
1. 2. Christian Thomasius

Christian Thomasius wird als einer der bedeutendsten Natur­
rechtslehrer des späten 17. und frühen 18. Jahrhunderts angesehen. 
Seine Bedeutung gründet vor allem darin - und das unterscheidet 
ihn von Pufendorf daß er aufgrund seiner Lehrtätigkeit in der 
Hallenser Ritterakademie (seit 1694 Universität) eine große Zahl 
von Juristen ausgebildet hat, die ihrerseits wiederum nachhaltig 
Einfluß auf die Entwicklung der Jurisprudenz genommen haben.150 
Zu ihnen gehören N.H. Gundling, J.H. Böhmer, G. Beyer und J.G. 
Heineccius.

1.2.1. Pufendorf-Kritik

Thomasius hat in seinem ersten juristischen Hauptwerk die Pufen- 
dorfsche Naturrechtslehre übernommen und versucht, sie durch 
gezielte Erläuterungen zu festigen. Diese Intention bringt er in 
dem umständlichen Buchtitel seiner Schrift zum Ausdruck, die 
gekürzt als Institutiones Jurisprudentiae divinae bekannt ge­
worden ist.151 Neben Pufendorf zählt Thomasius noch Grotius und 
Boeder zu seinen Lehrmeistern. Der Aufbau der Institutiones ist 
durchaus traditionell. Thomasius erläutert die Grundlagen der 
allgemeinen (cap.l) und der göttlichen Jurisprudenz (cap.2), um 
dann, über die Frage nach der Gesetzesinterpretation (cap.3-4), zu 
den praktischen Grundsätzen menschlichen Handelns, d. h. den 

150 G.Schubart-Fikentscher, Christian Thomasius. Seine Bedeutung als 
Hochschullehrer am Beginn der deutschen Aufklärung. In: Sitzungsberichte der 
Sächsischen Akademie der Wissenschaften zu Leipzig. Philologisch-historische 
Klasse, Bd. 119. Heft 4. Berlin 1977.
151 Der vollständige Titel lautet: Institutiones Jurisprudentiae divinae, in 
positiones succincte contractae, in quibus Hypotheses illustris Pufendorffii circa 
doctrinam Juris Naturalis Apodicticd demonstrantur & corrobantur, praecepta vero 
Juris Divini Positivi Universalis primüm ä Jure Naturali distincte secemuntur, & 
perspicud explicantur. Francofurti & Lipsiae 1688.

83

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Pflichten gegenüber Gott (cap.5), gegenüber sich selbst (II. cap.l) 
und anderen Menschen (II. cap.2), zu kommen. Die Pflichten 
gegenüber sich selbst und anderen sind der Inhalt des zweiten und 
dritten Buches der Institutiones. Zu den ersteren gehören bei 
Thomasius die Pflichten, Stolz zu vermeiden, Frieden zu suchen, 
zum wahrhaften Gebrauch der Rede, aber auch solche, die den 
Gebrauch der Besitzgüter und die Preisfestlegung im Handelsver­
kehr betreffen. Zu den Pflichten gegenüber anderen Menschen 
gehören die Regelungen der Beziehungen von Mann und Frau, 
Eltern und Kindern, Herren und Sklaven etc.152

In der Dissertatio Prooemialis, die er seinem Traktat vorange­
stellt hat, verweist Thomasius auf den Grundgedanken der Pufen- 
dorf sehen Hobbes-Kritik. Pufendorf hat seiner Meinung nach - im 
Gegensatz zu Thomas Hobbes - den inneren Zusammenhang von 
Gesetz und Verpflichtung erkannt.153 Statt eine Obligation 
vergeblich aus einem Vertragsmodell zu deduzieren, geht es 
vielmehr darum, die Bedingungen der Vertragsbindung herauszu­
arbeiten. Thomasius betont, daß in menschlicher Perspektive Ob­
ligationen als Produkte sozialer Übereinkunft angesehen werden. 
Trotzdem liegt ihr Ursprung in einem Gesetz, dessen Geltungsan­
spruch nur ein Gesetzgeber garantieren kann. Der Vertrag ist im 
Hinblick auf diesen Ursprung ein Medium, das bereits vorhandene 
Obligationen aktiviert und bekräftigt. Bei der Bestimmung der 
juristischen Grundbegriffe orientiert Thomasius sich an der 
Pufendorfschen Terminologie. Das Gesetz wird - in radikaler 
Abgrenzung zu Grotius, Aristoteles, den römischen Juristen und 

152 K.Luig, Das Privatrecht von Christian Thomasius zwischen Absolutismus und 
Liberalismus. In: W.Schneiders (Hrsg.): Christian Thomasius 1655-1728. Studien 
zum 18. Jahrhundert 11. Hamburg 1989.
153 Thomasius, Institutiones Jurisprudentiae divinae, dissertatio prooemialis, S. 40: 
"(...) obligationem, quae pactum sequitur, non oriri ex ipso consensu, sed ex 
voluntate legislatoris, servationem promissorum jubentis. Hine statim subjungo 
legem obligare mediante pacto. Feci autem istud, ut fortius contradicerem 
quibusdam, qui ultimö vim obligationis ex pacto deducunt, quos inter, ni fallor, 
Hobbesius est, praecipuus, simul ut contradicerem ex parte Grotio, leges naturales 
etiam obligaturas fuisse, asserenti, etiamsi ponamus Deum non esse &c. Quodsi 
tarnen malis, loco phraseos, quod lex obliget aliquando mediante pacto usurpare 
aliam, quod pactum obliget vigore legis, non repugnabo, quia inter has duas 
phrases nullam differentiam interesse opinor, siquidem utraque intendit, legem 
quidem citra pactum posse obligare, sed pactum non obligare, si tollas 
legislatorem."

84

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Scholastikern - als Befehl eines Herrschenden definiert, der 
seine Unterworfenen verpflichtet, ihr Handeln diesem Befehl ge­
mäß auszurichten.154 Diese Begriffsbestimmung ist allerdings nicht 
sonderlich originell, sondern - wie auch bei Pufendorf zu sehen 
war - eine Zusammenstellung von juristischem Rechts- und 
theologischem Gesetzesbegriff. Als gesetztes Recht ist das Gesetz 
ein Befehl und hat verpflichtende Kraft.155 Im Vergleich dazu ist 
der Rechtsbegriff der Naturrechtslehre eine Neuschöpfung: Das 
Recht ist eine aktive moralische Qualität, die aus einem Zuge­
ständnis der Herrschaftsgewalt einer Person zukommt; es handelt 
sich dabei um die Fähigkeit, Rechtsansprüche gegenüber Mitmen­
schen entwickeln zu können.156

Das Recht ist nicht, wie Thomasius ausdrücklich hervorhebt, 
eine physische Potentialität, sondern eine moralische Kategorie, 
weil es ein Zugeständnis einer höheren Gesetzgebungsgewalt an 
die menschliche Freiheit ist. Nur dort, wo der Wille einer Be­
fehlsgewalt - und d. i. in letzter Instanz der göttliche Wille - Frei­
heit zuläßt, entsteht Recht. Wo dieser jedoch Freiheit beschränkt, 
ist er der Ursprung von Gesetz und Obligation.157 Freiheit insge­
samt und Rechtsfreiheit im besonderen sind der Bereich aktiven 
Handelns, den der göttliche Wille seinen Untergebenen zugesteht. 
Thomasius deduziert Obligation schlechthin als passive moralische 
Qualität unmittelbar und Recht als aktive moralische Qualität 

154 Thomasius, Institutiones Jurisprudentiae divinae I. 1. § 28, S. 9: "Legem aliter 
Grotius, aliter Aristoteles definiunt, aliter JCti. Mire verö ac ineptd pariter hic 
sudant Scholastici. Nos ita: Lex est jussus imperantis obligans subjectos, ut 
secundum istum jussum actiones suae instituant."
155 Thomasius, Institutiones Jurisprudentiae divinae I. 1. §§ 29-30., S. 9: "Lex 
semper obligat: Pactum nunquam, etsi lex quandoque obliget mediante pacto. (...) 
Autor Legis semper est imperans, quae voce malumus uti, quem cum aliis voce 
superioris."
156 Thomasius, Institutiones Jurisprudentiae divinae I. 1. § 82, S. 25: "Jus pro 
attributo personae sumtum est qualitas moralis activa ex concessione superioris 
personae competens, ad aliquid ab altero homine, cum in societate vivit, juste 
habendum vel agendum."
157 Thomasius, Institutiones Jurisprudentiae divinae I. 1. § 85, S. 26: "Nobis ante 
omnia secemendum videtur jus Dei & Hominum. Illud analogice tale est, & ab 
hominum jure multum discrepans. Habet Deus ä se ipso mediante creatione. At jus 
hominis ultimö ä voluntate Dei, & in hoc genere ä voluntate superioris est 
deducendum, quae quatenus libertatem laxat jus producit, quatenus coarcat, lex 
dicitur & obligationis origo est."

85

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mittelbar aus dem göttlichen Willen; dort unterstehen die 
Menschen direkt dem göttlichen Befehl, hier gibt es einen Hand­
lungsspielraum, der Selbstbestimmung der sozialen Verhältnisse 
erlaubt. Diese doppelte Perspektive spiegelt sich auch in der 
Gegenüberstellung von natürlicher und artifizieller Lebens­
gemeinschaft. In der societas naturalis leben die Menschen nach 
den göttlichen Geboten und im Bemühen um allgemeinen Nutzen 
(ex jussu divino aut Studio utilitatis generi communi158), während 
sie in der societas arbitraria auf den besonderen Nutzen (ex 
utilitate particulari) ausgerichtet sind. Daß der Mensch in 
Gesellschaft mit anderen lebt, ist gottgewollt. Also kann es Recht - 
in dem von Thomasius definierten Sinn - nur in Sozietäten geben. 
Oder anders gesagt: Wenn Gott den geselligen Menschen will, 
dann bindet er Recht als aktive moralische Qualität an bestehende 
Sozietäten. Aus dieser Überlegung resultieren zwei Axiome der 
Thomasianischen Rechtslehre: "I. Extra societatem jus non est (...) 
II. In omni societate est jus.”159 Das Recht innerhalb der 
natürlichen Gesellschaft erhält der Mensch von Gott. Thomasius 
spricht deshalb auch von angeborenem oder natürlichem Recht.160 
Zu den natürlichen Rechten gehört die Freiheit des Menschen, sein 
Leben innerhalb der Rahmenbedingungen, die der göttliche Wille 
vorgibt, individuell zu gestalten. Die anderen Rechte sind 
Produkte von Übereinkünften (Jus Gentium) oder von 
menschlichen Willensentscheidungen (jus civile). Für alle Rechte 
gilt, daß sie veränderbar oder grundsätzlich aufhebbar sind.

Thomasius polemisiert gegen die confusio der Moraltheologen 
und Juristen, die das Naturrecht als Schöpfungsordnung angesehen 

158 Thomasius, Institutiones Jurisprudentiae divinae I. 1. § 95, S. 28.
159 Thomasius, Institutiones Jurisprudentiae divinae I. 1. §§ 100-101, S. 29; und 
das dritte der axiomata lautet (§ 102): "III. In societate inaequali jus saltem penes 
superiorem est. In aequali & mixta jus est mutuum."
160 Thomasius, Institutiones Jurisprudentiae divinae I. 1. §114, S. 32: Thomasius 
unterscheidet zwischen "Jus connatum, quod homo habet immediate ä Deo, 
absque consensu ejus qui obligatur" und "jus acquisitum, quod eidem competit 
mediante pacto alterius"; und I. 1. § 129, S. 36, heißt es: "(...) nam quod ä 
voluntate Dei immediate ortum trahit, appellari solet jus naturae. Quod mediante 
pacto gentium inter se producitur, dicitur jus Gentium. Quod denique ex voluntate 
majestatis humanae descendit, jus Civile nominatur."

86

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


haben. Sein Rechtsbegriff ist kein Ordnungsbegriff161 162, sondern 
meint einen subjektiven Anspruch auf Besitz und Handlungen von 
Mitmenschen (z. B. in Schuldverhältnissen), der von einer 
Obrigkeit zugestanden, aber auch aberkannt werden kann. Das 
Recht ist eine bloß subjektive Kategorie menschlichen Handelns, 
die für sich genommen keine Verbindlichkeit erzeugt. Thomasius 
verweist auf die "regula vulgatissima: quilibet juri suo renunciare 
potest." Weil diese Regel jegliche Übereinkunft der Willkür des 
Einzelnen aussetzen würde, fugt Thomasius die Ergänzung hinzu, 
"nisi jus illud sit medium inseparabile, exsequendae 
obligationis.",62Bei Thomasius wird - im Vergleich zu Pufendorf - 
deutlicher, was der Obligationenbegriff leisten soll. Es geht 
weniger darum, die Wirkkraft eines Naturgesetzes zu bestätigen, 
als vielmehr um die Möglichkeit, einen entfesselten Rechtsbegriff 
zu umgrenzen. Bestimmte Rechte sind verbindlich, weil sie aus 
einer Verpflichtung resultieren. Die Obligation ist notwendiges 
Korrelat des Rechts. Sie ist eine passive moralische Qualität, die 
durch ein Gesetz bedingt ist, das menschliche Freiheit begrenzt; so 
erst wird soziales Leben realisierbar.163 Thomasius leitet Rechte 
und Obligationen aus dem Willen der jeweiligen Obrigkeit ab. Im 
Naturzustand gestaltet der göttliche Gesetzgeber die Freiräume 
menschlichen Handelns zusätzlich mit den Rahmenbedingungen 
der Sozialität. Analog geschieht das innerhalb der Zivilgesellschaft 
durch deren Gesetzgeber.164 Die Obligation ist als correlatum juris 
wie das Recht aufhebbar. Eine Obligation ist die Restriktion einer 
rechtlichen Befugnis, die ihren Geltungsanspruch verliert, sobald 

161 So heißt es in dem für die theologische und juristische Debatte wichtigen 
Decretum Gratiani, distinctio viii. Paris 1536, fol. 7a.: "(...) in lege et in evangelio 
naturale jus continetur: non tarnen quecumque in lege et in evangelio inveniuntur, 
naturali jure cohere probatur. Sunt enim in lege quedam moralia precepta: ut non 
occides etcetera. quedam mystica utpote sacrificiorum precepta (...). Moralia 
mandata ad naturale jus pertinent: atque ideo nullam mutabilitatem recepisse 
monstrantur (...). Naturale ergo jus ab exordio rationalis creature incipiens."
162 Thomasius, Institutiones Jurisprudentiae divinae I. 1. § 133, S. 37.
163 Thomasius, Insitutiones Jurisprudentiae divinae I. 1. § 134, S. 37: "Correlatum 
juris est obligatio. Obligatio est qualitas moralis passiva, personae ä lege injecta, 
ejusque libertatem restringens ad dandum aliquid vel faciendum ei, cum quo quis 
in societate vivit."
164 Thomasius, Institutiones Jurisprudentiae divinae I. 1. § 136, S. 37: "Hine patet, 
obligationem non esse posse, si tollatur superior, & omnium minimd si tollatur 
Deus. Unde iterum sequitur, non oriri proprie obligationem ex pactis."

87

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Wille einer höheren Instanz - d. h. letztendlich Gott - die 
Rechtsfreiheit aufhebt und deren Beschränkung überflüssig macht. 
Thomasius lehnt sich sowohl in der Sache als auch in der 
Terminologie eng an die Pufendorf sehe Naturrechtslehre an. Im 
zweiten Kapitel seiner Institutiones Jurisprudentiae divinae 
bestimmt er die Differenz der zwei Gesetzestypen, die Inhalt einer 
göttlichen Rechtslehre sind. Das positive göttliche Gesetz 
(Dekalog) und das natürliche göttliche Gesetz sind hinsichtlich 
ihres Ursprungs und Geltungsanspruchs identisch. Beide Gesetze 
haben Gott zum Urheber und gelten sowohl im Stand der 
Unschuld als auch nach dem Sündenfall.165 Vor diesem 
Hintergrund kritisiert Thomasius die Hobbesische Natur­
zustandsfiktion. Sein Naturzustand ist kein Kriegsschauplatz, 
sondern "pacificus & socialis species."166

John Locke (1632-1704) ist im Second treatise of govemment 
(1681; publiziert 1689) zu ähnlichen Ergebnissen gekommen, die 
eine Rezeption von Pufendorfs Lehre durch Locke nahelegen.167 
Locke weist daraufhin, daß im Naturstand alle Menschen durch 
das Naturgesetz verpflichtet sind, das Leben ihrer Mitmenschen 
und deren Besitz, Freiheit und Gesundheit zu respektieren. Inner­
halb der gottgewollten natürlichen Gemeinschaft gelten die 
Grundregeln der Moralität und korrespondiert jedem Recht eine 
Obligation. Lockes community of nature und Thomasius' societas 

165 Thomasius, Institutiones Jurisprudentiae divinae I. 2. §§ 6 & 10, S. 48-9: "(...) 
I.utriusque autor Deus sit.(...) II. Conveniunt lex naturalis & divina positiva intuitu 
Status humani, quem dirigunt. Nam utraque lex obligat hominem & in statu 
integro & in corrupto viventem."
166 Vgl. für die Thomasianische Hobbes-Kritik Institutiones Jurisprudentiae 
divinae 1.2. §§ 49-54., S. 61-3.
167 John Locke, The second treatise of govemment chap. 2. (= of the state of 
nature). In: D.Wootton (Hrsg.): John Locke. Political Writings. Harmondsworth 
1993, S. 263-4: "But though this be a state of liberty, yet it is not a state of licence, 
though man in that state have an uncontrollable liberty to dispose of his person or 
possessions, yet he has not liberty to destroy himself, or so much as any creature 
in his possession, but where some nobler use than its bare preservation calls for it. 
The state of nature has a law of nature to govem it, which obliges everyone. And 
reason, which is that law, teaches all mankind who will but consult it that, being 
all equal and independent, no one ought to harm another in his life, health, liberty, 
or possessions. For men being all the workmanship of one omnipotent and 
infinitely wise maker, all the servants of one sovereign master, sent into the world 
by his order and about his business (...)." Vgl. J. Tully, An Approach to Political 
Philosophy: Locke in contexts. Cambridge 1993, S. 281-314.

88

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


naturalis sind gleichermaßen und unabhängig voneinander die 
Erben der Pufendorfschen Hobbes-Kritik. Thomasius streicht 
nachdrücklich die Differenzen von göttlichem und natürlichem 
Gesetz heraus. Das natürliche Gesetz verpflichtet alle Menschen, 
das göttliche Gesetz nur das jüdische Volk; ersteres beansprucht 
als Erkenntnisprinzip die menschliche Vernunft, zweiteres die 
Offenbarung; das natürliche Gesetz ist Bestandteil der vernünfti­
gen menschlichen Natur, das göttliche Gesetz hingegen ist ein zu­
sätzliches Produkt göttlichen Willens, das keine notwendige Ver­
bindung mit der menschlichen Natur beanspruchen kann.168 Die 
wesentliche Differenz ist durch die Erkenntnisweise gegeben. Die 
ratio cognoscendi des Naturgesetzes ist die menschliche Vernunft, 
durch die Thomasius den universalen Verpflichtungsanspruch des 
Naturgesetzes, seine notwendige Verbindung mit der menschli­
chen Natur und seinen göttlichen Ursprung garantiert sieht. Das 
Naturgesetz ist - wie auch bei Pufendorf - aufgrund seiner Obli­
gationskraft das Schema ziviler Gesetzgebung und die natürliche 
Verpflichtung ist die Bedingung dafür, daß Menschen zur Morali­
tät befähigt sind. Eine Zusammen- und Gegenüberstellung der 
Naturrechtslehren Pufendorfs und Thomasius' hat der Jurist Daniel 
Ringmacher in seiner Dissertation De Officio hominis erga 
Deum...sive de religione naturali aus dem Jahre 1689 geliefert.169 

168 Thomasius, Institutiones Jurisprudentiae divinae I. 2. § 64, S. 67: Differunt 
itaque initio I. lex naturalis & divina positiva principio cognoscendi, quod in lege 
naturali est recta ratio, in divina autem positiva revelatio divina." Vgl. § 71, S. 69: 
"Differunt leges istae, quod naturalis objecto habeat actiones cum communi natura 
hominis rationali necessario convenientes, aut eidem repugnantes, positiva 
actiones intermedias." Ebenso: § 97, S. 77: "Itaque lex naturalis est lex divina 
cordibus omnium hominum inscripta, obligans eosdem, ut ea, quae necessariö 
conveniunt naturae hominis rationali, faciant, ea verö, quae eidem repugnant, 
omittant." Und: § 117, S. 83: "Lex divina positiva est lex divina hominibus per 
revelationem divinam publicata, ea quae necessariam connexionem cum hominis 
natura rationali non habent, determinans."
169 Vgl. Daniel Ringmacher, Dissertationum de Officiis hominis erga Deum in 
quantum ex lumine naturae, sive de religione naturali. Lipsiae 1689. Ringmacher 
macht bei Pufendorf und Thomasius den fundamentalen Zusammenhang von 
Naturrechtslehre und natürlicher Theologie deutlich. Vgl. §§ 33-4, S. 55-8: "Est 
itaque Religio naturalis Obligatio, h.e. vinculum juris divini, quo homo tenetur 
Deo aliquid praestare; Sive, est qualitas moralis passiva, homini ä Lege Dei 
injecta, ejusque libertatem restringens ad praestandum, quod debet, Deo, cum quo 
in societate vivit.(...) Est utique Religio naturalis, obligatio, sed non sufficit dicere 
obligationem, quippe qualis etiam est Religio Christiana, oportet ut addas, qualis 

89

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In seinem zweiten großen naturrechtlichen Werk, den Fundamenta 
Juris Naturae et Gentium™' hat Thomasius die Abhängigkeit 
seines Frühwerkes von der Pufendorf sehen Lehre einer Revision 
unterzogen.170 171 Er bekennt, daß er die Prinzipien Pufendorfs habe 
verteidigen wollen und dabei dessen Fehler übernommen habe. 
Der Hauptfehler Pufendorfs ist, so Thomasius, ein struktureller: Er 
ist in seiner Neubegründung der Naturrechtslehre nicht weit genug 
fortgeschritten, der Ballast der traditionellen Lehrmeinungen hat 
ihm den Blick für die Erfordernisse einer zeitgemäßen 
Naturrechtsdoktrin verstellt.172 In seinem zweiten naturrechtlichen 
Traktat will Thomasius diese Fehler beheben, indem er - wie der 
Titel verrät - die Grundlagen des Natur- und Völkerrechts aus 
einem allgemeinen Begriffsverständnis deduziert und die 
Principia Honesti, Justi ac Decori nachdrücklich voneinander 
trennt.173 Zu den eigenen Fehlem zählt Thomasius eine unscharfe 
Trennung der verschiedenen Gesetzestypen, die zur Folge hat, daß 
das natürliche göttliche Gesetz und die Gesetze von 
Menschenhand zu einer Gattung gezählt werden. Dadurch aber 
enthält die Naturrechtslehre keine juristischen Erfordernissen 
genügende Definition des Gesetzesbegriffs.174 Die Konsequenzen 

illa sit. Sed facile ex dictis patet esse Obligationen!, quae naturaliter & ex lege 
naturae obliget, uno verbo: NATURALEM, cum vi utique Legis Naturalis stringat, 
& recta ratio, ope notitiae tüm insitae tum acquisitae, illam dictitet."
170 Der Titel dieser Schrift lautet: Fundamenta Juris Naturae et Gentium ex sensu 
communi deducta, in quibus ubique secemuntur principia honesti, justi ac decori, 
cum adjuncta emendatione ad ista fundamenta Institutionum Jurisprudentiae 
divinae editio quarta. Halae & Lipsiae 1718.
171 W. Röd, Geometrischer Geist und Naturrecht. München 1970, S. 170-3.
172 Thomasius, Fundamenta Juris Naturae et Gentium caput prooemiale § 3, S. 4: 
"Laborant & Grotius & Pufendorffius pluralitate testimoniorum & allegationis 
aliorum scriptorum. Grotius, quod putavit, talibus locis communibus probari 
ipsum jus naturae, Pufendorffius necessitate politica adactus, cum invidi ejus ei 
objicerent, quod Graecos & Latinos autores classicos non legisset. Uterque insuper 
excusandus, quod uterque scripserit adhuc iis temporibus, ubi omnes eruditi 
immersi adhuc erant autoritati veterum."
173 Vgl. für diesen Zusammenhang die hervorragende Studie von W. Schneiders, 
Naturrecht und Liebesethik. Zur Geschichte der praktischen Philosophie im 
Hinblick auf Christian Thomasius. Hildesheim-New York 1971.
174 Thomasius, Fundamenta Juris Naturae et Gentium caput proem. §§ 8-9, S. 6: 
"Praeterea legis vox cum maxime ambigua sit, & varia in disciplina morali 
denotet, debemus utique ante omnia varios istos legis significatus proba secemere. 
Sed hoc tum omisi, cum & Grotius & Pufendorffius idem neglexerint.(...) Iste vero 

90

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dieser Weichenstellungen sind die fehlende Trennung göttlicher 
und ziviler Strafen, die unzureichende Unterscheidung innerer und 
äußerer Obligation und aufgrund des letzteren Desiderats die 
Unmöglichkeit, eine genaue Differenzierung zwischen den 
Prinzipien des Gerechten (justum), Ehrenhaften (honestum) und 
Schicklichen (decorum) vornehmen zu können.175

Thomasius reformuliert die Naturrechtslehre von den Funda­
menten, die er in seinen moral-philosophischen Schriften ausge­
breitet hat176 Intellekt und Wille sind die Pfeiler der moralischen 
Natur des Menschen (I. cap.l). Die Affekte haben einen kaum zu 
überschätzenden Einfluß auf die Moralität, deshalb muß eine 
Naturrechtslehre mit ihnen rechnen (I. cap.2). Der Variations­
spielraum menschlicher Gemütszustände hat eine Vielzahl von 
Sitten zur Folge (I. cap.3), deren Vereinheitlichung sich nicht aus 
einer sittlichen Naturordnung deduzieren läßt. Diese Misere 
erfordert Handlungsnormen, die den sozialen Rahmen abstecken 
und das Zusammenleben erträglich gestalten.177 Die Normen 

neglectus alium errorem peperit, etiam Grotio & Pufendorffio mecum communem, 
quod putaverim, legem divinam in genere acceptam & legem humanam esse 
species univocas ejusdem generis, cum tarnen jam alibi ostenderim, legem 
divinam, quatenus de jure Naturae & Gentium usurpatur, esse speciem legis laxius 
acceptae, soli vero legi positivae legis stricte & proprie dictae competere 
definitionem."
175 Thomasius, Fundamenta Juris Naturae et Gentium caput prooem. § 10, S. 6.: 
"Cum vero legis potissima virtus sit poena, error praecedens peperit alium, quod in 
doctrina de poenis poenae divinae a poenis humanis non fuerint secretae, sed 
poenae divinae communiter ita fuerint consideratae, quasi nullam haberent 
naturalem connexionem cum actibus vitiosis." Vgl. Fundamenta Juris Naturae et 
Gentium caput prooem. § 11, S. 6: "Eadem ex causa etiam factum fuit, ut obligatio 
intema, quae est nobilissima obligationis species, non fuerit distincta ab 
obligatione externa, sed sola haec posterior fere pro obligatione ventilata." Und: 
Fundamenta Juris Naturae et Gentium caput prooem.§ 12, S. 7: "Porro cum sine 
hac obligationis utriusque exacta differentia non possit accurate concipi differentia 
justi a decoro, vel etiam ab honesto, quae differentia tarnen ad primaria capita 
disciplinae moralis pertinet Vgl. H. Welzel, Naturrecht und materiale 
Gerechtigkeit, S. 162-5.
176 Vorrangig geht es hier um Fragen der menschlichen Glückseligkeit, die 
Thomasius bereits 1692 in seiner Einleitung zur Sittenlehre erörtert hat.
177 Thomasius, Fundamenta Juris Naturae et Gentium I. 4. § 1, S. 121: "Dieta 
hactenus ostendunt, normam actionibus humanis esse necessariam, cum maxima 
damna sint oritura inter homines, si quilibet ageret secundum instinctum proprium 
tot infinitis modis instinctui aliorum repugnantem, & revera oriturum esset parvo 

91

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sozialen Handelns werden als Rat (consilium) oder Befehl 
(Imperium) wirkungsmächtig. Ein Rat muß nicht befolgt werden, 
sondern ist dem Nutzenkalkül des Ratsuchenden unterworfen. Ein 
Befehl hingegen erfordert Rangdistanz und erzwingt seine 
Befolgung. Thomasius fugt hinzu, daß nur ein Befehl die voll­
ständige Wirkungskraft einer Norm entfalten kann, weil nur er mit 
einer vis cogendi ausgestattet ist.178 Obligation definiert Thomasius 
als Gesetzeswirkung und Rechtskorrelat und vor allem als 
Nötigung des Willens durch den Affekt der Furcht, die von 
demjenigen hervorgerufen wird, der die Macht hat, Furcht zu 
erzeugen.179 Vor diesem Hintergrund lassen sich interne und 
externe Obligationstypen differenzieren. Die interne Obligation 
(consilium) ist entweder ein Produkt der Einsicht in die natürliche 
Gefahr für das je eigene Leben oder der Anordnung einer prima 
potentia oder eines Vorteils, der aus der natürlichen Ordnung der 
Dinge entsteht. Die externe Obligation (Imperium) hingegen re­
sultiert entweder aus der Furcht oder Hoffnung auf einen Vorteil 
oder vor einer Gefahr, die vom menschlichen Willen abhängt.

Die Naturrechtslehre der Fundamenta Juris Naturae et Gentium 
(I. cap.5ff.) ist weitestgehend eine Explikation des Gesetzes­
begriffs. Das Gesetz ist die Norm moralischen Handelns 
schlechthin. In einem engen Bedeutungssinn ist es ein Befehl der 
Herrschaftsgewalt, in einem weiteren Verständnis umfaßt es die 
Fähigkeiten zu überzeugen, anzuregen, zu verbieten, zu erlauben 
(etc.). In beiden Bedeutungszusammenhängen ist die Wirkung des 
Gesetzes eine Obligation. Das Gesetz als Befehl bedingt eine äus­
sere Verpflichtung und gibt dadurch einem Band (vinculum) seine 
Form, das den menschlichen Willen und die Handlungsfreiheit 

temporis spatio bellum omnium contra omnes. Exemplum cape, si quis furiosos 
homines plures relinqueret sine magistro & vinculis libere inter se agere.”
178 Thomasius, Fundamenta Juris Naturae et Gentium I. 4. §§ 58-9, S. 134-5: 
"Nam cum ipsum consilium pariter & imperium metum incutiat, patet, quod 
utrumque debeat habere vim cogendi intuitu voluntatis. Nam supra [1. § 40 & 2. § 
99] diximus voluntatem cogi per metum.(...) Et ade falsum est, vel certe non recte 
exponitur, quod communiter dicitur, consilium non habere vim obligandi."
179 Thomasius, Fundamenta Juris Naturae et Gentium I. 4. § 60, S. 135. "Est enim 
obligatio in genere inclinatio voluntatis per metum injectum (...) a. sapiente, i.e. 
eo, qui potestatem metum faciendi habet, quique cum prudentia metum injicit 
(...)." Vgl. H. Rüping, Die Naturrechtslehre des Christian Thomasius und ihre 
Fortbildung in der Thomasius-Schule Bonn 1968, S. 41-4.

92

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


umgrenzt.180 Innerhalb dieser Grenzen bezeichnet das Recht als die 
Fähigkeit, Handeln an Normen zu orientieren, den Hand­
lungsspielraum, der dem einzelnen Menschen trotz äußerer 
Reglementierung verbleibt. Die Lockerung des Bandes, das der 
Gesetzesbefehl um den Willen des Menschen legt, setzt die Mög­
lichkeit, soziales Handeln aus freier Entscheidung Normen zu un­
terwerfen. Diese Entscheidungsfreiheit ist nach Thomasius das 
natürliche Grundrecht im Sinne einer potentia agendi. In Tho­
masius' Worten heißt das: Die Obligation ist eine passive mora­
lische, das Recht aber eine aktive moralische Qualität; die Obliga­
tion flößt den Menschen Furcht, das Recht aber Hoffnung ein.181 
Die Hoffnung geht dahin, daß der Mensch dereinst den rechtlichen 
Freiraum nutzen wird, den ihm sein göttlicher Schöpfer 
überantwortet hat. Thomasius differenziert zwischen angeborenen 
Rechten und solchen, die Produkt von Übereinkunft sind. Erstere 
sind unabhängig vom menschlichen Willen und resultieren aus 
einer Norm des Naturrechts. Die artifiziellen Rechte stammen aus 
einer Norm des menschlichen Willens oder aus dem jus humanum. 
Als Beispiele für angeborene Rechte führt Thomasius die 
natürliche Freiheit und die ursprüngliche Form gemeinschaftlichen 
Lebens an; zum zweiten Bereich gehören die Herrschaftsgewalt 
und das Eigentum.182 Weil niemand im strengen Sinn ein jus in se 
ipsum haben und sich nicht selbst ein Gesetz geben und 
verpflichten kann, weil deshalb auch niemand sich selbst Unrecht 
zufügen kann, folgert Thomasius, daß das Recht eine Kategorie 
äußeren Handelns ist. Dasselbe gilt auch für die Obligation als 

180 Thomasius, Fundamenta Juris Naturae et Gentium I. 5. §§ 8-9, S. 147: "Uti 
vero legis in utroque significatu effectus & intentio est obligatio, in stricto externa, 
in lato etiam interna per dicta latius capit.praeced. ita cum notorium sit, jus & 
obligationem esse correlata, jam facile ex doctrina correlatorum constabit, quid sit 
jus in altero significatu, quando seil, sumitur pro potentia agendi in relatione ad 
normam. (...) Uti enim obligatio injicit vinculum voluntati ejusque libertati 
extemae, ita jus hujus significatus oritur ex laxatione voluntatis ejusque libertatis 
extemae (...)."
181 Thomasius, Fundamenta Juris Naturae et Gentium I. 5. § 9, S. 147: "(...) 
Obligatio metum incutit, jus spem intendit vel conservat. Hine obligatio dicitur 
qualitas moralis passiva, jus activa."
182 Thomasius, Fundamenta Juris Naturae et Gentium I. 5. §§ 11-2, S. 148.

93

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Korrelat des Rechts.183 Anders verhält es sich mit der internen 
Obligation. Hier wird der Mensch für sich - und nicht in der Aus­
einandersetzung mit anderen - betrachtet. Jeder Mensch ist ver­
pflichtet, seine Affekte zu moderieren. Eine unhintergehbare 
"metus rationalis damni"184 reguliert die Affekte, und in diesem 
Sinne sind wir gehalten, jeden Menschen als durch-sich-selbst- 
verpflichtet zu betrachten. Thomasius fugt hinzu, daß diese interne 
Verpflichtung aus den Regeln des Ehrenhaften (honestum) 
entspringt, aber kein Recht begründet. Eine Obligation, die dem 
Recht korrespondiert, muß immer äußerlich, d. h. mit Furcht und 
Erzwingbarkeit verbunden sein. Die Verbindlichkeiten, die den 
Menschen durch die Regeln der Ehrenhaftigkeit und Schick­
lichkeit (decorum) auferlegt werden, sind demgegenüber nicht er­
zwingbar.

Im Zentrum der Thomasianischen Pufendorf-Kritik steht eine 
Neubestimmung der Obligationenlehre. Thomasius trennt interne 
und äußere Obligation, um die Abgrenzung von Moralphilosophie 
und Jurisprudenz plausibel zu machen. Die innere Verpflichtung 
zur Einhaltung moralischer Normen ist rechtlich indifferent, weil 
ihr das Moment der Erzwingbarkeit fehlt. Die äußere Obligation 
ist eine Wirkung der furchteinflößenden Herrschaftsgewalt und 
das äußere Band zur Eingrenzung der natürlichen Freiheit und des 
Rechts jedes Einzelnen. Thomasius hebt die Pufendorfsche 
Verschränkung von Moral und Recht weitgehend auf. Das Stabili­
tätsproblem politischer Herrschaft zerfällt dabei in eine ethische 
und eine juristische Fragestellung.185 Auf der einen Seite steht die 
Entwicklung eines staatlichen Zwangspotentials, das ein Maxi­
mum an Affektbindung der Untertanen (obilgatio externa) garan­
tiert; hier ist Thomasius wieder näher an Hobbes' Modell heran­
gerückt. Auf der anderen Seite geht es um Maßnahmen, die jeden 

183 Thomasius, Fundamenta Juris Naturae et Gentium I. 5. §§ 16-7, S. 148-9: 
”Ergo jus omne extemum est, non intemum. Ergo eadem dicenda sunt de 
obligatione juri respondente, i.e. externa.”
184 Thomasius, Fundamenta Juris Naturae et Gentium I. 5. § 18, S. 149.
185 Thomasius, Fundamenta Juris Naturae et Gentium I.c.5.§.25., S.150: "Fluit 
etiam ex dictis, quod quae homo facit ex obligatione interna & regulis honesti & 
decori, dirigantur a virtute in genere, & ab iis homo dicatur virtuosus, non justus; 
quae vero facit ex regulis justi seu obligatione externa, diriguntur a justitia, & ab 
ejusmodi actionibus dicitur justus.”

94

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einzelnen fähig machen, seine Affekte selbst zu beherrschen; eine 
genaue Kenntnis der Regeln ehrenhaften und schicklichen Han­
delns ist der erste Schritt auf dem Weg der (Selbst-) Erziehung. 
Für die Naturrechtslehre hat diese Dissoziation von Ethik und 
Jurisprudenz Folgen. Das Naturrecht im engeren Sinn (jus pro lege 
acceptum) wird auf fundamentale Gebote gerechten Handelns 
zurückgefuhrt. Im Hinblick auf ihren Ursprung verweisen diese 
Normen auf einen göttlichen Urheber. Als natürliche und göttliche 
Gebote gesteht Thomasius ihnen allerdings bloß den Status von 
Ratschlägen zu, während die Gesetze von Menschenhand die 
Bedingungen eines Zwangsbefehls erfüllen.186 Thomasius redu­
ziert den Anspruch der Naturgesetze auf den Status moralischer 
Gebote, denen das rechtliche Moment der Erzwingbarkeit fehlt. 
Sein Gott ist weniger Herr und Gesetzgeber als Vater und Ratge­
ber, weil es der vollendeten göttlicher Güte nicht angemessen er­
scheint, in despotischer Manier Gehorsam zu verlangen. ”At patris 
jussa magis consilia sunt, quam imperia".187 Dem Konzept des 
göttlichen Ratgebers entspricht ein differenter Modus der Affekt­
bindung. Den Naturgesetzen gehorcht der Mensch wie den Wei­
sungen eines Vaters, während er den Befehlen der Herrschafts­
gewalt aufgrund von Zwangsandrohung Gehorsam leistet. Die Be­
folgung der moralischen Gebote entspringt aus verständiger Ein­
sicht und setzt den freien Willen der Betroffenen voraus. Diese 
moralische Fähigkeit ist nach Thomasius mit der Vorstellung einer 
despotischen Gottheit unverträglich. Nur ein Gott, der Ent­
scheidungsspielräume läßt, ist dem Konzept menschlicher Würde 
angemessen.188

Thomasius ist - wie diese Überlegungen deutlich machen - von 
der Pufendorf sehen Naturrechtslehre abgerückt. Er deduziert das 
Naturrecht von einer Affektenlehre ausgehend und muß deshalb 
den Gesetzesbegriff vorrangig über eine vis cogendi bestimmen. 

186 Thomasius, Fundamenta Juris Naturae et Gentium I. 5. § 34, S. 152: "Cave 
tarnen, ne putes, legem naturalem & positivam, divinam & humanam, esse species 
ejusdem naturae: Lex naturalis & divina magis ad consilia pertinet, quam ad 
imperia, lex humana proprie dicta non nisi de norma imperii dicitur." Vgl. R. 
Lieberwirth, Christian Thomasius und die Gesetzgebung. In: W.Schneiders 
(Hrsg.): Christian Thomasius 1655- 1728, S. 173-86.
187 Thomasius, Fundamenta Juris Naturae et Gentium I. 5. § 41, S. 154.
188 Thomasius, Fundamenta Juris Naturae et Gentium I. 5. §§ 43-52, S. 154-6.

95

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwangsgewalt geht nur von denjenigen Gesetzen aus, die von 
Menschenhand geschaffen sind. Gesetze, deren Einhaltung er­
zwingbar ist, erzeugen Furcht, d. h. Affektbindung. Das ist bei 
Thomasius der Sinn einer äußeren Obligation. Gehorsam heißt 
unter diesen Bedingungen die aus einer Zwangsgewalt herrüh­
rende vis obligandi. Verpflichtung läßt sich nach Thomasius - im 
diametralen Gegensatz zur Pufendofschen Position - ausschließlich 
als Zwangsverpflichtung mit äußeren Mitteln denken. Moralische 
Gebote sind bei Thomasius nicht Gesetze im eigentlichen Sinn und 
ihr Urheber ist kein Gesetzgeber. Die stabilisierende Funktion der 
natürlichen Theologie gilt der Moral, nicht aber dem natürlichen 
und zivilen Recht. Thomasius’ Naturrechtslehre vollzieht 
keinesfalls - auch wenn es auf den ersten Blick so erscheint - einen 
radikalen Bruch zwischen Moral und Recht, sondern sie ist der 
Versuch, durch eine differenzierte Behandlung von interner und 
äußerer Obligation, das moralisch Gebotene und das rechtlich 
Erzwingbare isoliert zu bestimmen und systematisch zu 
verknüpfen.189 Die Naturrechtslehre ist das Verbindungsglied 
zwischen Sitten- und Rechtslehre. Sie gibt die normativen 
Grundlagen für das positive Recht und verweist darauf, daß durch 
Rechtssetzung die moralischen Normen nicht veränderbar sind.190 
Und sie legt die Notwendigkeit positiven Rechts dar, die aus der 
Unfähigkeit der meisten Menschen, die Prinzipien des Ehren­
haften, Schicklichen und Gerechten einzusehen und der Nichter- 
zwingbarkeit dieser Einsicht resultiert.191 Das fundamentale Prin­
zip der Naturrechtslehre muß dieser menschlichen Misere ange­
messen sein; d. h. es muß für jedermann, unabhängig vom Grad 
seiner Unkenntnis, Verdummung oder moralischen Verrohung, 
einsichtig sein. Thomasius sucht ein principium cognoscendi des 
Naturrechts, das Geltung beanspruchen kann, auch wenn die 

189 W. Schneiders, Naturrecht und Liebesethik. Zur Geschichte der praktischen 
Philosophie im Hinblick auf Christian Thomasius, S. 300-46.
190 Thomasius, Fundamenta Juris Naturae et Gentium I. 5. §§ 53-5, S. 156-7.
191 Thomasius, Fundamenta Juris Naturae et Gentium I. 5. § 56, S. 157-8: "Fluit 
etiam exinde necessitas juris positivi. Stulti, nisi jam incipiant desipientiam 
deponere, parum apti sunt ad serio meditandam utilitatem & jucunditatem veri 
boni, quod simul honestum, decorum & justum est, & ad indaganda taedia ac 
damna veri mali, quod simul turpe, indecorum & injustum est, etiamsi consiliis 
sapientium quotidie impellantur ad hanc meditationem (...)."

96

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fundamente der natürlichen Theologie erschüttert sind. Im 
Gegensatz zu Pufendorfs Auffassung soll das Thomasianische 
Naturrechtsprinzip kein principium obligandi vel essendi sein, also 
weder den Seins- noch den Verpflichtungsgrund des Naturrechts 
beinhalten, und auch gegen die Grotianische Hypothese immun 
sein192. Für die Verpflichtungskraft des Naturrechts ist nach 
Thomasius’ Ansicht nicht mehr erforderlich als eine vis consulendi 
im Hinblick auf die einfältigen Menschen, die ihnen deutlich 
macht, daß ein unmoralisches Leben mit unbegrenztem Schaden 
und ein weises Leben mit unbegrenzten Gütern verbunden ist, 
auch wenn diese Narren eine falsche Meinung von Gott haben 
sollten.193 Diese Bedingung erfüllt eine universelle Norm, die 
fordert: "Facienda esse, quae vitam hominum reddunt & maxime 
diutumam & felicissimam; & evitanda, quae vitam reddunt 
infelicem & mortem accelerant."194 Das Gebot der Lebens­
erhaltung und vorteilhaften Lebensgestaltung erscheint Thomasius 
als der kleinste gemeinsame Nenner menschlicher Vernunft­
fähigkeit. Es ist unmittelbar verständlich, wahrhaftig und der 
menschlichen Misere angemessen. Thomasius deduziert aus 
diesem Prinzip die einzelnen Grundsätze ehrenhaften, schicklichen 
und gerechten Handelns (I. cap.6. § 40) und mittelbar seine 
Pflichtenlehre (Fundamenta II-III).

Die Kehrseite der Thomasianischen Bestimmung des principi­
um cognoscendi ist die offensichtliche Einbuße an Verbindlich­
keit. Während Pufendorf die innere Nötigung zum moralischen 
Handeln durch die Verknüpfung von natürlicher Theologie und 
Rechtslehre plausibel machen kann und seine Konzeption der 
socialitas durch eine Obligationenlehre absichert, entwirft Tho­
masius ein Naturrechtsprinzip, das kaum Verbindlichkeit bean­
spruchen kann. Er sieht im Einzelmenschen nicht den Schuldner 
der Sozialgemeinschaft. Soziale und religiöse Verpflichtung reißt 
Thomasius aus der analogen Struktur heraus und stellt das ratio­

192 Thomasius, Fundamenta Juris Naturae et Gentium I. 6. §§ 1-5, S. 167.
193 Thomasius, Fundamenta Juris Naturae et Gentium I. 6. § 7, S. 168: "Scilicet 
sufficit ad obligationem juris naturae intemam ad ejus vim consulendi stultis, 
demonstratio necessariae & naturalis connexionis damnorum infmitorum cum vita 
stulta, & infmitorum bonorum cum vita sapiente, etiamsi stulti erroneam habeant 
opinionem de autore naturae, Deo.”
194 Thomasius, Fundamenta Juris Naturae et Gentium I. 6. § 21, S. 172.

97

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nale Prinzip des Naturrechts dem - im Vergleich zum ersteren - 
irrationalen Gefühl einer tiefen religiösen Verschuldung entgegen. 
Die Naturrechtslehre des Hallenser Rechtsgelehrten ist Indiz dafür, 
daß der Kredit natürlicher Religion als sozialer Bindungskraft 
weitgehend aufgebraucht ist. Das hat zur Folge, daß die 
Pufendorfsche Konzeption der obligatio naturalis ihrer 
Fundamente beraubt wird. Thomasius unternimmt den Versuch, 
die nun abermals offene Frage nach der Stabilität politischer 
Herrschaft differenziert zu beantworten: Auf der einen Seite steht 
der äußere Rechtszwang als Affektbindung und auf der anderen 
die Ausbildung ethischer Gesinnung als Aufgabe der Erziehung 
zum moralisch verantwortlichen Menschen. In der Naturrechts­
lehre fallen beide Momente zusammen. Die Systematik kann aber 
nicht verschweigen, und soll es wohl auch gar nicht, daß Rechts­
person und moralische Persönlichkeit unter den sozialen und 
politischen Bedingungen des frühen 18.Jahrhunderts unvermittelt 
nebeneinander stehen. Oder in Thomasius' Worten ausgedrückt: 
ein virtuosus homo ist keinesfalls ein justus homo und 
umgekehrt.195 

1.2.2. Samuel von Coccejis Justizreform

Christian Thomasius' Schule hat im 18.Jahrhundert auf die Bran­
denburgisch-Preußischen Justizreformen einen kaum zu über­
schätzenden Einfluß ausgeübt. Die Tendenz, theologische Im­
plikationen aus der Naturrechtslehre herauszuhalten, wurde auf 
diesem Weg zusehends verstärkt, bis am Ende des Jahrhunderts 
das Naturrecht durch philosophische und historische Rechtslehren 
substituiert wurde. Die Entwicklung war aber weniger geradlinig 
und eindimensional als es den Anschein haben mag. So muß kon­
statiert werden, daß die preußischen Justizreformen zwar im Kon­
text der Naturrechtslehren entworfen wurden, aber zugleich mit 
deren Retheologisierung einhergingen. Ein Blick auf die Schriften 
des Rechtsgelehrten Samuel von Cocceji soll diesen Zusammen­
hang verdeutlichen.

195 Thomasius, Fundamente Juris Naturae et Gentium I. 5. § 25, S. 150.

98

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Coccejis Grundgedanken sind in der juristischen Disputation De 
principio juris naturalis unico vero et adaequato (1699) enthalten. 
Hier geht es um die Suche nach einer universell gültigen Fessel 
(vinculum) der menschlichen Gattung, d. h. um ein Recht, das alle 
Menschen bindet und verpflichtet.196 Cocceji referiert die 
Naturrechtsvorstellungen des römischen Rechts und der stoischen 
Moralphilosophie, aber ignoriert die moraltheologische Tradition. 
In seiner Perspektive hat erst Grotius den Versuch unternommen, 
ein allgemeines Naturrechtsprinzip aufzustellen. Grotius' Festle­
gung auf die "custodia societatis humano intellectui conveniente" 
ist aber nur ein erster Schritt, ebenso wie es die Grundsätze von 
Hobbes (mutuum metum) und Cumberland (mutua benevolentia) 
sind. Diesen Naturrechtslehren unterläuft, trotz aller Differenzen 
im Detail, ein gemeinsamer Fehler: Zwar deduzieren sie aus ihrem 
jeweiligen Grundsatz detaillierte Vorschriften für ein gelingendes 
soziales Zusammenleben, aber sie können deren Verbindlichkeit 
nicht stringent beweisen, weil sie nicht die Kraft benennen, die 
jeden einzelnen Menschen zur Sozialität verpflichtet.197 Cocceji 
macht sichtbar, daß die Frage nach dem principium obligationis 
nicht befriedigend beantwortet werden kann, wenn die 
Naturrechtslehre bei dem Rekurs auf eine natürliche Sozialität des 
Menschen (Grotius) oder auf Affektbindung (Hobbes) stehen­
bleibt. Vielmehr muß eine Kraft benannt werden, die menschliche 
Willkürfreiheit einschränkt und dadurch erst Recht als moralische 
Qualität freisetzt. Diese universelle Kraft kann nur der göttliche 
Wille sein, der ein unumschränktes Imperium über die Menschheit 

196 Samuel von Cocceji, Disputatio juridica inauguralis De principio juris naturalis 
unico, vero, et adaequato.... praeside DN. Henrico Coccejo § 1. Francofurti ad 
Viadrum 1699, S. 1: "(...) quaerimus de communi aliquo universi humani generis 
vinculo, de jure, quod omnes in Universum homines, nemine excepto, ad 
parendum adstringit & obligat."
197 S. v. Cocceji, De principio juris naturalis § 11, S. 8: "Cum verö tale jus quam 
quaeramus, cujus praeceptis omnes omninö homines, totumque humanum genus 
obligetur, videndum est, quaenam sit vis illa, quae omnes homines obligare possit 
ad parendum. Atque ita principium obligationis quaerendum est, quia sublata 
obligatione omne jus tollitur.(...) Hujus igitur obligationis causa non modo 
investiganda sed & demonstranda est, quae libertatem hanc agendi quod lubet 
restringat & cohibeat, & vinculum aliquod necessitatemque quaedam agendi vel 
omittendi injicere possit."

99

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und absolute Zwangsgewalt ausübt.198 Cocceji weist darauf hin, 
daß sich die menschliche Sozialgemeinschaft nicht aus eigener 
Kraft konsolidieren kann. Die Menschen orientieren sich lediglich 
am Nutzenkalkül, können also keine verbindlichen moralischen 
Normen entwerfen.

Cocceji greift auf Pufendorfs Doktrin zurück und definiert die 
Obligation als Wirkung eines Befehls, der aus der Rangdistanz von 
Herr und Untertan seine Kraft gewinnt. Die größte Distanz liegt 
zwischen dem Schöpfergott und seinen Geschöpfen, d. h. sobald 
die Menschen Gott als Ursprung anerkennen - als vernünftige 
Wesen haben sie nach Coccejis Ansicht keine andere Wahl - sind 
sie auch genötigt, in ihm das principium obligationis zu erkennen: 
”Si Deum dixeris, hoc ipso agnosces principium obligationis in 
solo Deo esse, non in custodia societatis."199 Im Ergebnis ist die 
Naturechtslehre Coccejis der Ausdruck eines rigiden 
Voluntarismus. Stärker als bei Pufendorf tritt hier ein 
Charakteristikum des Naturrechtsdenkens der Frühaufklärung in 
Erscheinung: Statt sich in theologische Spekulationen zu vertiefen 
wird aus praktischen Erwägungen der göttliche Wille als 
Rechtsprinzip proklamiert. Da das Stabilitätsproblem innerhalb 
eines Sozialgefuges ohne einen zureichenden Verpflichtungsgrund 
nicht zu lösen ist - dieser zudem noch die Universalität und 
Unveränderlichkeit der Rechtprinzipien garantieren soll - erscheint 
dieser Argumentationschritt plausibel. Cocceji kritisiert seine 
Vorgänger vehement. Gegen Grotius’ Hypothese - auch ohne einen 
göttlichen Gesetzgeber, würde das Naturrecht gelten - wendet er 
ein, daß sie das Fundament einer stabilen politischen Ordnung in 
Frage stellt. Wenn die menschliche Gesellschaft ihren Ursprung 
nicht in Gott hat und der Schöpfer sich nicht um menschliche 
Belange kümmert, dann bleibt von der societas humana nur ihr

198 S. v. Cocceji, De principio juris naturalis §§ 9.& 12, S. 8-9: "(...) econtrariö 
autem Summi Creatoris voluntatem hujus praedicti juris, quod omnes homines 
obligat, unicum, solum, verum, & adaequatum esse principium genuinumque 
fontem (...). Illud igitur (...) primum equidem constat, ex voluntate & jussu 
Creatoris obligari omnes, quae intelligere id possunt, creaturas: quia creatoris 
absolutum est in creaturam suam imperium, quippe quam potuit creare vel non 
creare, & quäcunque placuit lege creare."
199 S. v. Cocceji, De principio juris naturalis § 12., S. 10.

100

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


"simulacrum."200 Coccejis Pufendorf-Kritik mündet in der 
Feststellung, daß sich das göttliche Imperium durch vollkommene 
Verpflichtungs- und Zwangsgewalt auszeichnet. In seiner 
Kalkulation wird der göttliche Herrscher mit vollkommenen 
Gläubigerrechten ausgestattet.201 Die Kehrseite der Rechts­
theologie Coccejis besagt, daß irdische Rechtsverhältnisse nur im 
Bezug auf ihren göttlichen Ursprung denkbar sind und 
Gesetzlichkeit und Verpflichtung zum Gesetzesgehorsam nur ein 
Abglanz der Schuldigkeit jedes einzelnen Menschen gegenüber 
seinem Gläubigergott ist.

Gottfried Wilhelm Leibniz (1646-1716) hat in seiner Kritik an 
Coccejis Traktat dessen despotischen Gottesbegriff moniert und 
die Folie für Thomasius' Kritik am Voluntarismus in der Natur­
rechtslehre entworfen.202 Leibniz wendet gegenüber Cocceji kri­
tisch ein, daß dieser den Rechtsbegriff aus der göttlichen Ver- 

200 S. v. Cocceji, De principio juris naturalis § 41, S. 27: "Nulla autem profanior, 
& in vita humana pemiciosior, quaeque profanis latiüs fenestram eludendo Juri 
naturali aperciat, sententia est, quam illa Grotii, Proleg. § 11. dari jus Naturae etsi 
Deus non sit. Quid enim superest, quod religionem animis, quod terrorem 
conscientiis illum incuteret hoc supremo & omnipotente rerum omnium arbitrio 
sublato, & in ejus locum surrogato muto, inani, imbellique societatis simulacro. 
Sed & satis jam, solum Deum Juris Naturalis esse authorem, probavimus."
201 Henricus de Cocceji (Hrsg.: S. v. Cocceji), Grotius illustratus seu commentarii 
ad Hugonis Grotii De jure Belli et Pacis libros tres in quibus Jus Naturae & 
Gentium, item Juris Publici praecipua explicantur, tomus I. ad Proleg. § 11. 
Wratislaviae 1744, S. 22: "(Locum aliquem haberent etiamsi daremus &c. non 
esse Deum) Pugnat haec sententia cum pietate, quod hominem subjiciat alii causae 
quam Deo; dum enim Author asserit, dari jus naturae, etsi non sit Deus, necessario 
inde inferri debet, existere aliquid extra Deum, quod humano generi necessitatem 
imponat. Unde igitur foret illud vinculum juris? unde obligatio cessante Deo, 
utpote solo superiore? Sane, natura homines libertate instructi, tamdiu licite agunt, 
donec superior libertatem illam prohibeat, at sublato Deo nihil superius est 
humano genere: sublato igitur legislatore, seu authore naturae, nulla statui potest 
lex, nullamque jus naturae: & contradictoria sunt, jus esse, neque tarnen esse 
superiorem. Certum igitur est, cessante Deo nullum existere jus naturae, & 
homines liberrimam habere facultatem agendi, absque ullo metu vindictae 
divinae."
202 Vgl. für die Cocceji-Leibniz-Kontroverse: H.-P. Schneider, Die 
wissenschaftlichen Beziehungen zwischen Leibniz und den beiden Cocceji. In: 
H.Thieme (Hrsg.): Humanismus und Naturrecht in Berlin-Brandenburg-Preussen. 
Berlin & New York 1979, S. 90-9. W. Schneiders, Naturrecht und Gerechtigkeit 
bei Leibniz. In: Zeitschrift für philosophische Forschung 20 (1966), S. 607-50. 
Vgl. für die Leibniz-Polemik gegen Pufendorf: H. Welzel, Naturrecht und 
materiale Gerechtigkeit, S. 137-44.

101

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pflichtungs- und Zwangsgewalt ableitet und vernachlässigt, daß 
Menschen zur Entfaltung ihrer moralischen Disposition verpflich­
tet sind.203 Leibniz plädiert dafür, zwischen Recht (jus) und Macht 
(potentia) systematisch zu unterscheiden.204 Er erläutert das Ver­
hältnis von Schöpfergott und geschaffenem Menschen mit Hilfe 
des römischen Rechtsinstituts der manumissio: So wie der frei­
gelassene Sklave von seinem Herrn nicht mehr gezwungen werden 
kann, so hat auch der eine Gott nach der Schöpfung die Menschen 
aus seiner Zwangsgewalt entlassen. Wenn mit Cocceji die 
Konsequenz gezogen würde, daß irdische Rechtsverhältnisse ein 
Produkt des göttlichen Kraftpotentials sind, dann wäre nach 
Leibniz' Ansicht sowohl das Fundament der menschlichen Wil­
lensfreiheit untergraben als auch in Gott das Gerechtigkeits­
moment ausgelöscht.205 Widerspruchslos könnte angenommen 
werden, daß Gott Unschuldige straft, weil gerecht ist, was er 
befiehlt, und er die Macht hat, Gehorsam zu erzwingen. Für diesen 
Gott könnten die Menschen keine Liebe empfinden. Allerdings 
bleibt es bei einer Skizze der Gegenargumente. Zum einen fordert 
Leibniz von einem Naturrechtsprinzip, daß es dem göttlichen 

203 G.W.Leibniz, Observationes de principio juris § 7. In: L. Dutens (Hrsg.): 
Opera omnia, nunc primum collecta, in classes distributa, praefationibus & 
indicibus exomata tomus iv. Genevae 1768, S. 271: "Primam istam propositionem 
probare oporteret, creaturam creatoris voluntate obligari. Nam si fingeretur, 
creaturam tantarum virium esse posse, ut a creatore semel producta, deinde non 
posset cogi, habenda esset pro manumissa, uti liberi possunt eo pervenire 
potentiae, ut a parentibus, a quibus generati sunt, cogi non possint: Vir autem 
Clar. [S.v.Cocceji] a sola coactione jus videtur derivare. Ut ergo generatio, ita & 
creatio jus non dabit, sed potentia.(...) negat autem, nos ad virtutem obligari: 
contra quam etiam veteres Ethici, ni fallor, sensere. Sed si omnipotentia, & 
maxime, si nocendi potestas (...) sufficit ad jus constituendum, recurrendum erit ad 
principium tyrannicum, quod apud Platonem urget Trasymachus, justum esse, 
quod potentiori placet. Nec abhorret Hobbesius, qui jus in potentia fundet."
204 Vgl. hierzu die Leibnizschen Bestimmungen des Rechtsbegriffs als potentia 
moralis und der korrespondierenden Verpflichtung als necessitas moralis; letztere 
erhält ihre Notwendigkeit aus der natürlichen Ordnung der Dinge oder der Natur 
der Handlung (actio): Nova methodus discendae docendaeque Jurisprudentiae, ex 
artis didacticae principiis in parte generali praemissis experientaeque luce, pars ii. 
§§ 15-8. In: L. Dutens (Hrsg.): Opera omnia tomus iv. Genevae 1768, S. 185-6.
205 Leibniz, Observationes de principio juris § 8, S. 272: ”(...) nullam esse ipsius 
Dei justitiam, nam si jus est nihil aliud, quam jussum Creatoris, vel ejus, qui 
potentia sua cogere potest, manifestum est, in ipso Deo justitiae rationes cessare, 
quum cogi nequeat; & posse eum jure damnare innocentem, beare sceleratum, 
quibus admissis in justitiae consideratione restabit timor Dei, amor cessabit."

102

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Intellekt und dessen sapientia angemessen ist. Zum anderen 
bemerkt er, daß Straffurcht kein Verpflichtungsgrund sein kann, 
der Rechtsverbindlichkeit garantiert. Leibniz stimmt insoweit mit 
Cocceji überein, als auch er der Grotianischen custodia humanae 
societatis und Pufendorfs Konzept der socialitas den Status eines 
Naturrechtsprinzips abspricht. Beide Positionen ignorieren, daß zu 
dem Bild einer vollkommenen societas auch die Gemeinschaft von 
Gott und Mensch gehört; d. h. der Rechtsbegriff ist nicht bloß eine 
soziale Kategorie.206 Nach Leibnizens Auffassung ist nicht der 
göttliche Wille, sondern Gottes Wesen (essentia) der Grund des 
Naturrechts.207 Gott ist in ebensolchem Maße der Urheber der 
Wahrheit, zu der die logischen Grundsätze gehören, wie er 
derjenige des Naturrechts ist, zu dem die moralischen Normen 
gehören. Ein Geometer und ein Jurist können Atheisten sein, ohne 
dadurch den Anspruch ihrer Wissenschaft auf Wahrhaftigkeit in 
Zweifel ziehen zu müssen. Leibniz rehabilitiert Grotius und 
erläutert dessen berühmte Hypothese aus den Prolegomena der 
drei Bücher De jure Belli ac Pacis: Weil es für Gott unmöglich ist, 
die interne Rationalität der mathematischen Logik und der 
moralischen Grundregeln aufzuheben, kann behauptet werden, das 
Naturrecht bleibt in Geltung, "etiamsi daremus, Deum non 
esse.”208 Der Versuch, die Stabilität der sozialen Ordnung dadurch 
zu garantieren, daß der Geltungsgrund moralischer Normen in den 
göttlichen Willen verlegt wird, muß in Leibniz’ Perspektive 

206 Leibniz, Observationes de principio juris § 11, S. 272; diese Pufendorf-Kritik 
hat in moderater Form schon Daniel Ringmacher, Dissertation um de Officio 
hominis erga Deum in quantum ex lumine naturae, sive de religione naturali, 
proleg. §§ 3-4, S. 2-5 vorgetragen.
207 W. Röd, Geometrischer Geist und Naturrecht. München 1970, S. 109: "Gott 
gilt Leibniz als Urheber des natürlichen Rechts »non voluntate, sed ipsa essentia 
sua, qua ratione etiam auctor est veritatis«.(...) Das entscheidende Argument gegen 
die voluntaristische Ansicht soll sich aus ihren Konsequenzen in bezug auf die 
Gottesvorstellung gewinnen lassen: Wenn nämlich Gerechtigkeit stets eine 
Beziehung auf einen übergeordneten Willen einschließt, könnte Gott selber 
infolge seiner absoluten Unabhängigkeit nicht mehr gerecht genannt werden."
208 Leibniz, Observationes de principio juris § 13, S. 273: "(...) intelligi jus 
naturae, etsi fingatur, Deus non esse. Rectissimd autem idem Grotius jure naturae 
in intrinseca bonitate ac turpitudine constituit.(...) Uti proportionum & 
aequalitatum, ita & aequitas & conventione regulae aetemis rationibus constant, 
quas violare Deum, & jubere aliquando, ut aliquis solius voluptatis suae caussa 
(...) alios homines innocentes cruciet, impossibile est."

103

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scheitern. Das Resultat wäre nicht Stabilität, sondern die 
Unterwerfung unter ein Willkürregime.

Samuel von Cocceji hat trotz der Einwände von Leibniz und 
Thomasius seine Position nicht revidiert. In den Dissertationen, die 
er dem Grotius illustratus seines Vaters voranstellt, setzt er sich 
allerdings eingehend mit den Vorwürfen auseinander. Gegen 
Grotius' Doktrin und deren neuerliche Renaissance fuhrt er zwei 
zentrale Argumente ins Feld: Grotius steht im Bann heidnischer 
Philosophie, wenn er eine societas universalis konzipiert, ohne das 
Verhältnis der Menschen zu ihrem Schöpfergott mitzudenken. 
Zudem folgt er einer scholastischen Irrlehre, die besagt, daß eine 
Naturrechtsordnung auch ohne Gesetzgeber die Regeln der 
Moralität beinhaltet.209 Die Versuche seiner Zeitgenossen, das 
Grotianische Naturrechtsprinzip als principium cognoscendi zu 
bestimmen und dadurch der menschlichen Misere angemessen zu 
gestalten, hält Cocceji für verfehlt, weil sie die vernünftige 
menschliche Natur negieren. Der Mensch zeichnet sich seiner 
Ansicht nach durch die Fähigkeit aus, sein Leben im Einklang mit 
der Naturordnung vervollkommnen zu können, weil er in der 
Natur den göttlichen Willen erkennt und im Lebensvollzug Gott 
imitiert.210 Cocceji nimmt weder den Einfluß der Thomasianischen 
Affektenlehre auf die Naturrechtsdisziplin zu Kenntnis, noch 
scheint ihn der Vorwurf, einen rigiden Voluntarismus zu be­
treiben, beeindrucken zu können. Er hält vielmehr an dem 
Grundgedanken fest, daß der göttliche Wille der letzte Grund des 
Naturrechts ist, aus dem die moralische Disposition jedes einzel­
nen Menschen abzuleiten ist. Das subjectum des Naturrechts ist 
der durch seine Rationalität, nicht durch Affekte, geleitete 
Mensch; das objectum sind die menschlichen Handlungen, die ei­
ne Ähnlichkeit mit der göttlichen Vollkommenheit zum Ausdruck 

209 Der Titel des naturrechtlichen Hauptwerks ist programmatisch: S. v. Cocceji, 
Introductio ad Henrici de Cocceji Grotium illustratum continens Dissertationes 
Prooemiales xii. Berlin 1740. Vgl. hier insb. die dissertatio I. §§ 1-2, S. 1-26.
210 S. v. Cocceji, Introductio ad H. v. Cocceji Grotium illustratum. dissert. ii. sect.
3. § 34, S. 38: ’’(...) quod Philosophi, qui summum bonum in convenientia cum 
natura rationali quaesivere, per naturam intellexerint Deum. Unde vivere 
secundum naturam eis nihil aliud est, quam sequi Deum, eum imitari, eique 
assimilari."

104

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bringen. Und der effectus des Naturrechts ist eine Obligation, die 
der göttliche Wille unmittelbar evoziert.211

Cocceji steht in der Tradition der neuplatonischen Naturrechts­
lehre des Spätmittelalters, die im 17. Jahrhundert von Ivo Parisi- 
ensis, der Cocceji wohlbekannt war, vermittelt wurde.212 Zu dieser 
Lehrmeinung gehört die Vorstellung, daß der göttliche Wille 
sowohl der Ursprung als auch die Zielrichtung physischer Bewe­
gungen und moralischer Handlungen ist. In diesem Sinn entspringt 
das Naturrecht dem Willen Gottes und legt den Menschen die 
Verpflichtung auf, durch ihre Handlungen die göttliche Voll­
kommenheit nachzuahmen. Der tief in moralische Schuld ver­
strickte Mensch hat als letzte Orientierungshilfe für die ethische 
Lebensführung einen Katalog moralischer Normen, deren strikte 
Einhaltung zumindestens verbürgt, daß das Maß der Schuld nicht 
weiter ansteigt. Unterwerfung unter staatliche Obrigkeit ist eine 
der Handlungen, die der ursprünglichen angeborenen Obligation 
des Menschen gemäß ist und jeden Einzelnen als Schuldner gött­
licher und irdischer Herrschaftsgewalt ausweist. Samuel von Coc­
ceji legt das neuplatonische Muster von der Emanation des Natur­
rechts aus dem göttlichen Willen seiner Doktrin zugrunde. Von 
diesem Standpunkt aus ist eine Differenzierung von Wille und 
Vernunft im göttlichen Ursprung unzulässig, d. h. die "voluntas 
Dei est perfectissima & immutabilis” nicht aufgrund von Ratio­
nalitätskriterien, sondern als ursprüngliche Entscheidungs­
gewalt.213 Wenn das so ist, dann ist die geläufige Unterscheidung 
von principium essendi (göttlicher Wille) und principium cogno- 

211 S. v. Cocceji, Introductio ad H. v. Cocceji Grotium illustratum. dissert. ii. 
sect.3. §§ 36-7, S. 38: "Causa igitur hujus juris naturalis, quae ex virtute oritur, est 
Deus, ejusque voluntas (...). Subjectum hujus juris sunt homines ratione utentes, 
non ergo furiosi, vel infantes, nedum bruta. Soli enim homines ratione praediti 
notitiam Dei habent, eumque colere tenentur. Objectum sunt actus hominum qui 
similitudinem cum perfectione divina habent, & praecipue in ejusmodi actibus 
consistunt, qui aliis hominibus utilitatem asterunt, quo pertinent liberalitas, caritas, 
misericordia, clementia, fortitudo & c. (...) Effectus hujus juris naturae est 
obligatio intuitu Dei, adeoque homines praecise hos actus peragere i.e. 
perfectiones divinas imitari tenentur, nisi spe praemii aetemi vel in totum vel pro 
parte carere velint."
212 Ivo Parisiensis, Jus naturale rebus creatis a Deo constitutum. Paris 1658, insb. 
cap.l. § 3.
213 S. v. Cocceji, Introductio ad H.v.Cocceji Grotium illustratum. dissert. i. sect.3. 
§60, S. 15.

105

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scendi (socialitas) des Naturrechts hinfällig.214 Sobald angenom­
men wird, daß der göttliche Wille alle menschlichen Handlungen 
durchdringt, fallen Erkenntnis- und Seinsprinzip des Naturrechts 
ineinander. Cocceji benennt die allgemeine Vorschrift, aus der die 
partikularen Naturrechtsgebote abgeleitet werden: Gott will, daß 
jedem Menschen sein Recht zugestanden wird. Diesem Grundsatz 
entspricht die soziale Pflicht, daß jeder Mensch seinem Nächsten 
dessen Recht zugestehen soll.215 Der Respekt vor der subjektiven 
Rechtssphäre jedes einzelnen Menschen beruht auf zwei Prämis­
sen, die sich wechselseitig bedingen: Gott ist der Ursprung des 
Rechts; Gott ist der Ursprung der Verpflichtung, das gegebene 
Recht anzuerkennen. Der göttliche Gläubiger ist in diesem Sinne 
schlechthin souverän und hat das Vorrecht, von seinem Schuldner 
Gehorsam - d. h. Einhaltung der moralisch-rechtlichen Verpflich­
tung - zu verlangen.

Cocceji entwickelt vor diesem Hintergrund in seinem Novum 
systema Justitiae naturalis et Romanae eine Obligationenlehre.

214 S. v. Cocceji, Introductio ad H.v.Cocceji Grotium illustratum. dissert. x. 2. § 
19, S. 205: "Omnes fere recentiores Doctores in eo conveniunt, voluntatem Dei 
esse principium juris naturalis, sed essendi. Cum vero nondum ex hoc principio 
cognoscatur, quid nam Deus voluerit: aliud principium quaerunt, unde de 
voluntate Dei constare possit, adeoque principium cognoscendi desiderant, seu 
talem generalem propositionem, in quam omnes leges naturae particulares ultimo 
& necessario resolvi possint.(...) At inutilem hanc operam judicavit B.Parens, tum 
quia difficile admodum esse existimavit, talem generalem propositionem statuere, 
quae ab aliis absque contradictione admitteretur; tum quia sufficere credidit, si 
voluntas Dei in singulis actibus, per ordinarios ac vulgatos probandi modos, i.e. 
per justas rationis conclusiones, ex Logica praecipue desumtas probetur."
215 S. v. Cocceji, Introductio ad H. v. Cocceji Grotium illustratum. dissert. x. 4. § 
27, S. 225: "Si dicendum quod res est, nec ego talem regulam seu propositionem 
cognoscendi voluntatem divinam praecise necessarium esse existimio: Quia ea 
ipsa regula probari, & ex naturae rationibus demonstrari necessario debet. Sane 
illa ipsa necessitas custodiendi humanam societatem indiget probatione, nimirum 
dari talem societatem, eaque data, omnia & singula naturae jura inde sequi (...). 
Ceterum existere talem propositionem generalem, sub qua omnia & singula 
naturae praecepta comprehendantur, extra omne dubium positum est, eaque in ipsa 
definitione justitiae continetur, quae in jure suo cuique tribuendo consistit: Deus 
ergo voluit, ut jus suum cuique tribuatur. Principium igitur juris naturalis (quod 
essendi vocant) est VOLUNTAS CREATORIS, Autoris naturae, qui solus superior 
est humano genere, eique solus legem dare potest. Omnis autem illa voluntas una 
hac generali propositione continetur, ut creaturae ratione praeditae, JUS SUUM 
CUIQUE TRIBUANT; hoc enim jus, a Creatore cuique concessum, alii nec 
impedire nec turbare possunt, sed jus suum cuique tribuere tenentur."

106

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weil das Naturrecht lex Dei ist und Gott die Anerkennung des je­
dem einzelnen Menschen inhärenten subjektiven Rechts fordert, 
gibt es eine grundlegende Verpflichtung zum wechselseitigen 
Respekt für das Recht des Mitmenschen, eine "obligatio jus suum 
cuique tribuendi."216 Alle Obligationstypen, sowohl die privat­
rechtlichen als auch die Verpflichtung zur Einhaltung des Sozial­
vertrages, leitet Cocceji aus diesem Grundmuster ab. Aus der so­
zialen Übereinkunft durch wechselseitiges Versprechen und der 
Rechtsübertragung resultiert eine obligatorische Kraft, die mittel­
bar eine Derivat der sozialen Grundregel und in der Diktion Coc- 
cejis eine obligatio naturalis ist.217 Natürlich ist die Verpflichtung 
zur Vertragstreue, weil sie in universalhistorischer Perspektive 
Geltung beansprucht; ihr Geltungsgrund liegt jedoch im göttlichen 
Willen. Wer das Recht und den vertraglich vereinbarten 
Rechtszustand verletzt, der richtet sich gegen den Willen und das 
Gesetz Gottes.218

Samuel von Coccejis Naturrechtslehre ist in der ersten Hälfte 
des 18. Jahrhundert der bedeutendste Gegenentwurf zur Thoma- 
sianischen Doktrin. Seine Obligationenlehre macht offensichtlich, 
daß die juridisch-theologischen Begriffsbestimmungen, die bei 
Suärez, den Grotius-Kommentatoren und Pufendorf entwickelt 
wurden, ihre Plausibilität nicht eingebüßt haben. Die Tatsache, daß 
die preußischen Justizreformen im Zeichen dieser Variante einer 
Rechtstheologie stehen, mag auf den ersten Blick überraschend 
erscheinen. Die rechtspolitische Aufgabe aber, Rechtssicherheit zu 

216 S. v. Cocceji, Introductio ad H. v. Cocceji Grotium illustratum. dissert.xii. 
exhibens novum systema Justitiae Naturalis et Romanae über I. 5. § 49, S. 238. 
Vgl. ders., Jus civile controversum...opus, ad II. tit. 14. q 9. Francofurti & Lipsiae 
1729, S. 195-6.
2,7 S. v. Cocceji, Introductio ad H. v. Cocceji Grotium illustratum. dissert.xii, über 
v. 2. § 401, S. 360: "Hoc posito, necessario a parte ejus qui promisit, i.e. jus suum 
in alium transtulit, sequitur obligatio, seu necessitas faciendi vel praestandi id 
quod promisit, quia ex regula naturae generali jus suum cuique tribuere tenetur. 
Atque haec obligatio naturalis consensu omnium gentium, etiam maxime 
barbarum, Armatur, utpote quibus nihil sanctius est fide, unde apud Graecos & 
Romanos fides pro Dea, culta fuit."
218 S. v. Cocceji, Introductio ad H. v. Cocceji Grotium illustratum. dissert. xii. 
über v. 6. § 555, S. 412: "Causa efficiens poenae est ipsum jus naturae: Cum enim 
Deus jura quaedam bominibus propria esse voluerit, necessario inde sequitur, alios 
haec jura violare non posse, & contra voluntatem, legem, ac praeceptum Creatoris 
agere, qui talia jura, naturali ratione cuique hominum quaesita, turbant."

107

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schaffen und das Stabilitätsproblem politischer Herrschaft einer 
Lösung zuzufuhren, läßt die verschiedensten Konzepte in den 
Streit um die besseren Argumente treten. Unbestritten ist jedoch, 
daß der Weg zu einer Vereinheitlichung des Rechts fuhren muß. 
Coccejis Project des Corporis Juris Fridericiani ist eine der ersten 
Etappen, die bis zum Allgemeinen Landrecht Preußens am Ende 
des 18.Jahrhundert fuhren.219

Neben Cocceji ist Adam Friedrich Glafey der ausgewiesenste - 
aber innerhalb der Geschichte der Naturrechtsdisziplin kaum be­
kannte - Thomasius-Kritiker. Nach Glafeys Ansicht hat Thomasius 
in den Fundamenta nicht mehr die argumentative Evidenz seiner 
Institutiones erreicht.220 Unzureichend ist im Thomasianischen 
Spätwerk die Definition des Gesetzesbegriffs über die vis cogendi. 
Glafey rehabilitiert die These Pufendorfs, daß für die verbindliche 
Wirkung eines Gesetzes das Wissen um eine höhere Gewalt und 
eine interne Obligation ausreicht.221 Glafey erneuert die Position 
Pufendorfs, konzediert aber, daß Thomasius durch die 
systematische Trennung von obligatio externa & interna 
deutlicher als seine Vorgänger die Differenz von erzwingbaren 

219 S. v. Cocceji, Project des Corporis Juris Fridericiani. über I. part.I. tit.II. § 4. 
Halle 1749, S. 4: "Das Haupt=Gesetze woraus zu ersehen ist was einem jeden vor 
Rechte zustehen, ist dieser Unser generales Landrecht, welches aus der 
natürlichen Vernunft und Unseren Landes=Ordnungen und Verfassungen 
zusammen gezogen ist, und als ein ewiges und bestaendiges Recht in allen 
Unseren Laendem observiert werden soll (...) Worbey Wir so wohl die 
natuerlichen Gesetze welche aus der Vernunft herfliessen und alle Voelcker 
verbinden, als die Civil=Gesetze zum Grund gesetzet haben." Vgl. H. Conrad, 
Rechtsstaatliche Bestrebungen im Absolutismus Preußens und Österreichs am 
Ende des 18. Jahrhunderts. Köln-Opladen 1961.
220 Adam Friedrich Glafey, Vernunft- und Völcker=Recht. Teil I. 3. Franckfurt & 
Leipzig 1723, S. 46. Vgl. zur Einordnung der Naturrechtslehre Glafeys im frühen 
18. Jahrhundert E. Wolf, Grotius, Pufendorf, Thomasius. Drei Kapitel zur 
Gestaltgeschichte der Rechtswissenschaft. Tübingen 1927, S. 77-8.
221 Glafey, Vernunft- und Voelcker=Recht II. 1. §51, S. 94: "Daß ein solcher 
Ober=Herr zu einem Gesetze erfordert wird, erhellet eines Theils daraus, weil 
sonst niemand seyn wuerde, der ein solches Gesetz maintenirte, und der 
Verbindlichkeit eine Kraft gaebe, in welchem Fall ein Gesetz seine Wuerkung 
verliehret. Jedoch braucht solche Maintenirung derer Gesetze nicht eben durch 
aeusserliche Zwangsmittel zu geschehen, noch bey jedem Gesetze eine besondere 
Drohung und Straffe geordnet zu seyn: sondern es ist genug, wenn die 
Unterthanen des Ober=Herm Gewalt und Macht wissen und befuerchten muessen, 
welches man obligationem intemam nennen kan."

108

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und nicht-erzwingbaren Pflichten herausgearbeitet hat. Thomasius 
hat jedoch den Fehler gemacht, die Unterscheidung von externer 
und interner mit derjenigen von vollkommener und unvoll­
kommener Obligation identisch gesetzt zu haben. Nach Glafey 
unterschätzt Thomasius die psychische Wirkung innerer Ver­
pflichtung und leistet sich die Fehleinschätzung, daß äußere 
Zwangsandrohung den menschlichen Willen vollständig restrin­
giert.222 Glafey stellt gegen Thomasius’ Naturrechtslehre drei Kor­
rekturen in Rechnung: 1. Jede wirksame zivile Obligation fuhrt 
eine obligatio naturalis & moralis mit sich. 2. die Distinktion von 
interner und externer Obligation betrifft nicht die essentia obliga- 
tionis, sondern die Akzidenzien, also die Zwangsmittel. 3. Zwang 
bewirkt äußeren Gehorsam, aber "Obligation entspringt so gleich 
aus dem Gesetze, und verpflichtet die Unterthanen auch ohne 
Zwang zu parieren.”223 Im Resultat ist Glafeys Naturrechtslehre ein 
Rekurs auf die Pufendorf sehe Doktrin, da er für die Lösung des 
Stabilitätsproblems politischer Herrschaft Recht und Moral, innere 
und äußere Verpflichtung verknüpft und das Naturrecht auf seinen 
moralischen Kem zurückfuhrt. Bei Glafey - wie auch bei Cocceji - 
bleibt das Unbehagen an der Thomasianischen systematischen 
Trennung von Ethik und Jurisprudenz und deren Implikationen 
bestimmend.

1.2.3. Die Thomasius-Schule

Christian Thomasius hat aufgrund seiner langjährigen Lehrtätig­
keit an der Hallenser Universität mehrere Generationen von 
Juristen beeinflußt. Wenn überhaupt von einer Schulenbildung 
gesprochen werden kann, so muß betont werden, daß der Cha­
rakter der Thomasianischen Naturrechtsschule vielschichtig ist. 
Die meisten seiner Schüler bleiben nicht bei einer Exegese der 
Schriften ihres Lehrers stehen, sondern entwickeln ein eigen­
ständiges Profil. Zu ihnen zählen Georg Beyer (1665-1714), Jakob 
Friedrich Ludovici (1671-1723), Nicolaus Hieronymus Gundling 

222 Glafey, Vemunfft- und Voelcker=Recht II. 1. § 149, S. 130-1.
223 Glafey, Vemunfft- und Voelcker=Recht II. 1. §§ 150-3, S. 131-2.

109

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(1671-1729), Justus Henning Böhmer (1674-1749) und Johann 
Gottlieb Heineccius (1681-1741). Beyer und Ludovici haben 
Thomasius’ rechtshistorische Studien vertieft224, Gundling hat eine 
eigenständige Naturrechtslehre konzipiert225, Böhmer ein Jus 
publicum universale aus Naturrechtsprinzipien deduziert226 und 
Heineccius hat sowohl rechtshistorische Studien als auch 
Kommentare zu Grotius und Pufendorf und eine eigenständige 
Naturrechtslehre ausgearbeitet.227

Nicolaus Hieronymus Gundling hat im frühen 18. Jahrhundert 
die bedeutendste und wirkungsmächtigste Naturrechtslehre der 
Thomasianischen Schule entworfen.228 Im Sinne seines Lehrers hat 
er 1706 mit einer Dissertation, die als Verteidigung der Hob- 
besischen Doktrin zu verstehen ist, die akademische Laufbahn 
angetreten. Gundling rehabilitiert Hobbes, da dessen Lehre in der 
Beschreibung des Naturzustandes der Menschheit eine prinzipielle 
Wahrheit enthält. Gemessen an dieser Hobbesischen Einsicht 

224 Christian Thomasius, Delineatio historiae juris, olim cum F.Hotomani 
Antitriboniano edita, nunc in usum studiosae inventutis. Halae/Mgdb. 1735^; 
Jakob Friedrich Ludovicus, Delineatio historiae juris divini naturalis et positivi 
universalis. Halae/Magdb. 1714^- Georg Beyer, Delineatio historiae juris Romani 
et Germanici ad Tit.Pand. De Origine Juris positionibus succinctis comprehensa. 
Lipsiae 1725.
225 Nicolaus Hieronymus Gundling, Jus naturae ac gentium nova methodo 
elaboratum et a praesumtis opinionibus aliisque ineptis vacuum. Halae/Magdb. 
1715; ders., Ausführlicher Discours ueber das Natur= und Voelker= Recht. Nach 
Anleitung und Ordnung des von ihm selbst zum zweyten mahl herausgegebenen 
Juris Naturae ac Gentium. Franckfurt & Leipzig 1734.
226 Justus Henning Böhmer, Introductio in Jus Digestorum sensum pariter ac usum 
singularum materiarum succinte exhibens. Halae/Magdb. 1723^; ders., Introductio 
in Jus publicum universale ex genuinis juris naturae principiis deductum et in 
usum juris publici particulares quarumcumque rerum-publicarum adomatum. 
Franckfurt & Leipzig 1758.
227 Vgl. vor allem: Johann Gottlieb Heineccius, Elementa juris naturae ac gentium. 
In: Opera I. Gendve 1744. Ders., Praelectiones academicae in Hugonis Grotii De 
jure belli et pacis libros III. In: Opera, viii. Gendve 1748; ders., Praelectiones 
academicae in Sam.Pufendorffi De officio hominis et civis libros II. In: Opera viii. 
Gendve 1748.
228 Auf Gundling hat neuerdings aufmerksam gemacht: H. Klenner, Eine fast 
vergessene Quelle deutscher Menschenrechts- und Rechtsstaatsideen: Nicolaus 
Hieronymus Gundling, In: W.Goldschmidt/ L.Zechlin (Hrsg.): Naturrecht, 
Menschenrecht und politische Gerechtigkeit (=Dialektik. Europäische Zeitschrift 
für Philosophie und Wissenschaften 1994/1) Hamburg 1994, S. 123-30.

110

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


"hallucinati sunt Grotius, Pufendorfius."229 Nach Gundling ver­
dankt die Naturrechtslehre Hobbes die Erkenntnis, daß der Mensch 
nicht aufgrund natürlicher Disposition zur Sozialität befähigt ist. 
Die Stabilität einer natürlichen Sozialgemeinschaft ist jederzeit 
gefährdet durch sinnliche Neigungen (voluptates), deren 
Disziplinierung die Aufgabe der Herrschaftsgewalt ist. Eine 
durchsetzungsfähige Zwangsinstanz ist notwendige Bedingung für 
die Erreichung des Friedenszustandes. Gundling referiert seine 
Version der Kemsätze der Hobbesischen Lehre: Menschliches 
Handeln ist affektgebunden, also muß eine Gesellschaftsordnung 
mit den Affekten rechnen und sie zähmen, um zu einer wahrhaften 
Einheit (vera unio) zu werden.230 Die Hobbes-Kritik hat Gundling 
zufolge nicht die Plausiblität seiner Argumentation erkannt und 
stattdessen ungenügende Naturrechtsprinzipien aufgestellt. 
Cumberland und Pufendorf haben den guten Menschen analysiert, 
den es tatsächlich gar nicht gibt. Und sie haben Hobbes 
fälschlicherweise vorgeworfen, daß er den Kriegszustand zwi­
schen den Menschen propagiere, obwohl es Hobbes doch offen­
sichtlich um die Überwindung des »bellum omnium contra om- 
nes« in einem stabilen Friedenszustand geht. Hobbes' Bedeutung 
innerhalb der Naturrechtstradition beruht auf der Einsicht in ein 
anthropologisches Faktum: Aufgrund der Affektgebundenheit 
menschlichen Handelns ist die Stabilisierung der sozialen Ver­
hältnisse außerhalb von institutionalisierter Herrschaftsgewalt 
nicht denkbar, "si imperium tollas, succedit bellum."231 Gundling 
selbst kritisiert bei Hobbes, daß er Natur- und Kriegszustand nicht 
deutlich geschieden und dadurch die Differenz von affektivem und 
rationalem Handeln nicht bestimmt habe. Der Status libertatis wird 
nur dann zum Status belli, wenn die Menschen nicht in aus­
reichendem Maße vernunftorientiert handeln.232 Weiterhin er­

229 Gundling, Commentatio de statu naturali Hobbesii in corpore juris civilis 
defensio et defendendo.Praefatio. Halae/Magdb. 1735^, S. 1.
230 Gundling, Status naturalis Hobbesii in corpore jur.civ. defensus et 
defendendus, occasione 1. 5. de Just.& J. § 28. Halae/Magdb. 1706, S. 22.
231 Gundling, Status naturalis Hobbesii in corpore jur.civ. defensus et defendendus 
§ 14.,S. 11.
232 Gundling, Jus naturae ac gentium nova methodo elaboratum cap. 3. § 19, S.
32: "(...) Status libertatis in se non est Status belli; sed per accidens fit, cum 

111

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scheint bei Hobbes mißverständlich, daß er die Verpflichtung zur 
Vertragstreue im Naturzustand nicht anerkennt und den Sozial­
vertrag auf Nutzenkalkül gründet. Die Leugnung von wirksamer 
Obligation im Naturzustand hat Hobbes bei Pufendorf den Vor­
wurf eingebracht, seine Naturrechtslehre sei im Kem atheistisch. 
Gundling entkräftet dieses Verdikt und weist darauf hin, daß 
Hobbes die Trennung von Recht und Moral nicht als Differenz 
von externer und interner Obligation begrifflich erfaßt hat. So be­
zweifelt Hobbes nicht die moralische Verpflichtung zur Vertrags­
treue, sondern deren wirksame Befolgung im Naturzustand.233

Gundlings Naturrechtslehre greift neben der offensichtlichen 
Anlehnung an Hobbes und Thomasius in vielen Punkten auf 
Pufendorf zurück. Er leitet den Gesetzesbegriff etymologisch von 
der Verbform binden (lex a ligare) ab und beschreibt die Wirkung 
eines Gesetzes als Restriktion menschlicher Neigungen. Gott ist 
der erste und universelle Gesetzgeber, der durch seinen Willens­
entschluß die Normen moralischen Handelns aufstellt. Seine 
Gesetze sind gut und nützlich, d. h. sie ermöglichen Selbstvervoll­
kommnung und -erhaltung. Gott ist in Gundlings Konzeption 
Gesetzgeber und Strafrichter. Beide Momente sind notwendige 
Bestandteile seiner unumschränkten Befehlsgewalt, die der Furcht 
vor der menschlichen Misere noch Furcht vor dem göttlichen 
Strafrichter hinzufügen.234 Das Naturgesetz ist ein jussum 
imperantis. Es evoziert sowohl interne als auch externe Obligation, 
deshalb erfüllt es alle zureichenden Bedingungen eines juristischen 

homines non amplius ratione, sed affectibus ducuntur. Quod ipse non negat 
Hobbesius."
233 Gundling, Jus naturae ac gentium 2. § 32, S. 29:"Negamus vero, ante pacta 
neminem ad pacem servandam obligari; negamus etiam pacta ex obligatione 
interna, & ob proprium duntaxat utilitatem esse servanda: quamquam primum ipse 
non videtur statuisse Hobbesius. Neque enim is de obligatione; sed obligationis 
executione dubitavit; quoniam pravorum affectuum tanta est in mortalibus 
violentia, ut susque deque habeant futura omnia, ubi boni apparentis vivida 
repraesentatio eosdem movet atque afficit."
234 Gundling, Jus naturae ac gentium nova methodo 1. §§ 32-3, S. 10: "Quidquid 
enim Deus serio & severe vult; illud etiam severe praecipit, & quidem cum 
imperio, quia potentissimus, simulatque justissimus mali cuiuscumque vindex 
est.(...) Hoc Imperium propterea necessarium est, ut timori miseriae naturalis 
jungatur timor divinus, qui in Atheo non observatur, & homini nova necessitas, 
hoc est, non obligatio tantum interna, sed etiam externa imponatur exequendi, 
quod DEUS per rationem homini revelat ac manifestat."

112

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gesetzesbegriffs.235 Gundlings Obligationenlehre ist der Versuch, 
die Lehren von Thomasius und Pufendorf zu verbinden. Das 
Naturgesetz erscheint bei ihm als der Grund einer fundamentalen 
Verpflichtung, die menschliche Willensfreiheit umgrenzt und den 
Menschen zur Erfüllung der göttlichen Moralgebote anhält.236 
Gemäß der traditionellen Begriffstypologie ist eine Obligation 
entweder intern oder extern, angeboren oder erworben, 
vollkommen oder unvollkommen. Im Hinblick auf den 
Friedenszustand als Zielvorstellung der Naturrechtslehre bewirkt 
das Naturgesetz eine externe und vollkommene Obligation. Aus 
dem Naturgesetz leitet Gundling die Verpflichtung zur Vertrags­
treue ab. Ihre Evidenz beruht auf der Voraussetzung, daß sie durch 
den göttlichen Willen in die menschliche Natur eingeschrieben 
wurde.237 Die universelle Obligation durch das Naturgesetz ist 
vollkommen, weil sie dem Gebot der Selbsterhaltung entspricht. 
Und sie verpflichtet extern, d. h. sie ist mit einem Rechtsanspruch 
ausgestattet und einklagbar, weil nur im sozialen Leben - im 
Respekt für den Rechtsstatus des Mitmenschen - Selbsterhaltung 
garantiert238 und Selbstvervollkommnung möglich ist. Gundling 
gewinnt in dieser Perspektive einen Begriff des 
Naturrechtsprinzips, der weder mit dem Pufendorf sehen, Hobbe- 
sischen, noch Thomasianischen identisch ist. Das principium juris 
naturalis begreift er als Vemunftgebot, äußeren Frieden239 zu 
suchen, dessen Verbindlichkeit aus der lex naturalis resultiert. So 
wird deutlich, wie Gundling das Hobbesische Dilemma mora­
lischer Verpflichtungen ohne Rechtswirksamkeit aufheben will. 
Zur Lösung des Stabilitätsproblems politischer Herrschaft wird das 
fundamentale Naturgesetz der Vertragstreue nicht als moralische, 
sondern als juridische Norm gedacht. Gundling hält an der 
Thomasianischen Trennung von Rechtslehre und Moral-

235 Gundling, Jus naturae ac gentium nova methodo 1. § 36, S. 11: "Ex quo 
concluditur, nihil obstare, quo minus utraque lex naturalis legis nomen in 
significatu recepto retineat."
236 Gundling, Jus naturae ac gentium 1. § 45, S. 14.
237 Gundling, Jus naturae ac gentium 11. §§ 2-4, S. 107.
238 Gundling, Jus naturae ac gentium I. §§ 53-6, S. 15.
239 Gundling, Jus naturae ac gentium 2. § 18, S. 24: "Pacem extemam ante omnia 
sectare, ubi haben potest, ne prorsus ad vitam cum aliis traducendam virtutemque 
acquirendam inutilis fias."

113

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophie fest, wie die Unterscheidung von obligatio externa & 
interna zeigt, aber er verschränkt wiederum Naturrechtslehre und 
natürliche Theologie: Sein Gott ist Gesetzgeber, nicht bloß 
Ratgeber.240

Gundlings Naturrecht ist im Kem göttliches Recht, weil Gott 
von Ewigkeit her vorhergesehen hat, was für die Menschen nütz­
lich ist und ihrer Selbsterhaltung dient. Das Naturgesetz ist ein 
Produkt des göttlichen Gesetzeswillens und der menschlichen Na­
tur angepaßt. Was Gott geschaffen hat, will er auch erhalten. 
Nichts macht er vergeblich und ohne Grund, deshalb ist sein Wille 
frei von Willkür.241 Gundling bezieht im Streit um das principium 
juris naturalis, den er als "ein greuliches Gezaenck"242 empfindet, 
eindeutig pro Leibniz und Thomasius und gegen Pufendorf 
Stellung. Letzterem wirft er vor, weder den göttlichen Kem des 
Naturrechts noch die Differenz von Recht und Moral adäquat 
erfaßt zu haben. Diese Mängel haben zu dem Ergebnis geführt, 
daß unklar bleiben mußte, "was Gott in Jure Naturae ratione 
officiorum extemorum von dem Menschen haben will."243 
Gundling spitzt seine Pufendorf-Kritik weiter zu. Statt aus einem 

240 Gundling, Ausfuehrlicher Discours ueber das Natur= und Voelcker=Recht cap. 
1. §§ 4-5. Franckfurt & Leipzig 1734, S. 6-7: "Wir reden hier von denen Legibus 
Naturalibus. Gleichwie nun unsere Natur von Gott kommt, so koennen auch 
unsere Leges Naturales nirgends anders als von Gott herkommen. Daß ein Gott 
sey, wird hier supponiret theils aus der Theologia naturali, theils ex Philosophia 
morali.(...) Wir sagen aber so: Deus est legis naturalis Auctor, also hat er uns den 
legem muessen offenbaren. Dieses har er gethan durch die Vernunft, dergestalt, 
daß wir niemanden in hac lege addiscenda gebrauchen doerffen als die Vernunft."
241 Gundling, Ausfuehrlicher Discours ueber das Natur= und Voelcker=Recht 1. §
6, S. 11: "Das Jus Naturae ist also lex aetema: Denn was GOTT that, hat er allezeit 
gethan. Man muß nicht dencken, daß GOTT in tempore dieses oder jenes 
ausgedacht. In DEO omnia sunt simul, omnia uno obtutu vidit. Das Gesetze ist 
allezeit in intellectu divino gewesen, und gleichwie er die ganze Welt envisagiret, 
so hat er auch ab aeterno den legem, welcher dem Menschen nuetzlich ist, 
envisagiret. Er hat vorher gesehen, wie der Mensch koenne erhalten werden; 
Omne enim jus, omnis lex tendit ad conservationem illius, cui illa lex est data.(...) 
Der lex ist naturae humanae accomodata, weil er naturam humanam 
conserviret.(...) Es darf also keiner dencken, Lex Naturae waere entstanden pro 
arbitrio; sic volo, sic jubeo, stat pro ratione voluntas. Keineswegs. Deus nihil facit 
frustra, nihil sine causa."
242 Gundling, Ausfuehrlicher Discours ueber sein Natur= und Voelcker=Recht 2. § 
1,S. 44.
243 Gundling, Ausfuehrlicher Discours ueber sein Natur= und Voelcker=Recht 2. §
7, S. 46.

114

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zureichenden Begriff des principium essendi - Gott ist der Schöp­
fer der Naturordnung und gebietet als Autor des Naturgesetzes den 
Erhalt dieses Ordnungsgefüges - das principium cognoscendi des 
Naturrechts - das göttliche Naturgesetz fordert Friedenssicherung 
und verpflichtet zur Vertragstreue - zu deduzieren, hat Pufendorf 
das Naturgesetz als moralische Norm auf interne Wirksamkeit im 
menschlichen Gewissen eingeschränkt. Dadurch hat er nach 
Gundlings Ansicht den spezifischen Rechtscharakter des 
Naturrechts nicht erkannt und Moral und Recht unzulässig ver­
mischt.244 Bei Gundling gewinnt der Obligationenbegriff einen 
spezifisch theologisch-juristischen Sinngehalt. Der einzelne 
Mensch ist seinem Schöpfergott nicht nur im Gewissen Rechen­
schaft schuldig, sondern er ist im juridischen Sinn Schuldner Got­
tes und der gottgewollten Herrschaftsordnung. Diese Rechtsbe­
ziehung allein legitimiert staatlichen Zwang. Die Naturrechtslehre 
Gundlings gründet auf dem Gebot der Friedenssuche als 
vernünftigem Prinzip und zielt auf äußeren, politischen und 
sozialen Frieden. Die Frage nach dem inneren Frieden, der sich 
durch Rechtfertigung äußeren Handelns vor der moralischen 
Instanz des Gewissens einstellt, steht außerhalb der Naturrechts- 
lehre, denn "wo wir den aeuserlichen Frieden nicht halten, 
koennen wir auch nicht zum innerlichen gelangen.”245 Der gött­
liche Gesetzgeber verpflichtet die Menschen rechtswirksam zur 
Einhaltung des äusseren Friedens, um die individuellen 
Bemühungen nach Selbstvervollkommnung zu befördern. Gund­

244 Gundling, Collegium Historico-Literarium oder Ausfuehrliche Discourse ueber 
die Vornehmsten Wissenschaften und besonders die Rechtsgelahrtheit cap. 5. § 1. 
Bremen 1738, S. 721: "(...) Und also ist Jus und Virtus zu unterscheiden. Beydes 
gehoeret zwar, zur Moral. Aber ein Jedes hat doch seinen besonderen Effect. In 
der Welt, ist man nemlich zufrieden, dafeme die aeusserliche Ruhe erhalten wird; 
Quamvis virtus cesset & non adsit illa abundantia amoris. Daran, leget, hier, 
Nichts. Denn die Societaeten koennen schon bestehen; Wenn man nur das Jus 
nicht violiret. Diese beyde Stuecke nun haben die Wenigsten unterschieden. Auch 
selbst der Pufendorf (Samuel) hatt besagte Distinction nicht observiret; Sondern 
Grotius, (Hugo) hatt sie, in seinem Jure Belli & Pacis, noch besser beobachtet. 
Drum aenderte der JCtus, Thomasius (Christian) seine Jurisprudentiam Divinam; 
Als welche ganz Pufendorfianisch ist. Dargegen schrieb er seine Fundamenta, an 
Statt jener; So nemlich die Praecepta justi, honesti & decori, recht aus Einander 
setzen."
245 Gundling, Ausfuehrlicher Discours ueber das Natur= und Voelcker=Recht 2. 
§§ 19-20, S. 56.

115

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ling geht es um eine Bestimmung der Naturrechtsnormen als 
göttlicher Rechtsgebote, die folgerichtig Gegenstände einer 
Rechts-, nicht aber einer Morallehre sind. Im Resultat hat 
Gundling das Naturrechtsprinzip - d. i. das Naturgesetz, das 
Friedenssuche und Vertragstreue fordert - aus der Verinnerlichung 
als Gewissensnorm herausgeholt und zu einem Grundsatz der 
Jurisprudenz erhoben.

Justus Henning Böhmer ist neben Gundling einer der einfluß­
reichsten Naturrechtslehrer in der ersten Hälfte des 18. Jahr­
hunderts. Bedeutung erlangte er zu Lebzeiten durch seine 
kirchenrechtlichen Schriften, ein Jus ecclesiasticum Protestantium 
(1714-37) und die Edition des Corpus Juris canonici (1747), aber 
auch durch seine rechtssystematischen Arbeiten. Hier hat Böhmer 
den Versuch unternommen, das römische Recht mit dem 
Naturrecht zu verbinden und ein Jus publicum universale aus 
Naturrechtsprinzipien zu deduzieren. Um den universellen 
Anspruch seiner Konzeption eines Jus publicum zu sichern, 
integriert Böhmer es in eine allgemeine Naturrechtslehre. Natur­
recht ist das Produkt einer philosophischer Analyse menschlicher 
Natur und einer ergänzenden juristischen Erörterung über die 
rechtlichen Bedingungen der natürlichen Verfaßtheit des 
Menschen. Die Natur des Menschen charakterisiert seiner Ansicht 
nach im Kem ein internes Bewegungsprinzip, das die zureichende 
Bedingung für moralisches Handeln ist. Jeder Mensch ist, so 
Böhmer, mit den Fähigkeiten ausgestattet, göttliche Vorschriften 
zu rezipieren und sein Handeln nach ihnen auszurichten 
(intellectus & voluntas). Die Orientierung am göttlichen Prinzip 
kann aber nicht verhindern, daß sich der menschliche Wille gegen 
Gott wendet, "voluntatem esse aversam a Deo & inordinatam.”246 
Aus der Möglichkeit einer Abkehr vom Ursprung resultiert die für 
alle Menschen erfahrbare "summa miseria hominis.”

Aufgabe der Naturrechtslehre ist nach Böhmer die Anleitung 
der Menschen auf dem Weg zu einem Glückszustand (felicitas). 
Der Weg oder das Medium für eine gelingende Anleitung ist die 

246 Justus Henning Böhmer, Introductio in Jus publicum universale ex genuinis 
juris naturae principiis deductum et in usum juris publici particularis 
quarumcumque rerum-publicarum adomatum, cap. 1. § 7. Frankfurt & Leipzig 
[l.Auflage: 1710] 17583, S. 6.

116

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einsicht in zureichende Handlungsnormen, die eine Reduktion des 
fehlgeleiteten menschlichen Willens bewirken können. Die Norm 
muß Gebotscharakter haben und universell gelten, sonst wäre sie 
als Medium unbrauchbar. Diese Bedingungen kann sie nur unter 
der Voraussetzung erfüllen, daß Gott ihr Ursprung ist.247 Wenn 
Gott die Quelle der erforderlichen Handlungsnorm ist, dann muß 
sie notwendig - aufgrund der Angemessenheit für die göttliche 
Allmacht - mit Verpflichtungskraft ausgestattet sein. Ein Gebot 
ohne obligierende Kraft ist kein zureichendes Mittel, um die 
menschliche Willensfreiheit nachdrücklich zu umgrenzen.248 
Böhmer ebnet die Differenz von vis obligandi & cogendi ein und 
beschreibt die Wirkung einer Norm auf den menschlichen Willen 
als interne oder externe Furchteinflößung (iniectio metus). Dem 
entspricht die Unterscheidung von obligatio interna & externa249 
Für soziale Handlungen, die eine Destabilisierung des Friedens­
zustandes mit sich führen, ist die Androhung einer coactio externa 
notwendig. Weil Gott die höchste Befehlsgewalt zukommt und er 
der Urheber jeder Handlungsnorm ist, muß er als höchster Richter 
angesehen werden, der seine zur Erhaltung des Friedenszustandes 
dienenden Gebote mit erzwingbarer Verpflichtungskraft belegt.250 
Da Böhmer wie Gundling dem Naturgesetz die Evidenz eines 
Rechtsgebotes beimißt, kann er göttliche Rechtsnormen von 

247 Böhmer, Introductio in Jus publicum universale 1. §17, S. 14: "Solus Deus est 
sapiens, fons omnis salutis, summe bonus. Ergo hujus solius est, primario talem, 
quam quaerimus, normam praescribere, & hominem vias dirigere."
248 Böhmer, Introductio in Jus publicum universale 1. § 21, S. 18-9: "Cum norma 
sit voluntas Dei fontis omnis boni & salutis, hominique concreata, vel in sacris 
plenius revelata, non potuit non in homine producere obligationem, ut ad illam 
suas conformaret actiones.(...) Frustra in homine asseretur aliqua norma, nisi 
eidem attribuenda esset quaedam vis seu obligatio
249 Böhmer, Introductio in Jus Digestorum sensum pariter ac usum singularum 
materierum succinte exhibens...tertia editio emendator, ad lib. xliv. tit. vii. § 2. 
Halae/Magdb. [1.Auflage: 1704] 1723, S. 468-9: "Consistit obligandi vis in 
necessitate coactiva (...) quae quatenus solam conscientiam tangit, dicitur interna, 
& intuitu fori extemi, minus plena, qualis est in officiis humanitatis, & olim 
quoque in fideicommissis erat (...). Quatenus vero extemo nititur adiumento legis 
civilis, dicitur externa & plena, de qua hic agitur."
250 Böhmer, Introductio in Jus publicum universale 1. § 28, S. 27: "Deus summe 
superior est, ens summum, praeterea tarnen amor summus, hinc imperium eius in 
homines pios mere patemum est, non herile; adeoque cum omnis bonae normae 
autor sit, potissimum interne, sed & suo modo externe obligat, quatenus erga 
malos utjustos judex agit, & eo judicio agendum esse jussit."

117

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


moralischen Normen unterscheiden und letztere in die 
Moralphilosophie verweisen. Fragen der Moralität betreffen die 
Selbstvervollkommnung jedes einzelnen Menschen, Naturgesetze 
aber beziehen sich auf die Stabilisierung der politischen Ordnung 
und sind das "vinculum pacis."251

Nachdrücklicher noch als Gundling macht Böhmer die Diffe­
renz zwischen seiner und der Hobbesischen Naturrechtslehre 
deutlich. Weil seiner Meinung nach von Gott die Norm, soziales 
Handeln auf die Bewahrung der Friedensordnung auszurichten, für 
alle Menschen mit Gesetzeskraft - d. h. mit äußerer Verpflichtung 
und Zwangsgewalt - versehen wird, muß diese Norm auch im 
Naturzustand gelten. Der Friedenspflicht korrespondiert folge­
richtig ein Zwangsrecht (jus cogendi), das jeden einzelnen 
Menschen autorisiert, gegen eine Pflichtverletzung vorzugehen.252 
Hobbes hat zwar in Böhmers Perspektive die natürliche Vernunft 
zur Grundlage seiner Naturrechtslehre gemacht, aber nicht deren 
Fähigkeit erkannt, den gottgegebenen Charakter menschlicher 
Natur zu bestimmen. Daher rührt sein lapsus, das Nutzenkalkül 
der menschlichen Vernunft auf den Privatnutzen reduziert zu ha­
ben, während der Nutzen der gesamten Menschheit in der funda­
mentalen Verpflichtung zur Friedensbewahrung verankert ist. 
Böhmer definiert den Grundsatz des Naturrechts folgendermaßen: 
Jeder einzelne Mensch ist durch göttlichen Willensentscheid 
innerhalb der societas humana jedem Mitmenschen gegenüber 
verpflichtet, die Handlungen vorzunehmen, die notwendig zur 
Friedensbewahrung sind.253 Diese fundamentale Verpflichtung zur 

251 Böhmer, Introductio in Jus publicum universale 1. § 32, S. 33.
252 Böhmer, Introductio in Jus publicum universale 1. § 34, S. 35-6: "Quatenus 
itaque omnium interest, ut leges pacis communiter inter homines serventur, & 
quatenus inde singuli aliis hominibus obligantur ad pacem servandam, eatenus 
quoque singulis jus datum censeri debet, omnia illa faciendi, quae ad pacis 
conservationem, & media, quibus securitas obtinetur, spectant; hinc in statu 
naturali oritur jus cogendi alterum ad id praestandum, quod ex LL naturae debetur, 
& quo pacem conservari posse deprehendit.(...) Ex hoc patet, non tantum hic 
adesse obligationem respectu Dei, quasi homo ex lege naturae tantum Deo 
obligetur, ut pacem servet, sed etiam hominem homini obligatum esse. Cum vero 
hoc ipsum maxime contra Hobbesium faciat, ita fortius probatur ex ratione naturae 
humanae, quam ipse Hobbesius in jure naturae pro fundamento agnoscit."
253 Böhmer, Introductio in Jus publicum universale, c.l.§.36., S.40: 
"Fundamentalis propositio juris naturae strictae dicti haec est: quilibet ex 
voluntate Dei in societate humana alteri obligatur ad ea facienda, quae 

118

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sozialität ist auch die Basis zivilen Gehorsams. Vergesellschaf­
tung erläutert Böhmer als vertragliche - und d. h. konsensuale - 
Übereinkunft einer Menschengruppe, deren Ergebnis die Vereini­
gung der Einzelwillen zur Einheit ist. Das wechselseitige Ver­
sprechen zur Einhaltung des Friedens als Basis der Übereinkunft 
produziert eine Fessel ziviler Herrschaftsgewalt (nexum & vincu- 
lum imperii civilis254). Böhmer betont, daß in einer Gesellschafts­
ordnung auf Seiten der Untertanen die Aktivierung der natürlichen 
Verpflichtung im Sozialvertrag eine Gewissensbindung hervorruft, 
und auf Seiten der Herrschaftsgewalt die Verpflichtung entsteht, 
Sicherheit und Frieden zu garantieren. Böhmers Sozialvertrag trägt 
den Charakter eines wechselseitigen Schuldversprechens als 
Übergang in einen wahrhaften Friedenszustand.255 Böhmer erfaßt 
die Verpflichtungskraft einer zivilen Befehlsgewalt analog zur 
göttlichen Gewaltfülle. Weil die Gehorsamsverpflichtung durch 
den Fürsten notwendig für die Friedenssicherung ist und in diesem 
Sinn mit der naturgesetzlichen Bindung aller Menschen 
übereinkommt, ist sie nicht nur eine äußere Zwangsverpflichtung, 
sondern auch ein Zugriff auf das menschliche Gewissen.256 

tranquillitatem & pacem inter homines necessario conservant, & ad contraria 
vitanda." Vgl. ders., Introductio in Jus Digestorum, pars I. § 12, S. 9: "Jus est vel 
divinum vel humanum, prout legislator est vel Deus vel homo. Divinum, vel 
naturale vel positivum. Illud quoad principium essendi fluit ex voluntate Dei, & 
quoad cognoscendi principium pro fundamento habet socialitatem seu communem 
hominum obligationem ad pacem & tranquillitatem servandam, voluntati Dei 
conformem."
254 Böhmer, Introductio in Jus publicum universale I. 2. §§ 1-2, S. 152-3.
255 Böhmer, Introductio in Jus publicum universale I. 2. §§ 18-9, S. 172: "Ex hoc 
consensu populi oritur submissio propriae cuiusque voluntatis voluntati 
imperantis, quousque submittere eandem potuere, salvo semper humanitatis & 
conscientiae propriae vinculo.(...) Contra in imperante oritur jus dirigendi actiones 
eorum, qui se eidem submixerunt, & simul obligatio, cum recipiens populum in 
suam potestatem omnia illa promisisse videatur, ad quae ex legibus naturae de 
pace & securitate praestanda obligatur.(...) Jus illud ad obligationem quandam esse 
adstrictum inde probatur, quia e statu resistentiae mutuae in statum pacis 
transeunt, neque aliter Imperium & obedientia subsistere potest, nisi pax & 
securitas promittatur."
256 Böhmer, Introductio in Jus publicum universale III. 2. §§ 1-3, S. 575-6: 
"Obligatio ex natura imperii & subiectionis potissimum consistit in necessitate 
agendi ex imperantis praescriptio, quae aliis dicitur obedientia.(...) Dependet haec 
ipsa obligatio ex submissione voluntatis & agnitione imperantis quae si totum 
deficiat, obligatio quoque cesset.(...) Et quia haec obligatio saluti humani generis 

119

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Böhmer verbindet auf diese Weise die Thomasianische 
Naturrechtslehre mit dem Pufendorf sehen Konzept einer obligatio 
naturalis. Das unbefriedigende Ergebnis der Doktrin seines 
Lehrers für die Lösung des Stabilitätsproblems ist der Grund 
dafür, daß Böhmer für die Durchsetzung eines Friedenszustandes 
auf die Möglichkeit einer Gewissensbindung durch zivile 
Gesetzgebung zurückgreift. Durch Vermittlung seines Lehrers 
Samuel Stryk, dem er auf den Lehrstuhl in Halle für römisches 
Recht folgte, ist er mit der moraltheologischen Konzeption einer 
obligatio in conscientia vertraut.257 Im Gegensatz zu Pufendorf 
definiert Böhmer das Naturgesetz als Zwangsnorm göttlichen 
Ursprungs und weist der Jurisprudenz die Aufgabe zu, die Mittel 
zur Sicherung des äußeren Friedens bereitzustellen. Im 
Unterschied zu Gundling macht er nicht den äußeren Frieden zur 
Bedingung des inneren, sondern er beschreibt sie als zwei Wege 
zum vollkommenen Friedenszustand. Aus der Rechtsnorm, die 
Friedensbewahrung gebietet, leitet er die Kompetenz ziviler 
Gewalt zur Gewissensbindung ab, die eine Maximierung des 
Rechtszwanges ist.

Ein Blick in die Schriften von Johann Gottlieb Heineccius 
(1681-1741) verstärkt den Eindruck, daß die Thomasius-Schüler 
durchaus heterogene Ansichten hatten. Im Sinne von Thomasius 
tritt Heineccius für eine strikte Trennung von Ethik und Juris­
prudenz ein.258 Seine Naturrechtslehre ist im Wesentlichen ein 
Versuch, die Unklarheiten seiner Vorgänger zu korrigieren. 
Heineccius hebt Coccejis Verdienst hervor, eindringlich deutlich 
gemacht zu haben, daß das Naturrechtsprinzip der göttliche Wille 
sein muß. Pufendorf hingegen ist seiner Meinung nach, obwohl er 
in vielen Punkten mit Cocceji übereinkommt, aus einem Affekt 
gegenüber der scholastischen Lehre davor zurückgeschreckt, in 

prospicit, & ex praecepto legis naturae venit, & praeterea in statu civili absolute 
necessaria, hinc etiam stringit conscientiam."
257 Vgl. die posthum herausgegebene Disputation: Samuel Stryk, Disputatio 
duodecima de conscientiae foro. In: Dissertationem Juridiciarum 
Francofortensium II Francofurti & Lipsiae 1743, S. 282-6. Stryk referiert hier die 
Konzeptionen von Suärez, Sharrock, Sanderson und Pufendorf, aber auch den 
weiteren moraltheologischen Kontext aus katholischer und reformierter 
Perspektive.
258 Johann Gottlieb Heineccius, Elementa philosophiae rationalis & moralis. pars 
III. 1. § 6. In: Opera I Gendve 1744, S. 100.

120

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den natürlichen Handlungen der Menschen einen Ausdruck gött­
licher Güte und Gerechtigkeit zu sehen. Pufendorfs Lehre er­
scheint Heineccius wenig plausibel zu sein, weil er die Möglich­
keit übersehen hat, menschliches Handeln als eine Angleichung an 
den Ursprung der Gerechtigkeit zu beschreiben. Wer eine interne 
Obligation, ein göttliches consilium, anerkennt, der muß den 
Menschen auch die Fähigkeit zusprechen, ihr Handeln auf den 
Willen Gottes ausrichten zu können.259 Heineccius begründet diese 
Angemessenheit durch ein wechselseitiges Liebesverhältnis 
zwischen Schöpfer und Geschöpf. Aus der Liebe Gottes ent­
springen die Naturrechtsnormen, die den Erhalt der Schöpfungs­
ordnung garantieren, und die Liebe der Menschen zu Gott gewähr, 
daß sie einen natürlichen Hang zur Erfüllung ihrer Ver­
pflichtungen empfinden.260

Die Verpflichtungen unterteilt Heineccius im Sinne von Tho- 
masius in interne und externe, nicht-erzwingbare und erzwingbare 
Obligationen. Die Befolgung einer inneren Verpflichtung als 
Erfüllung des Liebesgebotes zeichnet den Menschen aus, bleibt 
aber aufgrund von Affektbindung ungewiß und demnach unvoll­
kommen (obligatio imperfecta); hierzu gehören auch die Pflichten 
zur Menschlichkeit (officia humanitatis). Vollkommene Ver­
pflichtungen beziehen sich auf die göttliche Gerechtigkeits­

259 Heineccius, Elemente juris naturae et gentium. Praefatio. In: Opera I. Gendve 
1744, S.xvi-vii: "Nullum vero reperiri principium evidentius, existimo, quam quod 
vir illustrissimus, Samuel L.B. de Cocceji, aulae Regiae Prussicae Papinianus, tum 
adhuc admodum juvenis, pereruditis dissertationibus demonstravit, puta 
Voluntatem Dei. Quamvis enim plerique hodie veterem illam scholasticorum 
doctrinam de naturali actionum bonitate & justitia, a Pufendorffio tanto molimine 
profligatam, in lucem revocare malint: ego tarnen perspexisse mihi videor, esse 
quidem actiones in se & sua natura bonas: at justas illas dici non posse sine jure, 
nec juris intelligi sine lege, nec legem sine legislatoris voluntate concipi posse: 
adeoque bonitatem actionum naturalem posse illam quidem hominem, qui rectae 
rationi, quam cupiditatibus suis obtemperare malit, obligatione quadam interna ad 
bene agendum impellere, verum non tamquam legem, sed tamquam consilium 
aliquod, quod qui non sequitur, imprudenter quidem, at non injuste, egisse videri 
potest. Sed non minus porro perspicue intelligere mihi visus sum, Deum voluisse, 
ut vero bono frueremur."
260 Heineccius, Elemente juris naturae et gentium. Praefatio, S.xvii: "Quod quum 
aliter consequi, quam per Amorem, nemo possit: ex eo solo, tanquam 
limpidissimo fonte, totum jus naturae & gentium prono alveo fluere, censeo, atque 
ita incido in harmoniam illam incomparabilem revelationis & rationis, quippe ab 
eodem benignissimo Numine profectarum."

121

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ordnung und werden von einer höheren Gewalt erzwungen.261 
Heineccius differenziert zwischen dem göttlichen consilium und 
seiner Gesetzgebung.262 Das Gesetz ist als Effekt der göttlichen 
Befehlsgewalt eine Handlungsnorm, die eine vollkommene Bin­
dung des freien menschlichen Willens hervorruft. Das Naturrecht 
umfaßt die Gesamtheit dieser Gesetze und die Jurisprudentia 
naturalis ist seiner Ansicht nach das Vermögen, durch natürliche 
Vemunfteinsicht den göttlichen Gesetzeswillen zu erschließen. 
Die natürliche Vernunft führt bei der Betrachtung einer 
Handlungsnorm, die mit externer Obligation ausgestattet ist, 
mittelbar zu der Einsicht, daß allein Gott ursprünglich diese 
Gewaltfülle zukommt und die Jurisprudentia naturalis fragt zu­
allererst nach der Angemessenheit menschlicher Handlungen für 
die Handlungsnormen göttlichen Ursprungs. Auch bei Heineccius 
ist der göttliche Wille das principium naturalis obligationis der 
natürlichen Rechtslehre.263 Vor diesem Hintergrund breitet 
Heineccius seine Kritik des überlieferten Naturrechtsdenkens aus. 
Der Grund des Naturrechts ist in seiner Lehre weder ein consensus 
omnium (Völkerrechtslehre) oder ein Jus omnium in omnia 
(Hobbes), weder läßt sich das Naturrecht aus einem Status 
integritatis (orthodoxe Naturrechtslehre) noch aus der Definition 
der socialitas (Pufendorf) ableiten.264 Gott selbst intendiert, so 
Heineccius, den Glückszustand der Menschheit und bereitet den 

261 Heineccius, Elementa juris naturae et gentium !.!.§§ 7-9, S. 3-4.
262 Heineccius, Praelectiones academicae in S.Pufendorfii De officio hominis et 
civis libros II. In: Opera viii. Geneve 1748. Ad II. 2. § 3 heißt es S. 28: "Obligatio 
interna oritur, quoties id, quod a nobis exigitur; tamquam dictamen rectae rationis, 
vel consilium aliquod est nobis saluberrimum; extema vero, quoties idem 
consideramus tamquam legem propriam, et sanctione poenali munitam. Sic 
princeps paret praecepto archiatri ob obligationem intemam; medicus praecepto 
principis ob obligationem extemam, vid. Thomas., Fund. I. cap. 4. § 61."
263 Heineccius, Elementa juris naturae et gentium über I. 3. § 62, S. 25: "Extra nos 
cum aliae res creatae existunt, tum ipse rerum omnium auctor DEUS. Quum vero 
quaeramus actionum humanarum normam cum obligatione extema conjunctam, & 
per rectam rationem universo generi humano promulgatam, obligatio vero extema 
in entis cujusdam, cujus imperium agnoscimus, voluntate consistat, denique 
nullum sit ens, cujus imperium magis agnoscere teneamur, quam DEUS optimus 
maximus, ipse solus etiam per rectam rationem, cujus ipse auctor est, aliquid 
promulgare possit: consequens est, ut sola voluntas Dei sit norma actionum 
humanarum, omnisque naturalis obligationis, quin & omnis justitiae principium."
264 Heineccius, Elementa juris naturae et gentium I. 3. §§ 69ff, S. 29ff..

122

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Menschen den Weg zu diesem Ziel: "Deum nos obligare ad 
Amorem, eumque & principium juris naturae, & ejusdem veluti 
compendium esse."265 Die Verpflichtung zur Liebe ist die Basis 
irdischer Gerechtigkeit und der "amor justitiae"266 fordert eine 
externe und erzwingbare Obligation, weil der Schöpfergott für 
seine geschaffene Ordnung Sorge trägt.

Wer die göttlichen Rechtsnormen als bloße moralische Gebote 
ohne Zwangsmoment definiert, der trägt nach Heineccius einen 
Widerspruch in den Gottesbegriff. Die Hypothese, daß Gott etwas 
schafft, was er nicht erhalten will, oder dessen Erhaltung er 
zumindest nicht wirksam befördert, erscheint Heineccius zutiefst 
irrational.267 In seinem Pufendorf-Kommentar erörtert Heineccius 
die Notwendigkeit, Naturrechtslehre und natürliche Theologie eng 
miteinander zu verknüpfen. Der Begründungsversuch universaler 
Geltung des Naturrechts fuhrt die menschliche Vernunft 
unweigerlich auf einen höheren Gesetzgeber: Das Schuldgefühl 
gegenüber dem Ursprung ist unhintergehbar: Kein Recht ohne 
Verpflichtungskraft, keine Obligation ohne Gesetz, kein Gesetz 
ohne Gesetzgeber; die Indizien liefert nach Heineccius das Gewis­
sen. Weil jeder Mensch sich verpflichtet fühlt und diese Empfin­
dung in sich nicht tilgen kann, erkennt er Gott als den Ursprung 
der rechtswirksamen Bindung.268 Im Angesicht des Ursprungs 
steht der Mensch dem Gläubiger seiner moralischen Schuld 

265 Heineccius, Elemente juris naturae et gentium I. 3. § 79, S. 35.
266 Heineccius, Elemente juris naturae et gentium I. 3. § 84, S. 35.
267 Heineccius, Elemente juris naturae et gentium I. 1. § 14, S. 7; vgl. 
Praelectiones academicae in Hugonis Grotii De jure belli et pacis libros III., ad 
Prooemium § 11. In: Opera viii. Gendve 1748, S. 11: "Quis itaque dubitet 
(Leibniz...), juri naturali locum fore, etiamsi non sit Deus? Sed falsissima 
nihilominus haec est doctrina. Nullum enim jus est sine obligatione, nulla 
obligatio sine lege, nulla lex sine legislatore. Si ergo ponamus, non esse Deum, 
nec legislator esset, nec lex, nec obligatio: adeoque nec jus."
268 Heineccius, Praelectiones academicae in S. Pufendorffii De officio hominis et 
civis libros II. ad Proleg., S.vi: "Igitur jus naturae est jus a Deo toti generi humano 
per rectam rationem promulgatam: Dicimus 1. Jus, quia ex parte nostra est 
obligatio, teste conscientia. 2. A Deo, ut distinguitur a jure humano et civili, quod 
ab hominibus est. 3. Toti generi humano, ita distinguitur a jure divino particulari 
(...). 4. Per rectam rationem, ita distinguitur a jure positivo universali (...). 5. 
Promulgatam; sine promulgatione enim nulla lex obligat; lex est norma, ad quam 
actiones nostras componere debemus: atqui norma debet esse nota, alias enim non 
possemus actiones nostras componere, ergo promulganda est."

123

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gegenüber, der eine konsequente ethische Reglementierung der 
Lebensführung erzwingt. Heineccius’ Obligationenlehre fuhrt in 
zwei Richtungen, die sich wechselseitig bestätigen. In seiner 
Naturrechtslehre beweist er, daß rechtspolitische Stabilität nur 
vom Grundmuster des principium naturalis obligationis aus zu 
beschreiben ist. Hierzu gehört die Lehre von den sozialen 
Pflichten und vom Gesellschaftsvertrag.269 In seinen rechts­
historischen Schriften weist er nach, daß das Prinzip natürlicher 
V erpflichtung universalhistorische Geltung beansprucht.270 
Heineccius’ Konzeption ist Indiz dafür, daß um die Mitte des 18. 
Jahrhunderts die Vorstellung einer philosophia perennis ihre 
Plausibilität nicht eingebüßt hat.271 Dieser Zusammenhang ist 
allerdings nur verständlich, solange Naturrechtslehre und 
natürliche Theologie eng verknüpft bleiben und die Relation von 
Untertan und Obrigkeit analog derjenigen von Schuldner und 
Gläubiger verstanden wird.

Angesichts der Meinungsvielfalt innerhalb der Thomasius- 
Schule fällt es schwer, von einem einheitlichen Schulcharakter zu 
sprechen. Der gemeinsame Nenner ist zweifelsohne die systema­
tische Trennung von Moralphilosophie und Naturrechtslehre. Im 
Gegensatz zu Thomasius halten aber sowohl Gundling und Böh­
mer als auch Heineccius an einer theologischen Grundlegung der 
Naturrechtslehre fest und setzen die Suche nach einem principium 

269 Heineccius, Elemente juns naturae et gentium I. 5. - II. 10, S. 50-315.
270 Heineccius, Antiquitatum Romanarum Jurisprudentiam illustrantium Syntagma 
secundum ordinem Institutionum Justiniani Digestum. über III. tit. 14. §§ 1-2. In: 
Opera iv. Gendve 1747, S. 422-3: "Obligationem definiunt veteres, quod sit juris 
vinculum, quo necessitate adstringimur alicuius rei solvendae, secundum nostrae 
civitatis jura (...). At haec definitio non est obligationis in genere, sed speciatim 
obligationis civilis & mixtae.(...) Praeterea obligationi adsistit lex, & quidem vel 
sola naturalis, cui non adstipulatur jus civile, vel civilis, cui naturalis aequitas 
resistit, vel naturale & civile jus simul. Unde primi generis obligatio 
NATURALIS, secundi CIVILIS, tertii MIXTA adpelllatur. §.l.Inst.de obligat. 
Vgl. Elemente juris civilis secundum ordinem Institutionum. über III. tit. 14. §§ 
768-71. In: Opera v. Gendve 1747, S. 202-3. Vgl. Elemente juris Germanici tum 
veteris, tum hodiemi, ex genuinis principiis eruta. über II. tit. 12. § 328. In: Opera 
vi. Gendve 1748, S. 360.
271 Vgl. hierzu Heineccius* philosophiehistorische Zusammenstellung, die 
sapientia hebraica, phytagoreische und platonische Philosophie, aber auch 
hermetische und magische Traktate mit griechischer, scholastischer und moderner, 
systematischer Philosophie aneinanderreiht: Elemente philosophiae rationalis & 
moralis. cap. 1-4, S. 1-34.

124

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

l.Inst.de
https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


essendi des Naturrechts fort. Unter dem Einfluß von Cocceji fließt 
bei den genannten Autoren ein mehr (Gundling, Böhmer) oder 
weniger (Heineccius) rigider Voluntarismus in das Natur­
rechtsdenken des 18. Jahrhunderts ein. Kontrovers wird in diesem 
Zusammenhang verhandelt, ob Rechtsnormen göttlichen Ur­
sprungs exklusiv den äußeren Frieden erzwingen (Gundling, Hei­
neccius) oder ob sie auch Gewissenszwang ausüben (Böhmer). Die 
Trennung von Ethik und Jurisprudenz zeichnet sich seit 
Thomasius anhand der Differenzierung von interner und externer 
Obligation ab und erweist sich als Vorbote der Kantischen Syste­
matik. Gleichzeitig wird am Konzept einer obligatio naturalis 
entgegen Thomasius’ Intention festgehalten. Das Naturgesetz als 
Ausdruck des göttlichen Willens wird über seine Verpflichtungs- 
und Zwangsgewalt (ligare & cogere) bestimmt, weil es vor dem 
Hintergrund einer explizit voluntaristischen Gotteskonzeption un­
angemessen erscheint, die Normen des Naturrechts als verpflich­
tend, aber nicht erzwingbar darzustellen. Die Fragestellung, wie 
das Stabilitätsproblem politischer Herrschaft zu lösen ist, hat die 
Schüler von Christian Thomasius veranlaßt, Grundpositionen der 
Rechtstheologie Samuel von Coccejis zu übernehmen. In der 
voluntaristischen Begründung des Naturrechts tritt der juristisch­
theologische Sinngehalt des Obligationenbegriffs deutlich hervor. 
Bis weit ins 18. Jahrhundert bleibt damit die Vorstellung lebendig, 
daß soziale Integration und Stabilität politischer Ordnung nur im 
theologisch-juristischen Kontext zu begreifen ist.

125

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.2.1. Pufendorf-Kritik
	1.2.2. Samuel von Coccejis Justizreform
	1.2.3. Die Thomasius-Schule

