1. 2. Christian Thomasius

Christian Thomasius wird als einer der bedeutendsten Natur-
rechtslehrer des spiten 17. und frithen 18. Jahrhunderts angesehen.
Seine Bedeutung griindet vor allem darin - und das unterscheidet
ihn von Pufendorf -, daB8 er aufgrund seiner Lehrtitigkeit in der
Hallenser Ritterakademie (seit 1694 Universitit) eine grofe Zahl
von Juristen ausgebildet hat, die ihrerseits wiederum nachhaltig
EinfluB auf die Entwicklung der Jurisprudenz genommen haben.!50
Zu ihnen gehoren N.H. Gundling, J.H. B6hmer, G. Beyer und J.G.
Heineccius.

1.2.1. Pufendorf-Kritik

Thomasius hat in seinem ersten juristischen Hauptwerk die Pufen-
dorf'sche Naturrechtslehre iibernommen und versucht, sie durch
gezielte Erlduterungen zu festigen. Diese Intention bringt er in
dem umstindlichen Buchtitel seiner Schrift zum Ausdruck, die
gekiirzt als Institutiones Jurisprudentiae divinae bekannt ge-
worden ist.!s! Neben Pufendorf zdhlt Thomasius noch Grotius und
Boecler zu seinen Lehrmeistern. Der Aufbau der Institutiones ist
durchaus traditionell. Thomasius erldutert die Grundlagen der
allgemeinen (cap.1) und der gottlichen Jurisprudenz (cap.2), um
dann, iiber die Frage nach der Gesetzesinterpretation (cap.3-4), zu
den praktischen Grundsdtzen menschlichen Handelns, d. h. den

150 G.Schubart-Fikentscher, Christian Thomasius. Seine Bedeutung als
Hochschullehrer am Beginn der deutschen Aufkldrung. In: Sitzungsberichte der
Sichsischen Akademie der Wissenschaften zu Leipzig. Philologisch-historische
Klasse, Bd. 119. Heft 4. Berlin 1977.

151 Der vollstindige Titel lautet: Institutiones Jurisprudentiae divinae, in
positiones succincte contractae, in quibus Hypotheses illustris Pufendorffii circa
doctrinam Juris Naturalis Apodicticé demonstrantur & corrobantur, praecepta vero
Juris Divini Positivi Universalis primum a Jure Naturali distincté secernuntur, &
perspicu¢ explicantur. Francofurti & Lipsiae 1688.

83

https://dol.org/10.5771/9783495093668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. O



https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Pflichten gegeniiber Gott (cap.5), gegeniiber sich selbst (II. cap.1)
und anderen Menschen (II. cap.2), zu kommen. Die Pflichten
gegeniiber sich selbst und anderen sind der Inhalt des zweiten und
dritten Buches der Institutiones. Zu den ersteren gehoéren bei
Thomasius die Pflichten, Stolz zu vermeiden, Frieden zu suchen,
zum wahrhaften Gebrauch der Rede, aber auch solche, die den
Gebrauch der Besitzgiiter und die Preisfestlegung im Handelsver-
kehr betreffen. Zu den Pflichten gegeniiber anderen Menschen
gehoren die Regelungen der Beziehungen von Mann und Frau,
Eltern und Kindern, Herren und Sklaven etc.!52

In der Dissertatio Prooemialis, die er seinem Traktat vorange-
stellt hat, verweist Thomasius auf den Grundgedanken der Pufen-
dorf'schen Hobbes-Kritik. Pufendorf hat seiner Meinung nach - im
Gegensatz zu Thomas Hobbes - den inneren Zusammenhang von
Gesetz und Verpflichtung erkannt.!s3 Statt eine Obligation
vergeblich aus einem Vertragsmodell zu deduzieren, geht es
vielmehr darum, die Bedingungen der Vertragsbindung herauszu-
arbeiten. Thomasius betont, dafl in menschlicher Perspektive Ob-
ligationen als Produkte sozialer Ubereinkunft angesehen werden.
Trotzdem liegt ihr Ursprung in einem Gesetz, dessen Geltungsan-
spruch nur ein Gesetzgeber garantieren kann. Der Vertrag ist im
Hinblick auf diesen Ursprung ein Medium, das bereits vorhandene
Obligationen aktiviert und bekriftigt. Bei der Bestimmung der
juristischen Grundbegriffe orientiert Thomasius sich an der
Pufendorf'schen Terminologie. Das Gesetz wird - in radikaler
Abgrenzung zu Grotius, Aristoteles, den romischen Juristen und

152 K Luig, Das Privatrecht von Christian Thomasius zwischen Absolutismus und
Liberalismus. In: W.Schneiders (Hrsg.): Christian Thomasius 1655-1728. Studien
zum 18. Jahrhundert 11. Hamburg 1989.

153 Thomasius, Institutiones Jurisprudentiae divinae, dissertatio prooemialis, S. 40:
"(...) obligationem, quae pactum sequitur, non oriri ex ipso consensu, sed ex
voluntate legislatoris, servationem promissorum jubentis. Hinc statim subjungo
legem obligare mediante pacto. Feci autem istud, ut fortius contradicerem
quibusdam, qui ultimd vim obligationis ex pacto deducunt, quos inter, ni fallor,
Hobbesius est, praecipuus, simul ut contradicerem ex parte Grotio, leges naturales
etiam obligaturas fuisse, asserenti, etiamsi ponamus Deum non esse &c. Quodsi
tamen malis, locé phraseos, quod lex obliget aliquando mediante pacto usurpare
aliam, quod pactum obliget vigore legis, non repugnabo, quia inter has duas
phrases nullam differentiam interesse opinor, siquidem utraque intendit, legem
quidem citra pactum posse obligare, sed pactum non obligare, si tollas
legislatorem."

84

https://dol.org/10.5771/9783495093668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. O



https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den Scholastikern - als Befehl eines Herrschenden definiert, der
seine Unterworfenen verpflichtet, ihr Handeln diesem Befehl ge-
mif auszurichten.!s4 Diese Begriffsbestimmung ist allerdings nicht
sonderlich originell, sondern - wie auch bei Pufendorf zu sehen
war - eine Zusammenstellung von juristischem Rechts- und
theologischem Gesetzesbegriff. Als gesetztes Recht ist das Gesetz
ein Befehl und hat verpflichtende Kraft.!ss Im Vergleich dazu ist
der Rechtsbegriff der Naturrechtslehre eine Neuschépfung: Das
Recht ist eine aktive moralische Qualitdt, die aus einem Zuge-
stindnis der Herrschaftsgewalt einer Person zukommt; es handelt
sich dabei um die Fahigkeit, Rechtsanspriiche gegeniiber Mitmen-
schen entwickeln zu kénnen.!56

Das Recht ist nicht, wie Thomasius ausdriicklich hervorhebt,
eine physische Potentialitit, sondern eine moralische Kategorie,
weil es ein Zugestindnis einer héheren Gesetzgebungsgewalt an
die menschliche Freiheit ist. Nur dort, wo der Wille einer Be-
fehlsgewalt - und d. i. in letzter Instanz der gottliche Wille - Frei-
heit zuldBt, entsteht Recht. Wo dieser jedoch Freiheit beschriankt,
ist er der Ursprung von Gesetz und Obligation.!s? Freiheit insge-
samt und Rechtsfreiheit im besonderen sind der Bereich aktiven
Handelns, den der gottliche Wille seinen Untergebenen zugesteht.
Thomasius deduziert Obligation schlechthin als passive moralische
Qualitdt unmittelbar und Recht als aktive moralische Qualitit

154 Thomasius, Institutiones Jurisprudentiae divinae I. 1. § 28, S. 9: "Legem aliter
Grotius, aliter Aristoteles definiunt, aliter JCti. Miré verd ac inepté pariter hic
sudant Scholastici. Nos ita: Lex est jussus imperantis obligans subjectos, ut
secundum istum jussum actiones suae instituant."

155 Thomasius, Institutiones Jurisprudentiae divinae 1. 1. §§ 29-30., S. 9: "Lex
semper obligat: Pactum nunquam, etsi lex quandoque obliget mediante pacto. (...)
Autor Legis semper est imperans, quae voce malumus uti, quem cum aliis voce
superioris."

156 Thomasius, Institutiones Jurisprudentiae divinae I. 1. § 82, S. 25: "Jus pro
attributo personae sumtum est qualitas moralis activa ex concessione superioris
personae competens, ad aliquid ab altero homine, cum in societate vivit, justé
habendum vel agendum."

157 Thomasius, Institutiones Jurisprudentiae divinae I. 1. § 85, S. 26: "Nobis ante
omnia secernendum videtur jus Dei & Hominum. Illud analogicé tale est, & ab
hominum jure multum discrepans. Habet Deus a se ipso mediante creatione. At jus
hominis ultimd a voluntate Dei, & in hoc genere a voluntate superioris est
deducendum, quae quatenus libertatem laxat jus producit, quatenus coarcat, lex
dicitur & obligationis origo est."

85

https://dol.org/10.5771/9783495093668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. O



https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mittelbar aus dem goéttlichen Willen; dort unterstehen die
Menschen direkt dem gottlichen Befehl, hier gibt es einen Hand-
lungsspielraum, der Selbstbestimmung der sozialen Verhiltnisse
erlaubt. Diese doppelte Perspektive spiegelt sich auch in der
Gegeniiberstellung von natiirlicher und artifizieller Lebens-
gemeinschaft. In der societas naturalis leben die Menschen nach
den gottlichen Geboten und im Bemiihen um allgemeinen Nutzen
(ex jussu divino aut studio utilitatis generi communi's), wihrend
sie in der societas arbitraria auf den besonderen Nutzen (ex
utilitate particulari) ausgerichtet sind. Da der Mensch in
Gesellschaft mit anderen lebt, ist gottgewollt. Also kann es Recht -
in dem von Thomasius definierten Sinn - nur in Sozietiten geben.
Oder anders gesagt: Wenn Gott den geselligen Menschen will,
dann bindet er Recht als aktive moralische Qualitdt an bestehende
Sozietiten. Aus dieser Uberlegung resultieren zwei Axiome der
Thomasianischen Rechtslehre: "I. Extra societatem jus non est (...)
II. In omni societate est jus."!s Das Recht innerhalb der
natiirlichen Gesellschaft erhidlt der Mensch von Gott. Thomasius
spricht deshalb auch von angeborenem oder natiirlichem Recht.160
Zu den natiirlichen Rechten gehort die Freiheit des Menschen, sein
Leben innerhalb der Rahmenbedingungen, die der gottliche Wille
vorgibt, individuell zu gestalten. Die anderen Rechte sind
Produkte von Ubereinkiinften (Jus Gentium) oder von
menschlichen Willensentscheidungen (jus civile). Fiir alle Rechte
gilt, daB sie verdnderbar oder grundsitzlich aufhebbar sind.
Thomasius polemisiert gegen die confusio der Moraltheologen
und Juristen, die das Naturrecht als Schopfungsordnung angesehen

158 Thomasius, Institutiones Jurisprudentiae divinae I. 1. § 95, S. 28.

159 Thomasius, Institutiones Jurisprudentiae divinae I. 1. §§ 100-101, S. 29; und
das dritte der axiomata lautet (§ 102): "III. In societate inaequali jus saltem penes
superiorem est. In aequali & mixta jus est mutuum."

160 Thomasius, Institutiones Jurisprudentiae divinae 1. 1. §114, S. 32: Thomasius
unterscheidet zwischen "Jus connatum, quod homo habet immediate & Deo,
absque consensu ejus qui obligatur" und "jus acquisitum, quod eidem competit
mediante pacto alterius”"; und I. 1. § 129, S. 36, heift es: "(...) nam quod a
voluntate Dei immediaté ortum trahit, appellari solet jus naturae. Quod mediante
pacto gentium inter se producitur, dicitur jus Gentium. Quod denique ex voluntate
majestatis humanae descendit, jus Civile nominatur."

86

https://dol.org/10.5771/9783495093668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. O



https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

haben. Sein Rechtsbegriff ist kein Ordnungsbegriff'é!, sondern
meint einen subjektiven Anspruch auf Besitz und Handlungen von
Mitmenschen (z. B. in Schuldverhiltnissen), der von einer
Obrigkeit zugestanden, aber auch aberkannt werden kann. Das
Recht ist eine blof subjektive Kategorie menschlichen Handelns,
die fiir sich genommen keine Verbindlichkeit erzeugt. Thomasius
verweist auf die "regula vulgatissima: quilibet juri suo renunciare
potest." Weil diese Regel jegliche Ubereinkunft der Willkiir des
Einzelnen aussetzen wiirde, fligt Thomasius die Ergénzung hinzu,
"nisi jus illud sit medium inseparabile, exsequendae
obligationis."'¢2 Bei Thomasius wird - im Vergleich zu Pufendorf -
deutlicher, was der Obligationenbegriff leisten soll. Es geht
weniger darum, die Wirkkraft eines Naturgesetzes zu bestitigen,
als vielmehr um die Moglichkeit, einen entfesselten Rechtsbegriff
zu umgrenzen. Bestimmte Rechte sind verbindlich, weil sie aus
einer Verpflichtung resultieren. Die Obligation ist notwendiges
Korrelat des Rechts. Sie ist eine passive moralische Qualitit, die
durch ein Gesetz bedingt ist, das menschliche Freiheit begrenzt; so
erst wird soziales Leben realisierbar.63 Thomasius leitet Rechte
und Obligationen aus dem Willen der jeweiligen Obrigkeit ab. Im
Naturzustand gestaltet der gottliche Gesetzgeber die Freirdume
menschlichen Handelns zusétzlich mit den Rahmenbedingungen
der Sozialitit. Analog geschieht das innerhalb der Zivilgesellschaft
durch deren Gesetzgeber.!s4 Die Obligation ist als correlatum juris
wie das Recht aufhebbar. Eine Obligation ist die Restriktion einer
rechtlichen Befugnis, die ihren Geltungsanspruch verliert, sobald

161 So heifit es in dem fiir die theologische und juristische Debatte wichtigen
Decretum Gratiani, distinctio viii. Paris 1536, fol. 7a.: "(...) in lege et in evangelio
naturale jus continetur: non tamen quecumque in lege et in evangelio inveniuntur,
naturali jure cohere probatur. Sunt enim in lege quedam moralia precepta: ut non
occides etcetera. quedam mystica utpote sacrificiorum precepta (...). Moralia
mandata ad naturale jus pertinent: atque ideo nullam mutabilitatem recepisse
monstrantur (...). Naturale ergo jus ab exordio rationalis creature incipiens."

162 Thomasius, Institutiones Jurisprudentiae divinae I. 1. § 133, S. 37.

163 Thomasius, Insitutiones Jurisprudentiae divinae I. 1. § 134, S. 37: "Correlatum
juris est obligatio. Obligatio est qualitas moralis passiva, personae a lege injecta,
ejusque libertatem restringens ad dandum aliquid vel faciendum ei, cum quo quis
in societate vivit."

164 Thomasius, Institutiones Jurisprudentiae divinae I. 1. § 136, S. 37: "Hinc patet,
obligationem non esse posse, si tollatur superior, & omnium minimé si tollatur
Deus. Unde iterum sequitur, non oriri propri¢ obligationem ex pactis."

87

https://dol.org/10.5771/9783495093668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. O



https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Wille einer hoheren Instanz - d. h. letztendlich Gott - die
Rechtsfreiheit aufhebt und deren Beschrinkung iiberfliissig macht.
Thomasius lehnt sich sowohl in der Sache als auch in der
Terminologie eng an die Pufendorf'sche Naturrechtslehre an. Im
zweiten Kapitel seiner [Institutiones Jurisprudentiae divinae
bestimmt er die Differenz der zwei Gesetzestypen, die Inhalt einer
gottlichen Rechtslehre sind. Das positive gottliche Gesetz
(Dekalog) und das natiirliche gottliche Gesetz sind hinsichtlich
ihres Ursprungs und Geltungsanspruchs identisch. Beide Gesetze
haben Gott zum Urheber und gelten sowohl im Stand der
Unschuld als auch nach dem Siindenfall.'$s Vor diesem
Hintergrund kritisiert Thomasius die Hobbesische Natur-
zustandsfiktion. Sein Naturzustand ist kein Kriegsschauplatz,
sondern "pacificus & socialis species."166

John Locke (1632-1704) ist im Second treatise of government
(1681; publiziert 1689) zu dhnlichen Ergebnissen gekommen, die
eine Rezeption von Pufendorfs Lehre durch Locke nahelegen.!6?
Locke weist daraufhin, daB im Naturstand alle Menschen durch
das Naturgesetz verpflichtet sind, das Leben ihrer Mitmenschen
und deren Besitz, Freiheit und Gesundheit zu respektieren. Inner-
halb der gottgewollten natiirlichen Gemeinschaft gelten die
Grundregeln der Moralitdt und korrespondiert jedem Recht eine
Obligation. Lockes community of nature und Thomasius' societas

165 Thomasius, Institutiones Jurisprudentiae divinae 1. 2. §§ 6 & 10, S. 48-9: "(...)
Lutriusque autor Deus sit.(...) II. Conveniunt lex naturalis & divina positiva intuitu
status humani, quem dirigunt. Nam utraque lex obligat hominem & in statu
integro & in corrupto viventem."

166 Vgl. fiir die Thomasianische Hobbes-Kritik Institutiones Jurisprudentiae
divinae I. 2. §§ 49-54., S. 61-3.

167 John Locke, The second treatise of government chap. 2. (= of the state of
nature). In: D.Wootton (Hrsg.): John Locke. Political Writings. Harmondsworth
1993, S. 263-4: "But though this be a state of liberty, yet it is not a state of licence,
though man in that state have an uncontrollable liberty to dispose of his person or
possessions, yet he has not liberty to destroy himself, or so much as any creature
in his possession, but where some nobler use than its bare preservation calls for it.
The state of nature has a law of nature to govern it, which obliges everyone. And
reason, which is that law, teaches all mankind who will but consult it that, being
all equal and independent, no one ought to harm another in his life, health, liberty,
or possessions. For men being all the workmanship of one omnmipotent and
infinitely wise maker, all the servants of one sovereign master, sent into the world
by his order and about his business (...)." Vgl. J. Tully, An Approach to Political
Philosophy: Locke in contexts. Cambridge 1993, S. 281-314.

88

https://dol.org/10.5771/9783495093668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. O



https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

naturalis sind gleichermaflen und unabhingig voneinander die
Erben der Pufendorf'schen Hobbes-Kritik. Thomasius streicht
nachdriicklich die Differenzen von géttlichem und natiirlichem
Gesetz heraus. Das natiirliche Gesetz verpflichtet alle Menschen,
das gottliche Gesetz nur das jiidische Volk; ersteres beansprucht
als Erkenntnisprinzip die menschliche Vernunft, zweiteres die
Offenbarung; das natiirliche Gesetz ist Bestandteil der verniinfti-
gen menschlichen Naar, das gottliche Gesetz hingegen ist ein zu-
sdtzliches Produkt géttlichen Willens, das keine notwendige Ver-
bindung mit der menschlichen Natur beanspruchen kann.!¢¢ Die
wesentliche Differenz ist durch die Erkenntnisweise gegeben. Die
ratio cognoscendi des Naturgesetzes ist die menschliche Vernunft,
durch die Thomasius den universalen Verpflichtungsanspruch des
Naturgesetzes, seine notwendige Verbindung mit der menschli-
chen Natur und seinen gottlichen Ursprung garantiert sieht. Das
Naturgesetz ist - wie auch bei Pufendorf - aufgrund seiner Obli-
gationskraft das Schema ziviler Gesetzgebung und die natiirliche
Verpflichtung ist die Bedingung dafiir, da Menschen zur Morali-
tit befdhigt sind. Eine Zusammen- und Gegeniiberstellung der
Naturrechtslehren Pufendorfs und Thomasius' hat der Jurist Daniel
Ringmacher in seiner Dissertation De Officio hominis erga
Deum...sive de religione naturali aus dem Jahre 1689 geliefert.169

168 Thomasius, Institutiones Jurisprudentiae divinae 1. 2. § 64, S. 67: Differunt
itaque initio I. lex naturalis & divina positiva principio cognoscendi, quod in lege
naturali est recta ratio, in divind autem positiva revelatio divina." Vgl. § 71, S. 69:
"Differunt leges istae, quod naturalis objecto habeat actiones cum communi natura
hominis rationali necessario convenientes, aut eidem repugnantes, positiva
actiones intermedias." Ebenso: § 97, S. 77: "ltaque lex naturalis est lex divina
cordibus omnium hominum inscripta, obligans eosdem, ut ea, quae necessarid
conveniunt naturae hominis rationali, faciant, ea verd, quae eidem repugnant,
omittant." Und: § 117, S. 83: "Lex divina positiva est lex divina hominibus per
revelationem divinam publicata, ea quae necessariam connexionem cum hominis
natura rationali non habent, determinans."

169 Vgl. Daniel Ringmacher, Dissertationum de Officiis hominis erga Deum in
quantum ex lumine naturae, sive de religione naturali. Lipsiae 1689. Ringmacher
macht bei Pufendorf und Thomasius den fundamentalen Zusammenhang von
Naturrechtslehre und natiirlicher Theologie deutlich. Vgl. §§ 33-4, S. 55-8: "Est
itaque Religio naturalis Obligatio, h.e. vinculum juris divini, quo homo tenetur
Deo aliquid praestare; Sive, est qualitas moralis passiva, homini & Lege Dei
injecta, ejusque libertatem restringens ad praestandum, quod debet, Deo, cum quo
in societate vivit.(...) Est utique Religio naturalis, obligatio, sed non sufficit dicere
obligationem, quippe qualis etiam est Religio Christiana, oportet ut addas, qualis

89

https://dol.org/10.5771/9783495093668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. O



https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In seinem zweiten grofen naturrechtlichen Werk, den Fundamenta
Juris Naturae et Gentium'’> hat Thomasius die Abhingigkeit
seines Frithwerkes von der Pufendorf'schen Lehre einer Revision
unterzogen.!” Er bekennt, daB er die Prinzipien Pufendorfs habe
verteidigen wollen und dabei dessen Fehler iibernommen habe.
Der Hauptfehler Pufendorfs ist, so Thomasius, ein struktureller: Er
ist in seiner Neubegriindung der Naturrechtslehre nicht weit genug
fortgeschritten, der Ballast der traditionellen Lehrmeinungen hat
ihm den Blick fiir die Erfordernisse einer zeitgeméBen
Naturrechtsdoktrin verstellt.!”2 In seinem zweiten naturrechtlichen
Traktat will Thomasius diese Fehler beheben, indem er - wie der
Titel verrdt - die Grundlagen des Natur- und Vélkerrechts aus
einem allgemeinen Begriffsverstindnis deduziert und die
Principia Honesti, Justi ac Decori nachdriicklich voneinander
trennt.!”? Zu den eigenen Fehlern zihlt Thomasius eine unscharfe
Trennung der verschiedenen Gesetzestypen, die zur Folge hat, daf3
das natiirliche gottliche Gesetz und die Gesetze von
Menschenhand zu einer Gattung gezihlt werden. Dadurch aber
enthdlt die Naturrechtslehre keine juristischen Erfordernissen
geniigende Definition des Gesetzesbegriffs.!”# Die Konsequenzen

illa sit. Sed facile ex dictis patet esse obligationem, quae naturaliter & ex lege
naturae obliget, uno verbo: NATURALEM, cum vi utique Legis Naturalis stringat,
& recta ratio, ope notitiae tum insitae tum acquisitae, illam dictitet."

170 Der Titel dieser Schrift lautet: Fundamenta Juris Naturae et Gentium ex sensu
communi deducta, in quibus ubique secernuntur principia honesti, justi ac decori,
cum adjuncta emendatione ad ista fundamenta Institutionum Jurisprudentiae
divinae editio quarta. Halae & Lipsiae 1718.

171 W. Réd, Geometrischer Geist und Naturrecht. Miinchen 1970, S. 170-3.

172 Thomasius, Fundamenta Juris Naturae et Gentium caput prooemiale § 3, S. 4:
"Laborant & Grotius & Pufendorffius pluralitate testimoniorum & allegationis
aliorum scriptorum. Grotius, quod putavit, talibus locis communibus probari
ipsum jus naturae, Pufendorffius necessitate politica adactus, cum invidi ejus ei
objicerent, quod Graecos & Latinos autores classicos non legisset. Uterque insuper
excusandus, quod uterque scripserit adhuc iis temporibus, ubi omnes eruditi
immersi adhuc erant autoritati veterum."

173 Vgl. fiir diesen Zusammenhang die hervorragende Studie von W. Schneiders,
Naturrecht und Liebesethik. Zur Geschichte der praktischen Philosophie im
Hinblick auf Christian Thomasius. Hildesheim-New York 1971.

174 Thomasius, Fundamenta Juris Naturae et Gentium caput proem. §§ 8-9, S. 6:
"Praeterea legis vox cum maxime ambigua sit, & varia in disciplina morali
denotet, debemus utique ante omnia varios istos legis significatus proba secernere.
Sed hoc tum omisi, cum & Grotius & Pufendorffius idem neglexerint.(...) Iste vero

90

https://dol.org/10.5771/9783495093668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. O



https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dieser Weichenstellungen sind die fehlende Trennung gottlicher
und ziviler Strafen, die unzureichende Unterscheidung innerer und
duferer Obligation und aufgrund des letzteren Desiderats die
Unméoglichkeit, eine genaue Differenzierung zwischen den
Prinzipien des Gerechten (justum), Ehrenhaften (honestum) und
Schicklichen (decorum) vornehmen zu kénnen.!7s

Thomasius reformuliert die Naturrechtslehre von den Funda-
menten, die er in seinen moral-philosophischen Schriften ausge-
breitet hat176 Intellekt und Wille sind die Pfeiler der moralischen
Natur des Menschen (I. cap.1). Die Affekte haben einen kaum zu
iiberschitzenden Einfluf auf die Moralitit, deshalb muB eine
Naturrechtslehre mit ihnen rechnen (I. cap.2). Der Variations-
spielraum menschlicher Gemiitszustinde hat eine Vielzahl von
Sitten zur Folge (1. cap.3), deren Vereinheitlichung sich nicht aus
einer sittlichen Naturordnung deduzieren 14Bt. Diese Misere
erfordert Handlungsnormen, die den sozialen Rahmen abstecken
und das Zusammenleben ertraglich gestalten.’”” Die Normen

neglectus alium errorem peperit, etiam Grotio & Pufendorffio mecum communem,
quod putaverim, legem divinam in genere acceptam & legem humanam esse
species univocas ejusdem generis, cum tamen jam alibi ostenderim, legem
divinam, quatenus de jure Naturae & Gentium usurpatur, esse speciem legis laxius
acceptae, soli vero legi positivae legis stricte & proprie dictae competere
definitionem."

175 Thomasius, Fundamenta Juris Naturae et Gentium caput prooem. § 10, S. 6.:
"Cum vero legis potissima virtus sit poena, error praecedens peperit alium, quod in
doctrina de poenis poenae divinae a poenis humanis non fuerint secretae, sed
poenae divinae communiter ita fuerint consideratae, quasi nullam haberent
naturalem connexionem cum actibus vitiosis." Vgl. Fundamenta Juris Naturae et
Gentium caput prooem. § 11, S. 6: "Eadem ex causa etiam factum fuit, ut obligatio
intena, quae est nobilissima obligationis species, non fuerit distincta ab
obligatione externa, sed sola haec posterior fere pro obligatione ventilata." Und:
Fundamenta Juris Naturae et Gentium caput prooem.§ 12, S. 7: "Porro cum sine
hac obligationis utriusque exacta differentia non possit accurate concipi differentia
justi a decoro, vel etiam ab honesto, quae differentia tamen ad primaria capita
disciplinae moralis pertinet (...)." Vgl. H. Welzel, Naturrecht und materiale
Gerechtigkeit, S. 162-5.

176 Vorrangig geht es hier um Fragen der menschlichen Gliickseligkeit, die
Thomasius bereits 1692 in seiner Einleitung zur Sittenlehre erértert hat.

177 Thomasius, Fundamenta Juris Naturae et Gentium I. 4. § 1, S. 121: "Dicta
hactenus ostendunt, normam actionibus humanis esse necessariam, cum maxima
damna sint oritura inter homines, si quilibet ageret secundum instinctum proprium
tot infinitis modis instinctui aliorum repugnantem, & revera oriturum esset parvo

91

https://dol.org/10.5771/9783495093668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. O



https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sozialen Handelns werden als Rat (consilium) oder Befehl
(imperium) wirkungsmiéchtig. Ein Rat muB nicht befolgt werden,
sondern ist dem Nutzenkalkiil des Ratsuchenden unterworfen. Ein
Befehl hingegen erfordert Rangdistanz und erzwingt seine
Befolgung. Thomasius fiigt hinzu, da8 nur ein Befehl die voll-
stindige Wirkungskraft einer Norm entfalten kann, weil nur er mit
einer vis cogendi ausgestattet ist.!”8 Obligation definiert Thomasius
als Gesetzeswirkung und Rechtskorrelat und vor allem als
Notigung des Willens durch den Affekt der Furcht, die von
demjenigen hervorgerufen wird, der die Macht hat, Furcht zu
erzeugen.!” Vor diesem Hintergrund lassen sich interne und
externe Obligationstypen differenzieren. Die interne Obligation
(consilium) ist entweder ein Produkt der Einsicht in die natiirliche
Gefahr fiir das je eigene Leben oder der Anordnung einer prima
potentia oder eines Vorteils, der aus der natiirlichen Ordnung der
Dinge entsteht. Die externe Obligation (imperium) hingegen re-
sultiert entweder aus der Furcht oder Hoffnung auf einen Vorteil
oder vor einer Gefahr, die vom menschlichen Willen abhéngt.

Die Naturrechtslehre der Fundamenta Juris Naturae et Gentium
(I. cap.5ff.) ist weitestgehend eine Explikation des Gesetzes-
begriffs. Das Gesetz ist die Norm moralischen Handelns
schlechthin. In einem engen Bedeutungssinn ist es ein Befehl der
Herrschaftsgewalt, in einem weiteren Verstindnis umfaft es die
Fahigkeiten zu iiberzeugen, anzuregen, zu verbieten, zu erlauben
(etc.). In beiden Bedeutungszusammenhédngen ist die Wirkung des
Gesetzes eine Obligation. Das Gesetz als Befehl bedingt eine dus-
sere Verpflichtung und gibt dadurch einem Band (vinculum) seine
Form, das den menschlichen Willen und die Handlungsfreiheit

temporis spatio bellum omnium contra omnes. Exemplum cape, si quis furiosos
homines plures relinqueret sine magistro & vinculis libere inter se agere."

178 Thomasius, Fundamenta Juris Naturae et Gentium 1. 4. §§ 58-9, S. 134-5:
"Nam cum ipsum consilium pariter & imperium metum incutiat, patet, quod
utrumque debeat habere vim cogendi intuitu voluntatis. Nam supra [1. § 40 & 2. §
99] diximus voluntatem cogi per metum.(...) Et ade falsum est, vel certe non recte
exponitur, quod communiter dicitur, consilium non habere vim obligandi."

179 Thomasius, Fundamenta Juris Naturae et Gentium 1. 4. § 60, S. 135. "Est enim
obligatio in genere inclinatio voluntatis per metum injectum (...) a. sapiente, i.e.
€0, qui potestatem metum faciendi habet, quique cum prudentia metum injicit
(...)." Vgl. H. Riiping, Die Naturrechtslehre des Christian Thomasius und ihre
Fortbildung in der Thomasius-Schule Bonn 1968, S. 41-4.

92

https://dol.org/10.5771/9783495093668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. O



https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

umgrenzt.'8 Innerhalb dieser Grenzen bezeichnet das Recht als die
Fahigkeit, Handeln an Normen zu orientieren, den Hand-
lungsspielraum, der dem einzelnen Menschen trotz &uBerer
Reglementierung verbleibt. Die Lockerung des Bandes, das der
Gesetzesbefehl um den Willen des Menschen legt, setzt die Mog-
lichkeit, soziales Handeln aus freier Entscheidung Normen zu un-
terwerfen. Diese Entscheidungsfreiheit ist nach Thomasius das
natiirliche Grundrecht im Sinne einer potentia agendi. In Tho-
masius' Worten heifit das: Die Obligation ist eine passive mora-
lische, das Recht aber eine aktive moralische Qualitit; die Obliga-
tion fl68t den Menschen Furcht, das Recht aber Hoffnung ein.!8!
Die Hoffnung geht dahin, dal der Mensch dereinst den rechtlichen
Freiraum nutzen wird, den ihm sein gottlicher Schopfer
iiberantwortet hat. Thomasius differenziert zwischen angeborenen
Rechten und solchen, die Produkt von Ubereinkunft sind. Erstere
sind unabhingig vom menschlichen Willen und resultieren aus
einer Norm des Naturrechts. Die artifiziellen Rechte stammen aus
einer Norm des menschlichen Willens oder aus dem jus humanum.
Als Beispiele fiir angeborene Rechte fithrt Thomasius die
natiirliche Freiheit und die urspriingliche Form gemeinschaftlichen
Lebens an; zum zweiten Bereich gehéren die Herrschaftsgewalt
und das Eigentum.!82 Weil niemand im strengen Sinn ein jus in se
ipsum haben und sich nicht selbst ein Gesetz geben und
verpflichten kann, weil deshalb auch niemand sich selbst Unrecht
zufiigen kann, folgert Thomasius, daB das Recht eine Kategorie
duBeren Handelns ist. Dasselbe gilt auch fiir die Obligation als

180 Thomasius, Fundamenta Juris Naturae et Gentium 1. 5. §§ 8-9, S. 147: "Uti
vero legis in utroque significatu effectus & intentio est obligatio, in stricto externa,
in lato etiam interna per dicta latius capit.praeced. ita cum notorium sit, jus &
obligationem esse correlata, jam facile ex doctrina correlatorum constabit, quid sit
jus in altero significatu, quando scil. sumitur pro potentia agendi in relatione ad
normam. (..) Uti enim obligatio injicit vinculum voluntati ejusque libertati
externae, ita jus hujus significatus oritur ex laxatione voluntatis ejusque libertatis
externae (...)."

181 Thomasius, Fundamenta Juris Naturae et Gentium L. 5. § 9, S. 147: "(...)
Obligatio metum incutit, jus spem intendit vel conservat. Hinc obligatio dicitur
qualitas moralis passiva, jus activa."

182 Thomasius, Fundamenta Juris Naturae et Gentium L. 5. §§ 11-2, S. 148.

93

https://dol.org/10.5771/9783495093668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. O



https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Korrelat des Rechts.!®® Anders verhilt es sich mit der internen
Obligation. Hier wird der Mensch fiir sich - und nicht in der Aus-
einandersetzung mit anderen - betrachtet. Jeder Mensch ist ver-
pflichtet, seine Affekte zu moderieren. Eine unhintergehbare
"metus rationalis damni"!# reguliert die Affekte, und in diesem
Sinne sind wir gehalten, jeden Menschen als durch-sich-selbst-
verpflichtet zu betrachten. Thomasius fligt hinzu, daf diese interne
Verpflichtung aus den Regeln des Ehrenhaften (honestum)
entspringt, aber kein Recht begriindet. Eine Obligation, die dem
Recht korrespondiert, mufl immer duBerlich, d. h. mit Furcht und
Erzwingbarkeit verbunden sein. Die Verbindlichkeiten, die den
Menschen durch die Regeln der Ehrenhaftigkeit und Schick-
lichkeit (decorum) auferlegt werden, sind demgegeniiber nicht er-
zwingbar.

Im Zentrum der Thomasianischen Pufendorf-Kritik steht eine
Neubestimmung der Obligationenlehre. Thomasius trennt interne
und &uBere Obligation, um die Abgrenzung von Moralphilosophie
und Jurisprudenz plausibel zu machen. Die innere Verpflichtung
zur Einhaltung moralischer Normen ist rechtlich indifferent, weil
ihr das Moment der Erzwingbarkeit fehlt. Die dulere Obligation
ist eine Wirkung der furchteinfloBenden Herrschaftsgewalt und
das duBlere Band zur Eingrenzung der natiirlichen Freiheit und des
Rechts jedes Einzelnen. Thomasius hebt die Pufendorf'sche
Verschrankung von Moral und Recht weitgehend auf. Das Stabili-
titsproblem politischer Herrschaft zerfillt dabei in eine ethische
und eine juristische Fragestellung.!85 Auf der einen Seite steht die
Entwicklung eines staatlichen Zwangspotentials, das ein Maxi-
mum an Affektbindung der Untertanen (obilgatio externa) garan-
tiert; hier ist Thomasius wieder niher an Hobbes' Modell heran-
geriickt. Auf der anderen Seite geht es um MaBnahmen, die jeden

183 Thomasius, Fundamenta Juris Naturae et Gentium 1. 5. §§ 16-7, S. 148-9:
"Ergo jus omne extermum est, non internum. Ergo eadem dicenda sunt de
obligatione juri respondente, i.e. externa."

184 Thomasius, Fundamenta Juris Naturae et Gentium L. 5. § 18, S. 149.

185 Thomasius, Fundamenta Juris Naturae et Gentium [.c.5.§.25., S.150: "Fluit
etiam ex dictis, quod quae homo facit ex obligatione interna & regulis honesti &
decori, dirigantur a virtute in genere, & ab iis homo dicatur virtuosus, non justus;
quae vero facit ex regulis justi seu obligatione externa, diriguntur a justitia, & ab
ejusmodi actionibus dicitur justus."

94

https://dol.org/10.5771/9783495093668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. O



https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einzelnen fahig machen, seine Affekte selbst zu beherrschen; eine
genaue Kenntnis der Regeln ehrenhaften und schicklichen Han-
delns ist der erste Schritt auf dem Weg der (Selbst-) Erziehung.
Fiir die Naturrechtslehre hat diese Dissoziation von Ethik und
Jurisprudenz Folgen. Das Naturrecht im engeren Sinn (jus pro lege
acceptum) wird auf fundamentale Gebote gerechten Handelns
zuriickgefiihrt. Im Hinblick auf ihren Ursprung verweisen diese
Normen auf einen gottlichen Urheber. Als natiirliche und gottliche
Gebote gesteht Thomasius ihnen allerdings bloB den Status von
Ratschldgen zu, wihrend die Gesetze von Menschenhand die
Bedingungen eines Zwangsbefehls erfiillen.!# Thomasius redu-
ziert den Anspruch der Naturgesetze auf den Status moralischer
Gebote, denen das rechtliche Moment der Erzwingbarkeit fehlt.
Sein Gott ist weniger Herr und Gesetzgeber als Vater und Ratge-
ber, weil es der vollendeten géttlicher Giite nicht angemessen er-
scheint, in despotischer Manier Gehorsam zu verlangen. "At patris
jussa magis consilia sunt, quam imperia".'¥? Dem Konzept des
gottlichen Ratgebers entspricht ein differenter Modus der Affekt-
bindung. Den Naturgesetzen gehorcht der Mensch wie den Wei-
sungen eines Vaters, wihrend er den Befehlen der Herrschafts-
gewalt aufgrund von Zwangsandrohung Gehorsam leistet. Die Be-
folgung der moralischen Gebote entspringt aus verstdndiger Ein-
sicht und setzt den freien Willen der Betroffenen voraus. Diese
moralische Féahigkeit ist nach Thomasius mit der Vorstellung einer
despotischen Gottheit unvertrdglich. Nur ein Gott, der Ent-
scheidungsspielrdaume 148t, ist dem Konzept menschlicher Wiirde
angemessen. 88

Thomasius ist - wie diese Uberlegungen deutlich machen - von
der Pufendorf'schen Naturrechtslehre abgeriickt. Er deduziert das
Naturrecht von einer Affektenlehre ausgehend und mufl deshalb
den Gesetzesbegriff vorrangig iiber eine vis cogendi bestimmen.

186 Thomasius, Fundamenta Juris Naturae et Gentium 1. 5. § 34, S. 152: "Cave
tamen, ne putes, legem naturalem & positivam, divinam & humanam, esse species
ejusdem naturae: Lex naturalis & divina magis ad consilia pertinet, quam ad
imperia, lex humana proprie dicta non nisi de norma imperii dicitur." Vgl. R.
Lieberwirth, Christian Thomasius und die Gesetzgebung. In: W.Schneiders
(Hrsg.): Christian Thomasius 1655- 1728, S. 173-86.

187 Thomasius, Fundamenta Juris Naturae et Gentium 1. 5. § 41, S. 154.

188 Thomasius, Fundamenta Juris Naturae et Gentium 1. 5. §§ 43-52, S. 154-6.

95

https://dol.org/10.5771/9783495093668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. O



https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zwangsgewalt geht nur von denjenigen Gesetzen aus, die von
Menschenhand geschaffen sind. Gesetze, deren Einhaltung er-
zwingbar ist, erzeugen Furcht, d. h. Affektbindung. Das ist bei
Thomasius der Sinn einer duBleren Obligation. Gehorsam heift
unter diesen Bedingungen die aus einer Zwangsgewalt herriih-
rende vis obligandi. Verpflichtung 148t sich nach Thomasius - im
diametralen Gegensatz zur Pufendofschen Position - ausschlieBlich
als Zwangsverpflichtung mit duBeren Mitteln denken. Moralische
Gebote sind bei Thomasius nicht Gesetze im eigentlichen Sinn und
ihr Urheber ist kein Gesetzgeber. Die stabilisierende Funktion der
natiirlichen Theologie gilt der Moral, nicht aber dem natiirlichen
und zivilen Recht. Thomasius' Naturrechtslehre vollzieht
keinesfalls - auch wenn es auf den ersten Blick so erscheint - einen
radikalen Bruch zwischen Moral und Recht, sondemn sie ist der
Versuch, durch eine differenzierte Behandlung von interner und
duBerer Obligation, das moralisch Gebotene und das rechtlich
Erzwingbare isoliert zu bestimmen und systematisch zu
verkniipfen.'s® Die Naturrechtslehre ist das Verbindungsglied
zwischen Sitten- und Rechtslehre. Sie gibt die normativen
Grundlagen fiir das positive Recht und verweist darauf, daB durch
Rechtssetzung die moralischen Normen nicht verdnderbar sind.!9
Und sie legt die Notwendigkeit positiven Rechts dar, die aus der
Unfdhigkeit der meisten Menschen, die Prinzipien des Ehren-
haften, Schicklichen und Gerechten einzusehen und der Nichter-
zwingbarkeit dieser Einsicht resultiert.!9! Das fundamentale Prin-
zip der Naturrechtslehre mufl dieser menschlichen Misere ange-
messen sein; d. h. es muB} fiir jedermann, unabhingig vom Grad
seiner Unkenntnis, Verdummung oder moralischen Verrohung,
einsichtig sein. Thomasius sucht ein principium cognoscendi des
Naturrechts, das Geltung beanspruchen kann, auch wenn die

189 W, Schneiders, Naturrecht und Liebesethik. Zur Geschichte der praktischen
Philosophie im Hinblick auf Christian Thomasius, S. 300-46.

190 Thomasius, Fundamenta Juris Naturae et Gentium . 5. §§ 53-5, S. 156-7.

191 Thomasius, Fundamenta Juris Naturae et Gentium L. 5. § 56, S. 157-8: "Fluit
etiam exinde necessitas juris positivi. Stulti, nisi jam incipiant desipientiam
deponere, parum apti sunt ad serio meditandam utilitatem & jucunditatem veri
boni, quod simul honestum, decorum & justum est, & ad indaganda taedia ac
damna veri mali, quod simul turpe, indecorum & injustum est, etiamsi consiliis
sapientium quotidie impellantur ad hanc meditationem (...)."

96

https://dol.org/10.5771/9783495093668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. O



https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fundamente der natiirlichen Theologie erschiittert sind. Im
Gegensatz zu Pufendorfs Auffassung soll das Thomasianische
Naturrechtsprinzip kein principium obligandi vel essendi sein, also
weder den Seins- noch den Verpflichtungsgrund des Naturrechts
beinhalten, und auch gegen die Grotianische Hypothese immun
sein®2. Fir die Verpflichtungskraft des Naturrechts ist nach
Thomasius' Ansicht nicht mehr erforderlich als eine vis consulendi
im Hinblick auf die einfiltigen Menschen, die ihnen deutlich
macht, dal ein unmoralisches Leben mit unbegrenztem Schaden
und ein weises Leben mit unbegrenzten Giitern verbunden ist,
auch wenn diese Narren eine falsche Meinung von Gott haben
sollten.! Diese Bedingung erfiillt eine universelle Norm, die
fordert: "Facienda esse, quae vitam hominum reddunt & maxime
diutummam & felicissimam; & evitanda, quae vitam reddunt
infelicem & mortem accelerant."1% Das Gebot der Lebens-
erhaltung und vorteilhaften Lebensgestaltung erscheint Thomasius
als der kleinste gemeinsame Nenner menschlicher Vernunft-
fahigkeit. Es ist unmittelbar verstindlich, wahrhaftig und der
menschlichen Misere angemessen. Thomasius deduziert aus
diesem Prinzip die einzelnen Grundsitze ehrenhaften, schicklichen
und gerechten Handelns (I. cap.6. § 40) und mittelbar seine
Pflichtenlehre (Fundamenta II-III).

Die Kehrseite der Thomasianischen Bestimmung des principi-
um cognoscendi ist die offensichtliche EinbuBle an Verbindlich-
keit. Wihrend Pufendorf die innere N6tigung zum moralischen
Handeln durch die Verkniipfung von natiirlicher Theologie und
Rechtslehre plausibel machen kann und seine Konzeption der
socialitas durch eine Obligationenlehre absichert, entwirft Tho-
masius ein Naturrechtsprinzip, das kaum Verbindlichkeit bean-
spruchen kann. Er sieht im Einzelmenschen nicht den Schuldner
der Sozialgemeinschaft. Soziale und religiése Verpflichtung reif3t
Thomasius aus der analogen Struktur heraus und stellt das ratio-

192 Thomasius, Fundamenta Juris Naturae et Gentium L. 6. §§ 1-5, S. 167.

193 Thomasius, Fundamenta Juris Naturae et Gentium L. 6. § 7, S. 168: "Scilicet
sufficit ad obligationem juris naturae internam ad ejus vim consulendi stultis,
demonstratio necessariae & naturalis connexionis damnorum infinitorum cum vita
stulta, & infinitorum bonorum cum vita sapiente, etiamsi stulti erroneam habeant
opinionem de autore naturae, Deo."

194 Thomasius, Fundamenta Juris Naturae et Gentium I. 6. § 21, S. 172.

97

https://dol.org/10.5771/9783495093668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. O



https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nale Prinzip des Naturrechts dem - im Vergleich zum ersteren -
irrationalen Gefiihl einer tiefen religiosen Verschuldung entgegen.
Die Naturrechtslehre des Hallenser Rechtsgelehrten ist Indiz dafiir,
daB der Kredit natiirlicher Religion als sozialer Bindungskraft
weitgehend aufgebraucht ist. Das hat zur Folge, daB die
Pufendorf'sche Konzeption der obligatio naturalis ihrer
Fundamente beraubt wird. Thomasius unternimmt den Versuch,
die nun abermals offene Frage nach der Stabilitit politischer
Herrschaft differenziert zu beantworten: Auf der einen Seite steht
der duBere Rechtszwang als Affektbindung und auf der anderen
die Ausbildung ethischer Gesinnung als Aufgabe der Erziehung
zum moralisch verantwortlichen Menschen. In der Naturrechts-
lehre fallen beide Momente zusammen. Die Systematik kann aber
nicht verschweigen, und soll es wohl auch gar nicht, da3 Rechts-
person und moralische Personlichkeit unter den sozialen und
politischen Bedingungen des frithen 18.Jahrhunderts unvermittelt
nebeneinander stehen. Oder in Thomasius' Worten ausgedriickt:
ein virtuosus homo ist keinesfalls ein justus homo und
umgekehrt. 195

1.2.2. Samuel von Coccejis Justizreform

Christian Thomasius' Schule hat im 18.Jahrhundert auf die Bran-
denburgisch-Preuflischen Justizreformen einen kaum zu iiber-
schitzenden Einflul ausgeiibt. Die Tendenz, theologische Im-
plikationen aus der Naturrechtslehre herauszuhalten, wurde auf
diesem Weg zusehends verstirkt, bis am Ende des Jahrhunderts
das Naturrecht durch philosophische und historische Rechtslehren
substituiert wurde. Die Entwicklung war aber weniger geradlinig
und eindimensional als es den Anschein haben mag. So muf kon-
statiert werden, daf} die preuBlischen Justizreformen zwar im Kon-
text der Naturrechtslehren entworfen wurden, aber zugleich mit
deren Retheologisierung einhergingen. Ein Blick auf die Schriften
des Rechtsgelehrten Samuel von Cocceji soll diesen Zusammen-
hang verdeutlichen.

195 Thomasius, Fundamenta Juris Naturae et Gentium L. 5. § 25, S. 150.

98

https://dol.org/10.5771/9783495093668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. O



https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Coccejis Grundgedanken sind in der juristischen Disputation De
principio juris naturalis unico vero et adaequato (1699) enthalten.
Hier geht es um die Suche nach einer universell giiltigen Fessel
(vinculum) der menschlichen Gattung, d. h. um ein Recht, das alle
Menschen bindet und verpflichtet.1% Cocceji referiert die
Naturrechtsvorstellungen des romischen Rechts und der stoischen
Moralphilosophie, aber ignoriert die moraltheologische Tradition.
In seiner Perspektive hat erst Grotius den Versuch unternommen,
ein allgemeines Naturrechtsprinzip aufzustellen. Grotius' Festle-
gung auf die "custodia societatis humano intellectui conveniente"
ist aber nur ein erster Schritt, ebenso wie es die Grundsitze von
Hobbes (mutuum metum) und Cumberland (mutua benevolentia)
sind. Diesen Naturrechtslehren unterlduft, trotz aller Differenzen
im Detail, ein gemeinsamer Fehler: Zwar deduzieren sie aus ihrem
jeweiligen Grundsatz detaillierte Vorschriften fiir ein gelingendes
soziales Zusammenleben, aber sie kénnen deren Verbindlichkeit
nicht stringent beweisen, weil sie nicht die Kraft benennen, die
jeden einzelnen Menschen zur Sozialitit verpflichtet.!®? Cocceji
macht sichtbar, dal die Frage nach dem principium obligationis
nicht befriedigend beantwortet werden kann, wenn die
Naturrechtslehre bei dem Rekurs auf eine natiirliche Sozialitdt des
Menschen (Grotius) oder auf Affektbindung (Hobbes) stehen-
bleibt. Vielmehr muB} eine Kraft benannt werden, die menschliche
Willkiirfreiheit einschriankt und dadurch erst Recht als moralische
Qualitdt freisetzt. Diese universelle Kraft kann nur der gottliche
Wille sein, der ein unumschrénktes imperium iiber die Menschheit

196 Samuel von Cocceji, Disputatio juridica inauguralis De principio juris naturalis
unico, vero, et adaequato.... praeside DN. Henrico Coccejo § 1. Francofurti ad
Viadrum 1699, S. 1: "(...) quaerimus de communi aliquo universi humani generis
vinculo, de jure, quod omnes in universum homines, nemine excepto, ad
parendum adstringit & obligat."

197 S. v. Cocceji, De principio juris naturalis § 11, S. 8: "Cum verd tale jus quam
quaeramus, cujus praeceptis omnes omnind homines, totumque humanum genus
obligetur, videndum est, quaenam sit vis illa, quae omnes homines obligare possit
ad parendum. Atque ita principium obligationis quaerendum est, quia sublata
obligatione omne jus tollitur.(...) Hujus igitur obligationis causa non modo
investiganda sed & demonstranda est, quae libertatem hanc agendi quod lubet
restringat & cohibeat, & vinculum aliquod necessitatemque quaedam agendi vel
omittendi injicere possit."

99

https://dol.org/10.5771/9783495093668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. O



https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und absolute Zwangsgewalt ausiibt.!% Cocceji weist darauf hin,
daB sich die menschliche Sozialgemeinschaft nicht aus eigener
Kraft konsolidieren kann. Die Menschen orientieren sich lediglich
am Nutzenkalkiil, kénnen also keine verbindlichen moralischen
Normen entwerfen.

Cocceji greift auf Pufendorfs Doktrin zuriick und definiert die
Obligation als Wirkung eines Befehls, der aus der Rangdistanz von
Herr und Untertan seine Kraft gewinnt. Die grofte Distanz liegt
zwischen dem Schopfergott und seinen Geschépfen, d. h. sobald
die Menschen Gott als Ursprung anerkennen - als verniinftige
Wesen haben sie nach Coccejis Ansicht keine andere Wahl - sind
sie auch genoétigt, in ihm das principium obligationis zu erkennen:
"Si Deum dixeris, hoc ipso agnosces principium obligationis in
solo Deo esse, non in custodia societatis."!% Im Ergebnis ist die
Naturechtslehre ~ Coccejis der Ausdruck eines rigiden
Voluntarismus. Stirker als bei Pufendorf tritt hier ein
Charakteristikum des Naturrechtsdenkens der Friithaufkldrung in
Erscheinung: Statt sich in theologische Spekulationen zu vertiefen
wird aus praktischen Erwdgungen der gottliche Wille als
Rechtsprinzip proklamiert. Da das Stabilitdtsproblem innerhalb
eines Sozialgefliges ohne einen zureichenden Verpflichtungsgrund
nicht zu 16sen ist - dieser zudem noch die Universalitit und
Unverénderlichkeit der Rechtprinzipien garantieren soll - erscheint
dieser Argumentationschritt plausibel. Cocceji kritisiert seine
Vorginger vehement. Gegen Grotius' Hypothese - auch ohne einen
gottlichen Gesetzgeber, wiirde das Naturrecht gelten - wendet er
ein, daB sie das Fundament einer stabilen politischen Ordnung in
Frage stellt. Wenn die menschliche Gesellschaft ihren Ursprung
nicht in Gott hat und der Schopfer sich nicht um menschliche
Belange kiimmert, dann bleibt von der societas humana nur ihr

198 S v. Cocceji, De principio juris naturalis §§ 9.& 12, S. 8-9: "(...) econtrarid
autem Summi Creatoris voluntatem hujus praedicti juris, quod omnes homines
obligat, unicum, solum, verum, & adaequatum esse principium genuinumque
fontem (...). Illud igitur (...) primum equidem constat, ex voluntate & jussu
Creatoris obligari omnes, quae intelligere id possunt, creaturas: quia creatoris
absolutum est in creaturam suam imperium, quippe quam potuit creare vel non
creare, & quacunque placuit lege creare.”

199 S. v. Cocceji, De principio juris naturalis § 12., S. 10.

100

https://dol.org/10.5771/9783495093668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. O



https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

"simulacrum."2% Coccejis Pufendorf-Kritik miindet in der
Feststellung, daB sich das géttliche imperium durch vollkommene
Verpflichtungs- und Zwangsgewalt auszeichnet. In seiner
Kalkulation wird der gottliche Herrscher mit vollkommenen
Gldubigerrechten ausgestattet.20! Die Kehrseite der Rechts-
theologie Coccejis besagt, daB irdische Rechtsverhiltnisse nur im
Bezug auf ihren gottlichen Ursprung denkbar sind und
Gesetzlichkeit und Verpflichtung zum Gesetzesgehorsam nur ein
Abglanz der Schuldigkeit jedes einzelnen Menschen gegeniiber
seinem Gldubigergott ist.

Gottfried Wilhelm Leibniz (1646-1716) hat in seiner Kritik an
Coccejis Traktat dessen despotischen Gottesbegriff moniert und
die Folie fiir Thomasius' Kritik am Voluntarismus in der Natur-
rechtslehre entworfen.202 Leibniz wendet gegeniiber Cocceji kri-
tisch ein, daB dieser den Rechtsbegriff aus der géttlichen Ver-

200 S, v. Cocceji, De principio juris naturalis § 41, S. 27: "Nulla autem profanior,
& in vita humana pemiciosior, quaeque profanis latills fenestram eludendo Juri
naturali aperciat, sententia est, quam illa Grotii, Proleg. § 11. dari jus Naturae etsi
Deus non sit. Quid enim superest, quod religionem animis, quod terrorem
conscientiis illum incuteret hoc supremo & omnipotente rerum omnium arbitrio
sublato, & in ejus locum surrogato muto, inani, imbellique societatis simulacro.
Sed & satis jam, solum Deum Juris Naturalis esse authorem, probavimus."

201 Henricus de Cocceji (Hrsg.: S. v. Cocceji), Grotius illustratus seu commentarii
ad Hugonis Grotii De jure Belli et Pacis libros tres in quibus Jus Naturae &
Gentium, item Juris Publici praecipua explicantur, tomus I. ad Proleg. § 11.
Wratislaviae 1744, S. 22: "(Locum aliquem haberent etiamsi daremus &c. non
esse Deum) Pugnat haec sententia cum pietate, quod hominem subjiciat alii causae
quam Deo; dum enim Author asserit, dari jus naturae, etsi non sit Deus, necessario
inde inferri debet, existere aliquid extra Deum, quod humano generi necessitatem
imponat. Unde igitur foret illud vinculum juris? unde obligatio cessante Deo,
utpote solo superiore? Sane, natura homines libertate instructi, tamdiu licite agunt,
donec superior libertatem illam prohibeat, at sublato Deo nihil superius est
humano genere: sublato igitur legislatore, seu authore naturae, nulla statui potest
lex, nullamque jus naturae: & contradictoria sunt, jus esse, neque tamen esse
superiorem. Certum igitur est, cessante Deo nullum existere jus naturae, &
homines liberrimam habere facultatem agendi, absque ullo metu vindictae
divinae."

202 vgl. fir die Cocceji-Leibniz-Kontroverse: H.-P.  Schneider, Die
wissenschaftlichen Beziehungen zwischen Leibniz und den beiden Cocceji. In:
H.Thieme (Hrsg.): Humanismus und Naturrecht in Berlin-Brandenburg-Preussen.
Berlin & New York 1979, S. 90-9. W. Schneiders, Naturrecht und Gerechtigkeit
bei Leibniz. In: Zeitschrift fir philosophische Forschung 20 (1966), S. 607-50.
Vgl. fir die Leibniz-Polemik gegen Pufendorf: H. Welzel, Naturrecht und
materiale Gerechtigkeit, S. 137-44.

101

https://dol.org/10.5771/9783495093668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. O



https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

pflichtungs- und Zwangsgewalt ableitet und vernachlissigt, da3
Menschen zur Entfaltung ihrer moralischen Disposition verpflich-
tet sind.203 Leibniz plddiert dafiir, zwischen Recht (jus) und Macht
(potentia) systematisch zu unterscheiden.204 Er erldutert das Ver-
hiltnis von Schopfergott und geschaffenem Menschen mit Hilfe
des romischen Rechtsinstituts der manumissio: So wie der frei-
gelassene Sklave von seinem Herrn nicht mehr gezwungen werden
kann, so hat auch der eine Gott nach der Schépfung die Menschen
aus seiner Zwangsgewalt entlassen. Wenn mit Cocceji die
Konsequenz gezogen wiirde, daB irdische Rechtsverhiltnisse ein
Produkt des gottlichen Kraftpotentials sind, dann wére nach
Leibniz' Ansicht sowohl das Fundament der menschlichen Wil-
lensfreiheit untergraben als auch in Gott das Gerechtigkeits-
moment ausgeléscht.20s Widerspruchslos koénnte angenommen
werden, daBl Gott Unschuldige straft, weil gerecht ist, was er
befiehlt, und er die Macht hat, Gehorsam zu erzwingen. Fiir diesen
Gott konnten die Menschen keine Liebe empfinden. Allerdings
bleibt es bei einer Skizze der Gegenargumente. Zum einen fordert
Leibniz von einem Naturrechtsprinzip, dal es dem géttlichen

203 G.W.Leibniz, Observationes de principio juris § 7. In: L. Dutens (Hrsg.):
Opera omnia, nunc primum collecta, in classes distributa, praefationibus &
indicibus exornata tomus iv. Genevae 1768, S. 271: "Primam istam propositionem
probare oporteret, creaturam creatoris voluntate obligari. Nam si fingeretur,
creaturam tantarum virium esse posse, ut a creatore semel producta, deinde non
posset cogi, habenda esset pro manumissa, uti liberi possunt eo pervenire
potentiae, ut a parentibus, a quibus generati sunt, cogi non possint: Vir autem
Clar. [S.v.Cocceji] a sola coactione jus videtur derivare. Ut ergo generatio, ita &
creatio jus non dabit, sed potentia.(...) negat autem, nos ad virtutem obligari:
contra quam etiam veteres Ethici, ni fallor, sensere. Sed si omnipotentia, &
maxime, si nocendi potestas (...) sufficit ad jus constituendum, recurrendum erit ad
principium tyrannicum, quod apud Platonem urget Trasymachus, justum esse,
quod potentiori placet. Nec abhorret Hobbesius, qui jus in potentia fundet."

204 Vgl. hierzu die Leibnizschen Bestimmungen des Rechtsbegriffs als potentia
moralis und der korrespondierenden Verpflichtung als necessitas moralis; letztere
erhilt ihre Notwendigkeit aus der natiirlichen Ordnung der Dinge oder der Natur
der Handlung (actio): Nova methodus discendae docendaeque Jurisprudentiae, ex
artis didacticae principiis in parte generali praemissis experientaeque luce, pars ii.
§§ 15-8. In: L. Dutens (Hrsg.): Opera omnia tomus iv. Genevae 1768, S. 185-6.
205 Leibniz, Observationes de principio juris § 8, S. 272: "(...) nullam esse ipsius
Dei justitiam, nam si jus est nihil aliud, quam jussum Creatoris, vel ejus, qui
potentia sua cogere potest, manifestum est, in ipso Deo justitiae rationes cessare,
quum cogi nequeat; & posse eum jure damnare innocentem, beare sceleratum,
quibus admissis in justitiae consideratione restabit timor Dei, amor cessabit."

102

https://dol.org/10.5771/9783495093668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. O



https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Intellekt und dessen sapientia angemessen ist. Zum anderen
bemerkt er, daf Straffurcht kein Verpflichtungsgrund sein kann,
der Rechtsverbindlichkeit garantiert. Leibniz stimmt insoweit mit
Cocceji iiberein, als auch er der Grotianischen custodia humanae
societatis und Pufendorfs Konzept der socialitas den Status eines
Naturrechtsprinzips abspricht. Beide Positionen ignorieren, daB zu
dem Bild einer vollkommenen societas auch die Gemeinschaft von
Gott und Mensch gehort; d. h. der Rechtsbegriff ist nicht blo eine
soziale Kategorie.26 Nach Leibnizens Auffassung ist nicht der
gottliche Wille, sondern Gottes Wesen (essentia) der Grund des
Naturrechts.20? Gott ist in ebensolchem MaBe der Urheber der
Wahrheit, zu der die logischen Grundsitze gehoren, wie er
derjenige des Naturrechts ist, zu dem die moralischen Normen
gehoren. Ein Geometer und ein Jurist kénnen Atheisten sein, ohne
dadurch den Anspruch ihrer Wissenschaft auf Wahrhaftigkeit in
Zweifel ziehen zu miissen. Leibniz rehabilitiert Grotius und
erldutert dessen berithmte Hypothese aus den Prolegomena der
drei Biicher De jure Belli ac Pacis: Weil es fiir Gott unmoéglich ist,
die interne Rationalitit der mathematischen Logik und der
moralischen Grundregeln aufzuheben, kann behauptet werden, das
Naturrecht bleibt in Geltung, "etiamsi daremus, Deum non
esse."208 Der Versuch, die Stabilitdt der sozialen Ordnung dadurch
zu garantieren, dal der Geltungsgrund moralischer Normen in den
gottlichen Willen verlegt wird, muf in Leibniz' Perspektive

206 | eibniz, Observationes de principio juris § 11, S. 272; diese Pufendorf-Kritik
hat in moderater Form schon Daniel Ringmacher, Dissertationum de Officio
hominis erga Deum in quantum ex lumine naturae, sive de religione naturali,
proleg. §§ 3-4, S. 2-5 vorgetragen.

207 W. R6d, Geometrischer Geist und Naturrecht. Miinchen 1970, S. 109: "Gott
gilt Leibniz als Urheber des natiirlichen Rechts »non voluntate, sed ipsa essentia
sua, qua ratione etiam auctor est veritatis«.(...) Das entscheidende Argument gegen
die voluntaristische Ansicht soll sich aus ihren Konsequenzen in bezug auf die
Gottesvorstellung gewinnen lassen: Wenn nimlich Gerechtigkeit stets eine
Beziehung auf einen iibergeordneten Willen einschlieft, koénnte Gott selber
infolge seiner absoluten Unabhéngigkeit nicht mehr gerecht genannt werden."

208 ] eibniz, Observationes de principio juris § 13, S. 273: "(...) intelligi jus
naturae, etsi fingatur, Deus non esse. Rectissimé autem idem Grotius jure naturae
in intrinseca bonitate ac turpitudine constituit.(...) Uti proportionum &
aequalitatum, ita & aequitas & conventione regulae aeternis rationibus constant,
quas violare Deum, & jubere aliquando, ut aliquis solius voluptatis suae caussa
(...) alios homines innocentes cruciet, impossibile est."

103

https://dol.org/10.5771/9783495093668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. O



https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

scheitern. Das Resultat widre nicht Stabilitit, sondern die
Unterwerfung unter ein Willkiirregime.

Samuel von Cocceji hat trotz der Einwinde von Leibniz und
Thomasius seine Position nicht revidiert. In den Dissertationen, die
er dem Grotius illustratus seines Vaters voranstellt, setzt er sich
allerdings eingehend mit den Vorwiirfen auseinander. Gegen
Grotius' Doktrin und deren neuerliche Renaissance fiihrt er zwei
zentrale Argumente ins Feld: Grotius steht im Bann heidnischer
Philosophie, wenn er eine societas universalis konzipiert, ohne das
Verhidltnis der Menschen zu ihrem Schopfergott mitzudenken.
Zudem folgt er einer scholastischen Irrlehre, die besagt, daBl eine
Naturrechtsordnung auch ohne Gesetzgeber die Regeln der
Moralitdt beinhaltet.29 Die Versuche seiner Zeitgenossen, das
Grotianische Naturrechtsprinzip als principium cognoscendi zu
bestimmen und dadurch der menschlichen Misere angemessen zu
gestalten, halt Cocceji fiir verfehlt, weil sie die verniinftige
menschliche Natur negieren. Der Mensch zeichnet sich seiner
Ansicht nach durch die Fahigkeit aus, sein Leben im Einklang mit
der Naturordnung vervollkommnen zu konnen, weil er in der
Natur den gottlichen Willen erkennt und im Lebensvollzug Gott
imitiert.210 Cocceji nimmt weder den EinfluB der Thomasianischen
Affektenlehre auf die Naturrechtsdisziplin zu Kenntnis, noch
scheint ihn der Vorwurf, einen rigiden Voluntarismus zu be-
treiben, beeindrucken zu koénnen. Er hilt vielmehr an dem
Grundgedanken fest, da der gottliche Wille der letzte Grund des
Naturrechts ist, aus dem die moralische Disposition jedes einzel-
nen Menschen abzuleiten ist. Das subjectum des Naturrechts ist
der durch seine Rationalitit, nicht durch Affekte, geleitete
Mensch; das objectum sind die menschlichen Handlungen, die ei-
ne Ahnlichkeit mit der gottlichen Vollkommenheit zum Ausdruck

209 Der Titel des naturrechtlichen Hauptwerks ist programmatisch: S. v. Cocceji,
Introductio ad Henrici de Cocceji Grotium illustratum continens Dissertationes
Prooemiales xii. Berlin 1740. Vgl. hier insb. die dissertatio I. §§ 1-2, S. 1-26.
210§, v. Cocceji, Introductio ad H. v. Cocceji Grotium illustratum. dissert. ii. sect.
3. § 34, S. 38: "(...) quod Philosophi, qui summum bonum in convenientia cum
natura rationali quaesivere, per naturam intellexerint Deum. Unde vivere
secundum naturam eis nihil aliud est, quam sequi Deum, eum imitari, eique
assimilari."

104

https://dol.org/10.5771/9783495093668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. O



https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bringen. Und der effectus des Naturrechts ist eine Obligation, die
der gottliche Wille unmittelbar evoziert.2!!

Cocceji steht in der Tradition der neuplatonischen Naturrechts-
lehre des Spatmittelalters, die im 17. Jahrhundert von Ivo Parisi-
ensis, der Cocceji wohlbekannt war, vermittelt wurde.2!2 Zu dieser
Lehrmeinung gehort die Vorstellung, daB der gottliche Wille
sowohl der Ursprung als auch die Zielrichtung physischer Bewe-
gungen und moralischer Handlungen ist. In diesem Sinn entspringt
das Naturrecht dem Willen Gottes und legt den Menschen die
Verpflichtung auf, durch ihre Handlungen die géttliche Voll-
kommenheit nachzuahmen. Der tief in moralische Schuld ver-
strickte Mensch hat als letzte Orientierungshilfe fiir die ethische
Lebensfiihrung einen Katalog moralischer Normen, deren strikte
Einhaltung zumindestens verbiirgt, da das MaB der Schuld nicht
weiter ansteigt. Unterwerfung unter staatliche Obrigkeit ist eine
der Handlungen, die der urspriinglichen angeborenen Obligation
des Menschen gemi8 ist und jeden Einzelnen als Schuldner gott-
licher und irdischer Herrschaftsgewalt ausweist. Samuel von Coc-
ceji legt das neuplatonische Muster von der Emanation des Natur-
rechts aus dem gottlichen Willen seiner Doktrin zugrunde. Von
diesem Standpunkt aus ist eine Differenzierung von Wille und
Vernunft im gottlichen Ursprung unzuldssig, d. h. die "voluntas
Dei est perfectissima & immutabilis" nicht aufgrund von Ratio-
nalititskriterien, sondern als urspriingliche Entscheidungs-
gewalt.2!3 Wenn das so ist, dann ist die geldufige Unterscheidung
von principium essendi (géttlicher Wille) und principium cogno-

211§, v. Cocceji, Introductio ad H. v. Cocceji Grotium illustratum. dissert. ii.
sect.3. §§ 36-7, S. 38: "Causa igitur hujus juris naturalis, quae ex virtute oritur, est
Deus, ejusque voluntas (...). Subjectum hujus juris sunt homines ratione utentes,
non ergo furiosi, vel infantes, nedum bruta. Soli enim homines ratione praediti
notitiam Dei habent, eurnque colere tenentur. Objectum sunt actus hominum qui
similitudinem cum perfectione divina habent, & praecipue in ejusmodi actibus
consistunt, qui aliis hominibus utilitatem asterunt, quo pertinent liberalitas, caritas,
misericordia, clementia, fortitudo & c. (...) Effectus hujus juris naturac est
obligatio intuitu Dei, adeoque homines praecise hos actus peragere i.e.
perfectiones divinas imitari tenentur, nisi spe praemii aeterni vel in totum vel pro
parte carere velint."

212 [yo Parisiensis, Jus naturale rebus creatis a Deo constitutum. Paris 1658, insb.
cap.l. § 3.

213 S, v. Cocceji, Introductio ad H.v.Cocceji Grotium illustratum. dissert. i. sect.3.
§ 60, S. 15.

105

https://dol.org/10.5771/9783495093668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. O



https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

scendi (socialitas) des Naturrechts hinfillig.2!4 Sobald angenom-
men wird, dafl der gottliche Wille alle menschlichen Handlungen
durchdringt, fallen Erkenntnis- und Seinsprinzip des Naturrechts
ineinander. Cocceji benennt die allgemeine Vorschrift, aus der die
partikularen Naturrechtsgebote abgeleitet werden: Gott will, da83
jedem Menschen sein Recht zugestanden wird. Diesem Grundsatz
entspricht die soziale Pflicht, da3 jeder Mensch seinem Néchsten
dessen Recht zugestehen soll.2!5 Der Respekt vor der subjektiven
Rechtssphire jedes einzelnen Menschen beruht auf zwei Primis-
sen, die sich wechselseitig bedingen: Gott ist der Ursprung des
Rechts; Gott ist der Ursprung der Verpflichtung, das gegebene
Recht anzuerkennen. Der goéttliche Glaubiger ist in diesem Sinne
schlechthin souveridn und hat das Vorrecht, von seinem Schuldner
Gehorsam - d. h. Einhaltung der moralisch-rechtlichen Verpflich-
tung - zu verlangen.

Cocceji entwickelt vor diesem Hintergrund in seinem Novum
systema Justitiae naturalis et Romanae eine Obligationenlehre.

214 S, v. Cocceji, Introductio ad H.v.Cocceji Grotium illustratum. dissert. x. 2. §
19, S. 205: "Omnes fere recentiores Doctores in eo conveniunt, voluntatem Dei
esse principium juris naturalis, sed essendi. Cum vero nondum ex hoc principio
cognoscatur, quid nam Deus voluerit: aliud principium quaerunt, unde de
voluntate Dei constare possit, adeoque principium cognoscendi desiderant, seu
talem generalem propositionem, in quam omnes leges naturae particulares ultimo
& necessario resolvi possint.(...) At inutilem hanc operam judicavit B.Parens, tum
quia difficile admodum esse existimavit, talem generalem propositionem statuere,
quae ab aliis absque contradictione admitteretur; tum quia sufficere credidit, si
voluntas Dei in singulis actibus, per ordinarios ac vulgatos probandi modos, i.e.
per justas rationis conclusiones, ex Logica praecipue desumtas probetur."

215 S, v. Cocceji, Introductio ad H. v. Cocceji Grotium illustratum. dissert. x. 4. §
27, S. 225: "Si dicendum quod res est, nec ego talem regulam seu propositionem
cognoscendi voluntatem divinam praecise necessarium esse existimio: Quia ea
ipsa regula probari, & ex naturae rationibus demonstrari necessario debet. Sane
illa ipsa necessitas custodiendi humanam societatem indiget probatione, nimirum
dari talem societatem, eaque data, omnia & singula naturae jura inde sequi (...).
Ceterum existere talem propositionem generalem, sub qua omnia & singula
naturae praecepta comprehendantur, extra omne dubium positum est, eaque in ipsa
definitione justitiae continetur, quae in jure suo cuique tribuendo consistit: Deus
ergo voluit, ut jus suum cuique tribuatur. Principium igitur juris naturalis (quod
essendi vocant) est VOLUNTAS CREATORIS, Autoris naturae, qui solus superior
est humano genere, eique solus legem dare potest. Omnis autem illa voluntas una
hac generali propositione continetur, ut creaturae ratione praeditae, JUS SUUM
CUIQUE TRIBUANT; hoc enim jus, a Creatore cuique concessum, alii nec
impedire nec turbare possunt, sed jus suum cuique tribuere tenentur."

106

https://dol.org/10.5771/9783495093668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. O



https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weil das Naturrecht lex Dei ist und Gott die Anerkennung des je-
dem einzelnen Menschen inhdrenten subjektiven Rechts fordert,
gibt es eine grundlegende Verpflichtung zum wechselseitigen
Respekt fiir das Recht des Mitmenschen, eine "obligatio jus suum
cuique tribuendi."216 Alle Obligationstypen, sowohl die privat-
rechtlichen als auch die Verpflichtung zur Einhaltung des Sozial-
vertrages, leitet Cocceji aus diesem Grundmuster ab. Aus der so-
zialen Ubereinkunft durch wechselseitiges Versprechen und der
Rechtsiibertragung resultiert eine obligatorische Kraft, die mittel-
bar eine Derivat der sozialen Grundregel und in der Diktion Coc-
cejis eine obligatio naturalis ist.2'7 Natiirlich ist die Verpflichtung
zur Vertragstreue, weil sie in universalhistorischer Perspektive
Geltung beansprucht; ihr Geltungsgrund liegt jedoch im géttlichen
Willen. Wer das Recht und den vertraglich vereinbarten
Rechtszustand verletzt, der richtet sich gegen den Willen und das
Gesetz Gottes.218

Samuel von Coccejis Naturrechtslehre ist in der ersten Halfte
des 18. Jahrhundert der bedeutendste Gegenentwurf zur Thoma-
sianischen Doktrin. Seine Obligationenlehre macht offensichtlich,
daBl die juridisch-theologischen Begriffsbestimmungen, die bei
Suarez, den Grotius-Kommentatoren und Pufendorf entwickelt
wurden, ihre Plausibilitdt nicht eingebiiit haben. Die Tatsache, daf3
die preuflischen Justizreformen im Zeichen dieser Variante einer
Rechtstheologie stehen, mag auf den ersten Blick iiberraschend
erscheinen. Die rechtspolitische Aufgabe aber, Rechtssicherheit zu

216 S, v. Cocceji, Introductio ad H. v. Cocceji Grotium illustratum. dissert.xii.
exhibens novum systema Justitiae Naturalis et Romanae liber 1. 5. § 49, S. 238.
Vgl. ders., Jus civile controversum...opus, ad II. tit. 14. q 9. Francofurti & Lipsiae
1729, S. 195-6.

217 8. v. Cocceji, Introductio ad H. v. Cocceji Grotium illustratum. dissert.xii, liber
v. 2. § 401, S. 360: "Hoc posito, necessario a parte ejus qui promisit, i.e. jus suum
in alium transtulit, sequitur obligatio, seu necessitas faciendi vel praestandi id
quod promisit, quia ex regula naturae generali jus suum cuique tribuere tenetur.
Atque haec obligatio naturalis consensu omnium gentium, etiam maxime
barbarum, firmatur, utpote quibus nihil sanctius est fide, unde apud Graecos &
Romanos fides pro Dea, culta fuit."

218 S v. Cocceji, Introductio ad H. v. Cocceji Grotium illustratum. dissert. xii.
liber v. 6. § 555, S. 412: "Causa efficiens poenae est ipsum jus naturae: Cum enim
Deus jura quaedam hominibus propria esse voluerit, necessario inde sequitur, alios
haec jura violare non posse, & contra voluntatem, legem, ac praeceptum Creatoris
agere, qui talia jura, naturali ratione cuique hominum quaesita, turbant."

107

https://dol.org/10.5771/9783495093668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. O



https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schaffen und das Stabilititsproblem politischer Herrschaft einer
Losung zuzufiihren, 148t die verschiedensten Konzepte in den
Streit um die besseren Argumente treten. Unbestritten ist jedoch,
daB der Weg zu einer Vereinheitlichung des Rechts fiihren mu8.
Coccejis Project des Corporis Juris Fridericiani ist eine der ersten
Etappen, die bis zum Allgemeinen Landrecht Preuflens am Ende
des 18.Jahrhundert fiihren.21?

Neben Cocceji ist Adam Friedrich Glafey der ausgewiesenste -
aber innerhalb der Geschichte der Naturrechtsdisziplin kaum be-
kannte - Thomasius-Kritiker. Nach Glafeys Ansicht hat Thomasius
in den Fundamenta nicht mehr die argumentative Evidenz seiner
Institutiones erreicht.220 Unzureichend ist im Thomasianischen
Spétwerk die Definition des Gesetzesbegriffs iiber die vis cogendi.
Glafey rehabilitiert die These Pufendorfs, daB fiir die verbindliche
Wirkung eines Gesetzes das Wissen um eine hohere Gewalt und
eine interne Obligation ausreicht.2! Glafey erneuert die Position
Pufendorfs, konzediert aber, da Thomasius durch die
systematische Trennung von obligatio externa <& interna
deutlicher als seine Vorgéinger die Differenz von erzwingbaren

219 S v. Cocceji, Project des Corporis Juris Fridericiani. liber I. part.l. tit.I. § 4.
Halle 1749, S. 4: "Das Haupt=Gesetze woraus zu ersehen ist was einem jeden vor
Rechte zustehen, ist dieser Unser generales Landrecht, welches aus der
natuerlichen Vemunft und Unseren Landes=Ordnungen und Verfassungen
zusammen gezogen ist, und als ein ewiges und bestaendiges Recht in allen
Unseren Laendern observiert werden soll (..) Worbey Wir so wohl die
natuerlichen Gesetze welche aus der Vermnunft herfliessen und alle Voelcker
verbinden, als die Civil=Gesetze zum Grund gesetzet haben." Vgl. H. Conrad,
Rechtsstaatliche Bestrebungen im Absolutismus PreuBens und Osterreichs am
Ende des 18. Jahrhunderts. K6In-Opladen 1961.

220 Adam Friedrich Glafey, Vernunft- und Vélcker=Recht. Teil I. 3. Franckfurt &
Leipzig 1723, S. 46. Vgl. zur Einordnung der Naturrechtslehre Glafeys im frithen
18. Jahrhundert E. Wolf, Grotius, Pufendorf, Thomasius. Drei Kapitel zur
Gestaltgeschichte der Rechtswissenschaft. Tiibingen 1927, S. 77-8.

221 Glafey, Vernunft- und Voelcker=Recht II. 1. §51, S. 94: "DaB ein solcher
Ober=Herr zu einem Gesetze erfordert wird, erhellet eines Theils daraus, weil
sonst niemand seyn wuerde, der ein solches Gesetz maintenirte, und der
Verbindlichkeit eine Kraft gaebe, in welchem Fall ein Gesetz seine Wuerkung
verliehret. Jedoch braucht solche Maintenirung derer Gesetze nicht eben durch
aeusserliche Zwangsmittel zu geschehen, noch bey jedem Gesetze eine besondere
Drohung und Straffe geordnet zu seyn: sondern es ist genug, wenn die
Unterthanen des Ober=Herm Gewalt und Macht wissen und befuerchten muessen,
welches man obligationem internam nennen kan."

108

https://dol.org/10.5771/9783495093668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. O



https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und nicht-erzwingbaren Pflichten herausgearbeitet hat. Thomasius
hat jedoch den Fehler gemacht, die Unterscheidung von externer
und interner mit derjenigen von vollkommener und unvoll-
kommener Obligation identisch gesetzt zu haben. Nach Glafey
unterschétzt Thomasius die psychische Wirkung innerer Ver-
pflichtung und leistet sich die Fehleinschitzung, daB &duBere
Zwangsandrohung den menschlichen Willen vollstindig restrin-
giert.222 Glafey stellt gegen Thomasius' Naturrechtslehre drei Kor-
rekturen in Rechnung: 1. Jede wirksame zivile Obligation fiihrt
eine obligatio naturalis & moralis mit sich. 2. die Distinktion von
interner und externer Obligation betrifft nicht die essentia obliga-
tionis, sondern die Akzidenzien, also die Zwangsmittel. 3. Zwang
bewirkt dufleren Gehorsam, aber "Obligation entspringt so gleich
aus dem Gesetze, und verpflichtet die Unterthanen auch ohne
Zwang zu parieren."223 Im Resultat ist Glafeys Naturrechtslehre ein
Rekurs auf die Pufendorf'sche Doktrin, da er fiir die Lésung des
Stabilitdtsproblems politischer Herrschaft Recht und Moral, innere
und duBere Verpflichtung verkniipft und das Naturrecht auf seinen
moralischen Kern zuriickfiihrt. Bei Glafey - wie auch bei Cocceji -
bleibt das Unbehagen an der Thomasianischen systematischen
Trennung von Ethik und Jurisprudenz und deren Implikationen
bestimmend.

1.2.3. Die Thomasius-Schule

Christian Thomasius hat aufgrund seiner langjéhrigen Lehrtitig-
keit an der Hallenser Universitit mehrere Generationen von
Juristen beeinflut. Wenn iiberhaupt von einer Schulenbildung
gesprochen werden kann, so mufl betont werden, daB der Cha-
rakter der Thomasianischen Naturrechtsschule vielschichtig ist.
Die meisten seiner Schiiler bleiben nicht bei einer Exegese der
Schriften ihres Lehrers stehen, sondern entwickeln ein eigen-
standiges Profil. Zu ihnen zéhlen Georg Beyer (1665-1714), Jakob
Friedrich Ludovici (1671-1723), Nicolaus Hieronymus Gundling

222 Glafey, Vernunfft- und Voelcker=Recht II. 1. § 149, S. 130-1.
223 Glafey, Vernunfft- und Voelcker=Recht II. 1. §§ 150-3, S. 131-2.

109

https://dol.org/10.5771/9783495093668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. O



https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(1671-1729), Justus Henning Bohmer (1674-1749) und Johann
Gottlieb Heineccius (1681-1741). Beyer und Ludovici haben
Thomasius' rechtshistorische Studien vertieft?24, Gundling hat eine
eigenstindige Naturrechtslehre konzipiert?2s, Bohmer ein Jus
publicum universale aus Naturrechtsprinzipien deduziert?26 und
Heineccius hat sowohl rechtshistorische Studien als auch
Kommentare zu Grotius und Pufendorf und eine eigenstindige
Naturrechtslehre ausgearbeitet.227

Nicolaus Hieronymus Gundling hat im frithen 18. Jahrhundert
die bedeutendste und wirkungsmichtigste Naturrechtslehre der
Thomasianischen Schule entworfen.228 Im Sinne seines Lehrers hat
er 1706 mit einer Dissertation, die als Verteidigung der Hob-
besischen Doktrin zu verstehen ist, die akademische Laufbahn
angetreten. Gundling rehabilitiert Hobbes, da dessen Lehre in der
Beschreibung des Naturzustandes der Menschheit eine prinzipielle
Wahrheit enthidlt. Gemessen an dieser Hobbesischen Einsicht

224 Christian Thomasius, Delineatio historiae juris, olim cum F. Hotomam
Antitriboniano edita, nunc in usum studiosae inventutis. Halae/Mgdb. 1735
Jakob Friedrich Ludovicus, Delineatio historiae juris divini naturalis et positivi
universalis. Halae/Magdb. 17142' Georg Beyer, Delineatio historiae juris Romani
et Germanici ad Tit.Pand. De Origine Juris positionibus succinctis comprehensa.
Lipsiae 1725.

225 Nicolaus Hieronymus Gundling, Jus naturae ac gentium nova methodo
elaboratum et a praesumtis opinionibus aliisque ineptis vacuum. Halae/Magdb.
1715; ders., Ausfiihrlicher Discours ueber das Natur= und Voelker= Recht. Nach
Anleitung und Ordnung des von ihm selbst zum zweyten mahl herausgegebenen
Juris Naturae ac Gentium. Franckfurt & Leipzig 1734.

226 Justus Henning Béhmer, Introductio in Jus Digestorum sensum pariter ac usum
singularum materiarum succinte exhibens. Halae/Magdb. 1723°; ders., Introductio
in Jus publicum universale ex genuinis juris naturae principiis deductum et in
usum juris publici particulares quarumcumque rerum-publicarum adornatum.
Franckfurt & Leipzig 1758.

227 Vgl. vor allem: Johann Gottlieb Heineccius, Elementa juris naturae ac gentium.
In: Opera 1. Geneve 1744. Ders., Praelectiones academicae in Hugonis Grotii De
jure belli et pacis libros III. In: Opera, viii. Genéve 1748; ders., Praelectiones
academicae in Sam.Pufendorffi De officio hominis et civis libros II. In: Opera viii.
Geneve 1748.

228 Auf Gundling hat neuerdings aufmerksam gemacht: H. Klenner, Eine fast
vergessene Quelle deutscher Menschenrechts- und Rechtsstaatsideen: Nicolaus
Hieronymus Gundling, In: W.Goldschmidt/ L.Zechlin (Hrsg.): Naturrecht,
Menschenrecht und politische Gerechtigkeit (=Dialektik. Europdische Zeitschrift
fiir Philosophie und Wissenschaften 1994/1) Hamburg 1994, S. 123-30.

110

https://dol.org/10.5771/9783495093668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. O



https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

"hallucinati sunt Grotius, Pufendorfius."? Nach Gundling ver-
dankt die Naturrechtslehre Hobbes die Erkenntnis, daB3 der Mensch
nicht aufgrund natiirlicher Disposition zur Sozialitdt befahigt ist.
Die Stabilitit einer natiirlichen Sozialgemeinschaft ist jederzeit
gefdhrdet durch sinnliche Neigungen (voluptates), deren
Disziplinierung die Aufgabe der Herrschaftsgewalt ist. Eine
durchsetzungsfahige Zwangsinstanz ist notwendige Bedingung fiir
die Erreichung des Friedenszustandes. Gundling referiert seine
Version der Kernsdtze der Hobbesischen Lehre: Menschliches
Handeln ist affektgebunden, also muf} eine Gesellschaftsordnung
mit den Affekten rechnen und sie zihmen, um zu einer wahrhaften
Einheit (vera unio) zu werden.23® Die Hobbes-Kritik hat Gundling
zufolge nicht die Plausiblitdt seiner Argumentation erkannt und
stattdessen  ungeniigende = Naturrechtsprinzipien aufgestellt.
Cumberland und Pufendorf haben den guten Menschen analysiert,
den es tatsichlich gar nicht gibt. Und sie haben Hobbes
falschlicherweise vorgeworfen, daB er den Kriegszustand zwi-
schen den Menschen propagiere, obwohl es Hobbes doch offen-
sichtlich um die Uberwindung des »bellum omnium contra om-
nes« in einem stabilen Friedenszustand geht. Hobbes' Bedeutung
innerhalb der Naturrechtstradition beruht auf der Einsicht in ein
anthropologisches Faktum: Aufgrund der Affektgebundenheit
menschlichen Handelns ist die Stabilisierung der sozialen Ver-
hiltnisse auBerhalb von institutionalisierter Herrschaftsgewalt
nicht denkbar, "si imperium tollas, succedit bellum."23! Gundling
selbst kritisiert bei Hobbes, dal er Natur- und Kriegszustand nicht
deutlich geschieden und dadurch die Differenz von affektivem und
rationalem Handeln nicht bestimmt habe. Der status libertatis wird
nur dann zum status belli, wenn die Menschen nicht in aus-
reichendem MaBe vemunftorientiert handeln.232 Weiterhin er-

229 Gundling, Commentatio de statu naturali Hobbesii in corpore juris civilis
defensio et defendendo.Praefatio. Halae/Magdb. 17352, S. 1.

20 Gundling, Status naturalis Hobbesii in corpore jur.civ. defensus et
defendendus, occasione 1. 5. de Just.& J. § 28. Halae/Magdb. 1706, S. 22.

231 Gundling, Status naturalis Hobbesii in corpore jur.civ. defensus et defendendus
§14.S.11.

232 Gundling, Jus naturae ac gentium nova methodo elaboratum cap. 3. § 19, S.
32: "(...) status libertatis in se non est status belli; sed per accidens fit, cum

111

https://dol.org/10.5771/9783495093668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. O



https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

scheint bei Hobbes miBverstindlich, da er die Verpflichtung zur
Vertragstreue im Naturzustand nicht anerkennt und den Sozial-
vertrag auf Nutzenkalkiil griindet. Die Leugnung von wirksamer
Obligation im Naturzustand hat Hobbes bei Pufendorf den Vor-
wurf eingebracht, seine Naturrechtslehre sei im Kern atheistisch.
Gundling entkréftet dieses Verdikt und weist darauf hin, daB
Hobbes die Trennung von Recht und Moral nicht als Differenz
von externer und interner Obligation begrifflich erfat hat. So be-
zweifelt Hobbes nicht die moralische Verpflichtung zur Vertrags-
treue, sondern deren wirksame Befolgung im Naturzustand.23
Gundlings Naturrechtslehre greift neben der offensichtlichen
Anlehnung an Hobbes und Thomasius in vielen Punkten auf
Pufendorf zuriick. Er leitet den Gesetzesbegriff etymologisch von
der Verbform binden (lex a ligare) ab und beschreibt die Wirkung
eines Gesetzes als Restriktion menschlicher Neigungen. Gott ist
der erste und universelle Gesetzgeber, der durch seinen Willens-
entschluB die Normen moralischen Handelns aufstellt. Seine
Gesetze sind gut und niitzlich, d. h. sie erméglichen Selbstvervoll-
kommnung und -erhaltung. Gott ist in Gundlings Konzeption
Gesetzgeber und Strafrichter. Beide Momente sind notwendige
Bestandteile seiner unumschrinkten Befehlsgewalt, die der Furcht
vor der menschlichen Misere noch Furcht vor dem gottlichen
Strafrichter hinzufiigen.224 Das Naturgesetz ist ein jussum
imperantis. Es evoziert sowohl interne als auch externe Obligation,
deshalb erfiillt es alle zureichenden Bedingungen eines juristischen

homines non amplius ratione, sed affectibus ducuntur. Quod ipse non negat
Hobbesius."

233 Gundling, Jus naturae ac gentium 2. § 32, S. 29:"Negamus vero, ante pacta
neminem ad pacem servandam obligari; negamus etiam pacta ex obligatione
interna, & ob proprium duntaxat utilitatem esse servanda: quamquam primum ipse
non videtur statuisse Hobbesius. Neque enim is de obligatione; sed obligationis
executione dubitavit; quoniam pravorum affectuum tanta est in mortalibus
violentia, ut susque deque habeant futura omnia, ubi boni apparentis vivida
repraesentatio eosdem movet atque afficit."

234 Gundling, Jus naturae ac gentium nova methodo 1. §§ 32-3, S. 10: "Quidquid
enim Deus serio & severe vult; illud etiam severe praecipit, & quidem cum
imperio, quia potentissimus, simulatque justissimus mali cuiuscumque vindex
est.(...) Hoc imperium propterea necessarium est, ut timori miseriae naturalis
jungatur timor divinus, qui in Atheo non observatur, & homini nova necessitas,
hoc est, non obligatio tantum interna, sed etiam externa imponatur exequendi,
quod DEUS per rationem homini revelat ac manifestat.”

112

https://dol.org/10.5771/9783495093668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. O



https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gesetzesbegriffs.23s Gundlings Obligationenlehre ist der Versuch,
die Lehren von Thomasius und Pufendorf zu verbinden. Das
Naturgesetz erscheint bei ihm als der Grund einer fundamentalen
Verpflichtung, die menschliche Willensfreiheit umgrenzt und den
Menschen zur Erfiillung der gottlichen Moralgebote anhilt.23¢
GemiB der traditionellen Begriffstypologie ist eine Obligation
entweder intern oder extern, angeboren oder erworben,
vollkommen oder unvollkommen. Im Hinblick auf den
Friedenszustand als Zielvorstellung der Naturrechtslehre bewirkt
das Naturgesetz eine externe und vollkommene Obligation. Aus
dem Naturgesetz leitet Gundling die Verpflichtung zur Vertrags-
treue ab. Ihre Evidenz beruht auf der Voraussetzung, dafi sie durch
den gottlichen Willen in die menschliche Natur eingeschrieben
wurde.?3’ Die universelle Obligation durch das Naturgesetz ist
vollkommen, weil sie dem Gebot der Selbsterhaltung entspricht.
Und sie verpflichtet extern, d. h. sie ist mit einem Rechtsanspruch
ausgestattet und einklagbar, weil nur im sozialen Leben - im
Respekt flir den Rechtsstatus des Mitmenschen - Selbsterhaltung
garantiert2’$ und Selbstvervollkommnung méglich ist. Gundling
gewinnt in  dieser Perspektive einen  Begriff des
Naturrechtsprinzips, der weder mit dem Pufendorf'schen, Hobbe-
sischen, noch Thomasianischen identisch ist. Das principium juris
naturalis begreift er als Vernunftgebot, duBeren Frieden?® zu
suchen, dessen Verbindlichkeit aus der lex naturalis resultiert. So
wird deutlich, wie Gundling das Hobbesische Dilemma mora-
lischer Verpflichtungen ohne Rechtswirksamkeit aufheben will.
Zur Losung des Stabilititsproblems politischer Herrschaft wird das
fundamentale Naturgesetz der Vertragstreue nicht als moralische,
sondern als juridische Norm gedacht. Gundling hélt an der
Thomasianischen Trennung von Rechtslehre und Moral-

235 Gundling, Jus naturae ac gentium nova methodo 1. § 36, S. 11: "Ex quo
concluditur, nihil obstare, quo minus utraque lex naturalis legis nomen in
significatu recepto retineat."

236 Gundling, Jus naturae ac gentium 1. § 45, S. 14.

237 Gundling, Jus naturae ac gentium 11. §§ 2-4, S. 107.

238 Gundling, Jus naturae ac gentium I. §§ 53-6, S. 15.

239 Gundling, Jus naturae ac gentium 2. § 18, S. 24: "Pacem externam ante omnia
sectare, ubi haberi potest, ne prorsus ad vitam cum aliis traducendam virtutemque
acquirendam inutilis fias."

113

https://dol.org/10.5771/9783495093668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. O



https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

philosophie fest, wie die Unterscheidung von obligatio externa &
interna zeigt, aber er verschrinkt wiederum Naturrechtslehre und
natiirliche Theologie: Sein Gott ist Gesetzgeber, nicht blo8
Ratgeber.240

Gundlings Naturrecht ist im Kern gottliches Recht, weil Gott
von Ewigkeit her vorhergesehen hat, was fiir die Menschen niitz-
lich ist und ihrer Selbsterhaltung dient. Das Naturgesetz ist ein
Produkt des gottlichen Gesetzeswillens und der menschlichen Na-
tur angepafit. Was Gott geschaffen hat, will er auch erhalten.
Nichts macht er vergeblich und ohne Grund, deshalb ist sein Wille
frei von Willkiir.24! Gundling bezieht im Streit um das principium
Jjuris naturalis, den er als "ein greuliches Gezaenck"?42 empfindet,
eindeutig pro Leibniz und Thomasius und gegen Pufendorf
Stellung. Letzterem wirft er vor, weder den gottlichen Kern des
Naturrechts noch die Differenz von Recht und Moral adidquat
erfaBt zu haben. Diese Mingel haben zu dem Ergebnis gefiihrt,
daB unklar bleiben muBte, "was Gott in Jure Naturae ratione
officiorum externorum von dem Menschen haben will."243
Gundling spitzt seine Pufendorf-Kritik weiter zu. Statt aus einem

240 Gundling, Ausfuehrlicher Discours ueber das Natur= und Voelcker=Recht cap.
1. §§ 4-5. Franckfurt & Leipzig 1734, S. 6-7: "Wir reden hier von denen Legibus
Naturalibus. Gleichwie nun unsere Natur von Gott kommt, so koennen auch
unsere Leges Naturales nirgends anders als von Gott herkommen. Daf} ein Gott
sey, wird hier supponiret theils aus der Theologia naturali, theils ex Philosophia
morali.(...) Wir sagen aber so: Deus est legis naturalis Auctor, also hat er uns den
legem muessen offenbaren. Dieses har er gethan durch die Vernunft, dergestalt,
dafB} wir niemanden in hac lege addiscenda gebrauchen doerffen als die Vernunft."
241 Gundling, Ausfuehrlicher Discours ueber das Natur= und Voelcker=Recht 1. §
6, S. 11: "Das Jus Naturae ist also lex aeterna: Denn was GOTT that, hat er allezeit
gethan. Man muB nicht dencken, daB GOTT in tempore dieses oder jenes
ausgedacht. In DEO omnia sunt simul, omnia uno obtutu vidit. Das Gesetze ist
allezeit in intellectu divino gewesen, und gleichwie er die ganze Welt envisagiret,
so hat er auch ab aeteno den legem, welcher dem Menschen nuetzlich ist,
envisagiret. Er hat vorher gesehen, wie der Mensch koenne erhalten werden;
Omne enim jus, omnis lex tendit ad conservationem illius, cui illa lex est data.(...)
Der lex ist naturae humanae accomodata, weil er naturam humanam
conserviret.(...) Es darf also keiner dencken, Lex Naturae waere entstanden pro
arbitrio; sic volo, sic jubeo, stat pro ratione voluntas. Keineswegs. Deus nihil facit
frustra, nihil sine causa."

242 Gundling, Ausfuehrlicher Discours ueber sein Natur= und Voelcker=Recht 2. §
1,S. 44.

243 Gundling, Ausfuehrlicher Discours ueber sein Natur= und Voelcker=Recht 2. §
7, S. 46.

114

https://dol.org/10.5771/9783495093668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. O



https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zureichenden Begriff des principium essendi - Gott ist der Schop-
fer der Naturordnung und gebietet als Autor des Naturgesetzes den
Erhalt dieses Ordnungsgefiiges - das principium cognoscendi des
Naturrechts - das gottliche Naturgesetz fordert Friedenssicherung
und verpflichtet zur Vertragstreue - zu deduzieren, hat Pufendorf
das Naturgesetz als moralische Norm auf interne Wirksamkeit im
menschlichen Gewissen eingeschrinkt. Dadurch hat er nach
Gundlings Ansicht den spezifischen Rechtscharakter des
Naturrechts nicht erkannt und Moral und Recht unzuldssig ver-
mischt.24 Bei Gundling gewinnt der Obligationenbegriff einen
spezifisch theologisch-juristischen Sinngehalt. Der einzelne
Mensch ist seinem Schopfergott nicht nur im Gewissen Rechen-
schaft schuldig, sondern er ist im juridischen Sinn Schuldner Got-
tes und der gottgewollten Herrschaftsordnung. Diese Rechtsbe-
ziehung allein legitimiert staatlichen Zwang. Die Naturrechtslehre
Gundlings griindet auf dem Gebot der Friedenssuche als
verniinftigem Prinzip und zielt auf &uBeren, politischen und
sozialen Frieden. Die Frage nach dem inneren Frieden, der sich
durch Rechtfertigung duBeren Handelns vor der moralischen
Instanz des Gewissens einstellt, steht auBerhalb der Naturrechts-
lehre, denn "wo wir den aeuserlichen Frieden nicht halten,
koennen wir auch nicht zum innerlichen gelangen."?4s Der gott-
liche Gesetzgeber verpflichtet die Menschen rechtswirksam zur
Einhaltung des d&usseren Friedens, um die individuellen
Bemiihungen nach Selbstvervollkommnung zu befordern. Gund-

244 Gundling, Collegium Historico-Literarium oder Ausfuehrliche Discourse ueber
die Vomehmsten Wissenschaften und besonders die Rechtsgelahrtheit cap. 5. § 1.
Bremen 1738, S. 721: "(...) Und also ist Jus und Virtus zu unterscheiden. Beydes
gehoeret zwar, zur Moral. Aber ein Jedes hat doch seinen besonderen Effect. In
der Welt, ist man nemlich zufrieden, daferne die aeusserliche Ruhe erhalten wird;
Quamvis virtus cesset & non adsit illa abundantia amoris. Daran, leget, hier,
Nichts. Denn die Societaeten koennen schon bestehen; Wenn man nur das Jus
nicht violiret. Diese beyde Stuecke nun haben die Wenigsten unterschieden. Auch
selbst der Pufendorf (Samuel) hatt besagte Distinction nicht observiret; Sondern
Grotius, (Hugo) hatt sie, in seinem Jure Belli & Pacis, noch besser beobachtet.
Drum aenderte der JCtus, Thomasius (Christian) seine Jurisprudentiam Divinam;
Als welche ganz Pufendorfianisch ist. Dargegen schrieb er seine Fundamenta, an
Statt jener; So nemlich die Praecepta justi, honesti & decori, recht aus Einander
setzen."

245 Gundling, Ausfuehrlicher Discours ueber das Natur= und Voelcker=Recht 2.
§§ 19-20, S. 56.

115

https://dol.org/10.5771/9783495093668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. O



https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ling geht es um eine Bestimmung der Naturrechtsnormen als
gottlicher Rechtsgebote, die folgerichtig Gegenstinde einer
Rechts-, nicht aber einer Morallehre sind. Im Resultat hat
Gundling das Naturrechtsprinzip - d. i. das Naturgesetz, das
Friedenssuche und Vertragstreue fordert - aus der Verinnerlichung
als Gewissensnorm herausgeholt und zu einem Grundsatz der
Jurisprudenz erhoben.

Justus Henning Béhmer ist neben Gundling einer der einflufl-
reichsten Naturrechtslehrer in der ersten Hilfte des 18. Jahr-
hunderts. Bedeutung erlangte er zu Lebzeiten durch seine
kirchenrechtlichen Schriften, ein Jus ecclesiasticum Protestantium
(1714-37) und die Edition des Corpus juris canonici (1747), aber
auch durch seine rechtssystematischen Arbeiten. Hier hat Bohmer
den Versuch unternommen, das rémische Recht mit dem
Naturrecht zu verbinden und ein Jus publicum universale aus
Naturrechtsprinzipien zu deduzieren. Um den universellen
Anspruch seiner Konzeption eines Jus publicum zu sichern,
integriert Bohmer es in eine allgemeine Naturrechtslehre. Natur-
recht ist das Produkt einer philosophischer Analyse menschlicher
Natur und einer erginzenden juristischen Erdrterung iiber die
rechtlichen Bedingungen der natiirlichen VerfafBitheit des
Menschen. Die Natur des Menschen charakterisiert seiner Ansicht
nach im Kemn ein internes Bewegungsprinzip, das die zureichende
Bedingung fiir moralisches Handeln ist. Jeder Mensch ist, so
Bohmer, mit den Fihigkeiten ausgestattet, géttliche Vorschriften
zu rezipieren und sein Handeln nach ihnen auszurichten
(intellectus & voluntas). Die Orientierung am géttlichen Prinzip
kann aber nicht verhindern, da8 sich der menschliche Wille gegen
Gott wendet, "voluntatem esse aversam a Deo & inordinatam."246
Aus der Méglichkeit einer Abkehr vom Ursprung resultiert die fiir
alle Menschen erfahrbare "summa miseria hominis."

Aufgabe der Naturrechtslehre ist nach Bohmer die Anleitung
der Menschen auf dem Weg zu einem Gliickszustand (felicitas).
Der Weg oder das Medium fiir eine gelingende Anleitung ist die

246 Justus Henning Bshmer, Introductio in Jus publicum universale ex genuinis
juris naturae principiis deductum et in usum juris publici particularis
quarumcumgque rerum-publicarum adomnatum, cap. 1. § 7. Frankfurt & Leipzig
[1.Auflage: 1710] 17587, S. 6.

116

https://dol.org/10.5771/9783495093668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. O



https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einsicht in zureichende Handlungsnormen, die eine Reduktion des
fehlgeleiteten menschlichen Willens bewirken konnen. Die Norm
mufl Gebotscharakter haben und universell gelten, sonst wire sie
als Medium unbrauchbar. Diese Bedingungen kann sie nur unter
der Voraussetzung erfiillen, daB Gott ihr Ursprung ist.27 Wenn
Gott die Quelle der erforderlichen Handlungsnorm ist, dann muf3
sie notwendig - aufgrund der Angemessenheit fiir die gottliche
Allmacht - mit Verpflichtungskraft ausgestattet sein. Ein Gebot
ohne obligierende Kraft ist kein zureichendes Mittel, um die
menschliche Willensfreiheit nachdriicklich zu umgrenzen.248
Bohmer ebnet die Differenz von vis obligandi & cogendi ein und
beschreibt die Wirkung einer Norm auf den menschlichen Willen
als interne oder externe FurchteinfléBung (iniectio metus). Dem
entspricht die Unterscheidung von obligatio interna & externa.2*
Fiir soziale Handlungen, die eine Destabilisierung des Friedens-
zustandes mit sich fiihren, ist die Androhung einer coactio externa
notwendig. Weil Gott die héchste Befehlsgewalt zukommt und er
der Urheber jeder Handlungsnorm ist, muf} er als hochster Richter
angesehen werden, der seine zur Erhaltung des Friedenszustandes
dienenden Gebote mit erzwingbarer Verpflichtungskraft belegt.250
Da Bohmer wie Gundling dem Naturgesetz die Evidenz eines
Rechtsgebotes beimiflt, kann er gottliche Rechtsnormen von

247 Bshmer, Introductio in Jus publicum universale 1. §17, S. 14: "Solus Deus est
sapiens, fons omnis salutis, summe bonus. Ergo hujus solius est, primario talem,
quam quaerimus, normam praescribere, & hominem vias dirigere."

248 Bshmer, Introductio in Jus publicum universale 1. § 21, S. 18-9: "Cum norma
sit voluntas Dei fontis omnis boni & salutis, hominique concreata, vel in sacris
plenius revelata, non potuit non in homine producere obligationem, ut ad illam
suas conformaret actiones.(...) Frustra in homine asseretur aliqua norma, nisi
eidem attribuenda esset quaedam vis seu obligatio (...)."

249 Bghmer, Introductio in Jus Digestorum sensum pariter ac usum singularum
materierum succinte exhibens...tertia editio emendator, ad lib. xliv. tit. vii. § 2.
Halae/Magdb. [1.Auflage: 1704] 1723, S. 468-9: "Consistit obligandi vis in
necessitate coactiva (...) quae quatenus solam conscientiam tangit, dicitur interna,
& intuitu fori externi, minus plena, qualis est in officiis humanitatis, & olim
quoque in fideicommissis erat (...). Quatenus vero externo nititur adiumento legis
civilis, dicitur externa & plena, de qua hic agitur."

250 Bghmer, Introductio in Jus publicum universale 1. § 28, S. 27: "Deus summe
superior est, ens summum, praeterea tamen amor summus, hinc imperium eius in
homines pios mere paternum est, non herile; adeoque cum omnis bonae normae
autor sit, potissimum interne, sed & suo modo externe obligat, quatenus erga
malos ut justos judex agit, & eo judicio agendum esse jussit."

117

https://dol.org/10.5771/9783495093668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. O



https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

moralischen Normen unterscheiden und letztere in die
Moralphilosophie verweisen. Fragen der Moralitidt betreffen die
Selbstvervollkommnung jedes einzelnen Menschen, Naturgesetze
aber beziehen sich auf die Stabilisierung der politischen Ordnung
und sind das "vinculum pacis."2s!

Nachdriicklicher noch als Gundling macht Béhmer die Diffe-
renz zwischen seiner und der Hobbesischen Naturrechtslehre
deutlich. Weil seiner Meinung nach von Gott die Norm, soziales
Handeln auf die Bewahrung der Friedensordnung auszurichten, fiir
alle Menschen mit Gesetzeskraft - d. h. mit duBerer Verpflichtung
und Zwangsgewalt - versehen wird, muBl diese Norm auch im
Naturzustand gelten. Der Friedenspflicht korrespondiert folge-
richtig ein Zwangsrecht (jus cogendi), das jeden einzelnen
Menschen autorisiert, gegen eine Pflichtverletzung vorzugehen.2s2
Hobbes hat zwar in Bohmers Perspektive die natiirliche Vernunft
zur Grundlage seiner Naturrechtslehre gemacht, aber nicht deren
Fahigkeit erkannt, den gottgegebenen Charakter menschlicher
Natur zu bestimmen. Daher rithrt sein /apsus, das Nutzenkalkiil
der menschlichen Vernunft auf den Privatnutzen reduziert zu ha-
ben, wihrend der Nutzen der gesamten Menschheit in der funda-
mentalen Verpflichtung zur Friedensbewahrung verankert ist.
Boéhmer definiert den Grundsatz des Naturrechts folgendermafien:
Jeder einzelne Mensch ist durch gottlichen Willensentscheid
innerhalb der societas humana jedem Mitmenschen gegeniiber
verpflichtet, die Handlungen vorzunehmen, die notwendig zur
Friedensbewahrung sind.2s3 Diese fundamentale Verpflichtung zur

251 Bghmer, Introductio in Jus publicum universale 1. § 32, S. 33.

252 Bohmer, Introductio in Jus publicum universale 1. § 34, S. 35-6: "Quatenus
itaque omnium interest, ut leges pacis communiter inter homines serventur, &
quatenus inde singuli aliis hominibus obligantur ad pacem servandam, eatenus
quoque singulis jus datum censeri debet, omnia illa faciendi, quae ad pacis
conservationem, & media, quibus securitas obtinetur, spectant; hinc in statu
naturali oritur jus cogendi alterum ad id praestandum, quod ex LL naturae debetur,
& quo pacem conservari posse deprehendit.(...) Ex hoc patet, non tantum hic
adesse obligationem respectu Dei, quasi homo ex lege naturae tantum Deo
obligetur, ut pacem servet, sed etiam hominem homini obligatum esse. Cum vero
hoc ipsum maxime contra Hobbesium faciat, ita fortius probatur ex ratione naturae
humanae, quam ipse Hobbesius in jure naturae pro fundamento agnoscit."

253 Bohmer, Introductio in Jus publicum universale, c.1.§.36., S.40:
"Fundamentalis propositio juris naturae strictae dicti haec est: quilibet ex
voluntate Dei in societate humana alteri obligatur ad ea facienda, quae

118

https://dol.org/10.5771/9783495093668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. O



https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sozialitdt ist auch die Basis zivilen Gehorsams. Vergesellschaf-
tung erldutert Béhmer als vertragliche - und d. h. konsensuale -
Ubereinkunft einer Menschengruppe, deren Ergebnis die Vereini-
gung der Einzelwillen zur Einheit ist. Das wechselseitige Ver-
sprechen zur Einhaltung des Friedens als Basis der Ubereinkunft
produziert eine Fessel ziviler Herrschaftsgewalt (nexum & vincu-
lum imperii civilis254). Bhmer betont, daB} in einer Gesellschafts-
ordnung auf Seiten der Untertanen die Aktivierung der natiirlichen
Verpflichtung im Sozialvertrag eine Gewissensbindung hervorruft,
und auf Seiten der Herrschaftsgewalt die Verpflichtung entsteht,
Sicherheit und Frieden zu garantieren. Bohmers Sozialvertrag trigt
den Charakter eines wechselseitigen Schuldversprechens als
Ubergang in einen wahrhaften Friedenszustand.2ss Bohmer erfaft
die Verpflichtungskraft einer zivilen Befehlsgewalt analog zur
gottlichen Gewaltfiille. Weil die Gehorsamsverpflichtung durch
den Fiirsten notwendig fiir die Friedenssicherung ist und in diesem
Sinn mit der naturgesetzlichen Bindung aller Menschen
iibereinkommt, ist sie nicht nur eine &uflere Zwangsverpflichtung,
sondemm auch ein Zugriff auf das menschliche Gewissen.25

tranquillitatem & pacem inter homines necessario conservant, & ad contraria
vitanda." Vgl. ders., Introductio in Jus Digestorum, pars I. § 12, S. 9: "Jus est vel
divinum vel humanum, prout legislator est vel Deus vel homo. Divinum, vel
naturale vel positivum. Illud quoad principium essendi fluit ex voluntate Dei, &
quoad cognoscendi principium pro fundamento habet socialitatem seu communem
hominum obligationem ad pacem & tranquillitatem servandam, voluntati Dei
conformem."

254 Bshmer, Introductio in Jus publicum universale I. 2. §§ 1-2, S. 152-3.

255 Bohmer, Introductio in Jus publicum universale 1. 2. §§ 18-9, S. 172: "Ex hoc
consensu populi oritur submissio propriae cuiusque voluntatis voluntati
imperantis, quousque submittere eandem potuere, salvo semper humanitatis &
conscientiae propriae vinculo.(...) Contra in imperante oritur jus dirigendi actiones
eorum, qui se eidem submixerunt, & simul obligatio, cum recipiens populum in
suam potestatem omnia illa promisisse videatur, ad quae ex legibus naturae de
pace & securitate praestanda obligatur.(...) Jus illud ad obligationem quandam esse
adstrictum inde probatur, quia e statu resistentiae mutuae in statum pacis
transeunt, neque aliter imperium & obedientia subsistere potest, nisi pax &
securitas promittatur."

256 Bohmer, Introductio in Jus publicum universale III. 2. §§ 1-3, S. 575-6:
"Obligatio ex natura imperii & subiectionis potissimum consistit in necessitate
agendi ex imperantis praescriptio, quae aliis dicitur obedientia.(...) Dependet haec
ipsa obligatio ex submissione voluntatis & agnitione imperantis quae si totum
deficiat, obligatio quoque cesset.(...) Et quia haec obligatio saluti humani generis

119

https://dol.org/10.5771/9783495093668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. O



https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bohmer verbindet auf diese Weise die Thomasianische
Naturrechtslehre mit dem Pufendorf'schen Konzept einer obligatio
naturalis. Das unbefriedigende Ergebnis der Doktrin seines
Lehrers fir die Losung des Stabilititsproblems ist der Grund
dafiir, da3 Bohmer fiir die Durchsetzung eines Friedenszustandes
auf die Moglichkeit einer Gewissensbindung durch zivile
Gesetzgebung zuriickgreift. Durch Vermittlung seines Lehrers
Samuel Stryk, dem er auf den Lehrstuhl in Halle fiir romisches
Recht folgte, ist er mit der moraltheologischen Konzeption einer
obligatio in conscientia vertraut.2s’ Im Gegensatz zu Pufendorf
definiert Bohmer das Naturgesetz als Zwangsnorm géttlichen
Ursprungs und weist der Jurisprudenz die Aufgabe zu, die Mittel
zur Sicherung des &uBeren Friedens bereitzustellen. Im
Unterschied zu Gundling macht er nicht den duBeren Frieden zur
Bedingung des inneren, sondern er beschreibt sie als zwei Wege
zum vollkommenen Friedenszustand. Aus der Rechtsnorm, die
Friedensbewahrung gebietet, leitet er die Kompetenz ziviler
Gewalt zur Gewissensbindung ab, die eine Maximierung des
Rechtszwanges ist.

Ein Blick in die Schriften von Johann Gottlieb Heineccius
(1681-1741) verstirkt den Eindruck, dafl die Thomasius-Schiiler
durchaus heterogene Ansichten hatten. Im Sinne von Thomasius
tritt Heineccius fiir eine strikte Trennung von Ethik und Juris-
prudenz ein.28 Seine Naturrechtslehre ist im Wesentlichen ein
Versuch, die Unklarheiten seiner Vorgédnger zu korrigieren.
Heineccius hebt Coccejis Verdienst hervor, eindringlich deutlich
gemacht zu haben, da das Naturrechtsprinzip der gottliche Wille
sein muf}. Pufendorf hingegen ist seiner Meinung nach, obwohl er
in vielen Punkten mit Cocceji libereinkommt, aus einem Affekt
gegeniiber der scholastischen Lehre davor zuriickgeschreckt, in

prospicit, & ex praecepto legis naturae venit, & praeterea in statu civili absolute
necessaria, hinc etiam stringit conscientiam."

257 Vgl. die posthum herausgegebene Disputation: Samuel Stryk, Disputatio
duodecima de conscientiae  foro. In: Dissertationem  Juridiciarum
Francofortensium II Francofurti & Lipsiae 1743, S. 282-6. Stryk referiert hier die
Konzeptionen von Suarez, Sharrock, Sanderson und Pufendorf, aber auch den
weiteren moraltheologischen Kontext aus katholischer und reformierter
Perspektive.

258 Johann Gottlieb Heineccius, Elementa philosophiae rationalis & moralis. pars
IIL. 1. § 6. In: Opera I Genéve 1744, S. 100.

120

https://dol.org/10.5771/9783495093668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. O



https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den natiirlichen Handlungen der Menschen einen Ausdruck gott-
licher Giite und Gerechtigkeit zu sehen. Pufendorfs Lehre er-
scheint Heineccius wenig plausibel zu sein, weil er die Moglich-
keit iibersehen hat, menschliches Handeln als eine Angleichung an
den Ursprung der Gerechtigkeit zu beschreiben. Wer eine interne
Obligation, ein gottliches consilium, anerkennt, der muB den
Menschen auch die Fihigkeit zusprechen, ihr Handeln auf den
Willen Gottes ausrichten zu kénnen.2s® Heineccius begriindet diese
Angemessenheit durch ein wechselseitiges Liebesverhaltnis
zwischen Schépfer und Geschopf. Aus der Liebe Gottes ent-
springen die Naturrechtsnormen, die den Erhalt der Schopfungs-
ordnung garantieren, und die Liebe der Menschen zu Gott gewihr,
daB sie einen natiirlichen Hang zur Erfiillung ihrer Ver-
pflichtungen empfinden.260

Die Verpflichtungen unterteilt Heineccius im Sinne von Tho-
masius in interne und externe, nicht-erzwingbare und erzwingbare
Obligationen. Die Befolgung einer inneren Verpflichtung als
Erfiillung des Liebesgebotes zeichnet den Menschen aus, bleibt
aber aufgrund von Affektbindung ungewi und demnach unvoll-
kommen (obligatio imperfecta); hierzu gehoren auch die Pflichten
zur Menschlichkeit (officia humanitatis). Vollkommene Ver-
pflichtungen beziehen sich auf die gottliche Gerechtigkeits-

259 Heineccius, Elementa juris naturae et gentium. Praefatio. In: Opera I. Geneve
1744, S.xvi-vii: "Nullum vero reperiri principium evidentius, existimo, quam quod
vir illustrissimus, Samuel L.B. de Cocceji, aulae Regiae Prussicae Papinianus, tum
adhuc admodum juvenis, pereruditis dissertationibus demonstravit, puta
Voluntatem Dei. Quamvis enim plerique hodie veterem illam scholasticorum
doctrinam de naturali actionum bonitate & justitia, a Pufendorffio tanto molimine
profligatam, in lucem revocare malint: ego tamen perspexisse mihi videor, esse
quidem actiones in se & sua natura bonas: at justas illas dici non posse sine jure,
nec juris intelligi sine lege, nec legem sine legislatoris voluntate concipi posse:
adeoque bonitatemn actionum naturalem posse illam quidem hominem, qui rectae
rationi, quam cupiditatibus suis obtemperare malit, obligatione quadam interna ad
bene agendum impellere, verum non tamquam legem, sed tamquam consilium
aliquod, quod qui non sequitur, imprudenter quidem, at non injuste, egisse videri
potest. Sed non minus porro perspicue intelligere mihi visus sum, Deum voluisse,
ut vero bono frueremur."

260 Heineccius, Elementa juris naturae et gentium. Praefatio, S.xvii: "Quod quum
aliter consequi, quam per Amorem, nemo possit: ex eo solo, tanquam
limpidissimo fonte, totum jus naturae & gentium prono alveo fluere, censeo, atque
ita incido in harmoniam illam incomparabilem revelationis & rationis, quippe ab
eodem benignissimo Numine profectarum."

121

https://dol.org/10.5771/9783495093668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. O



https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ordnung und werden von einer hoheren Gewalt erzwungen.2!
Heineccius differenziert zwischen dem géttlichen consilium und
seiner Gesetzgebung.262 Das Gesetz ist als Effekt der géttlichen
Befehlsgewalt eine Handlungsnorm, die eine vollkommene Bin-
dung des freien menschlichen Willens hervorruft. Das Naturrecht
umfaflt die Gesamtheit dieser Gesetze und die Jurisprudentia
naturalis ist seiner Ansicht nach das Vermogen, durch natiirliche
Vernunfteinsicht den gottlichen Gesetzeswillen zu erschlieBen.
Die natiirliche Vernunft fiihrt bei der Betrachtung einer
Handlungsnorm, die mit externer Obligation ausgestattet ist,
mittelbar zu der Einsicht, daB allein Gott urspriinglich diese
Gewaltfiille zukommt und die Jurisprudentia naturalis fragt zu-
allererst nach der Angemessenheit menschlicher Handlungen fiir
die Handlungsnormen géttlichen Ursprungs. Auch bei Heineccius
ist der gottliche Wille das principium naturalis obligationis der
natiirlichen Rechtslehre.263 Vor diesem Hintergrund breitet
Heineccius seine Kritik des tiberlieferten Naturrechtsdenkens aus.
Der Grund des Naturrechts ist in seiner Lehre weder ein consensus
omnium (Volkerrechtslehre) oder ein Jus omnium in omnia
(Hobbes), weder 148t sich das Naturrecht aus einem status
integritatis (orthodoxe Naturrechtslehre) noch aus der Definition
der socialitas (Pufendorf) ableiten.264 Gott selbst intendiert, so
Heineccius, den Gliickszustand der Menschheit und bereitet den

261 Heineccius, Elementa juris naturae et gentium I. 1. §§ 7-9, S. 3-4.

262 Heineccius, Praelectiones academicae in S.Pufendorfii De officio hominis et
civis libros II. In: Opera viii. Genéve 1748. Ad II. 2. § 3 heiBt es S. 28: "Obligatio
interna oritur, quoties id, quod a nobis exigitur; tamquam dictamen rectae rationis,
vel consilium aliquod est nobis saluberrimum; externa vero, quoties idem
consideramus tamquam legem propriam, et sanctione poenali munitam. Sic
princeps paret praecepto archiatri ob obligationem internam; medicus praecepto
principis ob obligationem externam, vid. Thomas., Fund. I. cap. 4. § 61."

263 Heineccius, Elementa juris naturae et gentium liber 1. 3. § 62, S. 25: "Extra nos
cum aliae res creatae existunt, tum ipse rerum omnium auctor DEUS. Quum vero
quaeramus actionum humanarum normam cum obligatione externa conjunctam, &
per rectam rationem universo generi humano promulgatam, obligatio vero externa
in entis cujusdam, cujus imperium agnoscimus, voluntate consistat, denique
nullum sit ens, cujus imperium magis agnoscere teneamur, quam DEUS optimus
maximus, ipse solus etiam per rectam rationem, cujus ipse auctor est, aliquid
promulgare possit: consequens est, ut sola voluntas Dei sit norma actionum
humanarum, omnisque naturalis obligationis, quin & omnis justitiae principium."
264 Heineccius, Elementa juris naturae et gentium I. 3. §§ 69ff, S. 29ff..

122

https://dol.org/10.5771/9783495093668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. O



https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Menschen den Weg zu diesem Ziel: "Deum nos obligare ad
Amorem, eumque & principium juris naturae, & ejusdem veluti
compendium esse."265 Die Verpflichtung zur Liebe ist die Basis
irdischer Gerechtigkeit und der "amor justitiae"266 fordert eine
externe und erzwingbare Obligation, weil der Schépfergott fiir
seine geschaffene Ordnung Sorge trigt.

Wer die gottlichen Rechtsnormen als bloBe moralische Gebote
ohne Zwangsmoment definiert, der trigt nach Heineccius einen
Widerspruch in den Gottesbegriff. Die Hypothese, daB Gott etwas
schafft, was er nicht erhalten will, oder dessen Erhaltung er
zumindest nicht wirksam befordert, erscheint Heineccius zutiefst
irrational.267 In seinem Pufendorf-Kommentar erértert Heineccius
die Notwendigkeit, Naturrechtslehre und natiirliche Theologie eng
miteinander zu verkniipfen. Der Begriindungsversuch universaler
Geltung des Naturrechts filhrt die menschliche Vernunft
unweigerlich auf einen hoheren Gesetzgeber: Das Schuldgefiihl
gegeniiber dem Ursprung ist unhintergehbar: Kein Recht ohne
Verpflichtungskraft, keine Obligation ohne Gesetz, kein Gesetz
ohne Gesetzgeber; die Indizien liefert nach Heineccius das Gewis-
sen. Weil jeder Mensch sich verpflichtet fiihlt und diese Empfin-
dung in sich nicht tilgen kann, erkennt er Gott als den Ursprung
der rechtswirksamen Bindung.268 Im Angesicht des Ursprungs
steht der Mensch dem Gldubiger seiner moralischen Schuld

265 Heineccius, Elementa juris naturae et gentium L. 3. § 79, S. 35.

266 Heineccius, Elementa juris naturae et gentium I. 3. § 84, S. 35.

267 Heineccius, Elementa juris naturae et gentium 1. 1. § 14, S. 7; vgl.
Praelectiones academicae in Hugonis Grotii De jure belli et pacis libros III., ad
Prooemium § 11. In: Opera viii. Genéve 1748, S. 11: "Quis itaque dubitet
(Leibniz...), juri naturali locum fore, etiamsi non sit Deus? Sed falsissima
nihilominus haec est doctrina. Nullum enim jus est sine obligatione, nulla
obligatio sine lege, nulla lex sine legislatore. Si ergo ponamus, non esse Deum,
nec legislator esset, nec lex, nec obligatio: adeoque nec jus."

268 Heineccius, Praelectiones academicae in S. Pufendorffii De officio hominis et
civis libros II. ad Proleg., S.vi: "Igitur jus naturae est jus a Deo toti generi humano
per rectam rationem promulgatam: Dicimus 1. Jus, quia ex parte nostra est
obligatio, teste conscientia. 2. A Deo, ut distinguitur a jure humano et civili, quod
ab hominibus est. 3. Toti generi humano, ita distinguitur a jure divino particulari
(...)- 4. Per rectam rationem, ita distinguitur a jure positivo universali (...). 5.
Promulgatam; sine promulgatione enim nulla lex obligat; lex est norma, ad quam
actiones nostras componere debemus: atqui norma debet esse nota, alias enim non
possemus actiones nostras componere, ergo promulganda est."

123

https://dol.org/10.5771/9783495093668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. O



https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gegeniiber, der eine konsequente ethische Reglementierung der
Lebensfiihrung erzwingt. Heineccius' Obligationenlehre fihrt in
zwei Richtungen, die sich wechselseitig bestitigen. In seiner
Naturrechtslehre beweist er, daB rechtspolitische Stabilitdt nur
vom Grundmuster des principium naturalis obligationis aus zu
beschreiben ist. Hierzu gehort die Lehre von den sozialen
Pflichten und vom Gesellschaftsvertrag.2® In seinen rechts-
historischen Schriften weist er nach, daB das Prinzip natiirlicher
Verpflichtung  universalhistorische ~ Geltung  beansprucht.27
Heineccius' Konzeption ist Indiz dafiir, daB um die Mitte des 18.
Jahrhunderts die Vorstellung einer philosophia perennis ihre
Plausibilitit nicht eingebiiBt hat.2”! Dieser Zusammenhang ist
allerdings nur verstdndlich, solange Naturrechtslehre und
natiirliche Theologie eng verkniipft bleiben und die Relation von
Untertan und Obrigkeit analog derjenigen von Schuldner und
Gldubiger verstanden wird.

Angesichts der Meinungsvielfalt innerhalb der Thomasius-
Schule fillt es schwer, von einem einheitlichen Schulcharakter zu
sprechen. Der gemeinsame Nenner ist zweifelsohne die systema-
tische Trennung von Moralphilosophie und Naturrechtslehre. Im
Gegensatz zu Thomasius halten aber sowohl Gundling und Béh-
mer als auch Heineccius an einer theologischen Grundlegung der
Naturrechtslehre fest und setzen die Suche nach einem principium

269 Heineccius, Elementa juris naturae et gentium L. 5. - I1. 10, S. 50-315.

270 Heineccius, Antiquitatum Romanarum Jurisprudentiam illustrantium Syntagma
secundum ordinem Institutionum Justiniani Digestum. liber III. tit. 14. §§ 1-2. In:
Opera iv. Geneéve 1747, S. 422-3: "Obligationem definiunt veteres, quod sit juris
vinculum, quo necessitate adstringimur alicuius rei solvendae, secundum nostrae
civitatis jura (...). At haec definitio non est obligationis in genere, sed speciatim
obligationis civilis & mixtae.(...) Praeterea obligationi adsistit lex, & quidem vel
sola naturalis, cui non adstipulatur jus civile, vel civilis, cui naturalis aequitas
resistit, vel naturale & civile jus simul. Unde primi generis obligatio
NATURALIS, secundi CIVILIS, tertii MIXTA adpelllatur. §.1.Inst.de obligat.
Vgl. Elementa juris civilis secundum ordinem Institutionum. liber III. tit. 14. §§
768-71. In: Opera v. Genéve 1747, S. 202-3. Vgl. Elementa juris Germanici tum
veteris, tum hodierni, ex genuinis principiis eruta. liber II. tit. 12. § 328. In: Opera
vi. Geneve 1748, S. 360.

211 Vgl. hierzu Heineccius' philosophiehistorische Zusammenstellung, die
sapientia hebraica, phytagoreische und platonische Philosophie, aber auch
hermetische und magische Traktate mit griechischer, scholastischer und modemer,
systematischer Philosophie aneinanderreiht: Elementa philosophiae rationalis &
moralis. cap. 1-4, S. 1-34.

124

https://dol.org/10.5771/9783495093668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. O



l.Inst.de
https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

essendi des Naturrechts fort. Unter dem EinfluB von Cocceji flieBt
bei den genannten Autoren ein mehr (Gundling, Bohmer) oder
weniger (Heineccius) rigider Voluntarismus in das Natur-
rechtsdenken des 18. Jahrhunderts ein. Kontrovers wird in diesem
Zusammenhang verhandelt, ob Rechtsnormen gottlichen Ur-
sprungs exklusiv den duBeren Frieden erzwingen (Gundling, Hei-
neccius) oder ob sie auch Gewissenszwang ausiiben (Bohmer). Die
Trennung von Ethik und Jurisprudenz zeichnet sich seit
Thomasius anhand der Differenzierung von interner und externer
Obligation ab und erweist sich als Vorbote der Kantischen Syste-
matik. Gleichzeitig wird am Konzept einer obligatio naturalis
entgegen Thomasius' Intention festgehalten. Das Naturgesetz als
Ausdruck des gottlichen Willens wird iiber seine Verpflichtungs-
und Zwangsgewalt (ligare & cogere) bestimmt, weil es vor dem
Hintergrund einer explizit voluntaristischen Gotteskonzeption un-
angemessen erscheint, die Normen des Naturrechts als verpflich-
tend, aber nicht erzwingbar darzustellen. Die Fragestellung, wie
das Stabilitdtsproblem politischer Herrschaft zu 16sen ist, hat die
Schiiler von Christian Thomasius veranlaBt, Grundpositionen der
Rechtstheologie Samuel von Coccejis zu iibernehmen. In der
voluntaristischen Begriindung des Naturrechts tritt der juristisch-
theologische Sinngehalt des Obligationenbegriffs deutlich hervor.
Bis weit ins 18. Jahrhundert bleibt damit die Vorstellung lebendig,
daB soziale Integration und Stabilitit politischer Ordnung nur im
theologisch-juristischen Kontext zu begreifen ist.

125

https://dol.org/10.5771/9783495093668-83 - am 17.01.2026, 14:43:08. O



https://doi.org/10.5771/9783495993668-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.2.1. Pufendorf-Kritik
	1.2.2. Samuel von Coccejis Justizreform
	1.2.3. Die Thomasius-Schule

