32

Masken denken - in Masken denken

Verstindnis von Subjektivitit als Subjektivierung stellt eine an Foucault, Butler und
Schatzki geschulte Sichtweise dar und ist insofern eng mit Nietzsches genealogi-
schem Experiment verbunden. Dadurch werden historische und soziale Prozesse
beschreibbar, ohne deren Akteure als autonome, prireflexive oder pripraktische
Subjekte vorauszusetzen. Auch unter diesen Bedingungen sind die gesellschaftli-
chen Anforderungen an den Menschen in die wissenschaftliche Reflexion einbe-
zogen, z.B. das im Beruf erwartete Auftreten oder das Akzeptieren und Reprodu-
zieren bestimmter Gepflogenheiten. Und ebenso werden Menschen in ihrer Befi-
higung begriffen, die an sie in verschiedenen Kontexten gerichteten Erwartungen
sowohl zu kennen, als auch sie bedienen, mit ihnen spielen oder sie unterlaufen zu
kénnen. Insofern sind mit dem praxeologischen Zugang auch die Aspekte alltigli-
cher Selbstdarstellung mitgedacht, jedoch unter Vermeidung sowohl substanzon-
tologischer wie moralisierender Prisuppositionen und ohne ihnen einen so heraus-
gehobenen Stellenwert beizumessen, wie die am Modell der Sozialrolle orientierten
Theorien. Vielmehr kénnen die verschiedenen menschlichen Inszenierungsweisen
anders beurteilt werden, indem sie nicht notwendig eine zu bedauernde Verstel-
lung oder die Verleugnung des als authentisch vorausgesetzten >Selbst« bedeuteten,
sondern zunichst einmal als Teilbereiche von Praktiken zu beschreiben wiren.
Entsprechende Konsequenzen wiren auf philosophischer Ebene zu ziehen,
indem zwar mit dem Maskenbegriff operiert und er im Anschluss an Nietzsche
w.a. fur die Konstitution des Menschen fruchtbar gemacht werden soll, dabei
aber gleichzeitig eine metaphysische oder substanzontologische Riickbindung zu
vermeiden wire. Hierzu versucht die vorliegende Arbeit einen Beitrag zu leisten.

1.3. Methodische Voraussetzungen

Der Titel der Arbeit ist programmatisch, wird doch die Philosophie Nietzsches
als eine entwickelt, die gleichermafien >Masken denkt< wie sie >in Masken denkt«.
Die Herausforderung war nun, die inhaltlichen, methodischen, strukturellen und
funktionalen Dimensionen abzubilden, ohne sie als zwei thematische Bereiche, in
>Inhalt< und >Form« getrennt, verhandeln zu miissen. Das Ergebnis ist ein Textauf-
bau, der diesem Umstand insofern gerecht zu werden versucht, als jedes der drei
Hauptkapitel die verschiedenen Perspektiven in sich vereint: Dies ist einerseits be-
werkstelligt worden, indem in die Textanalyse solche formellen Aspekte eingeflos-
sen sind, durch die die vorgelegte Interpretation bereichert werden konnte. Ande-
rerseits schlief3t jedes Hauptkapitel mit einem Schwerpunkt ab, der die spezifische

sitorischen Status, die Unabgeschlossenheit und Unvollstindigkeit jeder Subjekthaftigkeit
hervor.« (ebd. S. 33f).

14.02.2026, 07:40:41, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839454862-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zur Einleitung. Mensch und Maske

Verfasstheit der Texte Nietzsches jeweils von dem zuvor verhandelten Thema her
in den Blick nimmt (vgl. die Kapitel 2.3, 3.3 und 4.2).

Dass in der Philosophie Nietzsches die Maskenproblematik gleichermafien ei-
ne herausragende Stellung einnimmt, wie sie in ihren Ausformungen ein enormes
Spektrum abdeckt, ist bereits erliutert worden. Angesichts des verengten Bedeu-
tungsfeldes von Maske spitestens seit dem 18. Jahrhundert ist dieser Befund jedoch
alles andere als selbstverstindlich, weshalb sich weitreichende Fragen aufdringen
— etwa, worin dieses so vielgestaltige Ideenspektrum begriindet sein mag und wo-
her die entscheidenden Anregungen dazu stammen kénnten. Ihre Beantwortung
ist indes Aufgabe einer geduldigen Quellenforschung, die Nietzsches Lektiiren der
entsprechenden Schaffensphasen nachvollzieht und deren Einfluss auf publizierte
Textstellen konkret nachzuweisen unternimmt. In dieser Hinsicht ist bereits viel
geleistet worden.*" Eine solche Arbeit kénnte nur mit dem Anspruch erfolgreich
unternommen werden, die von Nietzsche auf seinem >Denkweg« hinterlassenen
Spuren auch wirklich aufsuchen zu kénnen und wiirde damit in letzter Konsequenz
auf eine Rekonstruktion faktischer Zuginge und Einflussmomente abzielen. Dem-
gegeniiber ist es mir jedoch um ein hermeneutisches Vorhaben zu tun, das nicht
rekonstruierend vorzugehen beabsichtigt, als vielmehr aus dem vorliegenden Text-
material selbst plausible Deutungen zu gewinnen und sie philosophisch fruchtbar
zu machen sucht. Entsprechend liegt der Fokus dieser Arbeit auf der kontextsensi-
blen Interpretation einschligiger Texte und, davon ausgehend, dem ErschlieRen

41 DerEinfluss Schopenhauers auf Nietzsches Maskenverstiandnis ist vergleichsweise gut doku-
mentiert. Insbesondere dessen Ubersetzung einer Aphorismensammlung von Baltasar Gra-
cian (als Handorakel und Kunst der Weltklugheit) soll dabei von Bedeutung gewesen sein. Vgl.
hierzu Vivetta Vivarelli: Nietzsche und die Masken des freien Ceistes: Montaigne, Pascal und
Sterne, Wiirzburg 1998; Achim Geisenhansliike: Masken des Selbst. Aufrichtigkeit und Ver-
stellung in der europdischen Literatur, Darmstadt 2006 und Ansgar Michael Hiils: Maske und
Identitdt. Das Maskenmotiv in Literatur, Philosophie und Kunst um 1900, Wiirzburg 2013. Al-
lerdings werden Einflisse hier lediglich auf der Ebene der Maske als Tauschungsmetapher
untersucht, die doch nur einen geringen Teil des Spektrums bei Nietzsche ausmacht. Da die
genannten Autoren keine Unterscheidung zwischen den verschiedenen semantischen Di-
mensionen der Maskenproblematik treffen, bleiben diese Aspekte unberiicksichtigt. Auch
die im Zusammenhang mit dem Topos des >Welttheaters< genannten Autoren sowie die an-
tiken Tragddien- und Komodiendichter sind angesichts der philologischen Bildung Nietz-
sches im Hintergrund als Stichwortgeber denkbar. Diesbeziiglich ist Manfred Riedel (Hg.):
Philologie und Philosophie in Nietzsches Denken, KéIn/Weimar/Wien 1999 hervorzuheben
und fiir die Aufarbeitung der Vorlesungsschriften Carlotta Santini: Friedrich Nietzsches Bas-
ler Vorlesungen iiber die Geschichte der griechischen Literatur. In: Geschichte der Germanis-
tik. Mitteilungen, Gottingen 2012, Doppelheft 41/42, S.141-143. Vgl. auch den historisch-kri-
tischen Kommentar zu Friedrich Nietzsches Werken: Andreas Urs Sommer (Hg.): Nietzsche-
Kommentar, Berlin/Boston 2013ff.

14.02.2026, 07:40:41, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -

33


https://doi.org/10.14361/9783839454862-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

34

Masken denken - in Masken denken

der Maskenproblematik fiir Nietzsches Philosophieren insgesamt. Nichtsdesto-
trotz soll im Folgenden zunichst versucht werden, vereinzelte Schlaglichter auf
das umfangreiche Problem der Herkunft der Maskenproblematik zu werfen, wobei
statt vollstindiger Rekonstruktionen punktuelle Tiefenbohrungen zu unternehmen
sind. Danach wird sich ein weiterer Abschnitt unter dem Gesichtspunkt methodi-
scher Voraussetzungen mit der konstellativen Verfasstheit von Nietzsches Texten
beschiftigen.

1.3.1.  Uberlegungen zu einer Genealogie der Maskenproblematik bei
Nietzsche

Im April des Jahres 1870 erwihnt die Vossische Zeitung eine neue Berliner Pu-
blikumssensation, die sich ganz offenkundig »von Tag zu Tag einer gréfieren
Theilnahme« erfreute und am Sonntag vor Ostern stolze 1105 Besucher zihl-
te.* Das damals unter dem Namen »Londoner West-End-Museum« firmierende
Wachsfiguren- und Kuriositatenkabinett, wurde spiter als »Castan’s Panoptikum«
bekannt und von den Briidern Louis (1928-1908) und Gustave Castan (1936-1899)
geleitet, die als Bildhauer selbst zahlreiche der ausgestellten Figuren modellierten.
Das Panoptikum warb mit einer bunten Schau aus lebensgrofien Wachsfiguren,
meist bekannter, auch historischer Personlichkeiten und zeigte Szenerien aus dem
Volksleben in plastischen Bildgruppen. Neben »ethnographischen Merkwiirdigkei-
ten« und einer »Schreckenskammer«, die etwa mit der Darstellung von Mérdern
auf der Anklagebank oder einer Zelle der Pariser Bastille aufwartete, waren plas-
tische Nachbildungen bekannter Gemilde zu sehen.” Es gab mehrere Filialen
und Wanderausstellungen, die das Panopticum u.a. nach Dresden fiithrten. Die
Castans reagierten selbst tagesaktuell und zeigten zum ausgehenden Kriegsjahr
1870 etwa die Plastik des »sterbenden Turko«: Eines afrikanisch-franzésischen
Kriegsgefangenen, der keuchend mit dem Tode ringt und dessen Brust im Takt
eines Uhrwerkmechanismus sich hob und senkte. Dabei stand fiir die Herstellung
der Objekte eine maglichst lebensechte, illusionistische Prasentation im Vorder-
grund, der diese Unterhaltungsform offenkundig einen Grofteil ihrer Attraktivitit
zu verdanken hatte. Es ist durchaus denkbar, doch leider nicht iiberliefert, dass
Nietzsche derartige Kabinette besucht hat. Zumindest aber wird er iiber die in
den Zeitungen geschaltete Werbung oder durch Bekannte von den Attraktionen

42 »Das Londoner West-End-Museum in der KénigstraRe 47, vis-a-vis dem Stadtgericht, erfreut
sich von Tag zu Tag einer grofieren Theilnahme, am vergangenen Sonntag besuchten 1105
Personen die Ausstellung.« Vossische Zeitung, 6.4.1870. Zitiert nach: Angelika Friederici: Mr.
Castan’s London-Westend-Museum: der Berliner Anfang. In: Dies.: Castan’s Panopticum. Ein
Medium wird besichtigt, Heft 18, Berlin 2014. S. A2-11.

43 Angelika Friederici: Die Castans und ihr Lebenswerk. In: Dies.: Castan’s Panopticum. Ein Me-
dium wird besichtigt, Heft 1, Berlin 2008. S. A1-10.

14.02.2026, 07:40:41, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839454862-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zur Einleitung. Mensch und Maske

erfahren haben. Offensichtlich traf diese Form kiinstlerischer Ausstellungen je-
doch nicht seinen Geschmack. Denn in der 1872 erschienenen philosophischen
Erstlingsschrift, Die Geburt der Tragidie aus dem Geiste der Musik, argumentiert
Nietzsche mit Schiller** dafiir, den maskierten Chor der griechischen Tragédie
als entschieden Illusions-verwehrendes, idealisierendes und stilisierendes Kunst-
mittel anzusehen, »mit dem jedem Naturalismus in der Kunst offen und ehrlich
der Krieg erklirt« werden sollte.* Fiir die Gegenwart jedoch wird polemisch
konstatiert: »Ich fiirchte, wir sind dagegen mit unserer jetzigen Verehrung des
Natiirlichen und Wirklichen am Gegenpol alles Idealismus angelangt, nimlich
in der Region der Wachsfigurencabinette«.* Damit ist unmissverstindlich eine
kunstbezogene Priferenz des Artifiziellen vor dem Natiirlichen artikuliert. Die
Tendenz dieser Wertschitzung scheint sich denn auch in Nietzsches besonderer
Aufmerksambkeit gegeniiber Masken und in der Bedeutung wieder zu finden, die
er den Fiktionen beimessen wird.

Davon zeugen nicht zuletzt seine Ausfithrungen zum griechischen Theater in
den Schriften zwischen 1869 und 1879, die gleichermafien konkret-anschaulich
sind, wie sie eine offenkundige Faszination des jungen Basler Professors fir die
antike Theaterpraxis belegen. Besonders geeignet, einen Zugang zum skizzierten
Problemfeld zu eréffnen, lassen die Texte bereits den spiteren philosophischen
Umgang mit der Maske sowie die Umwertung und Neuausrichtung der Maskense-
mantik erkennen. Meines Erachtens konnen die zu erdrternden Aspekte also in
transformierter Form und zumindest in ihrer funktionalen Qualitit im spiter
publizierten Werk wiedergefunden werden. Als philosophischen Weichenstellun-
gen lassen sie sich anhand von drei Themenschwerpunkten veranschaulichen,
die jeweils mit der Materialitit der Masken verbunden sind: Dem Aspekt der
Artifizialitit (a), dem der Verwandlung (b) und dem Verhiltnis von Einheit und
Vielheit (c).

a) Artifizialitit

Wie bereits angedeutet, hat in der Kunst fiir Nietzsche das Artifizielle einen ent-
schiedenen Vorrang gegeniiber der lebensgetreuen Nachahmung des Natiirlichen.

44  GemeintistSchillers Vorrede zur»Braut von Messina«: Uber den Gebrauch des Chors in der Trago-
die von1803. Friedrich Schiller: Schillers Werke (hg. v. Siegfried Seidel), Bd. 10, Weimar/Stutt-
gart1980.

45  GT7,KSA1,S.55.Vgl. hierzu auch Dreyers Befund: »Nietzsches Theaterkonzeption steht quer
zu dieser seit der Aufklirung erstrebten Natiirlichkeit samt ihrer Okonomie der Einfiihlung.
Matthias Dreyer: Nietzsches Masken. Medien der Verlebendigung. In: Lorenz Aggermann;
Eva Holling u.a. (Hg.): »Lernen mit den Gespenstern zu leben«. Das Gespenstische als Figur,
Metapher und Wahrnehmungsdispositiv, Berlin 2015, S. 273-287, hier S. 280.

46  Ebd.

14.02.2026, 07:40:41, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -

35


https://doi.org/10.14361/9783839454862-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

36

Masken denken - in Masken denken

In einem derartigen Zusammenhang wird bekanntermafen dem Dichter Euripi-
des angelastet, den Verfall der griechischen Tragédie unter Einfluss des sokrati-
schen Elenchos maf3geblich verantwortet zu haben. Seine dsthetischen Grundent-
scheidungen stiinden im Zeichen einer Naturalisierung und Profanisierung der
Tragodie: Statt in den mythischen Helden einen Charakter »zum ewigen Typus [zu]
erweitern«, habe Euripides den Zuschauer auf die Bithne gebracht, weshalb ein
»Ueberhandnehmen der Charakterdarstellun g«zu konstatieren sei.*
Diese Feststellung ist in der zweiten Basler Vortragsschrift Socrates und die Tragodie
(1870) anhand der szenischen Darstellungsformen auf der Bithne und des Masken-
gebrauchs prizisiert:

Mit Euripides drang der Zuschauer auf der Bithne ein, der Mensch in der Wirklich-
keit des alltidglichen Lebens. Der Spiegel, der frither nur die groen und kithnen
Ziige wiedergegeben hatte, wurde treuer und damit gemeiner. Das Prachtgewand
wurde gewissermafien durchsichtiger, die Maske zur Halbmaske: die Formen der
Alltiglichkeit traten deutlich hervor.*®

In der hier gebotenen Aufwertung der Maske gegeniiber der Halbmaske driicke
sich weniger ein theaterhistorisches Urteil aus — denn Masken waren selbstver-
stindlich auch zu Euripides’ Zeiten ein wichtiger Bestandteil der Auffithrungen:
Wihrend in der Komodie die Halbmaske Verwendung fand, war der Tragédie die
Maske vorbehalten, die das ganze Gesicht bedeckte. Vielmehr ist damit ein is-
thetisches Urteil artikuliert, das in der Maske den dort dominierenden Ausdruck
des Typenhaften, Allgemeinen, des Heroisierten und im Mythus Verwurzelten ge-
geniiber dem Individuellen heraushebt. Wird nun »die Maske zur Halbmaske, ist
damit auf ein beginnendes Interesse am menschlichen, blofRen Gesicht, am >Cha-
rakter« gegeniiber dem Typus und nicht zuletzt an der Darstellung der Natur statt
der Selbstgewissheit der Kunst im Artifiziellen verwiesen. Die These, gerade der
mit Euripides aufkommenden Tendenz eine wesentlich »naturalistische und un-
kinstlerische« Wirkung zuzuschreiben,* steht folglich im Dienst einer generellen
Bewertung der Kunst: Das Kiinstliche wird von Nietzsche in seiner Qualitit ent-
wickelt, ein Herausheben des Dargestellten aus dem Alltiglichen zu leisten. Gegen

47 GT17, KSA 1, S.113. Solche ins Alltigliche tibersetzte Charaktere wiissten sich in allem ver-
standlich zu machen, alles zu reflektieren und tber ihre Criinde jederzeit Auskunft zu ge-
ben. Der Vorwurf des ins Asthetische tiberfithrten Sokratismus, dass nimlich »alles bewufdt
sein«miisse, »um schon zu sein«, blickt also zunachst auf die Auswahl des Stoffes und dessen
sprachliche Ausgestaltung (Socrates und die Tragddie, KSA 1, S. 540). Dabei wird das kleine
und mitunter kleinliche Drama des individuell-Gewohnlichen gegen das Helden- und Typen-
hafte der Tragodien eines Aeschylus oder Sophokles gestellt.

48  Socrates und die Tragodie, KSA 1, S. 534.

49  Sokrates und die griechische Tragddie, KSA 1, S. 623.

14.02.2026, 07:40:41, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839454862-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zur Einleitung. Mensch und Maske

eine blofRe Nachahmung als Verdoppelung der Natur bzw. des Alltags der Men-
schen scheint diese Form des Artifiziellen als hochste Qualitit der griechischen
Kunst auf und wird Nietzsches Kunstbegrift entscheidend pragen. In der Frihli-
chen Wissenschaft von 1882 wird der Aphorismus 80 dhnlich argumentieren: Er ist
mit »Kunst und Natur« itberschrieben und hebt zunichst die »Unnatiir-
lichkeit des dramatischen Verses« der griechischen Tragddie hervor. Sodann wird
das Urteil verallgemeinert: »Diese Art Abweichung von der Natur
ist vielleicht die angenehmste Mahlzeit fiir den Stolz des Menschen; ihretwegen
tiberhaupt liebt er die Kunst, als den Ausdruck einer hohen, heldenhaften Unnatiir-
lichkeit und Convention«.”® Das Emblem des Artifiziellen, Kiinstlichen und damit
Kinstlerischen aber ist die Maske. Sie ist es umso mehr in Bezug auf die Darstel-
lung des Menschen als Typus und als stilisiertes Ideal, als Heros oder Mythos, kurz
des Menschen in Kommunikation mit seiner Kultur.

b) Verwandlung

Der von Nietzsche im Januar 1870 in Basel gehaltene Vortrag Das griechische Mu-
sikdrama zeichnet sich durch eine in hohem Mafie emphatische Beschreibung des
antiken Bithnengeschehens aus. Diese beginnt mit einem lebhaften Nachvollzug
der gesamten Theatersituation, beschreibt dann die Auftrittswirkung der Darstel-
ler und schlief3t mit einer respektvollen Wiirdigung der von den Schauspielern und
Choreuten erbrachten Leistung:

In hellster Tagessonne, ohne all die geheimnifdvollen Wirkungen des Abends
und des Lampenlichts, in grellster Wirklichkeit sihe er einen ungeheuren offnen
Raum mit Menschen (berfiillt: alle Blicke hingerichtet auf eine in der Tiefe wun-
derbar sich bewegende maskirte Mannerschaar und ein paar ibermenschlich
grofde Puppen, die auf einem langen schmalen Bithnenraume im langsamsten
ZeitmaRe auf und niederschreiten.”

Zuallererst ist bemerkenswert, dass hier wiederum eine durchaus kiinstliche Wir-
kung diesmal der Ereignisse im Theatron betont wird. Die Zuschauer sehen ein-
ander und kénnen sich so als Gemeinschaft erfahren, die einem religiésen Fest in
Form der Darbietung von Choreuten und Schauspielern beiwohnt. Weder die um-
gebenden Bedingungen einer Auffithrung (helles Tageslicht, schmales Proskenion)
noch die Ausstattung der Darsteller noch ihre Gestik, Mimik und ihr Tanz sind
daran orientiert, irgendeine Nachahmung der Wirklichkeit zu erzeugen. Im Ge-
genteil ist ihre Bewegungsmoglichkeit durch Kostiim, Maske und Kothurn sowie
die schmale Bithnenform enorm eingeschrinkt. Dies wird in starkem Gegensatz zu

50 FWII, 80, KSA3,S. 435f.
51 Das griechische Musikdrama, KSA 1, S. 519.

14.02.2026, 07:40:41, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -

37


https://doi.org/10.14361/9783839454862-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

38

Masken denken - in Masken denken

allem gestanden haben, was Nietzsche im zeitgendssischen Theater erleben konnte:
Es war die Zeit der Historisierung, die neben historischen Nachbildungen der Kos-
tiime und Kulissen Wert auf einen iberwiegend naturalistischen bzw. veristischen
Schauspielstil legte. Insgesamt sollte der illusorische Eindruck der duflersten Na-
turwahrheit auf der Bithne erweckt werden. Demgegeniiber betont Nietzsche die
abstrakte, kiinstliche Wirkung des griechischen Theaters:

Denn wie anders als Puppen mussen wir jene Wesen nennen, die auf den hohen
Stelzen der Kothurne stehend, mit riesenméfsigen den Kopf (iberragenden stark
bemalten Masken vor dem Gesicht, an Brust und Leib, Armen und Beinen bis in
das Unnatirliche ausgepolstert und ausgestopft, sich kaum bewegen kénnen, nie-
dergedriickt von der Last eines tief herabfallenden Schleppgewandes und eines
machtigen Kopfputzes. Dabei haben diese Gestalten durch die weit ge6ffneten
Mundldcher im stirksten Tone zu reden und zu singen, um sich einer Zuschau-
ermasse von mehr als 20 000 Menschen verstidndlich zu machen: fiirwahr, eine
Heldenaufgabe, die eines marathonischen Kampfers wiirdig ist.>

Zustimmend zitiert Nietzsche den Musiktheoretiker Ambros, dem der »kostiimir-
te[] Schauspieler« der zeitgendssischen Bithnen als »natirlicher Mensch« erscheint
und der anmerkt: »den Griechen jedoch trat in der tragischen Maske ein kiinst-
licher [..], heroisch stylisirter entgegen«.” In einem nichsten Schritt habe sich
diese stilisierte, dsthetisierte Kiinstlichkeit auf die Darsteller iibertragen, denn, so
schlussfolgert Nietzsche, »hier empfand der Schauspieler, wie er in seinem Kos-
tim eine Erhebung iiber die alltigliche Menschenbildung darstellte, auch in sich
einen Aufschwung«.** Diese Idee beruht wesentlich auf der Annahme, die Kunst
der Schauspieler und Choreuten sei in die religiésen Kulthandlungen um Dionysos
eingebettet gewesen. Nach Nietzsche hatte sie ihren Ursprung in den Kultliedern
der Dithyramben, womit die musikalischen und tinzerischen Darbietungen in eine
Nihe zu Trance und Rausch geriickt sind. Als solche vom dionysischem Rauschzu-
stand ergriffen, seien die Tragddienschauspieler selbst Verwandelte und folglich
tiber das Alltigliche Erhobene: »Denn nicht damit beginnt [das Drama, C.S.], daf

52 Ebd.S. 519f. Die besonderen artifiziellen Elemente des griechischen Theaters werden in der
Fréhlichen Wissenschaft unter der Uberschrift »Kunst und Natur« wieder aufgenommen: »Hier
soll eben der Natur widersprochen werden! Hier s o1l eben der gemeine Reiz der Illu-
sion einem hoheren Reize weichen! Die Criechen gehen auf diesem Wege weit, weit —zum
Erschrecken weit! Wie sie die Bithne so schmal wie moglich bilden und alle Wirkung durch
tiefe Hintergriinde sich verbieten, wie sie dem Schauspieler das Mienenspiel und die leichte
Bewegung unmoglich machen und ihn in einen feierlichen, steifen, maskenhaften Popanz
verwandeln, so haben sie auch der Leidenschaft selber den tiefen Hintergrund genommen
und ihr ein Gesetz der schénen Rede dictirt« (FW 11, 80, KSA 3, S. 436).

53  Ebd.S.527.Nietzsche zitiert aus August Wilhelm Ambros: Geschichte der Musik, Wien 1862ff.

54  Das griechische Musikdrama, KSA 1, S. 520.

14.02.2026, 07:40:41, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839454862-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zur Einleitung. Mensch und Maske

jemand sich vermummt und bei Anderen eine Tiuschung erregen will: nein viel-
mehr, indem der Mensch aufler sich ist und sich selbst verwandelt und verzaubert
glaubt«.” Deutlich distanziert sich Nietzsche hier von der Idee, die dramatische
Darstellung sei mafigeblich verbunden mit einer Tiuschungsabsicht. Indem das
Drama innerhalb religiéser Praktiken situiert wird, fillt das Maskiertsein als Ver-
wandeltwerden nicht unter den moralischen Diskurs der Lige, der Betriigerei und
Verstellung.

¢) Verhiltnis von Einheit und Vielheit*®

Zuletzt soll eine in den frithen Schriften prisente Verbindung der Konzepte des
Vielen und der Einheit im Zeichen des Dionysischen thematisiert werden. Die hier
zu erdrternden Beispiele sind in eine doppelte Bewegung eingelassen: 1.) von Ein-
heit zur Vielheit und 2.) von Vielheit zur Einheit. Dabei ist der Einfluss Arthur
Schopenhauers in dieser Phase von Nietzsches Denken noch besonders stark, was
auch den eminent spekulativen und darum nicht unumstrittenen Deutungsanteil
erklirt.”” Bemerkenswert ist auflerdem, dass das Konstituens dieser Bewegungen
die Masken sind, denen hier das Potential zugesprochen wird, zwischen auf den
ersten Blick einander scheinbar ausschlieRenden Positionen vermitteln zu kénnen.
Gleichzeitig ist immer auch eine Nihe zur Frage nach Identitit und Personalitit
angezeigt.

Wie bereits angedeutet, leitet auch Nietzsche die griechische Tragodie aus den
Dithyramben her, die zu Ehren des Gottes Dionysos gesungen wurden. Indem aber
Dionysos und sein musikalisch-tinzerisch orientierter Kult das reale Fundament
der Tragodie darstellen, kénnen alle spiteren Protagonisten der Tragddie als den

55  Ebd.S. 521

56  Vgl. Dimitris N. Lambrellis: The one and the many in Nietzsche. In: Nietzsche Studien, Bd.
19,1990, S.129-142.

57  Nietzsche hatte Schopenhauers Theorem vom sprincipium individuationis< in seine Grund-
konzeption der Geburt der Tragddie lbernommen. Die Vereinzelung des Menschen aus dem
(vorgestellten) Einssein des Urgrundes wird dabei als leidvoll erfahrene Individuation be-
griffen. Der »Erl6sung im Scheine« méchtig, halt das Apollinische Prinzip einen Schleier vor
diese schmerzvolle Wahrheit: Durch Grenzlinien zwischen den Individuen verbirgt Apollon
deren eigentliche Verbundenheit im Ur-Einen und stellt zudem die Forderungen von Selbst-
erkenntnis und Mafd auf (GT, KSA1,S. 618). Die Grenzen der auf diese Weise hergestellten Ge-
niigsamkeit mit sich selbst reifdt andererseits das dionysische Prinzip wieder ein, verschlingt
die Einzelwesen und l4sst sie im Rauscherleben sich dem Urgrund verbunden fiithlen. Gleich-
zeitig gerate »der Glaube an die Unloslichkeit und Starrheit des Individuums« ins Wanken
(Das Griechische Musikdrama, KSA 1, S. 522). Solchen Ereignissen habe sich die griechische
Kultur periodisch ausgesetzt und sie zuletzt mit dem Agon der Tragddienauffithrungen in
ihr religioses Kultgefiige aufgenommen.

14.02.2026, 07:40:41, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -

39


https://doi.org/10.14361/9783839454862-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

40

Masken denken - in Masken denken

Gott Dionysos reprisentierende Figurationen angesehen werden. Dessen leidvol-
le Zerreiflung wird von diesen Heldenfiguren (und durch sie) in den Handlungen
und Pathosszenen der Tragddie gleichsam wiederholt. Dionysos — so schlussfol-
gert Nietzsche — habe also niemals aufgehort, der tragische Held der Tragodie zu
sein, sondern er »erscheint« dort nach wie vor »in einer Vielheit der Gestalten«.
Folglich seien »alle die berithmten Figuren der griechischen Bithne, Prometheus,
Oedipus usw. nur Masken dieses urspriinglichen Helden Dionysos«.*® Eins und
Vieles stehen hier in einer doppelten Relation zueinander: Aus dem Einen ist Vie-
les geworden (Individuation), dieses aber strebt zuriick zum Einen (Urgrund) bzw.
reprisentiert das Viele diese urspriingliche Einheit.

Weil Nietzsche die Tragddie aus den chorisch vorgetragenen Dithyramben-
Gesingen entstehen lisst, stellt fiir ihn zweitens der Tragddienchor strukturell ihr
Fundament dar. Sich gegen Schlegel wendend, der im Chor lediglich einen »idea-
lischen Zuschauer« gesehen habe, worin sich gewissermafen die Stimme des atti-
schen Volkes spiegelte, deutet Nietzsche die Gesamtsituation auf eigene Weise. Der
einstimmige Gesang des maskierten Chors gilt ihm schliefilich als »kolossale[] Ver-
groflerung« der Empfindungen des Helden: Eine Vielheit von Personen verwandelt
sich auf diese Weise zum »Schallrohr« der Empfindungen eines Einzelwesens.”
»Obschon eine Mehrheit von Personen, stellt er [der Chor, C.S.] doch musikalisch
keine Masse vor, sondern nur ein ungeheures, mit itbernatiirlicher Lunge begabtes
Einzelwesen.«*® Was den Chor aber dazu befihige, iiber die einzelnen Individu-
en hinaus diese verallgemeinernde Funktion zu leisten, sei die Verwandlung der
Choreuten durch Kostiim und Maske, die, vorgestellt als uniforme Verkleidung,
der Einstimmigkeit des Gesangs entspricht.

Besonders anhand der letzten Beispiele zum Verhiltnis von Einheit und Viel-
heit ist deutlich geworden, dass es nicht um eine simple Ubertragung der hier
gewonnenen Einsichten auf das spitere philosophische Werk Nietzsches gehen
kann. Vor allem die von Schopenhauer iibernommenen metaphysischen Kompo-
nenten (Vereinzelung der Menschen von einem >Urgrunds, daraus resultierendes
Erlésungsbediirfnis der Menschen, Erlosungsfunktion der Musik als die unmit-
telbarere Sprache etc.) haben bereits wenige Jahre spiter keine Entsprechung im
Werk mehr. Gleichwohl sind einige funktionale Bezugspunkte der Maskenproble-
matik fir den Gesamtkontext dieser Arbeit bedeutsam. Bemerkenswert ist etwa
das ginzliche Fehlen einer moralisch-abwertenden Beurteilung der Maske als tiu-
schendem, verbergendem Mittel und demgegeniiber ein Hervorheben des artifizi-
ellen Moments. Dies konnte damit zusammenhingen, dass der Ausgangspunkt fir
Nietzsche eben gerade die Masken in ihrer Bedeutung als materielle Artefakte und

58  Sokrates und die griechische Tragddie, KSA 1, S. 619.
59  Das griechische Musikdrama, KSA 1, S. 525.
60  Ebd.S. 525f.

14.02.2026, 07:40:41, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839454862-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zur Einleitung. Mensch und Maske

Teile kultischer bzw. theatraler Praktiken sind, die in der konkreten Theaterrealitit
verwurzelt waren. Hinzu kommt, dass — dhnlich wie es fiir den persona-Begriff gilt
— der Mensch in seiner gesamtkérperlichen Dimension thematisiert wird, als ein
sich verwandelnder und verwandelt seiender Mensch. Damit ist nun nicht allein
ein Gegenentwurf zur Maskenmetapher und ihrer Reduktion auf das Gesicht als
Sitz der >Seeles, artikuliert. Vielmehr geht Nietzsche schon an diesem Punkt tiber
die Dialektik der Maske als (bswilligem) Verbergen von einer (wahren) Eigentlich-
keit hinaus und fokussiert demgegeniiber sowohl die Ermichtigungsfunktion der
Maske als auch ihren Bezug zu Vielheit, Artifizialitit und Verwandlung.

1.3.2.  Von Nietzsches konstellativem Verfahren zu einer neuen Lesart
seiner Texte

Wer sich den Texten Nietzsches nihert, sieht sich vor enorme Herausforderungen
hinsichtlich ihres funktionalen Aufbaus, der verhandelten Themen und komple-
xen Bezugsstrukturen gestellt. Genauer gesagt, sehen wir diese Herausforderun-
gen gerade heute sich mehr und mehr auftiirmen - schien doch noch vor zwanzig
Jahren der Griff nach einfachen und vereinfachenden hermeneutischen Rezepten
opportun. Das zeigen nicht zuletzt unzihlige Studien, die Schlagworte wie den
»Ubermenschenc, die »Ewige Wiederkunft« oder einen auf die Legitimation des-
potischer Machtstrukturen zurechtgestutzten »Willen zur Macht« als vermeintli-
ches Zentrum von Nietzsches Denken darstellen. Solche Bemithungen, die sein
so heterogenes Philosophieren unter ein zentrales Konzept zwingen, mogen zwar
Eindeutigkeit, zuweilen selbst eine gewisse Plausibilitit erzeugen, doch nur um
den Preis verriterischer Einfachheit. Wenn Nietzsches Philosophie sich schlech-
terdings nicht auf eine oder wenige Grundbegriffe beziehen und reduzieren lisst,
liegt das vor allem an den von ihm bevorzugten Darstellungsformen (seien dies
essayistische Abhandlungen, Aphorismen, Sentenzen, Sinnspriiche, Erzihlungen
oder gereimte Verse). Sein suchendes Experimentieren mit solchen Textformen
geht notwendig mit einer Unbestimmtheit und Offenheit der Texte samt ihrer in-
haltlichen Dimension einher.®" Eine Folge dieser Formenvielfalt ist das Wiederkeh-
ren von Themen, Motiven oder Argumentationsmustern in Variation.

61 Kontrovers diskutiert wird die abschlieRende Einordnung von Nietzsches Texten als Apho-
rismen, Sentenzen oder zu anderen Gattungsbezeichnungen. Die vorliegende Arbeit sieht
ihre Aufgabe nicht darin, sich in dieser Streitfrage letztgiiltig zu positionieren und verwen-
det daher meistenteils die Worte »Abschnitt«, »Aphorismus« oder »Paragraph« als einfache
Sammelbezeichnungen fiir die diversen von Nietzsche veréffentlichten Kurzformen. MaR-
geblich fiir die Diskussion dieses Aspekts sind etwa die Schriften von Heinz Kriiger: Uber
den Aphorismusals philosophische Form, Miinchen 1988 und von Bernhard Greiner: Friedrich
Nietzsche. Versuch und Versuchung in seinen Aphorismen, Miinchen 1972. Zuletzt hat Mo-
rea eine ausfithrliche Monographie zu diesem Thema vorgelegt: Donatella Morea: Il respiro

14.02.2026, 07:40:41, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839454862-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

42

Masken denken - in Masken denken

Die hier angebotene Lesart eines konstellativen Verfahrens verdankt ihre me-
thodische Perspektive den Errungenschaften neuerer Forschungsansitze zu Nietz-
sche, die sich in der Debatte iiber Performativitit und Autorialitit, in Kontextuali-
titsforschung und Schreibprozessforschung sowie in der Diskussion um den Zu-
sammenhang von Form und Inhalt niedergeschlagen haben.®* In den letzten zwei
Jahrzehnten hat das Zusammenwirken dieser Felder ein neues Niveau im Umgang
mit Nietzsches Texten etabliert. Auf diesem Reflexionsniveau setzt die vorliegen-
de Arbeit an und macht die genannten Forschungsaspekte fiir den Maskenbegriff
fruchtbar.

Da methodologische Vorannahmen erheblich die jeweils unternommene In-
terpretation beeinflussen und selbst jeden sbloflen< Nachvollzug von Nietzsches
Denken prifigurieren, ist es von zentraler Bedeutung, sich iiber die eigene Her-
angehensweise Rechenschaft abzulegen. Wihrend des Herantastens an meine
Problemfelder und der wiederholten Lektiire entsprechender Abschnitte sah ich
mich vor das Problem gestellt, den Begriff der Maske oder des Schauspielers in
sehr unterschiedlichen Kontexten vorzufinden. Rasch wurde klar, dass es nicht
geniigen konnte, immer dieselbe Bedeutung eines solchen Begriffs vorauszu-
setzen: Sind doch mit diesen Kontexten gleichzeitig verschiedenes Sprechen
und Urteilen iiber zentrale Begriffe verbunden. Herman Siemens und Paul van
Tongeren haben nochmals auf die Besonderheit von Nietzsches Umgang mit Be-
griffen hingewiesen: »Not only does the meaning of certain words change with the
development of his thought; more than most philosophers, he consciously works
with the possibility of ascribing different meanings to the same words through
differing contextualizations«.® Diesen wichtigen Befund gilt es, gemif} seiner
Tragweite, bei der Anniherung an Nietzsches Denken umfassend zu beriicksich-
tigen. Eine kontextuell verfahrende Methode hat Werner Stegmaier erprobt und

pittlungo. Laforisma nelle opere di Friedrich Nietzsche, Pisa 2011. Vgl. auch meine Rezension
dieses Buches in Nietzsche-Studien, Bd. 43, 2014, S. 250ff.

62  Zu den wichtigsten Arbeiten zihlen Paul van Tongeren: Reinterpreting modern culture: An
introduction to Friedrich Nietzsche’s Philosophy, West Lafayette 2000; Daniela Langer: Wie
man wird, was man schreibt, Paderborn/Miinchen 200s; Claus Zittel: Das dsthetische Kal-
kiil von Friedrich Nietzsche Also sprach Zarathustra, Wiirzburg 2000/2011; Werner Stegmaier:
Nietzsches Befreiung der Philosophie. Kontextuelle Interpretation des V. Buchs der Fréhlichen
Wissenschaft, Berlin/Boston 2012; Axel Pichler: Philosophie als Text — Zur Darstellungsform
der »Gotzen-Dadmmerung, Berlin/Boston 2014; Christian Benne; Enrico Miiller (Hg.): Ohn-
macht des Subjekts — Macht der Personlichkeit, Basel 2014; Jakob Dellinger: »..auch nur ein
Glaube, eine Einbildung, eine Dummbheit?« FW 345 zwischen >Philosophie<undsLiteratur. In:
Katharina Gratz; Sebastian Kaufmann (Hg.): Nietzsche zwischen Philosophie und Literatur.
Von der Frohlichen Wissenschaft zu Also sprach Zarathustra, Heidelberg 2016, S. 255-322.

63  Hermann Siemens; Paul van Tongeren: Das Nietzsche-Worterbuch. Anatomy of a >grofies
Projekt«. In: Volker Caysa; Konstanze Schwarzwald (Hg.): Nietzsche — Macht — Grofie, Ber-
lin/Boston 2012, S. 451-466, hier S. 452.

14.02.2026, 07:40:41, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839454862-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zur Einleitung. Mensch und Maske

ihren Gegenstand wie folgt expliziert: »Die internen und externen Kontexte der
Aphorismen schlieRen aufler den ins Spiel gebrachten Begriffen, die meist eine
signifikante Geschichte in Nietzsches Werk hinter sich und auch noch vor sich
haben, die schriftstellerischen Formen ein«.** Angelehnt an diese methodische
Fokussierung und die ihr zugrundeliegende Uberzeugung, dass bei Nietzsche die
Kontextabhingigkeit seiner Begriffe von wesentlicher Bedeutung ist, richtet auch
diese Arbeit ihre Aufmerksamkeit einerseits auf die kontextbezogene Dynamik
der Begriffe, andererseits auf die Darstellungsformen.

Offenbar gebraucht Nietzsche gleiche Begriffe bzw. Begriffsvariationen auf
voneinander mehr oder weniger stark divergierenden Bedeutungsebenen. Davon
ist nun nicht jedes Wort betroffen, insofern die meisten Worte eher grammatische
Funktionen erfilllen, wohl aber sind es zentrale Begriffe. Die Herausforderung
besteht darin, eine solche notwendig vielschichtige Begriffsarchitektur plausibel
nachzuvollziehen. Moglich wird dies, indem Nietzsches eigenes Verstindnis von
Begriffen sowie sein Umgang mit ihnen herangezogen wird.

Im Folgenden soll daher zunichst auf das Problem der Begriffsbildung bei
Nietzsche eingegangen, dann die relative Komplexitit von Textabschnitten und
schlieRlich die strukturgebende Bedeutung von Motiven thematisiert werden. Aus-
gehend von dieser Zusammenfithrung der hier als wesentlich erachteten Merkmale
von Nietzsches Texten, ist es das Ziel, die im weiteren Verlauf der Arbeit einge-
schlagene Interpretationsrichtung und ihre Methoden zu erliutern.

a) Begriffe und ihr »flissiger< Sinn

Bereits 1873 formuliert Nietzsche neben der mafigeblich an Gustav Gerber ori-
entierten Sprachkritik auch eine unmissverstindliche Kritik der Begriffsbildung:
»Jeder Begriff entsteht durch Gleichsetzen des Nicht-Gleichenc, heif’t es in Ueber
Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne.® Auf diese Weise ist das zuverlissige
Funktionieren von Begriffen als Instrumenten der Wirklichkeitsbeschreibung zu-
mindest mit Fragezeichen versehen und als Problem thematisiert. Wenige Jahre
spiter ist in Menschliches, Allzumenschliches die dulerst anschauliche Metapher zu

64  Werner Stegmaier: Nietzsches Befreiung der Philosophie. Kontextuelle Interpretation des
V. Buchs der Frohlichen Wissenschaft, Berlin/Boston 2012. Vorwort, S. VI. Stegmaiers Vorha-
ben ist noch umfassender, denn er erschliefit das »Geflecht der Aphorismen« und bezieht
auch deren »Ort im jeweiligen Buch und Werk, vorbereitende und erlduternde Notate und
Anschlisse an Quellen«in seine Untersuchungen ein (ebd.).

65 UL1,KSA1,S.880. Zum erkenntnistheoretischen Aspekt von Nietzsches frither Sprachkritik
vgl. Claus Zittel: Die Aufhebung der Anschauung im Spiel der Metapher. Nietzsches relatio-
nale Semantik. In: Nietzscheforschung, Bd. 7, 2000, S. 273-285. Zur Geschichte der Sprachphi-
losophie siehe Siegfried ). Schmidt: Sprache und Denken als sprachphilosophisches Problem
von Locke bis Wittgenstein, Den Haag 1968.

14.02.2026, 07:40:41, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -

43


https://doi.org/10.14361/9783839454862-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

44

Masken denken - in Masken denken

lesen: »Als ob nicht alle Worte Taschen wiren, in welche bald Diess, bald Jenes,
bald Mehreres auf einmal gesteckt worden ist! So ist auch >Rache« bald Diess, bald
Jenes, bald etwas sehr Zusammengesetztes«.%® Einerseits kultiviert Nietzsche also
eine generell sprachskeptische Haltung, andererseits thematisiert er starre Bedeu-
tungszuschreibungen als Irrtiimer. Sein am prominentesten in der Genealogie der
Moral dargestellter >Begriff des Begriffs< weist dariiber nochmals hinaus: »alle Be-
griffe, in denen sich ein ganzer Prozess semiotisch zusammenfasst, entziehen sich
der Definition; definierbar ist nur das, was keine Geschichte hat.«’

Angelehnt an diese definitionskritischen, begriffsgenealogischen Ausfithrun-
gen scheint Nietzsche die >Geschichte« seiner Begriffe immer wieder neu geschrie-
ben und die Begriffe selbst immer wieder neu konstelliert zu haben. Dass Kritik
an der Sprache nicht lediglich ein Thema unter anderen darstellt, sondern den sich
ohnehin innerhalb dieses Mediums bewegenden Philosophen zu raffinierten me-
thodischen Umstellungen und sprachlichen Erfindungen herausgefordert hat, ist
vielerorts und in allen Texten spiirbar. Als Alternative zur Begriffsdefinition liegt
bei Nietzsche offenkundig schon frith ein Gegenentwurf vor, der darauf abzielt,
sich ebenjenen konsequent zu verweigern. Er gleicht dem Versuch, in fortwih-
rend neuen Anldufen, jene historisch gewachsene »Synthesis von >Sinnen«*® zu
entwirren, deren innere Differenziertheit unter einem Begriff unsichtbar gewor-
den war und deren Bedeutungsvarianten in einem einzigen Sinnkonstrukt sich
zu subsumieren hatten. Ebenso umfasst dieses Gegenmodell ein Uberfithren der
begriffsdefinierenden Methode in konstellative Begriffsarchitekturen. Nietzsche
setzt demnach bewusst auf ein Experimentieren mit Begriffsgenealogien, ist dieses
Vorgehen doch dazu geeignet, von einem etablierten Begriff einzelne Sinnhorizon-
te abzuspalten und sie dadurch wieder als Teile der vollzogenen Begriffsbildung
erkennbar zu machen. Auf diese Weise konnen nicht nur eigene Schwerpunkte
im Gebrauch eines Begriffs gesetzt werden, indem hier der eine, dort ein anderer
Bedeutungsaspekt betont wird. Auch lisst sich durch das Zusammentragen vieler
Aspekte gleichsam ein Mosaik aus den Bedeutungsfacetten eines Begriffs bilden.
Versuchen wir also, die »Taschen« zu leeren: Ein beherzter >Griff in die >Taschex,
die der Begriff ist, bringt mitunter Erstaunliches hervor.

Die gegebenen Zitate konnen daher gewissermaflen als autopoietische Bedie-
nungsanleitung angesehen werden. Dies wiirde bedeuten, die aus ihnen resultie-
renden Schlussfolgerungen auf die Texte selbst anzuwenden und einen >fliissigen

66  MAII, WS, 33,KSA 2, S.564. Der Aphorismus beginnt folgendermaften:»Elemente der
Rache. —Das Wort>Rachec«ist so schnell gesprochen: fast scheint es, als ob es gar nicht

mehr enthalten konne, als Eine Begriffs- und Empfindungswurzel.« (Ebd.).
67 GMIlL,13,KSA5, S 317,
68 GMIl, 13, KSAs, S 317.

14.02.2026, 07:40:41, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839454862-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zur Einleitung. Mensch und Maske

Sinn« von Nietzsches eigenen Begriffen anzunehmen.® Soll nun einerseits die Be-
deutungsdimension eines Wortes als wandelbar angesehen werden, so ist sie damit
andererseits in eine folgenreiche Kontextabhingigkeit gestellt: Aus dem umgeben-
den Kontext konnen mit gréfRerer Sicherheit Riickschliisse darauf gezogen werden,
welche Firbung ein Begriff annimmt. Dabei sind die den weiteren Kontext bestim-
menden Themen genauso zu beriicksichtigen wie etwa eine Sprecherposition, der
Aussagen zugeschrieben wurden.

b) Textabschnitte und ihr innerer Vielklang

Vergleicht man einzelne Aphorismen bzw. Paragraphen der Texte Nietzsches unter
strukturellen Gesichtspunkten, so lisst sich folgendes feststellen: Die grofie Mehr-
heit der Abschnitte von Nietzsches erstem Aphorismen-Buch, Menschliches, Allzu-
menschliches, sind thematisch homogen. Das bedeutet, in ihnen wird ein konkretes
Thema verhandelt und in einer Kette von Beobachtungen, seltener von Argumen-
ten, dargelegt, die auf eine bestimmte Konklusion abzielen. Je nach Ausrichtung
variieren Umfang und innere Differenziertheit, doch bleiben die aufgebotenen Bei-
spiele, Betrachtungen oder Begriindungen stets auf das Ausgangsthema bezogen.
Sie kénnen monophone oder einfache Abschnitte genannt werden. Ab der Morgenrithe
und in den ersten vier Biichern der Frohlichen Wissenschaft geht Nietzsche nun ver-
mehrt dazu tiber, eine formale wie thematische Steigerung des Komplexititsgrades
der einzelnen Paragraphen zu forcieren. Mit dem fiinften Buch der Frohlichen Wis-
senschaft tber Jenseits von Gut und Bdse bis hin zum Spatwerk sind nun vorwiegend
zwei oder mehrere Motive miteinander zu Motivkomplexen verbunden worden.
Sie werden hier polyphone Abschnitte genannt. Gegeniiber den monophonen Abschnit-
ten zeichnen sie sich dadurch aus, dass in ihnen eine Mehrzahl von Motiven the-
matisiert, verhandelt, verbunden oder miteinander konfrontiert wird. Dabei sind
mitunter auch die Argumentationsstrukturen ineinander verwoben. Das in sie ein-
geschriebene Spiel der Motive umfasst den Gang der Argumentation durch die
einzelnen Motive, der als Konstellation gleichzeitig immer schon ein Weg iiber sie
hinaus ist.

Der 1889 im Druckmanuskript vorliegende Text Ecce homo gibt indes einen Hin-
weis auf dieses Verfahren. Nietzsche unternimmt in dem Kapitel Warum ich so gute
Biicher schreibe einen Riickblick auf sein Werk und notiert zur Geburt der Tragidie,

69  Vgl.GMII,12:»Die Form ist fliissig, der>Sinncist es aber noch mehr..« (GM 11,12, KSA 5, S. 315).
Instruktiv hierzu die Ausfithrungen von Werner Stegmaier: Nietzsches »Genealogie der Mo-
ral«, Darmstadt 1994. S. 70-93. In der Genealogie der Moral steht bekanntlich der Begriff der
»Strafe« fir diese Unmoglichkeit ein, das Strafen an einen einheitlichen Sinnhorizont zu bin-
den: Hat sich doch wihrend der jahrtausendealten Zivilisationsgeschichte der Vorgang des
Strafens mehrfach gewandelt, wobei sein Zweck, Wert und letztlich die begriffliche Verstan-
digung dariiber umgepragt wurden.

14.02.2026, 07:40:41, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -

45


https://doi.org/10.14361/9783839454862-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

46

Masken denken - in Masken denken

darin wiirden »Dinge, die noch nie einander ins Gesicht gesehn hatten, plétzlich
gegeniiber gestellt, aus einander beleuchtet und begriffen ..Die Oper zum
Beispiel und die Revolution ..«.” Ist in dieser Passage die Méglichkeit eines kon-
stellativen Vorgehens dokumentiert, so wird es gleichzeitig als eine schon sehr frith
angewandte Methode ausgewiesen. Dies konnte ein Indiz dafiir sein, dass die Ten-
denz, unterschiedliche Motive miteinander in Verbindung zu bringen, bereits in
dem philosophischen Erstlingswerk in Grundziigen angelegt gewesen und mit der
Zeit weiterentwickelt und verstirkt worden wire. Hierbei ist allerdings weniger
von Interesse, ob Nietzsche sich dariiber bewusst war, dass dieses Muster als Blau-
pause auch fiir sein weiteres Schreiben gedient haben konnte. Wichtig scheint mir
allein der Hinweis auf ein belastbares hermeneutisches Modell, das neue frucht-
bare Spielriume der Interpretation zu offnen verspricht: Hat vorher ein einzel-
nes Thema eine moglichst konsequent sich aufbauende Pointierung erfahren, geht
Nietzsche nun dazu iiber, der Entwicklung der Argumentation ungewohnte und
tiberraschende Wendungen zu geben. Als folgenreichster Effekt dieser Konstella-
tion verschiedener Motive ist hervorzuheben, dass nun ein Motiv ein anderes, oft
von ihm sehr verschiedenes, durch seine Eigenart befragt. In Nietzsches Bild ge-
sprochen, beleuchten die Motive einander mit ihrem je eigenen Licht und bringen
so am anderen Motiv neue Aspekte hervor.

c) Motive und ihre konstellativen Effekte

Mit der Wortwahl des >Motivs<soll das Vorhandensein von thematischer Bestimmt-
heit bezeichnet werden, die jedem Abschnitt verschiedentlich innewohnt, insofern
in ihm etwas Konkretes verhandelt wird. Wo jeweils die Grenzen zwischen einem
Motiv und einem anderen zu ziehen wiren, ist genauso wenig im Voraus festleg-
bar, wie die Frage, welche Kriterien erfiillt sein miissen, um sie voneinander zu
unterscheiden oder ab wann tiberhaupt von distinkten Motiven gesprochen wer-
den kann. Eine exakte Regel fiir das Erkennen und Abgrenzen von Motiven auf-
zustellen, scheint mir indes weder geboten noch durchfiithrbar, da mit einer ak-
kuraten Systematisierung nichts gewonnen wire als eine letztlich unproduktive
Einengung. Es muss geniigen, die Verschiedenheit inhaltlicher Positionierungen,
das Zusammentreffen unterschiedlicher Themengebiete und daraus resultieren-
de Konstellationen von Motiven itberhaupt festzustellen, um diese besondere Ver-
fasstheit der Texte Nietzsches zu veranschaulichen. Ich werde daher lediglich zur
Explikation einige Funktionen angeben und Beispiele nennen.

Ein Motiv hilt demnach die Aspekte einer bestimmten Argumentationsweise
zusammen. Meist wird es von zentralen Begriffen getragen, die es erzeugen und

70  EH Bicher, GT, KSA 6, S. 310.

14.02.2026, 07:40:41, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839454862-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zur Einleitung. Mensch und Maske

markieren. Anhand solcher Begriffe oder Wortgruppen werden Motive im weites-
ten Sinne identifizierbar. Sie konnen auflerdem wesentlich dazu beitragen, dass
ein Begriff eine andere als die tibliche Bedeutung und Wertung erhilt: Indem sich
die Motive wechselseitig durchdringen, werden neue Riume der Sinngebung er-
zeugt.

Wenn die Aufmerksamkeit beim Interpretieren auf diese konstellativen Effekte
gelenkt wird, geraten so manche Feinheiten von begrifflichen Bedeutungsverschie-
bungen in den Blick. Generell kann gesagt werden, dass jede Titelzeile, die einzelne
Abschnitte der Morgenrithe und der Frohlichen Wissenschaft pragt, ein Motiv kon-
kret benennt. Oft bezieht sich dann der Abschnitt selbst auf diese Uberschrift und
fiuhrt sie lediglich detailreicher aus. Mitunter aber kann die einem Aphorismus
vorangestellte Uberschrift auch ein ganz eigenstindiges Motiv vorgeben: So wird
beispielsweise in FW 364 angekiindigt,dass»Der Einsiedler redet. «”
Durch diesen Hinweis ist der darauf folgende Abschnitt als Rede eines Einsiedlers
ausgewiesen, mithin einer nicht niher bestimmten, dennoch konkreten Sprecher-
position zugeeignet. Im derart iiberschriebenen Text selbst kommt der Einsiedler
bzw. verwandte Worte gar nicht mehr vor, sondern es wird eine bestimmte Kunst
des Umgangs mit Menschen expliziert. Auch solche Uberschriften, die dem Ab-
schnitt eine spezielle Wendung und Firbung geben, zihlen dazu. Im Fall von FW
324 etwa trigt der Titel »In media vita.«, im Fall von M 559 die Auffor-
derung»Nicht zu sehr!«ganz erheblich zu einem erweiterten Kontext fir
die Interpretation bei.

Dementsprechend wire der Sinngehalt eines Textabschnitts als Konstellation
von Motiven zu erschlieffen, indem nachvollzogen wird, welche Motive vorhan-
den sind, wie sie aufeinander folgen oder ob sie, was hiufig vorkommt, ineinan-
der iibergehen. Die Verbindung, die sie miteinander eingehen, kann verschiedene
mehr oder weniger komplexe Formen annehmen. Zu nennen wiren beispielsweise
(a) das schlichte aufeinander-Folgen von zwei Motiven (z.B. M 152; FW 4; FW 58);
(b) die Ubernahme des Vokabulars einer Motivik in eine andere (z.B. MA I, 224;
FW 361); (c) das Einrahmen eines Motivs durch ein anderes an Anfang und Ende
des Aphorismus (z.B. JGB 203). Mitunter kann die Verschrinkung so weit gehen,
dass (d) die Motive einander aufzehren (z.B. FW 344). Ein Motiv kann auflerdem
(e) lediglich in den ersten Satz (die Uberschrift; z.B. FW 379; FW 380) oder (f) in
den letzten Satz (z.B. FW 56; JGB 291) eingelassen sein.

71 FW 364, KSA 3, S. 612. Die Beispiele hierfiir sind zahlreich. Der darauffolgende Abschnitt
FW 365 ist Ubertitelt mit den Worten»Der Einsiedler spricht noch ein-
m al« inFW368lesenwirwiesDer Cyniker redet«undin FW379wirddie»Z wi -
schenrede eines Narren«angekiindigt. Zur Sprecherposition als Maske vgl. Ka-
pitel 2.3.

14.02.2026, 07:40:41, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -

47


https://doi.org/10.14361/9783839454862-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

48

Masken denken - in Masken denken

Manchmal wird also das Eingangsthema gleichsam »>fallengelassen<und ein an-
deres Motiv dominiert die Argumentation. Doch oft ist bemerkbar, dass dabei das
erste Motiv in das nichstfolgende weiter ausstrahlt. Das kann einerseits durch
das Aufnehmen zentraler Begriffe geschehen oder etwa durch Rahmung. Auf die-
se Weise kommentieren sich die einzelnen Motive gegenseitig. Die entstehende
Kommentarfliche ist als solche irreduzibel, weshalb bei der Interpretation eines
Abschnittes fortan nicht mehr davon abgesehen werden kann, dass hier mehrere
Motive ineinander verschrankt vorliegen. Zuletzt lisst sich unter Beriicksichtigung
der konstellativen Verfasstheit von Nietzsches Texten, auch dem Problem der ver-
meintlichen Paradoxien oder Widerspriiche begegnen, das die Nietzscheforschung seit
ihrem Beginn begleitet hat. Schon 1935 befand Karl Jaspers: »Was Nietzsche sagt,
ist widerspriichlich«. Dabei gilt ihm die Polysemie offenbar als Fehler und als

Schwierigkeit, dafd Nietzsche mit denselben Worten je nach Zusammenhang ganz
Verschiedenes, ja Entgegengesetztes meint (z.B. mit Schein, Maske, Wahrheit,
Sein, Volk, Wille, ja mit fast allen wesentlichen Worten, die bei ihm immer nur
voriitbergehend wie Termini sind), und daR Nietzsche sich dessen selten bewuf3t
wird, daher es auch fast nie korrigiert. [...] Die Widerspriiche im blofien Wortge-
brauch sind keine echten Widerspriiche und sind auszumerzen.”

Rasch wird deutlich, dass Jaspers hier ein fiir Nietzsche inadiquates Begriffs-
verstindnis zugrunde legt. Dass ein Begriff abhingig von seinem Kontext un-
terschiedliche Semantiken annehmen kann, wird von Nietzsche als Umstand
vorausgesetzt und strategisch eingesetzt. Daher ist der nicht uniibliche Vorwurf
eines logischen Widerspruchs oder von Inkohirenz hier haltlos. Manchmal geniigt
es, die Textfigur wahrzunehmen, der die jeweiligen Aussagen in den Mund gelegt
wurden, um den Eindruck zu entkriften, hier widerspreche Nietzsche >sich selbst<
bzw. einer anderswo eingenommenen Position. Demgegeniiber hat etwa Miiller-
Lauter auf die Scheinhaftigkeit mancher Widerspriiche hingewiesen, da Nietzsche
zuweilen »mit dem gleichen allgemeinen Begriftf dessen verschieden bewertete
Besonderungen benennt« und »einen Sachverhalt je nach seiner Beziehung zu
anderen Sachverhalten entgegengesetzt bewertet«.”

Ebenso kann dem mit Nietzsches Philosophie eng verbundenen und kontro-
vers diskutierten Schlagwort des >Perspektivismus< durch die Sichtweise der Mo-

72 Karl Jaspers: Nietzsche. Einfithrung in das Verstandnis seines Philosophierens, Berlin 1935,
S. 414. Vgl. aber auch z.B. Gerhardt: »Nietzsches Denken bewegt sich in Widerspriichen und
sucht in allem das Extreme.« (Volker Gerhard: »Experimental-Philosophie«. Versuch einer
Rekonstruktion. In: Mihailo Djuri¢; Josef Simon (Hg): Kunst und Wissenschaft bei Nietzsche,
Wiirzburg 1986. S. 45-61, hier S. 45).

73 Wolfgang Miiller-Lauter: Nietzsche. Seine Philosophie der Gegensatze und die Cegensitze
seiner Philosophie, Berlin/New York 1971, S.1.

14.02.2026, 07:40:41, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839454862-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zur Einleitung. Mensch und Maske

tivkonstellationen ein wichtiger Aspekt hinzugefiigt werden.”*Demnach wiren un-
terschiedliche Perspektiven dadurch gekennzeichnet, dass eine neuartige Konstel-
lation von Motiven eingesetzt wurde. Sie miissen nun weder alle gleichzeitig Nietz-
sches (wahren) Ansichten entsprechen - so, als hitte er sich nicht fiir eine einzige
Meinung entscheiden kénnen. Sondern sie sind stattdessen als Versuchsanordnun-
gen und Gedankenexperimente zu deuten, etwa, um herauszufinden, was passiert,
wenn diese Ansicht mit jener anderen gekreuzt wird. Oder um eine Umwertung
bisheriger Positionen auf die Spitze zu treiben (z.B. der christlichen Moral). Oder
um mit einer intertextuellen Verweisebene zu spielen (z.B. »Ich bin kein Mensch,
ich bin Dynamit«). Oder um in Narrenmanier eine Autoritit der Philosophiege-
schichte zu verspotten (vgl. Nietzsches Umgang mit Kant).

Anhand dieser Ausfithrungen sollte deutlich geworden sein, wie wichtig es ist,
die Philosophie Nietzsches aus einer textuell prizisen Lektiire heraus zu erschlie-
fRen: Durch aufmerksames Studium der Kontexte, durch ErschliefRen der in Kon-
stellation gebrachten Motive sowie durch die Beachtung sprachlicher Nuancen.
Denn in welche Richtung ein zentraler Begriff hier gewendet wurde, in welchem
>Licht« er dort erscheint und unter welchem moralischen oder erkenntnistheoreti-
schen, psychologischen oder genealogischen Gesichtspunkt er konkret verhandelt
wird, hat unmittelbar Einfluss auf seine jeweils aktualisierte Bedeutung. Wenn zu-
trifft, dass in einen Begriff iiber Jahrhunderte lebendiger Sprachgeschichte hinweg
verschiedenste Sinnebenen eingeschrieben sind, die wiederum von anderen Inter-
pretationen iiberlagert wurden, dann diirften Begriffe philosophisch nicht tiber
Definitionen erschlossen, sondern auf ihre jeweils giiltigen Facetten hin befragt
werden.

Die vorliegende Arbeit mochte die vergleichende Beschreibung eines derarti-
gen Motivkomplexes, des Motivkomplexes der Maskenproblematik, leisten. Poten-
tiell werkiibergreifend, liegt ihr Fokus auf dem Nachvollzug der unterschiedlichen
Firbungen, die das Hauptmotiv und die es tragenden Begriffe in den jeweils ver-
schiedenen Kontexten annimmt. Insofern als die Bedeutung eines Motivs maf3-
geblich davon beeinflusst ist, mit welchen anderen Motiven es in Zusammenhang

74  Wihrend etwa Kaulbach den Perspektivismus mit einem positiv bewerteten Relativismus
zusammenfiihrt, im Sinne eines gleichberechtigten Nebeneinanders verschiedener Perspek-
tiven, wobei aber jedem nur eine Perspektive zukommt oder die entsprechend hdchste er-
worbene Perspektivenstufe Giiltigkeit hat (vgl. Friedrich Kaulbach: Der Philosoph und seine
Philosophie: Perspektive und Wahrheit bei Nietzsche. In: Mihailo Djuri¢ (Hg.): Nietzsches
Begriff der Philosophie, Wiirzburg 1990, S. 9-20), erwagt Gerhardt wiederum eine Metaper-
spektive (Volker Gerhardt: Die Perspektive des Perspektivismus. In: Nietzsche-Studien, Bd.
18,1989, S. 260-281). Vgl. demgegeniiber Zittel, dem der Perspektivismus gerade als »Verhin-
derung von Absolutsetzungen« gilt (Claus Zittel: »Perspektivismus«. In: Henning Ottmann
(Hg.): Nietzsche-Handbuch, Stuttgart/Weimar 2000, S. 299-301, hier S. 300).

14.02.2026, 07:40:41, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -

49


https://doi.org/10.14361/9783839454862-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

50

Masken denken - in Masken denken

gebracht wurde, wird dieses sich in relationaler Abhingigkeit von ihnen immerfort
wandeln und wenden.

Gleichwohl sind in einige Kapitel weiterfithrende theoretische Uberlegungen
eingeflossen (insbesondere im Kapitel 2.2). Integriert in die Interpretation etwa
des Schauspieler-Problems, war die Auseinandersetzung mit Nietzsches Begriffs-
architektur nicht zu trennen von den konkreten Texten einerseits und methodo-
logischen >Entdeckungen« darin andererseits. Um Wiederholungen zu vermeiden,
sind einige dieser Themen hier lediglich angedeutet worden, wihrend sie an an-
derer Stelle eine Vertiefung erfahren, auf die dann jeweils verwiesen wird.

14.02.2026, 07:40:41, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839454862-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

