
32 Masken denken – in Masken denken

Verständnis von Subjektivität als Subjektivierung stellt eine an Foucault, Butler und

Schatzki geschulte Sichtweise dar und ist insofern eng mit Nietzsches genealogi-

schem Experiment verbunden. Dadurch werden historische und soziale Prozesse

beschreibbar, ohne deren Akteure als autonome, präreflexive oder präpraktische

Subjekte vorauszusetzen. Auch unter diesen Bedingungen sind die gesellschaftli-

chen Anforderungen an den Menschen in die wissenschaftliche Reflexion einbe-

zogen, z.B. das im Beruf erwartete Auftreten oder das Akzeptieren und Reprodu-

zieren bestimmter Gepflogenheiten. Und ebenso werden Menschen in ihrer Befä-

higung begriffen, die an sie in verschiedenen Kontexten gerichteten Erwartungen

sowohl zu kennen, als auch sie bedienen, mit ihnen spielen oder sie unterlaufen zu

können. Insofern sind mit dem praxeologischen Zugang auch die Aspekte alltägli-

cher Selbstdarstellung mitgedacht, jedoch unter Vermeidung sowohl substanzon-

tologischerwiemoralisierender Präsuppositionen und ohne ihnen einen so heraus-

gehobenen Stellenwert beizumessen,wie die amModell der Sozialrolle orientierten

Theorien. Vielmehr können die verschiedenen menschlichen Inszenierungsweisen

anders beurteilt werden, indem sie nicht notwendig eine zu bedauernde Verstel-

lung oder die Verleugnung des als authentisch vorausgesetzten ›Selbst‹ bedeuteten,

sondern zunächst einmal als Teilbereiche von Praktiken zu beschreiben wären.

Entsprechende Konsequenzen wären auf philosophischer Ebene zu ziehen,

indem zwar mit dem Maskenbegriff operiert und er im Anschluss an Nietzsche

u.a. für die Konstitution des Menschen fruchtbar gemacht werden soll, dabei

aber gleichzeitig eine metaphysische oder substanzontologische Rückbindung zu

vermeiden wäre. Hierzu versucht die vorliegende Arbeit einen Beitrag zu leisten.

1.3. Methodische Voraussetzungen

Der Titel der Arbeit ist programmatisch, wird doch die Philosophie Nietzsches

als eine entwickelt, die gleichermaßen ›Masken denkt‹ wie sie ›in Masken denkt‹.

Die Herausforderung war nun, die inhaltlichen, methodischen, strukturellen und

funktionalen Dimensionen abzubilden, ohne sie als zwei thematische Bereiche, in

›Inhalt‹ und ›Form‹ getrennt, verhandeln zu müssen. Das Ergebnis ist ein Textauf-

bau, der diesem Umstand insofern gerecht zu werden versucht, als jedes der drei

Hauptkapitel die verschiedenen Perspektiven in sich vereint: Dies ist einerseits be-

werkstelligt worden, indem in die Textanalyse solche formellen Aspekte eingeflos-

sen sind, durch die die vorgelegte Interpretation bereichert werden konnte. Ande-

rerseits schließt jedes Hauptkapitel mit einem Schwerpunkt ab, der die spezifische

sitorischen Status, die Unabgeschlossenheit und Unvollständigkeit jeder Subjekthaftigkeit

hervor.« (ebd. S. 33f.).

https://doi.org/10.14361/9783839454862-005 - am 14.02.2026, 07:40:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Zur Einleitung. Mensch und Maske 33

Verfasstheit der Texte Nietzsches jeweils von dem zuvor verhandelten Thema her

in den Blick nimmt (vgl. die Kapitel 2.3, 3.3 und 4.2).

Dass in der Philosophie Nietzsches die Maskenproblematik gleichermaßen ei-

ne herausragende Stellung einnimmt, wie sie in ihren Ausformungen ein enormes

Spektrum abdeckt, ist bereits erläutert worden. Angesichts des verengten Bedeu-

tungsfeldes vonMaske spätestens seit dem 18. Jahrhundert ist dieser Befund jedoch

alles andere als selbstverständlich, weshalb sich weitreichende Fragen aufdrängen

– etwa, worin dieses so vielgestaltige Ideenspektrum begründet sein mag und wo-

her die entscheidenden Anregungen dazu stammen könnten. Ihre Beantwortung

ist indes Aufgabe einer geduldigen Quellenforschung, die Nietzsches Lektüren der

entsprechenden Schaffensphasen nachvollzieht und deren Einfluss auf publizierte

Textstellen konkret nachzuweisen unternimmt. In dieser Hinsicht ist bereits viel

geleistet worden.41 Eine solche Arbeit könnte nur mit dem Anspruch erfolgreich

unternommen werden, die von Nietzsche auf seinem ›Denkweg‹ hinterlassenen

Spuren auchwirklich aufsuchen zu können undwürde damit in letzter Konsequenz

auf eine Rekonstruktion faktischer Zugänge und Einflussmomente abzielen. Dem-

gegenüber ist es mir jedoch um ein hermeneutisches Vorhaben zu tun, das nicht

rekonstruierend vorzugehen beabsichtigt, als vielmehr aus dem vorliegenden Text-

material selbst plausible Deutungen zu gewinnen und sie philosophisch fruchtbar

zu machen sucht. Entsprechend liegt der Fokus dieser Arbeit auf der kontextsensi-

blen Interpretation einschlägiger Texte und, davon ausgehend, dem Erschließen

41 Der Einfluss Schopenhauers aufNietzschesMaskenverständnis ist vergleichsweise gut doku-

mentiert. Insbesondere dessen Übersetzung einer Aphorismensammlung von Baltasar Gra-

cián (als Handorakel und Kunst der Weltklugheit) soll dabei von Bedeutung gewesen sein. Vgl.

hierzu Vivetta Vivarelli: Nietzsche und dieMasken des freien Geistes: Montaigne, Pascal und

Sterne, Würzburg 1998; Achim Geisenhanslüke: Masken des Selbst. Aufrichtigkeit und Ver-

stellung in der europäischen Literatur, Darmstadt 2006 und AnsgarMichael Hüls: Maske und

Identität. DasMaskenmotiv in Literatur, Philosophie und Kunst um 1900,Würzburg 2013. Al-

lerdings werden Einflüsse hier lediglich auf der Ebene der Maske als Täuschungsmetapher

untersucht, die doch nur einen geringen Teil des Spektrums bei Nietzsche ausmacht. Da die

genannten Autoren keine Unterscheidung zwischen den verschiedenen semantischen Di-

mensionen der Maskenproblematik treffen, bleiben diese Aspekte unberücksichtigt. Auch

die im Zusammenhang mit dem Topos des ›Welttheaters‹ genannten Autoren sowie die an-

tiken Tragödien- und Komödiendichter sind angesichts der philologischen Bildung Nietz-

sches im Hintergrund als Stichwortgeber denkbar. Diesbezüglich ist Manfred Riedel (Hg.):

Philologie und Philosophie in Nietzsches Denken, Köln/Weimar/Wien 1999 hervorzuheben

und für die Aufarbeitung der Vorlesungsschriften Carlotta Santini: Friedrich Nietzsches Bas-

ler Vorlesungen über die Geschichte der griechischen Literatur. In: Geschichte der Germanis-

tik. Mitteilungen, Göttingen 2012, Doppelheft 41/42, S. 141-143. Vgl. auch den historisch-kri-

tischen Kommentar zu Friedrich Nietzsches Werken: Andreas Urs Sommer (Hg.): Nietzsche-

Kommentar, Berlin/Boston 2013ff.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-005 - am 14.02.2026, 07:40:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


34 Masken denken – in Masken denken

der Maskenproblematik für Nietzsches Philosophieren insgesamt. Nichtsdesto-

trotz soll im Folgenden zunächst versucht werden, vereinzelte Schlaglichter auf

das umfangreiche Problem der Herkunft der Maskenproblematik zu werfen, wobei

statt vollständiger Rekonstruktionen punktuelle Tiefenbohrungen zu unternehmen

sind. Danach wird sich ein weiterer Abschnitt unter dem Gesichtspunkt methodi-

scher Voraussetzungen mit der konstellativen Verfasstheit von Nietzsches Texten

beschäftigen.

1.3.1. Überlegungen zu einer Genealogie der Maskenproblematik bei

Nietzsche

Im April des Jahres 1870 erwähnt die Vossische Zeitung eine neue Berliner Pu-

blikumssensation, die sich ganz offenkundig »von Tag zu Tag einer größeren

Theilnahme« erfreute und am Sonntag vor Ostern stolze 1105 Besucher zähl-

te.42 Das damals unter dem Namen »Londoner West-End-Museum« firmierende

Wachsfiguren- und Kuriositätenkabinett, wurde später als »Castan’s Panoptikum«

bekannt und von den Brüdern Louis (1928-1908) und Gustave Castan (1936-1899)

geleitet, die als Bildhauer selbst zahlreiche der ausgestellten Figuren modellierten.

Das Panoptikum warb mit einer bunten Schau aus lebensgroßen Wachsfiguren,

meist bekannter, auch historischer Persönlichkeiten und zeigte Szenerien aus dem

Volksleben in plastischen Bildgruppen. Neben »ethnographischenMerkwürdigkei-

ten« und einer »Schreckenskammer«, die etwa mit der Darstellung von Mördern

auf der Anklagebank oder einer Zelle der Pariser Bastille aufwartete, waren plas-

tische Nachbildungen bekannter Gemälde zu sehen.43 Es gab mehrere Filialen

und Wanderausstellungen, die das Panopticum u.a. nach Dresden führten. Die

Castans reagierten selbst tagesaktuell und zeigten zum ausgehenden Kriegsjahr

1870 etwa die Plastik des »sterbenden Turko«: Eines afrikanisch-französischen

Kriegsgefangenen, der keuchend mit dem Tode ringt und dessen Brust im Takt

eines Uhrwerkmechanismus sich hob und senkte. Dabei stand für die Herstellung

der Objekte eine möglichst lebensechte, illusionistische Präsentation im Vorder-

grund, der diese Unterhaltungsform offenkundig einen Großteil ihrer Attraktivität

zu verdanken hatte. Es ist durchaus denkbar, doch leider nicht überliefert, dass

Nietzsche derartige Kabinette besucht hat. Zumindest aber wird er über die in

den Zeitungen geschaltete Werbung oder durch Bekannte von den Attraktionen

42 »Das Londoner West-End-Museum in der Königstraße 47, vis-à-vis dem Stadtgericht, erfreut

sich von Tag zu Tag einer größeren Theilnahme, am vergangenen Sonntag besuchten 1105

Personen die Ausstellung.« Vossische Zeitung, 6.4.1870. Zitiert nach: Angelika Friederici: Mr.

Castan’s London-Westend-Museum: der Berliner Anfang. In: Dies.: Castan’s Panopticum. Ein

Medium wird besichtigt, Heft 18, Berlin 2014. S. A2-11.

43 Angelika Friederici: Die Castans und ihr Lebenswerk. In: Dies.: Castan’s Panopticum. Ein Me-

dium wird besichtigt, Heft 1, Berlin 2008. S. A1-10.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-005 - am 14.02.2026, 07:40:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Zur Einleitung. Mensch und Maske 35

erfahren haben. Offensichtlich traf diese Form künstlerischer Ausstellungen je-

doch nicht seinen Geschmack. Denn in der 1872 erschienenen philosophischen

Erstlingsschrift, Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik, argumentiert

Nietzsche mit Schiller44 dafür, den maskierten Chor der griechischen Tragödie

als entschieden Illusions-verwehrendes, idealisierendes und stilisierendes Kunst-

mittel anzusehen, »mit dem jedem Naturalismus in der Kunst offen und ehrlich

der Krieg erklärt« werden sollte.45 Für die Gegenwart jedoch wird polemisch

konstatiert: »Ich fürchte, wir sind dagegen mit unserer jetzigen Verehrung des

Natürlichen und Wirklichen am Gegenpol alles Idealismus angelangt, nämlich

in der Region der Wachsfigurencabinette«.46 Damit ist unmissverständlich eine

kunstbezogene Präferenz des Artifiziellen vor dem Natürlichen artikuliert. Die

Tendenz dieser Wertschätzung scheint sich denn auch in Nietzsches besonderer

Aufmerksamkeit gegenüber Masken und in der Bedeutung wieder zu finden, die

er den Fiktionen beimessen wird.

Davon zeugen nicht zuletzt seine Ausführungen zum griechischen Theater in

den Schriften zwischen 1869 und 1879, die gleichermaßen konkret-anschaulich

sind, wie sie eine offenkundige Faszination des jungen Basler Professors für die

antike Theaterpraxis belegen. Besonders geeignet, einen Zugang zum skizzierten

Problemfeld zu eröffnen, lassen die Texte bereits den späteren philosophischen

Umgang mit der Maske sowie die Umwertung und Neuausrichtung der Maskense-

mantik erkennen. Meines Erachtens können die zu erörternden Aspekte also in

transformierter Form und zumindest in ihrer funktionalen Qualität im später

publizierten Werk wiedergefunden werden. Als philosophischen Weichenstellun-

gen lassen sie sich anhand von drei Themenschwerpunkten veranschaulichen,

die jeweils mit der Materialität der Masken verbunden sind: Dem Aspekt der

Artifizialität (a), dem der Verwandlung (b) und dem Verhältnis von Einheit und

Vielheit (c).

a) Artifizialität

Wie bereits angedeutet, hat in der Kunst für Nietzsche das Artifizielle einen ent-

schiedenen Vorrang gegenüber der lebensgetreuen Nachahmung des Natürlichen.

44 Gemeint ist Schillers Vorrede zur »Braut vonMessina«:Über denGebrauch des Chors in der Tragö-

die von 1803. Friedrich Schiller: SchillersWerke (hg. v. Siegfried Seidel), Bd. 10,Weimar/Stutt-

gart 1980.

45 GT 7, KSA 1, S. 55. Vgl. hierzu auchDreyers Befund: »Nietzsches Theaterkonzeption steht quer

zu dieser seit der Aufklärung erstrebtenNatürlichkeit samt ihrer Ökonomie der Einfühlung«.

Matthias Dreyer: Nietzsches Masken. Medien der Verlebendigung. In: Lorenz Aggermann;

Eva Holling u.a. (Hg.): »Lernen mit den Gespenstern zu leben«. Das Gespenstische als Figur,

Metapher und Wahrnehmungsdispositiv, Berlin 2015, S. 273-287, hier S. 280.

46 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-005 - am 14.02.2026, 07:40:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


36 Masken denken – in Masken denken

In einem derartigen Zusammenhang wird bekanntermaßen dem Dichter Euripi-

des angelastet, den Verfall der griechischen Tragödie unter Einfluss des sokrati-

schen Elenchos maßgeblich verantwortet zu haben. Seine ästhetischen Grundent-

scheidungen stünden im Zeichen einer Naturalisierung und Profanisierung der

Tragödie: Statt in denmythischenHelden einen Charakter »zum ewigen Typus [zu]

erweitern«, habe Euripides den Zuschauer auf die Bühne gebracht, weshalb ein

»Ueberhandnehmen der C h a r a k t e r d a r s t e l l u n g« zu konstatieren sei.47

Diese Feststellung ist in der zweiten Basler Vortragsschrift Socrates und die Tragödie

(1870) anhand der szenischen Darstellungsformen auf der Bühne und des Masken-

gebrauchs präzisiert:

Mit Euripides drang der Zuschauer auf der Bühne ein, derMensch in derWirklich-

keit des alltäglichen Lebens. Der Spiegel, der früher nur die großen und kühnen

Zügewiedergegeben hatte, wurde treuer und damit gemeiner. Das Prachtgewand

wurde gewissermaßen durchsichtiger, die Maske zur Halbmaske: die Formen der

Alltäglichkeit traten deutlich hervor.48

In der hier gebotenen Aufwertung der Maske gegenüber der Halbmaske drückt

sich weniger ein theaterhistorisches Urteil aus – denn Masken waren selbstver-

ständlich auch zu Euripidesʼ Zeiten ein wichtiger Bestandteil der Aufführungen:

Während in der Komödie die Halbmaske Verwendung fand, war der Tragödie die

Maske vorbehalten, die das ganze Gesicht bedeckte. Vielmehr ist damit ein äs-

thetisches Urteil artikuliert, das in der Maske den dort dominierenden Ausdruck

des Typenhaften, Allgemeinen, des Heroisierten und im Mythus Verwurzelten ge-

genüber dem Individuellen heraushebt. Wird nun »die Maske zur Halbmaske«, ist

damit auf ein beginnendes Interesse am menschlichen, bloßen Gesicht, am ›Cha-

rakter‹ gegenüber dem Typus und nicht zuletzt an der Darstellung der Natur statt

der Selbstgewissheit der Kunst im Artifiziellen verwiesen. Die These, gerade der

mit Euripides aufkommenden Tendenz eine wesentlich »naturalistische und un-

künstlerische« Wirkung zuzuschreiben,49 steht folglich im Dienst einer generellen

Bewertung der Kunst: Das Künstliche wird von Nietzsche in seiner Qualität ent-

wickelt, ein Herausheben des Dargestellten aus dem Alltäglichen zu leisten. Gegen

47 GT 17, KSA 1, S. 113. Solche ins Alltägliche übersetzte Charaktere wüssten sich in allem ver-

ständlich zu machen, alles zu reflektieren und über ihre Gründe jederzeit Auskunft zu ge-

ben. Der Vorwurf des ins Ästhetische überführten Sokratismus, dass nämlich »alles bewußt

sein«müsse, »um schön zu sein«, blickt also zunächst auf die Auswahl des Stoffes und dessen

sprachliche Ausgestaltung (Socrates und die Tragödie, KSA 1, S. 540). Dabei wird das kleine

undmitunter kleinlicheDramades individuell-Gewöhnlichen gegen dasHelden- und Typen-

hafte der Tragödien eines Aeschylus oder Sophokles gestellt.

48 Socrates und die Tragödie, KSA 1, S. 534.

49 Sokrates und die griechische Tragödie, KSA 1, S. 623.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-005 - am 14.02.2026, 07:40:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Zur Einleitung. Mensch und Maske 37

eine bloße Nachahmung als Verdoppelung der Natur bzw. des Alltags der Men-

schen scheint diese Form des Artifiziellen als höchste Qualität der griechischen

Kunst auf und wird Nietzsches Kunstbegriff entscheidend prägen. In der Fröhli-

chen Wissenschaft von 1882 wird der Aphorismus 80 ähnlich argumentieren: Er ist

mit »K u n s t u n d N a t u r« überschrieben und hebt zunächst die »Unnatür-

lichkeit des dramatischen Verses« der griechischen Tragödie hervor. Sodann wird

das Urteil verallgemeinert: »Diese A r t A b w e i c h u n g v o n d e r N a t u r

ist vielleicht die angenehmste Mahlzeit für den Stolz des Menschen; ihretwegen

überhaupt liebt er die Kunst, als den Ausdruck einer hohen, heldenhaften Unnatür-

lichkeit und Convention«.50 Das Emblem des Artifiziellen, Künstlichen und damit

Künstlerischen aber ist die Maske. Sie ist es umso mehr in Bezug auf die Darstel-

lung des Menschen als Typus und als stilisiertes Ideal, als Heros oder Mythos, kurz

des Menschen in Kommunikation mit seiner Kultur.

b) Verwandlung

Der von Nietzsche im Januar 1870 in Basel gehaltene Vortrag Das griechische Mu-

sikdrama zeichnet sich durch eine in hohem Maße emphatische Beschreibung des

antiken Bühnengeschehens aus. Diese beginnt mit einem lebhaften Nachvollzug

der gesamten Theatersituation, beschreibt dann die Auftrittswirkung der Darstel-

ler und schließt mit einer respektvollenWürdigung der von den Schauspielern und

Choreuten erbrachten Leistung:

In hellster Tagessonne, ohne all die geheimnißvollen Wirkungen des Abends

und des Lampenlichts, in grellster Wirklichkeit sähe er einen ungeheuren offnen

Raum mit Menschen überfüllt: alle Blicke hingerichtet auf eine in der Tiefe wun-

derbar sich bewegende maskirte Männerschaar und ein paar übermenschlich

große Puppen, die auf einem langen schmalen Bühnenraume im langsamsten

Zeitmaße auf und niederschreiten.51

Zuallererst ist bemerkenswert, dass hier wiederum eine durchaus künstliche Wir-

kung diesmal der Ereignisse im Theatron betont wird. Die Zuschauer sehen ein-

ander und können sich so als Gemeinschaft erfahren, die einem religiösen Fest in

Form der Darbietung von Choreuten und Schauspielern beiwohnt. Weder die um-

gebenden Bedingungen einer Aufführung (helles Tageslicht, schmales Proskenion)

noch die Ausstattung der Darsteller noch ihre Gestik, Mimik und ihr Tanz sind

daran orientiert, irgendeine Nachahmung der Wirklichkeit zu erzeugen. Im Ge-

genteil ist ihre Bewegungsmöglichkeit durch Kostüm, Maske und Kothurn sowie

die schmale Bühnenform enorm eingeschränkt.Dies wird in starkemGegensatz zu

50 FW II, 80, KSA 3, S. 435f.

51 Das griechische Musikdrama, KSA 1, S. 519.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-005 - am 14.02.2026, 07:40:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


38 Masken denken – in Masken denken

allem gestanden haben,wasNietzsche im zeitgenössischenTheater erleben konnte:

Es war die Zeit der Historisierung, die neben historischen Nachbildungen der Kos-

tüme und Kulissen Wert auf einen überwiegend naturalistischen bzw. veristischen

Schauspielstil legte. Insgesamt sollte der illusorische Eindruck der äußersten Na-

turwahrheit auf der Bühne erweckt werden. Demgegenüber betont Nietzsche die

abstrakte, künstliche Wirkung des griechischen Theaters:

Denn wie anders als Puppen müssen wir jene Wesen nennen, die auf den hohen

Stelzen der Kothurne stehend, mit riesenmäßigen den Kopf überragenden stark

bemalten Masken vor dem Gesicht, an Brust und Leib, Armen und Beinen bis in

dasUnnatürliche ausgepolstert und ausgestopft, sich kaumbewegen können, nie-

dergedrückt von der Last eines tief herabfallenden Schleppgewandes und eines

mächtigen Kopfputzes. Dabei haben diese Gestalten durch die weit geöffneten

Mundlöcher im stärksten Tone zu reden und zu singen, um sich einer Zuschau-

ermasse von mehr als 20 000 Menschen verständlich zu machen: fürwahr, eine

Heldenaufgabe, die eines marathonischen Kämpfers würdig ist.52

Zustimmend zitiert Nietzsche den Musiktheoretiker Ambros, dem der »kostümir-

te[] Schauspieler« der zeitgenössischen Bühnen als »natürlicherMensch« erscheint

und der anmerkt: »den Griechen jedoch trat in der tragischen Maske ein künst-

licher […], heroisch stylisirter entgegen«.53 In einem nächsten Schritt habe sich

diese stilisierte, ästhetisierte Künstlichkeit auf die Darsteller übertragen, denn, so

schlussfolgert Nietzsche, »hier empfand der Schauspieler, wie er in seinem Kos-

tüm eine Erhebung über die alltägliche Menschenbildung darstellte, auch in sich

einen Aufschwung«.54 Diese Idee beruht wesentlich auf der Annahme, die Kunst

der Schauspieler und Choreuten sei in die religiösen Kulthandlungen umDionysos

eingebettet gewesen. Nach Nietzsche hatte sie ihren Ursprung in den Kultliedern

der Dithyramben,womit diemusikalischen und tänzerischenDarbietungen in eine

Nähe zu Trance und Rausch gerückt sind. Als solche vom dionysischem Rauschzu-

stand ergriffen, seien die Tragödienschauspieler selbst Verwandelte und folglich

über das Alltägliche Erhobene: »Denn nicht damit beginnt [das Drama, C.S.], daß

52 Ebd. S. 519f. Die besonderen artifiziellen Elemente des griechischen Theaters werden in der

FröhlichenWissenschaft unter der Überschrift »Kunst undNatur« wieder aufgenommen: »Hier

s o l l eben der Natur widersprochen werden! Hier s o l l eben der gemeine Reiz der Illu-

sion einem höheren Reize weichen! Die Griechen gehen auf diesem Wege weit, weit – zum

Erschrecken weit! Wie sie die Bühne so schmal wie möglich bilden und alle Wirkung durch

tiefe Hintergründe sich verbieten, wie sie dem Schauspieler das Mienenspiel und die leichte

Bewegung unmöglich machen und ihn in einen feierlichen, steifen, maskenhaften Popanz

verwandeln, so haben sie auch der Leidenschaft selber den tiefen Hintergrund genommen

und ihr ein Gesetz der schönen Rede dictirt« (FW II, 80, KSA 3, S. 436).

53 Ebd. S. 527.Nietzsche zitiert ausAugustWilhelmAmbros: Geschichte derMusik,Wien 1862ff.

54 Das griechische Musikdrama, KSA 1, S. 520.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-005 - am 14.02.2026, 07:40:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Zur Einleitung. Mensch und Maske 39

jemand sich vermummt und bei Anderen eine Täuschung erregen will: nein viel-

mehr, indem der Mensch außer sich ist und sich selbst verwandelt und verzaubert

glaubt«.55 Deutlich distanziert sich Nietzsche hier von der Idee, die dramatische

Darstellung sei maßgeblich verbunden mit einer Täuschungsabsicht. Indem das

Drama innerhalb religiöser Praktiken situiert wird, fällt das Maskiertsein als Ver-

wandeltwerden nicht unter den moralischen Diskurs der Lüge, der Betrügerei und

Verstellung.

c) Verhältnis von Einheit und Vielheit56

Zuletzt soll eine in den frühen Schriften präsente Verbindung der Konzepte des

Vielen und der Einheit im Zeichen des Dionysischen thematisiert werden. Die hier

zu erörternden Beispiele sind in eine doppelte Bewegung eingelassen: 1.) von Ein-

heit zur Vielheit und 2.) von Vielheit zur Einheit. Dabei ist der Einfluss Arthur

Schopenhauers in dieser Phase von Nietzsches Denken noch besonders stark, was

auch den eminent spekulativen und darum nicht unumstrittenen Deutungsanteil

erklärt.57 Bemerkenswert ist außerdem, dass das Konstituens dieser Bewegungen

die Masken sind, denen hier das Potential zugesprochen wird, zwischen auf den

ersten Blick einander scheinbar ausschließenden Positionen vermitteln zu können.

Gleichzeitig ist immer auch eine Nähe zur Frage nach Identität und Personalität

angezeigt.

Wie bereits angedeutet, leitet auch Nietzsche die griechische Tragödie aus den

Dithyramben her, die zu Ehren des Gottes Dionysos gesungen wurden. Indem aber

Dionysos und sein musikalisch-tänzerisch orientierter Kult das reale Fundament

der Tragödie darstellen, können alle späteren Protagonisten der Tragödie als den

55 Ebd. S. 521.

56 Vgl. Dimitris N. Lambrellis: The one and the many in Nietzsche. In: Nietzsche Studien, Bd.

19, 1990, S. 129-142.

57 Nietzsche hatte Schopenhauers Theorem vom ›principium individuationis‹ in seine Grund-

konzeption der Geburt der Tragödie übernommen. Die Vereinzelung des Menschen aus dem

(vorgestellten) Einssein des Urgrundes wird dabei als leidvoll erfahrene Individuation be-

griffen. Der »Erlösung im Scheine« mächtig, hält das Apollinische Prinzip einen Schleier vor

diese schmerzvolle Wahrheit: Durch Grenzlinien zwischen den Individuen verbirgt Apollon

deren eigentliche Verbundenheit im Ur-Einen und stellt zudem die Forderungen von Selbst-

erkenntnis undMaß auf (GT, KSA 1, S. 618). Die Grenzen der auf dieseWeise hergestellten Ge-

nügsamkeit mit sich selbst reißt andererseits das dionysische Prinzip wieder ein, verschlingt

die Einzelwesen und lässt sie im Rauscherleben sich demUrgrund verbunden fühlen. Gleich-

zeitig gerate »der Glaube an die Unlöslichkeit und Starrheit des Individuums« ins Wanken

(Das Griechische Musikdrama, KSA 1, S. 522). Solchen Ereignissen habe sich die griechische

Kultur periodisch ausgesetzt und sie zuletzt mit dem Agon der Tragödienaufführungen in

ihr religiöses Kultgefüge aufgenommen.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-005 - am 14.02.2026, 07:40:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


40 Masken denken – in Masken denken

Gott Dionysos repräsentierende Figurationen angesehen werden. Dessen leidvol-

le Zerreißung wird von diesen Heldenfiguren (und durch sie) in den Handlungen

und Pathosszenen der Tragödie gleichsam wiederholt. Dionysos – so schlussfol-

gert Nietzsche – habe also niemals aufgehört, der tragische Held der Tragödie zu

sein, sondern er »erscheint« dort nach wie vor »in einer Vielheit der Gestalten«.

Folglich seien »alle die berühmten Figuren der griechischen Bühne, Prometheus,

Oedipus usw. nur Masken dieses ursprünglichen Helden Dionysos«.58 Eins und

Vieles stehen hier in einer doppelten Relation zueinander: Aus dem Einen ist Vie-

les geworden (Individuation), dieses aber strebt zurück zum Einen (Urgrund) bzw.

repräsentiert das Viele diese ursprüngliche Einheit.

Weil Nietzsche die Tragödie aus den chorisch vorgetragenen Dithyramben-

Gesängen entstehen lässt, stellt für ihn zweitens der Tragödienchor strukturell ihr

Fundament dar. Sich gegen Schlegel wendend, der im Chor lediglich einen »idea-

lischen Zuschauer« gesehen habe, worin sich gewissermaßen die Stimme des atti-

schen Volkes spiegelte, deutet Nietzsche die Gesamtsituation auf eigeneWeise.Der

einstimmige Gesang des maskierten Chors gilt ihm schließlich als »kolossale[] Ver-

größerung« der Empfindungen des Helden: Eine Vielheit von Personen verwandelt

sich auf diese Weise zum »Schallrohr« der Empfindungen eines Einzelwesens.59

»Obschon eine Mehrheit von Personen, stellt er [der Chor, C.S.] doch musikalisch

keine Masse vor, sondern nur ein ungeheures, mit übernatürlicher Lunge begabtes

Einzelwesen.«60 Was den Chor aber dazu befähige, über die einzelnen Individu-

en hinaus diese verallgemeinernde Funktion zu leisten, sei die Verwandlung der

Choreuten durch Kostüm und Maske, die, vorgestellt als uniforme Verkleidung,

der Einstimmigkeit des Gesangs entspricht.

Besonders anhand der letzten Beispiele zum Verhältnis von Einheit und Viel-

heit ist deutlich geworden, dass es nicht um eine simple Übertragung der hier

gewonnenen Einsichten auf das spätere philosophische Werk Nietzsches gehen

kann. Vor allem die von Schopenhauer übernommenen metaphysischen Kompo-

nenten (Vereinzelung der Menschen von einem ›Urgrund‹, daraus resultierendes

Erlösungsbedürfnis der Menschen, Erlösungsfunktion der Musik als die unmit-

telbarere Sprache etc.) haben bereits wenige Jahre später keine Entsprechung im

Werk mehr. Gleichwohl sind einige funktionale Bezugspunkte der Maskenproble-

matik für den Gesamtkontext dieser Arbeit bedeutsam. Bemerkenswert ist etwa

das gänzliche Fehlen einer moralisch-abwertenden Beurteilung der Maske als täu-

schendem, verbergendemMittel und demgegenüber ein Hervorheben des artifizi-

ellenMoments. Dies könnte damit zusammenhängen, dass der Ausgangspunkt für

Nietzsche eben gerade die Masken in ihrer Bedeutung als materielle Artefakte und

58 Sokrates und die griechische Tragödie, KSA 1, S. 619.

59 Das griechische Musikdrama, KSA 1, S. 525.

60 Ebd. S. 525f.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-005 - am 14.02.2026, 07:40:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Zur Einleitung. Mensch und Maske 41

Teile kultischer bzw. theatraler Praktiken sind, die in der konkretenTheaterrealität

verwurzelt waren. Hinzu kommt, dass – ähnlich wie es für den persona-Begriff gilt

– der Mensch in seiner gesamtkörperlichen Dimension thematisiert wird, als ein

sich verwandelnder und verwandelt seiender Mensch. Damit ist nun nicht allein

ein Gegenentwurf zur Maskenmetapher und ihrer Reduktion auf das Gesicht als

Sitz der ›Seele‹, artikuliert. Vielmehr geht Nietzsche schon an diesem Punkt über

die Dialektik der Maske als (böswilligem) Verbergen von einer (wahren) Eigentlich-

keit hinaus und fokussiert demgegenüber sowohl die Ermächtigungsfunktion der

Maske als auch ihren Bezug zu Vielheit, Artifizialität und Verwandlung.

1.3.2. Von Nietzsches konstellativem Verfahren zu einer neuen Lesart

seiner Texte

Wer sich den Texten Nietzsches nähert, sieht sich vor enorme Herausforderungen

hinsichtlich ihres funktionalen Aufbaus, der verhandelten Themen und komple-

xen Bezugsstrukturen gestellt. Genauer gesagt, sehen wir diese Herausforderun-

gen gerade heute sich mehr und mehr auftürmen – schien doch noch vor zwanzig

Jahren der Griff nach einfachen und vereinfachenden hermeneutischen Rezepten

opportun. Das zeigen nicht zuletzt unzählige Studien, die Schlagworte wie den

»Übermenschen«, die »Ewige Wiederkunft« oder einen auf die Legitimation des-

potischer Machtstrukturen zurechtgestutzten »Willen zur Macht« als vermeintli-

ches Zentrum von Nietzsches Denken darstellen. Solche Bemühungen, die sein

so heterogenes Philosophieren unter ein zentrales Konzept zwingen, mögen zwar

Eindeutigkeit, zuweilen selbst eine gewisse Plausibilität erzeugen, doch nur um

den Preis verräterischer Einfachheit. Wenn Nietzsches Philosophie sich schlech-

terdings nicht auf eine oder wenige Grundbegriffe beziehen und reduzieren lässt,

liegt das vor allem an den von ihm bevorzugten Darstellungsformen (seien dies

essayistische Abhandlungen, Aphorismen, Sentenzen, Sinnsprüche, Erzählungen

oder gereimte Verse). Sein suchendes Experimentieren mit solchen Textformen

geht notwendig mit einer Unbestimmtheit und Offenheit der Texte samt ihrer in-

haltlichen Dimension einher.61 Eine Folge dieser Formenvielfalt ist dasWiederkeh-

ren von Themen, Motiven oder Argumentationsmustern in Variation.

61 Kontrovers diskutiert wird die abschließende Einordnung von Nietzsches Texten als Apho-

rismen, Sentenzen oder zu anderen Gattungsbezeichnungen. Die vorliegende Arbeit sieht

ihre Aufgabe nicht darin, sich in dieser Streitfrage letztgültig zu positionieren und verwen-

det daher meistenteils die Worte »Abschnitt«, »Aphorismus« oder »Paragraph« als einfache

Sammelbezeichnungen für die diversen von Nietzsche veröffentlichten Kurzformen. Maß-

geblich für die Diskussion dieses Aspekts sind etwa die Schriften von Heinz Krüger: Über

denAphorismus als philosophische Form,München 1988 und vonBernhardGreiner: Friedrich

Nietzsche. Versuch und Versuchung in seinen Aphorismen, München 1972. Zuletzt hat Mo-

rea eine ausführliche Monographie zu diesem Thema vorgelegt: Donatella Morea: Il respiro

https://doi.org/10.14361/9783839454862-005 - am 14.02.2026, 07:40:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


42 Masken denken – in Masken denken

Die hier angebotene Lesart eines konstellativen Verfahrens verdankt ihre me-

thodische Perspektive den Errungenschaften neuerer Forschungsansätze zu Nietz-

sche, die sich in der Debatte über Performativität und Autorialität, in Kontextuali-

tätsforschung und Schreibprozessforschung sowie in der Diskussion um den Zu-

sammenhang von Form und Inhalt niedergeschlagen haben.62 In den letzten zwei

Jahrzehnten hat das Zusammenwirken dieser Felder ein neues Niveau im Umgang

mit Nietzsches Texten etabliert. Auf diesem Reflexionsniveau setzt die vorliegen-

de Arbeit an und macht die genannten Forschungsaspekte für den Maskenbegriff

fruchtbar.

Da methodologische Vorannahmen erheblich die jeweils unternommene In-

terpretation beeinflussen und selbst jeden ›bloßen‹ Nachvollzug von Nietzsches

Denken präfigurieren, ist es von zentraler Bedeutung, sich über die eigene Her-

angehensweise Rechenschaft abzulegen. Während des Herantastens an meine

Problemfelder und der wiederholten Lektüre entsprechender Abschnitte sah ich

mich vor das Problem gestellt, den Begriff der Maske oder des Schauspielers in

sehr unterschiedlichen Kontexten vorzufinden. Rasch wurde klar, dass es nicht

genügen konnte, immer dieselbe Bedeutung eines solchen Begriffs vorauszu-

setzen: Sind doch mit diesen Kontexten gleichzeitig verschiedenes Sprechen

und Urteilen über zentrale Begriffe verbunden. Herman Siemens und Paul van

Tongeren haben nochmals auf die Besonderheit von Nietzsches Umgang mit Be-

griffen hingewiesen: »Not only does the meaning of certain words change with the

development of his thought; more than most philosophers, he consciously works

with the possibility of ascribing different meanings to the same words through

differing contextualizations«.63 Diesen wichtigen Befund gilt es, gemäß seiner

Tragweite, bei der Annäherung an Nietzsches Denken umfassend zu berücksich-

tigen. Eine kontextuell verfahrende Methode hat Werner Stegmaier erprobt und

più lungo. L’aforisma nelle opere di Friedrich Nietzsche, Pisa 2011. Vgl. auchmeine Rezension

dieses Buches in Nietzsche-Studien, Bd. 43, 2014, S. 250ff.

62 Zu den wichtigsten Arbeiten zählen Paul van Tongeren: Reinterpreting modern culture: An

introduction to Friedrich Nietzsche’s Philosophy, West Lafayette 2000; Daniela Langer: Wie

man wird, was man schreibt, Paderborn/München 2005; Claus Zittel: Das ästhetische Kal-

kül von Friedrich Nietzsche Also sprach Zarathustra, Würzburg 2000/2011; Werner Stegmaier:

Nietzsches Befreiungder Philosophie. Kontextuelle InterpretationdesV. Buchs der Fröhlichen

Wissenschaft, Berlin/Boston 2012; Axel Pichler: Philosophie als Text – Zur Darstellungsform

der »Götzen-Dämmerung«, Berlin/Boston 2014; Christian Benne; Enrico Müller (Hg.): Ohn-

macht des Subjekts – Macht der Persönlichkeit, Basel 2014; Jakob Dellinger: »…auch nur ein

Glaube, eine Einbildung, eine Dummheit?« FW 345 zwischen ›Philosophie‹ und ›Literatur‹. In:

Katharina Grätz; Sebastian Kaufmann (Hg.): Nietzsche zwischen Philosophie und Literatur.

Von der FröhlichenWissenschaft zu Also sprach Zarathustra, Heidelberg 2016, S. 255-322.

63 Hermann Siemens; Paul van Tongeren: Das Nietzsche-Wörterbuch. Anatomy of a ›großes

Projekt‹. In: Volker Caysa; Konstanze Schwarzwald (Hg.): Nietzsche – Macht – Größe, Ber-

lin/Boston 2012, S. 451-466, hier S. 452.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-005 - am 14.02.2026, 07:40:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Zur Einleitung. Mensch und Maske 43

ihren Gegenstand wie folgt expliziert: »Die internen und externen Kontexte der

Aphorismen schließen außer den ins Spiel gebrachten Begriffen, die meist eine

signifikante Geschichte in Nietzsches Werk hinter sich und auch noch vor sich

haben, die schriftstellerischen Formen ein«.64 Angelehnt an diese methodische

Fokussierung und die ihr zugrundeliegende Überzeugung, dass bei Nietzsche die

Kontextabhängigkeit seiner Begriffe von wesentlicher Bedeutung ist, richtet auch

diese Arbeit ihre Aufmerksamkeit einerseits auf die kontextbezogene Dynamik

der Begriffe, andererseits auf die Darstellungsformen.

Offenbar gebraucht Nietzsche gleiche Begriffe bzw. Begriffsvariationen auf

voneinander mehr oder weniger stark divergierenden Bedeutungsebenen. Davon

ist nun nicht jedes Wort betroffen, insofern die meisten Worte eher grammatische

Funktionen erfüllen, wohl aber sind es zentrale Begriffe. Die Herausforderung

besteht darin, eine solche notwendig vielschichtige Begriffsarchitektur plausibel

nachzuvollziehen. Möglich wird dies, indem Nietzsches eigenes Verständnis von

Begriffen sowie sein Umgang mit ihnen herangezogen wird.

Im Folgenden soll daher zunächst auf das Problem der Begriffsbildung bei

Nietzsche eingegangen, dann die relative Komplexität von Textabschnitten und

schließlich die strukturgebende Bedeutung vonMotiven thematisiert werden. Aus-

gehend von dieser Zusammenführung der hier als wesentlich erachtetenMerkmale

von Nietzsches Texten, ist es das Ziel, die im weiteren Verlauf der Arbeit einge-

schlagene Interpretationsrichtung und ihre Methoden zu erläutern.

a) Begriffe und ihr ›flüssiger‹ Sinn

Bereits 1873 formuliert Nietzsche neben der maßgeblich an Gustav Gerber ori-

entierten Sprachkritik auch eine unmissverständliche Kritik der Begriffsbildung:

»Jeder Begriff entsteht durch Gleichsetzen des Nicht-Gleichen«, heißt es in Ueber

Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne.65 Auf diese Weise ist das zuverlässige

Funktionieren von Begriffen als Instrumenten der Wirklichkeitsbeschreibung zu-

mindest mit Fragezeichen versehen und als Problem thematisiert. Wenige Jahre

später ist in Menschliches, Allzumenschliches die äußerst anschauliche Metapher zu

64 Werner Stegmaier: Nietzsches Befreiung der Philosophie. Kontextuelle Interpretation des

V. Buchs der Fröhlichen Wissenschaft, Berlin/Boston 2012. Vorwort, S. VI. Stegmaiers Vorha-

ben ist noch umfassender, denn er erschließt das »Geflecht der Aphorismen« und bezieht

auch deren »Ort im jeweiligen Buch und Werk, vorbereitende und erläuternde Notate und

Anschlüsse an Quellen« in seine Untersuchungen ein (ebd.).

65 ÜL 1, KSA 1, S. 880. Zum erkenntnistheoretischen Aspekt von Nietzsches früher Sprachkritik

vgl. Claus Zittel: Die Aufhebung der Anschauung im Spiel der Metapher. Nietzsches relatio-

nale Semantik. In:Nietzscheforschung, Bd. 7, 2000, S. 273-285. ZurGeschichte der Sprachphi-

losophie siehe Siegfried J. Schmidt: Sprache und Denken als sprachphilosophisches Problem

von Locke bis Wittgenstein, Den Haag 1968.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-005 - am 14.02.2026, 07:40:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44 Masken denken – in Masken denken

lesen: »Als ob nicht alle Worte Taschen wären, in welche bald Diess, bald Jenes,

bald Mehreres auf einmal gesteckt worden ist! So ist auch ›Rache‹ bald Diess, bald

Jenes, bald etwas sehr Zusammengesetztes«.66 Einerseits kultiviert Nietzsche also

eine generell sprachskeptische Haltung, andererseits thematisiert er starre Bedeu-

tungszuschreibungen als Irrtümer. Sein am prominentesten in der Genealogie der

Moral dargestellter ›Begriff des Begriffs‹ weist darüber nochmals hinaus: »alle Be-

griffe, in denen sich ein ganzer Prozess semiotisch zusammenfasst, entziehen sich

der Definition; definierbar ist nur das, was keine Geschichte hat.«67

Angelehnt an diese definitionskritischen, begriffsgenealogischen Ausführun-

gen scheint Nietzsche die ›Geschichte‹ seiner Begriffe immer wieder neu geschrie-

ben und die Begriffe selbst immer wieder neu konstelliert zu haben. Dass Kritik

an der Sprache nicht lediglich einThema unter anderen darstellt, sondern den sich

ohnehin innerhalb dieses Mediums bewegenden Philosophen zu raffinierten me-

thodischen Umstellungen und sprachlichen Erfindungen herausgefordert hat, ist

vielerorts und in allen Texten spürbar. Als Alternative zur Begriffsdefinition liegt

bei Nietzsche offenkundig schon früh ein Gegenentwurf vor, der darauf abzielt,

sich ebenjenen konsequent zu verweigern. Er gleicht dem Versuch, in fortwäh-

rend neuen Anläufen, jene historisch gewachsene »Synthesis von ›Sinnen‹«68 zu

entwirren, deren innere Differenziertheit unter einem Begriff unsichtbar gewor-

den war und deren Bedeutungsvarianten in einem einzigen Sinnkonstrukt sich

zu subsumieren hatten. Ebenso umfasst dieses Gegenmodell ein Überführen der

begriffsdefinierenden Methode in konstellative Begriffsarchitekturen. Nietzsche

setzt demnach bewusst auf ein Experimentierenmit Begriffsgenealogien, ist dieses

Vorgehen doch dazu geeignet, von einem etablierten Begriff einzelne Sinnhorizon-

te abzuspalten und sie dadurch wieder als Teile der vollzogenen Begriffsbildung

erkennbar zu machen. Auf diese Weise können nicht nur eigene Schwerpunkte

im Gebrauch eines Begriffs gesetzt werden, indem hier der eine, dort ein anderer

Bedeutungsaspekt betont wird. Auch lässt sich durch das Zusammentragen vieler

Aspekte gleichsam ein Mosaik aus den Bedeutungsfacetten eines Begriffs bilden.

Versuchen wir also, die »Taschen« zu leeren: Ein beherzter ›Griff‹ in die ›Tasche‹,

die der Begriff ist, bringt mitunter Erstaunliches hervor.

Die gegebenen Zitate können daher gewissermaßen als autopoietische Bedie-

nungsanleitung angesehen werden. Dies würde bedeuten, die aus ihnen resultie-

renden Schlussfolgerungen auf die Texte selbst anzuwenden und einen ›flüssigen

66 MA II,WS, 33, KSA 2, S. 564. Der Aphorismus beginnt folgendermaßen: »E l e m e n t e d e r

R a c h e . – Das Wort ›Rache‹ ist so schnell gesprochen: fast scheint es, als ob es gar nicht

mehr enthalten könne, als Eine Begriffs- und Empfindungswurzel.« (Ebd.).

67 GM II, 13, KSA 5, S. 317.

68 GM II, 13, KSA 5, S. 317.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-005 - am 14.02.2026, 07:40:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Zur Einleitung. Mensch und Maske 45

Sinn‹ von Nietzsches eigenen Begriffen anzunehmen.69 Soll nun einerseits die Be-

deutungsdimension einesWortes als wandelbar angesehenwerden, so ist sie damit

andererseits in eine folgenreiche Kontextabhängigkeit gestellt: Aus dem umgeben-

den Kontext könnenmit größerer Sicherheit Rückschlüsse darauf gezogen werden,

welche Färbung ein Begriff annimmt. Dabei sind die den weiteren Kontext bestim-

menden Themen genauso zu berücksichtigen wie etwa eine Sprecherposition, der

Aussagen zugeschrieben wurden.

b) Textabschnitte und ihr innerer Vielklang

Vergleicht man einzelne Aphorismen bzw. Paragraphen der Texte Nietzsches unter

strukturellen Gesichtspunkten, so lässt sich folgendes feststellen: Die große Mehr-

heit der Abschnitte von Nietzsches erstem Aphorismen-Buch, Menschliches, Allzu-

menschliches, sind thematisch homogen. Das bedeutet, in ihnen wird ein konkretes

Thema verhandelt und in einer Kette von Beobachtungen, seltener von Argumen-

ten, dargelegt, die auf eine bestimmte Konklusion abzielen. Je nach Ausrichtung

variieren Umfang und innere Differenziertheit, doch bleiben die aufgebotenen Bei-

spiele, Betrachtungen oder Begründungen stets auf das Ausgangsthema bezogen.

Sie können monophone oder einfache Abschnitte genannt werden. Ab der Morgenröthe

und in den ersten vier Büchern der FröhlichenWissenschaft geht Nietzsche nun ver-

mehrt dazu über, eine formale wie thematische Steigerung des Komplexitätsgrades

der einzelnen Paragraphen zu forcieren. Mit dem fünften Buch der Fröhlichen Wis-

senschaft über Jenseits von Gut und Böse bis hin zum Spätwerk sind nun vorwiegend

zwei oder mehrere Motive miteinander zu Motivkomplexen verbunden worden.

Sie werden hier polyphone Abschnitte genannt. Gegenüber den monophonen Abschnit-

ten zeichnen sie sich dadurch aus, dass in ihnen eine Mehrzahl von Motiven the-

matisiert, verhandelt, verbunden oder miteinander konfrontiert wird. Dabei sind

mitunter auch die Argumentationsstrukturen ineinander verwoben.Das in sie ein-

geschriebene Spiel der Motive umfasst den Gang der Argumentation durch die

einzelnen Motive, der als Konstellation gleichzeitig immer schon ein Weg über sie

hinaus ist.

Der 1889 im Druckmanuskript vorliegende Text Ecce homo gibt indes einen Hin-

weis auf dieses Verfahren. Nietzsche unternimmt in dem KapitelWarum ich so gute

Bücher schreibe einen Rückblick auf sein Werk und notiert zur Geburt der Tragödie,

69 Vgl. GM II, 12: »Die Form ist flüssig, der ›Sinn‹ ist es aber nochmehr…« (GM II, 12, KSA 5, S. 315).

Instruktiv hierzu die Ausführungen vonWerner Stegmaier: Nietzsches »Genealogie der Mo-

ral«, Darmstadt 1994. S. 70-93. In der Genealogie der Moral steht bekanntlich der Begriff der

›Strafe‹ für diese Unmöglichkeit ein, das Strafen an einen einheitlichen Sinnhorizont zu bin-

den: Hat sich doch während der jahrtausendealten Zivilisationsgeschichte der Vorgang des

Strafensmehrfach gewandelt, wobei sein Zweck,Wert und letztlich die begriffliche Verstän-

digung darüber umgeprägt wurden.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-005 - am 14.02.2026, 07:40:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46 Masken denken – in Masken denken

darin würden »Dinge, die noch nie einander ins Gesicht gesehn hatten, plötzlich

gegenüber gestellt, aus einander beleuchtet und b e g r i f f e n … Die Oper zum

Beispiel und die Revolution …«.70 Ist in dieser Passage die Möglichkeit eines kon-

stellativen Vorgehens dokumentiert, so wird es gleichzeitig als eine schon sehr früh

angewandte Methode ausgewiesen. Dies könnte ein Indiz dafür sein, dass die Ten-

denz, unterschiedliche Motive miteinander in Verbindung zu bringen, bereits in

dem philosophischen Erstlingswerk in Grundzügen angelegt gewesen und mit der

Zeit weiterentwickelt und verstärkt worden wäre. Hierbei ist allerdings weniger

von Interesse, ob Nietzsche sich darüber bewusst war, dass dieses Muster als Blau-

pause auch für sein weiteres Schreiben gedient haben könnte. Wichtig scheint mir

allein der Hinweis auf ein belastbares hermeneutisches Modell, das neue frucht-

bare Spielräume der Interpretation zu öffnen verspricht: Hat vorher ein einzel-

nes Thema eine möglichst konsequent sich aufbauende Pointierung erfahren, geht

Nietzsche nun dazu über, der Entwicklung der Argumentation ungewohnte und

überraschende Wendungen zu geben. Als folgenreichster Effekt dieser Konstella-

tion verschiedener Motive ist hervorzuheben, dass nun ein Motiv ein anderes, oft

von ihm sehr verschiedenes, durch seine Eigenart befragt. In Nietzsches Bild ge-

sprochen, beleuchten die Motive einander mit ihrem je eigenen Licht und bringen

so am anderen Motiv neue Aspekte hervor.

c) Motive und ihre konstellativen Effekte

Mit derWortwahl des ›Motivs‹ soll das Vorhandensein von thematischer Bestimmt-

heit bezeichnet werden, die jedem Abschnitt verschiedentlich innewohnt, insofern

in ihm etwas Konkretes verhandelt wird. Wo jeweils die Grenzen zwischen einem

Motiv und einem anderen zu ziehen wären, ist genauso wenig im Voraus festleg-

bar, wie die Frage, welche Kriterien erfüllt sein müssen, um sie voneinander zu

unterscheiden oder ab wann überhaupt von distinkten Motiven gesprochen wer-

den kann. Eine exakte Regel für das Erkennen und Abgrenzen von Motiven auf-

zustellen, scheint mir indes weder geboten noch durchführbar, da mit einer ak-

kuraten Systematisierung nichts gewonnen wäre als eine letztlich unproduktive

Einengung. Es muss genügen, die Verschiedenheit inhaltlicher Positionierungen,

das Zusammentreffen unterschiedlicher Themengebiete und daraus resultieren-

de Konstellationen von Motiven überhaupt festzustellen, um diese besondere Ver-

fasstheit der Texte Nietzsches zu veranschaulichen. Ich werde daher lediglich zur

Explikation einige Funktionen angeben und Beispiele nennen.

Ein Motiv hält demnach die Aspekte einer bestimmten Argumentationsweise

zusammen. Meist wird es von zentralen Begriffen getragen, die es erzeugen und

70 EH Bücher, GT, KSA 6, S. 310.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-005 - am 14.02.2026, 07:40:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Zur Einleitung. Mensch und Maske 47

markieren. Anhand solcher Begriffe oder Wortgruppen werden Motive im weites-

ten Sinne identifizierbar. Sie können außerdem wesentlich dazu beitragen, dass

ein Begriff eine andere als die übliche Bedeutung und Wertung erhält: Indem sich

die Motive wechselseitig durchdringen, werden neue Räume der Sinngebung er-

zeugt.

Wenn die Aufmerksamkeit beim Interpretieren auf diese konstellativen Effekte

gelenkt wird, geraten somanche Feinheiten von begrifflichen Bedeutungsverschie-

bungen in den Blick. Generell kann gesagt werden, dass jede Titelzeile, die einzelne

Abschnitte der Morgenröthe und der Fröhlichen Wissenschaft prägt, ein Motiv kon-

kret benennt. Oft bezieht sich dann der Abschnitt selbst auf diese Überschrift und

führt sie lediglich detailreicher aus. Mitunter aber kann die einem Aphorismus

vorangestellte Überschrift auch ein ganz eigenständiges Motiv vorgeben: So wird

beispielsweise in FW 364 angekündigt, dass »D e r E i n s i e d l e r r e d e t . «.71

Durch diesen Hinweis ist der darauf folgende Abschnitt als Rede eines Einsiedlers

ausgewiesen, mithin einer nicht näher bestimmten, dennoch konkreten Sprecher-

position zugeeignet. Im derart überschriebenen Text selbst kommt der Einsiedler

bzw. verwandte Worte gar nicht mehr vor, sondern es wird eine bestimmte Kunst

des Umgangs mit Menschen expliziert. Auch solche Überschriften, die dem Ab-

schnitt eine spezielle Wendung und Färbung geben, zählen dazu. Im Fall von FW

324 etwa trägt der Titel »I n m e d i a v i t a . « , im Fall von M 559 die Auffor-

derung »›N i c h t z u s e h r ! « ganz erheblich zu einem erweiterten Kontext für

die Interpretation bei.

Dementsprechend wäre der Sinngehalt eines Textabschnitts als Konstellation

von Motiven zu erschließen, indem nachvollzogen wird, welche Motive vorhan-

den sind, wie sie aufeinander folgen oder ob sie, was häufig vorkommt, ineinan-

der übergehen. Die Verbindung, die sie miteinander eingehen, kann verschiedene

mehr oder weniger komplexe Formen annehmen. Zu nennen wären beispielsweise

(a) das schlichte aufeinander-Folgen von zwei Motiven (z.B. M 152; FW 4; FW 58);

(b) die Übernahme des Vokabulars einer Motivik in eine andere (z.B. MA I, 224;

FW 361); (c) das Einrahmen eines Motivs durch ein anderes an Anfang und Ende

des Aphorismus (z.B. JGB 203). Mitunter kann die Verschränkung so weit gehen,

dass (d) die Motive einander aufzehren (z.B. FW 344). Ein Motiv kann außerdem

(e) lediglich in den ersten Satz (die Überschrift; z.B. FW 379; FW 380) oder (f) in

den letzten Satz (z.B. FW 56; JGB 291) eingelassen sein.

71 FW 364, KSA 3, S. 612. Die Beispiele hierfür sind zahlreich. Der darauffolgende Abschnitt

FW 365 ist übertitelt mit den Worten »D e r E i n s i e d l e r s p r i c h t n o c h e i n -

m a l«, in FW 368 lesenwir wie »D e r C y n i k e r r e d e t« und in FW 379wird die »Z w i -

s c h e n r e d e e i n e s N a r r e n« angekündigt. Zur Sprecherposition als Maske vgl. Ka-

pitel 2.3.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-005 - am 14.02.2026, 07:40:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48 Masken denken – in Masken denken

Manchmal wird also das Eingangsthema gleichsam ›fallengelassen‹ und ein an-

deres Motiv dominiert die Argumentation. Doch oft ist bemerkbar, dass dabei das

erste Motiv in das nächstfolgende weiter ausstrahlt. Das kann einerseits durch

das Aufnehmen zentraler Begriffe geschehen oder etwa durch Rahmung. Auf die-

se Weise kommentieren sich die einzelnen Motive gegenseitig. Die entstehende

Kommentarfläche ist als solche irreduzibel, weshalb bei der Interpretation eines

Abschnittes fortan nicht mehr davon abgesehen werden kann, dass hier mehrere

Motive ineinander verschränkt vorliegen. Zuletzt lässt sich unter Berücksichtigung

der konstellativen Verfasstheit von Nietzsches Texten, auch dem Problem der ver-

meintlichen Paradoxien oder Widersprüche begegnen, das die Nietzscheforschung seit

ihrem Beginn begleitet hat. Schon 1935 befand Karl Jaspers: »Was Nietzsche sagt,

ist widersprüchlich«. Dabei gilt ihm die Polysemie offenbar als Fehler und als

Schwierigkeit, daßNietzschemit denselbenWorten je nachZusammenhang ganz

Verschiedenes, ja Entgegengesetztes meint (z.B. mit Schein, Maske, Wahrheit,

Sein, Volk, Wille, ja mit fast allen wesentlichen Worten, die bei ihm immer nur

vorübergehend wie Termini sind), und daß Nietzsche sich dessen selten bewußt

wird, daher es auch fast nie korrigiert. […] Die Widersprüche im bloßen Wortge-

brauch sind keine echten Widersprüche und sind auszumerzen.72

Rasch wird deutlich, dass Jaspers hier ein für Nietzsche inadäquates Begriffs-

verständnis zugrunde legt. Dass ein Begriff abhängig von seinem Kontext un-

terschiedliche Semantiken annehmen kann, wird von Nietzsche als Umstand

vorausgesetzt und strategisch eingesetzt. Daher ist der nicht unübliche Vorwurf

eines logischenWiderspruchs oder von Inkohärenz hier haltlos. Manchmal genügt

es, die Textfigur wahrzunehmen, der die jeweiligen Aussagen in den Mund gelegt

wurden, um den Eindruck zu entkräften, hier widerspreche Nietzsche ›sich selbst‹

bzw. einer anderswo eingenommenen Position. Demgegenüber hat etwa Müller-

Lauter auf die Scheinhaftigkeit mancher Widersprüche hingewiesen, da Nietzsche

zuweilen »mit dem gleichen allgemeinen Begriff dessen verschieden bewertete

Besonderungen benennt« und »einen Sachverhalt je nach seiner Beziehung zu

anderen Sachverhalten entgegengesetzt bewertet«.73

Ebenso kann dem mit Nietzsches Philosophie eng verbundenen und kontro-

vers diskutierten Schlagwort des ›Perspektivismus‹ durch die Sichtweise der Mo-

72 Karl Jaspers: Nietzsche. Einführung in das Verständnis seines Philosophierens, Berlin 1935,

S. 414. Vgl. aber auch z.B. Gerhardt: »Nietzsches Denken bewegt sich in Widersprüchen und

sucht in allem das Extreme.« (Volker Gerhard: »Experimental-Philosophie«. Versuch einer

Rekonstruktion. In: Mihailo Djurić; Josef Simon (Hg): Kunst undWissenschaft bei Nietzsche,

Würzburg 1986. S. 45-61, hier S. 45).

73 Wolfgang Müller-Lauter: Nietzsche. Seine Philosophie der Gegensätze und die Gegensätze

seiner Philosophie, Berlin/New York 1971, S. 1.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-005 - am 14.02.2026, 07:40:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Zur Einleitung. Mensch und Maske 49

tivkonstellationen ein wichtiger Aspekt hinzugefügt werden.74Demnach wären un-

terschiedliche Perspektiven dadurch gekennzeichnet, dass eine neuartige Konstel-

lation vonMotiven eingesetzt wurde. Siemüssen nunweder alle gleichzeitig Nietz-

sches (wahren) Ansichten entsprechen – so, als hätte er sich nicht für eine einzige

Meinung entscheiden können. Sondern sie sind stattdessen als Versuchsanordnun-

gen und Gedankenexperimente zu deuten, etwa, um herauszufinden, was passiert,

wenn diese Ansicht mit jener anderen gekreuzt wird. Oder um eine Umwertung

bisheriger Positionen auf die Spitze zu treiben (z.B. der christlichen Moral). Oder

um mit einer intertextuellen Verweisebene zu spielen (z.B. »Ich bin kein Mensch,

ich bin Dynamit«). Oder um in Narrenmanier eine Autorität der Philosophiege-

schichte zu verspotten (vgl. Nietzsches Umgang mit Kant).

Anhand dieser Ausführungen sollte deutlich geworden sein, wie wichtig es ist,

die Philosophie Nietzsches aus einer textuell präzisen Lektüre heraus zu erschlie-

ßen: Durch aufmerksames Studium der Kontexte, durch Erschließen der in Kon-

stellation gebrachten Motive sowie durch die Beachtung sprachlicher Nuancen.

Denn in welche Richtung ein zentraler Begriff hier gewendet wurde, in welchem

›Licht‹ er dort erscheint und unter welchem moralischen oder erkenntnistheoreti-

schen, psychologischen oder genealogischen Gesichtspunkt er konkret verhandelt

wird, hat unmittelbar Einfluss auf seine jeweils aktualisierte Bedeutung.Wenn zu-

trifft, dass in einen Begriff über Jahrhunderte lebendiger Sprachgeschichte hinweg

verschiedenste Sinnebenen eingeschrieben sind, die wiederum von anderen Inter-

pretationen überlagert wurden, dann dürften Begriffe philosophisch nicht über

Definitionen erschlossen, sondern auf ihre jeweils gültigen Facetten hin befragt

werden.

Die vorliegende Arbeit möchte die vergleichende Beschreibung eines derarti-

gen Motivkomplexes, des Motivkomplexes der Maskenproblematik, leisten. Poten-

tiell werkübergreifend, liegt ihr Fokus auf dem Nachvollzug der unterschiedlichen

Färbungen, die das Hauptmotiv und die es tragenden Begriffe in den jeweils ver-

schiedenen Kontexten annimmt. Insofern als die Bedeutung eines Motivs maß-

geblich davon beeinflusst ist, mit welchen anderen Motiven es in Zusammenhang

74 Während etwa Kaulbach den Perspektivismus mit einem positiv bewerteten Relativismus

zusammenführt, im Sinne eines gleichberechtigtenNebeneinanders verschiedener Perspek-

tiven, wobei aber jedem nur eine Perspektive zukommt oder die entsprechend höchste er-

worbene Perspektivenstufe Gültigkeit hat (vgl. Friedrich Kaulbach: Der Philosoph und seine

Philosophie: Perspektive und Wahrheit bei Nietzsche. In: Mihailo Djurić (Hg.): Nietzsches

Begriff der Philosophie, Würzburg 1990, S. 9-20), erwägt Gerhardt wiederum eine Metaper-

spektive (Volker Gerhardt: Die Perspektive des Perspektivismus. In: Nietzsche-Studien, Bd.

18, 1989, S. 260-281). Vgl. demgegenüber Zittel, demder Perspektivismus gerade als »Verhin-

derung von Absolutsetzungen« gilt (Claus Zittel: »Perspektivismus«. In: Henning Ottmann

(Hg.): Nietzsche-Handbuch, Stuttgart/Weimar 2000, S. 299-301, hier S. 300).

https://doi.org/10.14361/9783839454862-005 - am 14.02.2026, 07:40:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


50 Masken denken – in Masken denken

gebracht wurde, wird dieses sich in relationaler Abhängigkeit von ihnen immerfort

wandeln und wenden.

Gleichwohl sind in einige Kapitel weiterführende theoretische Überlegungen

eingeflossen (insbesondere im Kapitel 2.2). Integriert in die Interpretation etwa

des Schauspieler-Problems, war die Auseinandersetzung mit Nietzsches Begriffs-

architektur nicht zu trennen von den konkreten Texten einerseits und methodo-

logischen ›Entdeckungen‹ darin andererseits. Um Wiederholungen zu vermeiden,

sind einige dieser Themen hier lediglich angedeutet worden, während sie an an-

derer Stelle eine Vertiefung erfahren, auf die dann jeweils verwiesen wird.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-005 - am 14.02.2026, 07:40:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

