
 

3 Theoretischer Rahmen 

 

 

3.1 ELITEN-THEORIEN 

 

Da sich die vorliegende Arbeit zum Ziel gesetzt hat, die afghanischen Eliten und ihre 

Netzwerke zu analysieren, wird, ausgehend von den klassischen Denkern und Früh-

aufklärern, Ibn Rushd (lat. Averroes) (1126-1195) und Baruch de Spinoza (1632-

1677), aus theologischer, philosophischer und soziokultureller Perspektive eruiert, 

wie die Definitionen und letztendlich mit diesen auch die Funktionen der Eliten in 

den islamischen und christlichen Gesellschaften weiterentwickelt und verändert wur-

den. Besonders in Hinblick auf die unterschiedlichen Funktionen von Eliten inner-

halb einer Gesellschaft wird sich sowohl in der christlichen als auch der islamischen 

Tradition aus der historischen und politischen Entwicklung heraus zeigen, dass die 

Definitionen der Elite bis zu einem gewissen Punkt der Geschichte eher ineinander 

übergingen als sich klar voneinander trennen lassen. 

Aus der Fülle der vorhandenen Forschungsliteratur habe ich exemplarisch einige 

geeignete und plausible Elitenansätze für die Untersuchung der afghanischen Eliten 

ausgewählt. In der langen Tradition der Eliten-Theorien gibt es die klassischen Theo-

retiker, wie Geatano Mosca (1858-1894), Vilfredo Pareto (1848-1923) und Robert 

Michels (1876-1936)
1
; sie setzen eine Tradition fort, in der diese Theorien dazu dien-

ten, die politische und moralische Führung über die Bevölkerung zu legitimieren, 

auch in Hinblick auf die europäischen Staatsgründungen. Diese klassischen Theore-

tiker, deren Werke rückblickend und vorallem nach dem Zweiten Weltkrieg als Defi-

nitionen für Machteliten negativ konnotiert sind, werden in dieser Arbeit nicht darge-

legt.
2
 Für das Erkenntnisinteresse der Arbeit sind die nachfolgenden modernen Elit-

entheoretiker*innen, wie Pierre Bourdieu, Stefan Hradil, Michael Hartmann, Peter 

                                                             

1  Zu Moscas Hauptwerk gehört Die herrschende Klasse. Grundlagen der politischen Wis-

senschaft (1923/1950), zu Paretos Hauptwerk zählt das vierteilige Traktakt The Mind and 

Society (1935a,b) und Michels’ meist zitiertes Buch ist Zur Soziologie des Parteiwesens in 

der modernen Demokratie: Untersuchungen über die oligarchischen Tendenzen des Grup-

penlebens (1911). 

2  Kurze Originalauszüge aus den Texten Moscas, Paretos, Michels’ und der einflussreichsten 

Elitentheoretiker finden sich bei Etzioni-Halevy (1997: 47-62); eine kritische Reflexion da-

rüber, wie die klassischen Elitentheoretiker Mosca, Pareto und Mills dem italienischen Fa-

schismus von 1922 bis 1943 ein ideologisches Fundament boten, ist bei Nye (1977) nach-

zulesen. 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


108 | Umstrittene Regierungsführung in Afghanistan 

Imbusch, Eva Etzioni-Halevy, G. Lowell Field, John Higley, Michael G. Burton und 

Ursula Hoffmann-Lange relevant. Diese modernen Theoretiker*innen werden als 

Vertreter*innen der Funktionseliten zitiert, die die Komplexität einer vorangeschrit-

tenen, bürokratisierten und industrialisierten Gesellschaftsstruktur kritisch analysie-

ren. Sie haben sich mit der Frage nach der Legitimation von Herrschaft und Macht 

und dem Einfluss der gesellschaftlichen Verregelungen innerhalb von nationalen und 

internationalen Institutionen und sozialer Ordnungen auseinandergesetzt. Insbesonde-

re neuere gesellschaftliche Segmente aus den Bereichen der Kultur, der Gewerk-

schaften, der Wirtschaft und der Zivilgesellschaft wurden mit in die Elitenansätze 

einbezogen. Hier genügt eine kurze Übersicht über die Entwicklung des Elitebegriffs 

und die mit ihm verbundenen Erwartungen an die Funktionen innerhalb einer büro-

kratisierten Gesellschaft, um sich auf dieser Grundlage dem sich perpetuierenden Eli-

tensystem und der Analyse des afghanischen Patronage-Klientel-Systems zu widmen. 

Denn die bisher angeführten Reformen in Afghanistan zielen auf eine Bürokratisie-

rung des Staates ab, die vom Zentrum ausgeht, um eine bessere Regierungsführung 

auf allen fünf Ebenen (Gemeinde, Bezirk, Stadtverwaltung, Provinz, Zentrum) reali-

sieren zu können. Um diesen Institutionalisierungsprozess umzusetzen, gibt es Be-

mühungen, den Staat mit einer gut ausgebildeten, jungen Beamtenschaft zu organi-

sieren. 

Diese Arbeit konzentriert sich auf Pierre Bourdieus Analysekonzept des sozialen 

Raums, wobei insbesondere seine Ökonomie der Praxis ein Modell für die vorliegen-

de Analyse der Patronage-Klientel-Netzwerke bietet (Krais/Gebauer 2010; Bourdieu 

1983; Bourdieu 1979). 

 

3.1.1 Spinozas Freiheit führt zur Exzellenz  

und Ibn Rushds Vernunftbegriff 

 

„Aber alles Erhabene ist ebenso schwer wie selten.“ 

(Spinoza 1677/1976: 296)
3
 

 

Dieser oft zitierte Satz Spinozas steht am Ende seines Werkes Die Ethik nach geome-

trischer Methode dargestellt
4
 (Papcke 2001: 189). Spinozas Schriften wurden bereits 

zu seinen Lebzeiten als revolutionär und umstürzlerisch zensiert und dann heimlich 

weiter verteilt. Seine Schriften werden heute in der Forschungsliteratur im Zusam-

                                                             

3  Papcke übersetzt Spinozas letzten Satz aus dem Traktat der Ethik: „Alles Exzellente ist 

ebenso mühselig wie selten.“ (Papcke 2001: 189) Mit dem Wort „Exzellenz“ begibt sich 

Papcke in die aktuelle Debatte der Exzellenz-Förderung, die nach einigen Kritiker*innen 

im Vergleich zu anderen Staaten wie Frankreich, USA und Großbritannien in Deutschland 

nicht ausreichend sei. Dies führe unter anderem dazu, dass Absolvent*innen deutscher 

Hochschulen dem Ausleseprozess im internationalen Arbeitsmarkt nicht gewachsen seien. 

Gleichzeitig plädiert er aber auch für eine allumfassende, humanistische Ausbildung von 

Führungskräften. 

4  Zudem ist der zu seiner Zeit umstrittene Tractatus theologico-politicus aus dem Publikati-

onsjahr 1670 dann als Gotteslästerung von den Kirchenräten und Synoden im Jahre 1674 

verboten worden (Spinoza 1670/1979: VII).  

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Theoretischer Rahmen | 109 

menhang mit den frühaufklärerischen Denkansätzen, die ein calvinistisch dominiertes 

Religions- und Herrschaftsverständnis ablösten, untersucht, die sich in der Französi-

schen Revolution 1789 und ihren politischen Forderungen nach Freiheit, Gleichheit 

und Brüderlichkeit entluden, und die in die März-Revolution 1848 in Deutschland 

mündeten.
5
 

Während des 17. und 18. Jahrhunderts unterstanden die Kirche und die Fürsten 

dem Kaiser. Die jeweiligen Kaiser der unterschiedlichen Dynastien in der Zeit des 

Heiligen Römischen Reiches Deutscher Nation (1410-1806) lernten, ihre Herrschaft 

durch einen loyalen Beamtenstab zu organisieren und bürokratisieren, um ihre Macht 

zu stärken und zu etablieren. Mit dem Westfälischen Frieden von 1648 in Münster 

und Osnabrück wurde das Heilige Römische Reich in kleinere souveräne Territorial-

staaten aufgeteilt; den Kriegen zwischen Protestant*innen und Katholik*innen wurde 

erst nach dem Dreißigjährigen Krieg (1618-1648) ein Ende gesetzt. Zeitgleich entwi-

ckelte sich der Merkantilismus und in Deutschland die Sonderform des Merkantilis-

mus, die landwirtschaftlich ausgerichtete Kameralistik. Dieser Begriff geht auf die 

von Johann Joachim Becher (1635-1682) entwickelte Idee zurück, die fürstlichen 

Einnahmen für die „Kammer“ zu steigern. Becher gilt als der Begründer der Kamera-

listik:  

 

„Aber sein Politischer Diskurs von den eigentlichen Ursachen des Auf- und Abnehmens der 

Städt, Länder und Republiken (1668) fügt der politischen Theorie ein neues Glied ein, indem er 

erstmals die societas civilis als Wirtschaftsgemeinschaft versteht, die sich durch consumption 

selbst reguliert, allerdings ohne dass er zum Gedanken des Wirtschaftskreislaufs vorgestoßen 

wäre. Grundlage ist der Bevölkerungsreichtum der drei produktiven Stände, der Bauern, 

Handwerker und Kaufleute.“ (Fenske et al. 2003: 358, Herv. i. O.) 

 

Die neue Schicht eines aufstrebenden Bürgertums mit Machtansprüchen, Einfluss 

und politischen Ideen entstand sukzessive, die Verwaltung der Staatseinnahmen für 

eine funktionierende Wirtschaft übernahm eine neue Beamtenschaft und die Souve-

ränität des Staates wurde vom Militär als einem neuen, weiteren gesellschaftlichen 

Stand verteidigt. In diese Entwicklungen fügte sich der niederländische Frühaufklärer 

Spinoza, der jedwede Bekleidung offizieller Ämter ablehnte, und seine eigenen phi-

losophischen Überzeugungen nicht einer gängigen Schulphilosophie unterordnen 

wollte, weswegen er die Arbeit als Glaser vorzog (Papcke 20: 189). 

Spinozas eingangs zitierter Satz, in dem der Frühaufklärer die in seinem Werk 

entwickelten Gedanken zusammenfasst, kritisiert die damaligen politischen Verhält-

nisse, in denen Herrschaft absolutistisch und nach Gottesgnadentum definiert ist. 

Diese Kritik baute er nach der aristotelischen Logik auf, sie wurde in seinem post-

humen Traktat Ethik und auch im Traktat theologico-politicus (1670) veröffentlicht. 

Insbesondere im letzteren Buch wird seine skeptische Position gegenüber der dogma-

                                                             

5  Der ursprünglich jüdisch-portugiesische, aber in den Niederlanden geborene sowie dort le-

bende Philosoph Baruch de Spinoza (1632-1677) ist in die zeitgenössische Denktradition 

der Frühaufklärer, wie René Descartes (1596-1650), Thomas Hobbes (1588-1679), Mon-

tesquieu (1689-1755), Gottfried-Wilhelm Leibniz (1646-1716) und John Locke (1632-

1701), zu klassifizieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


110 | Umstrittene Regierungsführung in Afghanistan 

tischen Kirchenlehre und der Autorität der heiligen Schrift (Tora) deutlich, da er der 

eigenen Vernunft Vorrang gibt: „[…] die Vernunft, wie gesagt, das Reich der Wahr-

heit und der Weisheit, die Theologie aber das Reich der Frömmigkeit und des Gehor-

sams. Denn die Macht der Vernunft erstreckt sich, wie ich schon gezeigt habe, nicht 

so weit, durch den Gehorsam ohne die Erkenntnis der Dinge glückselig zu werden.“ 

(Spinoza 1670/1979: 455) Die Vernunft, die dem Menschen gegeben ist, ist für ihn 

ein Argument für eine Demokratie, die es zwar nicht mehr erlauben sollte, die durch 

den Gnaden Gottes verliehene Herrschaft einigen Wenigen zu überlassen, die aber 

dennoch vorsah, die Herrschaft einigen Auserwählten, „den Exzellenten“ (Lateinisch: 

paucissimi), vorzubehalten, woraus er seine Demokratie-Definition ableitet: „Recht 

einer derartigen Gesellschaft heißt Demokratie; sie ist demnach zu definieren als eine 

allgemeine Vereinigung von Menschen, die in ihrer Gesamtheit das höchste Recht zu 

allem hat, was sie vermag.“ (Ebd.: 477f) Spinozas Gedanken zum Menschen als ver-

nunftgeleitetem Wesen basieren auf einem Werk des Aristotelikers (Marrone 200: 

45) Ibn Rushd mit dem arabischen Titel faṣl al-maqāl aus dem Jahre 1179/1180,
6
 

obwohl Fraenkel in seinem Aufsatz aus dem Jahre 2009 davon ausgeht, dass die heb-

räische Übersetzung der faṣl al-maqāl jüdischen Intellektuellen während des 17. 

Jahrhunderts nicht vorgelegen haben kann (Fraenkel 2013: 234; Averroes 2009). 

Nichtdestotrotz geht Fraenkel davon aus, dass Spinoza der hebräische Text von Eli-

jah Demedigos (1458-1493), der in der englischen Übersetzung den Titel The Exa-

mination of Religion trägt, vorlag und ihn beeinflusste. Demedigos hatte seine eigene 

Interpretation von Ibn Rushds Zusammenhang von Philosophie und Religion entwi-

ckelt.
7
 In jedem Fall ist Spinozas Vernunftbegriff und die hieraus resultierende Ex-

zellenzdefinition in diese tradierte aristotelische Tradition einzuordnen.
8
 

                                                             

6  Schupp schreibt, dass Der Zusatz, Entscheidende Abhandlung, Die Erklärung der Beweis-

methoden hinsichtlich der Glaubensvorstellungen der Religion und Die Inkohärenz der In-

kohärenz in den Jahren 1179/1180 veröffentlicht worden sind. Die ersten drei Schriften 

sind eine Trilogie und die letztere ist eine Gegendarstellung zu Al-Ghazalis Inkohärenz der 

Philosophen (Averroes 2009: XXXVI). 

7  Spinoza ist näher am Gedankenmodell Delmedigos, denn Delmedigos Interpretation nach 

sollen die Philosophen die Lehren und Gesetze Moses auf Widersprüche untersuchen. 

Woraufhin Spinoza noch einen Schritt weitergeht, indem er eine allegorische Interpretation 

vollkommen fallen lässt und von einer dogmatischen Autorität der heiligen Schrift ausgeht. 

So widerspricht Spinoza seiner früheren Auffassung und auch Ibn Rushds, dass die 

Wahrheit nicht der Wahrheit widersprechen könne (Fraenkel 2013: 236). Delmedigos Text 

wurde in seinen letzten Lebensjahren veröffentlicht. Eine genaue Angabe über das Veröf-

fentlichungsjahr war nicht auffindbar (ebd.: 214). 

8  Die drei wiederkehrenden, kontroversen Punkte der einflussreichsten islamischen Philoso-

phen Abu Ali al Husain ibn Abdullah Ibn Sina (980-1037) und Abu l-Walid Muhammad 

Ibn Rushd (1126-1198) gegenüber Abu Hamid al-Ghazali (1058-1111) sind: Die Ewigkeit 

der Welt, Gottes Allwissenheit und die körperliche Wiederauferstehung im Jenseits. Ibn 

Sina schrieb das Buch der Heilung (Arabisch: al-ilahiyyat min kitab al-shifa), mit welchem 

sich Al-Ghazali in Die Inkohärenz der Philosophen (Arabisch: tahafut al-falasifa) ausein-

andersetzte und Ibn Rushd verteidigte wiederum Ibn Sinas Abhandlungen in Die Inkohä-

renz der Inkohärenz (Arabisch: tahafut al-tahafut). 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Theoretischer Rahmen | 111 

Gleichzeitig gibt es Parallelen zwischen Spinozas Philosophie und der komplexen 

Exzellenzdefinition Ibn Rushds und anderen islamischen Gelehrten (Fraenkel 2013; 

Dethier 2002). Mittlerweile ist zwar Ibn Rushds Trennung von Religion und Philoso-

phie nicht mehr, wie Anfang des 19. Jahrhunderts in Ägypten, per se zitierbar, aber 

sicherlich lässt sich weiterhin eine gehobene Stellung der Philosophen in seinen Tex-

ten ausmachen. Ibn Rushds Exzellenzbegriff geht auf die Koranexegese zurück: „For 

Averroes, pointing out in public that the literal sense of the divine Law is false and 

disclosing its allegorical sense would precisely undermine the intention of the pro-

phet, who concealed the allegorical sense because of the ‚difference in human na-

ture‘.“ (Fraenkel 201: 218) So argumentiert Ibn Rushd, dass die sinnbildliche Deu-

tung oder religiöse Exegese den Philosophen vorbehalten ist: „Philosophical truth, 

however, is reserved for the elite, and it is to be found in the demonstrative books 

that examine philosophical questions such as God’s existence, the eternity of the 

world, the divine decree and predestination, the immortality of the intellect, etc. This 

truth must be kept away from the common person, who, unable to understand it, 

would either ridicule it or be led into confusion.“ (Sarrió 2015: 55) Nach dieser Ar-

gumentation haben Philosophen die Aufgabe und die religiöse Verantwortung, mit 

ihrem Intellekt Koranexegese zu betreiben. Jedoch bedarf ein Schüler nach Ibn 

Rushd zweier Eigenschaften: Erstens sollte eine „angeborene Intelligenz“ und zwei-

tens eine „gesetzesentsprechende Gerechtigkeit und sittliche Tugend“ vorhanden sein 

(Averroes 2009: 15). In diesen Zeiten ging somit die Philosophie weiterhin mit der 

Theologie einher und mit folgender Interpretation fasst Sarrió in seinem Aufsatz die 

Eigenschaften prädestinierter Eliten zusammen: „In other words, the would-be stu-

dent of Ancient philosophy must unite theoretical virtue with specifically Islamic 

practical and moral virtue.“ (Sarrió 2015: 62)  

In seinem Aufsatz verweist er auf die mehrdeutigen Interpretationsmöglichkeiten 

Ibn Rushds philosophisch-theologischer Texte und bringt somit die ehrgeizigen In-

terpretationen arabisch-sprachiger Intellektueller, die nach einem Beweis für einen 

radikalen Säkularismus bei Ibn Rushd suchten, ins Schwanken.
9
 Auf diese Weise ent-

fernt sich Sarrió angelehnt an den Text faṣl al-maqāl von einer eher elitären Heran-

                                                             

9  Implizit sind Elitentheorien auch Tugendlehren und sie stehen für ein deontologisches 

Verständnis von Handeln. Der Grundgedanke und die Frage blieb seit jeher bestehen: „Hat 

menschliches Verhalten als sittlich zu gelten, weil es sich hinsichtlich einer bestimmten, 

vorgegebenen Zielsetzung als zweckentsprechend erweise, bzw. weil es bezüglich eines 

‚Telos‘ nützlich ist, oder ist es nur sittlich, wenn es einer übergreifenden Sollensforderung, 

also einem unbedingten ‚Deon‘, einer absoluten Pflicht Gefolgschaft leistet?“ (Furger 

1984: 10) Per definitionem sollten Eliten demnach nicht korrupt, verlogen, gewaltver-

herrlichend oder privilegiert sein. Dieses theologische Verständnis reicht bis heute zum 

staatlichen Exzeptionalismus, der sich sowohl in der innenpolitischen als auch außen-

politischen Rhetorik Amerikas erkennbar zeigt. Ein prägnanter Aufsatz von Moltmann 

(2003) verweist auf die Konnotation des religiösen Sendungsbewusstseins und zitiert 

einleitend den Präsidenten Georg W. Bush: „Mit Missionseifer will er [Bush] die Völker 

‚zur Demokratie erlösen‘: ‚Freiheit ist nicht ein Geschenk der USA an die Völker, sondern 

ein Geschenk Gottes an die Menschheit‘, erklärt er, um seine militärische Strafaktion 

gegen Saddam Hussein im Irak als göttliche Mission darzustellen.“ (Ebd.: 161) 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


112 | Umstrittene Regierungsführung in Afghanistan 

gehensweise zur Deutung des Koran und von der Deutungshoheit durch religiöse Ge-

lehrte. Die Sure 16, Vers 125 besagt: „Ruf (die Menschen) mit Weisheit und einer 

guten Ermahnung auf den Weg deines Herrn und streite mit ihnen auf eine möglichst 

gute Art (oder: auf eine bessere Art (als sie das mit dir tun) ?).“ (Paret 200: 195)
10

 
11

 

Averroes assoziierte die drei in der Sure genannten Aspekte mit philosophischen 

Grundgedanken: Weisheit mit Philosophie, Gebete mit Rhetorik und Debattieren mit 

Dialektik (Sarrió 2015: 61; Averroes 2009: 17f). Der Beweis, dass die Vernunft eines 

von Gott kreierten und gläubigen Menschen dazu in der Lage ist, den eindeutigen 

und verborgenen Sinn der Heiligen Schrift zu entziffern, sei in Gottes Wort erbracht. 

In Sarriós Worten: „Commentators sometimes fail to notice two important implicati-

ons of Averroes’s claim here: firstly, his insistence that rational assent is part and 

parcel of the act of faith; secondly, that the ‚divine Law‘ is not only an alternative to 

philosophy for the uneducated masses, but it addresses all human beings, including 

those capable of demonstrative knowledge.“ (Sarrió 2015: 61) 

Welche Rolle spielen der islamische und der jüdische Frühaufklärer für die Typo-

logie der Eliten in einer islamischen Gesellschaft, in der sich die Bevölkerung zu 

99,7 Prozent zum Islam bekennt? Die Legitimation der religiösen Gelehrten (Ara-

bisch: ulama) ist weiterhin sehr groß und eine Trennung von Staat und Religion ist in 

Afghanistan weiterhin nicht öffentlich diskutabel.
12

 Die aufklärerischen Ideen Ibn 

Rushds wurden von den erstarkenden ’Ashariten im 10. und 11. Jahrhundert zuguns-

ten einer bis heute weitverbreiteten islamischen Orthodoxie abgelehnt. Auch die cal-

vinistische Kirche, die im Jahre 1651 den Status einer Staatskirche erhielt, lehnte 

Spinozas hier dargelegte Interpretationen als häretisch ab. Denn beide Denker erlau-

                                                             

10  Der hier zitierte Satz ist mit denselben Satzzeichen aus der 10. Auflage der Koranüberset-

zung Parets wiedergegeben worden. In der englischen Übersetzung lautet der Satz: „Call to 

the path of your Lord by wisdom, fine preaching, and arguing with them by means of what 

is finest.“ (Sarrió 2015: 61) 

11  Paret schreibt in Vorwort zur Taschenbuchausgabe der Koranübersetzung: „(1) Ein einge-

klammertes oder am Schluss einer Einklammerung stehendes Fragezeichen bedeutet, dass 

das vorausgehende Wort oder die ganze vorausgehende Formulierung fragwürdig ist. (2) 

Wenn ein Textteil eingeklammert ist und unmittelbar hinter der Anfangsklammer beginnt, 

handelt es sich um einen den Zusammenhang erläuternden Zusatz des Übersetzers. […] (4) 

wenn hinter der Anfangsklammer ‚d.h.‘ (das heißt) steht, wird der vorhergehende Textteil 

mit einer ihn näher bezeichnenden Formulierung erklärt; […].“ (Paret 2007: 11f, Herv. i. 

O.) 

12  Im Vergleich zu rechtstaatlich regulierten Verfahren im heutigen Afghanistan, genießt das 

religiöse Recht für viele unterschiedliche Bevölkerungsschichten weiterhin mehr Vertrau-

en. Es ist kostengünstiger sowie durch seine schnellen Urteile unmittelbarer und meist kul-

turell akzeptabler für die gesamte Gemeinschaft. Die schwach organisierten Frauenorgani-

sationen oder die zarten Anfänge einer Zivilgesellschaft finden sich eher in den urbanen 

Zentren Afghanistans. In der Peripherie jedenfalls können sie sich meist mit ihren säkula-

ren Vorstellungen einer Rechtsstaatlichkeit gegenüber den afghanischen patriarchalischen 

Realitäten nicht durchsetzen. Darüber hinaus zieht die ländliche Bevölkerung, angesichts 

der verbreiteten Korruption in Afghanistan, die Autorität der dörflichen Räte bei Recht-

sprechungen den staatlichen Gerichten vor.  

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Theoretischer Rahmen | 113 

ben drei wichtige Analogieschlüsse, die heute als Wegbereiter in die moderne Politik 

bewertet werden: 

Erstens wenn allen Menschen die Vernunft gegeben ist, dann bedürfte es eigent-

lich keiner herrschenden Elite. Jedoch wurde im Sinne des niederländischen Früh-

aufklärers Spinoza, basierend auf den oben ausgeführten Ideen des andalusischen 

Philosophen der Vormoderne,
13

 Ibn Rushd, der göttliche Absolutheitsanspruch der 

aristokratischen Vertreter*innen nach Gottesgnaden hinterfragt und eher einer begab-

ten Minderheit zugesprochen. Zweitens ermöglichte die Analogie es, einem jeden 

Menschen vernunftorientierte Begabung zu attestieren, so dass die Begabung allen 

Menschen verliehen wurde und zwar von Gott. Drittens folgt aus den ersten beiden 

Analogieschlüssen, die Vorstellung von einem freien Menschen, der sich von seiner 

Vernunft leiten lässt. Diese vernunftorientierte Überzeugung eines Menschen führt 

Spinoza sogar zu folgender Überzeugung hinsichtlich einer staatlichen Ordnung: 

„Der von der Vernunft geleitete Mensch ist freier im Staate, wo er nach dem gemein-

samen Beschlusse lebt, als in der Einsamkeit, wo er nur sich selbst gehorcht.“ (Spi-

noza 1677/1976: 251, Lehrsatz 73) 

Mit den wirtschaftlichen Entwicklungen entstand in der Zeit des Merkantilismus 

eine neue Schicht, die durch – wie wir es heute nennen würden – Qualifikation in der 

Lage war, die Politik im Interesse eines entstehenden Bürgertums zu führen. Papcke 

fasst Spinozas Beitrag und die historischen Entwicklungen so zusammen: 

 

„Denn indem Spinoza mit auf das Versagen überkommener Herrschaftsgebilde um deren zeit-

gemäße Neudefinition rang, begab er sich auf den Boden moderner Politik, deren Wesen durch 

das Kriterium der ‚Funktion‘ gekennzeichnet ist. ‚Elite‘ geriet schon bei Spinoza zum Funkti-

onsbegriff, der aber mit einem besonderen Wertgehalt verbunden blieb. […] Notwendig, und 

damit zum Zankapfel, wurde die Eliten-Rekrutierung zu dem Zeitpunkt, als sich die Konturen 

eines Zeitalters der Massen abzeichneten. Vorher gab es zwar Herrschaftseliten, sie standen 

aber weder zur Diskussion noch zur Disposition, unterlagen also auch keinerlei Rechtferti-

gungszwang.“ (Papcke 1986: 464, Herv. i. O.) 

 

Es ist festzuhalten, dass diese, Gott gegebene Autorität durch den Frühaufklärer Spi-

noza in Frage gestellt wurde, sukzessive eignete sich das aufstrebende Bürgertum 

diese Autorität an. Die Delegitimation der Herrschaftseliten wurden mit den bereits 

beschriebenen revolutionären Umbrüchen eingeleitet, die in eine parlamentarische 

Gesellschaftsordnung mündeten. Bezogen auf heutige Verhältnisse wirft Papcke in 

seinem Aufsatz die Frage auf, ob Spinozas Verknüpfung von Tugend und Exzellenz 

einem heutigen Rekrutierungsmechanismus über Bildungseinrichtungen überhaupt 

noch gerecht werden kann (ebd.: 469), um am Ende seines Aufsatzes wieder auf den 

Unterschied zu vormodernen Eliten zu verweisen: „Die Chancengleichheit aber, als 

Gleichberechtigung zur Leistung ist der Prüfstein für demokratische Zustände. Soviel 

steht fest: Vormoderne Gesellschaften bildeten in diesem Verständnis keine Elite aus, 

weil sich in ihnen keine Leistungseliten entwickeln konnten.“ (Ebd.: 476, Herv. i. O.) 

                                                             

13  Renommierte Islamwissenschaftler*innen haben den Begriff des Mittelalters für Europa 

nicht auf die islamisch regierten Regionen übertragen und bezeichnen die Blütezeit für den 

Islam stattdessen vom 15. bis 17. Jahrhundert als Vormoderne (Hefner 2010). 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


114 | Umstrittene Regierungsführung in Afghanistan 

Papcke zufolge galt es insbesondere am Anfang des Aufstiegs des Bürgertums, ge-

rechte Verhältnisse für die gesellschaftliche Teilhabe begabter Menschen mit Quali-

fizierung zu ermöglichen und die Schlüsselpositionen nicht einer Machtelite zu über-

lassen. Die Genese des Bürgertums hat eine neue Schicht in die gesellschaftliche 

Arena gebracht, die in sozialwissenschaftlichen Abhandlungen als Subjekt der revo-

lutionären Umwälzungen im 18. Jahrhundert betrachtet wird. 

Da sich die vorliegende Arbeit zum Ziel gesetzt hat, den gängigen eurozentristi-

schen Narrativen einen anderen Blickwinkel zu eröffnen, werden der früheste be-

kannte und wiederentdeckte islamische Historiker Ibn Khaldun und der als dogma-

tisch bekannt gewordene Philosoph und Theologe al-Ghazali für die Analyse der Eli-

tenkonstruktionen herangezogen. 

 

3.1.2 Ibn Khalduns historisches Verständnis der Staatsbildung und 

Ibn Rushds versus al-Ghazalis Staats-Religions-Doxa 

 

Neuere Forschungen versuchen, die islamisch geprägten Gesellschaften mit Theorie-

ansätzen aus dem soziokulturellen Rahmen der jeweiligen Gesellschaften heraus zu 

untersuchen, anstatt „westliche“ Theorien heranzuziehen. In diesem Kontext spielen 

die Ideen von ’Abd ul-Rahman Ibn Khaldun (1332-1406) eine relevante Rolle 

(Alatas 2014: 49-51). Die Forschungen von Alatas bezeichnen Ibn Khaldun aus heu-

tiger Perspektive als Soziologen, von den meisten Forscher*innen wird er weiterhin 

eher als angesehener Historiker der islamischen Geschichte – insbesondere zur nord-

afrikanischen Geschichte – geschätzt und zitiert. Nachfolgende Schilderungen Ibn 

Khalduns zum Zusammengehörigkeitsgefühl in Stammesgesellschaften wird im Lau-

fe des empirischen Teils der Arbeit hilfreich sein, um die jeweiligen Affinitäten im 

Zusammenhang mit den Macht- und Partikularinteressen während des heutigen 

Staatsgründungsprozesses in Afghanistan zu verstehen. Auf einen interessanten 

Punkt weist der Übersetzer Franz Rosenthal in seinem Vorwort zum Hauptwerk Ibn 

Khalduns An Introduction to History hin: „In Ibn Khaldun’s vocabulary, the word for 

both ‚dynasty‘ and ‚state‘ is dawlah, […]. A state exists only in so far as it is held to-

gether and ruled by individuals and the group which they constitute, that is, the dy-

nasty.“ (Ibn Khaldun 1967a: lxxx) Atalas hat beispielsweise anhand des Safawiden-

reiches (1507-1722) mit Ibn Khalduns Theorierahmen untersucht, unter welchen 

Umständen eine Dynastie zerfällt. Nach Atalas hat sich das safawidische Reich durch 

drei Elemente stabilisiert und ist daraufhin expandiert: Die erstellte Ordnung, die Be-

ziehungen zu anderen politischen Mächten und die Gründung einer neuen schiiti-

schen Orientierung (Zwölfer-Schia) (Alatas 2014: 114). 

Diese Elemente weisen Affinitäten zu den von Ibn Khaldun definierten drei Ele-

menten eines möglichen Zusammengehörigkeitsgefühls (Arabisch: aṣabīya) auf, die 

bei einer staatlichen Formierung als Basis dienlich sein können: 1. Blutsverwandt-

schaft, 2. Klientelverhältnis und 3. Allianzen (ebd.: 31; Ibn Khaldun 1967a: 264f, 

276f). Diese drei Staatselemente, die eine verbindende Wirkung haben, werden seit 

der afghanischen Staatsgründung von unterschiedlichen Stammesführern verwendet. 

Generell hielt Ibn Khaldun in seinem Werk fest, dass das luxuriöse Leben in den 

Zentren für Nomaden ein Grund ist, sich in den Zentren niederzulassen und sesshaft 

zu werden, wonach sich dann ein Stamm gegen die anderen Stämme durch Macht-

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Theoretischer Rahmen | 115 

kämpfe durchsetzt. Jedoch führt dann die Konzentration auf die Städte dazu, dass 

sich die jeweilige Dynastie, die ihre Macht befestigt hat, sich von ihrer Klientel aus 

der Peripherie entfernt und somit von ihr entfremdet. Für den europäischen Kontinent 

beschreibt Elias, dass die Herzoghäuser im 10. und 11. Jahrhundert begannen, sich 

selbstständig zu verwalten. Damit konnten sie ihr Territorium als Lehnsfürstentümer 

etablieren. 

 

„Die Herzoghäuser sind die Abkömmlinge eines der königlichen Dienstleute, den ein König 

ehemals als seinen Vertreter über ein Territorium gesetzt hat; sie werden allmählich selbst zum 

mehr oder weniger unabhängigen Lehnsherrn über dieses ganze Territorium […]. Ähnlich die 

Grafen oder ‚comtes‘. Die ‚vicomtes‘ sind Abkömmlinge eines Mannes, den ein Graf an seiner 

Stelle als Vizegraf über ein bestimmtes, kleineres Gebiet gesetzt hat, und der nun über dieses 

kleinere Gebiet als sein erbliches Eigentum verfügt.“ (Elias 1976/1995: 77)  

 

Auch in Afghanistan haben sich regionale Machthaber, wie der Gouverneur Atta 

Noor der Provinz Balch, zu Vizefürsten in der eigenen Region entwickelt. In der ge-

genwärtigen Forschung werden diese modernen Machthaber innerhalb einer Kriegs-

gesellschaft als „Mezzanine-Herrscher“ bezeichnet, dieses Phänomen wird in Kapitel 

7.2 Mezzanine-Herrschaften innerhalb eines Präsidialsystems in Mazar-e Sharif und 

Herat näher beschrieben. 

Ibn Khalduns als erste soziologische Abhandlung betrachteten, hier zitierten The-

sen, haben jedoch auch die Unterschiede zwischen den arabischen Stämmen und der 

bereits sesshaften Bevölkerung des persischen Reiches zu Lebzeiten des Propheten 

festgehalten, und zwar im Zusammenhang mit der Verschriftlichung der Heiligen 

Schrift und der arabischen Sprache: 

 

„Thus, the sciences came to belong to sedentary culture, and the Arabs were not familiar with 

them or with their cultivation. Now, the (only) sedentary people at that time were non-Arabs 

and, what amounts to the same thing, the clients and sedentary people who followed the non-

Arabs at that time in all matters of sedentary culture, including the crafts and professions. They 

were most versed in those things, because sedentary culture had been firmly rooted among 

them from the time of the Persian Empire.“ (Ibn Khaldun 1967b: 313f) 

 

Die sesshafte Kultur und die antiken Großreiche mit ihren zivilisatorischen Errun-

genschaften
14

, wie das der Achämeniden (559-330 v. Chr.), oder das gräko-

baktrische Reich (Mitte des 3. Jh.-1. Jh. v. Chr.), das Kuschan-Reich (45-173) und 

                                                             

14  Ibn Khaldun beschreibt weiter, dass die Gelehrten, die sich mit der Systematisierung der 

arabischen Sprache und mit den Verschriftlichungen der Prophetenüberlieferungen be-

schäftigten, und auch Theologen, die an den Koran-Kommentaren und für die Jurisprudenz 

arbeiteten, alle einen farsisprachigen Hintergrund hatten und in Kontakt mit den Ara-

ber*innen im Gebiet des heutigen Iraks standen. In Ibn Khalduns Worten: „Only the non-

Arabs (Persians) engaged in the task of preserving knowledge and writing systematic scho-

larly works. Thus, the truth of the following statement by the Prophet becomes apparent: 

‚If scholarship hung suspended at the highest parts of heaven, the Persian would (reach it 

and) take it‘.“ (Ibn Khaldun 1967b: 313) 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


116 | Umstrittene Regierungsführung in Afghanistan 

das Sassaniden-Reich (226-642), konnte den islamischen Eroberungszügen aus dem 

Osten nicht standhalten. Mittelasien wurde bereits im Jahre 649 n. Chr. islamisiert. 

Nach der Islamisierung wurden im Gebiet des heutigen Afghanistans mehrere Dynas-

tien gegründet, wie z.B. die der Samaniden (819-1005), der Tahiriden (821-891), der 

Saffariden (861-1003), Ghaznaviden (977-1186) und Timuriden (1370-1507).  

Die ersten paschtunischen Stammesrebellionen und Konföderationen begannen 

gegen die türkischstämmigen Moghulherrscher in den Jahren 1667 bis 1672 und ge-

gen die schiitischen Safawiden in Kandahar (1709) und Isfahan (1722) (Schetter 

2004). Im Zusammenhang mit den afghanischen Stämmen schreibt Giustozzi vor 

dem pro-sowjetkommunistischen Putsch im April 1978: „What is known as the Ibn-

Khaldunian cycle implies that over time the leader or his descendants distance them-

selves from their tribal base, lose the ability or interest to reward their tribal followers 

and end up losing their support. A new tribal elite, or dynasty, emerges and legitimi-

ses itself as effective leaders who can cater for the needs of the tribesmen. With their 

support, it wins control over state power, succeeding for some time to establish a re-

latively stable regime.“ (Giustozzi/Ullah 2007: 168f) Diese Erklärung ist für die spä-

tere Analyse der afghanischen Elitenkonstruktionen sehr wichtig. Um Spinozas Leb-

zeiten (1652-1677) existierten im heutigen Staatsgebiet Afghanistans zwei Herr-

schaftsbereiche. Im Südosten gab es die sunnitische Mogulherrschaft (1526-1858), 

im Westen und Süden die schiitisch-safawidische Herrschaft (1501-1722). Vergleicht 

man die bereits geschilderten Verhältnisse Europas mit denen Afghanistans, sieht 

man, dass an beiden Orten zur selben Zeit jeweils zwei königliche Großreiche mit 

zwei miteinander verfeindeten Konfessionen existierten, die ihre Imperien verteidig-

ten und versuchten, ihre Einflusssphären zu expandieren. Afghanistan begann im 

Vergleich zu europäischen Staaten, die sich bereits im 18. Jahrhundert einer absolu-

tistisch herrschenden Aristokratie entledigten, erst im Jahre 1923 durch die konstitu-

tionelle Monarchie seinen Modernisierungsprozess (Olesen 1995: 121ff)
15

; dies war 

auch der Zeitpunkt, an dem die Idee einer Staatsnation
16

 aufkam. 

Es ist nicht Aufgabe der vorliegenden Arbeit, den häufig geäußerten Vorwurf zu 

verhandeln, dass islamische Gesellschaften sich nicht säkularisieren könnten, da die-

se Frage den Rahmen und das zentrale Anliegen dieser Arbeit sprengen würde. Diese 

Kritik kann jedoch zumindest in Bezug auf die Forschungsfrage nach den Elitenkons-

                                                             

15  Im Unterkapitel 6.4.1 Historisch paschtunischer Herrschaftsanspruch und Mensch zweiter 

Klasse, werden die unterschiedlichen Dynastien und Perioden der Reichsgründungen Af-

ghanistans und die bis heute währenden Rivalitäten erläutert. 

16  Die Arbeit folgt einer Definition des deutschen Historikers Meinecke: „Kann man also in-

nerlich Kultur- und Staatsnationen nicht streng und säuberlich voneinander unterscheiden, 

so kann man es auch äußerlich nicht tun. Denn innerhalb einer echten Staatsnation können 

– wie das Beispiel der Schweiz zeigt – die Angehörigen verschiedener Kulturnationen le-

ben; und wiederum die Kulturnation kann in sich – wie das Beispiel der großen deutschen 

Nation zeigte – mehrere Staatsnationen entstehen sehen, d.h. Bevölkerungen von Staaten, 

die ihr politisches Gemeingefühl zu kräftiger Eigenart ausprägen, die dadurch zu einer Na-

tion werden, oft es bewusst werden wollen, zugleich aber – sie mögen es wollen und wis-

sen oder nicht – auch Angehörige jener größeren umfassenderen Kulturnation bleiben kön-

nen.“ (Meinecke 1908: 3f) 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Theoretischer Rahmen | 117 

truktionen und die Frage, aus welchem Wertesystem die Eliten ihre Legitimation her-

leiten, zielführend sein. Eine Antwort auf diese Frage liefert die Beschäftigung mit 

al-Ghazalis (1058-1111) Einfluss auf eine durch Religion legitimierte Staatsdoktrin. 

Im Folgenden wird untersucht, inwiefern al-Ghazalis Theologie zur heute herr-

schenden Doktrin, in der Religion und Staat untrennbar verbunden sind, beigetragen 

hat. Der Ansicht Hassans (2013), dass sich al-Ghazalis frühe orthodoxe Interpretatio-

nen des Islam durchgesetzt haben und dann von den jeweiligen Herrschern instru-

mentalisiert wurden, um ihre Herrschaft zu legitimieren, schließe ich mich an. Bis 

heute gilt das din-wa-dawla-Verständnis (Religion und Staat) in vielen Staaten der is-

lamischen Welt, und wird dazu benutzt, eine moralisierende Lebenspraxis vorzu-

schreiben. Al-Ghazali war selbst am Hofe des seldschukischen Sultans Malikschah 

(1071-1092) und seinem Großwesir Nizam al-Mulk (1018-1092), angestellt, sehr 

wahrscheinlich zuerst in Isfahan, und wurde im Jahre 1091 zum theologischen Ge-

lehrten an der hochangesehenen Nizamiyya Madrassa in Bagdad ernannt. Mit dieser 

Ernennung zum Religionsgelehrten im Auftrag der asch’aritischen Theologie
17

 und 

der schafaitischen Rechtsschule
18

 stieg er in kurzer Zeit zu einem wichtigen Hofbera-

ter auf (Ormsby 2008: 30). 

Der sunnitische Großwesir Nizam al-Mulk verstand es, al-Ghazalis theologische 

Orthodoxie für seine Staatsführung zu verwenden und er verfasste ein Buch zur 

Staatskunst auf Farsi mit selbigem Namen. In diesem Kontext ist seine Ansicht zur 

Regierungsherrschaft zu al-Ghazalis Orthodoxie komplementierend: 

 

„Der erhabene Gott erwählt in jedem Zeitalter einen aus der Mitte der Menschen, schmückt und 

zeichnet ihn aus mit den Vorzügen eines Herrschers, heftet an ihn das Wohl der Welt und die Ruhe 

der Gottesknechte und verschließt durch ihn das Tor vor Verderbnis, Verwirrung und Aufruhr.“ 

(Niẓām-al-Mulk 1987: 160) 

 

Relevant für den vorliegenden Forschungskontext ist, dass der religiöse Gelehrte al-

Ghazali im seldschukischen Sultanat und dem übergeordneten Abbasiden-Kalifat ge-

nerell die Möglichkeit sah, religiöses Recht effektiv im Diesseits durchzusetzen. In 

                                                             

17  Al-Ash’ari (873-935) wird von Halm als „der Vollender des islamischen Okkasionalismus“ 

betrachtet. So steht dieser Okkasionalismus für die Vorstellung, dass ein allwissender Gott 

auch für die kleinsten irdischen Kausalitäten verantwortlich ist. Al-Ash’ari lehnte den rati-

onalistischen Ansatz der Mutaziliten, bei dem den Menschen mehr Verantwortung zu ge-

sprochen wird, ab (Halm 2001: 37f). Die Mutaziliten argumentierten, dass Gott ein univer-

selles, und kein partikulares Wissen über das weltliche Geschehen verfüge und zogen für 

diese Analogie all die dazugehörigen Konsequenzen für ein verantwortungsbewusstes 

Handeln der Menschheit und des Individuums. 

18  Muhammad ibn Idris asch-Schafi’i (767-820) stammt aus Palästina und zeichnet sich im 

Vergleich zu den anderen drei islamischen Rechtsschulen, die, neben der Lehre des Koran 

und der Prophetenüberlieferungen (Arabisch: hadith), auch den Analogieschluss (Arabisch: 

qiyas) für unbekannte Fragen zu bekannten Situationen ziehen und „den Konsens (Ara-

bisch: ijma’) der islamischen Gesamtgemeinde (Arabisch: umma), die als Ganze nicht irren 

könne“ vertreten (Halm 2001: 45), durch eine vernunftgeleitete Interpretation dieser vier 

Rechtsquellen (Koran, hadith, qiyas, ijma’, umma) aus. 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


118 | Umstrittene Regierungsführung in Afghanistan 

den wenigen Jahren, die er am abbasidischen Hof (750-1258) verbrachte, beobachtete 

er jedoch, dass sich die moralische Korrumpierung mit jedem Thronfolger ver-

schlimmerte (Aftab 2014). In den Quellen ist überliefert, dass er über den als tyran-

nisch geltenden Wesir Mujir ad-Din schrieb: „You should know that none of the four 

viziers had to confront what you have to confront, namely the kind of oppression 

(ẓulm) and desolation (kharāb).“ (Griffel 2009: 39) Weitere überlieferte Quellen von 

seinen Schülern und seine Autobiographie weisen darauf hin, dass er nach vier Jah-

ren am Hof im Jahre 1095 der dortigen Dekadenz den Rücken
19

 kehrte und sich der 

eigentlichen, mystischen Ausübung seiner Religion zunächst in Damaskus und dann 

in Jerusalem widmete. 

Da zu Lebzeiten al-Ghazalis die islamische Lehre nach der strengeren schafaiti-

schen Rechtsauslegung herangezogen wurde, um die seldschukische Dynastie (1040-

1194) religiös zu legitimieren, litt die Wissenschaft unter der rigide ausgelegten is-

lamischen Jurisprudenz der Sunniten. Absolventen der Bagdader Nizamiyya wurden 

gezielt in Regierungsämter eingesetzt, um das Sultanat auch religiös-argumentativ zu 

vertreten. Seitdem berufen sich islamische Gelehrte, die die wörtliche Auslegung des 

Koran befürworten und eine politische Moderne ablehnen, auf al-Ghazalis frühe 

Schriften. Seine späteren Schriften waren einer staatlichen Legitimierung eines Sul-

tanats mit Großwesiren nicht dienlich, der Islamwissenschaftler Madelung erklärt 

hierzu:  

 

„As Al-Ghazali emerged from his spiritual crisis, he felt called upon to revitalize the Muslim 

religion comprehensively and composed his monumental Revival of the Religious Science (Ihya 

‘ulum ad-din) which has secured him wide recognition as the greatest reformist religious scho-

lar of Islam. The book deals primarily with religious practice, ethical conduct with a view to 

eternal reward in the hereafter, from a distinctly Sufi perspective.“ (Madelung 2015: 27) 

 

In seinem Buch Die Ziele der Philosophen (Arabisch: maqāṣid al-falāsifah), stimmt 

al-Ghazali in allen drei Kernpunkten der Philosophie Ibn Sinas zu, denen er in seiner 

Abhandlung Die Inkohärenz der Philosophen (Arabisch: al-tahafut al-falasifa) zuvor 

widersprochen hatte. Ursprünglich hatte er für diese Art der Häresie die Todesstrafe 

gefordert. Für al-Ghazali gab es bei Ibn Sinas Philosophie drei diskussionswürdige 

Punkte: Die Ewigkeit der Welt, die nicht-körperliche Wiederauferstehung der Men-

schen und die Ansicht, dass Gott nicht über partikulares Wissen zu allen weltlichen 

Vorgängen verfügt (Goodman 2006: 152f). Al-Ghazali hatte die Omniszienz Gottes 

                                                             

19  Griffel weist darauf hin, dass die meist als abrupt beschriebene Abkehr vom opulenten Le-

ben am abbasidischen Hof hin zu einem asketischeren Leben historisch nicht einwandfrei 

bewiesen ist. Es gibt eine Quelle seines Schülers Abu Bakr ibn al-Arabi (1076-114), der 

den Sinneswandel al-Ghazalis, auf das Jahr 1093 datiert, Jahre vor den politischen Unruhen 

und mehreren Machtwechsel der Wesire. Griffel zitiert aus al-Arabis Buch: „Here he writes 

that when he met al-Ghazali, he had already been a practitioner of Sufism for five years. 

Ibn al-Arabi specifies that his teacher had ‚accepted the Sufi path (al-tariqa al-sufiyya) and 

made himself free for what it requires‘ in the year 486, which corresponds roughly to 1093. 

That is when al-Ghazali had put himself in seclusion (al-‘uzla), Ibn al-‘Arabi says, and 

when he had renounced all groups.“ (Griffel 2009: 42) 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Theoretischer Rahmen | 119 

in seiner Schrift Die Inkohärenz der Philosophen theologisch hergeleitet und sie mit 

einem wörtlichen Verständnis der von Gott herabgesandten heiligen Schrift, des Ko-

ran, zur Doktrin verbunden. Diese theologische Interpretation wird heute von Islam-

wissenschaftler*innen als Beginn der Legitimation der unzertrennlichen Staats- und 

Religionsthese (Arabisch: din wa dawla) ausgeweitet. Wobei nun neuere For-

schungspublikationen zu seinen späteren Schriften zeigen, dass er kurz vor seinem 

Tod von dieser dogmatischen Interpretation in den drei Kernpunkten abrückte (Ber-

tolacci 2013; Tamer 2015). 

Erstens glaubte al-Ghazali, – basierend auf einer Überlieferung des Propheten 

Mohammads (Arabisch: hadith) – dass die Seele nach dem Tod in die Ewigkeit em-

porsteigen und sich vom Körper trennen wird. An eine, wie im Koran prophezeite, 

wörtliche Wiederauferstehung am jüngsten Tag glaubte er nicht mehr. Zweitens be-

trachtete er die Ewigkeit der Welt als erwiesen an und drittens verstand er die All-

wissenheit Gottes universell und nicht partikular (Madelung 2015: 29). Zum Ende 

seines Lebens haben sich al-Ghazalis mystische Überzeugungen wieder Ibn Sinas 

Philosophie zugewandt (Goodman 2006). Al-Ghazalis frühe theologische Überzeu-

gung vom Sultanat und den Wesiren, die für die Implementierung des islamischen 

Rechts im Diesseits benutzt wurde, wird von orthodoxen Theologen und religiösen 

Eliten weiterhin tradiert. Dieses Verständnis der unbedingten Staats-Religions-

Doxa
20

 verwenden die geistlichen Führer gemeinsam mit ihren politischen Eliten als 

legitime Grundlage für ihre Staatsform und manifestiert sich in seinem extremsten 

Fall im saudi-arabischen Königreich durch die wahabitische Rechtslehre. Heute noch 

wird die Rolle der islamischen Gelehrten oder aber auch allgemein die Rolle der reli-

giösen Ergebenen, die in der Sure 39, Vers 9 folgendermaßen beschrieben wird, von 

Religionsgelehrten zum Zweck der Legitimation ihrer politischen Führung zitiert:  

 

„Ist etwa einer, der (Gott) demütig ergeben ist, indem er zu (gewissen) Zeiten der Nacht sich 

niederwirft oder (w. und) (andächtig im Gebet) steht und sich dabei vor dem Jenseits ängstigt, 

(aber doch) auch auf die auf die Barmherzigkeit seines Herrn hofft (gleich einem, der nur auf 

das diesseitige Leben eingestellt ist)? Sag: Sind (etwa) diejenigen, die Bescheid wissen, denen 

gleich(zusetzen), die nicht Bescheid wissen? (Doch) nur diejenigen, die Verstand haben, lassen 

sich mahnen.“
21

 (Paret 2007: 323)  

 

Mit diesem Vers erheben afghanische Religionsgelehrte heute den Anspruch, die Ge-

sellschaft zu leiten und zu führen. Ein interviewter gemäßigter Religionsgelehrter, 

Prof. Kermani sagte: „Die Religion muss regieren: „°Die Herrschaft liegt in der Hand 

der Religion. (…) Eine islamische Regierung ist das Beste. Religion ist die Regie-

                                                             

20  Als „Doxa“ definiert Bourdieu „jenes Ensemble von Thesen, die stillschweigend und jen-

seits des Fragens postuliert werden und die als solche sich erst in der Retrospektive, dann, 

wenn sie praktisch fallengelassen wurden, zu erkennen geben“ (Bourdieu 1979: 331). 

21  Die Islamwissenschaftlerin Krämer weist sowohl auf den Propheten Mohammad als Siegel 

der Propheten in der Sure 33, Vers 40 hin, als auch auf die Sure 4, Vers 59, in der die Au-

toritätspersonen und das Rätesystem zwischen den Muslim*innen als Beratungssystem bei 

Entscheidungsfindungsprozessen involviert werden sollten (Krämer 2005: 27). 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


120 | Umstrittene Regierungsführung in Afghanistan 

rung [Farsi: din wa daulat hast].°“
22

 Nach dieser Auffassung steht die Religion für 

eine diesseitige religiöse Rechtschaffenheit im weltlichen Kontext der alltäglichen 

Unmoral, die nach der Ansicht von religiösen Elitenvertreter*innen und Gelehrten in 

Afghanistan überhandgenommen hat. Sie verweisen in Debatten auf historische, 

friedlichere Zeiten und weisen auf den Zusammenhalt der islamischen Gemeinschaft 

(Arabisch: umma) hin.  

Die vier „rechtgeleiteten Kalifen“ (Abu Bakr, Umar, Uthman und Ali) führten 

nach dem Tod des Propheten Mohammads den Titel amiru ’l-muʿminīn (Anführer 

der Gläubigen) und versuchten, die eroberten islamischen Gebiete weiter zu regieren 

und zu erhalten. Alle vier wurden nacheinander, nach kurzer Regierungszeit, ermor-

det. Krämer fasst diese dreißigjährige Regierungszeit und ihre gegenwärtigen Nach-

wirkungen pointiert zusammen: „Zumindest die Sunniten sehen die rund dreißig-

jährige Ära der ‚rechtgeleiteten Kalifen‘ Abu Bakr, Umar, Uthman und Ali (632-661) 

als Fortsetzung der prophetischen und verklären sie zur goldenen Frühzeit: Alles, 

was zu dieser Zeit geschah, war ein potenzielles ‚erstes Mal‘ und damit zugleich ein 

normatives Vorbild für fromme Muslime bis in die Gegenwart.“ (Krämer 2005: 27) 

Dieses Zitat bestätigt die von den religiös geprägten afghanischen Eliten erwähnten 

historischen Referenzen. Es sind drei Bezugspunkte, die grundlegend für ein legiti-

mes orthodoxes Regierungsmodell im Sinne der religiös geprägten afghanischen Eli-

ten sind: 1. Das rechtgeleitete Kalifat (Arabisch: al-khulafāʾu ar-rāshidūn), 2. die 

Ernennung des ersten Kalifen
23

 nach dem Räte- und Stammesprinzip (Arabisch: shu-

ra und nasab), 3. die generelle Idee eines frommen und somit edlen Anführers der 

Gläubigen (Arabisch: amiru ’l-muʿminīn). Im empirischen Teil wird genauer heraus-

gearbeitet, inwiefern diese drei Grundsätze in den Regierungsführungsvorstellungen 

afghanischer Eliten weiterhin eine Rolle spielen. 

Der folgende Vers 13 aus Sure 39 wird in Diskussionen häufig zitiert. Es handelt 

sich hierbei auch um ein islamimmanentes Argument, das auch im theoretischen 

Denkkonstrukt Ibn Rushds und Spinoza erwähnt wird: „Ihr Menschen! Wir haben 

euch geschaffen (indem wir euch) von einem männlichen und einem weiblichen We-

sen (abstammen ließen), und wir haben euch zu Verbänden und Stämmen gemacht, 

damit ihr euch (auf Grund der genealogischen Verhältnisse) untereinander kennt. 

(Bildet euch aber auf eure vornehme Abstammung nicht zu viel ein!) Als der Vor-

nehmste gilt bei Gott derjenige von euch, der am frömmsten ist.“ (Paret 2007: 365) 

In diesem Vers soll die Gotteshörigkeit und Frömmigkeit als Führungskompetenz der 

umma hervorgehoben werden. Wie Krämer richtig feststellt, spielten damals bereits 

Stammeszugehörigkeiten und auch Machtinteressen eine Rolle. Diese beiden Aspek-

te wirken bis heute auf die Regierungsstrukturen in Afghanistan, so dass sich ein Ta-

liban-Repräsentant im Interview für die vorliegende Doktorarbeit auf seine Genealo-

gie zum Propheten berief. Durch diese begründete er im Gespräch seine Verpflich-

tung – und die seiner Nachkommen – religiöse Studien zu betreiben.
24 

 

                                                             

22  Vgl. Interview Nr. 3, mit Kermani in seinem Büro am 3. April 2013 in Kabul: 45. 

23  Der Name des ersten Kalifen war Abu Bakr bin Abi Quhafa und wird oft als der erste de-

mokratisch gewählte Nachfolger des Propheten genannt.  

24  Diese Information stammt aus dem Gedächtnisprotokoll des Interviews Nr. 36, mit Rasul 

am 28. November 2014 in der Türkei. 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Theoretischer Rahmen | 121 

In Afghanistan gibt es neben den mehrheitlich sunnitischen Muslim*innen auch 

geschätzte 10 bis 15 Prozent Schiiten. Zu diesem konfessionellen Bruch innerhalb 

der Muslim*innen kam es unter dem vierten Kalifen, Ali bin Abi Talib, dem Cousin 

und Schwiegersohn Mohammads. In ihrer extremsten Form hat sich bei den schiiti-

schen Gelehrten im Iran die Regierung der religiösen Gelehrten (Farsi: velayat-e fa-

qih) als die legitimierende Staatsdoktrin für die religiöse Führung unter Ayatollah 

Khomeini nach der Iranischen Revolution im Jahre 1979 entwickelt. Ein auserwähl-

ter Ayatollah, gewählt aus den 86 Mitgliedern der Expertenversammlung, repräsen-

tiert den mahdi (Der zwölfte rechtgeleitete Imam), der sich noch im Verborgenen be-

findet (Perthes 2008: 35f).
25

 Diese religiöse Vorstellung und die Art der Regierungs-

organisation bezeichnet Sinkaya als clerical-elitism (Sinkaya 2016). In Afghanistan 

gibt es zwar einen großen politischen, kulturellen und konfessionellen Einfluss der 

Islamischen Republik Irans auf die afghanische Bevölkerung, aber bisher keine offi-

ziellen Bemühungen schiitischer Ayatollahs, eine velayat-e faqih zu gründen. 

Der Exkurs über die theologischen Ansichten al-Ghazalis und Ibn Rushds Offen-

heit für einen vernunftorientierten Diskurs, der auch säkulare Überlegungen zuließ, 

sollten zeigen, dass es per se keine ablehnende Haltung gegen Säkularismus im Islam 

gab. Jedoch war es al-Ghazalis wörtliches Verständnis des Koran und die rechtgelei-

tete Legitimität im Diesseits, die den weltlichen gemeinsam mit den religiösen Eliten 

die politische Herrschaft sichern sollten. Woher dieses Verständnis der Religion als 

Staatsdoktrin herrührt, sollte der philosophisch-theologische Exkurs zu Ibn Rushd 

und al-Ghazali erhellt haben. Im Folgenden werden in einer historischen Rückblende 

die Säkularisierungsversuche in der Geschichte Afghanistans durchleuchtet, deren 

Nachwehen bis in die gegenwärtige afghanische Politik zu spüren sind. 

 

3.1.3 Säkularisierungsversuche in Afghanistan 

 

In Afghanistan gab es in den 1920er Jahren mit König Amanullah Khan (1919-1922) 

und der Erklärung der Unabhängigkeit vom Britischen Königreich (1919) Moderni-

sierungs- und Säkularisierungsversuche. Zu den Vordenkern gehörte Mahmud Tarzi 

(1885-1933) und die Gruppe der sogenannten „Jung-Afghanen“.
26

 Tarzi trieb als Au-

                                                             

25  Die Islamwissenschaftlerin Amirpur hat in ihrem Aufsatz die inneriranischen und schiiti-

schen Diskurse zu dem Konzept zur velayat-e faqih im Kontext der politischen Reformen 

und Legitimationen analysiert, wobei sie zum Ergebnis kommt, dass es vielleicht einen re-

formorientierten und religionskonformen Ausweg zur Demokratisierung des Landes geben 

könnte. Nämlich eben diese irdische Repräsentanz der erhofften Erscheinung des Erlösers 

als häretisch zu interpretieren und durch demokratische Repräsentant*innen zu reformieren 

(Amirpur 2006). 

26  Die Jung-Afghanen orientierten sich an dem Modell der Jung-Türken, mit dem Ziel, die af-

ghanische Gesellschaft mit ihren eigenen kulturellen und religiösen Werten, so wie etwa in 

Japan, zu modernisieren (Olesen 1995: 116-120, 126-133). In Afghanistan wurde die 

Mahmud Tarzi Cultural Foundation im Jahre 2004 gegründet, sie hat einige wichtige 

Schriften Tarzis dokumentiert und auch wieder unter dem Banner der afghanisch-

türkischen Freundschaft seine Schriften aus der Vergessenheit gehoben. Die Gründung die-

ser Stiftung ist der Versuch afghanischer Intellektueller, ähnlich wie bei den ägyptischen 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


122 | Umstrittene Regierungsführung in Afghanistan 

ßenminister (1919-1922) die Modernisierung des Landes durch die Einführung der 

Schulpflicht für Mädchen und Jungen voran, stellte in seinen Schriften Überlegungen 

zu einem modernen afghanischen Nationenverständnis an und publizierte seit 1911 

die Zeitschrift seraj-ul akhbar-e afghaniya (Fackel der Nachrichten Afghanistans), 

die nur einen kleinen Leserkreis, aber große Wirkung hatte (Schinasi 2008). 

Olesen schreibt zur Reformbewegung unter dem auch für diese Arbeit wichtigen 

Blickwinkel der Rolle der unterschiedlichen Eliten folgendes: „This ‚philosophy of 

Enlightenment‘, of which Tarzi was the foremost exponent in Afghanistan, replaced 

the learned (ruḥānī) with the intellectual (rawshanfikr), whose ambition is to enlight-

en the masses (siraj also means ‚torch‘).“ (Olesen 1995: 118) Auch hat Tarzi, ge-

meinsam mit dem Emir Habibullah (1901-1919), ein modernes Bildungskonzept für 

die gesamte Bevölkerung entwickelt und sich bemüht, ein solches zu realisieren. Die-

se Bildungsreform richtete sich gegen die policy des Emir Abdur Rahmans, die auf 

der Überzeugung basierte, dass Bildung nur elitären, noblen Geistern vorbehalten 

sein sollte. 

Anfangs war einer seiner wichtigsten Förderer Emir Habibullah, der sich von 

Tarzis intellektuellem Anspruch, Monarchie und Nationalismus unter dem Banner 

des Islam zu vereinen, mehr Legitimation für seine Herrschaft versprach (Schinasi 

2008).
27

 Die Alphabetisierungsrate, die heute bei nur 38,2 Prozent liegt (CIA The 

World Factbook 2016), war damals noch geringer, aber der Ruf nach Modernisierung 

und Öffnung des Landes gen Westen war unüberhörbar.
28

 Tarzis Hauptaugenmerk 

lag darauf, Afghanistan nach dem laizistischen Vorbild der Türkei technologische 

Fortschritte, europäische Literatur und auch parlamentarische Neuerungen näher zu 

bringen. Unter der Herrschaft des Emirs Habibullah (1901-1919) während des Ersten 

Weltkrieges (1914-1918) verschlechterte sich die Beziehung zwischen dem Emir und 

den Jung-Afghanen, die sich weigerten, dem royalistischen Neutralitätsprinzip zu 

folgen und sich inhaltlich ein politisch motiviertes, staatliches Diktum in ihrer Zei-

tung vorschreiben zu lassen. Als Chefredakteure mit einem kleinen Kreis an Journa-

listen beharrten sie auf ihrer Haltung gegen das afghanische Neutralitätsprinzip wäh-

rend des Krieges und befürworteten in ihren Artikeln die Unabhängigkeit vom briti-

schen Königreich. Wie Sims-Williams schreibt, waren die antibritischen Artikel dem 

damaligen Gesandten der britischen Krone ein Dorn im Auge, so dass dieser über 

den Emir Zensur ausüben ließ, und am 19. Dezember 1918 schließlich die letzte 

Ausgabe der Zeitschrift gedruckt wurde. Auch wenn die Leserschaft eine kleine war, 

bewertete Sims-Williams die Wirkung als politisch nachhaltig: 

                                                                  

Intellektuellen, nach einer dunkeln Taliban-Ära (1996-2001) wieder progressive Den-

ker*innen aus einer friedlichen Zeit aufleben zu lassen und an einen afghanischen Nationa-

lismus zu appellieren. 

27  Außerdem waren die Töchter Mahmud Tarzis mit den Söhnen des Emirs verheiratet. Tarzis 

älteste Tochter, Khairiya Tarzi, mit dem ältesten Sohn des Emirs, Inayatullah Khan, seine 

jüngere Tochter, Soraya Tarzi, mit dem später reformorientierten Amanullah Khan. 

28  Es gibt keine Zahlen zur Alphabetisierungsrate der afghanischen Bevölkerung aus den An-

fängen des 20. Jahrhunderts. Jedoch ist bei mehreren Forschungsarbeiten nachzulesen, dass 

die Zeitung seraj-ul akhbar nur von wenigen Angehörigen der urbanen Eliten gelesen wer-

den konnte (Olesen 1995: 133; Gregorian 1967: 365f). 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Theoretischer Rahmen | 123 

„Through insistently pointing out the disadvantages of colonial rule, the benefits of Islam, and 

by circulating new ideas, Tarzi made the Afghan people resent their semi-independent status. 

He also helped to condition the British to the idea of Afghan independence with the result that 

they were not unfavourable when Aman Allah demanded it in April 1919, and a third Anglo-

Afghan war alter the same year was concluded with a peace treaty which acknowledged that 

Afghanistan was from then onwards free and independent in its internal and external affairs.“ 

(Sims-Williams 1980: 121) 

 

Der Versuch, eine Modernisierung des Landes voranzutreiben, ging hier von den Eli-

ten aus und hatte die Absicht, durch eine zentrale Staatsorganisation die Macht zu si-

chern. Aus mehreren Quellen ist zu entnehmen, dass sich die Britische Kolonial-

macht bedroht fühlte, und verschiedenste traditionelle Stämme in den Grenzgebieten 

zum benachbarten Britisch-Indien mit Flugblättern und Falschinformationen über das 

vermeintlich unzüchtige Verhalten und die freizügige unislamische Kleidung von 

Königin Soraya während ihrer Europa-Reise von 1927 und 1928 informierte.
29

 Die 

Aufstände der unterschiedlichen Stämme erfolgten bereits vor der Europa-Reise und 

standen im Zusammenhang mit der Wehrpflicht für jedes achte Stammesmitglied 

nach einem Rotationsprinzip im Falle eines Krieges. Durch die Säkularisierung des 

Rechtssystems und die Gesetzesvorhaben, die eine strukturierte Richterausbildung 

einführen wollten, fühlten sich die bisherigen religiösen Eliten bedroht.
30

 In dieser 

politischen Stimmung traten die Geistlichen nun den Bauern und Stammesführern in 

ihren Aufständen bei. Nach diesen Gerüchten kam es zu neuen Aufständen, bei-

spielsweise im November 1928 in Schinwar in der nordöstlich gelegenen Provinz 

Nangahar. Kurz darauf dankte der Modernisierer Amanullah Khan, nur sechs Monate 

nach seiner Rückkehr aus Europa, im Januar 1929 ab. 

Ähnliche Entwicklungen ereigneten sich in Ägypten unter der britischen Krone 

von 1882 bis 1922, sie begannen mit einem Aufleben der Averroes’ischen Aufklä-

rung durch Rifa’a Rafi’a al Tahtawi (1801-1873). Es war der Versuch, Religion und 

Wissenschaft miteinander zu versöhnen, um auch Ägypten, so wie es Europa gelun-

gen war, den Weg in die Moderne zu eröffnen (Sallah 2005). Al-Tahtawi
31

 diskutier-

                                                             

29  Ein weiterer, ausführlicher Aufsatz von Gregorian beschreibt Tarzis Argumentationslinie 

in Bezug auf eine enge Verknüpfung zwischen Moderne und Islam. Gregorian bettet diese 

politischen und soziokulturellen Reformansätze in die damaligen politischen Umbrüche 

und Kriege im geographischen und weltpolitischen Umkreis von Afghanistan (Gregorian 

1967) ein. Hier sind zu nennen: Der russisch-japanische Krieg, eine anglo-russische Kon-

vention von 1907, die konstitutionellen Bewegungen in Persien, im Osmanischen Reich 

und in China (1912-1939), der Erste Weltkrieg, die März- und November Revolutionen 

von 1917 in Russland und die Proklamationen des 14-Punkte-Plans von Wodrow Wilson, 

der die Gleichheit und Selbstbestimmung aller Völker deklarierte (ebd.: 349f). 

30  Eine genaue Auflistung der sozialen, kulturellen, politischen, militärischen, religiösen, 

ökonomischen und juristischen Reformen unter Amanullah Khans Regentschaft findet sich 

bei Poullada (1973: 70-79). 

31  Sein Einfluss wurde in den 1990er Jahren wiederbelebt; eine im Jahre 1992 gegründete 

Aufklärungsvereinigung (Arabisch: jam’iyyat al-tanwir) hat ihn mit 58 Schriften als Pi-

onier der Aufklärung der arabischen Welt geehrt und ihm im Jahre 2002 eine Konferenz 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


124 | Umstrittene Regierungsführung in Afghanistan 

te in seiner Abhandlung das wundersame Emporsteigen des Propheten Mohammad in 

den Himmel und die umgekehrte Entsendung Gabriels. In einem Aufsatz über die sä-

kularen Entwicklungen in Ägypten fasst Sallah zusammen: „The implication of al-

Tahtawi’s analysis of this miracle is that the choice is not between Islam and secula-

rism but between Abrahamic religions and atheism. In such a context, interpretation 

meant for Islamic modernists that irrational elements in religion, such as miracles, 

must have an explanation that appeals to empirical sensibilities and natural causes as 

the lesser of evils if these miracles could not be denied altogether.“ (Ebd.: 18) 

Der Text al-Tahtawis, auf den oft referiert wird, bezieht sich auf einen weiteren 

Zeitgenossen Tahtawis, nämlich Farah Antun (1874-1922). Auch sein Buch Die Phi-

losophie Ibn Rushds erschien im Jahre 1903.
32

 Seine Ideen sorgten jedoch dafür, dass 

sich zwei Gruppen herausbildeten: Zur ersten Gruppe gehörte die liberal-säkulare, da 

sie nach einer materialistischen Sichtweise eine strikte Trennung zwischen Vernunft 

und Religion nach Atuns Interpretation von Ibn Rushds Schriften befürworteten. Die 

ägyptischen Säkularisten orientierten sich an den französischen Aufklärern, die Ge-

waltentrennung, Konstitutionalismus, Freiheit, Gleichberechtigung, Vernunft, eine 

unabhängige Justiz und Regierungsverantwortung forderten (Najjar 2004: 196). 

Die zweite Gruppe waren Anhänger der traditionellen Reformbewegung von 

Mohammad ’Abduh (1849-1905). ’Abduh erklärt in seinem Buch Islam ist die Reli-

gion der Wissenschaft und Zivilisation, dass der Islam und die Moderne, wie der Titel 

unschwer erkennen lässt, miteinander kompatibel sind (ebd.: 196; ’Abduh 2007). 

Sein afghanischer Zeitgenosse und Anhänger des Säkularismus, Tarzi, hatte mit sei-

nen zwei Büchern Was muss getan werden? und Islam und Wissenschaft aus dem 

Jahr 1912 die Absicht, die islamimmanente Pflicht des Strebens nach Wissen und 

seine Vereinbarkeit mit der Religion, theologisch und historisch zu beweisen 

(Gregorian 1967: 358). In Afghanistan ist weiterhin ein Diskurs über den Islam nur 

islamimmanent zu führen und schnell dem Vorwurf der Häresie ausgesetzt, sobald 

Ideen über die Trennung der Religion vom Staat öffentlich geäußert werden. 

Aus diesem Grund wurde in der afghanischen Verfassung Kapitel 1, Artikel 3 ei-

ne Kompromisslösung zur Rolle des Islam gefunden: „In Afghanistan darf kein Ge-

setz dem Glauben und den Bestimmungen der heiligen Religion des Islam widerspre-

chen.“ (Verfassung Afghanistans 2004: 4) Mit diesem Satz wurde zugleich eine Fle-

xibilität als auch ein islamischer Rahmen in der Gesetzgebung gesichert, mit dem 

sich schließlich auch die islamischen Gelehrten der Verfassungskommission und die 

religiösen Kräfte der Gesellschaft identifizieren konnten. Die Ausarbeitung der af-

ghanischen Verfassung erfolgte unter Zeitdruck und entlang verhärteter Fronten zwi-

schen einem liberalen und dem konservativen Lager sowie unter der Einflussnahme 

der internationalen Gemeinschaft. Die ausgearbeitete afghanische Verfassung spie-

gelt nicht die generische Entwicklung der afghanischen Bevölkerung oder ihrer Re-

                                                                  

gewidmet (Najjar 2004: 196). Im Aufsatz Najjars findet sich eine gute Übersicht über die 

Entwicklung der Aufklärungsbewegung seit dem 19. Jahrhundert in Ägypten, er verweist 

auch auf die fundamentalistischen Widerstände durch Salafisten oder durch andere religi-

öse Kräfte der Al-Azhar Universität, die einen säkularen Staat ablehn(-t-)en. 

32  Atuns Buch erschien im Jahre 1993 im Zuge der islamimmanenten Säkularisierungsdiskur-

se in Ägypten als Neuauflage.  

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Theoretischer Rahmen | 125 

präsentant*innen wider. Mehrere Autor*innen haben die drei Etappen (Constitutional 

Drafting Committee, Constitutional Committee, Constitutional Loya Jirga) des ver-

fassungsgebenden Prozesses analysiert (Meienberg 2012: 157-165; Rohe 2008; ICG 

2003). Perspektivisch ist zu konstatieren, dass die interviewten Eliten es als Chance 

wahrnehmen, vor den nächsten Wahlen, so wie es im NUG-Vertrag vereinbart wor-

den ist, eine Verfassung zu Gunsten einer*s legitimen Premierministerin*s entwi-

ckeln zu können und das gesamte Wahlverfahren mit der IEC und IECC zu reformie-

ren, mit dem Ziel, es transparenter zu gestalten. 

Zusammenfassend ist hier festzuhalten, dass die dargestellte europäische Ent-

wicklung eines Bürgertums und einer Zivilgesellschaft das Resultat einer wichtigen 

Entwicklung von einer landwirtschaftlich orientierten Gesellschaft hin zu einer mer-

kantilistischen Gesellschaftsordnung war. Sie ging in Europa mit der Reformation 

(1517-1618), der Aufklärung und der Säkularisierung der Gesellschaft einher, die 

von einigen Sozialwissenschaftler*innen als genuine Errungenschaft Europas bewer-

tet wird; eine Ansicht, die als herrschende Lehrmeinung an vielen Universitäten ge-

lehrt wird.
33

 Diese Entwicklung führt einige Kritiker*innen zum Analogieschluss, 

dass diese aufklärerischen und säkularen Entwicklungen den islamischen Ländern 

verwehrt blieben und weiterhin bleiben werden, da dort gerade der Prozess von einer 

feudalen zu einer industriell merkantilistischen Wirtschafts- und Gesellschaftsord-

nung hin und die Idee der Aufklärung gefehlt habe. Es dürfte nun durch die vorange-

gangenen Darlegungen der Philosophen al-Ghazali, Ibn Rushd und Ibn Khaldun, so-

wie aus den historischen Parallelen aus politischer Perspektive, hervorgegangen sein, 

dass die Eingriffe in vor-kapitalistische Staatsformen, wie Afghanistan und Ägypten, 

nicht in einem weltpolitischen Vakuum stattfanden. 

Vertretern der postkolonialen Sozialwissenschaftler*innen war es ein Anliegen, 

den oben beschriebenen akademischen Diskurs aufzubrechen. Zu ihnen gehört bei-

spielweise Alatas, der in seinem Buch zu Ibn Khaldun zusammenfassend und hin-

sichtlich des hier historisch, politisch und philosophisch-theologisch dargelegten Zu-

sammenhangs schreibt:  

 

„What is often not realized is that the same intellectual and social upheavals that destroyed the 

European medieval world also destroyed the pre-capitalist political economies of other parts of 

the world, and that these transformations resulted in bodies of sociological literature attempting 

to make sense of such changes, urging for reform or revolution, and charting a new social or-

der. The same forces that caused the decline of feudalism and the rise of capitalism in Europe 

                                                             

33  Zu diesem Thema schreib Alatas, dass neben Max Weber, Émile Durkheim, Alexis de 

Tocqueville, Karl Marx und weiteren weißen, männlichen Sozialwissenschaftlern aus dem 

19. und frühen 20. Jahrhundert auch Sozialwissenschaftler*innen aus den erforschten Kon-

texten selbst Eingang in die Universitäts-Curricula erhalten sollten (Alatas 2014: 153). In 

einem Aufsatz beschreiben Alatas und Sinha (2001) anschaulich, wie Studierende in Sin-

gapur in einem Soziologie-Seminar zum Thema Eurozentrismus auf das Thema reagierten 

und welche Reflexionen sie darüber anstellten. Alatas weist in seinem Buch zu Ibn Khal-

duns Soziologie auf alternative Texte von Autoren wie Benoy Kumar Sarkar (1914/1985), 

José Rizal (1912), dem indischen Reformer Rammohun Roy (1772-1833) und Herriet Mar-

tineau (1832), hin. 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


126 | Umstrittene Regierungsführung in Afghanistan 

were behind the colonization and social transformation of the rest of the world.“ (Alatas 2014: 

154) 

 

Mit diesen sehr deutlichen Worten plädiert der Sozialwissenschaftler Alatas dafür, 

die künstlich erschaffenen Differenzen der historischen und ideengeschichtlichen 

Entwicklungen durch Studien internationaler Wissenschaftler*innen zum Objekt wis-

senschaftlicher Analyse zu machen. Denn einerseits habe der Kolonialismus vorhan-

dene vor-kapitalistische Strukturen zerstört, andererseits auch durch einen expansi-

ven Kolonialismus soziale Transformationen verursacht, auf die die Betroffenen und 

Intervenierten antworten mussten. Diese Antworten spiegeln sich in durchaus vor-

handenen Forschungen wider, die aber vom soziologischen und politikwissenschaft-

lichen Kanon ausgeschlossen sind. Diese neuen Umstände warfen Fragen auf, aber 

die Antworten sollten nun auch von Gelehrten aus den betroffenen Regionen und 

auch von Wissenschaftlerinnen untersucht werden. Atalas fordert diesen Ansatz für 

die Didaktik der Sozialwissenschaften, und sie ist auch explizit in seinem Buch 

durchweg praktisch zu erfahren. 

Spinozas Erkenntnisse, die über islamische Denker weitergegeben wurden, hin-

sichtlich eines vernunftbegabten Menschen mit einer auserwählten Elite, die anstelle 

der Aristokraten nun die Massen regieren sollten, schlossen sich die heute als klassi-

sche Elitentheoretiker geltenden Mosca, Pareto und Mills
34

 an, die hier nicht einge-

hender dargestellt werden. Die nachfolgende Darstellung zeigt anhand der histori-

schen Entwicklung des Elitebegriffs, inwiefern Eliten ein perpetuierendes System zur 

Machtsicherung geschaffen haben und was dies für den afghanischen Kontext bedeu-

ten könnte. Welche Arten von Eliten in der Gesellschaft existieren und wie sich ihre 

Rollen und Funktionen in der Geschichte geändert haben, wird im nun Folgenden 

dargestellt. 

 

3.1.4 Funktionseliten: Elitentheorie nach dem Zweiten Weltkrieg 

 

Es gibt unterschiedliche Definitionen zu den Funktionen von Eliten: Machteliten, 

Funktionseliten, Deutungseliten, pluralistische Eliten und Wirtschaftseliten (Etzioni-

Halevy 2010; Lijphart 1999; Etizioni-Halevy 1997; Keller 1991; Hradil 1987; Bour-

dieu 1987b). Diese unterschiedlichen Definitionen zu den Funktionen der Eliten wer-

den für den politischen Kontext in Afghanistan fruchtbar gemacht, wobei die Elitent-

heorien aus dem Kontext der Transformationstheorie für den in der Politik angestreb-

ten Konsolidierungsprozess in Afghanistan äußerst relevant sind und am Ende der 

Arbeit hypothesengenerierend verwendet werden. 

Die modernen Elitentheoretiker*innen haben sich nach den Erfahrungen des 

Zweiten Weltkrieges in den 1950er Jahren vom Verständnis einer herrschenden 

Machtelite abgewandt und ein pluralistisches Verständnis von Funktionseliten im 

Rahmen eines demokratischen Staatsverständnisses entwickelt (Keller 1991: 4; Mills 

1957). Das Wort „Elite“ rief nun eine negative Konnotation mit dem Adjektiv „eli-

tär“ hervor, denn ein hoher Bildungsstatus und eine akademische Ausbildung wurden 

nach den Erfahrungen des Holocausts nicht mehr selbstverständlich mit aufgrund 

                                                             

34  Das Hauptwerk C. Wright Mills ist The Power Elite aus dem Jahre 1957. 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Theoretischer Rahmen | 127 

humanistischer Bildung erworbener Führungsqualität assoziiert. Auch in Amerika hat 

Donald Trump während des Wahlkampfes gegen die Eliten und insbesondere gegen 

das establishment eine erfolgreiche politische Rhetorik eingeleitet. In seiner Antritts-

rede hat Trump nochmals verdeutlicht: „For too long, a small group in our nation’s 

capital has reaped the rewards of government while the people have borne the cost. 

Washington flourished, but the people did not share in its wealth. Politicians prospe-

red, but the jobs left and the factories closed. The establishment protected itself, but 

not the citizens of our country.“ (Donald Trump 2017) Eine interessante Statistik des 

Guardian verweist darauf, dass es insbesondere sehr gut verdienende Wähler*innen 

waren, die mit Trump und der republikanischen Partei ihren Wohlstand gesichert sa-

hen: „Of the one in three American who earn less than $50,000 a year a majority vo-

ted for Clinton. A majority of those who earn more backed Trump.“ (Henley 2016) 

In diesem Artikel weist der Journalist entgegen der gängigen Wahlauswertungen dar-

auf hin, dass neben den neuen Stimmenzuläufen vonseiten der benachteiligten und 

ärmeren Bevölkerungsschichten auch die etablierte Elite mit großem Vermögen der 

republikanischen Partei ihre Stimme gab. 

Ein ähnlicher Diskurs ist in Deutschland nach einem Gastbeitrag in der Wochen-

zeitung Die Zeit von Jens Spahn, Abgeordneter des Bundestages, über die liberale 

Elite in bestimmten Stadtvierteln Berlins, entbrannt: „Heute erleben wir in den Bio-

topen unserer Großstädte eine neue Form dieser höfischen, elitären Kultur. Eine, die 

die sprachliche Ausgrenzung unter dem Mäntelchen kosmopolitischer Offenheit bil-

ligend in Kauf nimmt.“ (Spahn 2017)  Der Politiker echauffiert sich über eine libera-

le Elite, die sich von der Mehrheit der Gesellschaft durch ihren distinguierten Habitus 

abschottet und nimmt als Angelpunkt die mangelnden Deutschkenntnisse der neuen, 

kosmopolitischen, „elitären Hipster“-Szene zum Anlass, um sich für das Erlernen 

und Pflegen der deutschen Sprache zu engagieren. 

Für das Erkenntnisinteresse dieser Arbeit, in der es im empirischen Teil auch um 

Künstler*innen, Dozenten*innen, Journalist*innen und Studierende gehen wird, wird 

anhand von zwei Punkten dieser Diskurs zur liberalen Elite weiter kritisch durch-

leuchtet. Diese Kritik an Eliten und dem establishment kommt meist aus dem estab-

lishment selbst, ohne tatsächlich die Machstrukturen, Reproduktionsmechanismen 

und Mobilitätsstrukturen einer starken Machtelite aus Wirtschaft und Politik zu hin-

terfragen. Es geht um die folgenden zwei Begriffe der Eliten und des establishments. 

Zum letzteren schreibt Daxner: „Das Establishment ist eine Konstruktion. Die Zu-

schreibung, machtvolle oder ‚unvertretbare‘ Positionen einzunehmen, ist von Interes-

sen getragen, die diesem Machtradius widersprechen: Establishment ist ein[e] zuge-

schriebene Inflexibilität, die der eigenen Politik widerspricht oder sie behindert. Es-

tablishment bashing ist eine einfache Umschreibung von Interessenpolitik ohne 

Verhandlungsoffenheit im öffentlichen Raum.“ (Daxner 2016, Herv. i. O.) Auch 

müsse es eine Unterscheidung zwischen einer Machtelite und einer Elite geben, die 

sich nicht so sehr auf einen Kapitalüberhang, sondern eher auf ein soziales und kultu-

relles Kapital berufen kann. Ein gutes Beispiel bietet die Avantgarde, die einen ge-

ringen Teil der Gesellschaft ausmacht und gerade nicht dem sich reproduzierenden 

politischen Establishment zugehörig ist. Vester beschreibt sie wie folgt: 

 

„Eine Sonderrolle, als kulturelle Avantgarde spielen kleine und jüngere Milieus am linken 

Rand der oberen Milieus (um 5%), bestehend aus hoffnungsvollen Aufsteigern von unten und 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


128 | Umstrittene Regierungsführung in Afghanistan 

mehr noch aus Außenseitern der Nachbarmilieus. […] Die Avantgardemilieus haben sich lange 

vorwiegend moralisch artikuliert, in den idealistischen Lebens- und Politikentwürfen des ab 

1968 entstandenen und heute geschwundenen ‚Alternativen Milieus‘.“ (Vester 2003: 139, 

Herv. i. O.) 

 

Ein früherer Angehöriger der österreichischen Avantgarde definierte die Unterschie-

de bereits 1970, als Sozialwissenschaftler reflektierte er später seine politische Rolle 

als Teil der Avantgarde wie folgt:  

 

„‚Elite‘ ist die herrschende, besitzstandswahrende Gruppierung, die zum Zwecke der Beibehal-

tung ihrer Privilegierungen daran interessiert ist, den Zugang zu ihr so beschränkt wie nur ir-

gend möglich zu halten – beginnt sie zu kooptieren, oder gar zu fusionieren, muss sie damit 

gleichzeitig die in ihr (und sei es zeitweilig) eingetretene Krise feststellen. Demgegenüber ist 

‚Avantgarde‘ eine subkulturelle Gruppierung, die danach trachtet, die Umstände ihrer stratifi-

zierenden Privilegierungen im Laufe der Bewegung auf so viele Personen wie irgend möglich 

auszudehnen – etwa auch das Streben nach fundamentaler Demokratisierung.“ (Schwendter 

1993: 392) 

 

Diese hier zitierten Vertreter*innen eines neuen Verständnisses von Eliten heben 

hervor, dass es auch gesellschaftliche und milieuspezifische Akteure gibt, die als Eli-

ten über soziales und kulturelles Kapital verfügen: „Ihr wesentliches Merkmal ist ei-

ne optimale Verbindung von sozialem Kapital (wer kennt wen?) und kulturellem Ka-

pital (wer kann mitreden?) und oft, aber keineswegs notwendig und immer Geld.“ 

(Daxner 2016) Umso mehr musste der Elitebegriff der mit ihm einhergehenden Ver-

antwortung und Legitimation neu überdacht werden. Jedoch begann die kritische Eli-

tenforschung erst in den 1960er Jahren und war eng mit den anfänglichen Auseinan-

dersetzungen der Gräueltaten des Nationalsozialismus verknüpft, die es nicht mehr 

erlaubte, das klassische Verständnis einer erblich prädestinierten und organisierten 

Elite versus einer ungebildeten und unorganisierten Masse als legitim für die weitere 

Staatsorganisation aufrechtzuerhalten. 

Ein wichtiger und immer noch unterschätzter Einschnitt in dieses Verständnis 

kam von Hannah Arendt, indem sie im Jahre 1961 ihre Beobachtungen zum Prozess 

gegen Adolf Eichmann, dem SS-Obersturmbannführer, in Israel zunächst in der ame-

rikanischen Wochenzeitschrift The New Yorker in fünf Essays veröffentlichte und 

dann später zum Buch Von der Banalität des Bösen ausarbeitete. Die Kritik an einer 

Bürokratie, die Menschen zu Rädchen einer Funktionsmaschinerie degradiert, klingt 

in Arendts Worten so: „Dass es im Wesen des totalen Herrschaftsapparates und viel-

leicht in der Natur jeder Bürokratie liegt, aus Menschen Funktionäre und bloße Räder 

im Verwaltungsbetrieb zu machen und sie damit zu entmenschlichen, ist von Bedeu-

tung für die Politik- und Sozialwissenschaften, und über die Herrschaft des Niemand, 

die eigentliche Staatsform der Büro-kratie, kann man sich lang und mit Gewinn strei-

ten.“ (Arendt 1964/1986: 59, Herv. i. O.) 

Natürlich wird aus Arendts Abhandlung und späteren Veröffentlichungen – wie 

z.B. Macht und Gewalt (Arendt 1971) – klar, dass sie die Bürokratie allein nicht ver-

antwortlich für die Verbrechen macht, sondern das jeder Mensch über Richtig oder 

Falsch selbst entscheiden muss. Jedoch ist es der Staat, der politisches Handeln legi-

timiert oder sanktioniert. Es wurde in der französischen und deutschen Gesellschaft 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Theoretischer Rahmen | 129 

im Mai 1968 eine Bewegung freigesetzt, die autoritäre Obrigkeitsstrukturen und Ge-

sellschaftsmodelle hinterfragte, und gegen die Studierende, linksorientierte Bür-

ger*innen und Avantgardist*innen rebellierten; u.a. wurde durch sie eine teilweise 

Entnazifizierung innerhalb der deutschen Institutionen eingeleitet.
35

  

Die bisher dargelegten klassischen Elitentheorien wurden zugunsten eines plura-

listischen und funktionalistischen Elitenverständnisses abgelöst. Die Machteliten 

wurden nunmehr in der Theorie zumindest von den Funktions- und Deutungseliten 

abgegrenzt. Münkler und Llanque schreiben über Arendts Sicht zu Macht und Ge-

walt:  

 

„[…] Macht trägt ihren Zweck in sich selbst und genießt daher in Arendts aristotelischer Defi-

nitionsarbeit den Vorrang gegenüber der Gewalt, die nur Mittel zum Zweck sein kann. Macht 

bedarf daher keiner Rechtfertigung; denn jede politische Ordnung die durch die Verbannung 

physischer Gewalt aus ihrem Geltungsbereich eine Friedensordnung ist, trägt ihre Rechtferti-

gung in sich. […] Damit schließt Arendt für die Politik, der es um die Gründung freiheitlicher 

Institutionen gehen soll, Gewalt aus, auch wenn sie durch Deutungseliten gerechtfertigt wird.“ 

(Münkler/Llanque 2002: 1229) 

 

Für Konfliktgesellschaften ist der zweite Analogieschluss des Zitates äußerst rele-

vant: Wenn Eliten ihre Herrschaft über die Gewalt legitimieren, dann kann dies nur 

über einen bestimmten Zweck aufrechterhalten werden.
36

 So schrieb Arendt bereits in 

den 1970ern: „Man kann Macht durch Gewalt ersetzen, und dies kann zum Siege 

führen, aber der Preis solcher Siege ist sehr hoch; denn hier zahlen nicht die Besieg-

ten, der Sieger zahlt mit dem Verlust der eigenen Macht.“ (Arendt 1971: 55) Aus 

diesem Grund sei die Dekolonialisierung Indiens von Großbritannien und Algeriens 

von Frankreich ein richtiger Schritt gewesen. Weiter zitiert Arendt den von Lord Co-

mert verwendeten Begriff des „Bumerang-Effektes“, womit gemeint ist, dass im 

Zeitalter des Imperialismus eine durch den Westen errichtete Gewaltherrschaft einen 

Gegenschlag der Bevölkerung auslösen könnte (Arendt 1971: 55). Die Gefahr eines 

Bumerang-Effektes lässt sich auf die gegenwärtigen Interventionen im Irak (2003) 

und Afghanistan (2001) übertragen, oder aber auch weiter in die Vergangenheit auf 

die Grenzziehungen im Nahen Osten durch das Sykes-Picot Abkommen aus dem 

Jahre 1916. In jedem Fall bereitet das Ende des Zweiten Weltkrieges den Weg zu kri-

tischen Fragen in Bezug auf das Verhältnis der Eliten zu den Massen und hinsichtlich 

der Rolle der Eliten im Allgemeinen. 

Die Elitenforscher der 1950er Jahre widmeten sich überwiegend einer horizonta-

len Analyse der Machtverteilung, die sicherlich im Rahmen der gegebenen Verhält-

                                                             

35  Das Auswärtige Amt wurde jedoch unterhalb der Staatssekretärsebene bis in die 1980er 

Jahren weiterhin als nationalsozialistisch geprägte Hochburg beschrieben. Der ehemalige 

stellvertretende Hochkommissar Frankreichs in Bonn, Arnaud Bérard, schrieb im Septem-

ber 1950, dass mindestens die Hälfte der Beamten des Auswärtigen Amtes ehemalige Nati-

onalsozialisten seien, zu denen „43 ehemalige aktive SS-Mitglieder und 17 frühere SD- 

und Gestapo-Mitarbeiter“ zählten (Herbert 2010). 

36  Wichtig ist die Parallele zum Begriff des Friedens, der genauso wie der Begriff der Macht 

für sich absolut sei (Arendt 1971: 52). 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


130 | Umstrittene Regierungsführung in Afghanistan 

nisse, insbesondere der politischen, Zeit legitim war. Für die US-amerikanischen 

Verhältnisse und das Wirtschaftswachstum nach dem Zweiten Weltkrieg in den 

1950er Jahren konstatierte C. Wright Mills (1916-1962)
37

, dass eine Machtelite ins-

besondere drei Bereiche kontrollierte: Politik, Wirtschaft und Militär. In allen drei 

Bereichen sind die Schlüsselpositionen von einer Minderheiten-Oligarchie kontrol-

liert und kooperieren einerseits miteinander, aber sie stehen auch in einer unbeque-

men Beziehung zueinander (Mills 1957: 276). Mills beschreibt die Machtelite mit 

seinen Worten wie folgt: 

 

„The conception of the power elite and of its unity rests upon the corresponding developments 

and the coincidence of interests among economic, political, and military organizations. It also 

rests upon the similarity of origin and outlook, and the social and personal intermingling of the 

top circles from each of these dominant hierarchies. This conjunction of institutional and psy-

chological forces, in turn, is revealed by the heavy personnel traffic within and between the big 

three institutional orders, as well as by the rise of go-betweens as in the high-level lobbying.“ 

(Ebd.: 292) 

 

Mills Strukturanalyse lässt es zu, Parallelen zur afghanischen Gesellschaftsstruktur 

zu ziehen. Die politischen, militärischen und ökonomischen Eliten versuchten sowohl 

innerhalb ihrer Sphären ihren Einfluss voreinander zu behaupten als auch gleichzeitig 

den Einfluss ihrer jeweiligen Sphären auszubauen. 

Diesem Elitentheoretiker folgten Wissenschaftler*innen, die die vertikalen Sys-

temstrukturen analysierten, da versprochene Chancengleichheit nach dem Leistungs-

prinzip und Erfolg in einem scheinbar egalitären Bildungssystem nicht nur von der 

eigenen Leistung abhängt, sondern von vielen weiteren Faktoren. Moderne Elitenfor-

scher*innen wie Pierre Bourdieu, Peter Imbusch, Ursula Hoffmann-Lange, Stefan 

Hradil und Michael Hartmann wenden ein, dass die pluralistischen Funktionseliten 

keine Garanten für eine egalitäre und gerechte Herrschaftsstruktur darstellen (Hart-

mann 2004; Hradil/Imbusch 2003). Eine „horizontale gesellschaftliche Integration“ 

(Hoffmann-Lange 2003) kann nicht als direktes Ergebnis einer pluralistischen Ge-

sellschaft vorausgesetzt werden. „Die Problematik lässt sich theoretisch nur durch 

das Postulat eines Wertkonsens[es] über die Prinzipien kollektiver Entscheidungsfin-

dung lösen.“ (Hoffmann-Lange 2003: 116) Wie Hoffmann-Lange weiter ausführt, 

steht im Zentrum der Analyse die Frage, wie die unterschiedlichen Eliteninteressen 

in Konflikten ausgehandelt werden und wie ein Konsens erreicht werden kann. Hier 

spricht Hoffmann-Lange in der Tradition der Funktions- und Deutungseliten, er be-

zieht sich weniger auf Machteliten, um demokratische Entscheidungsfindungsprozes-

se zu regulieren. Bei der Aushandlung von Interessenkonflikten unter den afghani-

schen Eliten, die in Kapitel 6 und 7 untersucht werden, sollte ein Minimum an „kol-

                                                             

37  Zu weiteren wegbereitenden Elitentheoretikern, die die Funktionseliten erklärt haben, zäh-

len beispielweise die deutschen Soziologen Karl Mannheim (1893-1947) und Ralf Dahren-

dorf (1929-1958), sowie die amerikanischen Soziologen Harold D. Lasswell (1902-1978) 

und Robert Dahl (1915-2014). In Hartmanns Buch gibt es einen sehr guten einführenden 

Überblick über die Unterschiede und Gemeinsamkeiten dieser Elitentheoretiker (Hartmann 

2004: 43-60). 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Theoretischer Rahmen | 131 

lektiv bindende[n] Entscheidungen“ (ebd.: 116), die auf einem gewissen Wertekon-

sens beruhen, vorhanden sein. Hier ist Bourdieus Ökonomiemodell als gesellschaftli-

che Strukturanalyse für die nachfolgende Analyse der afghanischen Eliten hilfreich 

(Kap. 5.1 Ökonomisches, kulturelles, soziales und symbolisches Kapital). 

 

3.1.5 Die islamischen und europäischen Elitentheoretiker  

im afghanischen Kontext 

 

An dieser Stelle werden die Zusammenhänge der vorgestellten islamischen Theolo-

gen Ibn Rushd, al-Ghazali und den westlichen Funktionseliten, wie Hradil und Hart-

mann zu den empirischen Fällen in der Arbeit präzisiert und vorab in den Zusam-

menhang der Hypothesen gestellt. Ibn Rushds Auffassung eines vernunftbegabten 

Menschen, bezog sich als Philosoph nach neueren Forschungserkenntnissen auf eine 

auserwählte Elite bzw. im damaligen historischen Kontext auf Schüler der Theologie, 

die durch drei Eigenschaften bereits prädestiniert seien, die Koranexegese zu prakti-

zieren: Intelligenz, Gerechtigkeitssinn und Tugendhaftigkeit (Averroes 2009: 15). 

Wie bereits dargelegt hat der islamische Aristoteliker mit seinen Werken und Über-

setzungen dem Frühaufklärer Spinoza den Weg zum frühaufklärerischen Menschen-

bild geebnet. 

Im Folgenden wird klarer hervorgehen, inwiefern die aristotelische „Elitentheo-

logie“ für die Untersuchung der afghanischen Patronage-Klientel-Netzwerke relevant 

ist. Die Überzeugung eines vernunftbegabten Menschen, erlaubt es nach Ibn Rushd 

einer auserwählten Elite, eine sinnbildliche Exegese der von Gott entsandten Worte 

zu betreiben und den methaphorischen Sinn der religiösen Schrift innerhalb einer 

auserwählten Elite zu debattieren. 

Im afghanischen Elitenkontext diskutieren die religiösen Eliten eine sinnbildliche 

Interpretation weder in der Öffentlichkeit noch im Verborgenen, da andersdenkende 

religiöse Religionsgelehrte direkt dem Vorwurf der Apostasie ausgesetzt sind und 

mit der Todesstrafe rechnen müssen. Aus diesem Grund wird weiterhin mehrheitlich 

das konforme Religionsverständnis der hanafitischen, der dschafaritischen oder is-

maelitischen Religionsschule – so wie es al-Ghazali zu Anfang seiner Lehrjahre auch 

vorgegeben hatte – in einem wortwörtlichen Sinne gelehrt. Die von mir interviewten 

Eliten stehen alle sowohl für die in frühen Jahren von al-Ghazali propagierte und 

dann an der Nizamiyya-Schule unterrichtete wortwörtliche Auffassung des Koran als 

auch für die Religions-Politik-Doxa im Diesseits. Die wortwörtliche Wiedergabe mit 

seinen Vorgaben für das fromme Leben im Diesseits wird bei den primären, über die 

sekundären und tertiären Bildungsinstitutionen weiterhin unterrichtet und eine säku-

lare Staatsform wird von der Mehrheit der afghanischen Religionsgelehrten und Mu-

jaheddin-Eliten abgelehnt. 

Die Auswertung der Interviews mit den religiös-konservativen Eliten führte zur 

4. und 9. Hypothese, die die oben zugespitzten Beschreibungen im Laufe der empiri-

schen Analyse bestätigen: Die Werte, Weltanschauungen und Normvorstellungen der 

Pre-1978er Eliten werden von der jüngeren afghanischen Generation in ihrer eigenen 

Interpretation in ihre Lebenswirklichkeit übersetzt oder eher als „westlich“ und anti-

islamisch abgelehnt und uminterpretiert; Der Theologie-Dozent repräsentiert eine 

junge Generation einer gut ausgebildeten Elite, die islamkonforme Relevanzstruktu-

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


132 | Umstrittene Regierungsführung in Afghanistan 

ren durch ihre islamisch-theologische Deutungskompetenz an die nächsten Generati-

onen mit identitätsstiftendem Selbstbewusstsein, höchst politisiert durch eine Staats-

Religions-Doxa tradiert und sogar in einen internationalen Kontext mit anderen isla-

mistischen Bewegungen setzt.  

Nichtdestotrotz existiert bis heute Ibn Rushds Elitenansatz in abgewandelter 

Form weiter und wurde vom reformorientierten Talib, Juwand, im Interview (in Kap. 

6.5.3 Narrative und Dynamiken der Freund-Feind-Rhetorik) thematisiert. Als Ab-

kömmling des Propheten Mohammad (Arabisch: sayyid) betrachtet er für seine Kin-

der eine religiöse Ausbildung für obligatorisch. Diese Ansicht weist Parallelen zu 

den drei bereits zitierten Koranversen
38

, in denen die religiöse Leitung den Fromms-

ten zugesprochen wird. Aus einem weiteren Interview mit dem Religionsgelehrten 

Akbar in Kapitel 6.2 Die habituelle Kleidung als Zündstoff und die feinen Unter-

schiede wird auch hervorgehen, dass er die Sure 39, Vers 9 so interpretiert, dass  die 

wissenden Gelehrten als Wegweiser in der Gesellschaft agieren sollten und dies auch 

heute  genau den göttlichen Vorschriften von Staatsführung entspräche. Diese Auf-

fassungen einer auserwählten Elite für die religiösen Interpretationen haben sich je-

doch insofern von Ibn Rushds aristotelischer Exegese entfernt, als dass sie nicht von 

einem vernunftbegabten Menschen ausgehen, sondern einer Religionselite, die sich 

genealogisch auf den Propheten Mohammad berufen können oder eine klassisch-

theologische Ausbildung an der sunnitisch-ägyptischen Al-Azhar Universität erhalten 

haben.  

Im gegenwärtigen Afghanistan fordern islamische Gelehrte eine islamische De-

mokratie und sehen sie zu einem gewissen Grad in der afghanischen Verfassung 

durch Artikel 3 verankert, der besagt: „In Afghanistan darf kein Gesetz dem Glauben 

und den Bestimmungen der heiligen Religion des Islam widersprechen.“ (Verfassung 

Afghanistans 2004, Kap. 1, Art. 3: 4) Jedoch sind säkulare Staatsvorstellungen nach 

Spinozas frühaufklärerischen Analogieschlüssen zugunsten eines vernunftbegabten 

Menschen innerhalb demokratischer Strukturen bei den religiös-konservativen Eliten 

Afghanistans nicht vorstellbar. Nur ein Interviewpartner, der als Ökonom an der 

Universität Kabul unterrichtet, hat auf Nachfrage zugegeben, dass er sich eine säku-

                                                             

38  Sure 39, Vers 13: „Ihr Menschen! Wir haben euch geschaffen (indem wir euch) von einem 

männlichen und einem weiblichen Wesen (abstammen ließen), und wir haben euch zu Ver-

bänden und Stämmen gemacht, damit ihr euch (auf Grund der genealogischen Verhältnis-

se) untereinander kennt. (Bildet euch aber auf eure vornehme Abstammung nicht zu viel 

ein!) Als der Vornehmste gilt bei Gott derjenige von euch, der am frömmsten ist.“ (Paret 

2007: 365)  

 Sure 16, Vers 125: „Ruf (die Menschen) mit Weisheit und einer guten Ermahnung auf den 

Weg deines Herrn und streite mit ihnen auf eine möglichst gute Art (oder: auf eine bessere 

Art (als sie das mit dir tun) ?).“ (Ebd.: 195) 

 Sure 39, Vers 9: „Ist etwa einer, der (Gott) demütig ergeben ist, indem er zu (gewissen) 

Zeiten der Nacht sich niederwirft oder (w. und) (andächtig im Gebet) steht und sich dabei 

vor dem Jenseits ängstigt, (aber doch) auch auf die auf die Barmherzigkeit seines Herrn 

hofft (gleich einem, der nur auf das diesseitige Leben eingestellt ist)? Sag: Sind (etwa) 

diejenigen, die Bescheid wissen, denen gleich(zusetzen), die nicht Bescheid wissen? 

(Doch) nur diejenigen, die Verstand haben, lassen sich mahnen.“ (Ebd.: 323) 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Theoretischer Rahmen | 133 

lare Staatsform wünscht, aber die Islamisierung innerhalb der akademischen Curricu-

la sicher durchgesetzt hat und der Universitätscampus von der Islamisierung geprägt 

ist (Kap. 6.4 Sprache als Teil kultureller und politischer Identitäten). Dieser Inter-

viewpartner, Jahaangir, ist ein furchtloser Befürworter der Meinungsfreiheit und des 

Säkularismus, weshalb er von Islamisten mit dem Tode bedroht wird. Von einer Ibn 

Ruschd’schen, sinnbildlichen oder historischen Interpretation des Korans oder der 

Prophetenüberlieferungen haben sich die konservativ-traditionellen Eliten weit ent-

fernt und andersdenkende Funktionseliten, wie Journalist*innen, Akademiker*innen 

riskieren nur selten ihren erlangten sozialen Status oder ihr Leben für ihre säkularen 

Einstellungen.  

Ein Sprung zu den zeitgenössischen, kritischen Elitentheoretikern, wie Hradil und 

Hartmann, die in komplexen und modernen Gesellschaften von den sogenannten 

Funktionseliten schreiben, werden bei der Analyse der Sozialstruktur der unter-

schiedlichen, afghanischen Elitesektoren angewendet. Hradils kritisches Lebensstil-

konzept bietet auch für Afghanistan ein umfassenderes Analyseraster für die bisher 

auf die Klassen- und Schichtkonzepte fokussierten Erklärungsmuster (Hradil 2001: 

282). Hradils Untersuchungsmodell eröffnet die Möglichkeit mehrdimensionale sozi-

ale Ungleichheitsphänomene innerhalb der sozialen Milieus zu untersuchen und über 

die zweidimensionalen Untersuchungsstrukturen von Schicht- und Klassenmodellen 

hinaus der komplexer gewordenen Gesellschaftstrukturen mit ihren Milieuüber-

schneidungen präziser zu erfassen. Neben den bisherigen vertikalen Untersuchungs-

merkmalen sollten nun auch miteinander- und nebeneinander verwobene Lebensla-

gen untersucht werden. Als Lebenslage definiert Hradil die „Gesamtheit ungleicher 

Lebensbedingungen eines Menschen, die durch das Zusammenwirken von Vor- und 

Nachteilen in unterschiedlichen Dimensionen sozialer Ungleicheit zustanden kom-

men“ (Hradil 1999: 40). Dies bedeutet für den Sozialwissenschaftler Hradil neben 

dem Einkommen und der Bildung auch die Dimensionen wie Gender, Wohnsituati-

on, ethnische Zugehörigkeit, Freizeitmöglichkeiten, Arbeitsbedingungen, soziale Si-

cherheit, Gesundheits- und Altersvorsorge und die gesamte Lebensqualität mit in die 

gesellschaftliche Strukturanalyse und die ungleichen Lebens- und Handlungschancen 

der Menschen miteinzubeziehen. Diesem Hradil’schen mehrdimensionalen Analyse-

ansatz werde ich im Kernstück der Arbeit zunächst durch die soziokulturelle und an-

thropologische Beschreibung der Arbeits- und Wohnverhältnisse der interviewten 

Eliten, und dann durch die Wiedergabe und Analyse der Interviewinhalte gerecht. 

Im Vergleich zu Hradils Forschungen könnte eingewendet werden, dass Afgha-

nistan keiner klassischen modernen und industralisierten Gesellschaft entspricht, je-

doch haben bereits moderne gesellschaftliche Phänomene Einzug gehalten, die phi-

losphisch als die bereits zitierte Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen beschrieben 

werden können. In der vorliegenden Analyse der afghanischen Eliten, wird dieser 

mehrdimensionale Ansatz auch angewendet und führt insbesondere bei den afghani-

schen Kultur- und Medieneliten zu interessanten Ergebnissen, da sie mehreren sozia-

len Milieus angehören und ihre Einschätzungen zu ihrer eigenen Lebensqualität auch 

Aufschlüsse hinsichtlich ihrer Werte und Weltanschauungen eröffneten. Viele dieser 

interviewten Elitenvertreter*innen aus Kunst und Medien könnten sich ins sichere, 

westliche Ausland absetzen, aber wählen gezielt ein Leben in Afghanistan unter er-

schwerten und gefährlichen Bedingungen. Diese afghanische Wahlheimat bringt die 

meisten Elitenvertreter*innen in paradoxe Lebensumstände, die anhand der Be-

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


134 | Umstrittene Regierungsführung in Afghanistan 

schreibungen zu ihrer Lebenssituation, den Diskrepanzen zu ihrem dargelegten 

Handlungsrahmen und ihrer „tatsächlichen“ Handlungspraxis im Laufe der Arbeit 

immer wieder evident werden und die in der 7. Hypothese zusammengeführt wurden:  

 

7. Hypothese: Die Elitenvertreter*innen aus Kunst und Medien sind als Teil der Mit-

telschicht ein Bindeglied zwischen den Super-Eliten aus Politik und Wirtschaft und 

der afghanischen Bevölkerung, weshalb sie federführend dazu beitragen könnten, 

dass sich pazifizierte Raumfigurationen bilden. Diese Eliten könnten die Mobilitäts-

wege auf horizontaler und vertikaler Ebene öffnen.  

 

Diese für den afghanischen Kontext positive Perspektive einer Mittelschicht mit ei-

ner Mittler-Rolle stellt sich jedoch beispielsweise die 10. Hypothese als Entwickl-

ungshemmer entgegen:  

 

10. Hypothese: Die politischen Eliten forcieren konfessionelle Unterschiede, um die 

Vorwärtsdynamiken der Gewalt für die neopatrimonialen Strukturen über weitere 

Generationen erhalten zu können.  

 

Beide hier nacheinander zitierten Hypothesen bestätigen Hradils Beobachtungen mo-

derner Gesellschaften, in denen es nicht nur vertikale Unterschiede zwischen den 

Schichten gibt, sondern auch auf horizontaler Ebene innerhalb der sozialen Milieus:  

 

„Deshalb scheint es angebracht, in einer ‚zeitgemäßen‘ Konzeption des Gefüges sozialer Un-

gleichheit zwischen Struktur- und Individualebene eine ‚mittlere Ebene‘ vorzusehen, wo mili-

euspezifische Prozesse anzusiedeln sind, die möglicherweise als ‚Filter‘ oder ‚Verstärker‘ für 

strukturelle Ausgangslagen wirken, und so die individuelle Relevanz von Strukturbedingungen 

erst prägen.“ (Hradil 1983: 114, Herv. i. O.)  

 

Die Untersuchungen der Werte- und Normvorstellungen der unterschiedlichen Eliten 

haben Rückschlüsse auf die Relevanzstrukturen erlaubt, die in den jeweiligen sozia-

len Milieus, wie bereits oben dargelegt, zum wichtigen Bestandteil der Untersuchung 

geworden sind, um die diametralen gesellschaftlichen Prozesse in der Kriegsgesell-

schaft darlegen zu können und analysieren zu können.  

An mehreren Stellen des empirischen Teils der Arbeit wird auch hervorgehen, 

inwiefern Hartmanns Studien, die für Deutschland, Frankreich, Japan und die USA 

die Korrelation von sozialer Herkunft als prognostizierbaren Indikator für die spätere 

soziale Position bewiesen, auch im afghanischen Elitenkontext zur Anwendung ka-

men (Hartmann 2004). In seinen empirischen Untersuchungen untersucht er die 

Kerneliten aus Wirtschaft, Politik, Verwaltung, Justiz, Militär, Wissenschaft, Medi-

en, Gewerkschaften, Kirche) (Hartmann 2013: 28-33).  

Der Elitenforscher Hartmann gilt als einer der zeitgenössischen kritischen Elit-

entheoretiker, da er weder davon ausgeht, dass eine gerechte Auslese über einen ge-

nerell, offenen Zugang zu (Elite-)Schulen und (Elite-)Universitäten gibt noch ein ge-

rechter Ausfilterungsprozess über die Leistungen der zukünftigen Eliten in den unter-

schiedlichen Bereichen eines Staates besteht (ebd.: 48). Hartmann hat für Großbri-

tannien, Japan, Frankreich, den USA und Deutschland einen starken Zusammenhang 

zwischen der sozialen Herkunft und dem gemeinsamen Bildungsweg für die späteren 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Theoretischer Rahmen | 135 

beruflichen Perspektiven und das Bestehen der Auswahlprozesse im Wirtschafts-, 

Justiz-, Regierungs- und Beamtenbereich in unterschiedlichen Schattierungen und 

Graden der jeweiligen Länder nachweisen können. Die Rekrutierungs- und Aus-

wahlmechanismen gehen je nach Land und je nach gesellschaftlichem Sektor mehr 

oder weniger über die sozialen Netzwerke der Elterngeneration, die finanziellen Ab-

hängigkeiten der jeweiligen Universität und einen wichtigen klassenspezifischen Ha-

bitus. 

Auch im afghanischen Kontext bestimmt der sozioökonomische Status der Eltern 

oder generell die wirtschaftliche Situation der Bewerber*innen um die knappen Uni-

versitätsplätze, Stipendien, Regierungspositionen maßgeblich über den beruflichen 

Erfolg. Hinzu kommen jedoch auch die ethnopolitischen Patron-Klientel-Verhält-

nisse, die Teil eines lukrativen neopatrimonialen Systems sind, die nach Bour-

dieu’scher Theorie um die vier unterschiedlichen Kapitalsorten (ökonomisches, kul-

turelles, soziales und  symbolisches) im sozialen Feld miteinander konkurrieren und 

korrelieren. Diese Beobachtungen führten zur 11. Hypothese:  

 

11. Hypothese: Nach der Bourdieu’schen Ökonomie der Praxis führt dieses Phäno-

men des erlangten institutionellen Kapitals mit dem Ausbleiben des symbolischen 

und wirtschaftlichen Kapitals zu hohem Frustationspotenzial, das von politischen Eli-

tenvertreter*innen leicht für ihre eignenen Interessen mobilisiert werden und zu poli-

tischen Radikalisierungen führen kann.  

 

Entgegen Hartmanns Untersuchungen, die im deutschen Kontext das Großbürgertum 

in vielen gesellschaftlichen Sektoren, vor allem jedoch der Wirtschaft und der Justiz 

in Führungspositionen sehen, kann in der afghanischen Sozialstruktur weder ein klas-

sisches Großbürgertum, oder Bürgertum noch eine Arbeiterklasse identifiziert wer-

den (Hartmann 2004; Hartmann 2015), um die zunehmenden Ungleichheiten in den 

sozialen Milieus zu erklären. Die sozialen Milieus sind vielmehr im Entstehen und 

innerhalb der Kriegsgesellschaft wurden die Hauptprotagonisten der Kriege, wie 

Kriegsherren, afghanische Vertragspartner der Intervenierenden im Wiederaufbau-

sektor und bestimmte ethnopolitische Führungspersonen gefördert und während der 

ersten Jahre des Staatsaufbaus installiert. Wie diese Netzwerke funktionieren, haben 

die Eliten selten in den Interviews erklärt, aber sie weisen in ihrer Handlungspraxis 

durch die Auswahl ihres Personals, die Rekrutierungsmechanismen im Bildungsbe-

reich (Stipendien, Noten- und Studienplatzvergabe) und den gesponnenen Klientel-

Patronage-Netzwerken Parallelen zu den Beobachtungen von Hartmann auf (Hart-

mann 2006). In diesem Zusammenhang ist auch hervorzuheben, dass in einer höchst 

volatilen Gesellschaft, zu der Afghanistan nun seit dem Einmarsch der Roten Armee 

sukzessive geworden ist, der Faktor des Vertrauens gegenüber Angestellten und der 

Vergabe von einflussreichen Positionen in der Wirtschaft, Politik und den Medien 

eine essenzielle Überlebensstrategie der herrschenden Eliten und dem gegenseitigen 

Abhängigkeitsverhältnis mit der jeweiligen Klientel sowie Teil des neopatrimonialen 

Systems geworden ist. Hartmann zitiert in seinen Untersuchungen einen Topmana-

ger: „Die ausschlaggebende Bedeutung der ‚richtigen Chemie‘ oder des ‚Bauchge-

fühls‘ hängt wesentlich mit dem Bedürfnis zusammen, sich mit Personen zu umge-

ben, denen man vertrauen kann.“ (Hartmann 2004: 140) Dieses Vertrauen wird im 

wirtschaftlichen und politischen Bereich entgegen der gängigen Strategie die ethni-

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


136 | Umstrittene Regierungsführung in Afghanistan 

schen Ressentiments zu schüren, für die eigenen finanziellen und machtpolitischen 

Partikularinteressen außen vor gelassen. Die zur Kabul-Bank-Affäre nachgezeichne-

ten Verstrickungen zwischen der Politik und Wirtschaft in Kapitel 6.4.2 Macht- und 

Geldinteressen sind wichtiger als ethnische Zugehörigkeiten werden die nachfolgen-

de Hypothese nachvollziehbar machen. 

 

8. Hypothese: Die neopatrimonialen Netzwerke agieren auf den oberen Ebenen eth-

nopolitisch übergreifend, um ihre Positionen innerhalb einer liberalen Oligarchie zu 

festigen.  

 

In Afghanistan ist der „klassenspezifische Habitus“ (Hartmann 2004: 140) auch bei 

der Auswahl des Wohnviertels relevant. Ein liberaler Journalist, Omid, hat zugege-

ben, dass er sich genau dieses Viertel in Kabul ausgesucht habe, weil die Bewoh-

ner*innen seiner Ethnie und seiner Konfession angehören und mehrheitlich seiner ei-

genen Physiognomie entsprächen. „Wenn zum Beispiel aus ethnischer Perspektive 

ein Hasara unter den Hasara lebt, fühlt er sich wohl und hat ein Gefühl der Sicher-

heit, auch wenn er vollkommen andere Ansichten pflegt. Weil er Hasara ist, wegen 

seines Gesichts, wegen seiner ethnischen Zugehörigkeit, werden sie ihn schützen, 

auch er wird sie schützen, bei den Tadschiken verhält es sich genauso.“
39

 Sein 

indirektes Eingeständnis selbst zur ethnischen Teilung der Hauptstadt Kabul beizu-

tragen ist ein weiteres Indiz dafür, dass sich Hartmanns Beobachtungen zu den Aus-

lesekriterien in gewaltgeladenen Gesellschaften in zugespitzter Weise ausformen 

können. Dieses Phänomen wird sich auch im Laufe der Arbeit entlang der Interes-

senkonflikte zwischen den ethnopolitisch motivierten politischen Elitenvertreter-

*innen zu erkennen geben. Vorweg genommen sei hier die zentrale Hypothese aus 

dem empirischen Teil der Arbeit, die zu Hartmanns Studien der Wirtschafts- und 

Politik-Eliten Parallelen aufweist: 

 

1. Hypothese: Aus diesen hier dargelegten instabilen und flexiblen Koalitionen geht 

hervor, dass in Afghanistan uneinige Eliten mit ethnopolitischen Patron-Klientel-

Verhältnissen in einem profitablen neopatrimonialen Netzwerk herrschen. Aufgrund 

der Interessen einer liberalen Oligarchie werden in dieser Interventionsgesellschaft 

vornehmlich von politischen und wirtschaftlichen Eliten bewusst Gewaltdynamiken 

aufrechterhalten. 

 

Vorausblickend und als Verständnisbrücke wurden für die Leser*innen die theoreti-

schen Parallelen an der Oberfläche aufgeworfen, so dass sie über den empirischen 

Kern und die Forschungsergebnisse aus den drei afghanischen Städten, Kabul, Ma-

zar-e Sharif und Herat in ihrer Tiefe besser zu verstehen sein werden. 

Einer der wichtigesten theoretischen Zugänge bietet Bourdieus anthropologische 

Soziologie, die noch spezifischer und methodisch präziser in die reproduktiven Rek-

rutierungsmechanismen in einem ökonomisch bestimmten (Macht-)Feld den Blick 

auf die Lebenswelt auch für afghanische Eliten eröffnen wird. 

                                                             

39  Vgl. Interview Nr. 8, mit Omid in seiner Redaktion am 6. April 2013 in Kabul: 102. 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Theoretischer Rahmen | 137 

3.2 BOURDIEUS HABITUS-BEGRIFF UND VERSTÄNDNIS 

DER LEBENSWELT 

 

Bourdieus soziologische Arbeiten begannen Mitte der 1950er Jahre während des al-

gerischen Befreiungskrieges (1954-1962) (Bourdieu 1962). Er wurde als Wehrpflich-

tiger, kurz nach der Beendigung seines Studiums der Philosophie an der Eliteuniver-

sität Ecole Normale Supérieure
40

 in diesen Krieg geschickt.
41

 Seine zahlreichen For-

schungsergebnisse und Publikationen sind hinreichend bekannt und bereits in der Se-

kundärliteratur verwertet, erklärt und auch in unterschiedlichsten Fachbereichen (z.B. 

Archäologie, Betriebswirtschaft) angewendet worden. Dennoch werden hier ein paar 

Punkte seines wissenschaftlichen Schaffensprozesses, Modelle und grundsätzliche 

Termini für die nachfolgende empirische Analyse skizziert; u.a., um zu zeigen, war-

um gerade Bourdieus anthropologische Soziologie für die Konfliktsituation Afgha-

nistans herangezogen wird. Besonders seine anthropologische Soziologie bietet ein 

Instrumentarium auf der System- und Akteursebene, das es erlaubt, die Lebenswelt
42

 

von Akteuren zu analysieren.
43

 

                                                             

40  Hartmann beschreibt im Kapitel Nationale Bildungssysteme und Elitenrekrutierung am 

Beispiel von Frankreich, Großbritannien und den USA, inwiefern die Auslese bereits in 

Schulen und Hochschulen durch die soziale Herkunft bestimmt ist und den Schlüssel zu 

den Führungspositionen in Wirtschaft, Politik, Verwaltung, Justiz und Wissenschaft aus-

händigt oder eben nicht herausgibt (Hartmann 2004: 109-152). 

41  Über seine Zeit als Wehrpflichtiger, seine anfänglichen soziologischen Arbeiten, seine Re-

flexionen über die Husserl’sche Lebenswelt, insbesondere seine reflexive Position als fran-

zösischer Wissenschaftler und ehemaliger Wehrdienstleistender während der Bürgerkriegs-

jahre und der algerischen Freiheitsbewegung hat er zusammenfassend im Aufsatz „Algeri-

an landing“ geschrieben (Bourdieu 2004). 

42  Edmund Husserl (1859-1938) definierte den Begriff Lebenswelt in seinem letzten Werk 

Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie im 

Jahre 1954: „Es gehört zu den allem wissenschaftlichen Denken und allen philosophischen 

Fragestellungen vorausliegenden Selbstverständlichkeiten, dass die Welt ist, immer im Vo-

raus ist, und dass jede Korrektur einer Meinung, einer erfahrenden oder sonstigen Mei-

nung, schon seiende Welt voraussetzt, nämlich als einen Horizont von jeweils unzweifel-

haft Seiend-Geltendem, und darin irgendeinen Bestand von Bekanntem und zweifellos 

Gewissem, mit dem das ev. als nichtig Entwertete in Widerspruch trat.“ (Husserl 1976: 

112f) Auch in den posthum veröffentlichten Schriften lassen sich weitere Überlegungen 

zum Begriff „Lebenswelt“ nachlesen (Husserl 2008). Wichtig sind auch seine Ansichten 

über anthropologische Untersuchungen im Kongo oder in China. Er war der Auffassung, 

dass die Lebenswelt der Menschen des jeweiligen Landes als eine eigene Wahrheit und 

Tatsache bestehen und anerkannt werden sollte (Husserl 1976: 146). Später wurden seine 

Definitionen zur Lebenswelt von seinem Schüler Alfred Schütz übernommen, die dieser in 

seinen anthropologischen Studien benutzte, um durch die Phänomenologie dem Handeln 

und sozialen Beziehungen einen Sinn zu geben. 

43  Daxner weist in einer Fußnote darauf hin, dass zwar sowohl Jürgen Habermas als auch 

Bourdieu den Begriff „Lebenswelt“ von Edmund Husserl (1859-1938) verwenden. Der 

wahre Husserlianer sei aber Bourdieu, denn er würde keine Unterscheidung zwischen Pra-

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


138 | Umstrittene Regierungsführung in Afghanistan 

Daxner hat bereits in wegweisenden Stichpunkten festgehalten, welche Bour-

dieu’schen Termini im Zusammenhang von Analysen innerhalb von Konfliktgesell-

schaften relevant sein können: 

 

„Wenn wir also auf Bourdieu als einen entscheidenden Anreger unserer Überlegungen verwei-

sen, dann wegen der im Folgenden in Stichworten aufgeführten Theoriestücke: 

 die Annäherung an die ‚Intervenierten‘, 

 die Bedeutung von Körper(lichkeit) für soziale Zusammenhänge, 

 das Verhältnis von Empathie und Distanzierung (Objektivation), 

 die Habitustheorie, inklusive Hexis und Hysteresis, 

 die Theorie der Kapitalien (ökonomisch, kulturell, sozial) und das Prinzip der Relati-

onalität, 

 die Fragen der Ungleichzeitigkeit bei Konzepten wie ‚Ehre‘, Geschmack und Mo-

dernisierung, […].“ (Daxner 2010: 92) 

 

Alle von Daxner aufgeführten Termini werden im empirischen Teil zu den afghani-

schen Elitenkonstruktionen wieder aufgegriffen. Ein paar größere theoretische Denk-

ansätze werden bereits hier kurz zur besseren Orientierung skizziert. Der junge, ur-

sprünglich im Fach Philosophie ausgebildete Wehrdienstleistende und später als As-

sistent an der Universität Algier angestellte Bourdieu nutze seine Zeit, die Lebens-

weise der einheimischen Bevölkerung unter der französischen Kolonialmacht und die 

politisch unterschiedlichen Schattierungen, beispielweise die der Sympathisanten 

(Französisch: Algéries française), während der damals herrschenden Bürgerkrieges 

empirisch zu dokumentieren (Fotografien, Notizen, Datensammlungen, Beobachtun-

gen, Interviews) (Bourdieu 2004; Yacine 2004; Bourdieu 1979). Bourdieu erhob Da-

ten zum alltäglichen Leben der Berber*innen in der Kabylei, Nordalgerien, und spä-

ter untersuchte er auch die Gesellschaftsstruktur in seiner Geburtsstadt Denguin in 

der Region Béarn in den südfranzösischen Pyrenäen. Womit viele Bourdieu-Expert-

*innen es als erwiesen ansehen, dass er sowohl in einer für ihn fremden Kultur als 

auch einer ihm bekannten Umgebung seine anthropologisch-soziologischen Theorien 

anwenden und weiterentwickeln konnte. 

Zu seinen ersten Publikationen aus der Zeit der algerischen Befreiungsbewegung 

gegen den französischen Kolonialismus (1848-1962) gehören: Sociologie de l’Algé-

rie (1958), Travail et travailleurs en Algérie (Bourdieu et al. 1963) und Algérie 60 

                                                                  

xis und Vernunft vollziehen, sondern eine Verbindung bilden. Somit sei die theoretische 

Auffassung des Vernunftbegriffes nicht mehr zugänglich. Habermas würde die Vernunft 

als Rationalität und Wissen betrachten und somit einen theoretischen Zugang bewahren 

(Daxner 2008: 11). In diesem Zusammenhang steht auch die enge Verbindung des Verste-

hens und Erklärens für Bourdieu: „Ein solches Verstehen ist mehr als ein wohlwollender 

Gemütszustand. Es äußert sich darin, dass ein Interview auf verständliche, ruhige und mo-

tivierende Art und Weise präsentiert und geführt wird, also so, dass der Befragte in dem In-

terview und generell in dieser Situation einen Sinn erkennen kann.“ (Bourdieu 2005c: 398) 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Theoretischer Rahmen | 139 

(2000).
44

 Seine Beobachtungen und seine Analysen veröffentlichte er in seinem 

Entwurf einer Theorie der Praxis: auf der ethnologischen Grundlage der kabylischen 

Gesellschaft (1979). Als akribischer und systematischer Beobachter war es für Bour-

dieu unumgänglich, auf unterschiedliche Geschlechterrollen bei den algerischen Ber-

ber*innen einzugehen und er hat in den ersten drei Kapiteln seines Buches Entwurf 

einer Theorie der Praxis den Ehrbegriff und den Lebensraum der berberischen Män-

ner und Frauen anhand des Hauses beschrieben und sich der Verwandtschaftskonzep-

tion bei ehelichen Verbindungen zwischen Cousinen und Cousins gewidmet, um die 

kulturellen Werte, Normen und die hierdurch bedingte Praxis des Alltags zu be-

schreiben und zu erklären (ebd.: 11-47). Seine Erklärungen erfolgten aus einer kriti-

schen Distanz, unter Berücksichtigung des französischen Kolonialismus, dessen Ziel 

es war, die algerische Bevölkerung im Sinne der Kolonialherrschaft zu modernisie-

ren. 

Beispielsweise beschrieb er ein heute oft zitiertes Phänomen des Brunnenbaus 

durch Französ*innen für ein algerisches Dorf, wobei jedoch die Frauen des Dorfes es 

weiterhin bevorzugten, gemeinsam in einer Gruppe den vier Kilometer langen 

Marsch zum gewohnten Brunnen auf sich zu nehmen. Es war ein wichtiger Aspekt 

ihrer Lebenspraxis, der es ihnen ermöglichte, sich zu unterhalten und auszutauschen 

(Bourdieu/Wacquant 1992/2006: 82; Bourdieu 1987a: 238; Bourdieu 1987b: 116). 

Ähnlich wie in Afghanistan wird die Bevölkerung nicht als Subjekt des Wandels 

mitberücksichtigt. Eine sehr ähnliche Erfahrung machten die Menschen bereits im 

afghanischen Kontext, als die DVPA in den 1980er Jahren versuchte, politische und 

soziale Reformen auf die Bevölkerung und ohne ihre Partizipation zu oktroyieren. 

Dieser von Bourdieu in mehreren unterschiedlichen Kontexten als Hysteresis be-

schriebene Effekt kann auch heute noch bei der entwicklungspolitischen Arbeit der 

Intervenierenden in Afghanistan einerseits und bei der Haltung unterschiedlich sozia-

lisierten Elitefraktionen Afghanistans andererseits beobachtet werden. Die Kriti-

ker*innen des social engineerings und institutionbuildings weisen auf diesen Verzö-

gerungs-Effekt hin, der die althergebrachten Praktiken der afghanischen Bevölkerung 

im besten Falle weiter fortsetzt. Es kann aber auch passieren, dass die Elitefraktio-

nen, je nach Generationszugehörigkeit, politischer oder religiöser Gesinnung, gegen 

die institutionellen und sozialen Reformen rebellieren. Im Interview kritisierte ein 

gemäßigter Elitenrepräsentant, der dem nun amtierenden CEO Abdullah Abdullah 

nahesteht, Mohsen, im Zusammenhang der Arbeit internationaler NGOs: 

 

„Die Zivilgesellschaft hat Einfluss. Für die Politik ist es die Herausforderung, dass sie das Geld 

von den Geldgebern braucht. Die wenigen Aktivisten aus der Zivilgesellschaft haben sich von 

ihrer Gesellschaft entfernt, in den Dörfern muss man Themen, wie die Gewalt gegen Frauen, 

anders thematisieren. Dort läuft es über die Geistlichen. Es gibt andere Mechanismen, die sie 

nicht beachtet haben. Traditionelle Institutionen sollten auch miteingeschlossen werden, die 

Moscheen und die Mullahs müssen auch involviert werden. Es muss einen outreach zu den 

Menschen geben, damit man solche Institutionen bilden kann, auch capacity building muss mit 

                                                             

44  Weitere wichtige Arbeiten aus dieser Zeit und das Thema des Geschlechterverhältnisses 

haben Krais und Gebauer in ihrer Einleitung systematisch zitiert und in den Schaffenskon-

text Bourdieus gesetzt (Krais/Gebauer 2010: 8f). 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


140 | Umstrittene Regierungsführung in Afghanistan 

involviert werden. 80 Prozent wurde in den ein- bis viertägigen Workshops ausgegeben und 

mit Leuten aus dem Ausland wurden den Teilnehmern etwas eingetrichtert, aber es war inef-

fektiv. Diese 90 Milliarden US-Dollar haben keinen Unterschied machen können.“
45

 

 

Vielleicht kann die Analyse der 114 Jahre andauernden kolonialen Hegemonie eines 

europäischen Landes über ein nordafrikanisches und muslimisches Land, wie Algeri-

en, sowie Bourdieus Theorie nicht eins zu eins auf Afghanistan übertragen werden. 

Aber auch im afghanischen Zusammenhang gibt es eine Parallele zum liberalen Neo-

kolonialismus. Diese Modernisierungsversuche durch eine stark forcierte institutio-

nalisierte Konfliktregulierung oder einige Bildungsprogramme, im Charakter eines 

Workshops, gehen, wie der zitierte Interviewpartner Mohsen darlegte, an den Reali-

täten der afghanischen Bevölkerung vorbei und können somit auch dem Nachhaltig-

keitsaspekt der Entwicklungshilfe nicht Rechnung tragen. 

Für sich allein betrachtet erscheint das Bourdieu’sche Modell der Habitusfor-

men
46

 pessimistisch und könnte einfach als apodiktisches Menschenmodell abgelehnt 

werden. Eine der wichtigsten Definitionen der Bourdieu’schen Strukturanalyse ist je-

doch folgende: 

 

„[…] Die für einen spezifischen Typus von Umgebung konstitutiven Strukturen (etwa die eine 

Klasse charakterisierenden materiellen Existenzbedingungen), die empirisch unter der Form 

von mit einer sozial strukturierten Umgebung verbundenen Regelmäßigkeiten gefasst werden 

können, erzeugen Habitusformen, d.h. Systeme dauerhafter Dispositionen, strukturierte Struk-

turen, die geeignet sind, als strukturierende Strukturen zu wirken, mit anderen Worten: Erzeu-

gungs- und Strukturierungsprinzip von Praxisformen und Repräsentationen, die objektiv ‚gere-

gelt‘ und ‚regelmäßig‘ sein können, ohne im geringsten das Resultat einer gehorsamen Erfül-

lung von Regeln zu sein.“ (Bourdieu 1979: 164f) 

 

Acht Jahre nach dem einflussreichen Werk Esquisse d’une Théorie de la Pratique 

aus dem Jahre 1972, publizierte Bourdieu im Jahre 1980 seine ausgereifteren Ideen 

zum Habitus-Begriff in Le sens de pratique, das 1987 in deutscher Übersetzung unter 

                                                             

45  Vgl. Interview Nr. 14, mit Mohsen im Wohnzimmer des Lebensraumes meines Vaters am 

3. November 2014 in Kabul: 182f. Da in den afghanischen Medien genau verfolgt wird, 

wer von den politischen Repräsentant*innen, über wie viele Häuser und Kapital verfügt, 

habe ich mich hier auf die Beschreibung „im Wohnzimmer des Lebensraumes meines Va-

ters“ bezogen. Er verfügt über kein eigenes Haus in Kabul. In diesem Interview bezieht 

sich Mohsen auf den vierteljährlichen Bericht des Special Inspector General for Afghanis-

tan Reconstruction (SIGAR) für Januar und Februar (SIGAR 2013: 3). Die USA gaben 

dort an, bis Ende des Finanzjahres 2013 mindestens 100 Milliarden US-Dollar für Entwick-

lungsprojekte in Afghanistan investiert zu haben. 

46  Krais und Gebauer weisen darauf hin, dass die Pluralform des Habitus aus dem lateini-

schen fälschlicherweise als „Habitusformen“ übersetzt wird. In dieser Verwendung werde 

suggeriert, dass es mehrere unterschiedliche Formen des Habitus gäbe, deshalb verwenden 

sie das Wort „Habitus“ im Plural mit einem lang gelesenen „u“ (Krais/Gebauer 2010: 7). 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Theoretischer Rahmen | 141 

dem Titel Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft veröffentlicht wurde.
47

 

Bourdieus flüssiger übersetzte und leserfreundlichere Habitus-Auffassung lautet nun: 

„Als Produkt der Geschichte produziert der Habitus individuelle und kollektive Prak-

tiken, also Geschichte, nach den von der Geschichte erzeugten Schemata; er gewähr-

leistet die aktive Präsenz früherer Erfahrungen, die sich in jedem Organismus in Ge-

stalt von Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsschemata niederschlagen und die 

Übereinstimmung und Konstantheit der Praktiken im Zeitverlauf viel sicherer als alle 

formalen Regeln und expliziten Normen zu gewährleisten suchen.“ (Bourdieu 1987b: 

101) Mit Bourdieus theoretischen Ansätzen wurde die subjektive Erschließung der 

Welt nicht mehr als nicht-wissenschaftlich gewertet, sondern als Methode, die Ak-

teure mit empathischem Verständnis empirisch zu erforschen, zudem mit Distanz 

durch die Selbstreflexion als Forscher*in und zugleich durch die alltägliche Praxis  

in der Lebenswelt erklären und verstehen zu können (Lange-Vester/Teiwes-Kügler 

2013: 157). 

Im nächsten Schritt ermöglicht diese Theorie des Habitus, des Feldes und des 

Kapitals, so wie Maurer und Schmidt weiter erklären, die tatsächliche Sozialstruk-

tur
48

 und die für die Arbeit angestrebte Netzwerkanalyse zwischen Elitefraktionen zu 

erklären: „Zur Lösung der Orientierungsfrage muss also erklärt werden, wann, wie 

und welche Deutungs- und Wahrnehmungsmuster handlungsleitende Wirkungen ent-

falten, um daraus auf deren Wirkungsweise und konkrete soziale Effekte schließen zu 

können.“ (Maurer/Schmid 2010: 161, Herv. i. O.) Bourdieus Habitus-Verständnis, 

hergeleitet aus seinen soziologischen Beobachtungen, haben ein etwas deterministi-

sches und unveränderbares Menschenbild entworfen, mit dem sich die Gesellschaft 

in milieuspezifische Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsschemata einordnen 

lässt. Dieses Modell bedeutet jedoch nicht, dass Praktiken immer unveränderbar 

bleiben. Getreu seinem Husserl’schen Verständnis ist es ein großer Schritt, die Struk-

turen und die Reproduktion dieser Strukturen und Praktiken erklären und verstehen 

zu können. Diese Publikationen haben ihn bereits im Algerien-Konflikt als auch in 

Frankreich als Universitätsprofessor zu einer kontroversen Figur werden lassen. 

Denn Bourdieus erklärende und verstehende Analysen decken vertikale Ungerechtig-

keitsstrukturen und sich vornehmlich zugunsten der Eliten reproduzierende Milieus 

auf. Andere Milieustrukturen, die sich eher zum Leidwesen des Proletariats entwi-

                                                             

47  Krais und Gebauer (2010) weisen in ihrer Einleitung auf die schwierigen und zum Teil 

immer noch nicht übersetzten Werke Bourdieus hin, zum Teil seien auch die Übersetzun-

gen sehr hölzern und ein Teil der genaueren und feineren Präzision des Französischen sei 

verloren gegangen. Zur Einführung in Bourdieus Welt empfehlen sie als leserfreundlichere 

Variante die übersetzten Interviews (ebd.: 7). 

48  Hradils folgende Definition des Wortes „Sozialstruktur“ erlaubt es, über nationalstaatliche 

Grenzen hinweg, gesellschaftliche Strukturen beispielsweise auch einer afghanischen Dia-

spora, die über mehrere Generationen und Kontinente verteilt ist und dennoch miteinander 

kulturell, sozial und unter ökonomischen Gesichtspunkten in Verbindung steht, zu untersu-

chen. In Hradils Worten die Strukturanalyse für „Gesamtheit der relativ dauerhaften sozia-

len Gebilde (Gruppierungen, Institutionen, Organisationen) einer Gesellschaft, der sozialen 

Beziehungen und Wirkungszusammenhänge innerhalb und zwischen diesen Gebilden so-

wie deren Grundlagen“ (Hradil 2004: 14). 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


142 | Umstrittene Regierungsführung in Afghanistan 

ckelt haben, eröffnen den Privilegierten einen kritischen Blick auf einen normativen 

Wahrheitsgehalt der gesellschaftlichen Missstände. Bei der Analyse der Gesellschaf-

ten, in denen die staatlichen Strukturen schwach ausgeprägt sind, haben auch Mielke, 

Schetter und Wilde bereits aus folgenden Gründen Bourdieus Modell herangezogen: 

„Most pronouncedly Pierre Bourdieu (1979/1996) elaborated that power is constantly 

produced and an outcome of social interactions manifest in permanent dialectic inter-

play between the structuring structure and the structured structure.“ (Mielke/Schet-

ter/Wilde 2011: 14)  

Auch wenn Bourdieu von Machtverhältnissen mit einer strukturierenden und ei-

ner strukturierten Struktur ausgeht, erklärt Wacquant jedoch, dass Bourdieu im Ver-

gleich zu den italienischen Elitentheoretikern, Pareto und Mosca, nicht von einem 

Verhältnis zwischen Herrschenden und Beherrschten als festes und notwendiges 

Ordnungs-Konstrukt ausgeht. In diesem Zusammenhang erklärt Bourdieus Kollege 

Wacquant:  

 

„Schon deshalb nicht, weil die entwickelten Gesellschaften keinen einheitlichen Kosmos bil-

den, sondern differenzierte, partiell totalisierte Größen darstellen, bestehend aus einem Ensem-

ble von Feldern, die, auch wenn sie sich überschneiden, zunehmend selbstregulierend sind und 

ihre jeweils eigenen Herrschenden und Beherrschten haben. […] Für ihn sind die sozialen Ge-

setze zeitlich und räumlich begrenzte Regelmäßigkeiten, die solange existieren, wie man die 

institutionellen Bedingungen bestehen lässt, die ihnen zugrunde liegen.“ (Wacquant 2006: 83f) 

 

Wo der Habitus
49

 die Analyse der sozialen Gesellschaftsstruktur und die handlungs-

leitende Praxis
50

 der Akteure in ihren Milieus ermöglicht, ergänzen sich hier noch 

zwei weitere wichtige Komponenten, die noch nicht explizit erklärt wurden und für 

                                                             

49  In Bourdieus detaillierten Untersuchungen werden milieuspezifische bzw. habituelle Dis-

positionen kategorisiert. Eine tatsächliche Körperlichkeit und Räume der Menschen wer-

den spezifiziert und in vorhandene soziale Differenzen und Gewohnheiten geteilt. Bourdieu 

beobachtete in den unterschiedlichen Milieus zwischen Bäuer*innen, Arbeiter*innen, Intel-

lektuellen und Aristokrat*innen in Frankreich körperliche Unterschiede in der Gangart, bei 

der Kleidung, in der Sprache, bei den Essgewohnheiten und den ausgeübten Hobbies. Die 

Unterschiede manifestierten sich auch zwischen den Geschlechtern, so dass er eine ge-

schlechterspezifische gerade Haltung beim männlichen kabylischen Bauer und eine krum-

me Haltung bei der weiblichen Bäuerin sah. Diese distinguierten milieuspezifischen Kör-

perlichkeiten repräsentieren auch die Rolle der jeweiligen Akteure im gesellschaftlichen 

System und sind für eine*n gute*n Beobachter*in plastisch lesbar. Diese Vorlieben und 

Gewohnheiten erhob er mit der Korrespondenzanalyse anhand von Fragebögen und wertete 

diese aus (Bourdieu 1987: 409, 800-810). 

50  Nassehis Definition des Bourdieu’schen Praxisbegriffes: „Der soziale Sinn dieses Hand-

lungssettings liegt vielmehr darin, dass die beiden Akteure gerade in ihrer sozialen Relatio-

nalität eine soziale Struktur praktisch reproduzieren, die in ihren Selbstbeschreibungen 

womöglich gar nicht auftauchen würde. Praxis ist für Bourdieu derjenige Ort, an dem sich 

Akteure begegnen und an dem sie unhintergehbar darauf zurückgeworfen werden, sich in-

nerhalb eines relationalen Geschehens zu positionieren und dieses Geschehen zu reprodu-

zieren.“ (Nassehi 2004: 160, Herv. i. O.) 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Theoretischer Rahmen | 143 

die Analyse der afghanischen Patronage-Klientel-Netzwerke unabdingbar sind: Ers-

tens der soziale Raum, zweitens das Feld der Macht und drittens die vier unter-

schiedlichen Arten der Ökonomie der Praxis. Der letzte Punkt die Ökonomie der 

Praxis wird in Kapitel 5 Empirie und das besondere Feld den gesamten empirischen 

Komplex einleiten. Zum besseren Überblick wird hier die Theorie Bourdieus in einer 

vereinfachten Formel präsentiert, um den Zusammenhang seiner Termini für die Un-

tersuchung der afghanischen Sozialstruktur vorab vereinfacht sichtbar zu machen: 

„[(Habitus) (Kapital) + Feld = Praxis.“ (Bourdieu 1987: 175)  

Zum ersten Punkt des sozialen Raumes erweitert Bourdieu seine Definition um 

den Marx’schen Klassenbegriff und bietet gleichzeitig einen erweiternden Lösungs-

ansatz über die Relationen zwischen Besitzer*innen der Produktionsmittel und der 

arbeitenden Klassen ohne Macht über die Produktionsmittel an. Der Soziologe er-

möglicht so die komplizierteren Schattierungen einer nicht nur industrialisierten, 

sondern auch einer stark bürokratisierten Gesellschaft zu erfassen:  

 

„Man kann die Existenz von Klassen verneinen, ohne den Kern dessen zu verneinen, was die 

Befürworter dieses Begriffs mit seiner Hilfe meinen betonen zu müssen, nämlich die soziale 

Differenzierung, die zum Ursprung von individuellen Antagonismen und mitunter auch kollek-

tiven Konfrontationen zwischen den auf unterschiedlichen Positionen im sozialen Raum plat-

zierten Akteuren werden kann.“ (Bourdieu 1985a: 49, Herv. i. O.) 

 

Bourdieu ersetzte die Vorstellung der Klassenkämpfe mit denen der umkämpften so-

zialen Räume, wobei er den sozialen Raum als Distributionsstruktur der Machtfelder 

betrachtet. Der hier zu klärende zweite Punkt der Machtfelder kann als kleinere 

Räume des großen sozialen Raumes mit unterschiedlichen Machtansprüchen defi-

niert werden und in Bourdieus Worten klingt dies so:  

 

„Dies ist gemeint, wenn ich den gesamten sozialen Raum als ein Feld beschreibe, das heißt zu-

gleich als ein Kraftfeld, das für die in ihm engagierten Akteure eine zwingende Notwendigkeit 

besitzt, und als ein Feld von Kämpfen, in dem Akteure mit je nach ihrer Position in der Struktur 

des Kraftfeldes unterschiedlichen Mitteln und Zwecken miteinander rivalisieren und auf diese 

Weise zu Erhalt oder Veränderung seiner Struktur beitragen.“ (Ebd.: 49f, Herv. i. O.) 

 

Diese beiden Begriffe des sozialen Raumes und des Feldes beziehen sich auf die grö-

ßere Betrachtungsweise zwischen der Struktur des sozialen Raumes und der Relation 

zwischen den Machtfeldern. Wobei die Ökonomie der Praxis, der dritte Punkt, die 

Möglichkeit eröffnet, sowohl Strukturen als auch Funktionen „des Kapitals in allen 

seinen Erscheinungsformen“ (Bourdieu 1983: 184) zu analysieren und sie gewisser-

maßen der Deutungshoheit der Wissenschaftstheorie für die Soziologie bereitzustel-

len (Kap. 5 Empirie und das besondere Feld). 

Im nächsten Abschnitt werden aufgrund der hypothesengenerierenden Herange-

hensweise der vorliegenden empirischen Doktorarbeit, auch die in der Forschungsli-

teratur vorhandenen empirisch gesättigten Theorien und Schemata zur friedenskonso-

lidierenden Elitekonstellationen in Transformationsgesellschaften dargelegt. 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


144 | Umstrittene Regierungsführung in Afghanistan 

3.3 ELITENKONSTELLATIONEN IN 

TRANSFORMATIONSGESELLSCHAFTEN 

 

Die Transformationsforscher*innen haben die Umwälzungen insbesondere in südeu-

ropäischen, lateinamerikanischen und ehemaligen Sowjetrepubliken untersucht (Mer-

kel 2008; Croissant/Merkel 2004; Lijphart 1999; Linz/Stepan 1996; O’Donnell/ 

Schmitter 1986). Die Forschungsergebnisse dieser Transformationsprozesse sind in-

sofern für die folgende Untersuchung interessant, als sie bereits das Instrumentarium 

für eine analytische Herangehensweise an Gesellschaften, die sich in einem Trans-

formationsprozess befanden, bieten. Insbesondere die Definitionen und bisherigen 

Modelle und Prognoseaussichten zu einem angestrebten Elitenkonsens neu etablierter 

Staaten zwischen verfeindeten und opponierenden Elitefraktionen wird im Rahmen 

dieser Arbeit zusätzlich zum empirischen Fundus mitberücksichtigt (Higley/Burton 

2006; Higley/Burton 1998; Burton/Higley 1987). 

Die nachfolgenden, kurz aufgeführten Kategorien wirken schematisiert, aber sind 

dennoch empirisch fundiert und anhand von Ländern Südamerikas, Asiens und der 

ehemaligen Sowjetrepubliken gesättigt worden. Zu den wichtigsten Transformations-

theoretikern gehören Higley und Burton, die bereits in den 1980er Jahren die unter-

schiedlichen Formationen zwischen Elitefraktionen auch für die europäischen Staaten 

– während der europäischen Nationengründungen von 1500 bis 1800, des Faschis-

mus im 20. Jahrhundert, nach dem Zweiten Weltkrieg und insbesondere für postko-

loniale Staaten untersucht und anschließend kategorisiert haben. Im Idealfall, erklärt 

Higley in seinem Vorwort, gibt es einen tautologischen Zusammenhang zwischen der 

Praxis einer liberalen Demokratie, dem von den Eliten eingeführten politischen Ver-

halten und den Institutionen. Die Eliten müssten die politics
51

 einer liberalen Demo-

kratie praktizieren, um im Gegenzug die Ergebnisse einer liberalen, demokratischen 

politics zu erhalten (Higley 2007: 3). In diesem tautologischen Wechselspiel würden 

die Massen sukzessive der neuen liberalen Ordnung zustimmen und sie adaptieren, 

auf diese Weise entstünde eine consensually united elite in liberalen Demokratien. 

Wie kamen diese Transformationstheoretiker zu diesem Ergebnis und inwiefern 

ist es für die vorliegende Elitenanalyse der jeweiligen Elitefraktionen in Afghanistan 

hilfreich, diese Kategorien auf die afghanischen Elitefraktionen anzuwenden? Die 

jeweiligen Elitefraktionen, die in der derzeitigen Nachkriegsordnung und Transfor-

                                                             

51  Die englischen Begriffe, politics, policies und polity, werden auch im deutschsprachigen 

Raum in der Politikwissenschaft mit den englischen Termini verwendet, da es keine ad-

äquaten Übersetzungen für sie gibt. Hier sind die drei Definitionen von Schubert und 

Klein: „Politics bezeichnet den aktiven, durch Verhandlung und Tausch, durch Konflikt 

und Konsens gekennzeichneten Prozess der politischen Gestaltung (z.B. die Politik der Par-

teien, der Interessenverbände).“ (Schubert/Klein 2016a) „Policy bezeichnet den inhaltli-

chen (den materiellen) Teil von Politik, wie er im Deutschen üblicherweise durch verschie-

dene Politikbereiche angegeben wird (z.B. Wirtschafts-, Umwelt-, Verkehrspolitik).“ 

(Schubert/Klein 2016b) „Polity bezeichnet das institutionelle (z.B. verfassungsrechtlich ge-

schaffene) Normengefüge und die sich hieraus ergebenden Ordnungen, politischen Verfah-

ren etc. (z.B. grundsätzliche Regelungen zum Schutz von Minderheiten).“ (Schubert/Klein 

2016c) 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Theoretischer Rahmen | 145 

mationsphase (2015 bis 2024) um die Repräsentation ihrer jeweiligen Partikularinter-

essen fürchten und wegen der jahrzehntelangen kriegerischen Auseinandersetzungen 

Misstrauen gegeneinander hegen, sollten über eine pragmatische Kooptationsstrate-

gie idealerweise zu einer stabilen Version der Staatsorganisation gelangen. Könnte 

die Transformationstheorie in Bezug auf verschiedene Elitekonfigurationen potenzi-

elle und erfolgsversprechende Strategien auch für Afghanistan anbieten? 

Die Transformationsforscher halten insofern weiterhin an Paretos und Moscas 

Idee der Elitenherrschaft fest, als dass sie die Dynamik zwischen den Elitenvertre-

ter*innen und den Massen als ein interdependentes Verhältnis, das den Bestand und 

den Grad der Stabilität eines Regimes beeinflusst, begreifen, und für relevant und be-

achtenswert halten: „There is probably always a broad interdependence between eli-

tes and mass publics in the sense that mass interests and orientations constitute pa-

rameters within which elites can effectively and safely act. Elites who violate these 

parameters risk coming to grief. But the mass parameters are wide and they leave eli-

tes with a range of choices that are decisive for creating and sustaining.“ (Higley 

2007: 250, Herv. i. O.) Diese Definition des Verhältnisses ist bereits in der politisch 

fragilen Situation Afghanistans mit einer schwachen Zivilgesellschaft und einer At-

mosphäre der politischen Spannungen entlang der Grenzen zwischen den ethnopoliti-

schen Gruppierungen zu sehen.
52

 Die Dynamiken sind meist darin begründet, dass sie 

von den ethnischen Führer*innen geschürt werden; u.a. sind diese auch deshalb leicht 

zu instrumentalisieren, weil der Staat das Gemeinwohl, angefangen bei der Sicherheit 

über den Zugang zur Bildung bis hin zu einer ausreichenden Anzahl von Arbeitsplät-

zen nicht in dem Maße, wie es notwendig wäre, garantieren kann. 

Die politischen Eruptionen nach den Stimmenauszählungen des ersten Wahlaus-

gangs am 5. April 2014 der Präsidentschaftswahl und dann insbesondere nach dem 

zweiten Wahldurchgang am 14. Juni 2014 für die Stichwahl zwischen Abdullah und 

Ghani, sorgten für rhetorisches Säbelrasseln, aber auch zahlreiche Demonstrationen. 

Die Situation während der Stimmenauszählung wird im empirischen Teil, der sich 

mit Kabul beschäftigt, behandelt. Sie wurde auch auf institutioneller Ebene disku-

tiert, insbesondere die umstrittene Rolle der IEC und der IECC stand im Zentrum 

(van Bijlert 2016b; Suroush 2014). Während der Verhandlungen vor der eigentlichen 

Vertragsunterzeichnung für die Regierung der Nationalen Einheit wurde die Special 

Electoral Reform Commission (SERC) im Juli 2015 gegründet, auch um das ange-

spannte Verhältnis des Abdullah-Lagers zur IEC zu umgehen. Da diese Thematik 

auch im Zusammenhang mit der Eliten-Massen-Dynamik steht, sei hier an dieser 

Stelle zudem angemerkt, dass die Demonstrationen für die jeweiligen Präsident-

                                                             

52  Die schlechte Sicherheitslage durch die Bombenanschläge der Taliban, der da’ish (IS) und 

die jeweiligen zurückeroberten Bezirke um die Provinzstädte müssten getrennt und umfas-

sender analysiert werden. Hier sei nur erwähnt, dass im quartalsweise veröffentlichten Be-

richt des SIGAR vom Juli 2016 sich nur noch 286 der insgesamt 407 Bezirke unter der 

Kontrolle der Regierung befinden. Es befinden sich 36 Bezirke in 15 Provinzen unter der 

Kontrolle der Taliban oder der da’ish und gefährdet sind 104 Bezirke. In Prozentzahlen 

bedeutet es, dass 65 Prozent des Landes bei den Datensammlungen am 28. Mai 2016 unter 

der Kontrolle oder zumindest weiterhin unter dem Einfluss der afghanischen Regierung 

sind (SIGAR 2016: 86). 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


146 | Umstrittene Regierungsführung in Afghanistan 

schaftskandidaten meist von ethnopolitischen Gruppenzugehörigkeiten gesteuert 

wurden. Es kam zu realen Drohgebärden der politischen Machthaber von unter-

schiedlichen bewaffneten Gruppierungen. Hier sind drei governance-Dimensionen 

des SFB700 in Ansätzen angesprochen, denn sie betreffen die Rechtstaatlichkeit, die 

Sicherheit und die Wohlfahrt, die die Klientel in Konfliktländern aufgrund des essen-

zielleren Charakters dieser Bereiche mit mehr Nachdruck einfordert.
53

 Wer kann die-

se öffentlichen Güter für eine gute Regierungsführung steuern? Für die Transforma-

tionsforscher ergibt sich die Antwort aus der Tradition mancher Elitentheoretiker. 

Als Eliten definieren die Transformationsforscher, Field, Higley und Burton, Per-

sonen die über die höchsten Positionen in ressourcen-reichen, politischen, wirtschaft-

lichen, militärischen, professionellen, kommunikativen und kulturellen Organisatio-

nen und Bewegungen einer Gesellschaft verfügen (Field/Higley/Burton 1997: 175). 

Diese Tatsache führt sie zu weiteren Rückschlüssen, die in den politischen outcomes 

sowohl auf der Funktions- als auch auf der Strukturebene als zwei parallele Dimensi-

onen zu beobachten sind:  

 

„[…] the extent of structural integration, and the extent of value consensus. Structural integra-

tion involves the relative inclusiveness of formal and informal networks of communication and 

influence among the persons, groups and factions in a national elite. Value consensus involves 

the relative agreement among these persons, groups and factions about formal and informal ru-

les and codes of political conduct and about the worth of existing political institutions.“ (Ebd.: 

175)  

 

Ausgehend von den zwei Dimensionen – über die Spannweite der strukturellen Integ-

ration und des Wertekonsenses – zwischen den nationalen Eliten stellten sie nach den 

Untersuchungen drei Kategorien der Elitenkonfigurationen auf: die konsensual ge-

einte, die ideologisch geeinte und die uneinige Elite. Die uneinige Elite: Bei dieser 

nationalen Elitenkonfiguration gibt es kaum bis überhaupt keine Überschneidungen 

zwischen den Netzwerken oder den Kommunikationswegen zwischen den Elitefrak-

tionen, weshalb sich die strukturelle Integration zwischen den unterschiedlichen 

Gruppierungen und der Durchschnitt des überschneidenden Wertekonsenses auf ein 

Minimum belaufen. Meist werden sogar der Kampf um die Vorherrschaft und die 

Differenzen zwischen den Widerstandskämpfern wegen ihres unüberbrückbaren 

Misstrauens mit Gewalt ausgetragen. Die politischen Verhandlungsprozesse erschei-

nen als Nullsummenspiel und die Politik als Krieg. 

Die konsensual geeinte Elite: Die konsensual geeinte Elite ist in eine gemeinsame 

vorherrschende Struktur integriert, die unterschiedlichen Fraktionen und Eliten-

Sektoren kooperieren miteinander und bilden somit eine Art intersektorales Netz-

werk, in dem keine Fraktion oder kein bestimmter Elitesektor (aus der Wirtschaft, 

der Politik, Religion etc.) die andere dominiert. Im Bereich des Wertekonsenses kön-

                                                             

53 In ihrem Aufsatz haben sich Daxner und Schrade auf die folgenden drei Bereiche des go-

vernance-Ansatzes für die Analyse der afghanischen Hochschulpolitik konzentriert: „When 

using a rough and simple description of the discourse on governance as it is leading re-

search in the SFB 700, we distinguish between the dimension of rule of Law, the field of 

welfare-governance and the aspect of security.“ (Daxner/ Schrade 2013: 12, Herv. i. O.) 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Theoretischer Rahmen | 147 

nen in der Öffentlichkeit der jeweiligen unterschiedlichen Elitesektoren und -frak-

tionen Meinungsverschiedenheiten und sogar ideologische Unterschiede kundgetan 

werden, aber es besteht ein Grundkonsens über die Austragungsart des politischen 

Verhaltens und die institutionellen Regulierungsmechanismen werden anerkannt und 

respektiert. In dieser Idealform der Elitenkonfiguration halten die Eliten Themen, die 

zum Aufruhr und zu Konflikten führen könnten, in Schach. Insgesamt bleibt der 

Wettbewerb um politische Macht ein positives Summenspiel und Politik wird als 

Aushandlungsprozess betrachtet. 

Die ideologisch geeinte Elite: Die strukturelle Integration in dieser Form der Eli-

tenkonfiguration ist äußert ausgeprägt, weil die Kommunikationswege und Netzwer-

ke zentralisiert sind oder über wenige zentrale Eliten laufen. Der Wertekonsens ist 

äußert homogen, da keine Elitenvertreter*innen abweichende Meinungen, andere 

ideologische Auffassungen oder policy-Vorstellungen äußern. Stattdessen bestärken 

sie in öffentlichen Stellungnahmen ihre Konformität zur herrschenden Ideologie, re-

ligiösen Doktrin, oder ethnischen Abstammung und sie repräsentieren die policies 

und die Inhalte, die von der obersten Instanz konstruiert werden. Zumindest wird 

nach außen der Eindruck eines monolithischen Blockes signalisiert, für den keine 

sichtbaren Aushandlungsprozesse oder kriegerischen Auseinandersetzungen vollführt 

werden müssen. Im Gegenteil, die Mitglieder dieser Konfiguration nehmen diese 

Proklamationen und Regulierungsmechanismen eher als ideologische Wahrheiten 

wahr (Higley 2007: 14). Als Beispiel für eine ideologisch geeinte Elite nennt er die 

Taliban-Herrschaft von 1996 bis Ende 2001: „[…] Taliban leaders certainly constitu-

ted an ideologically united elite until they and their forces were decimated by U.S. air 

attacks and driven from power by U.S. and U.S. backed Northern Alliance militaries 

in late 2001.“ (Higley/Burton 2006: 21)  

Die empirischen Untersuchungen dieser Elitenkonfigurationen haben folgende 

idealtypische Regimetypen ergeben: 

 

Tabelle 3: Annahmen zu Regimeformen je nach Elitenkonfiguration 

Elite Configuration Regime Type (and Subtypes) 

Consensually united Stable representative (liberal oligarchy/democracy) 

Ideologically united Stable unrepresentative (totalitari-

an/theocracy/ethnocracy) 

Disunited Unstable representative (illiberal democracy) 

Disunited Unstable representative (monarchical, authoritarian, sul-

tanistic,  

post-totalitarian/theocratic/ethnocratic) 

Quelle: Higley/Burton 2006: 19 

 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


148 | Umstrittene Regierungsführung in Afghanistan 

Diese hier dargelegten Schemata von Elitenkoalitionen haben sich nach Higley in der 

Vergangenheit in seltenen Fällen und nun in noch unwahrscheinlicheren Kombinati-

onen zu einer erstrebenswerten consensually united elite innerhalb einer liberalen 

Demokratie
54

 entwickelt: 

 

1)  Settlement: Wenn verfeindete und sich bekämpfende Eliten ihre grundlegenden 

Dispute auf eine schnelle, aber wohlüberlegte Weise beilegen, wobei sie sich ei-

gentlich auf eine ungewisse Situation mit den anderen Eliten einlassen. Beispiele 

sind England von 1688 bis 1689, Schweden im Jahre 1809, Kolumbien von 

1957 bis 1958 und Venezuela im Jahre 1958, Mexiko im Jahre 1929, Costa Rica 

im Jahre 1948, Spanien und die Dominikanische Republik in den späten 1970er 

Jahren (Burton/Gunther/Higley 1992: 14). Diese Beilegungen waren meist mit 

hohen und blutigen Verlusten für die jeweils verfeindeten Elitefraktionen ver-

bunden; nach Verhandlungen entschieden sich die opponierenden Fraktionen 

dann aber relativ schnell zu einer Kooperation (ebd.: 13-24). 

2)  Colonial opportunities: In dieser politischen Situation haben lokale Elitenver-

bände über längere Perioden repräsentative Politik ausgeübt und parallel Grup-

pierungen zur Erlangung der nationalen Unabhängigkeit geleitet. Zu den positi-

ven Beispielen zählt Higley die Kolonien, die der Britischen Krone unterstan-

den, wie Indien, Ceylon (Sri Lanka), Malaysia, Jamaika, Barbados und Südafri-

ka (Higley/Burton 2006: 95). Bei den französischen Kolonien kann der Senegal 

als Beispiel einer erfolgreichen Dekolonialisierung genannt werden, auch hier 

hat sich eine stabile und konsensual geeinte Elite herausgebildet.
55

 

3)  Convergences: Bei dieser dritten Form handelt es sich um eine Konvergenz zwi-

schen den größten gegeneinander opponierenden Elitefraktionen, die jedoch 

aufgrund der politischen Situation, der institutionellen Verfahren und aufgrund 

von Wahlergebnissen erkennen, dass sie durch eine Koalition die Mehrheit und 

                                                             

54  Der Begriff der liberalen Demokratie wurde bis zu dieser Stelle in der Doktorarbeit als 

universal und erstrebenswert für alle Nationalstaaten übernommen. In Kapitel 3.3 Konflikt-

theorie wird über den Begriff des Liberalismus und seinen Wert als Doktrin für die Inter-

vention und die Friedensbildungsmissionen im Rahmen von Staatsbildungsprojekten kri-

tisch reflektiert. Diamond erklärt in seinem Aufsatz zur dritten Welle der Demokratisierung 

in einer Fußnote, dass er den Begriff „liberal“ nicht nur ökonomisch versteht, sondern auf 

die individuellen Freiheiten innerhalb einer pluralistischen Gesellschaft mit Meinungs-, 

Presse- und Versammlungsfreiheit etc. ausweitet (Diamond 1996: 10f). Dieser Ansatz, be-

zogen auf das freie Individuum, sei nicht entgegensetzt zu kommunitaristischen Auffas-

sungen zu verstehen, und somit auch auf ostasiatische Staaten anwendbar, was bereits in 

Südkorea und Taiwan empirisch erwiesen ist. 

55  Im Detail analysiert Higley auch die historischen und politischen Bedingungen einiger ko-

lonialisierter Länder in Europa, die sich sowohl ihre Unabhängigkeit erkämpfen konnten, 

als auch eine konsensual geeinte Elite etabliert haben. Als Beispiele führt er Norwegen an, 

das unter der Herrschaft Schwedens stand, sowie die Niederlande, die unter der Herrschaft 

Spaniens waren. Norwegen erkämpfte sich seine Unabhängigkeit im Jahre 1566 und 

Schweden im Jahre 1581 (Higley/Burton 2006: 49f). 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Theoretischer Rahmen | 149 

somit Regierungsmacht in der Exekutive erhalten können. Daraufhin werden die 

anderen, nicht-Regierungseliten, um an die legitime Macht gelangen zu können, 

diese institutionellen Regelabläufe einer electoral democracy
56

 anerkennen und 

im Idealfall versuchen, sich im Rahmen der vorhandenen Institutionen mit de-

mokratischen Mitteln zu überbieten. Bei dieser dritten Transformationsmöglich-

keit geht es um eine Konvergenz gemeinsamer politischer Werte zwischen unei-

nigen Eliten, die um die Gunst ihrer Wählerschaft mit friedlichen Mitteln wer-

ben, ohne dass sie den status quo gefährden (ebd.: 4). Als historische Beispiele 

erklären Burton, Gunther und Higley ausführlich die politischen Konvergenzen 

zwischen den Eliten in Frankreich von 1986 bis 1988 und in Norwegen und Dä-

nemark im ersten Drittel des 20. Jahrhunderts; außerdem führen sie die Abnah-

me des Antagonismus zwischen den Eliten in Japan und Italien in den 1960er bis 

1980er Jahren und in Griechenland seit den 1970er und 1980er Jahren an (Bur-

ton/Gunther/Higley 1992). 

 

Nach den Untersuchungen dieser Länder kamen Higley und seine Kollegen zu pes-

simistischen Prognosen. Diese Transformationsforscher schätzen auf der Grundlage 

der bisherigen empirischen Auswertungen im postkolonialen Zeitalter eine elite con-

vergence zwischen uneinigen Eliten zu einer konsensual geeinten Elite eher als un-

wahrscheinlich ein. In seiner Zusammenfassung in Bezug auf die analysierten inter-

nationalen Transformationsländer schreibt Higley: „Our point is that disunited elites 

do indeed constitute a vicious circle from which escape is exceptionally difficult. 

Memories of historical misdeed and resentments of recent and current actions conca-

tenate and become edifices of mistrust, fear, and hate.“ (Higley/Burton 2006: 185) 

Zudem weist Higley, angelehnt an eine von Jack Snyder zusammengestellte Liste 

von 27 Ländern darauf hin, dass uneinige Eliten auf die ethnopolitischen Zugehörig-

keiten rekurrieren, um ihre kriegerische Politik durchzusetzen. Für diese 27 Länder, 

zu denen er auch Afghanistan zählt, unterstreicht Higley, dass es schwierig sei, Zei-

chen einer Konvergenz oder gar einer Übereinkunft zu erkennen (ebd.: 187).
57

 

                                                             

56  Diamond (1999) beschreibt die electoral democracy als eine Demokratie mit minimalen 

Erfordernissen an Freiheit, so dass von einem ernsthaften und bedeutungsvollen Wettbe-

werb nicht die die Rede sein könnte. Zu den grundsätzlichen Freiheiten gehören beispiels-

weise die Rede-, Presse-, Versammlungs- und Organisationsfreiheit. Jedoch werden diese 

Grundprinzipien in einer legitimen, lebendigen und vor allem liberalen Demokratie ernster 

genommen als in Wahldemokratien, in denen lediglich Wahlen ohne eine Parteienland-

schaft, eine ernstzunehmende Opposition und ohne Achtung der Menschrechte durchge-

führt werden (Diamond 1999: 8ff). 

57  Zu den aufgezählten 27 Ländern gehören: Afghanistan, Äthiopien, Angola, Aserbaidschan, 

Bangladesch, Bosnien, Burundi, Georgien, Guatemala, Indonesien, der Irak, Kenia, Kroati-

en, der Libanon, Marokko, Myanmar, Moldawien, Nigeria, Pakistan, Russland, Ruanda, 

Serbien, Sri Lanka, Sudan, Tschad, die Türkei und Zypern (Snyder 2000). Außerdem wür-

de Higley diese Liste auf weitere Länder, wie Bolivien, Fidschi, die Elfenbeinküste, Peru, 

Thailand, Tadschikistan und Usbekistan erweitern, denn auch dort gibt es uneinige Eliten, 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


150 | Umstrittene Regierungsführung in Afghanistan 

Jedoch lässt der Transformationstheoretiker die Leser*innen nicht mit diesem 

pessimistischen Ausblick zurück. Ein Ausweg aus dem Teufelskreis des Misstrauens 

und der Unsicherheit zwischen den um die Macht kämpfenden Elitefraktionen könnte 

die Struktur einer liberalen Oligarchie sein, die den einflussreichsten Elitefraktionen 

einen gewissen Wohlstand verschafft (ebd.: 188). Übertragen auf den afghanischen 

Kontext wären die Elitefraktionen mit einer Mittelstands-Klientel, die bereits bei der 

Vergabe offizieller Ämter, der Wiederaufbau- und Minenverträge, der Stipendien, 

der Parlamentssitze nach ethnopolitischer und ethnokonfessioneller Abstammung ein 

Versorgungssystem aufgebaut haben, in der bereits bestehenden Ordnung eine mög-

liche Basis für die Entstehung einer liberalen Oligarchie nach Higleys Vorstellungen. 

Da sowohl die etablierten Eliten als auch ihre jeweilige Klientel Angst um den Ver-

lust ihrer neu erlangten Stabilität und ihres Wohlstandes haben, könnte dieses Patro-

nage-Klientel-Netzwerk als stabilisierende Form einer liberalen Oligarchie fungieren, 

und schließlich könnte dies die Grundlage für die Transition zu einer stabilen Demo-

kratie bilden. Dass die unterschiedlichen Eliten in dieser Hinsicht ähnliche Ansichten 

vertreten, begonnen beim status quo sowie eines wünschenswerten Idealzustandes 

von der Regierungsführung bis zur alltäglichen Diskriminierung, zeigt sich auch im 

empirischen Teil.  

Die Definition der drei möglichen Elitekonfigurationen (disunited elites, consen-

sually united elites, ideologically united elites) leitet zu den drei Kategorien der Elite-

formationen über und verhält sich komplementär zum governance-Ansatz und dem 

akteurzentrierten Institutionalismus, der in Kapitel 2 für die theoretische Herange-

hensweise an die Eliten-Analyse definiert wurde. Denn auch die governance-Theorie 

geht von einem strukturierenden bzw. institutionalisierenden Phänomen aus und der 

akteurzentrierte Institutionalismus ermöglicht diese von den Akteuren ausgehende 

Strukturierung auch auf institutioneller Ebene und sogar als Wechselwirkung zu un-

tersuchen. Zur Erinnerung sei an dieser Stelle nochmal die governance-Theorie des 

SFB 700 zitiert: „[…] we define governance as institutionalised modes of coordina-

ting social action aiming at the implementation of binding rules and the provision of 

public goods. This definition implies that the provision of law, order, and security, 

public goods and services, as well as development, welfare, and so forth are all go-

vernance functions.“ (Nijat et al. 2016: 1) 

Wie bereits in der Transformationstheorie dargelegt, geht es bei der Kategorisie-

rung der Situation der Eliten u.a. auch um die Spannweite der strukturellen Integrati-

on und den Durchschnittswert des Wertekonsenses zwischen den verfeindeten Eliten. 

Bei der Untersuchung der gesellschaftlichen Strukturen und der formellen sowie in-

formellen Netzwerke, in denen über die Partizipationsmöglichkeit der Mitglieder ei-

ner Gesellschaft entschieden wird, kann die Permeabilität und Transparenz sowie 

Teilhabemöglichkeit der Bürger*innen, basierend auf dem Anspruch gleicher und ge-

rechter Aufnahmechancen und basierend auf Entscheidungsfindungsprozessen, her-

vorgehen, um insbesondere nach Konfliktsituationen und kriegerischen Auseinander-

setzungen eine staatliche Repräsentation und Legitimation zu genieren. Im Bereich 

eines Wertekonsenses kann die Untersuchung der einflussreichsten Eliten einer Ge-

                                                                  

die weiterhin ethnopolitische und ethnoreligiöse Ressentiments anheizen (Higley/Burton 

2006: 204). 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Theoretischer Rahmen | 151 

sellschaft dazu beitragen, die Meinungen und Überschneidungen zu Werten, zu poli-

tischen Aushandlungsprozessen und zur Anerkennung der vorhandenen Institutionen 

zu analysieren. Im afghanischen Kontext scheint ein erster Blick auf das Spektrum 

der unterschiedlichen Elitefraktionen darauf hinzuweisen, dass dort eher uneinige 

Elite das Bild dominieren; auch wenn unter Karzais Regentschaft die Strategie unter-

schiedlicher Kooptationen verfolgt wurde und seit September 2014 nach unblutigen 

Wahlen erstmals in der jüngsten Geschichte Afghanistans ein Vertrag zwischen zwei 

Präsidentschaftskandidaten mit dem Namen „Nationale Einheitsregierung“ vereinbart 

wurde. Zu einem gewissen Grad sind die Merkmale einer Konvergenz hin zu einer 

konsensual geeinten Elite, aufgrund der Koalitionsbereitschaft der unterschiedlichen 

Elitenvertreter*innen, erkennbar. 

Unter den Herausforderungen, die sich aus der Auswertung empirischer Daten zu 

anderen Transformationsgesellschaften ergeben, sind zwei auch für Afghanistan 

enorm wichtig und sollten als Warnzeichen in Hinblick auf eine Hypothesengenerie-

rung im Hinterkopf behalten werden: Erstens gelingt es aufgrund der derzeitigen so-

zioökonomischen Entwicklungen der bereits instabilen und verarmten Regierung 

meist nicht, eine exponentiell wachsende Zahl an nicht-Elite Mitgliedern mit Ar-

beitsplätzen zu versorgen; dieses Dilemma könnte sich zum politischen Hauptprob-

lem entwickeln (Higley 2008). Zweitens kann die Tendenz der uneinigen Eliten, un-

nachgiebige Massenorganisationen oder ideologisch und religiös motivierte Gruppie-

rungen zu rekrutieren, die sich mit unverrückbaren Positionen gegenseitig bekämp-

fen, zu gewaltgeladenen Unruhen führen, die die Stabilität eines Landes in der heik-

len Transformationsphase erodieren lassen (Field/Higley/Burton 1990: 173). Ein ein-

faches und schnelles Umschwenken, so wie es per definitionem bei erfolgreichen eli-

te settlements notwendig wäre, würde bei den notwendigen Verhandlungen und Zu-

geständnissen, bei einer Politik der Versöhnung und Kooptation riskieren, dass die 

Eliten den Rückhalt ihrer Klientel verlieren. 

Diese empirisch gesättigten theoretischen Annahmen der Transformationsfor-

scher werden durch die Beobachtungen der politischen und soziokulturellen Verhält-

nisse zwischen den Elitenvertreter*innen und der jeweils mit ihnen assoziierten Kli-

entel und anhand der dokumentierten Interviews hypothesengenerierend untersucht. 

Im nachfolgenden Abschnitt werden soziologisch-anthropologische Konflikttheoreti-

ker für die Analyse des weiterhin bestehenden Konfliktes in Afghanistan und seine 

mögliche Regulierung vorgestellt. 

 

 

3.4 KONFLIKTTHEORIE 

 

Für die vorliegende Fragestellung nach den Konfliktdynamiken zwischen den unter-

schiedlichen Elitefraktionen mit dem Ziel, Hypothesen für einen friedenskonsolidie-

renden Staatsbildungsprozess zu entwickeln und die zuvor dargelegte Eliten- und 

Transformationsforschung mit einzubeziehen, erweist sich die anthropologisch-

soziologische Konflikttheorie der Berliner-Schule als anschlussfähig (Hüsken 2004). 

Bereits im vorherigen Unterkapitel wurde mit Bourdieus kritischen Blick auf die Ak-

teure unterschiedlicher Milieus und ihrer fast impermeablen Reproduktionsmecha-

nismen ein pessimistisches, zu interpretierendes Analysemodell der materiellen Kon-

kurrenzen um die ökonomischen, kulturellen, sozialen Kapitalien im Zusammenhang 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


152 | Umstrittene Regierungsführung in Afghanistan 

der symbolischen Macht mit „habituelle[n] Dispositionssystemen als Distinktions-

strategien“ vorgestellt (Imbusch 2010: 168). Die Betrachtungen des französischen 

Soziologen Bourdieu können aufgrund seines kritischen Blicks auf die asymmetri-

schen Reproduktionsmechanismen ungerechter Sozialstruktur auch zur Transparenz 

von Konfliktursachen beitragen, denn überall, wo asymmetrische Verhältnisse zu 

Ressourcenzugängen und -distributionen und/oder zu Institutionen vorherrschen, be-

steht erhöhtes Konfliktpotenzial. In Bezug auf die gesellschaftliche Entwicklung ha-

ben Soziologen diese Dynamiken unterschiedlich gedeutet (Koehler/Gosztonyi/ 

Böhnke 2013; Bonacker 2006; Elwert 2004; Dahrendorf 1994; Simmel 1992; Coser 

1956). 

Inwiefern können diese Konflikttheorien im afghanischen Kontext in der Frage 

nach den Dynamiken sowie der Frage nach den Ursache-Wirkungs-Zusammenhäng-

en, nachdem die größten Konfliktpotenziale zwischen den Elitefraktionen aufgedeckt 

worden sind, erklärend zur Seite stehen? Ergänzend wird nachfolgend ein tieferer 

Einblick sowohl in die wichtigsten, miteinander verzahnten anthropologisch-soziolo-

gischen Konfliktforschungstheorien als auch ein theoretischer Analyserahmen für die 

vorliegende Fragestellung nach den bisher genannten Konfliktdynamiken (Werte, 

Normen, Ressourcen, Macht, Institutionen, Schmuggel, Drogenhandel, Religion, 

Konfessionen) eröffnet. Entlang dieser Konflikte werden die negativen aber potenzi-

ell auch die positiven Dynamiken von Konfliktregulierung im empirischen Teil mit 

größerer Aufmerksamkeit aufdeckt, um sie mit der hier dargelegten Konflikttheorie 

verflechten und kontrastieren zu können. 

Die Arbeit betrachtet erstens aufgrund des Analyseschwerpunktes der Elitenver-

treter*innen die Akteure, die in der Regierung und/oder in der Sozialstruktur (Struk-

tur- und Systemebene) Entscheidungen beeinflussen und dann durchsetzen können. 

Zweitens werden auch Dynamiken aus der Elitentheorie dargelegt, in denen die je-

weilige Klientel den opponierenden Eliten durch die Hypostase lediglich eine Ent-

scheidungshoheit zuschreiben; d.h. eine derartige Handlungsmacht der jeweils ge-

fürchteten oder gegnerischen Elitefraktion wird befürchtet, aber besteht de facto nicht 

(Hartmann 2013: 21f; Dreitzel 1962: 71). Dieses Potenzial ist im Zusammenhang 

von Collins Theorie der Vorwärtsdynamik im gewaltgeladenen und weiterhin kriege-

rischen Kontext – sei es von außen importierter Terrorismus oder nicht – ein wichti-

ges Element (Collins 2011b: 181). Auch die genauere Untersuchung ethnisch moti-

vierter Gewaltdynamiken, die in Afghanistan auch auftreten, haben Münkler und 

Llanque dazu geführt, eine bemerkenswerte Definition zu entwickeln: Sie gilt spezi-

fisch für die Deutungseliten, die eine Parallele zur zuvor dargelegten Elitendefinition 

bildet: 

 

„Deutungseliten gelingt es am nachhaltigsten, politisch motivierte Gewalt zu legitimieren, 

wenn sie die Gewalt in einen Zusammenhang mit dem Thema der politischen Ordnung, ihrer 

Gründung und ihrer Behauptung bringen. […] Die Ignoranz gegenüber dem Problem der Opfer 

führt jedoch zur nachhaltigen Delegitimierung der Deutungseliten selbst, die sich im Zirkel der 

Selbstrechtfertigung verfangen, wie etwa im Falle der meisten Terrorgruppen. Die Legitimation 

der Gewalt wird selbstreferenziell zu dem sie Ausübenden, Gewaltanwendung wird zum Mittel 

der Selbststeigerung, und die vermeintliche Elite wird zur Elite, indem sie sich in der Gewalt-

anwendung übt.“ (Münkler/Llanque 2002: 1230) 

 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Theoretischer Rahmen | 153 

Nun gibt es in der Forschungsliteratur der anthropologischen Konfliktforscher, wie 

Elwert (2004), Coser (1956) und Collins (2011b) genaue Distinktionen zwischen 

Gewalt und Konflikten, die es jedoch nicht erlauben, für dieses Verhältnis eine einfa-

che mathematische Gleichung aufzustellen. Elwert fasst einen wichtigen Grundge-

danken und die Funktionen von eigentlich omnipräsenten Konfliktsituationen für das 

soziale Zusammenleben zusammen:  

 

„Weniger destruktive Formen des Konfliktes und insbesondere solche Formen, welche die Inte-

ressen beider Seiten in die Form eines Kompromisses gießen, fördern die Bereitschaft, Konflik-

te auszutragen. Dies wird dadurch ermöglicht, dass das geringere Risiko während der Konflikt-

austragung die Voraussetzung der Kooperation während oder nach dem Konflikt weniger be-

droht. Deshalb kann die Institutionalisierung von Konflikt die Inzidenz von Konflikten erhö-

hen, weil diese weniger gewalttätig und so auch weniger riskant für andere Lebensziele wer-

den.“ (Elwert 2004: 34) 

 

Daraus folgt, dass Gewalt und Konflikte nicht in einer Gewaltspirale miteinander 

verknüpft sind, sondern es auf die soziale Ordnung und die Verregelungsmechanis-

men von Konflikten innerhalb der Gesellschaft ankommt. Eingangs und überblickend 

seien hier die wichtigsten Vertreter und der gemeinsame Nenner der europäischen 

Konfliktforscher*innen genannt, die den Begriff des „Konflikts“ definieren, und 

zwar mit Daxners Worten: „Normally, the public does not argue along the lines of 

any theory; conflict theory in the tradition of Simmel, Coser, Dahrendorf, Elwert, on 

the other side, would like to explain social dynamics also by an ongoing emergence 

and resolution of conflicts.“ (Daxner 2013a: 10) Dieser Satz ist im Kontext der kriti-

schen Friedens- und Konfliktforschung zu betrachten, die die liberalen Friedensbil-

dungsmaßnahmen unter den Stichworten des institutional engineerings und social 

engineerings bemängelt und als neuen Lösungsansatz vorschlägt, die Hybridität vor-

handener Gesellschafts- und Regierungsführungsstrukturen anzuerkennen. Nach die-

sen Forscher*innen sei durch die vorgeschlagene Beobachtungsmethode der Politik 

des Alltäglichen (politics of everyday) ein Pfad zur lokalen Eigenbestimmung (local 

ownership) einschlagbar, um auch der Hybridität der Post-Konflikt- und Post-

Interventionsländer gerecht werden zu können (Mac Ginty 2011; Tadjbakhsh/Rich-

mond 2011; Richmond 2010: 676). 

In der Theorie kann ein postliberaler Frieden hervorgehen und durch eine Zivil-

gesellschaft mit gleichberechtigten Bürger*innen, die idealerweise ihren eigenen Ge-

sellschaftsvertrag definiert haben, begünstigt werden. Dieser Gesellschaftsvertrag ba-

siert auf ihren Werten, Normen und somit auf ihren Identitäten und Kulturen über die 

Definition des Weber’schen Staatsverständnisses hinaus. Idealiter ist ein Gesell-

schaftsvertrag Ergebnis eines generischen Prozesses vertragschließender Gruppen 

und dieser Vertrag ist ein Ergebnis eines Verhandlungsprozesses zwischen der Be-

völkerung, einer aktiven Zivilgesellschaft (Vereine, Gewerkschaften, Interessengrup-

pen, Parteien etc.) und den Eliten. Um über einen Gesellschaftsvertrag zu einer legi-

timen Staatlichkeit zu gelangen, muss die Möglichkeit einer Partizipation während 

der Verhandlungen bestehen. Inwiefern dies auf der lokalen Ebene in subnationalen 

governance-Strukturen in Afghanistan seit 2003 gelingt, wird am Forschungsinstitut 

des Sonderforschungsbereiches 700 Governance in Räumen begrenzter Staatlichkeit 

im Teilprojekt C9 – Aid, Minds, Hearts: A Longitudinal Study of Governance Inter-

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


154 | Umstrittene Regierungsführung in Afghanistan 

ventions in Afghanistan an der Freien Universität Berlin erforscht. In einem aktuellen 

Forschungsaufsatz wurden die langjährig gesammelten Datensätze von 2007 bis 2015 

über dieses Verhältnis zwischen Bevölkerung und Staat, das im Englischen als social 

contract bezeichnet wird, präsentiert. Die Ergebnisse des Verhältnisses zwischen 

Staat und Gesellschaft im Detail zu beleuchten, würde etwas zu weit führen, aber die 

Tendenz der Entwicklung des Verhältnisses zwischen Staat und Gesellschaft lässt 

sich hier kurz anhand von drei wichtigen Entwicklungen zitieren, um den langwieri-

gen Prozess des social contracts zu verdeutlichen: 

 

„The data suggests that slowly rising performance legitimacy is correlated with the progress 

that has been made in sectors such as health, education, sanitation, electrification and transport 

infrastructure. […] The increasingly negative assessment of ISAF is, as we have argued, a re-

sult not only of the failure to provide security, but also of an ideological backlash against Wes-

tern military presence. By contrast, even against the backdrop of a deteriorating security situa-

tion, the ANA was still perceived as having a positive effect on security. […] Finally, our lon-

gitudinal data reveal that the process of state formation is fluid and very sensitive to changes in 

speed and direction triggered by external circumstances. A case in point is the security crisis of 

2009-2011, which left clear traces across all our empirical probes (with the exception of the de-

livery of basic services). As security deteriorated after 2009, the assessment of the legitimacy 

of the sub-national administration, of ISAF and of the police became more negative and more 

taxes were paid to the Taliban and to local militias.“ (Boehnke/Koehler/Zürcher 2017: 110f) 

  

Aus den Forschungsdaten geht also hervor, dass der initiierte Gesellschaftsvertrag 

sowohl ein langwieriger, als auch ein von nationalen und insbesondere von internati-

onalen Faktoren sehr stark abhängiger Prozess ist. Wie verläuft der Staatsbildungs-

prozess in einem Land wie Afghanistan, das über vier Dekaden in verschiedenen tan-

zim-Konstellationen insbesondere während der Bürgerkriegsjahre von 1992 bis 1996 

den Krieg erlebt, angefacht, ausgeführt und als Konfliktaustragungsform internali-

siert hat und nun mit überwiegend denselben Exponenten des Konfliktes neu aufge-

baut werden soll? Ihre Gegensätze hinsichtlich der Staatsform, der Rolle der Religi-

on, Normen und Werte und die zwei Gemeinsamkeiten, nämlich die Angst um den 

Machtverlust und vor juristischer Verfolgung ihrer Kriegsverbrechen, sowie die 

dogmatische Überzeugung, das jeweils Richtige für die eigene Nation zu verfolgen, 

sind in der Atmosphäre des Misstrauens spiralförmig zu gewaltgeladenen Dynamiken 

geworden.
58

 Die stärksten Elitenvertreter*innen, die momentan in der Opposition 

                                                             

58  Diese Frage erscheint vielleicht zu polemisch, jedoch ist eine gewaltgeladene Sprache in 

der afghanischen Kultur zum Alltag geworden, so dass Drohgebärden, Einschüchterungen, 

Beschimpfungen und verbale Angriffe auf das Ehrgefühl (meist weiblicher Familienmit-

glieder) sowohl zum Alltag gehören als auch im Parlament regelmäßig zu gewaltsamen 

Ausschreitungen führen. Wichtig wäre auch die Frage nach einer Kultur der Pazifizierung, 

in der nicht mehr, wie zu Zeiten der mujaheddin, Schüler*innen im Mathematikunterricht 

die Addition mit der Anzahl von Kalaschnikows veranschaulicht wird. Von dieser Art des 

Schulunterrichts durch den IS berichten nun auch syrische Flüchtlinge (Gramer 2017). 

Auch Cosers empirisch vergleichende Untersuchung des Grades von Gewalt innerhalb der 

Sportclubs von Psychologiestudierenden einer Ivy-League Universität und italienischen 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Theoretischer Rahmen | 155 

sind, zeigten in den Interviews, dass sie aufgrund ihrer partikularen Machtinteressen 

und ihrer Werte nicht bereit sind, sich auf einen Grundkonsens für den Frieden unter 

den Bedingungen des status quo zu einigen. In Afghanistan besteht keine tatsächliche 

„Post-Ära“ mit den positiven Erscheinungsformen einer zumindest sicheren Alltags-

situation, so dass es zielführender erscheint, Konfliktursachen und -dynamiken of-

fenzulegen. 

Die geschilderten kritischen und weiterhin liberalen Friedensforschungsansätze 

beziehen sich in ihrer Analyse auf eine Post-Konflikt- und Post-Kriegsphase, wobei 

beide Termini im Fall von Afghanistan mit der Präsenz der internationalen RSM an-

gesichts der hohen Zahlen an zivilen Opfern und Militärs sowie der Taliban-

Kombattanten eher wie ein Euphemismus wirken.
59

 Kritisch bemerkt Daxner zur 

Post-Rhetorik folgendes über die Beschreibung der Post-Intervention: 

 

„In order to demonstrate how important this aspect is, let us just look at the major part of litera-

ture, where we find the terms of post-war and post-conflict more often applied to an ongoing 

intervention, while post-intervention is used only for completed interventions or attribute the 

‚post‘ to a period of time after the moment of intervention, i.e. the arrival of the intervention 

force. This kind of arguments can be more easily projected on states, governments, and people 

in power on a system level. On the level of life-world, the diverse post-notions are less clearly 

observable. But we can assume that the perception of people on the level of life-world would 

have genuine terms of describing the effects of an intervention, while that may also consider 

themselves as ‚non-affected‘: life has not changed for them and will not change.“ (Daxner 

2013a: 12, Hevorh. im Orig.) 

 

Die Demarkationslinie einer Post-Interventionssituation kann demnach für die Le-

benswelt der Menschen schwieriger zu erkennen sein und soweit gehen, dass sich ih-

re Lebenssituation nicht geändert hat und nicht ändern wird. Afghanistan befindet 

sich per definitionem durch die Präsenz der internationalen Truppen weiterhin in ei-

                                                                  

Einwanderergruppen in den USA, hat generell eine höhere Gewaltbereitschaft innerhalb 

von organisierten Gruppen und insbesondere gewaltverherrlichenden Gruppen verzeichnet. 

Bei letzterer Gruppe war Gewalt zum Teil als kulturelle Norm akzeptiert und anerkannt 

(Coser 1956: 56f). 

59  Da sich die Zahlen ständig ändern und momentan (2016) rapide ansteigen sei es hier er-

laubt, auf die Website www.icasualties.org zu verweisen, die die Zahlen der gefallenen af-

ghanischen Soldaten aber auch die der der Soldaten der anderen involvierten Nationalitäten 

nach Monaten und Jahren dokumentiert. Zudem sind auch die Berichte der UNAMA eine 

vertrauensvolle Quelle mit Zahlen zu zivilen Opfern. Der aktuellste halbjährliche Zwi-

schenbericht zeigt, dass im ersten Halbjahr 2016 mit 1.601 verstorbenen und 3.565 verletz-

ten Zivilist*innen die höchste Zahl an Opfern seit 2009 zu beklagen war (UNAMA 2016b). 

Nicht zu vernachlässigen sind die Zahlen der Taliban-Kämpfer, denn mit ihnen versucht 

die NUG Friedensverhandlungen zu führen. Die Vereinten Nationen schätzen die Zahlen 

auf 10.000 bis 12.000 Taliban, die seit 2001 gefangen und getötet worden sind. Darüber 

hinaus schätzt die afghanische Regierung, dass die Taliban im Jahre 2012 bis zu 155 Milli-

onen US-Dollar aus dem Opium-Handel in ihre terroristischen Strukturen und Logistik in-

vestiert haben (United Nations Security Council 2013b: 5, 13). 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


156 | Umstrittene Regierungsführung in Afghanistan 

ner Interventionssituation und auch durch die politischen Handlungsanweisungen der 

US-amerikanischen Regierung und internationalen Gemeinschaft wird politischer 

und finanzieller Druck ausgeübt, um bestimmte Vereinbarungen, Verfahren, Beein-

flussungen oder Entscheidungen zu treffen. Diese unveränderte Situation auf der mi-

krosoziologischen Lebensweltebene schafft insbesondere bei den jüngeren Eliten ein 

Frustrationspotenzial, das verschiedenste Ausprägungen von Migrationsbewegungen 

gen Westen, innerhalb des Landes durch die IDPs und die Nachbarländer annimmt 

und sich in politischen oder religiösen Radikalisierungen sowie einer allgemeinen 

Grundstimmung von Aussichtlosigkeit äußert (Afghanistan Analysts Network 2016). 

Auf der Systemebene lassen sich die Veränderungen im Vergleich zur Lebens-

welt jedoch eher beobachten, Nutznießer sind insbesondere Regierungsmitglieder, 

die innerhalb der Institutionen und der drei Staatsgewalten für sich nützliche Netz-

werke zwischen der Exekutive, Legislative und Judikative gründen können. Jedoch 

wurden diese Netzwerke innerhalb der Institutionen von den Elitenvertreter*innen in 

den Interviews als Gründe für die schlechte Regierungsführung oder bewusstes Inst-

rument für die Blockade von bestimmten politischen Entscheidungen aufgeführt.
60

 

Nachfolgendes Zitat Daxners steht in der Tradition einer anthropologischen Kon-

fliktdefinition: „A society of intervention results from partial interpenetration of ele-

ments of the society of the interveners with those of the intervened. […] As a new 

society, it will differ in various aspects from its roots, e.g., in values, cultural and life 

style aspects, but also in a political respect, i.e., in the mode of regulating conflicts.“ 

(Daxner 2013b: 11) Der veränderte Zustand in den sogenannten Post-Interventions-

ländern, in die Soldat*innen entsendet wurden, setzt die Entsendungsländer perio-

disch zu den Wahlterminen unter Erfolgsdruck oder unter einen vorhersehbaren oder 

sogar endgültigen Abzugszwang, was sich natürlich auf die intervenierten Gesell-

schaften und die Verhandlungsdynamiken mit sogenannten spoilern und auf die Ko-

optationsstrategien mit starken Elitenvertreter*innen auswirkt (plakativ: Außenpoli-

tik ist Innenpolitik). Da im empirischen Teil der Arbeit auch der Aspekt der Korrup-

tion und des Klientelismus thematisiert wird, sei auf den Aufsatz zum politischen 

Klientelismus und der Korruption von Kobayashi hingewiesen (Kobayashi 2006). In 

der Analyse zum japanischen Klientelismus und den politischen Beziehungen zu den 

USA weist der Politikwissenschaftler auf die Beziehung als international patron-

client relationship hin. Zudem kritisiert er auch, dass während des Kalten Krieges im 

Zusammenhang mit diktatorischen und autoritären Regimen Machthaber finanziell 

unterstützt worden sind, um sie den liberalen Staaten gewogen zu halten. Unterstüt-

zend kommen internationale Hilfsorganisationen hinzu, dieses Konzept bezeichnet er 

als international political corruption. Nach seinen Ausführungen kommt er zum 

Schluss, dass innenpolitischer Klientelismus mit außenpolitischem Klientelismus 

durchaus ergänzend fungiert, was er als inner and outer dual clientelism bezeichnet. 

Die zweite Schlussfolgerung ist, dass politische Korruption sowohl innenpolitisch als 

                                                             

60 Interviewte Parlamentarier*innen kritisierten den Stimmenkauf bei wichtigen Gesetzesver-

abschiedungen oder Bestätigungen für Minister*innen. Sie zeigten sich empört über die 

klaren Preisstufen, die sich nach der Relevanz der zur Debatte stehenden Gesetzesentwürfe 

richten, aber geben gleichzeitig zu, dass sie das Geld annehmen (Kap. 7.2 Mezzanine-

Herrschaften innerhalb eines Präsidialsystems in Mazar-e Sharif und Herat). 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Theoretischer Rahmen | 157 

auch außenpolitisch komplementär auftreten kann und sich als inner and outer dual 

political corruption benennen lässt (ebd.: 19f). 

Das bevorstehende Abzugsszenario kam in den Interviews sowohl vor dem ge-

planten Abzug im April 2013 als auch im November 2014, während des zweiten 

Feldforschungsaufenthaltes, zur Sprache und die Positionen beleuchten die unter-

schiedlichen Wertvorstellungen und Erwartungen der Elitefraktionen an die interna-

tionale Gemeinschaft. Daxners Beobachtung über die Unterschiede, wie Konflikte 

nach Interventionen reguliert werden, spiegelt sich auch in Afghanistan wider, womit 

an den soziologisch-anthropologischen Aspekt der Dynamik von Konflikten ange-

knüpft wird. 

 

3.4.1 Strukturfunktionalistische Konfliktforschung in 

institutionellen Regulierungsmechanismen 

 

In diesem Zusammenhang kann Georg Simmel, der heute von vielen als einer der 

ersten Konflikttheoretiker betrachtet wird, mit seiner Interpretation von funktionalen 

und disfunktionalen Konflikten zitiert werden (Koehler 2013: 19). Konflikte sollten 

nicht nur im Zusammenhang von Gewaltdynamiken betrachtet werden, sondern als 

Teil des gesellschaftlichen Zusammenlebens: „Wie der Kosmos ‚Liebe und Hass‘, at-

traktive und repulsive Kräfte braucht, um eine Form zu haben, so braucht auch die 

Gesellschaft irgendein quantitatives Verhältnis von Harmonie und Disharmonie, As-

soziation und Konkurrenz, Gunst und Missgunst, um zu einer bestimmten Gestaltung 

zu gelangen.“ (Simmel 1992: 286) Nach Simmels Definition wird klar, dass Konflikt 

(Streit, Kampf, Konkurrenz) nicht nur als gewaltgeladene destruktive Dynamik ge-

wertet wird, sondern ein elementarer und auch omnipräsenter Bestandteil des gesell-

schaftlichen Zusammenlebens mit positiver Dynamik ist (ebd.: 284-382). Simmel 

verwendet die Worte Divergenz und Konvergenz, um unterschiedliche Erwartungs-

haltungen, Reaktionen und unabsichtliche Wirkungen und die Konfliktursachen zwi-

schen Menschen erklären zu können (ebd.: 295). Als destruktiv werden Konflikte so 

eingestuft: „Kant behauptete, jeder Krieg, in dem die Parteien sich nicht irgendwel-

che Reserven in dem Gebrauch möglicher Mittel auferlegten, müsste schon aus psy-

chologischen Gründen ein Ausrottungskrieg werden.“ (Ebd.: 296) Es entstehe das 

Moment der „gemeinsamen Feindseligkeit“ der jedwede Möglichkeit eines Friedens 

gegenüber dem Anderen abgesprochen wird. Diese Situation stellt die destruktive 

Seite des Konfliktes im kriegerischen Ausmaß dar. Jedoch eröffnete Simmel zwei re-

levante Forschungshorizonte, dass Konflikte ubiquitär, für die gesellschaftliche Kon-

sistenz und soziale Ordnung nicht nur negativ sind, sondern sogar konstituierend für 

die Gesellschaft sind. Zudem ist diese Theorie der Konflikte ein strukturfunktionalis-

tischer Ansatz, der es ermöglicht, andere Konfliktparteien auch als legitim anzuneh-

men (Imbusch 2010: 161). 

Mit Lewis Coser erfuhr diese strukturfunktionalistische Konflikttheorie in der 

Tradition Simmels durch seine positive Konnotation des Konfliktes für die Gesell-

schaftsdynamik nach den Erfahrungen des Zweiten Weltkrieges wieder Aufwind, da 

Konflikten nicht mehr nur destruktive und pathologische Elemente zugesprochen 

wurden (ebd.: 162; Coser 1956). Cosers Beobachtungen und auch empirische Erhe-

bungen sozialer Konflikte und auch das Verhalten von Kombattant*innen im Krieg 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


158 | Umstrittene Regierungsführung in Afghanistan 

hat ihn zu einer stärkeren, positiven Verbindung von Konflikt und Gesellschafts-

struktur geführt, in der er den Institutionen eine besondere Regulierungsrolle zu-

spricht:  

 

„The hypothesis has been suggested that the need for safety-valve institutions increases with 

the rigidity of the social structure, i.e., with the degree to which it disallows direct expression 

of antagonistic claims. […] Our discussion of the distinction between types of conflict, and 

between types of social structures, leads us to conclude that conflict tends to be dysfunctional 

for a social structure in which there is no or insufficient toleration and institutionalization of 

conflict.“ (Coser 1956: 156f) 

 

Weiter fasst Coser am Ende seines Buches zusammen, dass es eben diese rigorose In-

flexibilität einer gesellschaftlichen Struktur ist, die es erlauben würde, Feindseligkei-

ten anzusammeln bis sie sich dann in einem offenen Konflikt entladen. Daher hat 

Coser, angelehnt an Simmels Theorie, unter dem Einfluss der Schrecken des Zweiten 

Weltkrieges und der damals innovativen psychoanalytischen Deutungen des mensch-

lichen Strebens und Verlangens, neben drei relevanten Variablen von Gewaltausbrü-

chen von Bronislaw Kasper Malinowskis – Menschen qua Mensch, soziale Position, 

kulturelle Normen – die Sozialstruktur, in denen Gruppen und Menschen agieren, 

hervorgehoben. 

 

3.4.2 Akteurfunktionale Konflikttheorie 

 

Ein scharfer Kritiker dieses strukturfunktionalistischen Ansatzes ist Ralf Dahrendorf, 

der alternativ einen akteurfunktionalistischen Konfliktansatz entwickelt hat. Dahren-

dorf kritisiert insbesondere die Definition eines „disfunktionalen Konfliktes“, denn 

für den deutschen Soziologen sind alle Konflikte, jedenfalls in den westlich-

industriellen Ländern mit kapitalistischen Produktionsverhältnissen, ein elementarer 

Bestandteil der dynamischen Gegensätze einer freien Gesellschaft (Dahrendorf 1986: 

273). In Dahrendorfs Worten liest sich die Kritik an dem Begriff der dysfunktionalen 

Konflikte, den Coser von Robert K. Merton übernommen hat, wie folgt: „Ist es eine 

‚Krankheit‘ der Gesellschaft, eine Abweichung von der sozialen Norm? Oder ist es 

auf seine Weise wiederum ein ‚Normalzustand‘, in dem nun allerdings ganz andere 

Gesetze herrschen?“ (Ebd.: 269) In der analogen Kritik gegenüber der strukturfunkti-

onalistischen Konflikttheorie schreibt Dahrendorf, dass Konflikte als belebender Be-

standteil einer demokratischen Grundordnung zu betrachten sind.
61

 Meist bezieht sich 

Dahrendorf auf zivilgesellschaftliche Elemente, die in einer demokratischen Grund-

ordnung die Meinungsbildung und Entscheidungsfindungsprozesse für eine höhere 

                                                             

61  In der Dissertation von Kiss sind anhand von vier Grundaxiomen die Unterschiede 

zwischen Parsons (Stabilität, Gleichgewicht, Funktionalität und Konsensus) und Dahren-

dorf (Geschichtlichkeit, Explosivität, dysfunktionale Produktivität und Zwang) aufgeführt 

(Kiss 1977: 216). 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Theoretischer Rahmen | 159 

Legitimationsdynamik innerhalb einer funktionierenden Sozialstruktur hervorrufen 

können (Dahrendorf 1962: 125).
62

 

Der strukturfunktionalistische Ansatz Parsons hingegen werte, so Dahrendorf, die 

Konflikte eher als pathologische Erscheinungsform ab und in finaler Form besteht 

die Gefahr eines illiberalen und dogmatischen Gesellschaftsmodells, das sich durch 

seine Rigidität jeglichem notwendigen und fruchtbaren Gesellschaftswandel ver-

schließt (ebd.: 124f). Coser bewegt sich zwischen den rigiden strukturfunktionalisti-

schen Theoretikern Parsons und Simmel und dem akteurfunktionalistischen Konflikt-

theoretiker Dahrendorf. Beide Theorien ergänzen sich und haben sich dann unter 

Dahrendorf zu einer Konflikttheorie entwickelt:  

 

„Die Konflikttheorie entwickelt sich in kritischer Auseinandersetzung mit dem Strukturfunkti-

onalismus. Sie will den Strukturfunktionalismus nicht ersetzen, sondern ihn dort ergänzen, wo 

Phänomene des sozialen Wandels, wo Herrschaft, Zwang, soziale Konflikte und Interessenaus-

einandersetzungen Gegenstand soziologischer Untersuchungen sind. Dies wird damit begrün-

det, dass der Strukturfunktionalismus einseitig auf Konsens hin orientiert sei, also die funktio-

nale Bedeutung von Dissens und Konflikt für die gesellschaftliche Entwicklung nicht erfassen 

könne.“ (Brock 2009: 224) 

 

Jedenfalls betrachtet auch Dahrendorf Konflikte als omnipräsent, indem er schreibt: 

„Konflikt und Wandel, Vielfalt und Geschichte beruhen in diesem Sinn auf der kons-

titutionellen Ungewissheit der menschlichen Existenz.“ (Dahrendorf 1986: 276) Mit 

dieser Vorstellung nähert sich Dahrendorf einer Konfliktdefinition, die auch im 

Kriegskontext Afghanistans mit der „Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen“ (Kühn 

2010: 189, 280-288; Bloch 1935/1962: 104-126), der der derzeitige soziale Wandel 

unter dem Einfluss globaler Wirkmächte zugrundliegt, zu finden ist: 

 

„Wenn hier von Konflikten die Rede ist, so sind damit alle strukturell erzeugten Gegensatzbe-

ziehungen von Normen und Erwartungen, Institutionen und Gruppen gemeint. Entgegen dem 

Sprachgebrauch müssen diese Konflikte keineswegs gewaltsam sein. Sie können latent oder 

manifest, friedlich oder heftig, milde oder intensiv auftreten. Parlamentarische Debatte und Re-

volution, Lohnverhandlung und Streik, Machtkämpfe in einem Schachklub, einer Gewerkschaft 

und einem Staat sind sämtliche Erscheinungsformen der einen großen Kraft des sozialen Kon-

flikts, die überall die Aufgabe hat, soziale Beziehungen, Verbände und Institutionen lebendig 

zu erhalten und voranzutreiben.“ (Dahrendorf 1986: 273) 

 

Hieran schließt sich die zeitgenössische Theorie des „agonistischen Pluralismus“ von 

Mouffe an, in der sie die Konsens-Orientierung der deliberativen Demokratien kriti-

siert und sogar als einen Grund für die momentan erfolgreiche Identitätspolitik auf-

führt (Mouffe 2010: 105). „Ein wichtiger Unterschied zum Modell der ‚deliberativen 

                                                             

62  Zu diesen zivilgesellschaftlichen Elementen gehören soziale Organisationen, in denen sich 

Bürger*innen in Vereinen, Gewerkschaften, Parteien, Interessenverbänden zusammenfin-

den und sie sich beispielsweise über Demonstrationen, Streiks, Volksentscheide, öffentli-

che Diskurse und Medien, Gehör verschaffen und politische Entscheidungen mitbeeinflus-

sen können. 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


160 | Umstrittene Regierungsführung in Afghanistan 

Demokratie‘ ist, dass für den ‚agonistischen Pluralismus‘ das Hauptziel demokrati-

scher Politik nicht in der Eliminierung von Leidenschaften aus der Öffentlichkeit be-

steht, um einen rationalen Konsens möglich zu machen, sondern in der Mobilisierung 

dieser Leidenschaften in Richtung auf demokratische Modelle.“ (Ebd.: 104) Mit die-

sem Gegenmodell ihres agonistischen Pluralismus kritisiert sie den politischen Anta-

gonismus, der die politische Opposition oder politische Andersdenkende als Feinde 

betrachtet. Mouffe stellt die Forderung, einen Dissens als demokratiefördernd zu ak-

zeptieren und, mehr noch, „die Institutionen, in welchen er manifestiert werden kann, 

zu stärken […]“ (ebd.: 106).  

Dahrendorf betont, genau wie Simmel und Coser, die positive Rolle des Konflik-

tes in unterschiedlichsten Ausprägungen, ob als Streit, Diskussion, Konkurrenz oder 

Debatte, mit seinem Verweis auf diese Konfliktformen, auch die regulierende und 

schlichtende Funktion von Institutionen. „Es gibt soziale Gegensätze, die zu politi-

schen Konflikten führen. Doch statt zunehmend gewaltsam und zerstörerisch zu wer-

den, sind diese Konflikte von Organisationen und Institutionen gebändigt worden, 

durch die sie innerhalb der verfassungsmäßigen Ordnung Ausdruck finden können.“ 

(Dahrendorf 1994: 162) Die zwei fundamentalen Unterschiede zwischen Dahrendorfs 

Konflikttheorie und dem Strukturfunktionalismus bestehen zum einen in der Kritik 

zum Funktionalismus an sich, und zum anderen in der mit dem ersten Punkt ver-

knüpften Überzeugung eines akteurfunktionalistischen Ansatzes. Erstens weist Dah-

rendorf in Bezug auf Talcott Parsons, den Begründer des Funktionalismus, auf die 

grundsätzliche Problematik hin, dass sämtliche sozialen Phänomene auf ihre Funkti-

on hin für die Gesellschaft untersucht und bewertet werden. „Etwas hat eine Funkti-

on, wenn es das Funktionieren des Systems fördert“, so kondensiert Dahrendorf den 

Parsons’schen Grundsatz, dass alle sozialen Phänomene nicht neutral, sondern auf ih-

re „Erhaltung des Gleichgewichts im System abgeklopft“ werden (Dahrendorf 1986: 

264f). 

Der zweite herausragende und somit relevantere Punkt für die vorliegende Arbeit, 

ist die Untersuchung der Beziehung zwischen den Beherrschten und Herrschenden, 

diese Untersuchung wird hilfreich sein in der empirischen Analyse, um die Interessen 

und Konfliktdynamiken zwischen den Elitenvertreter*innen und den Netzwerken der 

Patron*innen und Klientel besser herauszukristallisieren. Dahrendorf schreibt: 

 

„Die Explosivität von mit widersprüchlichen Erwartungen ausgestatteten sozialen Rollen, die 

Unvereinbarkeit geltender Normen, regionale und konfessionelle Unterschiede, das System so-

zialer Ungleichheit, das wir Schichtung nennen, und die universelle Schranke zwischen Herr-

schenden und Beherrschten sind sämtlich soziale Strukturelemente, die notwendig zu Konflik-

ten führen. Von solchen Konflikten aber gehen stets starke Impulse auf das Tempo, die Radika-

lität und die Richtung sozialen Wandels aus.“ (Ebd.: 273) 

 

In seinem späteren Essay formuliert Dahrendorf treffender für die vorliegende For-

schungsfrage die Dichotomie zwischen einer saturierten und der fordernden Gruppe, 

weiter schreibt der deutsche Soziologe: „Der moderne soziale Konflikt ist ein Anta-

gonismus von Anrechten und Angebot, Politik und Ökonomie, Bürgerrechten und 

Wirtschaftswachstum.“ (Dahrendorf 1994: 8) In diesem Antagonismus gibt es einen 

dynamischen Wettstreit, der sich in Parteien, Organisationen, der Zivilgesellschaft 

oder Verbänden organisiert. Die zwei Arten von Gruppen sind auch in der afghani-

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Theoretischer Rahmen | 161 

schen Gesellschaft zu finden. Einerseits sind es die Elitenvertreter*innen der unter-

schiedlichen Ethnien, die sich in der Regierung nicht vertreten und strukturell in be-

stimmten Bereichen ihres Lebens diskriminiert fühlen. Sie können der fordernden 

Gruppe zugerechnet werden. Andererseits fühlt sich die ethnische Majorität dazu be-

rechtigt, die existierende Situation zu bewahren, womit sie eher der saturierten Grup-

pe zugerechnet werden kann. Im empirischen Teil wird evident, dass die Termini der 

Ethnie, somit auch die Aufteilung in eine saturierte und fordernde Gruppe nur ein 

theoretisch sinnvolles Konstrukt ist, weil die Realität der ethnischen Minderheiten 

und Mehrheiten, komplexer ist. Auch die in vielen Ländern bereits bestehenden Ge-

werkschaften und die Zivilgesellschaft sind in den Anfängen und Parteien werden 

aufgrund der sowjetischen Vergangenheit eher misstrauisch beäugt.
63

  

Jedenfalls überwog bei den meisten Elitenvertreter*innen, die ihrer Gesinnung 

nach eigentlich der fordernden Gruppe zugerechnet werden können, die Überzeugung 

und aus pragmatischer Einsicht heraus, sich eher auf Reformen und politische Stabi-

lisierung zu konzentrieren als auf radikale und bürgerkriegsähnliche Zustände zu 

drängen. Da die Auswahl der Eliten für die Befragung aufgrund eines der drei 

Merkmale der Merkmale der Deutungs-, Wirkungs- und Entscheidungshoheit vorge-

nommen wurde, hat die Arbeit einen akteurzentrierten und einen strukturanalytischen 

Schwerpunkt, um das Datenmaterial analysieren zu können. Die hier angeführten so-

zialwissenschaftlichen Vertreter der Konfliktforschung, die entweder einen struktur-

funktionalistischen oder einen akteurfunktionalistischen Analysezugang bieten, wur-

den ausgewählt, weil sie die Analyse heterogener Konflikte sowohl auf ihren Ursa-

che-Wirkung-Zusammenhang hin als auch auf der mikro-, meso- und makrosozialen 

Ebene ermöglichen. Die oben nur grob konstatierte Tatsache des Wettstreites zwi-

schen saturierten und fordernden Gruppen mit der Anmerkung, diese auch im kon-

flikt- und weiterhin gewaltgeladenen afghanischen Kontext vorzufinden, leitet zu ei-

nem weiteren anthropologischen Konflikttheoretiker, Georg Elwert, über, mit dessen 

empirisch gesättigten Theorien auch für gewaltgeplagte Bürgerkriegssituationen ein 

zusätzliches theoretisches Rüstzeug geboten wird. In diese Tradition fügen sich dann 

auch seine Schüler Köhler und Gosztonyi mit ihren Forschungen ein, wie sich zeigen 

wird, bereichern sie diese fortwährend. 

Alternativ zu den hier in diesem Unterkapitel beschriebenen Konflikttheorien für 

industriell oder gar klassisch-kapitalistische westliche Gesellschaftsformen, wird im 

nächsten Abschnitt gezeigt, inwiefern sich für die Realitäten Afghanistans Elwerts, 

Bonackers, Köhlers und Gosztonyis theoretischen Ausführungen anschlussfähig er-

weisen. 

 

3.4.3 Die Lawinen-Theorie in der anthropologischen Konflikttheorie 

 

Ohne die Analyse der empirischen Daten der beiden Feldforschungsaufenthalte, dürf-

te für die Leser*innen noch nicht hervorgegangen sein, warum die Konflikttheorie 

auch aus anthropologischer Perspektive für die nachfolgende Analyse hilfreich ist. 

                                                             

63  Jedoch sei hier auch vermerkt, dass Daxners Forschungen zur afghanischen Mittelschicht 

darauf hinweisen, dass eine Parteienlandschaft durchaus von den urbanen Eliten (im Sinne 

einer Bildungsschicht) befürwortet wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


162 | Umstrittene Regierungsführung in Afghanistan 

Damit die nachfolgende Diskussion zur allgemeinen Konfliktdefinition, den vier ka-

tegorisierbaren Austragungsmodi nach Elwert (Gewalt, Meidung, Verfahren, Krieg) 

und die Verwertbarkeit für die afghanischen Konfliktregulierungen und -dynamiken 

in einem sinnvollen Rahmen nachvollzogen werden kann, sei hier darauf hingewie-

sen, dass sich im afghanischen Kontext die bestehende soziale Ordnung mit unter-

schiedlichen Formen von Institutionen und Konfliktregulierungs-, Schlichtungs- und 

sozialen Versorgungsmechanismen im Zusammenspiel mit nicht nur sich im Aufbau 

befindenden Institutionen, sondern auch mit einem sich im Aufbau befindenden Staat 

ausbalancieren muss. 

Da sich mein Vorhaben auf die Eliten und ihre Netzwerke konzentriert, ist ein 

erster Blick auf die Kooptationspolitik Karzais, auch big tent approach genannt, und 

der Führungsstils Ghanis der als Mikro-Management und technokratischer Ansatz 

beschrieben wird, hilfreich (Maley 2016). Zu Ghanis ersten Amtshandlungen gehörte 

es, opulente Mittagessen mit wichtigen Entscheidungsträger*innen und der traditio-

nellen Elite aus der Peripherie des Landes vollkommen abzuschaffen und die Staats-

ausgaben für die aus seiner Sicht nicht notwendigen Treffen einzusparen. Diese und 

viele kleinere Einsparungen stoßen in einem Land wie Afghanistan, in dem die Gast-

freundschaft unterschiedliche soziale Funktionen, wie z.B. Austausch, Schlichtun-

gen, Vertrauensbildung, Aushandlungen von Interessen etc. beinhaltet, gegen kultu-

relle Gepflogenheiten, die ihn sowohl die Unterstützung der Stammesführer als auch 

seine unmittelbaren Informationsquellen gekostet hat. 

Wenn diese Maßnahme als Schritt zu moderner Staatsführung interpretiert wer-

den könnte, muss an dieser Stelle jedoch konstatiert werden, dass es keine Parteien 

oder Vereine mit starken Strukturen gibt, die die Interessen des Landes mit den je-

weils infrastrukturell und sicherheitspolitisch schlecht erreichbaren 34 Provinzen re-

präsentieren könnte. Nunmehr gehen die weiterhin wichtigen Stammesführer in einer 

nicht zu unterschätzenden Zahl zu Karzais Haus, um ihre Anliegen vorzutragen. Sol-

che Beispiele, in denen der Versuch zum Ausdruck kommt, den Staat zu modernisie-

ren und effizienter zu gestalten, spielen eine wichtige Rolle in den Interviews. Für die 

Auswertung sind die Beispiele interessant, da einige Elitenvertreter*innen diese Poli-

tik befürworteten, und andere wiederum als zu radikal und modern betrachteten. 

In Afghanistan herrschen seit der Intervention durch die OEF, als Reaktion auf 

den 11. September 2001, immer noch unterschiedliche Entscheidungsmechanismen 

vor, in denen die unterschiedlichen Elitenvertreter*innen für ihre eigenen regionalen 

und ethnopolitischen Partikularinteressen und die ihrer Klientel agieren. Um es präg-

nanter zu formulieren: Unterschiedliche Elitefraktionen haben eine bestimmte Klien-

tel, sowohl aus der regional-politisch wichtigen Peripherie als auch aus den urbanen 

Zentren, denen sie mit Wohlwollen gegenüber ihrer Position begegnen müssen, um 

ihre eigene Position zu sichern. Dieses System bettet sich ein in ein traditionelles und 

gleichzeitig fragmentiertes Regierungsführungssystem aus den Kriegs- und Besat-

zungsjahren von 1979 bis 1989 und den Bürgerkriegsjahren von 1992 bis 2001. In 

einem Aufsatz zu Konflikttheorien des 21. Jahrhunderts, in dem innerstaatliche Kon-

flikte, Kriege und Auseinandersetzungen zugenommen haben, weist Bonacker darauf 

hin, dass neben den klassischen, nationalstaatlichen Konflikten auch eine subnationa-

le und transnationale Komponente hinzugekommen ist:  

 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Theoretischer Rahmen | 163 

„Darüber hinaus lassen sich aber zwei weitere Konfliktdynamiken in der Weltgesellschaft be-

obachten, die es rechtfertigen, von einer postnationalen Konfliktkonstellation zu sprechen: zum 

einen transnationale Konfliktdynamiken oberhalb des Nationalstaats, zum anderen subnationa-

le, etwa ethnopolitische Konflikte unterhalb des Nationalstaats. […] Zugleich lässt sich aber 

festhalten, dass sich diese Konfliktdynamiken zwar analytisch trennen lassen, empirisch aber 

häufig miteinander verwoben sind.“ (Bonacker 2006: 49) 

 

Auch im Falle Afghanistans trifft diese Aussage Bonackers zu und weist Affinitäten 

zur Ära des Kalten Krieges auf, wobei nun die regionalen Mächte und die USA mit-

einander rivalisieren. Auch die ethnopolitischen Antagonismen haben über die Bür-

gerkriegsjahre immer wieder an Dynamik hinzugewonnen und werden nach den je-

weils machtpolitischen Koalitionen neu geschmiedet und geschnürt. Da das zentrale 

Anliegen dieser Arbeit nicht auf transnationale Komponenten des Konfliktes gerich-

tet ist, werde ich nur darauf hinweisen, welches Land beispielsweise welche tanzims 

unterstützt hat oder weiterhin unterstützt oder welche Großmacht auf politische Ent-

scheidungsprozesse Einfluss genommen hat. Wie bereits aus dem japanischen Kon-

text zitiert, gibt es auch im afghanischen Staatsbildungsprozess eine innere und äuße-

re duale politische Korruption, sozusagen eine nationale und internationale Ebene des 

politischen Klientelismus (Kobayashi 2006). 

Nun dürften die zwei folgenden Fragen als interdependente Teilantworten be-

trachtet werden: 

 

1) Inwiefern ist das bestehende Patronage-Klientel-Netzwerk dem nation-building-

lite
64

 der Intervenierenden geschuldet, mit dem die Installation alter Kriegsherren, 

gepaart mit einigen im Westen ausgebildeten Politiker*innen, einherging?  

2) Inwiefern ist es die pragmatischste Lösung, aufgrund des seit 1979 herrschenden 

Krieges mit den verfeindeten politischen Eliten die bestehende ethnopolitische 

und religiös-ideologische Fragmentierung durch ihre Machtteilhabe zu überbrü-

cken und so zu stabilisieren? 

 

Diese Fragen nach dem Erfolg der bisherigen teilweisen Kooptationsstrategie mit ih-

ren unterschiedlichen Schattierungen entlang der Ethnien und deren Fraktionen, kön-

nen u.a. mit einer Theorie zu Gewaltdynamiken und Konfliktverläufen besser reflek-

tiert werden. 

                                                             

64  Als eine Reaktion auf die Anschläge vom 11. September 2001 war die US-Administration 

an einem kurzen Vergeltungsschlag gegen al-Qaida und die Taliban interessiert. Die USA 

hat nicht berücksichtigt, wie ein kriegserschüttertes Land, das politisch und sozial segmen-

tiert ist, wieder mit einer langwierigen und nachhaltigen Strategie in seinem konfliktrei-

chen geopolitischen Umfeld aufzubauen ist. Vor dem militärischen Schlag hat Präsident 

Georg W. Bush am 26. September 2001 gesagt: „We are not into nation building, we are 

focused on justice.“ (Rashid 2008: 74) Rashid zitiert auch Richard Haass, den damaligen 

Leiter des US-Außenministeriums des Departments of Policy Planning: Haass hat Powell 

empfohlen, dass die politische Transition von den Vereinten Nationen geführt wird, 

während die USA und ihre Verbündeten eine Agenda des nation building lite verfolgten 

(ebd.: 75). 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


164 | Umstrittene Regierungsführung in Afghanistan 

Der Berliner Anthropologe und Begründer der Berliner-Schule, Elwert, bietet ei-

nen systematischen Zugang zu den Konflikten in nicht industrialisierten Ländern. 

Seine Theorie zu bestehenden kulturellen Codierungen von Gewalt und Konflikt er-

öffnet einen unverzichtbaren emischen Zugang zu den afghanischen Realitäten. Auch 

nach Elwerts Auffassung sind Konflikte im gesellschaftlichen Zusammenleben om-

nipräsent und sie „sind ein Grundmerkmal jedes menschlichen Zusammenlebens“ 

(Eckert 2004: 7). Elwert beschreibt den Kern zwischenmenschlicher Konflikte und 

ihre möglichen Relationen zur Kultur wie folgt: „Konflikt ist soziales Handeln, das 

auf der Wahrnehmung von teilweise inkompatiblen Interessen oder Intentionen zwei-

er oder mehrerer Personen basiert. Die Wahrnehmung der unvereinbaren Interessen 

muss nicht notwendigerweise von beiden Seiten geteilt werden. Formulierungen von 

Interessen und Intentionen sind notwendigerweise kulturell gebunden und können 

auch innerhalb einer Kultur Gegenstand der Auslegung sein.“ (Ebd.: 26) Mit dieser 

Ubiquität von Konflikten im gesellschaftlichen Zusammenleben hat der Soziologe 

eine Theorie entwickelt, wonach Konflikte gleich einer Lawine zwar zeitlich und in 

ihrer Vehemenz nicht genau vorhersehbar, aber die Verläufe und die Orte, an denen 

sie auftreten können, berechenbar werden (ebd.: 29). Dieses Schema nennt Elwert die 

soziale Einbettung von Konflikten, nach der Konflikte eine bestimmte kulturelle Co-

dierung aufweisen. Er beschreibt soziale Einbettung wie folgt: „Unter Einbettung 

versteht man das Ensemble von moralischen Werten, Normen und institutionalisier-

ten Arrangements, die bestimmte Handlungstypen begrenzen und gleichzeitig das 

Ergebnis dieser Handlung berechenbar machen.“ (Ebd. 2004: 29) 

Diese kulturelle Codierung von Konflikten muss nicht direkt mit zerstörerischer 

Gewalt gleichgesetzt werden, sondern sie kann konstituierend helfen, sozialen Wan-

del zu analysieren und die mit ihnen vorhandenen Werte zur regulieren und in Insti-

tutionen zu implementieren. Noch wichtiger ist der zusammenfassende Gedanke zu 

den vier bestehenden Austragungsmodi mit ihren vier Kriterien, und dass der eine 

nicht besser ist als der andere, sondern in seinem jeweiligen sozialen Umfeld betrach-

tet werden sollte. Elwert bettet sie in die jeweiligen politischen, geopolitischen und 

insbesondere kulturellen Kontexte ein, um sie dann auf die „Konfliktverarbeitungs-

kapazität“ zu untersuchen (ebd.: 36). Anhand mehrerer Beispiele weist er auch auf 

die positiven Effekte der „Meidung“ in der Sahelregion (Bénin) hin, wo der Sklaven-

handel durch die Konfliktmeidung bzw. die Streusiedlung dazu beigetragen hat, dass 

die Jagd nach neuen Sklaven wegen der kleineren Kommunen unrentabel geworden 

ist und somit ihre Mitglieder der Gemeinschaft durch kleinere Kommunen und einer 

zerstreuenden Fluchtstrategie vor Sklavenjägern besser schützen konnten (Elwert 

1997: 96). 

Jedoch gibt es auch die Komponente des kriegerischen Habitus, der durch einen 

wortwörtlichen Trommelschlag der männlichen Dorfbewohner bei einem Angriff ab-

rufbar sein muss und bei heldenhaften Siegen dann in der oralen Tradition durch Lie-

der und Geschichten besungen wird. Diese Bereitschaft der Baseda in der Stadt Bass-

ila in Bénin zur Verteidigung gegen die Dahome kann zu heldenhaften Ruhm bis 

über den Tod hinaus führen und ist für die Bewohner*innen der umzingelten Stadt 

überlebensnotwendig (ebd.: 96). Als weitere Beispiele zieht Elwert auch die imperia-

listischen Expansionsbestrebungen rings um die Staaten des Balkans und Kaukasus 

für die Möglichkeit eines abschreckenden Gewaltpotenzials durch Fehden heran 

(Elwert 2004: 36). Bei der Fehde besteht eine stärkere soziale Einbettung, das Ver-

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Theoretischer Rahmen | 165 

fahren des Anspruches auf eine Fehde wird durch den Tod eines der Beteiligten ein-

geläutet, es endet mit dem Tod eines Beteiligten. Die Zerstörung, die sich in Genozi-

den veräußern kann, hat die Vernichtung des feindlichen Gegenübers zum Ziel und 

folgt keiner „bindenden Übereinkunft“ der Konfliktparteien, ihr liegt die kulturelle 

Codierung der vollendeten Auslöschung und Tötens zugrunde (ebd.: 36). So könne 

auch die Meidung als Konflikttyp in die Kategorie der Zerstörung übergleiten, wenn 

Meidungsgesellschaften wegen ihrer schwachen Konfliktlösungsmechanismen schei-

tern, dann können sie in den zerstörerischen Austragungstyp fallen.
65

 Elwert stellt 

sein anthropologisches Schema vom Grad sozialer Einbettung in Relation zu Gewalt 

wie folgt dar: 

 

Tabelle 4: Das Feld der vier Pole für die möglichen Austragungsmodi von Konflikten 

 mehr Gewalt weniger Gewalt 

stärkere Einbettung Kriegerisch Verfahren 

schwächere Einbettung Zerstörung Meidung 

Quelle: Elwert 2004: 30 

 

In Konflikten mit einem kriegerischen Austragungsmodus besteht eine stärkere so-

ziale Einbettung, die Elwert in den Dynamiken der Gewaltmärkte analysiert hat 

(Elwert 1997). Die innerstaatlichen Auseinandersetzungen, wie in Zentralafrika und 

im ehemaligen Jugoslawien, die meist irrational erscheinen, verfolgen gerade diese 

Strategie unberechenbarer Dynamiken, denn letztendlich ist sie den vorherrschenden 

Gewaltmärkten sehr dienlich (Elwert 1999: 85). In Elwerts Worten: „To state in two 

sentences: there is a group of conflicts which we will call markets of violence. These 

markets of violence exhibit a self-stabilised structure and owe their reproduction to a 

profit-oriented economic system which combines violence and trade as a means of 

access to commodities.“ (Ebd.: 85) Eine Strategie dieser Gewaltmärkte ist es, Emoti-

onen, wie Hass gegen Andere, das Misstrauen der bereits langjährigen Bürgerkriegs-

parteien gegeneinander, weiter zu schüren, das Gefühl der Unsicherheit und des Cha-

os aufrecht zu erhalten. Diese irrationale Art der Politik scheint für Außenbeobach-

ter*innen als irrational, aber Elwert beschreibt diese Irrationalität an sich für das Sys-

tem als plausibel und zweckrational (Elwert 1997: 87f). Elwert, geht nicht per se von 

ethnopolitischen Konflikten zwischen Menschengruppen aus, sondern er beschreibt 

sie anhand mehrerer Länder als eine „endostrategische Mobilisierung“ von aufstre-

benden Eliten, um an die Macht zu gelangen. Denn das Zusammengehörigkeitsgefühl 

einer Gruppe über eine gefühlte oder tatsächliche Gefahr durch einen Außenkonflikt 

wird weiter angefacht, um „neue Normen oder neue Machtstrukturen“ zu forcieren 

(ebd.: 88). Ähnlich beschreibt der amerikanische Soziologe Collins dieses Span-

nungsverhältnis: 

 

                                                             

65  Nachfolgende Abbildung Elwerts bietet einen Überblick zu den vier Austragungsmodi von 

Konflikten und den jeweiligen, möglichen vier Merkmalen. 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


166 | Umstrittene Regierungsführung in Afghanistan 

„Gewaltsituationen sind durch ein emotionales Feld aus Anspannung und Angst geprägt. Damit 

der Gewalt Erfolg beschieden ist, müssen diese Anspannung und Angst überwunden werden, 

etwa durch die Umwandlung emotionaler Anspannung in emotionale Energie. Üblicherweise 

gelingt dies der einen Konfrontationspartei auf Kosten der anderen. Erfolgreiche Gewalt nährt 

sich insofern von gegenseitiger Konfrontationsanspannung und -angst, als eine Seite den emo-

tionalen Rhythmus beherrscht und die andere als Opfer darin gefangen ist. Allerdings sind nur 

wenige Menschen dazu in der Lage. Denn es handelt sich dabei um eine strukturelle Eigen-

schaft von Situationsfeldern, nicht um eine Eigenschaft von Individuen.“ (Collins 2011b: 35) 

 

Auch nach Collins ist es nicht die menschliche Eigenschaft an sich, die sich einem 

Hobbes’schen Menschenbild gleich, durch Ruhmsucht, Konkurrenz und Misstrauen 

gegen die Anderen im ständigen Wettstreit befindet, sondern es ist die Sozialstruktur, 

die Gewaltdynamiken fördern. Nach Elwert ist es die Abwesenheit eines Gewaltmo-

nopols, das es einer Ökonomie der Gewalt in gewaltoffenen Räumen erlaubt, sich zu 

entwickeln und zu lukrativen Systemen auswachsen. Elwert entwirft ein Dreieck, in 

dem durch die drei Komponenten der Gewalt, Zeit und Handel mit Gütern (Schmug-

gel, Waffen, Menschenhandel, Drogen, Edelsteinhandel etc.) zugunsten der Kriegs-

herren miteinander korrelieren. Die nachfolgende Definition einer allgemeinen Öko-

nomie der Gewaltmärkte kann auf das sich momentan perpetuierende Patronage-

Klientel-Netzwerk in Afghanistan schablonenhaft übertragen werden:  

 

„Auch wenn Kriegsherren in ihrer subjektiven Wahrnehmung keine ökonomischen Ziele ver-

folgen, brauchen sie, um ihre Handlungen zu reproduzieren, Waffen und Soldaten. Die Gewin-

ne aus Raub, Erpressung, Geiselnahme, Zöllen und Handel (in besonders teuren Gütern, wie 

wertvollen Metallen und Steinen, Drogen und Waffen) müssen die Ausgaben decken und Profit 

abwerfen.“ (Elwert 2004: 33f)  

 

Zwar schreibt Elwert über die Konfliktaustragungsmodi bereits, dass diese nicht im-

mer klar voneinander zu trennen sind und oft in Mischformen auftreten, aber Köhler 

und Gosztonyi haben anhand ihrer Forschungen im Kaukasus, Zentralasien und Af-

ghanistan detaillierter und empirisch gesättigt beweisen können, dass diese soziale 

Einbettung der kulturell-kodierten Konflikte nicht statisch ist (Koehler/Gosztonyi/ 

Böhnke 2013; Koehler 1998). Die zuvor beschriebene Elwert’sche Vorstellung der 

sozialen Einbettung, die sich auf Werte, Normen und Institutionen als Relevanz-

Ordnung für die Handlungslogik(en) der Akteure versteht, kann zwar den jeweiligen 

Konfliktaustragungsmodi zugeordnet werden, aber die von Köhler beobachtete Ver-

handelbarkeit von Konfliktregulierungsmechanismen auf subnationaler Ebene hilft, 

Flexibilität bei den Formen von Konfliktregulierungen systematisch zu erkennen 

(Koehler 2004: 223). Im selben Band haben Zürchers Untersuchungen der informel-

len Schatteninstitutionen in der ehemaligen Sowjetunion die Kausalzusammenhänge 

der Austragungsmodi von Konflikten innerhalb der Vierfeldmatrix aufdecken können 

(Zürcher 2004; Koehler/Zürcher 2003). Zu Regelungsmechanismen in Gewaltmärk-

ten, die eigentlich eher eine niedrige Stufe von institutionell vorhandenen Regelun-

gen vorsieht, konnte Zürcher das Gegenteil konstatieren: „Je mehr Effizienz und Le-

gitimität der formalen Institutionen abnahmen, desto höher wurde die Legitimität der 

Schatteninstitutionen.“ (Zürcher 2004: 104) Beide Forscher, Köhler und Zürcher, ha-

ben mit ihren empirischen Untersuchungen durch die unkonventionelle Kultur- und 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Theoretischer Rahmen | 167 

Institutionendefinition die flexiblen Übergänge zwischen Konfliktregulierungsme-

chanismen innerhalb einer sozialen Ordnung aufgedeckt. 

Zum einen ist Köhlers Definition von Kultur und aufgrund seiner für Politikwis-

senschaftler*innen unkonventionellen Definition von Institutionen nicht statisch zu 

betrachten. Köhler und Zürcher wenden beide die Definitionen des Neoinstitutiona-

listen North an: „Unter Institutionen verstehen wir jegliche Art von Beschränkungen, 

die Menschen zur Gestaltung menschlicher Interaktion ersinnen. Sind Institutionen 

formgebunden oder formlos? Sie können das eine wie das andere sein, und mich inte-

ressieren sowohl formgebundene Beschränkungen – wie von Menschen erdachte Re-

geln – als auch formlose Beschränkungen – Gepflogenheiten oder ein Verhaltensko-

dex.“ (North 1992: 4) Auch Norths Kultur-Begriff ist ein weitgefasster und steht für 

die Tradierung von Werten, Wissen und sozial akzeptierten Verhaltensregeln. North 

selbst zitiert:  

 

„Kultur lässt sich definieren als die ‚Übertragung von Wissen, Werten und anderen verhaltens-

relevanten Faktoren vermittels Lehre und Nachahmung von einer Generation auf die nächste‘ 

(Boyd/Richerson 1985: 2). Kultur bietet ein sprachgebundenes begriffliches Bezugssystem zur 

Verschlüsselung und Deutung der Information, welche die Sinne dem Gehirn liefern.“ (North 

1992: 44) 

 

Köhler kritisiert an dieser weit gefassten Definition, dass nicht alles als kulturell co-

dierte und somit informelle Institution betrachtet werden sollte, stattdessen schlägt er 

vor: „[…], den Begriff der informellen Institution einzuschränken auf ungeschriebene 

Regeln, die folgenreich sind, weil ihre Einhaltung durch soziale Kontrolle überwacht 

wird und durch die glaubwürdige Androhung von Sanktionen geschützt wird.“ 

(Koehler 2004: 274) Dieser informelle Institutionenbegriff ermöglicht es, Regulie-

rungsmechanismen außerhalb konventionell sichtbarer Staatlichkeit innerhalb hybri-

der und auch transformatorischer Ordnungen zu analysieren.
66

 In diesem Zusammen-

hang kann Zürchers an Norths angelehnte und dann weiter entwickelte Definition 

von formellen und insbesondere informellen Institutionen zitiert werden, um den 

neuen Rahmen eines akteurzentrierten Institutionalismus für die Analyse von Kon-

flikten deutlicher in den Mittelpunkt zu rücken:  

 

„Institutionen sind informelle und formelle Regeln, welche die wiederholte Interaktion von Ak-

teuren verregelt. Dadurch verringern sie Unsicherheit und senken Transaktionskosten. […] 

Formale Institutionen sind staatsnah, das heißt, sie werden durch die Autorität des Staates ge-

schützt. Informelle Institutionen sind staatsfern und stabilisieren sich durch nichtstaatliche 

                                                             

66  In Zürchers Untersuchungen zu postsowjetischen Transformationsprozessen stellt dieser 

den Begriff der Hybridität wie folgt in den Kontext der Definition der sozialen Einbettung: 

„Unter Einbettung versteht man das Ensemble von moralischen Werten, Normen und insti-

tutionalisierten Arrangements, die bestimmte Handlungstypen begrenzen und gleichzeitig 

das Ergebnis dieser Handlung berechenbar machen. Die Tatsache, dass Konflikte sowohl 

über kontrollierte und vorhersagbare Aspekte als auch über ein Element von Überraschung 

verfügen, gibt ihnen eine hybride Struktur.“ (Zürcher 2004: 102) Dieses Zitat weist darauf 

hin, dass durch sozialen Wandel hybride Strukturen entstehen. 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


168 | Umstrittene Regierungsführung in Afghanistan 

Sanktionspotenziale, durch die Gewinnerwartung der Akteure oder durch geteilte kulturelle 

Normen.“ (Zürcher 2004: 107) 

 

In Bezug auf Afghanistan unterscheidet sich an einem Punkt des Elwert’schen Mo-

dells der Gewaltmärkte meine Position in dieser Studie. Die Macht- und Herrschafts-

konflikte sind sicherlich einerseits den informellen Schatteninstitutionen geschuldet, 

für die sie in beschriebenen Gewaltmärkten perpetuierende soziale Strukturen durch 

unterschiedliche Strategien weiterhin ernähren müssen. Andererseits wurden seit der 

offiziellen Interimsregierung im Dezember 2001 die Weichen für einen demokrati-

schen Staat mit einer Verfassung und den dazugehörigen Institutionen gelegt. Über 

diese Machtkonflikte hinaus werden in meiner Dissertation auf der Grundlage der un-

terschiedlichen Werte und Normen, die von den interviewten Elitenvertreter*innen 

hervorgehobenen Interessenkonflikte als „reale Konflikte“ analysiert. Als reale Kon-

flikte bezeichnet Coser Konflikte, die nicht nur zweckrational stilisiert werden, son-

dern tatsächliche, weltanschauliche Differenzen sind, die die Konfliktparteien als 

nicht verhandelbar betrachten. Diese realen Konflikte können dann zu dissensualen 

Konflikten mit einem hohen Eskalationspotenzial übergehen (Coser 1956). Bonacker 

interpretiert Cosers reale Konflikte jedoch als konstruktive Diskurse innerhalb einer 

Gesellschaft und eben diese als reale Konflikte. Jene Konflikte, die eher einen dest-

ruktiven Aspekt haben, betrachtet er „als ein Anzeichen gesellschaftlicher Desinteg-

ration“ (Bonacker 2009). Vorausgesetzt, die (konfessionell-)religiösen, politischen 

und ethnischen, Orientierungen und die beobachtete Handlungspraxis der Elitenver-

treter*innen stimmt miteinander überein, sollte nun hier an dieser Stelle dennoch 

über den theoretischen Umgang mit unterschiedlichen Wert- und Normvorstellungen 

als nicht nur zweckrationales, sondern auch als reales Konfliktpotenzial gerade auf-

grund der omnipräsenten Gewalt diskutiert werden. 

Für eine profundere Analyse der unterschiedlichen Weltanschauungen erweisen 

sich Bonackers und Imbuschs Überlegungen zu teilbaren und unteilbaren oder kon-

sensualen und dissensualen Konflikten (Aubert 1963) zwischen den afghanischen 

Eliten als anschlussfähig an die bisherige Konflikt- und Transformationstheorie. In 

der Transformationsforschung besteht die Aufteilung zwischen konsensualen und 

uneinigen Eliten nachfolgende Definition kann Aufschluss über die Gründe geben, 

denn diese liegen in den Konflikten. 

 

„Konsensuale Konflikte wären dann jene, bei denen zwischen den Konfliktparteien Einigkeit 

über die zu erreichenden Ziele besteht, aber in der Umsetzung eine Konfliktpartei doch eher 

gewinnt als die andere. Als dissensual könnte man Konflikte bezeichnen, in denen die Zielori-

entierungen der Parteien unterschiedlich sind oder sich aus ihren unterschiedlichen Normen, 

Werten und Weltanschauungen inkompatible Zielsetzungen oder Austragungsformen ergeben.“ 

(Bonacker/Imbusch 2010: 73) 

 

Diese dichotome Unterscheidung kann Hinweise auf Konflikte geben, die Elitenver-

treter*innen als nicht verhandelbar betrachten und die nicht nur einen „strategischen 

Interessenkonflikt“ darstellen. Jedoch sind sie nie allein als idealtypische Erschei-

nungsformen zu identifizieren, sondern sind meist als Identitäts- und Ressourcenkon-

flikte verbunden (Dubiel 1997: 437). 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Theoretischer Rahmen | 169 

Mit diesem theoretischen Fundament wird die Möglichkeit eröffnet, die herr-

schenden Patronage-Klientel-Netzwerke Afghanistans, die bereits Teil der staatlichen 

Maschinerie innerhalb eines konfliktreichen institutional engineerings und Staatsbil-

dungsprozesses sind, systematisch zu erschließen. Wie ich dieser Aufgabe in der vor-

liegenden Doktorarbeit methodisch nachgegangen bin, wird im nächsten Kapitel be-

schrieben. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839446928-005 - am 13.02.2026, 13:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446928-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

