
130 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

Welt, in der die Menschen zu Inforgs geworden sind.7 Luhmann beschreibt die 
Gesellschaft als ein Sinnsystem, in dem sich Kommunikation autokatalytisch 
und autopoietisch selbst erzeugt und erhält. Für Luhmann kommuniziert die 
Kommunikation und das System ist der Akteur. Aus der Sicht der ANT erzeugt 
Information Information. Erinnern wir uns daran, dass die Geschichte mit 
der Steinaxt begann und heute von den digitalen Technologien bestimmt ist. 
Erinnern wir uns an Heideggers Behauptung, dass Technik die Art und Weise 
ist, wie das Sein sich seinsgeschichtlich in unserer Zeit zeigt. Also ist die 
digitale Technik die gegenwärtig bestimmende Technologie in einem fortlau
fenden Prozess der Konstruktion von Akteur-Netzwerken. In diesem Moment 
der Geschichte von Sein, Sinn und Welt, in dem, wie Castells hervorhob, die 
digitalen Technologien eine globale Netzwerkgesellschaft konstruieren, ist die 
Metapher des Netzwerks in den Vordergrund getreten, da sie die normativen 
Regeln beschreiben kann, die den fortlaufenden Prozess der Konstruktion von 
Information leiten. Wir werden diese Regeln «Netzwerknormen» nennen, mit 
der beabsichtigten doppelten Konnotation, dass sie sich gleichzeitig auf die 
Normen der Konstruktion von Akteur-Netzwerken und digitalen Netzwerken 
beziehen. Wir werden kurz skizzieren, wie diese Normen verstanden wer
den könnten, um eine vorläufige Antwort auf die Frage zu geben, wie das, 
was der Pragmatismus «soziale Praktiken» nennt, in der heutigen seinsge
schichtlichen Bestimmung der technischen Mediation verstanden werden 
kann. 

3.2 Netzwerknormen 

3.2.1 Konnektivität 

Die Affordanzen von digitalen Technologien sagen uns, dass Sein bedeutet, 
verbunden zu sein. Konnektivität ist vielleicht die wichtigste Netzwerknorm. 
Die Idee von Netzwerken selbst basiert auf Konnektivität. Die Übersetzung 
und Einbindung von Akteuren in Akteur-Netzwerke erfolgen durch digitale 
Technologien im Sinne von Konnektivität. Dies ist heute anders als zu der 
Zeit, als die Hominiden mit Steinäxten experimentierten oder als Heideggers 
Zimmermann an seiner Werkbank arbeitete. Heute sind die Werkzeuge mit 
Sensoren ausgestattet, die Daten registrieren und diese in die Cloud senden, 

7 Siehe Floridi (2014). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-012 - am 12.02.2026, 22:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativität 131 

um mit den Daten von anderen Geräten aggregiert und analysiert zu werden. 
Jede Bewegung und jeder Effekt, den sie erzeugen, werden nicht nur in Daten 
umgewandelt, sondern diese Daten werden über verschiedene Netzwerke 
verteilt, mit den Daten anderer Geräte und Nutzer zusammengeführt, um 
auf vielfältige Weise analysiert zu werden. Dies ist nicht nur das Internet der 
Dinge, sondern das Internet von allem und jedem. Darüber hinaus werden 
diese Daten durch künstliche Intelligenz erweitert, sodass sie nicht nur zu 
Big Data, sondern zu «Smart Data» werden. Konnektivität ist die Grundlage 
für das, was man als «Datafikation» bezeichnen kann, d.h. das Programm zur 
Umwandlung von allem und jedem, um eine «datengesteuerte Gesellschaft» 
zu schaffen. Das Datafizierungsprogramm stützt sich auf vier Formen der 
Analyse. Erstens: Die deskriptive Analytik verwendet aggregierte Daten, um eine 
digitale Beschreibung der Realität zu erstellen. Zweitens nutzt die prädiktive 
Analyse Daten, um vorherzusagen, was passieren wird. Drittens: Die präventive 
Analyse nutzt die prädiktive Analyse, um in die Realität einzugreifen, damit 
unerwünschte Ergebnisse nicht eintreten. Und schließlich automatisiert die 
präskriptive Analytik Eingriffe, sodass bestimmte Ergebnisse ohne menschliche 
Entscheidungen und Eingriffe eintreten. Ein Beispiel wäre ein selbstfahrendes 
Auto, das nicht nur Unfälle verhindert, sondern auch vorschreibt, wie sich das 
Auto ohne menschliches Eingreifen zu verhalten hat. 

Die Aussage, dass Konnektivität eine Netzwerknorm ist, impliziert einen 
normativen Wert in der Verbindung von Dingen, Menschen, Organisationen 
und Institutionen, Produzenten mit Lieferanten, Konsumenten, Konkurren
ten, Regierungen mit Bürgern und Regierungen untereinander. Dies ist es, 
was Castells als globale Netzwerke und den Raum der Ströme bezeichnete. 
Es gibt heute praktisch nichts, was nicht auf die eine oder andere Weise auf 
Konnektivität beruht oder von ihr beeinflusst wird. Konnektivität ist nicht nur 
«nice to have», sondern eine Norm; sie beeinflusst, wie Akteure aller Art im 
digitalen Zeitalter in Netzwerke eingebunden werden. Sie leitet soziale Prak
tiken aller Art. Konnektivität kann daher als ein «neuer Wert» im Gegensatz 
zu den «alten Werten» der Individualität, Autonomie und Selbstbestimmung 
betrachtet werden. 

3.2.2 Flow 

Castells sprach von dem Raum der Ströme, der für die globale Netzwerkgesell
schaft charakteristisch ist. Vernetzt zu sein bedeutet, dass es unvorhersehba
re, unkontrollierte und allgegenwärtige Informationsströme gibt, aber nicht 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-012 - am 12.02.2026, 22:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


132 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

nur von Daten und Informationen, sondern auch von Menschen, Waren, Geld, 
ja von allem. Konnektivität impliziert die zweite Netzwerknorm, den Flow. In 
einer vernetzten Welt fließt alles. Die Ströme können bis zu einem gewissen 
Grad reguliert werden, aber nicht vollständig von einer zentralen Behörde oder 
Regierung kontrolliert werden. Wie Castells feststellte, ist die Macht des Net
zes diffus und anonym. Sobald die Realität vernetzt ist, fließt alles. Flow ist kei
ne Folge von Netzwerken, die als problematisch oder gar als kritische Schwä
che der Netzwerkinfrastruktur angesehen werden sollte. Flow ist vielmehr ein 
normativer Wert in Netzwerken. Netzwerke sind so aufgebaut, dass sie den 
Flow ermutigen, ermöglichen, fördern und zulassen. Konnektivität und Flow 
«halten» uns heute genauso fest wie die Steinaxt unseren Hominiden, der sich 
in einen Jäger oder Krieger verwandelte. Selbst wenn der Hominid die Steinaxt 
fallen ließ, konnte er nicht wieder zum Affen werden. Er wurde in die Welt der 
Informationen und des Sinns aufgenommen. Wir kontrollieren den Flow von 
Information nicht – Information «kontrolliert» uns. Sie ist in der Tat das, was 
wir sind. Hätte jemand den Hominiden gefragt, ob er ein Jäger oder ein Krie
ger werden wollte, hätte er Nein gesagt. Die Steinaxt war eine Überraschung. 
Die technologische Vermittlung ist riskant. Heute werden wir zu Inforgs, also 
zu Informationswesen, gemacht, ob wir das wollen oder nicht. Niemand bit
tet uns um Erlaubnis oder Einwilligung. Die Affordanzen digitaler soziotech
nischer Netzwerke zeigen uns, dass wir Konnektivität und Informationsflüsse 
schätzen.8 

3.2.3 Kommunikation 

Luhmann betonte die Bedeutung der Kommunikation. Konnektivität und 
Flow machen Kommunikation zu einer Netzwerknorm. Luhmann hatte recht, 
als er sagte, dass die Gesellschaft aus Kommunikationen und nicht aus Men
schen besteht. Wenn es eine normative Regel gibt, die Luhmanns Vorstellung 
von der Gesellschaft als einem System von Kommunikationen zugrunde liegt, 
dann ist es die, dass alle Wesen das Recht und sogar die Pflicht haben, In
formationen zu konstruieren. Der Hegelsche Imperativ der gegenseitigen 

8 Es ist aufschlussreich, dass Floridi, wenn er das soziotechnische Ensemble der IKT an
spricht, zum Beispiel in der Diskussion über die «verteilte Moral» (2013:261ff.), einfach 
davon ausgeht, dass IKT-Infrastrukturen Werte wie die Privatsphäre enthalten. Die 
«Moral» einer solchen «Infraethik» wird aber nicht von den IKT abgeleitet, sondern vom 
westlichen Humanismus. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-012 - am 12.02.2026, 22:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativität 133 

Anerkennung, den Luhmann als Situation der «doppelten Kontingenz» neu 
definiert, in der das Ich den anderen als Alter Ego akzeptiert, wird zur nor
mativen Regel, die es jedem Wesen erlaubt, zur gegenseitigen Konstruktion 
von Information in Prozessen der technischen Mediation beizutragen. He
gels reziprok anerkennende Gemeinschaft wird zum Kollektiv der Akteur- 
Netzwerke. Kommunikation als Netzwerknorm bedeutet, dass jeder und alles 
als potenzieller Akteur, Partner, Mediator, Kooperateur und Ko-Konstrukteur 
von Netzwerken anerkannt werden muss. Luhmann ist nicht der Einzige, 
der Gesellschaft als Kommunikation versteht. Auch Habermas (1984; 1987) 
hat die Gesellschaft auf kommunikatives Handeln gegründet, allerdings in 
einer für die Moderne typischen Weise. Er reserviert den Status des Kommu
nikators allein für autonome rationale Subjekte und schließt die Hybriden 
und die Netzwerke, in denen sie existieren, aus.9 Die moderne Verfassung 
erlaubt es nicht, die Kommunikation als das zu sehen, was sie ist. Wenn der 
Stein, die Hand, das Holz und bestimmte Tiere sich gegenseitig übersetzen 
und in ein Akteur-Netzwerk einschreiben, das der Jäger oder der Baumeis
ter ist, dann «kommunizieren» sie alle. Die technische Vermittlung ist eine 
verteilte und symmetrische informationelle Vermittlung. Wenn Vernetzung 
die Gesellschaft und sogar die Welt konstituiert, dann muss der Begriff des 
«kommunikativen Handelns» auf alle Dinge ausgedehnt werden, die Akteur- 
Netzwerke bilden. Was der Stein dem Jäger mit der Steinaxt gebracht hat, 
war auch eine kommunikative Handlung. Kommunikation ist eine Netz
werknorm, weil es heute unverantwortlich ist, etwas unnötigerweise davon 
auszuschließen, eine Stimme zu haben, d.h. auf seine Weise zur Konstruktion 
der Netzwerkordnung beizutragen. 

3.2.4 Partizipation 

Die Diskussion über Konnektivität, Fluss und Kommunikation als Netzwerk
normen bringt uns zur nächsten Netzwerknorm: Partizipation. Wenn kommu
nikatives Handeln nicht auf den argumentativen Diskurs zwischen autono
men, rationalen Subjekten beschränkt ist, wie Habermas und Brandom an
nehmen, sondern auf jede Errungenschaft und jede Anstrengung menschli

9 Obwohl er es besser wissen sollte, folgt Brandom Habermas, indem er die sozialen 
Praktiken, die Sinn konstruieren, auf das Fragen nach und das Geben von Gründen re
duziert. Brandom (2000) kann seinen Pragmatismus daher als «linguistischen Ratio
nalismus» bezeichnen. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-012 - am 12.02.2026, 22:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


134 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

cher und nichtmenschlicher Art ausgedehnt wird, um Akteure in Netzwerke zu 
übersetzen und einzubinden, wird Ausschluss problematisch. Es ist ein großes 
theoretisches Problem für Luhmanns Theorie der Sinnsysteme, dass ein Sys
tem zwar notwendigerweise eine Umwelt ausschließt, aber Sinn darf nichts 
ausschließen. Aus diesem Grund ist es nötig, Sinn nicht als System, sondern 
als Netzwerk zu modellieren. In Netzwerken bedeutet Inklusion Partizipation. 
Partizipation ist ein Recht, eine normative Regel und eine Pflicht für alle We
sen. Ein anderes Wort für Partizipation, das sich in Castells’ Begriff der Netz
werkmacht wiederfindet, ist Empowerment. Während Castells Empowerment 
im typisch modernen Sinne als Kampf der Identitäten im Raum der Orte inter
pretiert, räumt er ein, dass die Macht in Netzwerken verteilt ist. Die Teilnah
me an Netzwerken ist Ermächtigung. Wie Latour in seinem Prinzip der «Ir
reduktion» formulierte, ist kein Wesen auf ein anderes reduzierbar oder kann 
andere auf sich selbst reduzieren. Reduktion ist immer Entmachtung in dem 
Sinne, dass bestimmte Fähigkeiten der Mediation begrenzt, umschrieben, ka
nalisiert und eingeschränkt werden. Mediatoren werden zu Intermediären. 
Intermediäre sind die Akteure, die sich funktionellen Blackboxes bzw. Syste
men untergeordnet haben. Das ist nichts Schlechtes, sondern unvermeidlich, 
denn, wie Luhmann gezeigt hat, kann und wird das Vernetzen zum Aufbau 
von Funktionssystemen führen. Systeme sind nichts anderes als Blackboxes, 
die auf der Unterordnung und Reduktion von Mediatoren in Intermediären 
beruhen, sodass eine relativ feste Input-Output-Operation besteht. Systeme 
entstehen fast zwangsläufig aus Netzwerken; je umfangreicher die Netzwer
ke werden, desto mehr hängen sie von bestimmten fixierten Operationen ab. 
Systeme beschränken und kanalisieren die unbegrenzte Tendenz von Netz
werken, Komplexität und Wandel zu erzeugen. Systeme sind in der Tat sehr 
nützlich. Auch wenn Systeme notwendig sind, um Komplexität zu reduzieren, 
würde die Gesellschaft ohne die normative Kraft der Partizipation in einem 
erdrückenden Konformismus versinken. 

Wie bereits erwähnt, ist eine relationale Ontologie, wie sie die ANT pos
tuliert, eine Ontologie der Partizipation. Man kann nicht aussteigen, sich in 
die Geheimhaltung zurückziehen, sich hinter Routine und Konformismus ver
stecken und sich weigern, in Netzwerke einzusteigen und daran teilzuneh
men. Man kann nicht gänzlich auf sein Recht und seine Pflicht zur Mediati
on verzichten. Das Prinzip der Irreduktion schließt die Nicht-Partizipation 
aus. Das Netzwerk ist der Akteur. Außerhalb des Netzwerks kann niemand und 
nichts etwas tun. Mit anderen Worten: Es gibt kein völlig «autonomes» Han
deln. Weder als kantisches individuelles Subjekt noch als hegelianisches kol

https://doi.org/10.14361/9783839416617-012 - am 12.02.2026, 22:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativität 135 

lektives Subjekt gibt es in der Netzwerkordnung einen Platz für Autonomie. 
Unter dem alten Regime des Humanismus müssen die Individuen autonom 
sein. Sie können sich entscheiden, nicht teilzunehmen. Sie können aussteigen, 
weggehen, sich in die Geheimhaltung und Privatsphäre zurückziehen und ih
re Freiheit irgendwie ohne den Rest der Welt und ohne Rücksicht auf ande
re um sie herum verwirklichen. Diese Art von Individualismus ist nur mög
lich, wenn das Sein Substanz und Subjekt und nicht Relation und Informa
tion ist. Das mythische Bild des einsamen Helden hat viele Formen, von as
ketischen Mönchen bis zu Cowboys, existenziellen Einzelgängern, Nietzsches 
Übermenschen und unerreichbaren Superhelden. Die Affordanzen soziotechni
scher Netzwerke aller Art machen es unmöglich und moralisch fragwürdig, 
sich in eine vermeintliche Privatsphäre zurückzuziehen und die Partizipati
on zu verweigern. Es gibt kein Empowerment ohne Partizipation. Partizipati
on bedeutet, seinen Teil zur Konstruktion von Informationen beizutragen, das 
Recht auf Mitsprache effektiv einzufordern und einen Unterschied zu machen, 
der einen Unterschied macht. Das Netz drängt, ermöglicht, ermutigt und for
dert sogar zur Partizipation auf. Aus diesem Grund ist die Partizipation eine 
Netzwerknorm. Vielleicht mehr als jede andere Netzwerknorm stellt die Par
tizipation die Legitimität des Individualismus infrage und untergräbt den he
roischen Humanismus und den absolutistischen Anspruch auf Autonomie als 
grundlegendes und unveräußerliches Recht. 

3.2.5 Transparenz 

Konnektivität, Flow, Kommunikation und Partizipation führen zur nächsten 
Netzwerknorm, Transparenz. Heutige Diskussionen um Transparenz in Bezug 
auf digitale Technologien kreisen um zwei verschiedene Anliegen. Einerseits 
wird Transparenz ein Thema, wenn es um Ängste über den Verlust von Privat
heit und den sogenannten «gläsernen Menschen» geht. In dieser Hinsicht wird 
Transparenz als Gefahr verstanden, die irgendwie verhindert werden soll. Im 
entgegengesetzten Sinn wird Transparenz verlangt, wenn es angeblich darum 
geht, die Operationen von komplexen Systemen, wie zum Beispiel KI, verste
hen und nachvollziehen zu können. In der Privatheit-Diskussion wird Trans
parenz als Bedrohung der Autonomie, Würde und Integrität des Individuums 
gesehen. Im digitalen Zeitalter ist Privatheit zum Schlachtruf des autonomen 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-012 - am 12.02.2026, 22:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


136 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

rationalen Subjekts geworden.10 Wird der Mensch zum «Inforg» (Floridi 2005), 
d.h. zu einem Wesen, das aus Information besteht, und Information wesent
lich als Relation, Assoziation, Verbindung existiert, droht sich das Individuum 
– das autonome, rationale Subjekt der Aufklärung – in Informationsnetzwer
ken aufzulösen. Wo Privatheit Undurchsichtigkeit und Informationsmauern 
verlangt, verlangt Transparenz als eine Netzwerknorm, dass Informationssi
los abgebaut, Informationsmauern niedergerissen und Barrieren zur Samm
lung und Nutzung von Daten überwunden werden. Transparenz verlangt, dass 
bekannt gemacht wird, woher Informationen stammen, welchem Zweck sie 
dienen sollen und ob sie zuverlässig, vollständig und vertrauenswürdig sind. 
Es ist typisch für den aktuellen Diskurs über den Schutz der Privatsphäre, dass 
Verfechter des Datenschutzes und des Widerstands gegen die Netzwerkge
sellschaft (Castells) offen eine Strategie der «Verschleierung» vorschlagen.11 Es 
wird empfohlen, absichtlich falsche Information zu erstellen und zu verbrei
ten. Diese Strategie ist verfehlt, nicht nur, weil sie die Bildung und Aufrecht
erhaltung von Identitäten im Raum der Ströme hindert, sondern weil sie den 
betroffenen Personen, die nicht mehr in den Genuss personalisierter Produkte 
und Dienstleistungen in Bereichen wie Gesundheit und Bildung kommen kön
nen, schadet. Der Kampf um Privatheit, d.h. der Kampf um den Humanismus 
und die Grundwerte der westlichen Moderne, schadet auch der globalen Netz
werkgesellschaft, die bei der Entwicklung und Implementierung vieler Dienst
leistungen auf Vertrauen und offene Kommunikation angewiesen ist. Es wird 
oft darauf hingewiesen, dass Netzwerke auf Vertrauen beruhen und dass Ver
trauen auf Transparenz beruht. 

Die zweite Diskussion, die heute bezüglich Transparenz eine wichtige Rol
le spielt, dreht sich um die Tatsache, dass komplexe soziotechnische Systeme, 
wie zum Beispiel KI, traditionelle Forderungen nach rechtlicher und morali
scher Verantwortlichkeit und Rechenschaftspflicht nur schwer oder gar nicht 
erfüllen können. Wenn zum Beispiel ein selbstfahrendes Auto oder eine KI ir
gendwelchen Schaden verursacht, wer ist dann dafür verantwortlich und wer 
kann zur Rechenschaft gezogen werden? Unser traditionelles Rechtssystem 
und unsere moralischen Vorstellungen verlangen, dass ein Täter identifiziert 
und belangt werden kann. Aber komplexe soziotechnische Systeme machen 

10 Für eine Kritik der Idee der Privatheit in der heutigen Diskussion um digitale Ethik sie
he Belliger/Krieger (2018). Privatheit zeigt sich als der letzte Stand des autonomen ra
tionalen Subjekts. 

11 Siehe Brunton/Nissenbaum (2015). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-012 - am 12.02.2026, 22:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativität 137 

es oft unmöglich, verantwortliche Personen zu identifizieren oder sogar zu 
verstehen, warum das System eine bestimmte Operation ausgeführt hat. Dies 
wird als ein Problem der «Verständlichkeit» betrachtet. Das intransparente 
bzw. unverständliche System muss transparent sein. Transparenz in diesem 
Zusammenhang bedeutet Verständlichkeit. In diesen Diskussionen wird 
Transparenz als ein Wert genannt, der dazu verpflichtet, das soziotechnische 
System so zu konstruieren und zu implementieren, dass Operationen des 
Systems auf verantwortliche Personen bzw. identifizierbare Ursachen zu
rückgeführt werden können. Nur so, wird argumentiert, können moralische 
und rechtliche Ansprüche zur Geltung gebracht werden. Abgesehen von der 
Tatsache, dass solche Forderungen nach Verständlichkeit oft gar nicht erfüllt 
werden können – wer muss das System verstehen und was bedeutet «verste
hen»? –, ist die Netzwerknorm von Transparenz etwas vollkommen anderes. 
Als Netzwerknorm bedeutet Transparenz nicht der Anspruch darauf, dass die 
Operationen komplexer Systeme für die Menschen, die sie nutzen, verständ
lich und nachvollziehbar sein sollten. Die Tatsache, dass Komplexität oft keine 
Transparenz im Sinne von Verständlichkeit zulässt, schmälert keineswegs den 
Wert von Transparenz als Netzwerknorm. Transparenz als Netzwerknorm 
impliziert nicht Verständlichkeit.12 

3.2.6 Authentizität 

Authentizität wurde zu einem zentralen Thema der modernen Gesellschafts
theorie und Philosophie im Zuge der Widersprüche des autonomen rationa
len Subjekts, das gleichzeitig frei von allen sozialen Zwängen sein muss, aber 
nur unter den Gesetzen frei sein kann. Wenn man, wie Kant behauptete, nur 
unter dem Gesetz frei ist, und wenn, wie Hegel zeigte, das Gesetz nicht von 
einem Individuum allein, sondern von einer Gemeinschaft geschaffen werden 
muss, was kann dann das Individuum in der Gesellschaft tun, um seine Au
tonomie zu bewahren? Wie ist es möglich, unter die Gesellschaft subsumiert 
oder in sie integriert zu werden, ohne die ursprüngliche Freiheit der indivi
duellen Subjektivität zu verlieren? Für Hobbes war dies eine Frage von Leben 

12 Für eine detaillierte Diskussion dieser Fragen aus ethischer und philosophischer Sicht 
siehe Belliger/Krieger (2014). Es ist wahrscheinlich, dass die moralischen und rechtli
chen Annahmen der modernen Industriegesellschaft nicht automatisch auf die glo
bale Netzwerkgesellschaft übertragbar sind und neues Denken in Ethik und Recht ein 
Desideratum ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-012 - am 12.02.2026, 22:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


138 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

und Tod. Man konnte sich für die Freiheit entscheiden und folglich ein Leben 
führen, das hässlich, brutal und kurz war, oder man konnte seine Freiheit auf
geben, um in der Sicherheit der Gesellschaft unter der Herrschaft einer zentra
len Autorität zu leben. Auch wenn die Individuen nach der Theorie des Gesell
schaftsvertrags das Recht haben, sich aufzulehnen, wenn die Herrscher ihren 
Teil der Abmachung nicht einhalten, bedeutet der Vertrag, dass die Individu
en soziale Zwänge akzeptieren und in Übereinstimmung mit den Erwartungen 
der anderen leben müssen. Authentizität wurde die Lösung für dieses Dilem
ma. Sie mahnte das Subjekt, seine Individualität trotz der unausweichlichen 
sozialen Zwänge zu bewahren. Die Idee der Authentizität wurde zum Schib
boleth des autonomen rationalen Subjekts in der posthegelianischen Ära des 
sozialen Subjekts. 

Authentizität muss jedoch nicht auf der Grundlage des autonomen ra
tionalen Subjekts verstanden werden. Authentizität kann als Netzwerknorm 
verstanden werden, wenn klar wird, dass Kommunikation, Partizipation 
und Transparenz keinen Sinn machen, wenn man nicht sagt, wer man ist. 
Die Netzwerkgesellschaft hebt zwar die Unterscheidung zwischen öffentlich 
und privat auf, aber das muss die Akteure nicht in eine sterile Konformi
tät mit gesellschaftlichen und damit «äußeren» Erwartungen zwingen. Wie 
die Soziologie seit Langem weiß, hat sich die soziale Selbstdarstellung an 
die Unterscheidung zwischen dem sozialen Bereich des Rollenspiels und 
dem privaten Bereich der inneren Subjektivität, dem Schauspieler sozusa
gen ohne Maske, angepasst. Goffman hat den dramaturgischen Raum der 
sozialen Interaktion bekanntlich in eine öffentliche «Bühne», auf der die 
Schauspieler ihre verschiedenen sozialen Rollen in Anwesenheit anderer spie
len und die für diese Rollen geeigneten Masken (persona) tragen, und einen 
«Backstage»-Bereich unterteilt, in dem die Schauspieler allein sind und ihre 
Masken austauschen und ihre Darbietungen proben, bevor sie den Bereich 
der öffentlichen Betrachtung betreten. Peinlichkeit ist die Auswirkung da
von, dass man unter bestimmten Umständen nicht in der Lage ist, diese 
Unterscheidung zwischen öffentlich und privat aufrechtzuerhalten, wobei 
das Publikum fälschlicherweise sieht, wie soziale Akteure aus ihren Rollen 
herausfallen, Verhaltensweisen einstudieren und ihre Rollen wechseln.13 Eine 
Folge der heutigen digitalen Welt ist, dass es immer schwieriger, wenn nicht 

13 Für eine Diskussion von Goffmans dramaturgischer Theorie des Sozialen siehe Belli
ger/Krieger (2016). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-012 - am 12.02.2026, 22:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativität 139 

gar unmöglich wird, die Unterscheidung zwischen öffentlich und privat auf
rechtzuerhalten. Die sozialen Medien beispielsweise machen die Details des 
Privatlebens einer Person öffentlich und fördern das, was als «exhibitionis
tische» Kultur der Selbstdarstellung bezeichnet wird, ohne dass es peinlich 
ist, dass man viele Rollen spielt und viele Identitäten hat.14 Beliebte Fern
sehformate wie «Big Brother» oder Reality-TV sind darauf spezialisiert, die 
Hinterbühne der sozialen Interaktion zu enthüllen. Denn in diesem ehemals 
privaten Raum spielt sich die ganze Action ab. Der öffentliche Druck, sich 
den Rollenerwartungen anzupassen, ist den Erwartungen nach Offenlegung, 
«Coming-out» in allen Formen und dem Feiern von Unterschieden und Vielfalt 
gewichen. Die Kultur der digitalen Transformation tendiert zwar zur Media
lisierung aller Information, aber der damit einher gehende Exhibitionismus 
steht unter Authentizitätsforderungen wie nie zuvor. 

Bei der Authentizität als Netzwerknorm geht es nicht um den typisch 
modernen Kampf um Selbstverwirklichung oder die Versuche des Selbst, sich 
gegen die Macht der Netzwerke zu behaupten, wie Castells den Kampf um 
Identität beschreibt. Wenn die menschliche Person zu einem Inforg geworden 
ist und wenn Information grundsätzlich relational ist, wird Authentizität zur 
Standardbedingung des informationellen Selbst. Die Akteure in den Netz
werken sind durch die Forderung nach Authentizität normativ verpflichtet, 
«Mediatoren» und nicht nur «Intermediatoren» zu sein.15 Die Transparenz 
des Netzes und der unkontrollierte Informationsfluss machen Authentizität 
zu einem Gebot, das nicht ungestraft ignoriert werden kann. Keine öffentliche 
Maske kann die undichten Stellen, die Whistleblower, die Hacks, die Ent
hüllungen und die allgemeine Offenheit des Netzes überleben, die es jedem 
erlaubt, durch alle Mauern zu sehen, alle verschlossenen Türen zu betreten, 
in alle Verstecke einzubrechen und alle Geheimnisse aufzudecken. Diese 
Errungenschaften des Netzes nicht anzuerkennen und nicht authentisch zu 
sein, ist eine moralische Schande in der globalen Netzwerkgesellschaft und 
wird entsprechend getadelt und sanktioniert. Authentizität ist also nicht als 

14 Siehe zum Beispiel Munar (2010). 
15 Latour unterscheidet zwischen Mediatoren und Intermediären. Mediatoren sind Ak

teure, die sich nicht unter andere subsumieren lassen, die ihre Fähigkeit, Informa

tion zu konstruieren, behalten, Übersetzungen und Einbindungen zu initiieren, d.h. 
die weiterhin Netzwerkarbeit zu leisten, während Intermediatoren auf Funktionen in 
Blackboxes reduziert werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-012 - am 12.02.2026, 22:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


140 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

der Widerstand des freien Individuums gegen den Zwang sozialer Erwartun
gen zu verstehen. Sie ist auch nicht bloß auf den Menschen bezogen, da sie, 
wie Transparenz und alle Netzwerknormen, aus Affordanzen der digitalen 
Technologien abgeleitet ist. 

Ein weiterer wichtiger Aspekt der Netzwerknorm der Authentizität hat 
mit Verantwortung zu tun. Zu sagen, dass Authentizität eine Netzwerknorm 
ist, bedeutet nicht, dass eine neue Form von Individualismus, Humanismus 
oder gar Existenzialismus entsteht. Die Netzwerknorm der Authentizität 
steht nicht im Widerspruch zu den Netzwerknormen der Konnektivität, 
des Flows, der Kommunikation und der Partizipation. Das soziotechnische 
Netzwerk von Menschen und Nichtmenschen ist immer der Akteur in der 
globalen Netzwerkgesellschaft. Keiner der Akteure in einem Netzwerk ist ein 
Individuum im humanistischen Sinne des Begriffs. In Akteur-Netzwerken 
sind die Akteure keine autonomen rationalen Subjekte. Sie sind dennoch 
aufgefordert, authentisch zu sein. Zu sagen, dass das Netzwerk der Akteur ist, 
bedeutet nicht, auf Verantwortung zu verzichten und sich in die Anonymität 
zu begeben. Auch wenn die Steinaxt und der hominide Jäger ein Netzwerk 
bildeten, waren sie nicht anonym und aller Verantwortung, eine gute Axt und 
ein erfolgreicher Jäger zu sein, entbunden. Es ist viel über die Gefahren der 
IKT, der künstlichen Intelligenz, der Automatisierung und der Netzwerke 
gesagt worden, die Möglichkeiten bieten, sich der Verantwortung zu entzie
hen und zu behaupten, dass «das System» für alle Probleme verantwortlich 
ist.16 Authentizität steht dieser vermeintlichen Gefahr im Weg. Sie verlangt 
jedoch nicht, dass einige Individuen die Last des Systemversagens tragen, 
während andere sich erfolgreich verstecken und davon verschont bleiben. Wer 
soll verantwortlich gemacht werden, wenn ein selbstfahrendes Auto einen 
Unfall verursacht? Wer ist verantwortlich, wenn eine KI einen Fehler macht? 
Ein Großteil der aktuellen Diskussion über diese Fragen zielt darauf ab, si
cherzustellen, dass jemand verantwortlich ist, und dass dieser Jemand, sei es 
der Nutzer, der Programmierer, das Unternehmen, das das System herstellt, 
usw. identifizierbar ist und zur Rechenschaft gezogen werden kann.17 Es muss 

16 Dies wird als «Verantwortungslücke» bezeichnet und bezieht sich auf die Tatsache, 
dass Individuen in Situationen verteilten Handelns versuchen, sich der Last der Ver
antwortung zu entziehen. Floridi (2013:261ff; 2016b) zum Beispiel hat dieses Thema 
aufgegriffen und sieht darin eine wichtige Herausforderung für die digitale Ethik. 

17 Selbst aktuelle Spekulationen darüber, Robotern oder KI einen Rechtsstatus als 
elektronische Personen zuzuerkennen (siehe: Delvaux http://www.europarl.europa. 
eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-012 - am 12.02.2026, 22:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
https://doi.org/10.14361/9783839416617-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN


3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativität 141 

immer ein Verantwortlicher gefunden werden, der moralisch und vielleicht 
auch rechtlich zur Rechenschaft gezogen werden kann. Dies ist eine direkte 
Folge des methodologischen Individualismus und der humanistischen Tradi
tion der Ethik, in der der freie Wille und die Intentionalität des Einzelnen als 
Grundlage des sozialen Handelns angenommen werden. 

Die Behauptung, das Netzwerk sei der Akteur, bedeutet nicht, dass keiner 
der menschlichen und nichtmenschlichen Akteure im Netzwerk rechen
schaftspflichtig ist. Im Gegenteil, alle Akteure, die das Netzwerk bilden, sind 
für das, was das Netzwerk tut, verantwortlich und rechenschaftspflichtig. 
Netzwerke sind keine Systeme. Sie sind keine Ganzheiten, die irgendwie grö
ßer sind als die Summe ihrer Teile. Akteure in Netzwerken sind keine bloßen 
Funktionen, auch wenn viele Interaktionen in einem Netzwerk in Routinen 
eingebettet oder sogar automatisiert sind. Netzwerke können nicht in Teilen 
und Ganzen, Individuen und Gruppen analysiert werden. Es ist demnach 
schwierig, die traditionellen Konzepte der «kollektiven Verantwortung» auf 
Netzwerke anzuwenden, da diese Konzepte unweigerlich versuchen, Gruppen 
so zu verstehen, als wären sie eine Art Superindividuen. Auch hier gilt, dass 
traditionelle ethische Konzepte, die auf den subjektivistischen und humanis
tischen Grundannahmen der Moderne basieren, nicht einfach auf die globale 
Netzwerkgesellschaft übertragen werden können. Die Prämissen der meisten 
Diskussionen über kollektive Verantwortung leiten sich von modernen An
nahmen über den Unterschied zwischen Individuum und Gesellschaft sowie 
Gesellschaft und Natur ab. Im Rahmen der modernen Verfassung können nur 
autonome rationale Subjekte zur Verantwortung gezogen werden.18 Es ist 
fast unmöglich, sich eine Ethik vorzustellen, die nicht auf dem freien Willen 
und der Intentionalität eines Individuums beruht. Rollen in Netzwerken sind 
jedoch weder Funktionen innerhalb eines Systems noch absichtliche freie 
Entscheidungen von Individuen. Authentizität bedeutet, dass jeder Akteur im 
Netzwerk ein «Mediator» und nicht nur ein «Intermediär» ist. Eine Theorie 
der verteilten Verantwortung, die über die modernen Annahmen über den 
freien Willen und die individuelle Verantwortlichkeit hinausgeht, erfordert 

%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN), beruhen auf der Überzeugung, dass nur Individuen 
moralische Akteure sind und rechtlich zur Verantwortung gezogen werden können. 

18 Das soll nicht heißen, dass Begriffe wie Unternehmensverantwortung in der moder

nen Verfassung nicht möglich sind. In der Tat entwickelt das Rechtssystem seit Langem 
solche Begriffe. Wie Floridi (2013:261ff.; 2016) argumentiert hat, können diese Begriffe 
für die Behandlung von Problemen, die sich aus den IKT ergeben, nützlich sein. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-012 - am 12.02.2026, 22:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
https://doi.org/10.14361/9783839416617-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN


142 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

ein Überdenken der moralischen Imperative und rechtlichen Sanktionen, die 
sich normalerweise an Einzelpersonen richten.19 

3.2.7 Flexibilität 

Konnektivität, Flow, Kommunikation, Partizipation, Transparenz und Au
thentizität sind Netzwerknormen, weil die Affordanzen digitaler Technolo
gien soziotechnische Netzwerke auf bestimmte Weise beeinflussen und auf 
andere nicht. Darüber hinaus ist dieser Einfluss normativ und bedingt all 
jene sozialen Praktiken, von denen der Pragmatismus, Heidegger und die 
Philosophie der natürlichen Sprache des späteren Wittgenstein sagen, dass 
sie die Grundlagen von Sinn, Sein und Welt sind. Natürlich unterscheiden sich 
digitale Netzwerke von der Steinaxt, Heideggers Hammer oder auch einer 
Fabrik des Industriezeitalters. Sie haben ihre eigenen Affordanzen, die die 
Technologien früherer Epochen nicht hatten. Diese Affordanzen haben dazu 
geführt, dass von einer digitalen Revolution oder «digitalen Transformation» 
gesprochen wird.20 Im Gegensatz zu den aktuellen Theorien des Handelns und 
der normativen Verantwortlichkeit, die versuchen, mit dieser neuen Situation 
umzugehen, indem sie alles tun, um die fraglichen Werte der Industriegesell
schaft und des westlichen Humanismus zu erhalten und mit Regulierung zu 
bekräftigen, behaupten wir, dass diese Affordanzen zu den Netzwerknormen 
führen, die die normativen Leitlinien von denjenigen sozialen Praktiken sind, 
welche in der globalen Netzwerkgesellschaft sinnstiftend sind. 

Ein wichtiger Unterschied zwischen den Affordanzen digitaler Netzwer
ke und denen sozialer Systeme besteht darin, wie digitale Netzwerke mit Ver
änderungen umgehen. Die Netzwerknorm der Flexibilität steht in scharfem 
Kontrast zu den normativen Anforderungen der systemischen Nachhaltigkeit. 
Die funktionalen Subsysteme der modernen Gesellschaft nach Luhmann legen 
Wert auf Stabilität. So wie jedes System danach strebt, seine Organisation auf
rechtzuerhalten, indem es sich an Umweltveränderungen so anpasst, dass sei
ne Autopoiese aufrechterhalten werden kann, so streben Luhmanns funktio
nale Subsysteme der Gesellschaft, einschließlich der Organisationen und In
stitutionen, aus denen sie bestehen, nach Nachhaltigkeit. Nachhaltigkeit ist 

19 Siehe zum Beispiel Floridis (2013:261ff.) Erörterung der «verteilten Moral», die auf der 
Idee der «Infraethik» beruht, die ein anderes Wort für das ist, was wir als soziotechni
sches Netzwerk bezeichnen. 

20 Für eine Diskussion siehe Belliger/Krieger (2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-012 - am 12.02.2026, 22:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativität 143 

ein Wert, der heute allgegenwärtig ist. Viele Erklärungen und Leitlinien für 
gesellschaftliches Handeln aller Art nennen Nachhaltigkeit als einen der wich
tigsten Werte. Was auch immer man tut, man sollte es auf eine nachhaltige 
Weise tun.21 Es ist wichtig, darauf hinzuweisen, dass Nachhaltigkeit ein Kon
zept ist, das auf der Idee der funktionalen Stabilität basiert, die aus der Sys
temtheorie stammt. Nachhaltigkeit ist ein Wert, weil jedes System und jeder 
Organismus durch Veränderungen bedroht ist. Hat sich ein Organismus erst 
einmal an seine Umwelt angepasst, so kann jede Veränderung der Umwelt oder 
des Organismus katastrophale Folgen haben. Aus der Sicht der Systemtheorie 
ist eine Veränderung immer eine Katastrophe. Dies gilt selbst dann, wenn die 
Veränderung zu neuen Formen der systemischen Organisation oder zu neuen 
Arten führt. Die Idee und das Ideal der Nachhaltigkeit sind tief in den System
imperativen der Stabilität, oder anders gesagt, Homöostase, verwurzelt. 

In der globalen Netzwerkgesellschaft ist die Nachhaltigkeit ein fragwür
diger Wert. Wenn Systeme den Wandel nicht mögen, dann tun es Netzwer
ke. Wenn wir uns nach einer Ordnungsform umsehen, die Veränderung will 
und sogar davon lebt, dann sind es Netzwerke, nicht Systeme. Vielleicht soll
ten wir aufhören, von Ökosystemen zu sprechen, und stattdessen von «Öko- 
Netzwerken» sprechen. Netzwerke sind von Natur aus flexibel, skalierbar, un
begrenzt und offen für viele verschiedene Teilnehmer und viele verschiedene 
Ziele. Die Ökologie ist vielmehr eine Netzwerkwissenschaft als eine System
wissenschaft. Die in Netzwerken implizierten Werte unterscheiden sich von 
denen in Systemen. Veränderung ist ein Wert für Netzwerke, und Stabilität ist 
kein Wert, sondern ein Problem, da sie das Wachstum, die Ausbreitung und 
die Umwandlung von Netzwerken verhindert. Nachhaltigkeit oder Stabilität 
neigen dazu, Akteure auf Funktionen festzulegen und von ihnen zu verlangen, 
dass sie zu Intermediären in Blackboxes werden. Aus diesem Grund ist Flexibi
lität eine Netzwerknorm. Flexibilität bedeutet, dass Akteur-Netzwerke skalier
bar und anpassungsfähig sind. Sie können verschiedene Ziele gleichzeitig ver
folgen und sind bereit, Handlungsprogramme oder Trajektorien schnell zu än
dern. Akteur-Netzwerke sind flexibel, weil sie nicht auf die Aufrechterhaltung 
irgendwelcher Stabilität, Homöostase, auf vorgegebene Ziele oder Identitäten 
ausgerichtet sind, sondern auf die Informationskonstruktion und das Vernet
zen. Akteur-Netzwerke sind Prozesse des Vernetzens und der dauernden Er
weiterung von Relationen und Assoziationen. Im Gegensatz zu den autopoie

21 Die nachhaltigen Entwicklungsziele der UNO (https://sdgs.un.org/goals) sind ein Bei
spiel dafür. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-012 - am 12.02.2026, 22:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://sdgs.un.org/goals
https://doi.org/10.14361/9783839416617-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://sdgs.un.org/goals


144 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

tischen Operationen eines Systems, die auf die Aufrechterhaltung der Orga
nisation des Systems gerichtet sind, sind die Prozesse der technischen Me
diation, des Übersetzens und Einbindens von Akteuren in Netzwerken nicht 
auf irgendwelche vorgegebene Ziele oder Sollwerte ausgerichtet. Systeme sind 
operational und informationell geschlossen, währenddem Akteur-Netzwerke 
offen sind. 

Wir erheben nicht den Anspruch, dass die Liste der Netzwerknormen, die 
hier in aller Kürze vorgestellt wurde, eine vollständige Liste der Netzwerknor
men ist, die sich aus den Affordanzen der IKT ableiten lassen. Netzwerke hat 
es schon immer gegeben, aber die nichtmenschlichen Akteure waren nicht im
mer gleich, und sie haben uns auch nicht immer zu den gleichen Werten ge
führt. Die Werte und Normen, die die Steinaxt dem Jäger oder Krieger sugge
rierte, waren in der Tat andere als die, die uns heute durch die IKT suggeriert 
werden. Wie Castells gezeigt hat, unterscheiden sich die Werte der Industrie
gesellschaft von denen der globalen Netzwerkgesellschaft. Was auch immer 
die Errungenschaften unserer wichtigsten nichtmenschlichen Partner gewe
sen sein mögen, sie haben unsere Werte und das, was sie heute sind, entschei
dend mitbestimmt. Es gibt keine menschliche Natur und keine ewigen und 
unveräußerlichen Rechte, die aus einer vermeintlichen menschlichen Natur 
abgeleitet werden könnten. Die traditionellen Werte des Humanismus erge
ben sich aus den Netzwerken der Industriegesellschaft mit ihrem Bedarf an In
dividuen, Systemen, Standardisierung, Bürokratie und Hierarchien. Die glo
bale Netzwerkgesellschaft ist ganz anders. Individuen werden nicht mehr ge
braucht. Hierarchien sind dysfunktional. Offene Netzwerke treten überall an 
die Stelle geschlossener Systeme. Daraus ergibt sich die Notwendigkeit, die 
normativen Richtlinien, die philosophisch bedeutsame soziale Praktiken er
möglichen, neu zu konzipieren. Die Theorien über die normativen Regeln, die 
das Entstehen von Sinn, Sein und Welt bestimmen, bedürfen einer grundle
genden Neuformulierung. Der Neopragmatismus ist vielleicht der wichtigs
te gegenwärtige philosophische Versuch, die Entstehung von Sinn und Welt in 
Form von normativ gesteuerten sozialen Praktiken zu formulieren. In Teil 4 
bieten wir eine Rekonstruktion des Neo-Pragmatismus an, die auf der Theo

rie der technischen Mediation und der Informationskonstruktion basiert. Wir 
nennen diese Revision und Erweiterung des Pragmatismus «Informationellen 
Pragmatismus». 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-012 - am 12.02.2026, 22:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

