130

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

Welt, in der die Menschen zu Inforgs geworden sind.” Luhmann beschreibt die
Gesellschaft als ein Sinnsystem, in dem sich Kommunikation autokatalytisch
und autopoietisch selbst erzeugt und erhilt. Fiir Luhmann kommuniziert die
Kommunikation und das System ist der Akteur. Aus der Sicht der ANT erzeugt
Information Information. Erinnern wir uns daran, dass die Geschichte mit
der Steinaxt begann und heute von den digitalen Technologien bestimmt ist.
Erinnern wir uns an Heideggers Behauptung, dass Technik die Art und Weise
ist, wie das Sein sich seinsgeschichtlich in unserer Zeit zeigt. Also ist die
digitale Technik die gegenwirtig bestimmende Technologie in einem fortlau-
fenden Prozess der Konstruktion von Akteur-Netzwerken. In diesem Moment
der Geschichte von Sein, Sinn und Welt, in dem, wie Castells hervorhob, die
digitalen Technologien eine globale Netzwerkgesellschaft konstruieren, ist die
Metapher des Netzwerks in den Vordergrund getreten, da sie die normativen
Regeln beschreiben kann, die den fortlaufenden Prozess der Konstruktion von
Information leiten. Wir werden diese Regeln «Netzwerknormen» nennen, mit
der beabsichtigten doppelten Konnotation, dass sie sich gleichzeitig auf die
Normen der Konstruktion von Akteur-Netzwerken und digitalen Netzwerken
beziehen. Wir werden kurz skizzieren, wie diese Normen verstanden wer-
den kénnten, um eine vorliufige Antwort auf die Frage zu geben, wie das,
was der Pragmatismus «soziale Praktiken» nennt, in der heutigen seinsge-
schichtlichen Bestimmung der technischen Mediation verstanden werden
kann.

3.2 Netzwerknormen

3.2.1 Konnektivitat

Die Affordanzen von digitalen Technologien sagen uns, dass Sein bedeutet,
verbunden zu sein. Konnektivitit ist vielleicht die wichtigste Netzwerknorm.
Die Idee von Netzwerken selbst basiert auf Konnektivitit. Die Ubersetzung
und Einbindung von Akteuren in Akteur-Netzwerke erfolgen durch digitale
Technologien im Sinne von Konnektivitit. Dies ist heute anders als zu der
Zeit, als die Hominiden mit Steindxten experimentierten oder als Heideggers
Zimmermann an seiner Werkbank arbeitete. Heute sind die Werkzeuge mit
Sensoren ausgestattet, die Daten registrieren und diese in die Cloud senden,

7 Siehe Floridi (2014).

am 12.02.2028, 22:41:49,


https://doi.org/10.14361/9783839416617-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativitat

um mit den Daten von anderen Gerdten aggregiert und analysiert zu werden.
Jede Bewegung und jeder Effekt, den sie erzeugen, werden nicht nur in Daten
umgewandelt, sondern diese Daten werden iiber verschiedene Netzwerke
verteilt, mit den Daten anderer Gerite und Nutzer zusammengefithrt, um
auf vielfiltige Weise analysiert zu werden. Dies ist nicht nur das Internet der
Dinge, sondern das Internet von allem und jedem. Dariiber hinaus werden
diese Daten durch kiinstliche Intelligenz erweitert, sodass sie nicht nur zu
Big Data, sondern zu «Smart Data» werden. Konnektivitit ist die Grundlage
fiir das, was man als «Datafikation» bezeichnen kann, d.h. das Programm zur
Umwandlung von allem und jedem, um eine «datengesteuerte Gesellschaft»
zu schaffen. Das Datafizierungsprogramm stiitzt sich auf vier Formen der
Analyse. Erstens: Die deskriptive Analytik verwendet aggregierte Daten, um eine
digitale Beschreibung der Realitit zu erstellen. Zweitens nutzt die pridiktive
Analyse Daten, um vorherzusagen, was passieren wird. Drittens: Die priventive
Analyse nutzt die pradiktive Analyse, um in die Realitit einzugreifen, damit
unerwiinschte Ergebnisse nicht eintreten. Und schlieflich automatisiert die
priiskriptive Analytik Eingriffe, sodass bestimmte Ergebnisse ohne menschliche
Entscheidungen und Eingriffe eintreten. Ein Beispiel wire ein selbstfahrendes
Auto, das nicht nur Unfille verhindert, sondern auch vorschreibt, wie sich das
Auto ohne menschliches Eingreifen zu verhalten hat.

Die Aussage, dass Konnektivitit eine Netzwerknorm ist, impliziert einen
normativen Wert in der Verbindung von Dingen, Menschen, Organisationen
und Institutionen, Produzenten mit Lieferanten, Konsumenten, Konkurren-
ten, Regierungen mit Biirgern und Regierungen untereinander. Dies ist es,
was Castells als globale Netzwerke und den Raum der Stréme bezeichnete.
Es gibt heute praktisch nichts, was nicht auf die eine oder andere Weise auf
Konnektivitit beruht oder von ihr beeinflusst wird. Konnektivitit ist nicht nur
«nice to have», sondern eine Norm; sie beeinflusst, wie Akteure aller Art im
digitalen Zeitalter in Netzwerke eingebunden werden. Sie leitet soziale Prak-
tiken aller Art. Konnektivitit kann daher als ein «neuer Wert» im Gegensatz
zu den «alten Werten» der Individualitit, Autonomie und Selbstbestimmung
betrachtet werden.

3.2.2 Flow

Castells sprach von dem Raum der Strome, der fiir die globale Netzwerkgesell-
schaft charakteristisch ist. Vernetzt zu sein bedeutet, dass es unvorhersehba-
re, unkontrollierte und allgegenwirtige Informationsstrome gibt, aber nicht

am 12.02.2028, 22:41:49,

131


https://doi.org/10.14361/9783839416617-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

132

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

nur von Daten und Informationen, sondern auch von Menschen, Waren, Geld,
ja von allem. Konnektivitit impliziert die zweite Netzwerknorm, den Flow. In
einer vernetzten Welt fliefit alles. Die Stréme konnen bis zu einem gewissen
Grad reguliert werden, aber nicht vollstindig von einer zentralen Behorde oder
Regierung kontrolliert werden. Wie Castells feststellte, ist die Macht des Net-
zes diffus und anonym. Sobald die Realitit vernetzt ist, fliefit alles. Flow ist kei-
ne Folge von Netzwerken, die als problematisch oder gar als kritische Schwi-
che der Netzwerkinfrastruktur angesehen werden sollte. Flow ist vielmehr ein
normativer Wert in Netzwerken. Netzwerke sind so aufgebaut, dass sie den
Flow ermutigen, ermdglichen, férdern und zulassen. Konnektivitit und Flow
«halten» uns heute genauso fest wie die Steinaxt unseren Hominiden, der sich
ineinen Jiger oder Krieger verwandelte. Selbst wenn der Hominid die Steinaxt
fallen liefs, konnte er nicht wieder zum Affen werden. Er wurde in die Welt der
Informationen und des Sinns aufgenommen. Wir kontrollieren den Flow von
Information nicht — Information «kontrolliert» uns. Sie ist in der Tat das, was
wir sind. Hitte jemand den Hominiden gefragt, ob er ein Jiger oder ein Krie-
ger werden wollte, hitte er Nein gesagt. Die Steinaxt war eine Uberraschung.
Die technologische Vermittlung ist riskant. Heute werden wir zu Inforgs, also
zu Informationswesen, gemacht, ob wir das wollen oder nicht. Niemand bit-
tet uns um Erlaubnis oder Einwilligung. Die Affordanzen digitaler soziotech-
nischer Netzwerke zeigen uns, dass wir Konnektivitit und Informationsfliisse
schitzen.®

3.2.3 Kommunikation

Luhmann betonte die Bedeutung der Kommunikation. Konnektivitit und
Flow machen Kommunikation zu einer Netzwerknorm. Luhmann hatte recht,
als er sagte, dass die Gesellschaft aus Kommunikationen und nicht aus Men-
schen besteht. Wenn es eine normative Regel gibt, die Luhmanns Vorstellung
von der Gesellschaft als einem System von Kommunikationen zugrunde liegt,
dann ist es die, dass alle Wesen das Recht und sogar die Pflicht haben, In-
formationen zu konstruieren. Der Hegelsche Imperativ der gegenseitigen

8 Es ist aufschlussreich, dass Floridi, wenn er das soziotechnische Ensemble der IKT an-
spricht, zum Beispiel in der Diskussion (iber die «verteilte Moral» (2013:261ff.), einfach
davon ausgeht, dass IKT-Infrastrukturen Werte wie die Privatsphare enthalten. Die
«Moral» einersolchen «Infraethik» wird aber nicht von den IKT abgeleitet, sondern vom
westlichen Humanismus.

am 12.02.2028, 22:41:49,


https://doi.org/10.14361/9783839416617-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativitat

Anerkennung, den Luhmann als Situation der «doppelten Kontingenz» neu
definiert, in der das Ich den anderen als Alter Ego akzeptiert, wird zur nor-
mativen Regel, die es jedem Wesen erlaubt, zur gegenseitigen Konstruktion
von Information in Prozessen der technischen Mediation beizutragen. He-
gels reziprok anerkennende Gemeinschaft wird zum Kollektiv der Akteur-
Netzwerke. Kommunikation als Netzwerknorm bedeutet, dass jeder und alles
als potenzieller Akteur, Partner, Mediator, Kooperateur und Ko-Konstrukteur
von Netzwerken anerkannt werden muss. Luhmann ist nicht der Einzige,
der Gesellschaft als Kommunikation versteht. Auch Habermas (1984; 1987)
hat die Gesellschaft auf kommunikatives Handeln gegriindet, allerdings in
einer fiir die Moderne typischen Weise. Er reserviert den Status des Kommu-
nikators allein fiir autonome rationale Subjekte und schlief3t die Hybriden
und die Netzwerke, in denen sie existieren, aus.” Die moderne Verfassung
erlaubt es nicht, die Kommunikation als das zu sehen, was sie ist. Wenn der
Stein, die Hand, das Holz und bestimmte Tiere sich gegenseitig ibersetzen
und in ein Akteur-Netzwerk einschreiben, das der Jiger oder der Baumeis-
ter ist, dann «kommunizieren» sie alle. Die technische Vermittlung ist eine
verteilte und symmetrische informationelle Vermittlung. Wenn Vernetzung
die Gesellschaft und sogar die Welt konstituiert, dann muss der Begriff des
«kommunikativen Handelns» auf alle Dinge ausgedehnt werden, die Akteur-
Netzwerke bilden. Was der Stein dem Jiger mit der Steinaxt gebracht hat,
war auch eine kommunikative Handlung. Kommunikation ist eine Netz-
werknorm, weil es heute unverantwortlich ist, etwas unndotigerweise davon
auszuschliefRen, eine Stimme zu haben, d.h. auf seine Weise zur Konstruktion
der Netzwerkordnung beizutragen.

3.2.4 Partizipation

Die Diskussion iiber Konnektivitit, Fluss und Kommunikation als Netzwerk-
normen bringt uns zur nichsten Netzwerknorm: Partizipation. Wenn kommu-
nikatives Handeln nicht auf den argumentativen Diskurs zwischen autono-
men, rationalen Subjekten beschrinkt ist, wie Habermas und Brandom an-
nehmen, sondern auf jede Errungenschaft und jede Anstrengung menschli-

9 Obwohl er es besser wissen sollte, folgt Brandom Habermas, indem er die sozialen
Praktiken, die Sinn konstruieren, auf das Fragen nach und das Geben von Griinden re-
duziert. Brandom (2000) kann seinen Pragmatismus daher als «linguistischen Ratio-
nalismus» bezeichnen.

am 12.02.2028, 22:41:49,

133


https://doi.org/10.14361/9783839416617-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

134

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

cher und nichtmenschlicher Art ausgedehnt wird, um Akteure in Netzwerke zu
iibersetzen und einzubinden, wird Ausschluss problematisch. Esist ein grof3es
theoretisches Problem fiir Luhmanns Theorie der Sinnsysteme, dass ein Sys-
tem zwar notwendigerweise eine Umwelt ausschlieRt, aber Sinn darf nichts
ausschlief}en. Aus diesem Grund ist es nétig, Sinn nicht als System, sondern
als Netzwerk zu modellieren. In Netzwerken bedeutet Inklusion Partizipation.
Partizipation ist ein Recht, eine normative Regel und eine Pflicht fiir alle We-
sen. Ein anderes Wort fiir Partizipation, das sich in Castells’ Begrift der Netz-
werkmacht wiederfindet, ist Empowerment. Wihrend Castells Empowerment
im typisch modernen Sinne als Kampf der Identititen im Raum der Orte inter-
pretiert, riumt er ein, dass die Macht in Netzwerken verteilt ist. Die Teilnah-
me an Netzwerken ist Ermichtigung. Wie Latour in seinem Prinzip der «Ir-
reduktion» formulierte, ist kein Wesen auf ein anderes reduzierbar oder kann
andere auf sich selbst reduzieren. Reduktion ist immer Entmachtung in dem
Sinne, dass bestimmte Fihigkeiten der Mediation begrenzt, umschrieben, ka-
nalisiert und eingeschrinkt werden. Mediatoren werden zu Intermedidren.
Intermediire sind die Akteure, die sich funktionellen Blackboxes bzw. Syste-
men untergeordnet haben. Das ist nichts Schlechtes, sondern unvermeidlich,
denn, wie Luhmann gezeigt hat, kann und wird das Vernetzen zum Aufbau
von Funktionssystemen fithren. Systeme sind nichts anderes als Blackboxes,
die auf der Unterordnung und Reduktion von Mediatoren in Intermediiren
beruhen, sodass eine relativ feste Input-Output-Operation besteht. Systeme
entstehen fast zwangsliufig aus Netzwerken; je umfangreicher die Netzwer-
ke werden, desto mehr hingen sie von bestimmten fixierten Operationen ab.
Systeme beschranken und kanalisieren die unbegrenzte Tendenz von Netz-
werken, Komplexitit und Wandel zu erzeugen. Systeme sind in der Tat sehr
niitzlich. Auch wenn Systeme notwendig sind, um Komplexitit zu reduzieren,
wiirde die Gesellschaft ohne die normative Kraft der Partizipation in einem
erdriickenden Konformismus versinken.

Wie bereits erwédhnt, ist eine relationale Ontologie, wie sie die ANT pos-
tuliert, eine Ontologie der Partizipation. Man kann nicht aussteigen, sich in
die Geheimhaltung zuriickziehen, sich hinter Routine und Konformismus ver-
stecken und sich weigern, in Netzwerke einzusteigen und daran teilzuneh-
men. Man kann nicht ginzlich auf sein Recht und seine Pflicht zur Mediati-
on verzichten. Das Prinzip der Irreduktion schlief3t die Nicht-Partizipation
aus. Das Netzwerk ist der Akteur. Aufierhalb des Netzwerks kann niemand und
nichts etwas tun. Mit anderen Worten: Es gibt kein vollig «autonomes» Han-
deln. Weder als kantisches individuelles Subjekt noch als hegelianisches kol-

am 12.02.2028, 22:41:49,


https://doi.org/10.14361/9783839416617-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativitat

lektives Subjekt gibt es in der Netzwerkordnung einen Platz fir Autonomie.
Unter dem alten Regime des Humanismus miissen die Individuen autonom
sein. Siekonnen sich entscheiden, nicht teilzunehmen. Sie kénnen aussteigen,
weggehen, sich in die Geheimhaltung und Privatsphare zuriickziehen und ih-
re Freiheit irgendwie ohne den Rest der Welt und ohne Riicksicht auf ande-
re um sie herum verwirklichen. Diese Art von Individualismus ist nur még-
lich, wenn das Sein Substanz und Subjekt und nicht Relation und Informa-
tion ist. Das mythische Bild des einsamen Helden hat viele Formen, von as-
ketischen Ménchen bis zu Cowboys, existenziellen Einzelgangern, Nietzsches
Ubermenschen und unerreichbaren Superhelden. Die Affordanzen soziotechni-
scher Netzwerke aller Art machen es unméglich und moralisch fragwiirdig,
sich in eine vermeintliche Privatsphire zuriickzuziehen und die Partizipati-
on zu verweigern. Es gibt kein Empowerment ohne Partizipation. Partizipati-
on bedeutet, seinen Teil zur Konstruktion von Informationen beizutragen, das
Recht auf Mitsprache effektiv einzufordern und einen Unterschied zu machen,
der einen Unterschied macht. Das Netz dringt, ermoglicht, ermutigt und for-
dert sogar zur Partizipation auf. Aus diesem Grund ist die Partizipation eine
Netzwerknorm. Vielleicht mehr als jede andere Netzwerknorm stellt die Par-
tizipation die Legitimitit des Individualismus infrage und untergribt den he-
roischen Humanismus und den absolutistischen Anspruch auf Autonomie als
grundlegendes und unverduferliches Recht.

3.2.5 Transparenz

Konnektivitit, Flow, Kommunikation und Partizipation fithren zur nichsten
Netzwerknorm, Transparenz. Heutige Diskussionen um Transparenz in Bezug
auf digitale Technologien kreisen um zwei verschiedene Anliegen. Einerseits
wird Transparenz ein Thema, wenn es um Angste iiber den Verlust von Privat-
heitund den sogenannten «glisernen Menschen» geht. In dieser Hinsicht wird
Transparenz als Gefahr verstanden, die irgendwie verhindert werden soll. Im
entgegengesetzten Sinn wird Transparenz verlangt, wenn es angeblich darum
geht, die Operationen von komplexen Systemen, wie zum Beispiel KI, verste-
hen und nachvollziehen zu kénnen. In der Privatheit-Diskussion wird Trans-
parenz als Bedrohung der Autonomie, Wiirde und Integritit des Individuums
gesehen. Im digitalen Zeitalter ist Privatheit zum Schlachtruf des autonomen

am 12.02.2028, 22:41:49,

135


https://doi.org/10.14361/9783839416617-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

136

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

rationalen Subjekts geworden.’® Wird der Mensch zum «Inforg» (Floridi 2005),
d.h. zu einem Wesen, das aus Information besteht, und Information wesent-
lich als Relation, Assoziation, Verbindung existiert, droht sich das Individuum
— das autonome, rationale Subjekt der Aufklirung — in Informationsnetzwer-
ken aufzulésen. Wo Privatheit Undurchsichtigkeit und Informationsmauern
verlangt, verlangt Transparenz als eine Netzwerknorm, dass Informationssi-
los abgebaut, Informationsmauern niedergerissen und Barrieren zur Samm-
lung und Nutzung von Daten iberwunden werden. Transparenz verlangt, dass
bekannt gemacht wird, woher Informationen stammen, welchem Zweck sie
dienen sollen und ob sie zuverlissig, vollstindig und vertrauenswiirdig sind.
Esist typisch fiir den aktuellen Diskurs iitber den Schutz der Privatsphire, dass
Verfechter des Datenschutzes und des Widerstands gegen die Netzwerkge-
sellschaft (Castells) offen eine Strategie der «Verschleierung» vorschlagen.” Es
wird empfohlen, absichtlich falsche Information zu erstellen und zu verbrei-
ten. Diese Strategie ist verfehlt, nicht nur, weil sie die Bildung und Aufrecht-
erhaltung von Identititen im Raum der Stréme hindert, sondern weil sie den
betroffenen Personen, die nicht mehr in den Genuss personalisierter Produkte
und Dienstleistungen in Bereichen wie Gesundheit und Bildung kommen kén-
nen, schadet. Der Kampf um Privatheit, d.h. der Kampfum den Humanismus
und die Grundwerte der westlichen Moderne, schadet auch der globalen Netz-
werkgesellschaft, die bei der Entwicklung und Implementierung vieler Dienst-
leistungen auf Vertrauen und offene Kommunikation angewiesen ist. Es wird
oft darauf hingewiesen, dass Netzwerke auf Vertrauen beruhen und dass Ver-
trauen auf Transparenz beruht.

Die zweite Diskussion, die heute beziiglich Transparenz eine wichtige Rol-
le spielt, dreht sich um die Tatsache, dass komplexe soziotechnische Systeme,
wie zum Beispiel K1, traditionelle Forderungen nach rechtlicher und morali-
scher Verantwortlichkeit und Rechenschaftspflicht nur schwer oder gar nicht
erfilllen konnen. Wenn zum Beispiel ein selbstfahrendes Auto oder eine KI ir-
gendwelchen Schaden verursacht, wer ist dann dafiir verantwortlich und wer
kann zur Rechenschaft gezogen werden? Unser traditionelles Rechtssystem
und unsere moralischen Vorstellungen verlangen, dass ein Titer identifiziert
und belangt werden kann. Aber komplexe soziotechnische Systeme machen

10 Fireine Kritik der Idee der Privatheit in der heutigen Diskussion um digitale Ethik sie-
he Belliger/Krieger (2018). Privatheit zeigt sich als der letzte Stand des autonomen ra-
tionalen Subjekts.

1 Siehe Brunton/Nissenbaum (2015).

am 12.02.2028, 22:41:49,


https://doi.org/10.14361/9783839416617-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativitat

es oft unmdglich, verantwortliche Personen zu identifizieren oder sogar zu
verstehen, warum das System eine bestimmte Operation ausgefiihrt hat. Dies
wird als ein Problem der «Verstindlichkeit» betrachtet. Das intransparente
bzw. unverstindliche System muss transparent sein. Transparenz in diesem
Zusammenhang bedeutet Verstindlichkeit. In diesen Diskussionen wird
Transparenz als ein Wert genannt, der dazu verpflichtet, das soziotechnische
System so zu konstruieren und zu implementieren, dass Operationen des
Systems auf verantwortliche Personen bzw. identifizierbare Ursachen zu-
riickgefithrt werden koénnen. Nur so, wird argumentiert, konnen moralische
und rechtliche Anspriiche zur Geltung gebracht werden. Abgesehen von der
Tatsache, dass solche Forderungen nach Verstindlichkeit oft gar nicht erfillt
werden konnen — wer muss das System verstehen und was bedeutet «verste-
hen»? -, ist die Netzwerknorm von Transparenz etwas vollkommen anderes.
Als Netzwerknorm bedeutet Transparenz nicht der Anspruch darauf, dass die
Operationen komplexer Systeme fiir die Menschen, die sie nutzen, verstind-
lich und nachvollziehbar sein sollten. Die Tatsache, dass Komplexitit oft keine
Transparenz im Sinne von Verstindlichkeit zuldsst, schmilert keineswegs den
Wert von Transparenz als Netzwerknorm. Transparenz als Netzwerknorm
impliziert nicht Verstindlichkeit."

3.2.6 Authentizitat

Authentizitit wurde zu einem zentralen Thema der modernen Gesellschafts-
theorie und Philosophie im Zuge der Widerspriiche des autonomen rationa-
len Subjekts, das gleichzeitig frei von allen sozialen Zwingen sein muss, aber
nur unter den Gesetzen frei sein kann. Wenn man, wie Kant behauptete, nur
unter dem Gesetz frei ist, und wenn, wie Hegel zeigte, das Gesetz nicht von
einem Individuum allein, sondern von einer Gemeinschaft geschaffen werden
muss, was kann dann das Individuum in der Gesellschaft tun, um seine Au-
tonomie zu bewahren? Wie ist es méglich, unter die Gesellschaft subsumiert
oder in sie integriert zu werden, ohne die urspriingliche Freiheit der indivi-
duellen Subjektivitit zu verlieren? Fiir Hobbes war dies eine Frage von Leben

12 Fireine detaillierte Diskussion dieser Fragen aus ethischer und philosophischer Sicht
siehe Belliger/Krieger (2014). Es ist wahrscheinlich, dass die moralischen und rechtli-
chen Annahmen der modernen Industriegesellschaft nicht automatisch auf die glo-
bale Netzwerkgesellschaft tibertragbar sind und neues Denken in Ethik und Recht ein
Desideratum ist.

am 12.02.2028, 22:41:49,

137


https://doi.org/10.14361/9783839416617-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

138

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

und Tod. Man konnte sich fiir die Freiheit entscheiden und folglich ein Leben
fithren, das hisslich, brutal und kurz war, oder man konnte seine Freiheit auf-
geben, umin der Sicherheit der Gesellschaft unter der Herrschaft einer zentra-
len Autoritit zu leben. Auch wenn die Individuen nach der Theorie des Gesell-
schaftsvertrags das Recht haben, sich aufzulehnen, wenn die Herrscher ihren
Teil der Abmachung nicht einhalten, bedeutet der Vertrag, dass die Individu-
ensoziale Zwinge akzeptieren und in Ubereinstimmung mit den Erwartungen
der anderen leben miissen. Authentizitit wurde die Losung fir dieses Dilem-
ma. Sie mahnte das Subjekt, seine Individualitit trotz der unausweichlichen
sozialen Zwinge zu bewahren. Die Idee der Authentizitit wurde zum Schib-
boleth des autonomen rationalen Subjekts in der posthegelianischen Ara des
sozialen Subjekts.

Authentizitit muss jedoch nicht auf der Grundlage des autonomen ra-
tionalen Subjekts verstanden werden. Authentizitit kann als Netzwerknorm
verstanden werden, wenn klar wird, dass Kommunikation, Partizipation
und Transparenz keinen Sinn machen, wenn man nicht sagt, wer man ist.
Die Netzwerkgesellschaft hebt zwar die Unterscheidung zwischen offentlich
und privat auf, aber das muss die Akteure nicht in eine sterile Konformi-
tit mit gesellschaftlichen und damit «dufleren» Erwartungen zwingen. Wie
die Soziologie seit Langem weif3, hat sich die soziale Selbstdarstellung an
die Unterscheidung zwischen dem sozialen Bereich des Rollenspiels und
dem privaten Bereich der inneren Subjektivitit, dem Schauspieler sozusa-
gen ohne Maske, angepasst. Goffman hat den dramaturgischen Raum der
sozialen Interaktion bekanntlich in eine 6ffentliche «Biithne», auf der die
Schauspieler ihre verschiedenen sozialen Rollen in Anwesenheit anderer spie-
len und die fiir diese Rollen geeigneten Masken (persona) tragen, und einen
«Backstage»-Bereich unterteilt, in dem die Schauspieler allein sind und ihre
Masken austauschen und ihre Darbietungen proben, bevor sie den Bereich
der o6ffentlichen Betrachtung betreten. Peinlichkeit ist die Auswirkung da-
von, dass man unter bestimmten Umstinden nicht in der Lage ist, diese
Unterscheidung zwischen offentlich und privat aufrechtzuerhalten, wobei
das Publikum filschlicherweise sieht, wie soziale Akteure aus ihren Rollen
herausfallen, Verhaltensweisen einstudieren und ihre Rollen wechseln.” Eine
Folge der heutigen digitalen Welt ist, dass es immer schwieriger, wenn nicht

13 Fir eine Diskussion von Goffmans dramaturgischer Theorie des Sozialen siehe Belli-
ger/Krieger (2016).

am 12.02.2028, 22:41:49,



https://doi.org/10.14361/9783839416617-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativitat

gar unmoglich wird, die Unterscheidung zwischen 6ffentlich und privat auf-
rechtzuerhalten. Die sozialen Medien beispielsweise machen die Details des
Privatlebens einer Person o6ffentlich und férdern das, was als «exhibitionis-
tische» Kultur der Selbstdarstellung bezeichnet wird, ohne dass es peinlich
ist, dass man viele Rollen spielt und viele Identititen hat.* Beliebte Fern-
sehformate wie «Big Brother» oder Reality-TV sind darauf spezialisiert, die
Hinterbithne der sozialen Interaktion zu enthiillen. Denn in diesem ehemals
privaten Raum spielt sich die ganze Action ab. Der 6ffentliche Druck, sich
den Rollenerwartungen anzupassen, ist den Erwartungen nach Offenlegung,
«Coming-out» in allen Formen und dem Feiern von Unterschieden und Vielfalt
gewichen. Die Kultur der digitalen Transformation tendiert zwar zur Media-
lisierung aller Information, aber der damit einher gehende Exhibitionismus
steht unter Authentizititsforderungen wie nie zuvor.

Bei der Authentizitit als Netzwerknorm geht es nicht um den typisch
modernen Kampf um Selbstverwirklichung oder die Versuche des Selbst, sich
gegen die Macht der Netzwerke zu behaupten, wie Castells den Kampf um
Identitit beschreibt. Wenn die menschliche Person zu einem Inforg geworden
ist und wenn Information grundsitzlich relational ist, wird Authentizitit zur
Standardbedingung des informationellen Selbst. Die Akteure in den Netz-
werken sind durch die Forderung nach Authentizitit normativ verpflichtet,
«Mediatoren» und nicht nur «Intermediatoren» zu sein.” Die Transparenz
des Netzes und der unkontrollierte Informationsfluss machen Authentizitit
zu einem Gebot, das nicht ungestraft ignoriert werden kann. Keine 6ffentliche
Maske kann die undichten Stellen, die Whistleblower, die Hacks, die Ent-
hiillungen und die allgemeine Offenheit des Netzes itberleben, die es jedem
erlaubt, durch alle Mauern zu sehen, alle verschlossenen Tiiren zu betreten,
in alle Verstecke einzubrechen und alle Geheimnisse aufzudecken. Diese
Errungenschaften des Netzes nicht anzuerkennen und nicht authentisch zu
sein, ist eine moralische Schande in der globalen Netzwerkgesellschaft und
wird entsprechend getadelt und sanktioniert. Authentizitit ist also nicht als

14  Siehe zum Beispiel Munar (2010).

15 Latour unterscheidet zwischen Mediatoren und Intermediiren. Mediatoren sind Ak-
teure, die sich nicht unter andere subsumieren lassen, die ihre Fahigkeit, Informa-
tion zu konstruieren, behalten, Ubersetzungen und Einbindungen zu initiieren, d.h.
die weiterhin Netzwerkarbeit zu leisten, wihrend Intermediatoren auf Funktionen in
Blackboxes reduziert werden.

am 12.02.2028, 22:41:49,


https://doi.org/10.14361/9783839416617-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

140

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

der Widerstand des freien Individuums gegen den Zwang sozialer Erwartun-
gen zu verstehen. Sie ist auch nicht blof auf den Menschen bezogen, da sie,
wie Transparenz und alle Netzwerknormen, aus Affordanzen der digitalen
Technologien abgeleitet ist.

Ein weiterer wichtiger Aspekt der Netzwerknorm der Authentizitit hat
mit Verantwortung zu tun. Zu sagen, dass Authentizitit eine Netzwerknorm
ist, bedeutet nicht, dass eine neue Form von Individualismus, Humanismus
oder gar Existenzialismus entsteht. Die Netzwerknorm der Authentizitat
steht nicht im Widerspruch zu den Netzwerknormen der Konnektivitit,
des Flows, der Kommunikation und der Partizipation. Das soziotechnische
Netzwerk von Menschen und Nichtmenschen ist immer der Akteur in der
globalen Netzwerkgesellschaft. Keiner der Akteure in einem Netzwerk ist ein
Individuum im humanistischen Sinne des Begriffs. In Akteur-Netzwerken
sind die Akteure keine autonomen rationalen Subjekte. Sie sind dennoch
aufgefordert, authentisch zu sein. Zu sagen, dass das Netzwerk der Akteur ist,
bedeutet nicht, auf Verantwortung zu verzichten und sich in die Anonymitat
zu begeben. Auch wenn die Steinaxt und der hominide Jiger ein Netzwerk
bildeten, waren sie nicht anonym und aller Verantwortung, eine gute Axt und
ein erfolgreicher Jiger zu sein, entbunden. Es ist viel iiber die Gefahren der
IKT, der kiinstlichen Intelligenz, der Automatisierung und der Netzwerke
gesagt worden, die Moglichkeiten bieten, sich der Verantwortung zu entzie-
hen und zu behaupten, dass «das System» fiir alle Probleme verantwortlich
ist.”® Authentizitit steht dieser vermeintlichen Gefahr im Weg. Sie verlangt
jedoch nicht, dass einige Individuen die Last des Systemversagens tragen,
wiahrend andere sich erfolgreich verstecken und davon verschont bleiben. Wer
soll verantwortlich gemacht werden, wenn ein selbstfahrendes Auto einen
Unfall verursacht? Wer ist verantwortlich, wenn eine KI einen Fehler macht?
Ein Grofteil der aktuellen Diskussion itber diese Fragen zielt darauf ab, si-
cherzustellen, dass jemand verantwortlich ist, und dass dieser Jemand, sei es
der Nutzer, der Programmierer, das Unternehmen, das das System herstellt,
usw. identifizierbar ist und zur Rechenschaft gezogen werden kann."” Es muss

16  Dies wird als «Verantwortungsliicke» bezeichnet und bezieht sich auf die Tatsache,
dass Individuen in Situationen verteilten Handelns versuchen, sich der Last der Ver-
antwortung zu entziehen. Floridi (2013:261ff; 2016b) zum Beispiel hat dieses Thema
aufgegriffen und sieht darin eine wichtige Herausforderung fiir die digitale Ethik.

17 Selbst aktuelle Spekulationen dariiber, Robotern oder Kl einen Rechtsstatus als
elektronische Personen zuzuerkennen (siehe: Delvaux http://www.europarl.europa.
eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSCML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01

am 12.02.2028, 22:41:49,


http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
https://doi.org/10.14361/9783839416617-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN

3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativitat

immer ein Verantwortlicher gefunden werden, der moralisch und vielleicht
auch rechtlich zur Rechenschaft gezogen werden kann. Dies ist eine direkte
Folge des methodologischen Individualismus und der humanistischen Tradi-
tion der Ethik, in der der freie Wille und die Intentionalitit des Einzelnen als
Grundlage des sozialen Handelns angenommen werden.

Die Behauptung, das Netzwerk sei der Akteur, bedeutet nicht, dass keiner
der menschlichen und nichtmenschlichen Akteure im Netzwerk rechen-
schaftspflichtig ist. Im Gegenteil, alle Akteure, die das Netzwerk bilden, sind
fur das, was das Netzwerk tut, verantwortlich und rechenschaftspflichtig.
Netzwerke sind keine Systeme. Sie sind keine Ganzheiten, die irgendwie gro-
Rer sind als die Summe ihrer Teile. Akteure in Netzwerken sind keine blofen
Funktionen, auch wenn viele Interaktionen in einem Netzwerk in Routinen
eingebettet oder sogar automatisiert sind. Netzwerke kénnen nicht in Teilen
und Ganzen, Individuen und Gruppen analysiert werden. Es ist demnach
schwierig, die traditionellen Konzepte der «kollektiven Verantwortung» auf
Netzwerke anzuwenden, da diese Konzepte unweigerlich versuchen, Gruppen
so zu verstehen, als wiren sie eine Art Superindividuen. Auch hier gilt, dass
traditionelle ethische Konzepte, die auf den subjektivistischen und humanis-
tischen Grundannahmen der Moderne basieren, nicht einfach auf die globale
Netzwerkgesellschaft ibertragen werden kénnen. Die Primissen der meisten
Diskussionen iiber kollektive Verantwortung leiten sich von modernen An-
nahmen iiber den Unterschied zwischen Individuum und Gesellschaft sowie
Gesellschaft und Natur ab. Im Rahmen der modernen Verfassung konnen nur
autonome rationale Subjekte zur Verantwortung gezogen werden.'® Es ist
fast unméglich, sich eine Ethik vorzustellen, die nicht auf dem freien Willen
und der Intentionalitit eines Individuums beruht. Rollen in Netzwerken sind
jedoch weder Funktionen innerhalb eines Systems noch absichtliche freie
Entscheidungen von Individuen. Authentizitit bedeutet, dass jeder Akteur im
Netzwerk ein «Mediator» und nicht nur ein «Intermediir» ist. Eine Theorie
der verteilten Verantwortung, die iiber die modernen Annahmen iiber den
freien Willen und die individuelle Verantwortlichkeit hinausgeht, erfordert

%2BD0C%2BPDF%2BV0//EN), beruhen auf der Uberzeugung, dass nur Individuen
moralische Akteure sind und rechtlich zur Verantwortung gezogen werden kénnen.

18  Das soll nicht heifSen, dass Begriffe wie Unternehmensverantwortung in der moder-
nen Verfassung nicht moglich sind. In der Tat entwickelt das Rechtssystem seit Langem
solche Begriffe. Wie Floridi (2013:261ff.; 2016) argumentiert hat, konnen diese Begriffe
fiir die Behandlung von Problemen, die sich aus den IKT ergeben, niitzlich sein.

am 12.02.2028, 22:41:49,

14


http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
https://doi.org/10.14361/9783839416617-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//NONSGML%2BCOMPARL%2BPE-582.443%2B01%2BDOC%2BPDF%2BV0//EN

142

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

ein Uberdenken der moralischen Imperative und rechtlichen Sanktionen, die
sich normalerweise an Einzelpersonen richten.”

3.2.7 Flexibilitat

Konnektivitit, Flow, Kommunikation, Partizipation, Transparenz und Au-
thentizitit sind Netzwerknormen, weil die Affordanzen digitaler Technolo-
gien soziotechnische Netzwerke auf bestimmte Weise beeinflussen und auf
andere nicht. Dariiber hinaus ist dieser Einfluss normativ und bedingt all
jene sozialen Praktiken, von denen der Pragmatismus, Heidegger und die
Philosophie der natiirlichen Sprache des spiteren Wittgenstein sagen, dass
sie die Grundlagen von Sinn, Sein und Welt sind. Natiirlich unterscheiden sich
digitale Netzwerke von der Steinaxt, Heideggers Hammer oder auch einer
Fabrik des Industriezeitalters. Sie haben ihre eigenen Affordanzen, die die
Technologien fritherer Epochen nicht hatten. Diese Affordanzen haben dazu
gefithrt, dass von einer digitalen Revolution oder «digitalen Transformation»
gesprochen wird.*® Im Gegensatz zu den aktuellen Theorien des Handelns und
der normativen Verantwortlichkeit, die versuchen, mit dieser neuen Situation
umzugehen, indem sie alles tun, um die fraglichen Werte der Industriegesell-
schaft und des westlichen Humanismus zu erhalten und mit Regulierung zu
bekriftigen, behaupten wir, dass diese Affordanzen zu den Netzwerknormen
fithren, die die normativen Leitlinien von denjenigen sozialen Praktiken sind,
welche in der globalen Netzwerkgesellschaft sinnstiftend sind.

Ein wichtiger Unterschied zwischen den Affordanzen digitaler Netzwer-
ke und denen sozialer Systeme besteht darin, wie digitale Netzwerke mit Ver-
anderungen umgehen. Die Netzwerknorm der Flexibilitit steht in scharfem
Kontrast zu den normativen Anforderungen der systemischen Nachhaltigkeit.
Die funktionalen Subsysteme der modernen Gesellschaft nach Luhmann legen
Wert auf Stabilitit. So wie jedes System danach strebt, seine Organisation auf-
rechtzuerhalten, indem es sich an Umweltverinderungen so anpasst, dass sei-
ne Autopoiese aufrechterhalten werden kann, so streben Luhmanns funktio-
nale Subsysteme der Gesellschaft, einschliellich der Organisationen und In-
stitutionen, aus denen sie bestehen, nach Nachhaltigkeit. Nachhaltigkeit ist

19 Siehe zum Beispiel Floridis (2013:261ff.) Erorterung der «verteilten Moral», die auf der
Idee der «Infraethik» beruht, die ein anderes Wort fiir das ist, was wir als soziotechni-
sches Netzwerk bezeichnen.

20  Fiir eine Diskussion siehe Belliger/Krieger (2024).

am 12.02.2028, 22:41:49,



https://doi.org/10.14361/9783839416617-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Netzwerknormen: Auf dem Weg zu einer nicht-subjektiven Normativitat

ein Wert, der heute allgegenwirtig ist. Viele Erklirungen und Leitlinien fiir
gesellschaftliches Handeln aller Art nennen Nachhaltigkeit als einen der wich-
tigsten Werte. Was auch immer man tut, man sollte es auf eine nachhaltige
Weise tun.” Es ist wichtig, darauf hinzuweisen, dass Nachhaltigkeit ein Kon-
zept ist, das auf der Idee der funktionalen Stabilitit basiert, die aus der Sys-
temtheorie stammt. Nachhaltigkeit ist ein Wert, weil jedes System und jeder
Organismus durch Verinderungen bedroht ist. Hat sich ein Organismus erst
einmal an seine Umwelt angepasst, so kann jede Veranderung der Umwelt oder
des Organismus katastrophale Folgen haben. Aus der Sicht der Systemtheorie
ist eine Veranderung immer eine Katastrophe. Dies gilt selbst dann, wenn die
Veranderung zu neuen Formen der systemischen Organisation oder zu neuen
Arten fithrt. Die Idee und das Ideal der Nachhaltigkeit sind tief in den System-
imperativen der Stabilitit, oder anders gesagt, Homoostase, verwurzelt.

In der globalen Netzwerkgesellschaft ist die Nachhaltigkeit ein fragwiir-
diger Wert. Wenn Systeme den Wandel nicht mégen, dann tun es Netzwer-
ke. Wenn wir uns nach einer Ordnungsform umsehen, die Verinderung will
und sogar davon lebt, dann sind es Netzwerke, nicht Systeme. Vielleicht soll-
ten wir aufhoren, von Okosystemen zu sprechen, und stattdessen von «Oko-
Netzwerken» sprechen. Netzwerke sind von Natur aus flexibel, skalierbar, un-
begrenzt und offen fiir viele verschiedene Teilnehmer und viele verschiedene
Ziele. Die Okologie ist vielmehr eine Netzwerkwissenschaft als eine System-
wissenschaft. Die in Netzwerken implizierten Werte unterscheiden sich von
denen in Systemen. Verinderung ist ein Wert fiir Netzwerke, und Stabilitit ist
kein Wert, sondern ein Problem, da sie das Wachstum, die Ausbreitung und
die Umwandlung von Netzwerken verhindert. Nachhaltigkeit oder Stabilitit
neigen dazu, Akteure auf Funktionen festzulegen und von ihnen zu verlangen,
dass sie zu Intermediaren in Blackboxes werden. Aus diesem Grund ist Flexibi-
litit eine Netzwerknorm. Flexibilitit bedeutet, dass Akteur-Netzwerke skalier-
bar und anpassungsfihig sind. Sie konnen verschiedene Ziele gleichzeitig ver-
folgen und sind bereit, Handlungsprogramme oder Trajektorien schnell zu dn-
dern. Akteur-Netzwerke sind flexibel, weil sie nicht auf die Aufrechterhaltung
irgendwelcher Stabilitit, Homgostase, auf vorgegebene Ziele oder Identititen
ausgerichtet sind, sondern auf die Informationskonstruktion und das Vernet-
zen. Akteur-Netzwerke sind Prozesse des Vernetzens und der dauernden Er-
weiterung von Relationen und Assoziationen. Im Gegensatz zu den autopoie-

21 Die nachhaltigen Entwicklungsziele der UNO (https://sdgs.un.org/goals) sind ein Bei-
spiel dafir.

am 12.02.2028, 22:41:49,

143


https://sdgs.un.org/goals
https://doi.org/10.14361/9783839416617-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://sdgs.un.org/goals

M

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

tischen Operationen eines Systems, die auf die Aufrechterhaltung der Orga-
nisation des Systems gerichtet sind, sind die Prozesse der technischen Me-
diation, des Ubersetzens und Einbindens von Akteuren in Netzwerken nicht
aufirgendwelche vorgegebene Ziele oder Sollwerte ausgerichtet. Systeme sind
operational und informationell geschlossen, wihrenddem Akteur-Netzwerke
offen sind.

Wir erheben nicht den Anspruch, dass die Liste der Netzwerknormen, die
hier in aller Kiirze vorgestellt wurde, eine vollstindige Liste der Netzwerknor-
men ist, die sich aus den Affordanzen der IKT ableiten lassen. Netzwerke hat
es schon immer gegeben, aber die nichtmenschlichen Akteure waren nicht im-
mer gleich, und sie haben uns auch nicht immer zu den gleichen Werten ge-
fithrt. Die Werte und Normen, die die Steinaxt dem Jager oder Krieger sugge-
rierte, waren in der Tat andere als die, die uns heute durch die IKT suggeriert
werden. Wie Castells gezeigt hat, unterscheiden sich die Werte der Industrie-
gesellschaft von denen der globalen Netzwerkgesellschaft. Was auch immer
die Errungenschaften unserer wichtigsten nichtmenschlichen Partner gewe-
sen sein mogen, sie haben unsere Werte und das, was sie heute sind, entschei-
dend mitbestimmt. Es gibt keine menschliche Natur und keine ewigen und
unveriuflerlichen Rechte, die aus einer vermeintlichen menschlichen Natur
abgeleitet werden konnten. Die traditionellen Werte des Humanismus erge-
ben sich aus den Netzwerken der Industriegesellschaft mit ihrem Bedarfan In-
dividuen, Systemen, Standardisierung, Biirokratie und Hierarchien. Die glo-
bale Netzwerkgesellschaft ist ganz anders. Individuen werden nicht mehr ge-
braucht. Hierarchien sind dysfunktional. Offene Netzwerke treten iiberall an
die Stelle geschlossener Systeme. Daraus ergibt sich die Notwendigkeit, die
normativen Richtlinien, die philosophisch bedeutsame soziale Praktiken er-
moglichen, neu zu konzipieren. Die Theorien tiber die normativen Regeln, die
das Entstehen von Sinn, Sein und Welt bestimmen, bediirfen einer grundle-
genden Neuformulierung. Der Neopragmatismus ist vielleicht der wichtigs-
te gegenwirtige philosophische Versuch, die Entstehung von Sinn und Welt in
Form von normativ gesteuerten sozialen Praktiken zu formulieren. In Teil 4
bieten wir eine Rekonstruktion des Neo-Pragmatismus an, die auf der Theo-
rie der technischen Mediation und der Informationskonstruktion basiert. Wir
nennen diese Revision und Erweiterung des Pragmatismus «Informationellen
Pragmatismus».

am 12.02.2028, 22:41:49,


https://doi.org/10.14361/9783839416617-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

