
 

6. Die affirmative Wendung der heideggerschen 

Subjektkritik bei Michel Foucault 

 
 
 

Auch wenn Michel Foucault in einem seiner letzten Interviews kurz vor seinem Tod 
gesteht, „Heidegger ist stets für mich der wesentliche Philosoph gewesen“ 
(DE4/354: 867), ist es nicht einfach, den Gehalt dieser Aussage anhand seines Wer-
kes zu belegen.1 Vorrangig ist dies der Tatsache geschuldet, dass Foucault im Ge-
gensatz zu Levinas und Derrida nur wenige Arbeiten vorgelegt hat, die sich mit 
zeitgenössischen Philosophen auseinandersetzen. Über die systematischen Hinter-
gründe seiner historischen Analysen schwieg er sich im Fortgang seines Werkes 
immer mehr aus. Foucault zog es vor, das Denken Anderer wie Werkzeuge zu ver-
wenden, indem er sich bestimmter Einsichten bediente und andere ignorierte.2 Sol-
len Foucaults Arbeiten zur Konstitution des Subjekts als eine Reaktion auf Heideg-
gers Subjektkritik gelesen werden, so muss es deshalb viel eher darum gehen, 
einzelne Denkbewegungen nachzuzeichnen, anstatt eine durchgängige Nähe der 
beiden Philosophen zu unterstellen. Ich möchte in diesem Kapitel zeigen, dass sich 
in Foucaults Werk nicht nur verschiedene Beiträge zu einer Kritik und Neubestim-
mung von Subjektivität als heteronom aufspüren lassen, sondern auch, dass 
Foucault auf stets unterschiedliche Weise an Heideggers Philosophie anknüpft. 
Foucault wendet die Subjektkritik Heideggers affirmativ, indem er den unterwer-
fenden Charakter von Subjektivierungsverhältnissen darlegt und zugleich die Mög-
lichkeit aufzeigt, wie sich Subjekte innerhalb dieser Verhältnisse als Subjekte for-
men können. Die ontisch-ontologische Differenz und die Seinsgeschichte 
Heideggers werden dabei auf eine diskursiv-materielle Ebene gehoben, ohne dass 
die Pointe der Subjektkritik verloren geht.  

                                                             
1  Die erste umfassende komparatistische Arbeit zu Foucault und Heidegger wurde jüngst 

von Daniel-Pascal Zorn (2016) vorgelegt. 

2  Aus diesem Grund spricht Martin Saar (2003b) bezüglich des Einflusses durch Heidegger 

treffend von einer „Prägung ohne Zentrum“. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


200 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Foucaults Aussage im Jahre 1982, das „umfassende Thema“ seiner Arbeit sei 
das Subjekt (DE4/306: 270), bedarf in Hinblick auf die archäologischen Schriften 
der 60er Jahre einer besonderen Begründung. Das von der intellektuellen Vorherr-
schaft des Strukturalismus inspirierte Buch Die Ordnung der Dinge konzentriert 
sich auf eine Analyse der Episteme, d.h. auf die historische Formierung des Wis-
sens. Zentral ist die Frage, wie der Mensch zu einem spezifischen historischen Zeit-
punkt als Subjekt und Objekt des Wissens erscheinen konnte. Foucaults Kritik der 
Anthropologie gibt sich vor diesem Hintergrund als eine Kritik der Objektivierung 
des Subjekts zu erkennen. Die seinsgeschichtlichen Analysen Heideggers werden 
auf eine historisch-praktische Ebene transformiert, indem untersucht wird, wie die 
Setzung des Menschen als Fundament des Wissens ab einem bestimmten histori-
schen Zeitpunkt die Arbeit der Humanwissenschaften rechtfertigen und vorantrei-
ben konnte. Ist in diesem Sinne von „Ontologie“ die Rede, so geht es um konkrete 
historische Formationen, welche die Geltung von Wissen in einer Epoche begrün-
den und begrenzen und dem Menschen eine spezifische Funktion innerhalb einer 
epistemischen Ordnung zuweisen. Die archäologischen Analysen der 60er Jahre 
bleiben jedoch bei der epistemischen Konfiguration des Subjektbegriffs stehen: 
Foucault arbeitet zwar heraus, wie unser modernes Verständnis von Subjektivität 
als Fundament des Wissens entstanden ist, bleibt allerdings noch auf der diskursi-
ven Ebene einer Untersuchung des Begriffs heteronomer Subjektivität stehen.  

Die genealogischen Schriften der 70er Jahre verschieben den Untersuchungsge-
genstand von den Epistemen des Wissens hin zu den Machtverhältnissen. Wichtig 
wird die Frage, wie Subjektivität im Vollzug einer Unterwerfung unter historisch 
kontingente Machtverhältnisse eingesetzt wird. Meine These lautet, dass in 
Foucaults Werk ein ontologischer Machtbegriff aufzuspüren ist, den er selbst nicht 
explizit ausweist. Foucaults Genealogie widmet sich somit nicht nur historisch spe-
zifischen Machtformationen, sondern verweist auf einen quasi-transzendentalen 
Machtbegriff, der um die drei Komponenten der Diffusion, Relation und Produktion 
kreist. Macht entfaltet ihre Kraft im Sinne des heideggerschen Ab-grunds, indem 
sie Subjekte unterwirft und dadurch produziert. Weil Macht im Moment ihres Be-
zugs stets wieder von den Subjekten ablässt, sind Letztere allerdings der Macht 
nicht hilflos ausgeliefert. Das Augenmerk der genealogischen Analysen, die zu-
gleich eine Kritik der Wirkungsweise hegemonialer Machtverhältnisse sind, gilt da-
her den Prozessen der Subjektivierung.3 Aufgrund des Primats der Unterwerfung ist 
Subjektwerdung, genau wie das bei Levinas und Derrida der Fall ist, als heteronom 
zu begreifen. In Hinblick auf seine beiden Zeitgenossen erweitert Foucault die Ana-
                                                             
3  Milchman/Rosenberg (2008: 129; Anm. 85) weisen darauf hin, dass der Begriff der Sub-

jektivierung bei Foucault explizit erst nach 1980 auftaucht. Es spricht aus meiner Sicht 

jedoch nichts dagegen, sich auch die früheren Arbeiten mit diesem Begriff zu erschlie-

ßen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 201 

 

lyse des Konstitutionsprozesses von Subjektivität aber um eine praktisch-politische 
Komponente, indem er diejenigen Affizierungen der Machtverhältnisse problemati-
siert, die Subjekte normieren und individualisieren. Dieses Vorgehen zielt nicht 
mehr auf eine Kritik „der“ Metaphysik und der allgemeinen Logik einer Subjektivi-
tät, die alle Epochen im Sinne einer Seinsgeschichte durchzieht, sondern auf eine 
Problematisierung dominierender Machtverhältnisse, die Subjekten den Schein von 
Autonomie verleihen. 

Die Rolle der Kritik lässt gegen Ende der 70er Jahre den Stellenwert der Be-
zugsmomente von Subjektivität innerhalb von Foucaults Schriften ansteigen. Wenn 
sich Kritik auf die Problematisierung konkreter Subjektivierungsverhältnisse rich-
tet, dann müssen auch die Möglichkeiten von Handlungsfähigkeit und Widerstän-
digkeit philosophisch verhandelt werden. Dabei ist es Foucaults Überzeugung, dass 
die Überschreitung der Machtverhältnisse nicht von einer Position ontologischer 
Äußerlichkeit, sondern nur von der Grenze der Macht zu vollziehen vermag. Hand-
lungsfähigkeit und Widerständigkeit sind selbst Effekte der Macht; jene richten die 
Wirkungsweise der Macht gegen sie selbst und können sich somit Abweichungen 
von der linearen Wirkung der Macht zu eigen machen. Subjekte können Widerstand 
gegen die Macht ausüben, weil Machtverhältnisse Subjekte affizieren, aber nicht 
kausal beherrschen. Die genealogische Perspektivierung wird von Foucault in den 
80ern um die Frage erweitert, wie Subjekte sich zu sich selbst verhalten und 
dadurch an ihrem Konstitutionsprozess teilhaben können. Die Geschichte einer teil-
nehmenden Form der Subjektivierung schreibt Foucault, indem er sich der antiken 
Selbstsorge zuwendet, mit der die normierenden und individualisierenden Macht-
verhältnisse der Moderne konfrontiert werden. Damit wird ersichtlich, auf welch 
gelingende, weil teilnehmende Weise Subjekte eine Beziehung zu ihrer Existenz-
weise ausbilden können. Das ist kein Widerspruch zu den machtanalytischen 
Schriften der 70er Jahre; Foucault erweitert vielmehr die Explikation des Prozesses 
von Subjektwerdung, indem er die Affizierungen der Macht nun stärker mit dem 
Selbstbezug von Subjekten verknüpft. Erst so wird evident, dass die Möglichkeit 
der Freiheit nur im Ausgang von der unterwerfenden Kraft konkreter Macht-
Wissen-Komplexe thematisierbar ist. Angesichts von Foucaults Versäumnissen, 
den individualistischen Charakter der antiken Selbstsorge zu problematisieren und 
die Ausgesetztheit des Subjekts gegenüber dem Anderen offenzulegen, müssen je-
doch auch die Leerstellen der Analyse an die Oberfläche gebracht werden. Die 
Pointe wird sein, dass der späte Foucault die Möglichkeit heteronomer Subjekte, 
selbst an ihrer Subjektivierung zu partizipieren, mit der Unterwerfung unter Macht-
verhältnisse eng führt, ohne jedoch die Selbstbezüge spezifisch moderner Subjekte 
zu perspektivieren. 

 
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


202 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

6.1 FOUCAULTS KRITIK AM MODERNEN ANTHROPOLOGIE- 

UND SUBJEKTBEGRIFF 
 
In diesem Unterkapitel wende ich mich Foucaults Kritik am Anthropologie- und 
Subjektbegriff in der zweiten Hälfte der 60er Jahre zu. Die in diesem Zeitraum ver-
öffentlichten großen Werke Die Ordnung der Dinge und Archäologie des Wissens 
zeichnen historisch die Entstehung der Kategorien der Anthropologie und des Sub-
jekts nach und erweisen sich damit zugleich als ihre umfassende Kritik. Auch wenn 
der Name Heideggers in diesen Schriften explizit nicht genannt wird, vertrete ich 
die These, dass die theoretische Stoßrichtung jener Texte von Heideggers ontologi-
schen Analysen nach der Kehre geprägt ist. Heideggers Fokussierung auf die onto-
logische Konfiguration von Geschichte und Sprache entspricht bei Foucault die 
Konzentration auf die Episteme des Wissens. Der entscheidende Autor, der das 
neuzeitliche Subjektverständnis umfassend zur Darstellung bringt, ist jedoch nicht 
Descartes, sondern Kant. Weil im transzendentalen Idealismus Kants das Subjekt 
den Status des Objekts erhält, lautet die hieraus resultierende Frage für Foucault 
wie folgt: „Was sind die Subjektivierungs- und Objektivierungsprozesse, die bewir-
ken, dass das Subjekt als Subjekt Objekt einer Erkenntnis werden kann?“ 
(DE4/345: 778) Im Blickpunkt steht folglich die Problematisierung des Subjekts als 

Objekt der Wissenschaften und nicht, wie es bei Heidegger der Fall ist, die Infrage-
stellung der Kategorie des Subjekts. Foucault untersucht die historischen Bedin-
gungen, unter denen die Begriffe „Mensch“ und „Subjekt“ in der Geschichte des 
westlichen Denkens erst in Erscheinung treten konnten. Das Resultat dieser Unter-
suchung liegt in der Einsicht, dass unser Verständnis von Anthropologie und Sub-
jektivität an einen um das Jahr 1800 datierten epistemischen Bruch gekettet und im 
20. Jahrhundert bereits wieder im Verschwinden begriffen ist. Die Möglichkeit, 
Subjektivität heteronom zu denken, ist daran gebunden, dass die anthropologische 
Fundierung des Subjekts in unserer Kultur ihre Vorherrschaft bereits wieder einge-
büßt hat. 
 
6.1.1 Die Funktion der Anthropologie innerhalb  

einer neuen „Ordnung der Dinge“  
 

Unsere heutigen, eine Analyse des Menschen betreffenden Wissenschaften sind 
nach Foucault das Resultat einer Verschiebung in der Ordnung des Wissens. Die 
Aufdeckung derjenigen Bedingungen, die für das Auftauchen der Anthropologie als 
wissenschaftlicher Disziplin verantwortlich sind, muss deshalb mit einer histori-
schen Perspektivierung einhergehen. Den Namen, den Foucault dem Verfahren der 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 203 

 

Offenlegung von Ermöglichungsbedingungen gibt, lautet Archäologie.4 Die Arbeit 
der Archäologie lässt sich zunächst in zwei Richtungen abgrenzen. Erstens werden 
bei der historischen Analyse all diejenigen Positionen ausgeblendet, welche die Lo-
gik der Geschichte an das handelnde Subjekt knüpfen: 

 

„Wenn es aber einen Weg gibt, den ich ablehne, dann ist es der (man könnte ihn, ganz allge-

mein gesagt, den phänomenologischen Weg nennen), der dem beobachtenden Subjekt absolu-

te Priorität einräumt, der einem Handeln eine grundlegende Rolle zuschreibt, der seinen eige-

nen Standpunkt an den Ursprung aller Historizität stellt – kurz, der zu einem transzendentalen 

Bewusstsein führt.“ (OD: 15) 
 

Wie auch Heidegger und Derrida möchte Foucault Geschichte nicht aus der Sicht 
der Subjekte schreiben. Historische Entwicklungen und Transformationen können 
mit Bezug auf die Verfügungsgewalt der Subjekte nicht verstanden werden.5 Der 
„phänomenologische Weg“, den es zu vermeiden gilt, ist der Weg Husserls. Die Er-
schließung der Geschichte kann nicht über eine Untersuchung der handelnden Sub-
jekte und die Reduktion historischer Ereignisse auf die Intentionalität von Akteuren 
führen. Sie darf sich auch nicht um die Frage, wie Geschichte Subjekten erscheint, 
zentrieren. Die Kritik der in den 60er Jahren in Frankreich stark rezipierten trans-
zendentalen Philosophie Husserls teilt Foucault mit Levinas und Derrida. Alle drei 
Autoren, die ich der Dekonstruktion zurechne, stimmen darin überein, dass eine 
Analyse und Kritik des Subjekts sich zuerst von seiner konstituierenden Rolle ver-
abschieden muss. 

                                                             
4  Bei einer exakten Definition des Begriffs der Archäologie gibt es, wie bei allen anderen 

Begriffen von Foucault, Probleme. Das ist der Tatsache geschuldet, dass Foucault inner-

halb seines Werkes den Sinn von Begriffen stets an den Untersuchungsgegenstand kop-

pelt, wodurch jene einer ständigen Verschiebung ausgesetzt sind. Vgl. zur Schwierigkeit 

von Foucaults „flüchtigen“ Begriffen auch Schneider (2003: 227). 

5  Der Ausschluss der Subjekte aus der historischen Analyse wird von Foucault in Die Ord-

nung der Dinge besonders stark praktiziert und ist auch ein Resultat des Einflusses von 

Seiten des Strukturalismus in den 60er Jahren. Foucault hat sich seit dieser Zeit immer 

wieder dagegen gewehrt, als Strukturalist bezeichnet zu werden. Vgl. zum Einfluss, den 

der Strukturalismus auf Foucault ausübte, und zu Foucaults Auseinandersetzung mit ihm 

Eribon (1991: 248-263). MacIntyre bringt die Gemeinsamkeiten und Unterschiede 

zwischen Foucault und dem Strukturalismus auf den Punkt: „But if he agreed with some 

of the structuralists in what he […] denied, he disagreed fundamentally with them over 

what they affirmed.“ (MacIntyre 1990: 52) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


204 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Zweitens grenzt sich die Archäologie von der Ideengeschichte ab.6 Hier gilt 
Foucaults Distanzierung der zweiten im Frankreich der 60er Jahre vorherrschenden 
Denktradition, nämlich der Dialektik. Die vor allem auf Hegel rückführbare Kon-
zeption der Ideengeschichte besagt bekanntlich, dass historische Entwicklungen 
über einen lokalisierbaren Ursprung verfügen, in dessen Ausgang sich Ereignisse 
teleologisch entwickeln. Die Geschichte ist auf ein bestimmtes Ziel, etwa die voll-
kommene Verwirklichung von Freiheit oder die Abschaffung entfremdeter Arbeit, 
gerichtet. Foucaults archäologische Vorgehensweise grenzt sich von der Annahme 
einer übergreifenden historischen Struktur ab, indem sie die Singularität der Ereig-
nisse in den Vordergrund rückt. Sie verfährt im Sinne einer Freilegung, indem sie 
„das schon Gesagte auf dem Niveau seiner Existenz befragt“ (AW: 190).7 Hier ver-
schmilzt bereits die geschichtliche Perspektive, die Foucault in Die Ordnung der 

Dinge einnimmt, mit einer Diskursanalyse. Die Frage nach dem Auftauchen einer 
Wissenschaft und ihrer zugehörigen Begriffe wird nicht mit dem Verweis auf eine 
zugrunde liegende historische Logik beantwortet. Auch die Seinsgeschichte Hei-
deggers verbleibt noch innerhalb einer solchen Matrix, weil sie die geschichtliche 
Hingabe des Seins an den Menschen in seiner Einheit zu denken versucht (vgl. Kap. 
3.1.1). Die Konstruktion einer umfassenden historischen Struktur wird innerhalb 
der archäologischen Analyse zugunsten einer Explikation singulärer historischer 
Ereignisse aufgegeben.8 Im Anschluss daran stellt sich die Frage nach den Bedin-
gungen der Möglichkeit von Aussagen und Ereignissen. In anderen Worten: Es geht 
um die Untersuchung eines Wissens „als Bedingung der Möglichkeit von Kenntnis-
sen, Institutionen und Praktiken“ (DE1/34: 645). Diese Bedingungen lassen sich 
nicht innerhalb einer teleologischen Entwicklung verorten, sondern sind historisch 
kontingent, da sie sich durch die Archäologie nur konstatieren, nicht aber begrün-

den lassen. 
Foucault führt den Terminus der Episteme ein, um die Bedingungen der Entste-

hung des Anthropologie- und Subjektbegriffs aufzudecken. Im Kontrast zu Totalitä-

                                                             
6  Vgl. zur systematischen Gegenüberstellung von Archäologie und Ideengeschichte AW: 

191-279. 

7  Vgl. auch AW: 236: „Die Archäologie scheint dagegen die Geschichte nur zu behandeln, 

um sie zum Erstarren zu bringen.“ 

8  Mit Ian Hacking (2006b: 100) lässt sich Foucaults archäologische Arbeitsweise daher als 

eine „extreme Form von Nominalismus“ beschreiben. Edith Wyschogrod stellt in diesem 

Kontext die Unterschiede zu Heideggers seinsgeschichtlicher Befragung sehr schön 

heraus: „Foucault questions not the ontological conditions that make it possible for there 

to be philosophical practices at all, but rather how and why at any given time something 

can be said, but not some other thing.“ (Wyschogrod 2003: 279) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 205 

 

ten lassen sich Episteme als Singularitäten9 bezeichnen und explizieren „die Ge-
samtheit der Beziehungen, die man in einer gegebenen Zeit innerhalb der Wissen-
schaften entdecken kann“ (AW: 273). Episteme stellen eine Epoche nicht unter ein 
umfassendes Erklärungsraster, sondern stecken die Bedingungen ab, unter denen 
sich eine Wissenschaft zu einem historisch spezifischen Zeitpunkt einem Untersu-
chungsgegenstand zuwenden konnte.10 Foucaults Forschungsinteresse lautet in die-
sem Kontext wie folgt: „Was wir an den Tag bringen wollen, ist das epistemologi-
sche Feld, die episteme, in der die Erkenntnisse […] ihre Positivität eingraben und 
so eine Geschichte manifestieren, die nicht die ihrer wachsenden Perfektion, son-
dern eher die der Bedingungen ist, durch die sie möglich werden.“ (OD: 24f.)11 In 
diesem Sinne bringt die Analyse der Episteme singuläre Beziehungen an die Ober-
fläche, die zu einem bestimmten historischen Zeitpunkt ein Ereignis – wie etwa die 
Konstitution einer neuen Wissenschaft – ermöglicht haben. Hier lässt sich eine Nä-
he zwischen der Rede vom Ereignis, die bei Foucault immer wieder auftaucht, aber 
nie einen systematischen Status erhält, und Heideggers Verständnis vom Ereignis 
als Erscheinen von Sein und Zeit aufspüren. Während Heidegger das Ereignis je-
doch einerseits als Gabe von Sein und Zeit und andererseits als den seinsgeschicht-
lichen Bruch mit der Geschichte der Metaphysik deutet, reserviert Foucault den 
Namen des Ereignisses für historisch spezifische Brüche, die den Raum des Wis-
sens neu konstituieren, sich aber nicht in eine umfassende ontologische Geschichts-
schreibung integrieren lassen. Die Strategie Foucaults, die sich an verschiedenen 
Stationen seines Werkes immer wieder aufzeigen lässt, beruht in einer Verfeinerung 
und Transformation der heideggerschen Seinsgeschichte auf die Ebene sozialer 
Praktiken und Kräfteverhältnisse. Innerhalb der Archäologie der Humanwissen-
schaften fällt das Wort „Ereignis“, wenn Foucault von der Wirklichkeit eines „fun-
damentalen Ereignisses“ (OD: 273) spricht, das eine neue Epoche eröffnet, inner-
halb derer sich andere Episteme des Wissens formieren. Das Ereignis ist der Name 
für einen Bruch, eine Verschiebung, die auf keinen tiefer liegenden Grund mehr zu-
rückgeführt werden kann und die zugleich die Bedingung der Möglichkeiten des 
                                                             
9  Paul Veyne (2009: 19) weist darauf hin, dass Foucault den Begriff „Singularitäten“ weit-

gehend synonym für die Begriffe „Episteme“, „Dispositiv“, „Diskurs“ und „diskursive 

Praktiken“ verwendet. 

10  Deshalb ist es nicht das Anliegen der Archäologie, „die souveräne Einheit eines Subjekts, 

eines Geistes oder eines Zeitalters manifestier[en]“ zu wollen (AW: 273). Letzteres wür-

de bedeuten, ein umfassendes Bild einer zeitlichen Epoche zu zeichnen, was Foucault ja 

ablehnt. 

11  Hans-Herbert Kögler (1992: 148) bringt den ontologischen Gehalt dieses Gedankens zur 

Sprache: Demnach geht es der Archäologie um die Explikation eines „allgemeinen 

Seinsverständnisses“, das allen zu einem bestimmten Zeitpunkt artikulierten Aussagen 

eines wissenschaftlichen Themas gemeinsam ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


206 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Wissens neu konfiguriert. Das Ereignis ist die ab-gründige Struktur, die dem Wis-
sen und der Wissenschaft erst Realität verleiht. 

Die konkrete historische Frage, die Foucault in Die Ordnung der Dinge zu be-
antworten versucht, richtet sich auf die epistemischen Verschiebungen, die für un-
ser heutiges Subjektsein entscheidend sind. Zu diesem Zweck teilt er die jüngere 
Geschichte in die Epoche der Renaissance, in das „klassische“ Zeitalter der Reprä-
sentation (1600-1750) und in die Moderne ein. Originell ist nun Foucaults These, 
dass in der Epoche der Klassik, deren philosophische „Eröffnung“ Descartes zuge-
schrieben wird, die Frage nach dem Wesen des Menschen – und damit diejenige 
nach der fundierenden Rolle des Subjekts – noch nicht gestellt werden konnte.12 
Das klassische Zeitalter der Aufklärung hat mit der Renaissance gemeinsam, dass 
dem Menschen kein zentraler Status innerhalb der Wissenschaften zukommt: „Der 
Humanismus der Renaissance, der Rationalismus der klassischen Epoche haben 
dem Menschen in der Ordnung der Welt wohl einen privilegierten Platz geben kön-
nen, sie haben jedoch den Menschen nicht denken können.“ (OD: 384; Hervorhe-
bung von mir)13 Erst die in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts einsetzende 
Moderne erhebt den Menschen in den Rang einer Begründungsfigur des Wissens. 
Im Gegensatz zu Heidegger und Derrida, die beide ebenfalls die Sinn generierende 
Funktion des Menschen in der Neuzeit herausarbeiten (vgl. Kap. 3.4.1 und Kap. 
5.1), aber die genauen historischen und sozialen Bedingungen für die veränderte 
Bedeutung von Subjektivität nicht näher untersuchen, gilt Foucaults Augenmerk 
den Verschiebungen innerhalb der Ordnung des Wissens und deren Auswirkungen 
für die einzelnen Wissenschaften. Die These ist demnach, dass mit Beginn der Mo-
derne über den Menschen unabhängig von seiner Einbettung in die kosmische, gött-
liche und natürliche Ordnung philosophiert werden konnte und diese Möglichkeit 
von einer Veränderung im epistemischen Feld, in den Epistemen des Wissens er-
öffnet wurde. Die sich hier ausbreitende Transformation ist an den Zusammenbruch 
des Zeitalters der Repräsentation gebunden:14 „Etwas wie eine Analytik der Seins-

weise des Menschen ist erst möglich geworden, als die Analyse des repräsentativen 
                                                             
12  Vgl. OD: 375: „In der großen Disposition der klassischen episteme sind die Natur, die 

menschliche Natur und ihre Beziehungen funktionale, definierte und vorgesehene Mo-

mente. Der Mensch als dichte und ursprüngliche Realität, als schwieriges Objekt und 

souveränes Subjekt jeder möglichen Erkenntnis findet darin keinen Platz.“ 

13  Vgl. auch DE1/39: 698: „Die Kultur befasste sich damals mit Gott, mit der Welt, mit der 

Ähnlichkeit zwischen den Dingen, mit den Gesetzen des Raumes und sicher auch mit 

Leidenschaften, der Einbildungskraft und mit dem Leib. Aber der Mensch als solcher 

kam darin nicht vor.“ 

14  Wichtig ist hier festzuhalten, dass für Foucault die neue Epoche dem Zeitalter der Reprä-

sentation unter epistemologischen Gesichtspunkten nicht überlegen ist (vgl. Jörke 2005: 

53). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 207 

 

Diskurses einmal aufgelöst, übertragen und umgekehrt worden war.“ (OD: 407; 
Hervorhebung von mir) Erst in der Moderne ist der Mensch als Untersuchungsge-
genstand einer Wissenschaft zugänglich geworden, die sich seiner Endlichkeit und 
Präsenz widmet und diese nicht mehr im Ausgang von der Unendlichkeit zu be-
gründen versucht.15 Die mit der Abkehr vom Unendlichen anhebende Analyse der 
Existenzweise des Menschen verortet Letzteren in einer Welt, die nicht mehr an ei-
ne kosmische und göttliche Ordnung gebunden ist, und sie ist seit der Mitte des 18. 
Jahrhunderts vor allem an die drei Begriffe des Lebens, der Arbeit und der Sprache 
gekoppelt, welche im Zeitalter der Klassik keinen Platz hatten. Anhand dieser drei 
Begriffe soll das Seinsverständnis des Menschen thematisiert werden und sie sind 
es letztlich auch, woran die Überschreitung des neuzeitlichen Subjektverständnisses 
sichtbar wird. 

 
6.1.2 Archäologie als Anthropologiekritik 
 
Worin besteht nun die spezifisch neuzeitliche „Analytik der Seinsweise“ des Men-
schen und inwieweit führt sie bei der Interpretation von Subjektivität in eine Sack-
gasse? Für Foucault besteht die Problematik darin, dass der Mensch gleichzeitig 
Subjekt und Objekt der Erkenntnis sein soll: „Der Mensch ist in der Analytik der 
Endlichkeit eine seltsame, empirisch-transzendentale Dublette, weil er ein solches 
Wesen ist, in dem man Kenntnis von dem nimmt, was jede Erkenntnis möglich 
macht.“ (OD: 384) Als empirisches Wesen ist der Mensch Objekt des Wissens, als 
transzendentales Wesen steht er jedoch außerhalb des empirisch Erfahrbaren und 
verfügt über die Bedingungen der Möglichkeit des Wissens. Erst das Zusammenfal-
len des Menschen als Subjekt und Objekt des Wissens lässt die Anthropologie als 
wissenschaftlicher Disziplin in Erscheinung treten. Der Mensch, der im klassischen 
Zeitalter das Subjekt der Repräsentation war, wird nun auch zum Objekt der Wis-
senschaften (vgl. Gutting 1989: 199). Die Wissenschaften können sich ihm als Ana-

                                                             
15  Weil der Mensch nun das Begründungsmoment des Wissens ist, kann er auch in seiner 

Endlichkeit gedacht werden: „Die Möglichkeit des Individuums, zugleich Subjekt und 

Objekt seiner eigenen Erkenntnis zu sein, führt dazu, dass sich die Struktur der Endlich-

keit im Wissen umkehrt. Für das klassische Denken war die Endlichkeit nichts anderes 

als die Negation des Unendlichen, während ihr das Denken, das sich am Ende des 18. 

Jahrhunderts ausbildet, die Macht des Positiven zuspricht: die anthropologische Struktur, 

die nun in Erscheinung tritt, spielt gleichzeitig die kritische Rolle der Grenze und die 

fundierende Rolle des Ursprungs.“ (GK: 208) In der Gleichzeitigkeit von Ursprung und 

Grenze zeigt sich der ambivalente Zug der Anthropologie: Mit der Metapher des Ur-

sprungs führt sie eine zentrale Figur metaphysischen Denkens ein, während sie mit der 

Grenze zugleich eine doppelte, begrenzende wie entgrenzende Bewegung andeutet. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


208 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

lysegegenstand zukehren. Zugänglich ist dieses Verfahren, weil in der Moderne 
zwei unterschiedliche Fragen miteinander verknüpft werden. Die Frage nach der 
Möglichkeit der Erfahrung, wie sie dem Menschen (als Subjekt der Erfahrung) ge-
geben werden kann, wird mit einer Analyse seines Wesens (als Objekt der Erfah-
rung) vermengt: „Die präkritische Analyse dessen, was der Mensch in seiner Essenz 
ist, wird zur Analytik all dessen, was sich im allgemeinen der Erfahrung des Men-
schen geben kann.“ (OD: 411) Aus diesem Grund ist für Foucault nicht Descartes 
derjenige Autor, welcher die spezifisch neuzeitliche Bedeutung des Subjektbegriffs 
philosophisch zum Ausdruck bringt; es ist vielmehr Kant, der das Subjekt als Ob-
jekt des Wissens zum ersten Mal in seiner vollen Tragweite in den Mittelpunkt ei-
ner Philosophie rückt. Die Verstandesbegriffe des Subjekts, die Kant in der Kritik 

der reinen Vernunft herausarbeitet, sind Bedingungen der Möglichkeit von Er-
kenntnis überhaupt und das „Ich denke“ ist das entscheidende prozessuale Moment 
der Generierung des Wissens. Der Status des Wissens ist der Verfügung des Sub-
jekts unterworfen: Phänomene, die nicht mit der Verstandestätigkeit des Subjekts in 
Beziehung stehen, können kein Gegenstand der Wissenschaft sein. Das Subjekt ist 
das sich selbst transparente und sich selbst bestimmende Begründungsmoment des 
Wissens und der Moral. 

Es muss an dieser Stelle festgehalten werden, dass sich Foucaults Problemati-
sierung in Die Ordnung der Dinge auf die Verdoppelung des Menschen innerhalb 
der Wissenschaften und somit gegen seine Objektivierung richtet. Foucault ist auch 
in seinen frühen archäologischen Schriften nicht daran interessiert, die Kategorie 
des Subjekts zu verwerfen.16 Die archäologischen Arbeiten sind dabei von einer 
gleichzeitigen Nähe und Distanzierung zu den ontologischen Analysen Heideggers 
geprägt. Indem Foucault eine Unterscheidung zwischen dem Zeitalter der Repräsen-
tation und jenem der Moderne einfügt, arbeitet er die Feinheiten und Verschiebun-
gen der Subjektphilosophie heraus. Während für Heidegger Descartes die „Zeit des 
Weltbildes“ und die Struktur neuzeitlicher Subjektivität begründet, legt Foucault in 
den darauf folgenden Jahrhunderten weitere epistemische Verschiebungen frei, die 
für unser heutiges Verständnis von Subjektivität von entscheidender Bedeutung 
sind. Erst anhand der Philosophie Kants wird dann sichtbar, wie der Mensch zum 
Fundament des Wissens geworden ist. 

Foucaults archäologischer Analyse geht es aber nicht nur um die Verfolgung 
der Formation neuzeitlicher Subjektivität; sie entfaltet ihr kritisches Potenzial, in-

                                                             
16  In der mangelnden Kenntnisnahme dieser Unterscheidung scheint mir ein hauptsächliches 

Missverständnis derjenigen Kritiker zu liegen, die Foucault eine Demontage des Subjekt-

begriffs vorwerfen. Denn es sind selbstverständlich Subjekte, die Wissenschaft betreiben, 

genauso, wie es Subjekte sind, die sich einer archäologischen Vorgehensweise bedienen 

(vgl. Liebsch 2010: 528). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 209 

 

dem sie aufweist, wie die soeben skizzierte Konzeption von Subjektivität in eine 
Aporie mündet. Die Philosophie steht demnach seit Kant vor einem Dilemma: 

 

„Es ist also nicht die Irreduzibilität des Menschen, das, was man als seine unüberwindliche 

Transzendenz bezeichnet, noch seine zu große Komplexität, die ihn daran hindert, zum Ge-

genstand der Wissenschaften zu werden. Die abendländische Kultur hat unter dem Namen des 

Menschen ein Wesen konstituiert, das durch ein und dasselbe Spiel von Gründen positives 

Gebiet des Wissens sein muss und nicht Gegenstand der Wissenschaft sein kann.“ (OD: 439) 
 
Durch die Neuordnung der Episteme des Wissens wird eine Analytik des Menschen 
gefordert, die von den Wissenschaften selbst nicht geliefert werden kann. Das ist 
nicht dem Versagen wissenschaftlicher Theorien geschuldet – die Unmöglichkeit 
dieser Leistung ist vielmehr konstitutives Element der epistemischen Verschiebung. 
Weil der Mensch nicht mehr über eine göttliche und kosmische Ordnung vermittelt 
ist, sondern als Begründungsmoment des Wissens zugleich dessen ausgezeichnetes 
Objekt ist, verfällt die Anthropologie in einen Zirkelschluss: Sie versucht über die 
Setzung des Menschen als absoluten Grund des Wissens Aussagen über die Struk-
tur der Menschlichkeit zu erzielen und sie schließt über die empirischen Erkennt-
nisse auf den transzendentalen Status des Menschen. Die anthropologische Illusion 
ist, den Weg zur Explikation des Menschen über einen „Geheimweg“ (EKA: 116f.) 
abzukürzen, indem jener als nicht mehr nur Untersuchungsgegenstand ist, sondern 
auch als zu analysierendes Fundament vorausgesetzt wird. Die Anthropologie stellt 
mit diesem Manöver die direkte Verknüpfung zum Wissen her und ist daher nicht 
mehr auf die Vermittlung durch eine andere philosophische Disziplin angewiesen. 
Sie ist die Disziplin, in der „alle Humanwissenschaften ihr Fundament und ihre 
Möglichkeit finden“ (EKA: 114).17 Während bei Kant die Kritik als Analyse der 
Bedingungen der Möglichkeit von Wissen einer Anthropologie noch vorausgeht, 
verzichtet die nachkantische Philosophie auf den Gestus der Kritik und erhebt den 
Menschen zum Fundament der Erkenntnis (vgl. Hemminger 2010: 122f.). 

Weil die historisch Ausgerichteten archäologischen Untersuchungen jedoch 
zeigen, dass die Möglichkeit, den Menschen als Objekt der Wissenschaften zu den-
ken, von einer bestimmten Ordnung des Wissens abhängig ist, kann der Anspruch 
auf einen „natürlichen Zugang“ nicht eingehalten werden. Foucault schreibt: „Im 
Namen dessen, was ist, das heißt dessen, was die Anthropologie ihrer Essenz nach 
in dem Ganzen des philosophischen Feldes sein soll, muss man alle diese ‚philoso-
phischen Anthropologien‘ verwerfen, die sich als natürlicher Zugang zum Funda-
mentalen geben.“ (EKA: 114) Die Möglichkeit eines fundamentalistischen Zugangs 
zum Subjekt und damit zur Idee der Autonomie ist an eine epistemische Ausrich-
                                                             
17  Zu den Humanwissenschaften zählt Foucault Psychologie, Soziologie, Kulturgeschichte, 

Ideengeschichte und Wissenschaftsgeschichte (OD: 425). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


210 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

tung der Neuzeit gebunden, die deutlich fragiler ist, als es ihre Vertreter behaupten. 
Für die Funktionsweise der Anthropologie ist es nämlich wesentlich, dass sie ihre 
historischen Voraussetzungen vergisst. Die Anthropologie leugnet den heteronomen 
Konstitutionsprozess von Subjektivität und versucht sich an einer Begründung au-
tonomer Subjektivität. Welches Argument führt Foucault aber genau an, um den 
Akt von Vergessen und Verleugnen als Problem auszuweisen? 

Das Resultat der anthropologischen Zentrierung beruht für Foucault darin, dass 
die Philosophie seit Kant in einen „anthropologischen Schlaf“ (OD: 410f.) versun-
ken ist.18 Während für Heidegger das Vergessen der ontisch-ontologischen Diffe-
renz die Interpretation des Subjekts als Dasein verhindert, verstellt der anthropo-
logische Schlummer, so wie ihn Foucault versteht, den Zugang zu einem 
heteronomen Subjektverständnis. Die Aufgabe der archäologischen Analyse ist es, 
das Denken aus dem Schlummer der Anthropologie zu wecken, indem die unaus-
gewiesenen epistemischen Voraussetzungen einer anthropologischen Argumentati-
on zur Sprache gebracht werden. Die Anthropologie reduziert den Menschen auf 
eine sich selbst präsente Substanz, indem sie von allem abstrahiert, was sich seiner 
Verfügung, d.h. Objektivierung entzieht. Im Kontrast zu Heidegger insistiert 
Foucault jedoch stärker auf der Kontingenz des Vergessens. Für Heidegger stellt das 
Vergessen der ontisch-ontologischen Differenz ein notwendiges Moment innerhalb 
der Geschichte der Metaphysik dar: Dass sich das Ontologische verbirgt und somit 
von der Philosophie immer wieder vergessen wird, gehört zu seinem „Wesen“. Für 
Foucault ist das Aufkommen der Anthropologie hingegen kein Ereignis, das einer 
einheitlichen geschichtlichen Struktur angehört.19 Die innerhalb zweier „Zeitalter“ 
wirkenden epistemischen Kräfteverhältnisse lassen sich nicht mittels einer Logik 
                                                             
18  Gegen die Reichweite des Vorwurfs des anthropologischen Schlummers wendet sich 

Herbert Schnädelbach: „Den anthropologischen Schlummer für das Kennzeichen der mo-

dernen Philosophie schlechthin zu halten, ist philosophischer Ethnozentrismus, den man 

bei Foucault wohl nur biographisch erklären kann.“ (Schnädelbach 1989: 252) Foucaults 

Kritik scheint sich wohl explizit gegen Hegel, die Phänomenologie Husserls und den 

Existenzialismus Sartres und Merleau-Pontys zu richten (vgl. Eribon 1991: 244; Hem-

minger 2010: 125). 

19  In diesem Sinne spricht Michael Schwartz bei Foucaults Vorgehensweise von einer epis-

temischen Neuformulierung der heideggerschen Seinsgeschichte: „The Order of Things, I 

am suggesting, rewrites the history of Being as an epistemic history of the experience of 

order. Although Foucault draws heavily upon Heidegger in formulating the very notion of 

an episteme and its ontological import, he critically reworks his source material.“ 

(Schwartz 2003: 173) Folgende Geste ist im gesamten Werk Foucaults vernehmbar: Die 

Denkbewegung Heideggers wird mitvollzogen, die seinsgeschichtlichen Implikationen 

jedoch in praxeologische transformiert. Im Fokus stehen somit historisch spezifische 

Episteme, nicht so etwas wie Episteme schlechthin. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 211 

 

beschreiben, die den Epochen äußerlich ist. Die Konstruktion einer Meta-
Geschichte, die alle historischen Epochen in eine umfassende Struktur einordnet, 
muss notwendigerweise scheitern, weil sie die Singularität der historischen Brüche 
nicht zu berücksichtigen vermag. Der Archäologe kann und darf lediglich im Rück-
schluss die epistemischen Transformationen beim Übergang zwischen zwei Epo-
chen benennen. Das Erscheinen von Verschiebungen unterliegt keiner umfassenden 
Logik, sondern ist historisch kontingent.  

Foucaults Kritik der epistemologischen Funktion der Humanwissenschaften 
kulminiert in Die Ordnung der Dinge nicht in ihrer umfassenden Zurückweisung; 
die Archäologie deckt auch auf, wie sich innerhalb der Humanwissenschaften wis-
senschaftliche Disziplinen entwickeln konnten, die dem „anthropologischen Schlaf“ 
entgehen. Das sind insbesondere Psychoanalyse, Ethnologie und Linguistik.20 In der 
Sympathie gegenüber diesen Disziplinen offenbart sich Foucaults Nähe zum soge-
nannten „Strukturalismus“. Jacques Lacan, Claude Levi-Strauss und Ferdinand de 
Saussure sind nämlich diejenigen Denker, die das subjektkritische Reservoir der 
drei humanwissenschaftlichen Disziplinen zur Geltung bringen. Ihr Vorgehen be-
steht darin, den Menschen nicht in den Mittelpunkt zu stellen, sondern seine Konsti-
tutionsbedingungen zu untersuchen.21 Mit ihnen und über sie hinausgehend – Saus-
sure bleibt der Dialektik nämlich noch treu – insistiert Foucault auf dem 
„nichtdialektischen Denken“ (DE1/39: 700). Darunter ist ein Denken zu verstehen, 
das über keinen Ursprung verfügt, keine Synthese anstrebt und sich der Konstrukti-
on einer Totalität entzieht. Eine solche Philosophie lässt sich in keinem Fundament 
verorten und errichtet kein systematisches Gebäude des Wissens.22  
                                                             
20  Vgl. zur Verteidigung dieser drei Disziplinen OD: 447-462. In meinen Augen könnte 

Foucault mit Taylors Sprachphilosophie, die ich in Kapitel 8.1.3 vorstellen werde, durch-

aus sympathisieren, da Taylor Sprache nicht instrumentalistisch und repräsentationalis-

tisch begreift, sondern die ontologische Konfiguration der Sprache herausarbeitet. Inte-

ressant ist an dieser Stelle auch, dass sich Foucault über Wittgensteins Sprachphilosophie, 

an die auch Taylor anschließt, wohlwollend geäußert hat (vgl. DE1/39: 700). Foucaults 

Verhältnis zur Psychoanalyse ist hingegen ambivalent und von einer wechselnden Zu- 

und Abneigung während seines gesamten Schaffensprozesses geprägt, wie er selbst in ei-

nem Interview im Jahre 1981 einräumt (vgl. DE/349: 819-821). 

21  Nach Ulrich Johannes Schneider (2004: 79) besteht eine wesentliche Überschneidung der 

drei Disziplinen auch darin, das „Ungedachte“ zum Ausgangspunkt zu machen, worin Pa-

rallelen zu Foucaults eigener Arbeitsweise liegen. 

22  In diesem Anspruch gibt es auch Parallelen zu Adornos Projekt einer Negativen Dialek-

tik. Vgl. zu Foucaults Ausführungen über die Frankfurter Schule, die er erst spät kennen-

lernte und mit der es seiner Meinung nach zu einer Verständigung hätte kommen können 

DE4/330: 531f. Gleichzeitig muss betont werden, dass Foucault über Adornos Öffnung 

der Dialektik hinausgeht, da Letzterer noch innerhalb der Dichotomie zwischen Subjekt 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


212 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Aus der Distanzierung zur Dialektik lassen sich sodann subjektkritische Konse-
quenzen entwickeln. Das archäologische, nicht-synthetisierende Denken besteht in 
einer Umkehrung der Stellung des Subjekts und seiner Autonomie: 

 

„Es geht darum, das traditionelle Problem umzukehren. Nicht mehr die Frage zu stellen: wie 

lässt sich die Freiheit eines Subjekts in die Kompaktheit der Dinge einfügen und ihr einen 

Sinn verleihen, wie kann sie von innen die Regeln einer Sprache beleben und so ihre eigenen 

Ziele an den Tag bringen? Vielmehr sollte man fragen: wie, aufgrund welcher Bedingungen 

und in welchen Formen kann so etwas wie ein Subjekt in der Ordnung des Diskurses erschei-

nen? […] Es geht darum, dem Subjekt […] seine Rolle als ursprüngliche Begründung zu 

nehmen und es als variable und komplexe Funktion des Diskurses zu analysieren.“ (DE1/69: 

1029) 
 
Foucaults Subjektkritik zielt auf eine Verschiebung und Dezentrierung der Katego-
rie von Subjektivität. In diesem Sinne ist auch der berühmte Schlusssatz in Die 

Ordnung der Dinge auszulegen, in dem Foucault wettet, „dass der Mensch ver-
schwindet wie am Meeresufer ein Gesicht im Sand“ (OD: 462). Zentral ist die 
Hoffnung, dass die Frage nach dem Menschen als Fundament des Wissens nicht 
mehr gestellt wird und stattdessen die Praktiken, Kräfteverhältnisse und histori-
schen Bedingungen, in denen der Mensch erst als (heteronomes) Subjekt konstitu-
iert wird, die philosophische Arbeit anleiten. Das Subjekt büßt dadurch nicht jeden 
Stellenwert ein, sondern wird vielmehr als durch diejenigen Kräfteverhältnisse, de-
nen es ausgesetzt ist, gegründet und zugleich entgründet gedacht.23 Hier ist der 
Übergang von den Epistemen zur Ebene des Diskurses, die sich auf dem Ab-grund 
der Episteme ausstreuen, schon vollzogen. In den archäologischen Schriften der 
60er Jahre konzentriert sich Foucault auf die epistemische Funktion, die der Kate-
gorie des Subjekts seit der Neuzeit zukommt. Diese Explikation ist formal, da sie 
auf der Ebene einer Begriffsanalyse verbleibt. Sie birgt die Notwendigkeit in sich, 
auf die nächste, feinere Ebene der diskursiven Formationen zu wechseln, um die 

                                                             
und Objekt verbleibt und auch die Idee der Autonomie nicht aufgibt. In diesem Sinne 

handelt es sich beim „nichtdialektischen“ weniger um eine „Negative Dialektik“, sondern 

vielmehr um eine „Anti-Dialektik“ oder um eine „Nicht-Dialektik“. Die starke Abgren-

zung zur Dialektik von Hegel und Marx bleibt eine wichtige Geste in Foucaults Gesamt-

werk. 

23  Laut Peter Bürger (1998: 14) ist der „Tod des Subjekts“, dessen Propagierung Foucault 

unterstellt wurde, im Sinne einer „Befreiung von einem Schema, das ihm [dem Subjekt] 

keinen Ort zuweist, an dem es leben kann“ zu verstehen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 213 

 

Frage zu beantworten, wie Subjekte materiell – und das heißt: in konkreten Prakti-
ken – konstituiert werden.24 

Wie auch Levinas und Derrida plädiert Foucault bereits in seinen frühen Arbei-
ten dafür, die erkenntnistheoretische Thematisierung des Subjekts als Begrün-
dungsmoment des Wissens zugunsten einer Analyse abzulösen, welche die Ab-
schließung des Subjekts gegenüber seinem konstitutiven Außen problematisiert: 
„Wo das anthropologische Denken nach dem Sein des Menschen oder seiner Sub-
jektivität fragte, lässt sie [die Beschreibung des Archivs] das Andere und das Außen 
aufbrechen.“ (AW: 189) Diese Aufschließung überschreitet die Konzeption des au-
tonomen Subjekts in Hinblick auf eine Freilegung derjenigen heteronomen und al-
teritären Kräfteverhältnisse, die Subjektivität innerhalb von spezifischen histori-
schen und sozialen Praktiken produzieren. An der Rolle, die Foucault diesen 
Praktiken im Fortgang seines Werkes zuweist, wird sichtbar, wie er über die Arbei-
ten von Levinas und Derrida hinausgeht. Ihnen kommt ein entscheidender Status 
innerhalb einer Genealogie der modernen Subjektivität zu. 

 
 

6.2 GENEALOGIE ALS KRITIK  
UNTERWERFENDER SUBJEKTIVIERUNG 

 
Seit seiner Inauguralvorlesung Die Ordnung des Diskurses am Collège de France 
im Dezember 1970 lautet der Name, den Foucault seinen Arbeiten gibt, nicht mehr 
Archäologie, sondern Genealogie. In seiner in den Jahren 1972-1973 gehaltenen 
Vorlesung Die Strafgesellschaft bestimmt er das Verhältnis der beiden historischen 
Verfahren wie folgt: „Nach einer archäologischen Analyse geht es nun darum, eine 
dynastische, genealogische Analyse vorzunehmen, die die Frage der Herkunft von 
den Machtbeziehungen aus stellt.“ (STR: 122f.) Das Verfahren der Genealogie ist 
irreduzibel an eine Analyse der subjektivierenden Kraft von Machtverhältnissen 
gebunden. Foucaults Bücher und Vorlesungen der 70er Jahre versuchen Macht als 
diskursiv-materielles Phänomen zu analysieren und vermögen aus diesem Grund 
die historische Genese von Subjektivität aufzuspüren.25 Sie erweitern ein heterono-

                                                             
24  Gilles Deleuze (2013: 48-51) kritisiert in diesem Zusammenhang mit Recht, dass die Ar-

chäologie des Wissens noch zu sehr beim Diskursiven, d.h. der Aussage, verbleibt und 

aus diesem Grund die materielle Ebene schlicht als nicht-diskursiv fasst. 

25  Foucaults Vorgehensweise unterliegt hierbei keiner strengen Systematik; vielmehr ist die 

Auswahl der untersuchten Gegenstandsbereiche, zu denen die Psychiatrie, das Gefängnis 

und die Sexualität zählen, genau wie seine politischen Einsätze zu dieser Zeit, persönli-

chen Interessen geschuldet. Vgl. dazu DE4/349: 822f. und zur Verbindung zwischen 

Themenauswahl und biographischem Hintergrund Eribon (1991: 56-58). Das heißt aber 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


214 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

mes Subjektverständnis, indem sie die Formation von Subjektivität auf der Ebene 
historisch konkreter materieller Kräfteverhältnisse verfolgen. 

Im Vorwort zur deutschen Ausgabe von Der Wille zum Wissen umreißt 
Foucault die Zielstellung seiner genealogischen Arbeiten in den 70er Jahren mit ei-
ner Frage: „Wie ist in den abendländischen Gesellschaften die Produktion von Dis-
kursen, die (zumindest für eine bestimmte Zeit) mit einem Wahrheitswert geladen 
sind, an die unterschiedlichen Machtmechanismen und -institutionen gebunden?“ 
(WW: 8) Innerhalb der genealogischen Ausrichtung verschmilzt eine diskursanaly-
tische Vorgehensweise mit einer materiellen, praxisbezogenen Untersuchung. Die 
subjektivierende Kraft der Machtverhältnisse wird nur an konkreten Orten der Ge-
sellschaft sichtbar, wie etwa Schule, Psychiatrie und Gefängnis; jedoch konzentriert 
sich Macht nicht nur an diesen Orten, sondern entzieht sich ihrer vollständigen Ma-
nifestation. Macht darf deshalb nicht nur als ontisches, sondern muss auch als onto-
logisches Phänomen gedeutet werden, das soziale Praktiken durchdringt. Macht-
verhältnissen kommt aufgrund ihres durchdringenden und entziehenden Charakters 
stets auch eine subjektivierende Kraft zu, indem sie Subjekte gründet und im Mo-
ment der Gründung zugleich von ihnen ablässt. Eine Genealogie der Subjektivie-
rungsverhältnisse soll in diesem Sinne nachzeichnen, dass unsere heutige Subjekti-
vität ein Produkt kontingenter historischer Machtformationen ist, die seit dem 19. 
Jahrhundert eine bestimmte Beziehung zwischen Macht und Wissen eingehen.26  

An einer bemerkenswerten Stelle beschreibt Foucault seine Arbeitsweise mit 
folgender Metapher: „Mein Diskursvorhaben ist das Vorhaben eines Priesters: Ich 
                                                             

nicht, dass die Themen völlig willkürlich gewählt sind, denn „zumindest auf der Stufe der 

westlichen Gesellschaften, von denen wir ausgehen, haben sie ihre Allgemeinheit: in dem 

Sinne, dass sie bis hin zu uns immer wieder aufgetaucht sind“ (DE4/339: 706).  

26  Zur Fokussierung der genealogischen Arbeiten auf den Zeitraum um 1800 gibt Foucault 

in dem Vortrag Was ist Kritik? aus dem Jahre 1978 folgende Begründung: „Auch wenn 

sie nicht vollständig definierbar ist, wird diese Epoche als Formierungsmoment der mo-

dernen Menschheit bezeichnet, als Aufklärung in dem weiten Sinn, in dem Kant oder 

Weber sich auf sie bezogen. Es ist eine Periode ohne feste Datierung und mit vielfältigen 

Eingängen, denn man kann sie ebenso durch die Formierung des Kapitalismus, die Kon-

stituierung der bürgerlichen Welt, die Installierung der staatlichen Systeme, die Grün-

dung der modernen Wissenschaft mitsamt ihren technischen Entsprechungen, die Organi-

sation eines Gegenüber zwischen der Kunst regiert zu werden und der Kunst nicht 

dermaßen regiert zu werden definieren. Daraus ergibt sich für die historisch-

philosophische Arbeit eine faktische Privilegierung dieser Periode: denn da entstehen di-

rekt und an der Oberfläche sichtbarer Transformationen die Beziehungen zwischen 

Macht, Wahrheit und Subjekt, die es zu analysieren gilt. Privilegiert aber ist diese Periode 

auch insofern, als von da aus die Matrix zu entwickeln ist, mit der andere mögliche Be-

reiche behandelt werden können.“ (WK: 28)  

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 215 

 

möchte das zum Vorschein bringen, was unserem Blick zu nah ist, als dass wir es 
sehen könnten, was ganz nah bei uns ist, aber durch das wir hindurchblicken, um 
anderes zu sehen.“ (HD: 68) Bemerkenswert ist diese Formulierung deshalb, weil 
Foucault den Diskurs sehr ähnlich begreift wie Heidegger das Sein, welches uns 
(scheinbar) am fernsten liegt, weil es uns am nächsten ist. Die Genealogie schärft 
unseren Blick für dasjenige, was uns nah ist, weil es uns zu den Subjekten macht, 
die wir sind und was uns fern ist, weil es sich unserem begrifflichen Zugriff immer 
schon entzieht. In diesem Kapitel möchte ich zeigen, dass sich die Phänomene des 
Diskurses und der Macht mithilfe der ontisch-ontologischen Differenz und der Fi-
gur des Ab-grunds erschließen lassen und sich somit Foucaults Denken als weitere 
Spielform heteronomer Subjektivität auslegen lässt. Foucault überführt jedoch nicht 
nur die ontologischen Bewegungen Heideggers auf eine historisch-materielle Ebene 
und erweitert so deren Ertrag für eine affirmative Wendung der Subjektkritik, son-
dern lotet auch die Möglichkeiten einer Subjektkritik bis an ihre äußersten Grenzen 
aus. Genealogie ist deshalb als eine radikale Form von Kritik zu verstehen, weil sie 
durch eine historische Analyse von Machtformationen die Kontingenz selbiger zur 
Sprache bringt und so die Selbstverständlichkeit unserer heutigen, auf den Proze-
duren der Normierung und Individualisierung basierenden Subjektivität untergräbt 
und überschreitet. Foucault demonstriert vor diesem Hintergrund – und nachdrück-
licher als es bei Levinas und Derrida der Fall ist –, wie sich aus einer Freilegung he-
teronomer Subjektivität zugleich eine Kritik übermächtiger Abhängigkeiten entwi-
ckeln lässt. 

 
6.2.1 Das Verfahren der Genealogie und  

der Prozess der Subjektivierung 
 
Für die Genealogie gilt genauso wie für die Dekonstruktion Derridas, dass der Na-
me der Methode ihre Arbeitsweise sehr unzureichend charakterisiert. Die Genealo-
gie stützt sich nicht auf ein Analyseraster, unter das bestimmte historische und sozi-
ale Phänomene subsumiert werden, sondern beschränkt sich auf eine Explikation 
von Singularitäten. Foucault schreibt, die Genealogie „muss die Ereignisse in ihrer 
Einzigartigkeit und jenseits aller gleich bleibenden Finalität erfassen, sie dort auf-
suchen, wo man sie am wenigsten erwartet, und in solchen Bereichen, die keinerlei 
Geschichte zu besitzen scheinen“ (DE2/84: 166). Es gilt, die Geschichte gerade der-
jenigen Ereignisse27 zu schreiben, welche keine Geschichte zu haben scheinen. Wie 

                                                             
27  Ein systematischer Ereignisbegriff wird auch in Foucaults genealogischen Arbeiten nicht 

entwickelt. Petra Gehring (2004: 278) schlägt jedoch vor, Foucaults genealogische Stu-

dien als „Erzählung[en] von Widerstandsereignissen“ zu interpretieren, die ihren 

Schwerpunkt auf die Singularitäten ihres Erscheinens legen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


216 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

es auch bei der Archäologie der Fall ist, steht die „Einzigartigkeit“, die Singularität 
der Ereignisse im Fokus der Untersuchungen. Die fehlende „Finalität“ der histori-
schen Entwicklung der singulären Ereignisse zeigt den nominalistischen Charakter 
der genealogischen Geschichtsschreibung an. Die Genealogie wirft kein begriffli-
ches Netz aus, um eine Logik der Ereignisse zu rekonstruieren und ihre interne Ko-
härenz zur Darstellung zu bringen; sie analysiert vielmehr die kontingenten „Er-
scheinungsbedingungen einer Singularität“ (WK: 37), denen nicht die Notwendig-

keit ihres Erscheinens unterstellt wird. Die Ereignisse innerhalb der Geschichte sind 
nicht Teil eines übergeordneten Gesamtzusammenhangs; ein späteres Ereignis geht 
nicht unmittelbar aus einem früheren Ereignis hervor. Die Genealogie ist nominalis-
tisch, da sie lediglich nachzeichnet, wie sich zu einem spezifischen historischen 
Zeitpunkt konkrete Macht- und Wissensverhältnisse formiert haben, ohne den Pro-
zess ihres Auftauchens auf eine tiefer liegende Struktur zurückzuführen. Im Fokus 
stehen dabei diejenigen Kräfteverhältnisse, welche die Genese der modernen Sub-
jektivität rahmen. Die Geschichte dieser subjektivierenden Kräfte wird geschrieben, 
indem der Konstitutionsprozess von Subjektivität von seinen Rändern her verfolgt 
wird. 

Die Genealogie Foucaults richtet sich – und auch das hat sie mit der Dekon-
struktion Derridas gemeinsam – gegen die „Suche nach dem Ursprung“ (DE2/84: 
167). In meiner Auseinandersetzung mit Derrida hat sich erwiesen, dass das Den-
ken des Ursprungs auf einer Fixierung von Präsenz beruht: Temporalität wird auf 
Gegenwärtigkeit reduziert und Räumlichkeit auf Punktualität. Derridas Dekonstruk-
tion des Ursprungs, die um eine Freilegung von Temporalität und Räumlichkeit 
kreist, wird von Foucault auf die historische, d.h. genealogische Ebene transfor-
miert. Unter „Ursprung“ versteht Foucault den Anfangspunkt einer geschichtlichen 
Entwicklung, in welchem die Entfaltung der späteren Ereignisse bereits enthalten 
ist. Eine genealogische Perspektivierung der Geschichte verbietet es aufgrund ihres 
nominalistischen Charakters, historischen Abläufen eine Gerichtetheit zu unterstel-
len, die bereits in ihrem Kern angelegt ist. Sie sperrt sich nicht grundsätzlich dage-
gen, singuläre Zustände unserer heutigen kulturellen Situation als Fortschritte ge-
genüber früheren Zuständen zu beurteilen, problematisiert jedoch die Bedingungen, 
unter denen von einem umfassenden Fortschritt gesprochen werden kann. Ihre Ab-
lehnung gilt all denjenigen Geschichtsphilosophien, die unsere heutige Situation als 
Resultat einer kontinuierlichen Entwicklung begreifen. Genealogische Geschichts-
schreibung entwirft demgegenüber einen Stammbaum, indem sie das Auftauchen 
historischer Ereignisse und die Entstehung von Identitäten zurückverfolgt. Aus die-
sem Grund spricht Foucault, anstatt den Begriff des Ursprungs zu verwenden, ange-
sichts des Verfahrens der Genealogie von „Entstehung“ und von „Herkunft“ 
(DE2/84: 171). 

Die Genealogie eignet sich, wie auch Heideggers Destruktion und Derridas De-
konstruktion, die Geschichte für ein Verständnis der Gegenwart an: „Ich habe nicht 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 217 

 

vor, die Geschichte der Vergangenheit in die Begriffe der Gegenwart zu fassen. 
Wohl aber ist es meine Absicht, die Geschichte der Gegenwart zu schreiben.“ (ÜS: 
43) Genealogische Geschichtsschreibung besitzt zwar eine nominalistische Stoß-
richtung, geht jedoch nicht ausschließlich historisch-deskriptiv vor, da sie sich die 
Vergangenheit mit dem Zweck einer Kritik der Gegenwart erschließt.28 In diesem 
Sinne ist Genealogie nicht neutral, sondern schreibt Geschichte aus einer ganz be-
stimmten Perspektive, um ihr kritisches Potenzial zu entfalten (vgl. Detel 1998: 71-
75; Veyne 2009: 60). Sie muss Partei ergreifen und darf gerade nicht den Gestus 
des vermeintlich objektiven Wissenschaftlers einnehmen, damit sie die Wirkungs-
weise ganz bestimmter Unterwerfungsprozeduren an die Oberfläche bringen kann. 
Die vermeintliche Unhintergehbarkeit der hegemonialen Selbstdeutungen von Sub-
jekten soll durch das Aufzeigen des kontingenten Charakters von Subjektwerdung 
erschüttert werden. Vor diesem Hintergrund ist Genealogie zunächst „anti-
hermeneutisch“: Sie versucht das Selbstverständnis von Subjekten zu destabilisie-
ren. 

Die Vermeidung einer Reduktion der Geschichte auf handelnde Subjekte teilt 
die Genealogie mit der Archäologie. Auch hier folgt Foucault der Kritik Heideggers 
an der traditionellen Subjektphilosophie. Die Genealogie entwirft keine Theorie des 
Subjekts, sondern verfolgt die Konstitution von Subjektivität aus einem historischen 
Blickwinkel: 

 

„Wenn man sich vom konstituierenden Subjekt frei macht, muss man sich vom Subjekt selbst 

frei machen, das heißt, man muss zu einer Analyse gelangen, die der Konstitution des Sub-

jekts in der historischen Verlaufsform Rechnung tragen könnte. Und das ist das, was ich Ge-

nealogie nennen würde, das heißt eine Form von Geschichte, die der Konstitution der Wis-

sensarten, der Diskurse, Gegenstandsbereiche, usw. Rechnung trägt, ohne sich auf ein Subjekt 

beziehen zu müssen.“ (DE3/192: 195) 
 
Während es der Archäologie um die Herausarbeitung der Episteme als Möglich-
keitsbedingungen der Wissenschaften geht, beschreibt die Genealogie spezifische, 
in Machtverhältnisse verwobene Diskurse, die für die Konstitution der neuzeitli-
                                                             
28  In Die Ordnung des Diskurses trennt Foucault noch zwischen einer kritischen und einer 

genealogischen Dimension der Analyse (vgl. ODis: 38-44). Diese Trennung scheint mir 

jedoch sehr verschwommen und zur Erhellung von Foucaults Projekt der Genealogie als 

Kritik der Subjektivierungsverhältnisse nicht viel beizutragen. Die These, der Begriff der 

Genealogie impliziere stets eine kritische, d.h. auflösende oder delegitimierende Kompo-

nente, vertreten etwa Geuss (2003: 152) und Saar (2003a: 165-172; 2007: 10). Mit Taylor 

werde ich jedoch zeigen, dass genealogische Geschichtsschreibung auch affirmativ aus-

gerichtet sein kann: Die kritische Komponente entfällt dabei nicht, wird jedoch erweitert 

(vgl. Kap. 8.3.1). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


218 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

chen Subjektivität von entscheidender, aber bisher nicht ausreichend beachteter Be-
deutung sind. Die Wirkungsweise materialisierender Diskurse auf Subjekte steht im 
Fokus einer Philosophie, die sich dem Zusammenspiel von Praktiken und Diskursen 
in historischer Perspektive widmet. Zentral ist für Foucault also eine „historische 
Analyse der Transformation des Diskurses“ (DE1/66: 982).29 Wie lässt sich nun 
aber die Beziehung zwischen dem Diskurs und dem Subjekt genauer fassen? 

Dem Terminus „Diskurs“ kommt innerhalb Foucaults genealogischer Schriften 
eine besonders wichtige Rolle zu, er taucht allerdings bereits in der 1969 erschiene-
nen Archäologie des Wissens prominent auf. Ein Diskurs umfasst die Gesamtheit 
aller Aussagen, die sich aus einer grundlegenderen Formation ergeben, welche die-
se Aussagen ermöglicht und ordnet: „Diskurs wird man eine Menge von Aussagen 
nennen, insoweit sie zur selben diskursiven Formation gehören. […] Er wird durch 
eine begrenzte Zahl von Aussagen konstituiert, für die man eine Menge von Exis-
tenzbedingungen definieren kann.“ (AW: 170) Der Diskurs ist das, was bestimm-
ten, von sprechenden Subjekten geäußerten Aussagen gemeinsam ist. Er ist die Dif-
ferenz zwischen der Möglichkeit des Sagens und dem in der Wirklichkeit 
tatsächlich Gesagten. In diesem Sinne ist der Diskurs eine Ordnung derjenigen Be-
dingungen, unter denen eine Aussage als legitim oder illegitim bzw. eine Verhal-
tensweise als normal oder anormal kategorisiert werden kann. Foucault scheint sich 
zum Zeitpunkt der Einführung des Diskursbegriffs und während des Übergangs von 
der archäologischen zur genealogischen Phase noch nicht über den ontologischen 
Gehalt des Diskurses sicher zu sein. So schreibt er, die diskursiven Beziehungen 
„befinden sich irgendwie an der Grenze des Diskurses“ (AW: 69f.) und sind die 
„Grenzen und Formen der Sagbarkeit“ (DE1/58: 869).30 Obwohl Foucault in diesen 
                                                             
29  Ian Hacking (2006c: 109) schlägt hier folgende Unterscheidung vor: Wo die Archäologie 

mit der Suche nach den Epistemen die „Tiefendimension“ des Wissens zu erforschen ver-

sucht, untersucht die Genealogie den Diskurs als dessen „Oberflächendimension“. Die 

Tiefendimension darf allerdings nicht im Sinne des Verborgenen, Unbewussten und Un-

gesagten ausgelegt werden, sondern bezeichnet nichts anderes als die Verschiebungen in-

nerhalb des Wissens, die als Möglichkeitsbedingungen die Realität der Diskurse begren-

zen und bestimmen. Die Episteme liegen nicht „hinter“ den Diskursen, sondern lassen 

sich nur in ihrer Differenz, im Ausgang des Gesagten denken.  

30  Das gesamte Zitat aus Archäologie des Wissens lautet wie folgt: „Die diskursiven Bezie-

hungen sind dem Diskurs nicht innerlich, wie man sieht: sie verbinden die Begriffe oder 

die Wörter nicht untereinander; sie errichten zwischen den Sätzen oder den Propositionen 

keine deduktive oder rhetorische Architektur. Aber es sind dennoch keine dem Diskurs 

äußerlichen Beziehungen, die ihn beschränken oder ihm bestimmte Formen auferlegen 

oder ihn zwingen würden, unter bestimmten Umständen bestimmte Dinge zu äußern. Sie 

befinden sich irgendwie an der Grenze des Diskurses.“ (AW: 69f.) Waldenfels (1991: 

289-292) versucht die Relation zwischen dem Diskurs und seinen Aussagebeziehungen 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 219 

 

Zitaten die Grenze des Diskurses noch nicht zu illustrieren vermag, möchte ich den 
Vorschlag machen, Diskurse als konstitutives Außen zu interpretieren. Der produ-
zierende Effekt des Diskurses als konstitutives Außen liegt in der Ermöglichung 
und Rahmung von Aussagen. Die Entzugsdimension des Diskurses als konstitutives 
Außen ist dafür verantwortlich, dass Diskurse das Gesagte jedoch nicht determinie-
ren; es ist immer möglich, das Feld des Sprechens zu überschreiten, indem die 
Möglichkeiten der Sprache auf andere Weise ausgeschöpft werden. Der Diskurs, 
wie er von Foucault gedacht wird, lässt sich in die Struktur der ontisch-ontologi-
schen Differenz einschreiben, da er sich als Differenz von möglichem Sagen und 
tatsächlich Gesagten exponiert. Diskurse „sind“ nicht, es „gibt“ sie vielmehr: Sie 
entstammen einer uneinholbaren Vergangenheit, weil sie nicht auf eine erste Aus-
sage zurückgeführt werden können und durch kein sprechendes Subjekt initiiert 
sind, und sie sind zugleich auf die Zukunft und damit auf die Reproduktion spre-
chender Subjekte hin geöffnet. 

Die ontologische These, die sich aus diesem Verständnis des Diskurses ableiten 
lässt, lautet, dass in allen Gesellschaften die Bewegungen von Diskursen reglemen-
tiert werden. Der Diskurs unterliegt bestimmten Prozeduren, die dafür Sorge tragen, 
dass er in geordneten Bahnen verläuft: „Ich setze voraus, dass in jeder Gesellschaft 
die Produktion des Diskurses zugleich kontrolliert, selektiert, organisiert und kana-
lisiert wird – und zwar durch gewisse Prozeduren, deren Aufgabe es ist, die Kräfte 
und die Gefahren des Diskurses zu bändigen, sein unberechenbar Ereignishaftes zu 
bannen, seine schwere und bedrohliche Materialität zu umgehen.“ (ODis: 11; Her-
vorhebung von mir) Zu jedem historischen Zeitpunkt und in jeder Gesellschaft zir-
kulieren Kräfteverhältnisse, welche die Richtung – die Gerichtetheit – des Diskur-
ses sicherstellen. Diese Kräfte entstammen aber keinem Jenseits des Diskurses: Sie 
sind die immanenten Bedingungen seiner Zirkulation. Der Diskurs ist nicht durch 
etwas begrenzt, das ihm ontologisch äußerlich ist, sondern begrenzt sich selbst. Er 
rahmt die Möglichkeiten des Gesagten. Das unendliche Ausstreuen des Diskurses 
wird aus diesem Grund stets zurückgehalten. 

Foucault verdeutlicht die Wirkungsweise von Diskursen am Beispiel des Status 
der Wissenschaftlichkeit in der Psychiatrie. Innerhalb der Psychiatrie legt der Dis-
kurs die Grenzen der Wissenschaft fest. Die am wissenschaftlichen Betrieb der Psy-
chiatrie partizipierenden Personen sind ermächtigt zu bestimmen, welche Aussagen 
als wissenschaftlich gelten und können so verhindern, dass Personen aus anderen 

                                                             
zu veranschaulichen, indem er die Äußerlichkeit des Diskurses als „diskurseigene Äußer-

lichkeit“, „interdiskursiv“, „metadiskursiv“ und „nichtdiskursiv“ interpretiert. Er ver-

säumt es jedoch, den Diskurs als konstitutives Außen zu beschreiben. Foucaults Rede 

vom „irgendwie“ lässt darauf schließen, dass er sich selbst über die dekonstruktive Figur 

des konstitutiven Außen noch nicht hinreichend im Klaren war. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


220 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Institutionen Zugang zum psychiatrischen Diskurs erlangen.31 Die Genealogie ver-
sucht nun über eine Analyse der Diskurse diese Ausschlussmechanismen aufzude-
cken. Die Annahme, jedes Subjekt hätte die Freiheit zu sagen, was es möchte, wird 
problematisiert, indem diejenigen Bedingungen aufgezeigt werden, die gerade ver-
hindern, dass eine freie Rede möglich ist. Die Klassifizierung von Aussagen als 
wissenschaftlich und nicht-wissenschaftlich kann nicht als autonome Entscheidung 
der Akteure verstanden werden, sondern unterliegt den Beschränkungen des hege-
monialen Diskurses. Jedem Diskurs geht es darum „die Bedingungen ihres Einsat-
zes zu bestimmen, den sprechenden Individuen gewisse Regeln aufzuerlegen und so 
zu verhindern, dass jedermann Zugang zu den Diskursen hat“ (ODis: 25f.). Inner-
halb des Diskurses etablieren sich innerhalb jedes sozialen Kontextes bestimmte 
Ablagerungen dessen, was als „Wahrheit“ gilt.32 Wer innerhalb eines Diskurses 
verstanden werden will, muss diese spezifisch historische Differenzierung in wahr 
und falsch akzeptieren: Er muss die „Wahrheit“ sagen, indem er sich einer besonde-
ren Redeweise, d.h. den Regeln des Diskurses unterwirft. Die Kraft eines Diskurses 
entfaltet sich deshalb über die Funktion der Wahrheit.33  

An dieser Stelle bietet es sich nun an, auf das Phänomen der Subjektivierung 
einzugehen. „Subjektivierung“ ist eine Kraft der Beschränkung und wird von 
Foucault allgemein wie folgt umgrenzt: „Ich werde Subjektivierung den Prozess 
nennen, durch den man die Konstitution eines Subjekts, genauer, einer Subjektivität 
erwirkt, die offensichtlich nur eine der gegebenen Möglichkeiten zur Organisation 
eines Selbstbewusstseins ist.“ (DE4/354: 871) Die hier angedeutete Organisation 
umfasst stets zwei Komponenten. Zum einen vollzieht sich Subjektivierung als Un-
terwerfung unter ein Regime an Regeln und Praktiken, denen Subjekte immer schon 
ausgesetzt sind. Zum anderen wirken Subjekte in diesem Prozess stets auch auf die 
Art und Weise ein, wie sich Regeln und Praktiken ihnen hingeben: Sie nehmen am 
Prozess der Subjektivierung teil und formen die sie affizierenden Kräfte um. Wirft 
man vom Ende des foucaultschen Werkes einen Blick zurück, so sind drei ver-
schiedene Subjektivierungsprozesse zu unterscheiden, die sich auf die mit der Drei-
                                                             
31  Hier zeigt sich die Verbindung zwischen Wissen, Diskurs und Macht: „Innerhalb der tat-

sächlichen Wissensdiskurse übt jede als wahr betrachtete Aussage eine bestimmte Macht 

aus.“ (WK: 46; vgl. ÜS: 40) 

32  Habermas (1985: 323) irrt daher, wenn er Foucault unterstellt, dieser verstehe die Vorge-

hensweise der Genealogie als diejenige einer „wahren Objektivität der Erkenntnis“. So-

wohl „Wahrheit“ als auch „Objektivität“ und „Erkenntnis“ sind Produkte der neuzeitli-

chen Formation des Wissens, die es in ihrer Wirkungsweise zu problematisieren gilt. 

33  Foucault behauptet, dass es selbst in der Mathematik, einer Wissenschaft, deren Gültig-

keit scheinbar unabhängig von sozialen Praktiken besteht, auf Diskursen basierende Im-

perative gibt, die vorgeben, „was in der Mathematik gut (wahr) oder schlecht (falsch) ist“ 

(DE4/356: 896). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 221 

 

gliedrigkeit34 seines Werkes verbundenen Elemente des Wissens, der Macht und der 
Ethik beziehen. Im Zuge einer Verschiebung der klassischen Bedeutung von Onto-
logie bezeichnet Foucault diese Prozesse als „historische Ontologien“35:  

 

„Als Erstes eine historische Ontologie unserer selbst in unseren Beziehungen zur Wahrheit, 

die es uns erlaubt, uns als Erkenntnissubjekt zu konstituieren; dann eine historische Ontologie 

unserer selbst in unseren Beziehungen zu einem Machtfeld, auf dem wir uns als Subjekte 

konstituieren, die im Begriff sind, auf die anderen einzuwirken; schließlich eine historische 

Ontologie unserer Beziehungen zur Moral, die es uns erlaubt, uns als ethisch Handelnde zu 

konstituieren.“ (DE4/344: 759) 
 
Ich möchte im Folgenden argumentieren, dass Foucaults Verständnis von Ontologie 
in einer wichtigen Hinsicht auf die Seinsgeschichte Heideggers Bezug nimmt. Im 
Gegensatz zu Heidegger stehen aber nicht Sein und Zeit in ihrer ontologischen Abs-
traktion im Vordergrund. Die ontologische Bewegung des Konstitutionsprozesses 
von Subjektivität wird als ein solches Kräfteverhältnis gedacht, das seine Wirkung 
innerhalb konkreter materieller Praktiken entfaltet. Wahrheit, Macht und Ethik bil-
den dabei drei spezifische Pole, über die sich Subjektivität konstituiert.36 Das ein-
heitliche Regime der Ontologie und die Logik der Seinsgeschichte werden auf die 
                                                             
34  Deleuze (2013) schlägt eine solche Dreiteilung des foucaultschen Werkes in Wissen, 

Macht und Selbst vor. Gegen eine vermeintliche Verkürzung auf eine „drei-faltige Onto-

logie“ spricht sich Waldenfels (1991: 281) aus. 

35  Die Rede von einer „historischen Ontologie“ taucht bereits in einem Essay von Roland 

Barthes (2006: 81) aus dem Jahre 1960 auf. Es darf daher nicht unerwähnt bleiben, dass 

Barthes auf das Denken Foucaults eine nicht unwesentliche Wirkung ausgeübt hatte, auch 

wenn Foucault darauf in seinen Schriften nie zu sprechen gekommen ist. Das systemati-

sche Programm einer „historischen Ontologie“ hat Hacking (2006a) ausgearbeitet. Vgl. 

zu den Bezügen einer historischen Ontologie bei Heidegger auch Elden (2003). 

36  In seiner letzten Vorlesung mit dem Titel Der Mut zur Wahrheit im Frühjahr 1984 kommt 

Foucault auf die Herkunft dieser drei Pole in der klassischen griechischen Philosophie zu 

sprechen, wenn er zwischen der Aletheia als Wahrsprechen, der Politeia im Sinne der 

Macht und der Ethopoiesis, die sich auf das Subjekt bezieht, unterscheidet. Zugleich be-

tont er die historische Kontinuität dieser Differenzieung: „Die wesentliche Nichtreduzier-

barkeit dieser drei Pole und ihre notwendige und wechselseitige Beziehung, die Struktur 

des wechselseitigen Aufeinanderangewiesenseins ist, so scheint mir, die Stütze der Exis-

tenz des ganzen philosophischen Diskurses von den Griechen bis heute.“ (MW: 95) Auch 

wenn sich Foucault dagegen wehrt, Wahrheit, Macht und Ethik als drei ahistorische 

Strukturen von Subjektivität zu benennen, so insistiert er doch darauf, dass die Orientie-

rung an diesen drei Polen für eine Untersuchung der Gewordenheit unserer heutigen Sub-

jektivität eine entscheidende Rolle spielt. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


222 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Frage hin geöffnet, wie sich „Sein historisch als Erfahrung“ (GL: 13) hingibt. In 
den ersten beiden Phasen seines Werkes interessiert sich Foucault für den unterwer-
fenden Charakter der Subjektwerdung, d.h. für die konstituierende, beziehende 
Kraft der Entzugsmomente, deren Analyse um die Begriffe des Wissens und der 
Macht kreist. Die Archäologie des Wissens untersucht, wie sich das Subjekt inner-
halb einer bestimmten historischen Ordnung der Episteme als Erkenntnissubjekt 
konstituiert, das zur Klassifizierung und Formierung von Objekten – inklusive sei-
ner eigenen Objektivierung – befähigt ist (vgl. Kap. 6.1.2). Die Genealogie der 
Macht, die in den nächsten beiden Abschnitten im Mittelpunkt stehen wird, widmet 
sich der materiellen Realisierung von Subjektivität innerhalb historisch sedimentier-
ter Machtverhältnisse. Sowohl in den archäologischen als auch in den genealogi-
schen Arbeiten legt Foucault primär offen, wie sich Subjektivierung durch die Er-
fahrung einer Aussetzung gegenüber hegemonialer Macht- und Wissensregimen 
vollzieht. Mit der in Unterkapitel 6.3 thematisierten Genealogie der Selbstsorge 
versucht Foucault dann eine teilnehmende Form der Subjektivierung aufzudecken. 
Der Prozess der Subjektwerdung wird weiter gefasst, indem die Analyse der Un-
terwerfung durch Wissens- und Machtverhältnisse durch eine ethische Formung der 
Subjekte erweitert wird. Subjekte bilden Selbstbezüge aus, indem sie sich an ihren 
Erfahrungen beteiligen und diese zu problematisieren vermögen.  

Wichtig ist zu betonen, dass sowohl das unterwerfende als auch das teilneh-
mende Moment für den Prozess der Subjektivierung konstitutiv sind. In anderen 
Worten: Es gibt keine ethische Erfahrung, die nicht an regelhafte Praktiken gebun-
den ist und es gibt keine unterwerfende Ordnung, die nicht auf die Selbstbeteiligung 
der Subjekte angewiesen ist. Die antike Praxis der Selbstsorge, durch die sich das 
Subjekt als ethisches Subjekt formt, befindet sich nicht jenseits von Wissen und 
Macht, sondern eröffnet dem Subjekt andere Möglichkeiten von Subjektwerdung 
im Ausgang der vorherrschenden Wissens- und Machtverhältnisse. Dass Subjekte 
ihre Existenzweise überhaupt durch Selbstpraktiken transformieren können, ist erst 
möglich, weil sie Wissens- und Machtverhältnissen ausgesetzt sind. Letzteres ist die 
wesentliche Pointe von Foucaults heteronomem Subjektverständnis, die sich inner-
halb seines gesamten Werkes aufspüren lässt. 
 
6.2.2 Macht als konstitutives Außen des Subjekts 
 
In den genealogischen Schriften der 70er Jahre wendet sich Foucault zunächst aus-
schließlich Prozessen unterwerfender Subjektivierung zu. Das umfasst die Frage, 
wie Subjekte durch Praktiken, die von Machtbeziehungen durchtränkt sind, subjek-
tiviert werden. Die Genealogie der Subjektivierung verlangt deshalb eine Analyse 
der Machtverhältnisse. Ich werde in diesem Abschnitt zu zeigen versuchen, dass 
Foucault Machtverhältnisse – genauer: den Komplex Macht-Wissen – als wesentli-

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 223 

 

ches Entzugs- und Bezugsmoment von Subjektivität denkt. Auch wenn Foucault 
seine genealogischen Arbeiten stets als experimentelle Verfahren versteht, welche 
die heterogenen Unterwerfungsprozesse von Subjekten zur Sprache bringen sollen, 
möchte ich die These vertreten, dass Machtverhältnisse das entscheidende konstitu-
tive Außen der Subjektwerdung sind und nicht nur ein Faktor unter vielen.37  

Die in diesem Kontext vorgenommene Analyse der Macht löst sich dabei von 
dem traditionellen Machtbegriff, indem sie die Logik der Macht nicht mehr an die 
Intentionen und an die Verfügungsgewalt der Subjekte koppelt. Da der nominalisti-
sche38 Charakter der Genealogie Aussagen über die Substanz von Phänomenen ver-
bietet, geht es Foucault „weniger um eine Theorie als um eine Analytik der Macht“ 
(WW: 84) sowie eine „Analytik der Machtbeziehungen“ (DE3/206: 397). Die Ar-
beit gilt den spezifischen Wirkungsweisen von Macht innerhalb westlicher Gesell-
schaften und nicht der Beantwortung der Frage, was Macht „an sich“ ist.  Der 39

Diskursanalytiker benennt mit dem Begriff „Macht“ ein Ensemble von 
Kräfteverhältnissen, das innerhalb eines bestimmten sozialen Kontextes seine Kraft 
entfaltet, ohne dass diese Kraft auf einen lokalisierbaren Ursprung zurückgeführt 
werden kann. Foucaults Ziel ist es nicht, eine verbesserte wissenschaftliche Theorie 
über „die“ Macht auszuarbeiten, welche die Versäumnisse vorausgehender Theo-
rien zu beheben versucht; vielmehr liegt sein Augenmerk auf der subjektivierenden 
Kraft singulärer Machtverhältnisse. Es ist der Bezug zwischen Macht und Subjek-
ten, dem das Interesse gilt. Macht „verwandelt die Individuen in Subjekte“ 
(DE4/306: 275) und ist somit ein Rahmen von Subjektivität.  

                                                             
37  Wenn Machtverhältnisse als konstitutives Außen interpretiert werden, so muss im glei-

chen Atemzug auch der immanente Charakter der Macht im Auge behalten werden. Das 

Verhältnis zwischen Immanenz und Äußerlichkeit ist in diesem Sinne chiastisch: Die 

immanente Zirkulation der Macht bezüglich des Prozesses der Subjektivierung und die 

Äußerlichkeit ihrer Kräfteverhältnisse angesichts der Unmöglichkeit, Macht zu besitzen, 

müssen zusammengedacht werden, weil sie auf die Unmöglichkeit einer Transzendenz 

von Machtverhältnissen hindeuten. Vgl. zur Immanenz der Macht bei Foucault Saar 

(2017: 164-168) und zur Kontextualisierung dieses Machtverständnisses innerhalb einer 

Tradition, die bis auf Spinoza zurückreicht, Saar (2013).  

38  Vgl. WW: 94: „Zweifellos muss man Nominalist sein: die Macht ist nicht eine Institution, 

ist nicht eine Struktur, ist nicht eine Mächtigkeit einiger Mächtiger. Die Macht ist der 

Name, den man einer komplexen strategischen Situation in einer Gesellschaft gibt.“ 

39 Janicaud (1991: 251f.) unterscheidet terminologisch zwischen zwei Verständnissen von 

Macht: Während mit la puissance die „allgemeinen Bedingungen“ der physischen oder 

metaphysischen Wirkungsweise der Macht bezeichnet werden, ist le povoir für die „spe-

zifizierten juridisch-politischen und moralischen Formen“ der Macht reserviert, denen 

sich Foucaults Analysen vorwiegend widmen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


224 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Mit dieser Geste ist jedoch die genealogische Ausrichtung, die sich der Aufde-
ckung konkreter Machtverhältnisse verschreibt und sich einer Theorie der Macht 
widersetzt, bereits überschritten. Ich möchte daher im Folgenden argumentieren, 
dass die Plausibilität von Foucaults genealogischer Arbeitsweise wesentlich von ei-
nem Verständnis der Macht als ab-gründiges Kräfteverhältnis abhängt: Macht 
gründet Subjekte und weicht im selben Moment von ihrer umfassenden Beherr-
schung zurück.40 Aus diesem Grund determiniert Macht Subjekte nicht: Subjekte 
sind vorrangig keine Objekte, die von der Wirkung der Macht vergegenständlicht 
werden. Foucault deutet Macht nicht als ontisches, in der Gegenwart präsentes, 
sondern als wesentlich temporales Phänomen: Machtverhältnisse entstammen einer 
uneinholbaren Vergangenheit und müssen sich, um weiterhin ihre Kraft zu entfal-
ten, stets reproduzieren und also ihre affizierende Bewegung wiederholen. Das 
Phänomen der Macht verweist zwar immer auf eine Geschichte der Machtbezie-
hungen; die Bewegung der Macht kann jedoch innerhalb der philosophischen Ex-
plikation aus der historischen Analyse gelöst werden. So lassen sich bei Foucault 
Elemente einer Theorie der Genese von Subjektivität erfahrbar machen, die nicht 
nur auf der Ebene einer „bloßen“ Genealogie verbleiben. Weil diese „Theorie“ von 
Foucault jedoch nicht explizit ausgearbeitet wird, für die Stoßkraft seiner Argumen-
tation jedoch entscheidend ist, gilt es Foucaults Arbeiten zur Macht zu dekonstruie-
ren und einen ontologischen Machtbegriff freizulegen, der für das Verständnis der 
genealogischen Arbeitsweise und für das Unternehmen der Kritik unverzichtbar ist. 
Fruchtbar ist in diesem Zusammenhang vor allem die Genealogie der Disziplinar-
macht, die Gegenstand des nächsten Abschnitts sein wird. 

Für Foucaults philosophischen Zugriff auf die Macht ist die Behauptung we-
sentlich, dass der Fähigkeit eines Subjekts, Macht auf ein anderes Subjekt auszu-
üben, die Unterwerfung beider Subjekte unter diffuse und verstreute Machtverhält-
nisse vorausgeht. Die traditionelle Theorie der Macht, die ihren Ursprung in der 
politischen Philosophie Thomas Hobbes’ findet und von Max Weber soziologisch 
gewendet wurde, begreift Macht hingegen nur als einen von Person A auf Person B 
ausgeübten Zwang und konzentriert sich ausschließlich auf die ontischen Sedimen-
tierungsweisen der Macht. Innerhalb ihres theoriearchietektonischen Rahmens kann 
sie nicht die Frage beantworten, inwiefern lokalisierbare Verhärtungen der Macht 
Effekte diskursiver – und damit feinerer – Machtverhältnisse sind. Ich werde im 
Folgenden drei Komponenten eines ontisch-ontologischen, quasi-transzendentalen 
und quasi-ahistorischen Machtverständnisses herausarbeiten, denen ich die Namen 
„Diffusion“, „Relationalität“ und „Produktivität“ gebe. Anhand dieser drei Kompo-
nenten wird sichtbar, inwiefern Foucault die klassische Definition von Macht über-

                                                             
40  Vgl. zur Nähe zwischen Heideggers Seinsfrage und Foucaults Machtbegriff Dreyfus 

(2003). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 225 

 

schreitet und so die materielle Pointe des Konstitutionsprozesses heteronomer Sub-
jektivität beleuchtet. 
 
1. Diffusion 
Die erste Komponente eines ontologischen Machtbegriffs ist diejenige der Diffusi-
on. Foucault versteht Macht nicht als etwas, das von einem Herrschenden oder von 
einer Gruppe Herrschender auf Beherrschte ausgeübt wird. Macht wirkt primär 
nicht „von oben“, indem etwa ein Monarch oder die Inhaber von Produktionsmit-
teln andere Personen ihrem Willen unterwerfen. Die Herrscher sind vielmehr selbst 
Machtverhältnissen ausgesetzt, welche die Position, von der aus sie sprechen und 
handeln, strukturieren: „Die Macht kommt von unten, d.h. sie beruht nicht auf der 
allgemeinen Matrix einer globalen Zweiteilung, die Beherrscher und Beherrschte 
einander entgegensetzt.“ (WW: 95) Im Umkehrschluss bedeutet das aber auch 
nicht, dass Macht von den Beherrschten besessen wird. Mit einer solchen Umkeh-
rung würde Foucault der Logik der traditionellen Machttheorie treu bleiben, die 
Macht an die Verfügung durch Personen und damit an einen Ursprung bindet. Die 
Rede von der Macht, die „von unten kommt“, soll nichts anderes als die Diffusion 
der Macht anzeigen und auf die Tatsache verweisen, dass Macht das Geflecht der 
Gesellschaft durchzieht.41 Foucault möchte ersichtlich machen, „wie die Erschei-
nungen, Techniken, Machtprozesse auf den untersten Ebenen agieren“ (VG: 46). 
Die Macht setzt sich an unterschiedlichen Orten der Gesellschaft – auf der instituti-
onellen (Psychiatrie, Gefängnis, Medizin- und Bildungssystem) wie der nicht-
institutionellen (Familie) Ebene – ab und bildet verschiedene Knotenpunkte, an de-
nen sie sich bündelt. Es existiert aus diesem Grund keine Person, die Macht ausübt, 
selbst aber nicht in Machtverhältnisse inkludiert ist. Ebenso existiert kein Punkt in 
der Gesellschaft, der nicht von der Wirkungsweise der Macht durchströmt ist. Weil 
Macht von unendlich vielen Punkten kommt, nimmt sie auch den gesamten sozialen 
Raum ein: „Nicht weil sie alles umfasst, sondern weil sie von überall kommt, ist die 
Macht überall.“ (WW: 94) Es gibt keine Beziehung zwischen zwei Personen, die 
nicht von Machtverhältnissen initiiert ist.42 Machtverhältnisse lassen sich nicht wie 
                                                             
41  Um dieses Verständnis von Macht zu illustrieren, bietet sich vielleicht auch das Bild vom 

Rhizom an, das Gilles Deleuze und Félix Guattari in Tausend Plateaus (1992: Kap. 1) der 

Figur der Wurzel entgegenhalten, welche die klassische Idee des Ursprungs repräsentiert. 

Das Rhizom erwächst zwar wie der Baum von unten, besitzt allerdings nicht eine einzige 

Wurzel, sondern eine Vielzahl an Herkünften und pilzartigen Verzweigungen, die nicht 

mehr auf einen lokalisierbaren Ursprung zurückgeführt werden können. 

42  Richard Rorty (1991: 195) ist der Ansicht, dass nach diesem Machtverständnis „any 

study of anything […] will be a study of strategies of power“. Er trifft damit einen durch-

aus wunden Punkt Foucaults, der erst durch die spätere Differenzierung zwischen Macht- 

und Herrschaftsverhältnissen, auf die ich in Kapitel 6.3.1 zu sprechen kommen werde, 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


226 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

vorhandene, in der Welt präsente Gegenstände einfach ignorieren, sondern eröffnen 
erst einen Raum, innerhalb dessen sich intersubjektive Beziehungen konstituieren 
können. Die Eliminierung aller Machtverhältnisse in einer Gesellschaft ist für 
Foucault eine Unmöglichkeit, denn „eine Gesellschaft ohne Machtbeziehungen wä-
re nur eine Abstraktion“43 (DE4/306: 289). Die Möglichkeit, dass ein Subjekt 
Macht auf ein anderes Subjekt ausübt, ist an die Diffusion der Macht gebunden. 
 
2. Relationalität 
Die Komponente der Diffusion deutet auf die zweite Komponente der Relationalität 
hin. Wäre Macht bloß diffus verteilt, so wäre nicht klar, inwiefern sie Subjekte 
überhaupt berühren und somit subjektivieren könnte. Die diffuse Komponente der 
Macht betont zunächst nur das „ab“ der ab-grundigen Kraft der Macht und bringt 
ihr Entzugsmoment an die Oberfläche. Da Entzug aber stets auch Bezug ist, kommt 
der Diffusion zugleich ein beziehender Effekt zu. Dieser lässt sich als relational be-
schreiben. Die Analyse der Machtverhältnisse geht einer Rekonstruktion von Polen 
voraus, zwischen denen Macht zirkuliert (vgl. Schneider 2004: 169). Die Frage, wer 
von einem konkreten Machtverhältnis „profitiert“ und wer diesem Verhältnis un-
terworfen ist, ist der Analyse der Verteilung von Macht nachgeordnet. Aufgrund 
des relationalen Charakters der Macht ist eine Identifizierung von Autor und Adres-
sat nicht möglich: „Die Macht gehört weder einem Jemand noch übrigens einer 
Gruppe; es gibt Macht nur, weil es Streuung, Relais, Geflechte, wechselseitige 
Stützen, Unterschiede des Potentials, Abstände, usw. gibt.“ (MP: 17) Macht ist die 
Differenz, der Abstand zwischen den sichtbaren Orten, an denen sie sich ablagert 
und diese Orte können sowohl Institutionen als auch Subjekte sein. Aus diesem 
Grund lässt sich Macht als Relationalität zwischen Subjekten charakterisieren.44 

Weil Macht nicht bloß diffus verteilt ist, sondern im Sinne ihrer Relationalität 
eine Spur in der Wirklichkeit zieht, kommt ihr eine Gerichtetheit zu. Wenn es ledig-
lich eine Ansammlung nebeneinander fließender Machtverhältnisse geben würde, 
wäre nicht zu erklären, wie Machtbeziehungen Subjekte überhaupt konstituieren 
                                                             

behoben wird. Foucault sagt allerdings nicht, dass alle intersubjektiven Beziehungen auf 

Machtverhältnissen beruhen, sondern nur, dass diese Beziehungen in Machtverhältnisse 

verwoben und nur durch diese möglich sind. Auch eine Intimbeziehung kann sich der so-

ziale Praktiken durchdringenden Macht nicht entziehen. 

43 Aus diesem Grund ist für Foucault auch Habermas’ Entwurf von Kommunikations-

verhältnissen, die nicht von Machtformationen durchzogen sind, eine Utopie, die einen 

transzendentalen und keinen historischen Status besitzt (vgl. DE4/310: 335; DE4/356: 

898f.). 

44  Vgl. auch DE3/206: 397: „Die Macht, das sind in Wirklichkeit Relationen, ein mehr oder 

weniger organisiertes, mehr oder weniger in Gestalt einer Pyramide angeordnetes, mehr 

oder weniger koordiniertes Bündel von Relationen.“  

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 227 

 

könnten. Auch wenn die Wirkungsweise der Macht nicht an Subjekte gekettet ist, 
muss die Frage nach der Regelhaftigkeit der Machtzirkulation in der Analyse Be-
rücksichtigung finden. Macht ist in diesem Sinne intentional wirksam, ohne dass 
diese Intentionalität auf lokalisierbare Subjekte zurückgeführt werden kann: 

 

„Die Machtbeziehungen sind gleichzeitig intentional und nicht-subjektiv. Erkennbar sind sie 

nicht, weil sie im kausalen Sinn Wirkung einer anderen, sie erklärenden Instanz sind, sondern 

weil sie durch und durch von einem Kalkül durchsetzt sind: keine Macht, die sich ohne eine 

Reihe von Absichten und Zielsetzungen entfaltet. Doch heißt das nicht, dass sie aus der Wahl 

oder Entscheidung eines individuellen Subjekts resultiert.“ (WW: 95; Hervorhebungen von 

mir) 
 
Intentionalität bezeichnet hier die Gerichtetheit der Macht gemäß einer Taktik oder 
Strategie, deren Effekte Individuen sind. Dem Aufspüren und Offenlegen dieser 
Taktiken und Strategien gilt Foucaults primäres Bestreben. Daher liegt die Kon-
zentration seiner Arbeiten auf einer Genealogie der Machtverhältnisse und nicht auf 
einer Geschichte der sprechenden und handelnden Subjekte. Die Intentionalität der 
Macht lässt sich nicht verorten, weil sie „in realen und effektiven Praktiken“ auf-
geht (VG: 43).45 Den immanenten Strategien der Diskurse, die auf das abzielen, was 
gesagt werden darf, kommt Intentionalität zu, weil sie eine unterwerfende Kraft auf 
Subjekte ausüben. Machtverhältnisse können daher bestimmte Wirkungen entfalten 
und Ausschlüsse vollziehen, ohne dass diese Resultate willentliche Akte von Sub-
jekten sind. Das widerspricht auch nicht der Tatsache, dass es letztlich Individuen 
sind, die für die Reproduktion der Macht zuständig sind (vgl. Detel 1998: 29). Die-
ser Doppelcharakter der Macht lässt sich noch besser illustrieren, wenn er in die 
heideggersche Figur des Ab-grunds eingeschrieben wird. Das Entzugsmoment, die 
ab-gründige Seite der Macht, ist seine Nicht-Verortbarkeit und Nicht-Subjekti-
vität.46 Die relationale Komponente, welche die Gerichtetheit der Macht auf Sub-
jekte umfasst, ist ihr Bezugsmoment und damit ihre ab-gründige Seite. Der Macht 
kommt diese beziehende, relationale Dimension immer schon zu; wäre sie bloß 
                                                             
45  Jana Sawicki (1994: 292) verdeutlicht diesen Punkt sehr schön anhand des Beispiels pat-

riarchaler Logiken innerhalb gesellschaftlicher Machtstrukturen, die nicht auf die Absich-

ten einzelner Subjekte reduzierbar sind, aber dennoch ein Ziel, nämlich den Ausschluss 

bestimmter Subjekte, verfolgen. 

46  Das Entzugsmoment von Macht hebt auch Oliver Marchart hervor, wenn er auf „das 

foucaultsche Immanenzprinzip der Macht“ zu sprechen kommt: „Weil sie [die Macht] 

aber genauso wenig ihrerseits ein tieferes Prinzip oder Fundament des Sozialen darstellt, 

lässt sich das Soziale auf nichts anderem gründen als dem Entzug eines letzten Grundes: 

‚Die Macht, das existiert nicht‘. Das ist das Selbstdementi des Machtbegriffs. Der Imma-

nenzraum der Macht kann nicht geschlossen werden.“ (Marchart 2013: 366f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


228 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

durch Entzug ausgezeichnet, so könnte sie keine Effekte in der Wirklichkeit bewir-
ken und wäre philosophisch nicht einzuholen. Machtverhältnisse bleiben daher an 
die Existenz derjenigen Subjekte gebunden, auf die sie gerichtet sind, auch wenn 
Letztere deren Reproduktion nicht bewusst und intentional vollziehen. 

 
3. Produktivität 
Die Relationalität der Macht hat – und hierin liegt die dritte Komponente des onto-
logischen Machtbegriffs – einen konstituierenden und also produzierenden Effekt.47 
Sie bezieht sich auf Subjekte, indem sie diese im Moment ihrer Berührung als Sub-

jekte einsetzt. Mit der Explikation des produktiven Charakters der Machtverhältnis-
se distanziert sich Foucault von einem weiteren Aspekt der traditionellen Machtthe-
orie, und zwar davon, dass die Ausübung der Macht vorrangig auf Zwang, 
Unterdrückung und Verboten basiert. Gebrochen werden soll mit dem Mythos der 
Subjektphilosophie, dass Macht Subjekte unterdrückt, indem sie diese an ihrer Au-
tonomie hindert. Eine Kritik der Macht dient nach dieser Auffassung der „Befrei-
ung“ des Subjekts und damit der Ermöglichung einer freien Entfaltung der je eige-
nen Subjektivität.48 Dieser modernen, auf der Prämisse einer zu ergründenden 
Substanz des Subjekts beruhenden Konzeption, stellt Foucault eine andere Ausle-
gung der „Beziehung“ zwischen Macht und Subjekt entgegen. Die Macht unter-
drückt das Subjekt nicht primär,49 indem sie Verbote deklariert und eine „gelingen-
de“, teilnehmende Form der Subjektivierung verhindert. Anhand der Disziplinar-
macht demonstriert Foucault, wie Macht Subjekte produziert, indem sie diese 
unterwirft. Das konkrete Produkt der Disziplinarmacht ist dabei das Individuum: 
 

„Das Individuum ist zweifellos das fiktive Atom einer ‚ideologischen‘ Vorstellung der Ge-

sellschaft; es ist aber auch eine Realität, die von der spezifischen Machttechnologie der ‚Dis-

ziplin‘ produziert worden ist. Man muss aufhören die Wirkungen der Macht immer negativ zu 

                                                             
47  Das ist wohl derjenige Punkt, an dem Foucault am weitesten über seine genealogische 

Vorgehensweise hinausgeht. Marchart formuliert das, mit Bezug auf die Produktion der 

Gesellschaft, wie folgt: „Die rein nominalistische Lesart der Formel ‚Die Macht, das 

existiert nicht‘ greift […] zu kurz. Wiewohl Macht nicht existiert, insistiert sie doch in al-

len sozialen Relationen. Sie berührt, ja sie produziert das soziale Sein in dessen Gesamt-

heit.“ (Marchart 2013: 366) 

48 Die Kritik Foucaults richtet sich hier vor allem gegen den marxistischen Diskurs der 

68er, der die Befreiung des Individuums aus der Umklammerung der (bürgerlichen) 

Machtverhältnisse anstrebt. 

49  Vgl. DE3/200: 345f.: „Allgemein würde ich sagen, dass die Untersagung, die Verweige-

rung und das Verbot weit davon entfernt sind, die wesentlichen Formen der Macht zu 

sein, sondern nur deren Grenzen, deren grobe oder extreme Formen sind.“ Es sind – in 

meinen Worten – bloß ontische Sedimentierungsweisen der Macht. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 229 

 

beschreiben, als ob sie nur ‚ausschließen‘, ‚unterdrücken‘, ‚verdrängen‘, ‚zensieren‘, ‚abstra-

hieren‘, ‚maskieren‘, ‚verschleiern‘ würde. In Wirklichkeit ist die Macht produktiv; und sie 

produziert Wirkliches. Sie produziert Gegenstandsbereiche und Wahrheitsrituale: das Indivi-

duum und seine Erkenntnis sind Ergebnisse dieser Produktion.“ (ÜS: 249f.) 
 
Macht produziert selbst eine Wirklichkeit, sie hat materialisierende Effekte, zu de-
nen auch die Selbstbeschreibung von Subjekten als Individuen gehört. Während bei 
Heidegger die Analyse der gründenden Kraft des Ab-grunds noch höchst abstrakt 
bleibt und aufgrund dieser Abstraktion noch nicht ihre subjektivierende Kraft expli-
zieren kann, gelingt es Foucault mit der Interpretation des Ab-grunds im Sinne von 
Machtverhältnissen, die praxeologische Pointe von Subjektivierungsverhältnissen 
zur Sprache zu bringen. Die Einsicht lautet, dass der Prozess der Subjektivierung 
über unterwerfende Kräfteverhältnisse verläuft, die stets historisch spezifische Wir-
kungen entfalten; dem Bündel dieser Wirkungen gibt Foucault den Namen 
„Macht“.50 Unterdrückung und Zensur sind zwei negative Verfahren der produkti-

ven Komponente der Macht. Foucault leugnet nicht, dass die Wirkungsweise der 
Macht Subjekte beschränkt: Der Akt der Beschränkung und Begrenzung von Mög-
lichkeiten ist jedoch für die Existenz von Subjekten konstitutiv. Diese wichtige Im-
plikation eines heteronomen Subjektverständnisses teilt Foucault mit Levinas und 
Derrida.  

Die Rede von einer „befreiten“ Gesellschaft in obigem Zitat ist deshalb „ideo-
logisch“, weil sie den konstituierenden – produzierenden wie unterwerfenden – 
Charakter der Machtverhältnisse vergisst. Foucault weist in diesem Zusammenhang 
die „Repressionshypothese“ zurück, wonach eine Kritik der Macht der Befreiung 
des Subjekts von einer repressiven Macht zu dienen hat.51 Gemäß der Anhänger der 
                                                             
50  Deleuze (2013: 156-160) argumentiert hier, dass Foucault über Heidegger hinausgeht, in-

dem er nicht direkt von der Lichtung (dem Sichtbaren) zum Sein wechselt, sondern durch 

das Außen der Macht eine Kraft zwischen (abstraktem) Sein und (sichtbarer) Lichtung 

aufspürt, die erst den Prozess der Subjektivierung erschließbar macht. 

51  Diesen Sachverhalt demonstriert Foucault besonders eindrücklich an der Rolle der Sexua-

lität im politischen und rechtlichen Diskurs. Die Ablehnung der These, die Sexualität 

werde seit Jahrhunderten unterdrückt, geht mit einer Kritik an denjenigen Positionen ein-

her, welche die Rolle des Verbots bei der diskursiven Analyse der Sexualität in den Vor-

dergrund rücken. Foucault bestreitet nicht, dass in der Realität Verbote über bestimmte 

sexuelle Praktiken oder Beziehungen ausgesprochen wurden und werden und dass in der 

Moderne eine Überwachung sexueller Verhaltensweisen, wie beispielsweise der Sexuali-

tät der Kinder, im Gegensatz zum Mittelalter stetig zugenommen hat. Möchte man die 

wachsende Bedeutung der Sexualität und die Vervielfältigung ihrer Diskurse nachzeich-

nen, so reicht es aber nicht aus, den Blick primär auf die Funktion der Verbote zu lenken: 

„Ich sage nicht, dass das Verbot des Sexes eine Täuschung ist, behaupte aber, dass es ei-

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


230 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Repressionshypothese muss philosophische, psychoanalytische und politische Kri-
tik die Aufgabe haben, die Autonomie des Subjekts vor ihrer Einschließung in die 
Macht zu retten. Mithilfe des ontologischen Verständnisses von Macht kann 
Foucault zeigen, dass die Forderung nach einer solchen „Befreiung“ gerade auf der 
Einschreibung des Subjekts in einen spezifischen Diskurs der Wahrheit gründet, 
und somit auf einem Machtverhältnis, das primär nicht befreit, sondern noch stärker 
unterwirft: „Der Mensch, von dem man uns spricht und zu dessen Befreiung man 
einlädt, ist bereits in sich das Resultat einer Unterwerfung, die viel tiefer ist als er.“ 
(ÜS: 42) Wie ich schon in Kapitel 6.1.2 gezeigt habe, sind die Namen „Mensch“ 
und „Humanismus“ Produkte einer Verschiebung in den Epistemen des Wissens. 
Der Diskurs der Humanwissenschaften, der sich vermeintlich einer Befreiung des 
Menschen verschreibt, beruht auf einer spezifischen Konfiguration von Macht, die 
er zugleich verschleiert und reproduziert.52  

Durch die Aufdeckung des produktiven Charakters der Macht veranschaulicht 
Foucault, dass Macht einen positiven, Subjektivität konstituierenden Aspekt besitzt. 
Ohne Macht gibt es keine Subjekte. Hier entbindet sich die temporale Dimension 
des heteronomen Konstitutionsprozesses von Subjektivität von der Geschichtlich-
keit und der quasi-ahistorische Gehalt des Machtbegriffs wird sichtbar. Es gibt zwar 
historisch unterschiedliche Wirkungsweisen von Macht, die Foucault als Souve-
ränitätsmacht, Disziplinarmacht und Biomacht bezeichnet; all diesen geschichtlich 
spezifischen Machtmodellen ist jedoch ihr Subjektivität produzierender Effekt ge-
meinsam. Wenn an dieses Verständnis von Macht anknüpft wird, bedeutet das 
nicht, dass auf den Anspruch einer Kritik der Macht verzichtet muss. Indem 
Foucault die Forderung nach einer umfassenden Befreiung als ideologisch brand-
markt, wirft er nicht das Projekt einer Kritik von Bord, welche sich den Möglich-
keiten von Freiheit und Widerständigkeit widmet. Die Kritik gilt vielmehr der Ver-
schleierung des ontologischen Charakters, des Entzugsmoments der Macht sowie 
der Sedimentierung konkreter, ontischer Machtverhältnisse, die Subjekten die Mög-
                                                             

ne Täuschung ist, wenn man es zu dem grundlegenden und konstitutiven Element macht, 

von dem ausgehend sich die Geschichte dessen schreiben lässt, was seit Beginn der Mo-

derne über den Sex gesagt worden ist.“ (WW: 19) Die Kritik an einer Position, die 

Foucault als „Repressionshypothese“ bezeichnet, besagt, dass die Repression der Sexuali-

tät ein Element innerhalb eines wachsenden Diskurses über die Sexualität ist. Es handelt 

sich vordergründig nicht um eine Unterdrückung, sondern um einen „Anreiz zum Dis-

kurs“ (WW: 39) über die Sexualität. 

52  Vgl. dazu folgende Stelle aus der Vorlesung Die Strafgesellschaft: „In Verbindung mit 

der Ausübung von Macht sieht man somit einen Diskurs in Erscheinung treten, der den 

mythischen Diskurs über die Ursprünge der Macht – der regelmäßig die Genealogie des 

Königs und seiner Vorfahren erzählte – ablöst: den normalisierenden Diskurs der Hu-

manwissenschaften.“ (STR: 326) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 231 

 

lichkeiten raubt, gegen die Macht vorzugehen. Kritik problematisiert vor diesem 
Hintergrund bestimmte Wirkungsweisen der Macht, ohne auf die Utopie einer Be-
freiung von allen Machtverhältnissen zurückzugreifen.53 

 
6.2.3 Das individualisierte, normierte und verkörperte Subjekt als 

Effekt der Disziplinarmacht 
 
Bis jetzt habe ich den Vorschlag gemacht, Foucaults genealogische Arbeiten so zu 
lesen, dass sie Machtverhältnisse als Entzugs- und Bezugsmomente von Subjektivi-
tät interpretieren. Sie erweitern und verschieben dadurch die seinsgeschichtlichen 
Analysen Heideggers um eine praktische und materielle54 Dimension, indem sie 
Macht als ab-gründiges Kräfteverhältnis denken, das sich immer historisch aktuali-
siert. Die genealogischen Untersuchungen gehen dabei über die archäologischen 
Arbeiten hinaus, indem sie sich nicht nur dem Subjektbegriff widmen, sondern be-
stimmte geschichtliche Kräfteverhältnisse verfolgen, die Subjekte unterwerfen und 

                                                             
53  In den Abschnitten 6.2.4 und 6.3.1 werde ich auf diesen Punkt noch genauer eingehen. 

54  Der Begriff des Dispositivs soll die materielle Dimension des Diskurses betonen und ist 

als ein Überbegriff von „Episteme“ zu verstehen, der aber nicht deren Homogenität auf-

weist. Foucault definiert in einem Gespräch aus dem Jahre 1977 „Dispositiv“ wie folgt: 

„Das, was ich mit diesem Begriff zu bestimmen versuche, ist erstens eine entschieden he-

terogene Gesamtheit, bestehend aus Diskursen, Institutionen, architektonischen Einrich-

tungen, reglementierenden Entscheidungen, Gesetzen, administrativen Maßnahmen, wis-

senschaftlichen Aussagen, philosophischen, moralischen und philanthropischen Lehr-

sätzen, kurz, Gesagtes ebenso wie Ungesagtes, das sind die Elemente des Dispositivs. 

Das Dispositiv selbst ist das Netz, das man zwischen diesen Elementen herstellen kann. 

[…] Was ich Dispositiv nenne, [ist] ein viel allgemeinerer Fall der Episteme […], das 

selbst diskursiv und nicht diskursiv ist und dessen Elemente viel heterogener sind.“ 

(DE3/206: 392-395) Das Dispositiv wird von Foucault als Begriff eingeführt, um die 

Bündelung von sprachlichen und nicht-sprachlichen Kräfteverhältnissen anzuzeigen. Die 

Trennung zwischen diskursiv und nicht-diskursiv sollte allerdings nicht zu wörtlich ge-

nommen werden. Dem Diskursbegriff Foucaults sind schon von Anfang an materielle 

Bedingungen und somit das nicht-diskursive eingeschrieben, weil sich Diskurse immer 

auch in der Wirklichkeit ablagern und also materielle Effekte haben. In den 70ern stellt 

Foucault jedoch seine Analysen immer stärker auf die praxeologische Wirkungsweise 

von Macht und auf ihre nicht-diskursive Komponente ab. Um dieser veränderten Fokus-

sierung Ausdruck zu verleihen, wird in den Arbeiten der Begriff „Dispositiv“ eingeführt. 

Vgl. zur Verbindung der diskursiven und nicht-diskursiven Praktiken in den archäologi-

schen Schriften der 60er Jahre Gutting (1989: 256-260). Eine (sehr kurze) Genealogie des 

Begriffs „Dispositiv“ hat Agamben (2008) geschrieben. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


232 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

ihre Identität durchdringen. Am Ort des Individuums zeigt sich die Verflechtung 
von Foucaults genealogischer Freilegung eines historisch spezifischen Machtmo-
dells, nämlich der Disziplinarmacht, mit seinem ontologischen Verständnis von 
Macht am eindrücklichsten.55  

Nach Foucault knüpfen Theorien, welche die Wirkungsweise von Macht in der 
Gesellschaft untersuchen, ihre Analysen immer noch zu sehr an Subjekte. Die an-
haltende Vorherrschaft von Theorien über die Souveränität sorgt für eine Verschlei-
erung der Disziplinartechnologien (vgl. ÜS: 103; VG: 53). Die politischen Wissen-
schaften konzentrieren sich nach wie vor primär auf das juridische Machtmodell, 
welches Souverän und Gesetz privilegiert und Macht zu verorten versucht: „Im po-
litischen Denken und in der politischen Analyse ist der Kopf des Königs noch im-
mer nicht gerollt.“ (WW: 90) Foucault hat es sich deshalb zum Ziel gesetzt, dem 
König den Kopf abzuschlagen, indem er das Modell der Disziplinarmacht einführt, 
um eine bessere Analyse der spezifischen Wirkungsweise von Macht und eine an-
gemessenere Beschreibung von Subjektivierung zu ermöglichen.56 

Die These, dass Subjekte durch einen Akt der Unterwerfung unter Machtver-
hältnisse konstituiert werden, lässt sich am Phänomen des neuzeitlichen Individu-
ums erproben. In der Moderne, so hat sich bereits in meiner Auseinandersetzung 
mit Heidegger ergeben, gilt das Individuum als Substanz, das einer Welt gegen-
übersteht, der es nicht mehr selbst angehört (vgl. Kap. 3.4.1). Foucaults Bestreben 
                                                             
55  Die Biomacht lässt sich in diesem Kontext als eine Weiterentwicklung und „Verfeine-

rung“ der Disziplinarmacht bezeichnen, indem sie demographische Faktoren in eine Re-

gierung der Bevölkerung inkludiert (vgl. Schneider 2004: 179f.). Foucault entwickelt die-

se Konzeption vor allem in seinen Vorlesungen am Collège de France in der zweiten 

Hälfte der 70er Jahre. 

56  Das Erscheinen einer Wirkungsweise der Macht, der Foucault den Namen „Disziplinar-

macht“ gibt, lässt sich zu einem Zeitpunkt, der rund um die Französische Revolution 

liegt, diagnostizieren. Die Zirkulation der Macht innerhalb der Gesellschaft kann jedoch 

auch partiell mit dem Modell der Souveränitätsmacht erfasst werden, wonach die Aus-

übung von Macht an einen Herrschenden geknüpft ist: „Souveränität und Disziplin […] 

sind die beiden absolut konstitutiven Bestandteile der allgemeinen Machtmechanismen 

unserer Gesellschaft.“ (VG: 56) Foucault behauptet nicht, dass die Souveränitätsmacht 

von der Disziplinarmacht vollständig abgelöst wurde; seine Fokussierung auf die Diszip-

linarmacht und die Vernachlässigung der Souveränitätsmacht werden vielmehr mit der 

Bedeutung der Disziplinarmacht innerhalb einer Genealogie des modernen Subjekts ge-

rechtfertigt. Subjektivität wird seit dem Ende des 18. Jahrhunderts vorrangig durch das 

Verfahren der Disziplinierung produziert, welches Foucault wie folgt definiert: „Diese 

Methoden, welche die peinliche Kontrolle der Körpertätigkeiten und die dauerhafte Un-

terwerfung ihrer Kräfte ermöglichen und die gelehrig/nützlich machen, kann man die 

‚Disziplin‘ nennen.“ (ÜS: 175) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 233 

 

ist es, über Heidegger hinausgehend, das „Individuum“ nicht nur als Effekt einer 
seinsgeschichtlichen Verschiebung zu begreifen, sondern die Funktion der Macht 
innerhalb dieser Transformation auszuweisen: 

 

„Man darf das Individuum, denke ich, also nicht als eine Art elementaren Kern, primitives 

Atom, vielfältige und träge Materie begreifen, auf die die Macht angewendet wird, gegen 

welche sie sich richtet und die die Individuen unterwerfen oder brechen würde. In Wirklich-

keit ist das, was bewirkt, dass Körper, Gesten, Diskurse, Wünsche als Individuen identifiziert 

und konstituiert werden, eine der ersten Wirkungen der Macht. Das Individuum ist also nicht 

das Gegenüber der Macht; es ist eine ihrer ersten Wirkungen. Das Individuum ist ein Macht-

effekt und gleichzeitig, in genau dem Maße, wie es eine ihrer Wirkungen ist, verbindendes 

Element: Die Macht geht dank des Individuums, welches von ihr konstituiert wurde, durch.“ 

(VG: 45) 
 
Das Individuum ist das Produkt des durch die Disziplinarmacht vollzogenen Pro-
zesses der Individualisierung. Die Disziplinarmacht produziert und kontrolliert In-
dividuen, sie ist „ein Verfahren der Individualisierung“ (MP: 32). Die Möglichkeit, 
den Menschen als Individuum zu bezeichnen, ist – so hat sich in Foucaults archäo-
logischen Studien zunächst gezeigt – an eine Verschiebung der Episteme des Wis-
sens gebunden (vgl. Kap. 6.1.2). Der Mensch wird zum Individuum, weil er zu-
gleich Subjekt und Objekt des Wissens ist. Er ist – um einen Ausdruck zu 
verwenden, den auch Taylor aufgreift (vgl. Kap. 8.3.3) – ein Atom, das nicht in der 
Welt ist und sich vor jeder heteronomen Kraft in sein Inneres zurückzuziehen ver-
mag.  

Die genealogische Perspektivierung erweitert die Pointe der archäologischen 
Untersuchungen nun dadurch, dass sie den Werdensprozess des Subjekts zum Indi-
viduum innerhalb sozialer Praktiken aufspürt. Foucaults These ist, dass der Prozess 
der Individualisierung innerhalb der Disziplinarmacht Menschen zu Individuen 
formt, indem er sie der diskursiv-materialisierenden Kraft bestimmter Institutionen 
(z.B. Schule, Krankenhaus, Psychiatrie, Gefängnis) unterwirft.57 Zugleich ver-
schleiert dieser Prozess seine eigene Wirkungsweise, indem er Subjekten die Vor-
stellung einprägt, sie wären Herrscher über ihre eigene Subjektivität. An diesem 
Punkt wird deutlich, wie Foucault Heideggers Kritik an der neuzeitlichen Sub-
jektphilosophie mit einer Analyse von Praktiken verknüpft und dadurch weiterent-
wickelt. Es reicht nämlich nicht aus, die Idee des autonomen Subjekts in ihrer 
                                                             
57  Das Gefängnis, dessen Genealogie Foucault in Überwachen und Strafen schreibt, ist da-

bei diejenige Institution, an der die Funktionsweise der Disziplinargesellschaft am besten 

veranschaulicht werden kann: „Das Gefängnis setzt an dem ihm Anvertrauten eine Arbeit 

fort, die anderswo begonnen worden ist und von der gesamten Gesellschaft mit unzähli-

gen Disziplinarmechanismen an jedem einzelnen fortgeführt wird.“ (ÜS: 390f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


234 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

seinsgeschichtlichen Entwicklung freizulegen, sondern es muss vielmehr auch da-
rum gehen, die Konstitution des Selbstverständnisses von Subjekten als autonomer 
Akteure innerhalb institutionalisierter Praktiken zur Sprache zu bringen und zu 
problematisieren. Dass sich Subjekte als sich selbst bestimmend verstehen, ist auch 
daran gebunden, dass sich diskursive Machtverhältnisse in Institutionen ablagern. 
Institutionen sind erst dadurch befähigt, Subjekte auf eine solche Weise zu diszipli-
nieren, dass ihnen der Schein verliehen wird, sie seien frei. 

Bei der Konstitution des modernen Subjekts innerhalb der Disziplinargesell-
schaft spielt neben dem Prozess der Individualisierung die Normierung bzw. Nor-
malisierung eine entscheidende Rolle. Die Einrichtungen der Überwachung inner-
halb der Disziplinargesellschaft erschaffen das Subjekt als normalisiertes 
Individuum: „Dieses Individuum ist ein in ein Überwachungssystem eingeglieder-
ter, den Normalisierungsverfahren sich fügender, ein unterworfener Körper.“ (MP: 
93) Bevor ich auf die Rolle des Körpers zu sprechen komme, möchte ich mich dem 
Verfahren der Normalisierung widmen. Unter Normalisierung versteht Foucault ein 
sichtbares und unsichtbares Raster, das für die Grenzziehung zwischen normal und 
anormal verantwortlich ist. Die Festlegung dieser Grenze vollzieht sich innerhalb 
eines historischen Prozesses, den Foucault beispielsweise in seiner Dissertation 
Wahnsinn und Gesellschaft sowie in der Vorlesung Die Anormalen am Collège de 

France nachzeichnet. Die Kontrolle der Individuen mithilfe der „Normierungsge-
walt“ ist ab dem 17. Jahrhundert eine der wichtigsten Funktionen der modernen Ge-
sellschaft (vgl. ÜS: 392f.). Erst mit der Entstehung der Disziplinargesellschaft wird 
die Klassifizierung der Individuen als „normal“ oder „anormal“, „wahnsinnig“ oder 
„gesund“ zu einem Element innerhalb des hegemonialen Diskurses. In der Diszipli-
nargesellschaft werden alle Individuen anhand eines Maßstabs beurteilt, der durch 
das Normierungsmodell zur Verfügung gestellt wird, während Gesellschaften, in 
denen primär Souveränitätsmacht vorherrscht, die „Standeszugehörigen“ gemäß ih-
rer Stellung in der hierarchischen Ordnung klassifizieren:  

 

„Zusammen mit der Überwachung wird am Ende des klassischen Zeitalters die Normalisie-

rung zu einem der großen Machtinstrumente. An die Stelle der Male, die Standeszugehörig-

keiten und Privilegien sichtbar machen, tritt mehr und mehr ein System von Normalitätsgra-

den, welche die Zugehörigkeit zu einem homogenen Gesellschaftskörper anzeigen, dabei 

jedoch klassifizierend, hierarchisierend und rangordnend wirken.“ (ÜS: 237)  
 
Hierarchie wird in der Disziplinargesellschaft durch das Verfahren der Normalisie-
rung produziert. Die Einführung der Haftstrafe, die nun für jeden Menschen unab-
hängig von seiner Rolle in der Gesellschaft Geltung besitzt und jedem Individuum 
dieselbe Art der Strafe zuweist, ist eines der Resultate bei der Suche der Diszipli-
narmacht nach einer einheitlichen Beurteilung bzw. Bestrafung aller Individuen 
(vgl. Schneider 2004: 125f.). Das Gefängnis ist jedoch nur eine der durch die Dis-

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 235 

 

ziplinarmacht in Erscheinung tretenden Institutionen. Sie ist zweifellos die sicht-
barste Institution und der wichtigste Ort, an welchem die auf die Innerlichkeit des 
Subjekts gerichteten Kräfteverhältnisse erfahrbar werden; der Prozess der Normali-
sierung entfaltet seine Wirkungen jedoch auch an anderen Orten. Psychiatrie, Klinik 
und Erziehungswesen sind weitere Felder, denen sich Foucault in seinen Untersu-
chungen ausführlich widmet. All diesen Institutionen ist gemeinsam, dass sie die 
Wirkungsweise der Macht vervielfältigen, indem sie sich an dem Verfahren der In-
dividualisierung, Normierung und damit eben der Disziplinierung beteiligen. Die 
Trennung zwischen normal und anormal wird von der Psychiatrie, dem Medizin- 
und Bildungssystem besetzt und reproduziert – die neu entstehenden Verbindungen 
zwischen Polizei, Justiz und Psychiatrie sind Resultate und Reproduktionen dieser 
Trennung.  

Die Disziplinarmacht produziert aber nicht nur Individualität und Normalität, 
sondern auch den Körper. Die Ablösung grausamer körperlicher Bestrafungen 
durch das Gefängnis als allgemeiner Strafpraxis hat die Funktion des Körpers in-
nerhalb der Disziplinarmacht verschoben. Der Körper soll nun nicht länger ausge-
löscht, sondern unterworfen und von den Institutionen instrumentalisiert werden: 

 

„Der historische Augenblick der Disziplinen ist der Augenblick, in dem eine Kunst des 

menschlichen Körpers das Licht der Welt erblickt, die nicht nur die Vermehrung seiner Fä-

higkeiten und auch nicht bloß die Vertiefung seiner Unterwerfung im Auge hat, sondern die 

Schaffung eines Verhältnisses, das in einem einzigen Mechanismus den Körper um so gefü-

giger macht, je nützlicher er ist, und umgekehrt. […] Der menschliche Körper geht in eine 

Machtmaschinerie ein, die ihn durchdringt, zergliedert und wieder zusammensetzt. […] Die 

Disziplin fabriziert auf diese Weise unterworfene und geübte Körper, fügsame und gelehrige 

Körper.“ (ÜS: 176f.) 
 
In diesem Zitat zeigt sich, dass Foucault Macht als grundsätzlich auf den Körper ge-
richtet denkt. Der Dualismus zwischen Geist und Körper wird unterlaufen, indem 
der Körper als durch eine spezifische Wirkungsweise der Macht geprägt verstanden 
wird. Der Körper ist hierbei keine unbeschriebene Oberfläche, die der Macht vo-
rausgeht; Körper werden vielmehr im Zuge der Subjektivierung durch die Macht 
materialisiert und erst in diesem Moment als Körper konstituiert. Machtverhältnisse 
versehen den Körper mit einer spezifischen Funktion und machen ihn so zu einem 
Element, das kontrolliert und diszipliniert werden kann. Es ist daher verkürzt, 
Foucaults Machtbegriff als ausschließlich diskursiv zu beschreiben. Macht kommt 
immer auch ein materialisierender Effekt zu: Sie formt Körper. Die Wirkungsweise 
der Macht beinhaltet stets einen „Prozess der Materialisierung“ (Butler 1997: 62), 
weil die Entzugsdimension der Macht stets auch Ablagerungen in der Wirklichkeit 
produziert. Dieser Prozess ist ambivalent: Weil Körper ein Effekt der Macht und 
folglich immer schon von Machtverhältnissen durchzogen sind, können sie von 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


236 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

konkreten Realisierungsweisen der Macht angeeignet und instrumentalisiert werden 
– aber auch zu einem Ort des Widerstands werden.58 

 
6.2.4 Genealogie als Kritik unterwerfender Subjektivierung 
 
Bisher sollte sich erschlossen haben, dass die moderne Subjektivität das Produkt ei-
ner Unterwerfung unter Wissens- und Machtverhältnisse ist, die von der doppelten 
Bewegung des Bezugs und Entzugs durchzogen sind. Macht ist im Moment des Be-
zugs immer auf das Subjekt gerichtet; sie konstituiert und begrenzt es. Die Wir-
kungsweise der Macht entzieht sich dem Subjekt jedoch zugleich, indem sie von 
ihm im Moment der Gründung ablässt. Aus diesem Grund determinieren und ver-
sklaven Machtverhältnisse Subjekte nicht, sondern eröffnen ihnen vielfältige Mög-
lichkeiten, sich zu dem Prozess der Subjektivierung zu verhalten. Die drei Kompo-
nenten der Diffusion, Relationalität und Produktivität sind zwar Teil des 
Phänomens der Macht; ihr phänomenaler Gehalt erscheint allerdings nur in histo-

risch konkreten, d.h. ontischen Sedimentierungen von Macht. Dass Macht auf diese 
Weise philosophisch thematisierbar sein kann, ist dann an das Aufkommen der Dis-
ziplinarmacht gebunden, die das moderne Subjekt durch Prozesse der Individuali-
sierung und Normierung konstituiert. Die Genealogie der Disziplinarmacht bringt 
eine ab-gründige Kraft von Machtverhältnissen zum Vorschein, die allen geschicht-
lich früheren Machtmodellen zwar auch schon zukommt, jedoch erst zu einem be-
stimmten historischen Zeitpunkt erfahrbar wird. Was bedeutet eine solche genealo-
gische Erschließung der Macht nun konkret für das Unternehmen einer Subjekt- 
kritik? 

Genealogie als Kritik – und damit als eine spezifische Interpretation der hei-
deggerschen Destruktion (vgl. Kap. 2.5.2) – bemüht sich um einen Abbau der auf 
Individualisierung und Normierung basierenden neuzeitlichen Subjektivierungspro-
zesse. Aufgrund des nominalistischen Charakters der Genealogie verwirft Foucault 
eine allgemeine Theorie der Kritik; die Kritik muss ihre Wirkung vielmehr immer 
am konkreten Untersuchungsgegenstand, d.h. an den spezifischen Machtverhält-
nissen und ihrer unterwerfenden, subjektivierenden Kraft erproben. Es gilt daher 
den „lokale[n] Charakter der Kritik“ (VG: 20) zu beachten. Aber auch ohne eine 
Theorie der Kritik lässt sich eingrenzen, was Foucault unter dem Verfahren der Kri-
tik versteht und wie er es als Werkzeug seines Denkens einsetzt. Kritik zielt vor 
diesem Hintergrund auf die Offenlegung von Machtverhältnissen mit dem An-
spruch, die historische Konstitution von Subjektivität nachzuzeichnen. Die kritische 

                                                             
58  Der Faktor des Widerstands bekommt in Abschnitt 6.3.1 mehr Aufmerksamkeit zugewie-

sen. Der widerständigen Rolle des Körpers in Hinblick auf eine kollektive Auflehnung 

gegen die Macht hat sich Butler (2016a) im Anschluss an Foucault zugewendet. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 237 

 

Genealogie als historische Freilegung der Entstehung von Subjektivierungsverhält-
nissen bestreitet die Existenz einer der Macht zugrunde liegenden Struktur von Sub-
jektivität; vielmehr werden Subjekte durch die hegemonialen Machtbeziehungen 
produziert und unterliegen somit der Kontingenz der historischen Entwicklung. Ge-
nealogie soll gemäß diesem Leitgedanken die Vorstellung erschüttern, das autono-
me Subjekt sei das notwendige Resultat eines geschichtlichen Verlaufs, der die 
Akteure aus ihrer selbstverschuldeten Abhängigkeit befreit. Nach Foucaults 
Verständnis ist „die Kritik dessen, was wir sind, zugleich historische Analyse der 
uns gesetzten Grenzen und Probe auf ihre mögliche Überschreitung“ (DE4/339: 
707). Genealogie soll in diesem Sinne diejenigen Grenzziehungen ausloten, welche 
das Selbstverständnis von Subjekten wesentlich affizieren und rahmen.59 Die Kritik 
an der historischen Konstitution dieser Grenzen impliziert dann bereits eine Ver-
schiebung von Identitäten (vgl. Saar 2007: 285). Wie auch bei Levinas und Derrida 
sind bei Foucault das Aufspüren der Konstitution von Subjektivität und die Offen-
legung der Grenzziehung von Subjekten zu ihrem konstitutiven Außen ein interve-
nierender Akt, der bereits unser Selbstverständnis als neuzeitliche Subjekte berührt.  

Bei allen Parallelen zu seinen beiden Zeitgenossen muss jedoch auch betont 
werden, dass Foucaults kritische Genealogie weniger vorsichtig verfährt als Derri-
das Dekonstruktion. An nicht wenigen Stellen innerhalb seines Werkes ist nicht 
bloß von einer Überschreitung von scheinbar selbstverständlichen Grenzen, son-
dern auch von einer Zerstörung eines falschen Subjekt- und Identitätsverständnisses 
die Rede. So schreibt Foucault etwa in seinem Aufsatz Nietzsche, die Genealogie, 

die Historie: „Die von der Genealogie angeleitete Historie will die Wurzeln unserer 
Identität nicht freilegen, sondern zerstören; sie sucht nicht nach dem Herd, aus dem 
wir kommen, nach jener Heimat, in die wir nach dem Versprechen der Metaphysi-
ker wieder zurückkehren werden; vielmehr macht sie all die Brüche sichtbar, die 
uns durchziehen.“ (DE2/84: 188)60 Ich möchte argumentieren, dass Foucault den 
Terminus „Identität“ zumeist für ein spezifisches Verständnis von Subjektivität re-
serviert. Während Subjektivität allgemein das Produkt eines heteronomen Akts der 
Unterwerfung benennt, bezeichnet Identität die Abschließung von Subjektivität ge-
                                                             
59  Dieses auf das Selbstverständnis von Subjekten gerichtete Moment der Genealogie betont 

auch David Owen (2003: 133), wenn er schreibt, dass die Genealogie sich an einer „Ge-

fangenschaft“ abarbeitet, die Subjekte daran hindert, sich „als Subjekte oder Akteure zu 

begreifen“. 

60  In diesem Punkt könnte der Unterschied zwischen den genealogischen Verfahren 

Foucaults und Taylors nicht größer sein, was auch durch folgendes Zitat unterstrichen 

wird: „Das Hauptziel besteht heute zweifellos nicht darin, herauszufinden, sondern abzu-

lehnen, was wir sind.“ (DE4/306: 280) Taylor wirft Foucault in diesem Zusammenhang 

vor, innerhalb seiner genealogischen Arbeiten in den 70er Jahren die affirmativen Mo-

mente von Subjektwerdung nicht herausgearbeitet zu haben (vgl. Kap. 8.3.1). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


238 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

genüber ihrem Anderen. „Zerstört“ werden soll in diesem Sinne ein totalisierendes 
Verständnis von Subjektivität (vgl. Butler 2002: 261).61 Foucaults Problematisie-
rung von Identität reicht somit in ihrer Radikalität über Levinas und Derrida hinaus. 
Während seine beiden Landsmänner lediglich den metaphysischen Begriff der Iden-
tität gemäß einer ursprünglichen Selbsttransparenz und Gleichheit des Subjekts mit 
sich selbst verwerfen, ist es zumindest an manchen Stellen fragwürdig, ob Foucault 
dem Identitätsbegriff noch einen Ort innerhalb seiner genealogischen Arbeiten zu-
weisen möchte. Das Ziel scheint nicht mehr ein Abbau, sondern eine „Zerstörung“ 
bzw. „Auflösung“ von Identität zu sein. 

Foucaults Fokussierung auf die unterwerfende Seite der Macht verliert zuweilen 
aus den Augen, dass sich Macht stets sedimentieren muss. So wirft Oliver Marchart 
Foucault zu Recht eine zu starke Konzentration auf den gespenstischen – mit einem 
Ausdruck Derridas: „hantologischen“62 – Charakter der Macht vor: „Die Divergenz 
besteht nicht so sehr darin, dass Foucault den hantologischen Status seiner Katego-
rie nicht ausweisen will oder kann. Das trifft zwar zu, aber de facto spricht Foucault 
über nichts anderes als die hantologische Rückseite der Macht.“ (Marchart 2013: 
368; Anm. 11)63 Eine Konsequenz daraus ist das Verschwinden der Frage nach der 
– partiellen – Stabilisierung von Subjektivität und Identität. Wie sich bei Levinas 
und Derrida ergeben hat, ist Identität ein positiver Effekt der (negativen) Entzugs-
momente von Subjektivität und lässt sich daher in ihrer Aussetzung gegenüber einer 
konstitutiven Nicht-Identität neu bestimmen. Foucault gibt diese Möglichkeit hin-
gegen zugunsten einer „Zerstörung“ von Identität auf. Der Entzugscharakter der 
Macht wird zu Lasten des Bezugscharakters überbetont. 

Aber auch diese Geste innerhalb der genealogischen Arbeiten zur Macht in den 
70er Jahren birgt einen entscheidenden Ertrag. Meine These lautet, dass Foucault 
die affirmative Wendung der heideggerschen Subjektkritik bis an die äußerste 
Grenze einer Dekonstruktion des autonomen Subjekts treibt. Mit dem Fokus auf 
dem unterwerfenden Charakter der Wissens- und Machtverhältnisse wird erkundet, 
                                                             
61  Raymond Geuss (2003: 152) variiert diesen Gedanken, indem er schreibt, Genealogie sei 

die „historische Auflösung selbstverständlicher Identitäten“ (Hervorhebung von mir). 

62  Das Programm einer „Hantologie“, die den gespenstischen Charakter einer Ontologie 

zum Ausdruck bringen soll, welche eigentlich tot sein müsste, aber immer noch unter den 

Lebenden spukt, hat Derrida in seiner Marx-Lektüre entwickelt (vgl. MG). 

63  In diese Kritik stimmt auch Saar (2013: 167) ein, wenn er formuliert, dass man „Foucault 

eine vereinseitigende begriffliche Strategie unterstellen [kann], die infolge der negativen 

Fixierung auf die Vermeidung eines Herrschaftsmodells und der Betonung der Konstitu-

tionskraft der Macht kaum Aussagen über die lokalen und kontextuellen Wirkungsver-

mögen des Einzelnen trifft und damit die Anwendung des Machtbegriffs auf ein Gebiet 

verhindert, das zu explizieren doch eines der Grundmotive jeder Machtkritik sein sollte: 

das individuelle Leben (mit) der Macht“. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 239 

 

wie weit das sich ursprünglich selbst transparente und sich selbst bestimmende Sub-
jekt problematisiert werden kann, ohne den Subjektbegriff vorschnell aufzugeben. 
Die Anforderung an die hermeneutischen Autoren, denen die Kapitel sieben und 
acht dieser Arbeit gewidmet sind, liegt nun darin, die Kritik Foucaults an der Ge-
wordenheit der neuzeitlichen Subjektivität und am Begriff der Identität aufzuneh-
men und ersichtlich zu machen, wie sich das Selbstverständnis von Subjekten aus-
legen lässt, ohne hinter die wesentlichen Einsichten der genealogischen Kritik 
zurückzufallen. Die Arbeiten Foucaults dienen dabei – insbesondere mit Blick auf 
die affirmative Genealogie Taylors (vgl. Kap. 8.3.1-8.3.3) – als Folie, vor welcher 
der Erfolg eines hermeneutischen Anschlusses an die heideggersche Subjektkritik 
beurteilt wird. 

 
 

6.3 DIE BEZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT:  
FREIHEIT, SELBSTPRAKTIKEN UND SELBSTSORGE 

 
Im letzten Unterkapitel habe ich zu demonstrieren versucht, wie eine Kritik unter-
werfender Subjektivierungsverhältnisse darauf zielt, als Notwendigkeiten getarnten 
Selbstverständnissen ihre historische Kontingenz gegenüberzustellen. Dadurch hat 
sich ein Raum für ein anderes Verständnis von Subjektivität eröffnet: Foucault geht 
es um eine kritische Perspektive auf den Konstitutionsprozess von Subjektivität und 
nicht um ein Aufzeigen gelingender Subjektivierung. Die kritische Genealogie hat 
sich ganz auf den abbauenden, problematisierenden Zug der Dekonstruktion kon-
zentriert. Konnte man somit in den 70er Jahren – bei wohlgemerkt unsauberer Lek-
türe – zu dem Schluss kommen, das Subjekt sei völlig den Machtverhältnissen un-
terworfen, so möchte ich in diesem Kapitel ausführen, wie Foucaults Schriften der 
80er Jahre die ermöglichende Komponente der Macht thematisieren. Dabei muss 
jedoch zugleich angemerkt werden, dass Foucault keine Revision seiner vorherigen 
Untersuchungen vornimmt. Die späteren Arbeiten lassen sich vielmehr als die vor-
herigen erweiternd begreifen, indem Foucault nun auf den konstruktiven Aspekt der 
Dekonstruktion zu sprechen kommt. Sie erörtern die Möglichkeit, Handlungsfähig-
keit und Widerständigkeit als Bezugsmomente von Subjektivität und also im Aus-
gang von den Entzugsmomenten der Wissens- und Machtverhältnisse zu interpre-
tieren. Ein hermeneutisches Moment kommt innerhalb derjenigen Arbeiten zum 
Tragen, in denen Foucault das Verhältnis von Subjekten zu sich selbst betrachtet. 
Anhand des historisch spezifischen Falls der antiken Selbstsorge wird schließlich an 
die Oberfläche gebracht, auf welche Weise Subjekte nicht nur der Macht unterwor-
fen sind, sondern an ihrem Konstitutionsprozess durch die Einübung von Selbst-
praktiken teilnehmen.  

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


240 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Auf zwei Ebenen kann bei Foucault in den 80er Jahren von einer Erweiterung 
seiner Untersuchungen zur Subjektivierung die Rede sein. Auf einer ersten syste-
matischen Ebene skizziert Foucault ein Verständnis von Freiheit,64 das die Mög-
lichkeit von Widerstand nicht an die Einnahme einer Position außerhalb der Macht-
verhältnisse bindet, sondern das Potenzial widerständiger Praktiken innerhalb der 
Macht verortet. Es ist das Subjekt, das sich der Macht widersetzt, obwohl es erst 
durch die Macht als Subjekt eingesetzt wird. Die Unterwerfung des Subjekts durch 
die Macht geht der Möglichkeit des Widerstands voraus. Der wesentlich heterono-
me Konstitutionsprozess von Subjektivität ist somit Bedingung der Möglichkeit von 
Handlungsfähigkeit. Auf einer zweiten Ebene lässt sich eine Verschiebung der 
Wahl des historischen Untersuchungsgegenstands diagnostizieren. Es sind nun 
nicht mehr das 18. und 19. Jahrhundert, die im Fokus der genealogischen Texte ste-
hen, sondern die klassische und späte Antike. Foucault untersucht Formen einer 
„Sorge um sich“, die er den modernen Subjektivierungsverhältnissen der Individua-
lisierung und Normalisierung entgegenstellt. Dadurch soll evident werden, dass die 
heutigen Konstitutionsprozesse von Subjektivität nicht die einzig möglichen sind, 
sondern dass es Praktiken teilnehmender Subjektivierung gab und gibt, die Hand-
lungsfähigkeit aus einer spezifischen Aneignung und Transformation der Macht 
schöpfen. Den Bezug, den Subjekte durch Praktiken der Sorge um sich eingehen, 
interpretiere ich als eine gelingende Form der Subjektivierung. Hierin beruht der 
hermeneutische Impuls des späten Foucault, an den ein heteronomes Subjektver-
ständnis anschließen kann. Zu problematisieren bleibt der individualistische Cha-
rakter der antiken Selbstsorge, der die Ausgesetztheit des Subjekts gegenüber dem 
Anderen nicht bedenkt, sowie Foucaults Versäumnis, Praktiken teilnehmender Sub-
jektivierung in der Neuzeit aufzuspüren.  
 
6.3.1 Die Differenz zwischen Macht und Herrschaft –  

Die Möglichkeit der Freiheit 
 
Foucaults Explikation der unterwerfenden und damit subjektivierenden Kraft der 
Macht scheint noch keine befriedigende Antwort auf die Frage zu geben, inwiefern 
Subjekte den Machtverhältnissen etwas entgegensetzen können. Die Widerständig-

                                                             
64  Diese Freiheit schreibt Foucault dem Subjekt erstmals in seinem Aufsatz Subjekt und 

Macht (DE4/306) aus dem Jahre 1982 zu. Kögler (1992: 194) verortet diese Schrift „an 

der Nahtstelle dieser späten Befreiung Foucaults von der Hypostasierung der Macht zu 

einer Analyse, die die verschiedenen Dimensionen hermeneutischer Erfahrung gleich 

gewichtet“. Eine „Nahtstelle“ ist der Aufsatz deshalb, weil Foucault in den folgenden 

Jahren darum bemüht ist, die „Erfahrungen“ einzuholen, durch welche sich das Subjekt 

als widerständig zu konstituieren vermag. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 241 

 

keit des Subjekts gegen konkrete Machtverhältnisse wird in den Schriften bis zum 
Ende der 70er Jahre bestenfalls am Rand thematisiert.65 Die Einführung einer neuen 
Differenzierung zwischen Macht- und Herrschaftsverhältnissen sorgt jedoch für Er-
hellung.66 Mit Herrschaftsverhältnissen werden nun solche Machtverhältnisse be-
nannt, die sich derart manifestiert haben, dass sie die Handlungsfähigkeit der Indi-
viduen stark einschränken oder gar vollständig auslöschen: 
 

„Wenn es einem Individuum oder einer gesellschaftlichen Gruppe gelingt, ein Feld von 

Machtbeziehungen zu blockieren, sie unbeweglich und starr zu machen und jede Umkehrung 

der Bewegung zu verhindern – durch den Einsatz von Instrumenten, die sowohl ökonomi-

scher, politischer oder militärischer Natur sein mögen –, dann steht man vor etwas, das man 

als einen Herrschaftszustand bezeichnen kann. Gewiss existieren in einem solchen Zustand 

die Praktiken der Freiheit nicht oder nur einseitig oder sind äußerst eingeschränkt und be-

grenzt.“ (DE4/356: 878) 
 
Herrschaftsverhältnisse sind stark verdichtete Machtverhältnisse, in denen sich eine 
klare Unterscheidung zwischen Herrschern und Beherrschten herausgebildet hat, 
und können – im Gegensatz zu Machtverhältnissen – den Einsatz von Gewalt um-
fassen. Sie sind konkrete ontische Effekte der durchdringenden ontologischen 
Machtverhältnisse. Ein Subjekt kann nur deshalb ein anderes Subjekt beherrschen, 
weil deren Konstitution durch Machtverhältnisse der Möglichkeit von Beherr-
schung vorgängig ist. Das Subjekt muss erst als handlungsfähiges Subjekt einge-
setzt sein, um ein anderes Subjekt seinem Willen zu unterwerfen. Die Möglichkeit, 
Herrschaft auszuüben, ist an die Ausgesetztheit des Subjekts gegenüber Machtver-
hältnissen gebunden. 

Mithilfe der Differenz zwischen Macht- und Herrschaftsverhältnissen wird 
deutlicher, dass Macht für Foucault als ein solches Phänomen gedacht werden 
                                                             
65  Die Form des Widerstands bleibt in den 70er Jahren noch recht abstrakt. So schreibt 

Foucault zwar in Der Wille zum Wissen: „Wo es Macht gibt, gibt es Widerstand.“ (WW: 

96). Die Beziehung zwischen Macht, Subjektivität und Widerständigkeit wird allerdings 

nicht genauer entfaltet. In einem Gespräch mit dem Titel Mächte und Strategien 

(DE3/218) kommt Foucault im Jahre 1977 dann auf kollektive Formen politischen Wi-

derstands zu sprechen, aber auch hier wird die Widerständigkeit singulärer Subjekte in-

nerhalb politischer Auseinandersetzungen – und was diese Aktivitäten für Subjekte be-

deuten – nicht eigens thematisiert. Vgl. zu dieser Auseinandersetzung, mit besonderer 

Berücksichtigung der Rolle der sogenannten „Plebs“ und „infamen Menschen“, auch 

Muhle (2017). 

66  Paul Patton (1989: 274) sieht die Beziehung zwischen Widerstand und Macht in Der Wil-

le zum Wissen mit derjenigen zwischen Freiheit und Macht im Aufsatz Subjekt und Macht 

(DE4/306) korrespondieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


242 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

muss, welches die Handlungen von Subjekten nicht determiniert, sondern erst zum 
Handeln befähigt. Eine erschöpfende Bestimmung des Handelns kann nur durch ein 
ontisches Kräfteverhältnis bewirkt werden. Subjekten, denen keinerlei Handlungs-
freiheit mehr zukommt, befinden sich in der Gewalt Anderer und sind also nicht 
Macht-, sondern Herrschaftsverhältnissen ausgesetzt. Es existieren allerdings 
Passagen innerhalb Foucaults Textkorpus der 80er Jahre, welche diese Interpretati-
on herausfordern, weil in ihnen von bereits freien Subjekten die Rede ist. Ein Bei-
spiel dafür findet sich in dem Aufsatz Subjekt und Macht: „Macht kann nur über 
‚freie Subjekte‘ ausgeübt werden, insofern sie ‚frei‘ sind. […] Wo die Bedingungen 
des Handelns vollständig determiniert sind, kann es keine Machtbeziehung geben.“ 
(DE4/306: 287) Dieses Zitat lässt sich im Kontext von Foucaults Gesamtwerk nur 
verständlich machen, wenn hier unter „Macht“ ein konkretes ontisches Machtver-
hältnis verstanden wird, d.h. ein solches Verhältnis, in dem sich Macht zwar sedi-
mentiert hat, aber noch nicht in Herrschaft umgeschlagen ist. Spricht Foucault vor 
diesem Hintergrund von Freiheit, so ist das im basalen Sinne einer Handlungsfrei-
heit zu verstehen: Subjekte werden in diesem Fall nicht an bewussten Verhaltens-
weisen gehindert.  

Wenn nicht zwischen der ontologischen, entziehenden, und der ontischen, be-
ziehenden, Seite von Macht unterschieden wird, kann nicht deutlich werden, wie 
Foucaults Kritik an der Voraussetzung ursprünglicher Freiheit zu deuten ist. Aus 
diesem Grund möchte ich vorschlagen, entlang der Differenz zwischen Macht und 
Herrschaft zwischen drei Ebenen zu unterscheiden. Die ontologische, ab-gründige 
und sich entziehende Seite der Machtverhältnisse setzt gerade nicht freie Subjekte 
voraus, da Subjektivität und Freiheit deren Produkte sind. Es ist die Unterwerfung 
durch den heteronomen Konstitutionsprozess im Sinne der Machtverhältnisse, 
wodurch Subjekte erst als freie Akteure erzeugt werden. Die ontische, ab-gründige 
Seite der Machtverhältnisse betrifft all diejenigen konkreten Machtbeziehungen, die 
Effekte der ontologischen, entziehenden Bewegung der Macht sind. Sie umfasst in 
anderen Worten die Bezugsmomente der Macht und von ihnen ist in obigem Zitat 
die Rede. Ab dem Ende der 70er Jahre widmet sich Foucault vermehrt den onti-
schen Sedimentierungen der Machtverhältnisse. Diese Machtbeziehungen sind „de-
finiert durch eine Form von Handeln, die nicht direkt und unmittelbar auf andere, 
sondern auf deren Handeln einwirkt“ (DE4/306: 285). Solche Machtbeziehungen 
gibt es aber nur, weil es ontologische Machtverhältnisse gibt, auf denen sie gründen 
und deren Aktualisierungen sie sind. Ontische Machtbeziehungen sind daher auf 
derselben Ebene zu verorten wie handlungsfähige Subjekte: Sie sind Effekte, d.h. 
die sichtbare Seite des Entzugsmoments der Macht. Macht sedimentiert sich, indem 
sie Subjekte im Zuge ihrer Unterwerfung als freie Subjekte konstituiert: „Wenn es 
Machtbeziehungen gibt, die das gesamte soziale Feld durchziehen, dann deshalb, 
weil es überall Freiheit gibt.“ (DE4/356: 890) Subjekte werden als handlungsfähige 
und widerständige Akteure eingesetzt, weil sie den Wirkungsweisen der Macht un-

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 243 

 

terworfen sind und nicht weil sie über eine Subjektivität verfügen, die der Macht 
vorausgeht.67 Auf einer dritten Ebene gibt es schließlich Herrschaftsverhältnisse, 
welche die Bezeichnung für ontische Machtverhältnisse sind, die sich derart verfes-
tigt haben, dass Subjekte nicht mehr handlungsfähig sind. Dass sich (ontologische) 
Machtverhältnisse immer auch in (ontischen) Machtbeziehungen ablagern, ist Teil 
ihrer Dynamik, nicht jedoch ihre Verhärtung in Herrschaftsverhältnissen. 

Die Bewegung zwischen Macht und Freiheit soll nun genauer beleuchtet wer-
den. Foucaults Freiheitsbegriff muss wie derjenige der Macht als relational verstan-
den werden: Freiheit ist keine ursprüngliche Fähigkeit, die gegen eine fremde Kraft 
vorgebracht werden kann; das würde die metaphysische Unterscheidung zwischen 
einem heteronomen „Außen“ und einem autonomen „Innen“, das es zu befreien 
gilt, voraussetzen. Freiheit ist vielmehr der Name einer widerständigen Bewegung, 
die auf Machtverhältnisse angewiesen ist, gegen die sie sich zugleich richtet. Ge-
richtetheit ist ein irreduzibles Moment der Freiheit. Widerstand entstammt dabei 
nicht einer Kraft von jenseits der Macht, sondern ist das Produkt des heteronomen 
Subjektivierungsprozesses.68 Wo Widerstand nicht mehr möglich ist, sind Macht-
verhältnisse zu Herrschaftsverhältnissen geronnen. Die Befähigung der Kritik und 
die Möglichkeit der Auflehnung gegen konkrete Machtbeziehungen kommen Sub-
jekten nur durch ihre Unterwerfung unter Machtverhältnisse zu. Eine Befreiung von 
jeglicher Macht, wie es nicht nur kantianischen, sondern auch marxistischen Theo-
retikern vorschwebt und gegen deren intellektuelle Vorherrschaft Foucault Zeit sei-
nes Lebens angekämpft hat, ist somit nicht nur eine realitätsfremde Illusion, son-
dern verstellt gar den Zugang zu einem überzeugenden Verständnis von Freiheit 
und Subjektivität.  

Der Faktor des Widerstands besitzt bei Foucault aber noch eine weitere Funkti-
on. Indem nach den Punkten des Widerstandes innerhalb einer Gesellschaft gesucht 
                                                             
67  Das folgende Zitat kann auf die gleiche Weise interpretiert werden: „Machtbeziehungen 

beruhen […] auf zwei Elementen, die unerlässlich sind, damit man von Machtbeziehun-

gen sprechen kann: Der ‚Andere‘ (auf den Macht ausgeübt wird) muss durchgängig und 

bis ans Ende als handelndes Subjekt anerkannt werden. Und vor den Machtbeziehungen 

muss sich ein ganzes Feld möglicher Antworten, Reaktionen, Wirkungen und Erfindun-

gen öffnen.“ (DE4/306: 285) Auch hier spricht Foucault von spezifischen ontischen 

Machtverhältnissen. Das Subjekt, auf das Macht ausgeübt wird, ist in diesem Moment be-

reits als Subjekte konstituiert, d.h. es ist Machtverhältnissen ausgesetzt, die ihrer Aktuali-

sierung in konkreten Machtbeziehungen vorausgehen. 

68  Die Ansicht von Rainer Forst (1990: 178), bei Foucault gibt es „eine Bewegung von einer 

negativen, endlichen Freiheit zu einer positiven, ethischen Freiheit des endlichen Indivi-

duums“ überzeugt in diesem Kontext nicht. Foucaults Freiheitsbegriff lässt sich nicht an-

hand der – vor allem im angelsächsischen Raum vorherrschenden – Unterscheidung zwi-

schen negativer und positiver Freiheit ausrichten. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


244 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

wird, können Machtverhältnisse erst erschlossen werden. Widerstand fungiert in-
nerhalb der Machtverhältnisse „als […] Katalysator, der die Machtbeziehungen 
sichtbar macht und zeigt, wo sie zu finden sind, wo sie ansetzen und mit welchen 
Methoden sie arbeiten“ (DE4/306: 273). Die Analyse der Macht stützt sich also in 
entscheidender Weise auf eine Analyse der Widerstände. Das Bezugsmoment der 
Macht impliziert, dass sich Machtverhältnisse immer auch sedimentieren und im 
Moment dieser Sedimentierung konstituieren sich widerständige Subjekte. Auch 
dieser Punkt bestätigt, dass Foucault nicht an einer Theorie interessiert ist, welche 
die Essenz der Macht zu erfassen versucht. Eine Erschließung der Wirkungsweise 
von Macht verläuft über die Handlungen derjenigen, die der Macht unterworfen und 
gerade durch Unterwerfung handlungsfähig und widerständig geworden sind.69 

Butler arbeitet heraus, wie eine Kritik des souveränen Subjekts nach Foucault 
ein überzeugenderes Verständnis von Handlungsfähigkeit begründen kann, als es 
kantianische Ansätze, die auf der ursprünglichen Autonomie des Subjekts insistie-
ren, leisten können. Handlungsfähigkeit konstituiert sich demnach nicht im Vollzug 
einer bloßen Distanzierung zur Macht, sondern schöpft ihre Kraft gerade aus den 
Machtverhältnissen: 

 

„Während einige Theoretiker die Kritik der Souveränität als Zerstörung der Handlungsmacht 

missverstehen, setzt meiner Ansicht nach die Handlungsmacht gerade dort ein, wo die Souve-

ränität schwindet. Wer handelt (d.h. gerade nicht das souveräne Subjekt), handelt genau in 

dem Maße, wie er oder sie als Handelnde und damit innerhalb eines sprachlichen Feldes kon-

stituiert sind, das von Anbeginn an durch Beschränkungen, die zugleich Möglichkeiten eröff-

nen, eingegrenzt wird.“ (Butler 2006: 32) 
 
Handlungsfähigkeit als Komponente von Subjektivität lässt sich nur dann themati-
sieren, wenn das „souveräne“ und sich ursprünglich selbst bestimmende Subjekt 
                                                             
69  Der formale und inhaltlich unbestimmte Gehalt des foucaultschen Freiheitsbegriffs ruft 

auch jenseits des kantianischen und marxistischen Lagers Widerspruch hervor. Probleme 

erkennen hier Rorty (1991: 196), der Foucault einen „quasi-anarchism“ unterstellt, und 

Butler (2002: 262f.), welche die Annahme einer gewissen „ursprünglichen Freiheit“ aus-

macht. Taylor (1989b: 280) wirft Foucault Inkohärenz vor, weil dieser nicht zwischen ei-

nem „mehr oder weniger“ an Freiheit unterscheidet. Positiver sieht das Saar (2007: 286), 

der diese „fundamentale Freiheit“ als „negativ ausgedrückt, leer, oder, positiv ausge-

drückt, offen“ begreift. Mir scheint der öffnende Charakter der Freiheit wesentlich zu 

sein und auch hier ist eine Nähe zu Heidegger – und in gewissem Sinne natürlich auch zu 

Levinas und Derrida – zu vernehmen. Alle soeben zitierten Autoren übersehen jedoch, 

dass Freiheit wesentlich auf dem Entzugsmoment der Macht gründet. Dieses Übersehen 

ist jedoch Foucaults terminologischer Uneindeutigkeit und seiner Weigerung, die genau-

en ontologischen Implikationen seines Machtbegriffs offen zu legen, geschuldet. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 245 

 

abgesetzt wird. Indem die Grenze zwischen dem souveränen und autonomen Innen 
des Subjekts und dem heteronomen und fremden Außen geöffnet wird, gelangen all 
diejenigen Kräfte „in“ das Subjekt, die Letzterem die Befähigung des Handelns ver-
leihen. Das Innen des Subjekts ist daher nicht die Innerlichkeit, sondern das „Innen 
des Außen“ (Deleuze 2013: 135). Die Freiheit wird dem Subjekt von außen ge-
reicht. Die Beschränkungen der Möglichkeiten unseres Handelns, von denen Butler 
spricht, sind zugleich die Bedingung einer Unmöglichkeit und einer Möglichkeit. 
Unmöglich ist die Verteidigung des souveränen Subjekts, das im Akt der Unterwer-
fung durch die Macht seine feste Grenze und somit die Fähigkeit der Autonomie 
einbüßt. Durch diesen Verlust, der kein „echter“ Verlust ist, da das Subjekt Auto-
nomie niemals besessen hat, konstituiert sich jedoch erst die Möglichkeit der Hand-
lungsfähigkeit. Machtverhältnisse sind somit Begrenzungen, die notwendig sind, 
damit Subjekte handlungsfähig sein können. Sie sind das konstitutive Außen, gegen 
das sich Subjekte einerseits richten und ohne das es andererseits keine Gerichtetheit 
und also keine Freiheit gibt.  

Foucaults Einsicht ist, dass die Möglichkeiten des Widerstands und der Kritik 
als Vermögen von Subjekten an die Unterwerfung durch (ontologische) Machtver-
hältnisse gebunden sind. Das sind keine „Aporien einer Machttheorie“, wie Haber-
mas (1985: 10. Kap.) urteilt, sondern die produktiven, positiven Effekte des negati-
ven Entzugsmoments der Macht. Es handelt sich somit um ein Paradox der Macht, 
das sich als Paradox der Subjektivierung auslegen lässt. Da die ab-gründige Kraft 
der Macht das Subjekt unterwirft und ihm zugleich Fähigkeiten verleiht, die es ge-
gen die Macht richten kann, und weil der Konstitutionsprozess von Subjektivität 
immer wieder, aber niemals gleich abläuft, ergeben sich stets neue Möglichkeiten 
der Abweichung, welche sowohl die Konstitution des Subjekts als auch die Wir-
kungsweise der Macht betreffen. Die doppelte Bewegung zwischen Entzug und Be-
zug, die sowohl der Zirkulation der Macht als auch dem Konstitutionsprozess von 
Subjektivität eingeschrieben ist, bedingt, dass die Produkte der Macht keine in sich 
geschlossenen Substanzen sind. Subjekte gleichen niemals völlig sich selbst; ihre 
Subjektivität ist stets im Fluss und nur aus diesem Grund können sie überhaupt 
handlungsfähig und widerständig sein.  
 
6.3.2 Selbstpraktiken und Selbstsorge 
 
Foucaults Neubestimmung von Handlungsfähigkeit und Widerständigkeit als Be-
zugsmomente von Subjektivität eröffnet die Möglichkeit der Teilnahme von Sub-
jekten an dem Prozess der Subjektivierung. Die Wirklichkeit dieser Teilnahme zeigt 
Foucault historisch an der antiken Praxis der Selbstsorge auf. Indem innerhalb einer 
spezifischen historischen Epoche untersucht wird, wie Subjekte einen Bezug zu 
sich selbst ausbilden können, erweitert Foucault sein genealogisches Verfahren um 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


246 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

eine hermeneutische Komponente. Die Freilegung unterwerfender Machtverhältnis-
se wird um die Frage ergänzt, inwiefern Subjekte sich selbst zu subjektivieren ver-
mögen. Der Begriff des Selbst kommt im Sinne von Selbstpraktiken und Selbstsor-
ge neu ins Spiel – auch wenn Foucault die Komponente des Selbstverständnisses 
nicht berücksichtigt. Die Gründe, warum Foucault mit der Antike ab 1980 eine an-
dere Epoche als Untersuchungsgegenstand wählt, sind vielfältig und zum Teil nur 
spekulativ zu beantworten.70 Ich möchte dennoch zwei mögliche und aus meiner 
Sicht plausible Argumente für die Konzentration auf die antike Form der Selbstsor-
ge anführen. 

Erstens versucht Foucault seine These, dass unsere heutige Subjektivität das 
Resultat einer kontingenten historischen Entwicklung ist, durch die Gegenüberstel-
lung der modernen und antiken Subjektivierungsverhältnisse zu erhärten.71 Die an-
tike Selbstsorge wird dabei als Element einer „Geschichte der Subjektivitätsprakti-
ken“ (HS: 27) interpretiert.72 Zwar lässt es Foucaults genealogisches Geschichts-
verständnis nicht zu, der Geschichte von der Antike bis in die Neuzeit eine 
kontinuierliche Entwicklung zu unterstellen; das bedeutet jedoch nicht, dass die an-
tiken Selbstpraktiken keine Auswirkungen auf gegenwärtige Subjektivierungsfor-
men haben. Die Genealogie der Selbstsorge kann als eine Gegengeschichte begrif-
fen werden, die sich gegen die Hegemonie der Selbsterkenntnis innerhalb des 
philosophischen Diskurses von den Griechen bis in die Moderne richtet. Die Arti-
kulation dieser Geschichte soll zeigen, dass es innerhalb der Geschichte unserer 
Subjektivität einen zweiten Diskurs – einen Gegendiskurs – gibt, der die Seinsweise 
von Subjekten thematisiert und von der Erkundung der metaphysischen Disposition 
der Seele bzw. der Substanz von Subjektivität verdeckt wurde.73 Ziel dieser Ge-
                                                             
70  Die Unklarheit bezüglich Foucaults Motive ist nicht zuletzt seinem frühen Tod geschul-

det, wodurch die vierbändige Reihe Sexualität und Wahrheit nicht zu ihrem Abschluss 

kommen konnte; vgl. hierzu Eribon (1991: 458-470) und Fisch (2011: 395-410). 

71  Frédéric Gros (2004: 665) behauptet, dass die Selbstpraktiken, die Foucault in der Antike 

aufspürt, den Subjektivierungsverhältnissen des modernen Staates entgegengesetzt wer-

den sollen. 

72  Eine inhaltliche Reaktualisierung der antiken Selbstsorge als einer Lebenskunst unter-

nimmt Wilhelm Schmid (1991; 2000). Ein solches Projekt ist jedoch nicht im Sinne 

Foucaults, wie ich weiter unten darlegen werde. Vgl. zur Kritik an Schmids Unternehmen 

Kersting (2007). Nach Francisco Ortega (1997: 221-244) lassen sich bei Foucault Spuren 

einer Reaktualisierung der antiken Selbstsorge in Bezug auf nicht-institutionalisierte 

Formen von Freundschaft aufspüren, die sich den gegenwärtigen hegemonialen Diskur-

sen von Ehe und Familie entziehen. 

73  In seiner Vorlesung Der Mut zur Wahrheit unterscheidet Foucault im Ausgang der beiden 

sokratischen Dialoge Alkibiades und Laches zwischen einem philosophischen Primat des 

„Sein[s] der Seele“ (MW: 212), der auf die Metaphysik zielt und im ersten Dialog ver-

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 247 

 

schichtsschreibung ist es, Subjektwerdung anders auszulegen, als es durch die neu-
zeitlichen Normalisierungs- und Individuierungstechniken der Fall ist. 

Zweitens kann der antiken Selbstsorge neben ihrer historischen Bedeutung auch 
ein systematischer Status innerhalb Foucaults später Arbeiten zugewiesen werden. 
Durch die genealogische Erschließung einer spezifischen Selbstpraktik veranschau-
licht Foucault, dass Machtverhältnisse den Subjekten Möglichkeiten eröffnen, 
selbst an Subjektivierungsprozessen beteiligt zu sein. Die Plausiblisierung dieser 
These ist nicht leicht, da der systematische Status der antiken Selbstsorge von 
Foucault kaum zur Sprache gebracht wird. Pierre Macherey führt jedoch überzeu-
gend aus, inwiefern die Berücksichtigung von Selbstpraktiken in Foucaults Schrif-
ten demonstriert, dass Subjektivierungsverhältnisse niemals einen totalitären Cha-
rakter annehmen: 

 

„Es gilt zu begreifen, wieso es in einem System immer für Phänomene der Desintegration o-

der der Detotalisierung Platz geben muss – ‚muss‘ nicht im Sinne der Verpflichtung, sondern 

im Sinne des Zufälligen und des Ereignisses –, durch welche die Individuen in Verbindung 

mit den Selbstpraktiken, die diese Bruch- oder Absetzeffekte hinsichtlich der historisch-

sozialen Totalität ermöglichen, zu Subjekten werden.“ (Macherey 1991: 189) 
 
Selbstpraktiken umfassen diejenigen Vollzüge, durch die sich ein Subjekt selbst als 
Subjekt formt und transformiert und somit an seiner Subjektivierung beteiligt ist. 
Ohne eine Teilhabe von Subjekten müsste die Einwirkung der Macht auf das Sub-
jekt als totalitär und somit als determinierend begriffen werden. Im letzten Ab-
schnitt hat sich aber erwiesen, dass Foucault für ein Abhängigkeitsverhältnis, das 
die Freiheit von Subjekten auslöscht, den Begriff der Herrschaft reserviert. Auf-
grund ihres Entzugscharakters und ihrer Temporalität sind Machtverhältnisse gera-
de nicht determinierend. Sie wirken relational und lagern sich in Subjekten ab, die 
sie zugleich produzieren. Machtverhältnisse setzen Subjekte als handlungsfähige 
Akteure ein; mittels ihrer Handlungen reproduzieren Subjekte dann wieder Macht-
verhältnisse. Aufgrund ihrer Angewiesenheit auf Reproduktion lassen sich Macht-
verhältnisse stets auch überschreiten und transformieren. Diese Verschiebung wird 
von keiner Position vorgenommen, die jenseits der Machtverhältnisse liegt, sondern 
                                                             

handelt wird, und einer Betrachtungsweise, welche die „Formen der Existenz“ (MW: 

212) in den Blick rückt und im zweiten Dialog entwickelt wird. In der Geschichte der 

Philosophie hat sich dann freilich der Primat der Metaphysik durchgesetzt. Aus diesem 

Grund versucht sich Foucault an dem Schreiben einer zweiten Geschichte, die sich auf 

die Existenz des Subjekts richtet: „Natürlich kann man die Geschichte der Metaphysik 

der Seele schreiben. Man kann aber auch – was bis zu einem gewissen Grad ihre Kehrsei-

te und Alternative darstellt – eine Geschichte der Stilistik der Existenz, eine Geschichte 

des Lebens als möglicher Schönheit schreiben.“ (MW: 213) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


248 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

bewegt sich an ihrer Grenze.74 An dieser Grenze können sich nun Selbstpraktiken 
konstituieren, die sich der Macht nicht als etwas ihnen äußerliches entgegensetzen, 
sondern vielmehr die Macht als ihr anderes überschreiten. Selbstpraktiken gibt es, 
weil Subjektivierung nicht im Modus einer vollständigen Unterwerfung aufgeht. 
Die Selbstpraktiken sind ein Korrektiv, durch das Subjekte, die innerhalb konkreter 
Wissens- und Machtverhältnisse subjektiviert werden, selbst in die Konstitution ih-
rer Subjektivität involviert sind. Selbstpraktiken sind „quasi-transzendentale“ Phä-
nomene, da sie als eine notwendige Bedingung der Möglichkeit von Subjektivität in 
jeden Subjektivierungsprozess eingegliedert sind. Wo es keine Selbstpraktiken 
mehr gibt, ist der soziale Raum nicht von Macht-, sondern von Herrschaftsverhält-
nissen durchtränkt. 

Diese Ausführungen verlangen, zwei verschiedene Ebenen, die bei Foucault inei-
nander übergehen, voneinander zu differenzieren: Während mit den Selbstpraktiken 
die allgemeine, formale Beteiligung von Subjekten an ihrer Subjektivierung ge-
meint ist und zunächst auf nichts anderes als die Unmöglichkeit vollständiger Un-
terwerfung abzielt, ist die (antike) Selbstsorge eine historisch spezifische Aktuali-
sierung einer Selbstpraktik.75 Dabei impliziert Foucaults Verständnis der antiken 
Selbstsorge zwar eine Nähe zu Heideggers Sorgebegriff in Sein und Zeit, ist letzt-
lich aber mit diesem nicht vereinbar.76 Der Grund liegt darin, dass die Sorge bei 
Heidegger nicht an einen historischen und sozialen Kontext gebunden ist, sondern 
ein Strukturmoment des Daseins ist, das die Einheit von Subjektivität gewährleistet. 
Der Sorge kommt ein quasi-universalistischer (oder quasi-transzendentaler) Status 
zu, weil sie Bedingung der Möglichkeit von Subjektivität ist. Bei Foucault ist von 
Sorge jedoch ausschließlich mit Bezug auf die klassische und späte Antike die Re-
de. Die Selbstsorge ist ein Subjektivierungsmodus, der an einen besonderen histori-
schen und sozialen Kontext gebunden ist und von Foucault nur innerhalb dieses Ho-
                                                             
74  Die Bedeutung der Grenze und der Ränder betont vor diesem Hintergrund auch Mache-

rey: „Der Ort des Subjekts ist eine Marge, ein Rand; der Platz, den das Subjekt in der Ge-

schichte einnimmt, sind deren Ränder.“ (Macherey 1991: 184) 

75  Eine solche Lesart fährt auch Deleuze, wenn er die Grundsätzlichkeit des Bezugs zwi-

schen Subjekt und Macht sowie des Subjekts zu sich selbst in Differenz zu seiner konkre-

ten situativen Aktualisierung setzt: „Es wird stets eine Beziehung zu sich geben, die den 

Codes und Mächten Widerstand leistet […]. Man muss also feststellen, dass sich die Sub-

jektivierung, der Bezug zu sich, unablässig vollzieht, jedoch indem er sich wandelt, den 

Modus verändert, so sehr, dass der griechische Modus eine recht entfernte Erinnerung ist. 

Zurückerobert durch die Machtverhältnisse und Wissensbeziehungen entsteht die Bezie-

hung zu sich beständig neu, anderswo und anders.“ (Deleuze 2013: 145) 

76  Diese These wird auch von Ladelle McWhorter unterstützt: „What Heidegger means by 

Sorge – an ontological determination of the being of Dasein – and what Foucault means 

by souci […] seem analytically incompatible.“ (McWhorter 2003: 121) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 249 

 

rizontes behandelt wird. Sie ist also, so möchte ich schließen, ein historisch spezifi-
scher Fall einer Selbstpraktik. 

Im letzten Abschnitt hat sich ergeben, dass Freiheit in einer stets zu wiederho-
lenden Auflehnung gegen diejenigen Machtverhältnisse beruht, denen Subjekte erst 
die Fähigkeiten der Auflehnung verdanken. Aufgrund dieser Ambivalenz vollzieht 
sich Subjektivierung durch Unterwerfung und durch aktive Teilhabe: „Ich denke 
[…], dass das Subjekt durch Praktiken der Unterwerfung oder, auf autonomere 
Weise, durch Praktiken der Befreiung, der Freiheit konstituiert wird, wie in der An-
tike, selbstverständlich ausgehend von einer gewissen Anzahl von Regeln, Stilen, 
Konventionen, die man im kulturellen Milieu vorfindet.“ (DE4/357: 906)77 Zu-
nächst gilt es die Opposition zwischen „Unterwerfung“ und „Befreiung“ ein wenig 
abzumildern. Foucault vertritt auch in seinem Spätwerk nicht die These, dass Sub-
jekte Selbstbezüge ausbilden können, die ihnen die Befreiung von Machtverhältnis-
sen erlauben. Weil Machtverhältnisse Subjekte erst erzeugen, ist eine solche Be-
freiung nicht möglich. Es handelt sich in obigem Zitat vielmehr um ein „mehr oder 
weniger“ an Freiheit, das Foucault Subjekten zuspricht. Subjekte sind immer auch 
befähigt, sich durch ein bestimmtes Verhalten zu sich selbst der unterwerfenden 
Wirkung der Macht (partiell) zu entziehen. Subjektivität konstituiert sich stets auch 
in einem Akt des Widerstands gegen hegemoniale Machtbeziehungen, wobei es da-
rum geht, „das Außen [in praktischen Übungen] umzubiegen“ (Deleuze 2013: 140). 
Der Prozess der Subjektwerdung lässt sich deshalb nicht von den historischen und 
sozial spezifischen Praktiken lösen, in denen Widerstand ausgeübt wird. Wider-
stand kann sich im Sinne einer solchen Faltung der Praktiken auch gegen Subjekti-
vierungsverhältnisse richten und also auf die Seinsweise der Subjekte zielen. In die-
sem Falle handelt es sich um eine Selbstpraktik. Die antike Selbstsorge steht für 
eine solche – sozial etablierte – Form der Subjektivierung, an welcher Subjekte 
selbst partizipieren. 
 
 
 
 
 

                                                             
77  Dieses Zitat belegt, dass Foucault gegenüber metaphysischem Vokabular, das die Idee 

des autonomen Subjekts fundiert, wesentlich unvorsichtiger ist, als dies bei Heidegger, 

Levinas und Derrida der Fall ist. Diese Nachlässigkeit zeigt sich etwa in der Rede von der 

„Befreiung“. Der unvorsichtige Gebrauch bestimmter Begrifflichkeiten, der sich durch 

viele Texte der 80er Jahre zieht, ist auch dafür verantwortlich, dass die Schriften in die-

sem Zeitraum von der Rezeption in Opposition zu den vorherigen Arbeiten gelesen wur-

den. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


250 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

6.3.3 Die antike Selbstsorge als Praxis  
teilnehmender Subjektivierung 

 
Subjektivierung vollzieht sich in der Moderne – wie ich in Kapitel 6.2.3 gezeigt ha-
be – vor allem im Modus einer Unterwerfung unter Machtverhältnisse, die indivi-
dualisierend und normierend wirken. Demgegenüber möchte Foucault herausstel-
len, „dass die moralischen Reflexionen der griechisch-römischen Antike weit mehr 
auf die Selbstpraktiken und die Frage der askesis ausgerichtet waren als auf die 
Verhaltensmodifizierungen und die strenge Definition des Erlaubten und des Ver-
botenen“ (GL: 42). Mithilfe der Genealogie der Selbstsorge soll sichtbar werden, 
inwiefern Subjekte Selbstbezüge ausbilden können, die innerhalb der normierenden 
und individualisierenden Machtverhältnisse der Neuzeit unsichtbar geworden sind. 

Die antiken Subjektivierungspraktiken sind eng mit einem Verständnis von Moral 
verflochten, das in scharfem Kontrast zum modernen normativen Moralverständnis 
steht. Die Moralität einer Handlung wird innerhalb der Selbstsorge nicht dadurch 
konstituiert, dass sie einer gesellschaftlichen Norm entspricht; vielmehr baut ein 
Subjekt durch den Vollzug der Selbstsorge eine Beziehung zu bestehenden Moral-
codes78 auf. Das Subjekt formt sich als ethisches Subjekt, indem es sich auf eine be-
stimmte Weise zu den Moralcodes und damit zu sich selbst verhält: 

 

„Insgesamt kann sich also eine Handlung, um moralisch genannt zu werden, nicht auf einen 

Akt oder eine Reihe von Akten beschränken, die einer Regel, einem Gesetz oder einem Wert 

entsprechen. Gewiss enthält jede moralische Handlung ein Verhältnis zu dem Wirklichen, in 

dem sie sich abspielt, und ein Verhältnis zu dem Code, auf den sie sich bezieht; aber sie im-

pliziert auch ein bestimmtes Verhältnis zu sich; und dieses ist nicht einfach ‚Selbstbewusst-

sein‘, sondern Konstitution seiner selbst als Moralsubjekt […]. Es gibt […] keine Konstituti-

                                                             
78  In Der Gebrauch der Lüste unterscheidet Foucault drei Komponenten von Moral. Neben 

Moral im Sinne einer „Verhaltensregel“ und dem Verhalten zu dieser Regel kann Moral 

auch als Beziehung zu Moralcodes ausgelegt werden: „Ein Drittes ist die Art und Weise, 

wie man sich führen und halten – wie man sich selber konstituieren soll als Moralsubjekt, 

das in Bezug auf die den Code konstituierenden Vorschriften handelt. Ist ein Handlungs-

code gegeben sowie ein bestimmter Typ von Handlungen (die man nach ihrer Überein-

stimmung oder Abweichung im Verhältnis zum Code bestimmen kann), so gibt es ver-

schiedene Arten, moralisch ‚sich zu führen‘, verschiedene Arten für das handelnde 

Individuum, nicht bloß als Agent, sondern als Moralsubjekt jener Aktion zu operieren.“ 

(GL: 37) Die Beziehung des Subjekts zu den sozial vorgegebenen Moralcodes umfasst 

somit die Vollzüge, mittels derer sich Subjekte die ihnen fremden moralischen Vorschrif-

ten aneignen. Diese Aneignung kann sich dann im Modus einer Affirmation, einer Trans-

formation oder einer Verwerfung ereignen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 251 

 

on des Moralsubjekts ohne Subjektivierungsweisen und ohne Asketik oder Selbstpraktiken, 

die sie stützen. Die moralische Handlung ist nicht zu trennen von diesen Formen der Einwir-

kung auf sich selber, die von einer Moral zur andern nicht weniger unterschiedlich sind als 

das System der Werte, Regeln und Verbote.“ (GL: 39f.; Hervorhebungen von mir) 
 
In diesem Zitat veranschaulicht sich, dass für Foucault die Teilhabe am Subjektivie-
rungsprozess ein integrales Moment von Subjektivität ist. Subjekte gehen schon 
immer einen bestimmten Bezug zu sich selbst ein; die Möglichkeit dieser Bezie-
hung ist eine notwendige Bedingung, damit überhaupt von Subjektivität gesprochen 
werden kann. Während dem neuzeitlichen Subjekt durch die Verfahren der Indivi-
dualisierung und Normierung die Räume der Selbstbezüge stark eingeschränkt sind, 
gab es in der Antike die sozial vorherrschenden Praktiken der Selbstsorge, die der 
Beziehung des Subjekts zu sich selbst eine besondere Rolle einräumen. Mit der 
Selbstsorge „geht zudem ein ganzer Korpus einher, der eine Seinsweise, eine Le-
benshaltung, Denkformen und Praktiken definiert“ (HS: 27). Der Gewinn von Wis-
sen und das Vermögen der Erkenntnis sind in der Antike an diesen „Korpus“ der 
Selbstpraktiken gebunden.  

Wichtig ist darauf hinzuweisen, dass sich der Prozess der Selbstsorge nicht als 
autonomer Akt vollzieht, bei der sich das Subjekt in sich zurückzieht: „Sie [die 
Selbstsorge] bildet nicht eine Übung in Einsamkeit, sondern eine wahrhaft gesell-
schaftliche Praxis.“ (SS: 71) Die Selbstsorge ist eine Selbstpraktik, deren inhaltliche 
Konfiguration erst durch den Raum der (historisch spezifischen) Wissens- und 
Machtverhältnisse zur Verfügung gestellt wird. Die Art und Weise, wie sich das 
Subjekt als Subjekt formt, ist stets schon vom sozialen Kontext vorgegeben und 
vorgegeben.79 Auch hier bleibt der Primat des heteronomen Konstitutionsakts von 
Subjektivität unangetastet: Die sozialen Praktiken, d.h. die Wissens- und Machtver-
hältnisse, stellen den Rahmen bereit, innerhalb dessen ein Subjekt Selbstbezüge 
ausbilden kann.80 
                                                             
79  Ein Beispiel für diesen Gedanken gibt Foucault mit Verweis auf Senecas Schilderung ei-

nes brieflichen Austauschs zwischen einem Philosophen und seinem Schüler (vgl. HS: 

169-175; 437-442). Hier kommt dem Philosophen die Rolle eines „Lehrmeisters“ zu: Er 

hilft dem Schüler, sich um sich selbst zu sorgen und sich damit als ethisches Subjekt zu 

konstituieren. Das Leben der Subjekte erhält auf diese Weise seine Ordnung nicht durch 

Werte, die von Gott stammen, ihm von der Gesellschaft vorgegeben oder durch eine uni-

versalistische Vernunft fundiert sind – das Subjekt nimmt an der Aufstellung der Ord-

nung in seinem Leben vielmehr selbst teil (vgl. Gros 2004: 647f.; Veyne 2009: 130).  

80  Foucault kommt leider auf die Machtverhältnisse, die erst die Selbstsorge ermöglichen, in 

seinen späten Arbeiten kaum noch zu sprechen. So bleibt unklar, mit welchem Modell die 

antiken Machtverhältnisse erschlossen werden können. Ich werde auf dieses Problem im 

nächsten Abschnitt ausführlicher eingehen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


252 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Der Selbstsorge als Subjektivierungspraktik lässt sich deutlichere Konturen ver-
leihen, wenn sie mit der neuzeitlichen Forderung nach der Selbsterkenntnis des 
Subjekts verglichen wird. Die „Sorge um sich“ geht in der Antike dem Streben nach 
der Wahrheit voraus. Dieses Verhältnis wird in der Neuzeit umgekehrt. Für 
Foucault artikuliert Descartes philosophisch denjenigen Moment, an dem der Vor-
rang des Erwerbs von Wissen – der Gewinn der ersten, unumstößlichen Wahrheit – 
gegenüber dem Vollzug einer Selbstpraktik sichtbar wird. Vom Subjekt wird nun 
nicht mehr verlangt, bestimmte Verhaltensweisen und Selbsttechniken einzuüben. 
Das „Erkenne dich selbst“, dem die Antike nur im „Rahmen“ (HS: 23) der Selbst-
sorge einen Platz zuweist, wird über die „Sorge um sich“ gestellt. Dadurch wird das 
Verschwinden der Selbstsorge eingeleitet: 

 

„Den wichtigsten Grund, so scheint mir, warum diese Vorschrift der Sorge um sich vergessen 

wurde, den Grund, warum der Platz, den diese Vorschrift fast ein Jahrtausend in der antiken 

Kultur einnahm, getilgt wurde, werde ich den cartesianischen Moment nennen […]. Er hat 

das gnothi seauton (das Erkenne dich selbst) philosophisch rehabilitiert und demgegenüber 

die epimeleia heautou (die Sorge um sich selbst) disqualifiziert.“ (HS: 31) 
 
Die Erkenntnis der grundlegendsten Wahrheiten bei Descartes, dass Gott existiert 
und dass das Ich ein denkendes Wesen ist, erlangt ein Subjekt einzig durch rationale 
Einsicht. Die Erkenntnis seiner selbst, d.h. die Erforschung der Essenz seiner Sub-
jektivität, ist die Bedingung dafür, dass ein Subjekt Wissen generieren und mora-
lisch handeln kann. Das Subjekt ist von nun an dazu gezwungen, sich als Objekt 
und als Begründungsmoment des Wissens zu interpretieren. Subjektivierung voll-
zieht sich somit im Modus der Objektivierung. Descartes ist derjenige Philosoph, 
der die erkenntnistheoretische Wende an der Schwelle zur Moderne am nachdrück-
lichsten artikuliert; Foucault argumentiert jedoch, dass der Bruch zwischen der 
„Sorge um sich“ und dem Zugang zur Wahrheit bereits von der christlichen Theo-
logie eingeläutet wurde und nicht auf Descartes zurückzuführen ist (vgl. HS: 47). 
Die Besonderheit der Moderne liegt in der Bindung des Zugangs zur Wahrheit an 
die Erkenntnisfähigkeit des Subjekts: 
 

„Ich glaube, dass die Neuzeit der Geschichte der Wahrheit in dem Augenblick beginnt, wo 

das, was den Zugang zur Wahrheit gewährt, die Erkenntnis und die Erkenntnis allein ist. Das 

heißt in dem Augenblick, wo der Philosoph (oder der Gelehrte oder einfach der Wahrheitssu-

chende), ohne dass ihm irgend etwas anderes abverlangt wird, ohne dass sich sein Subjektsein 

in irgendeiner Weise verändern oder wandeln muss, fähig ist, die Wahrheit in sich und allein 

mittels seiner Erkenntnisakte zu erkennen und Zugang zu ihr zu haben.“ (HS: 35) 
 
Das Entscheidende an der neuzeitlichen Vorstellung von Subjektivität beruht darin, 
dass das Subjekt jetzt nicht mehr bestimmte Erfahrungen machen muss, um der 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 253 

 

Wahrheit zugänglich zu sein. Die von Descartes durchgeführten Meditationen zie-
len nicht mehr darauf, die Seinsweise des Subjekts und damit die Materialität sei-
ner Existenz zu verändern; sie sind formale Verfahren, deren Evidenz jedem Sub-
jekt unmittelbar zugänglich sein soll. Dabei wird jedoch gerade die individualisie-
rende Kraft einer Macht verschleiert, die das moderne Subjekt erst zu dem macht, 
was es ist: Ein autonomes und „von Natur aus“ erkenntnisfähiges Selbst. Das Sub-
jekt nimmt in diesem Sinne nicht mehr an der Genese seiner Erkenntnisfähigkeit 
teil.81 Diese Veränderung zeigt sich beispielhaft am Status des Verbots innerhalb 
der Moral. In der Neuzeit legt sich das Subjekt ein Verbot nicht mehr selbst auf und 
die Frage der Moral wird auch nicht mehr länger an die Lebensweise geknüpft; letz-
tere basiert nun auf einer Unterwerfung durch Normen.82 Verbote sind zu Vor-
schriften innerhalb eines disziplinierenden Machtapparats geworden. Das Subjekt 
ist den Verboten vollständig ausgesetzt, es kann sie nicht mehr in ein Verhältnis zu 
seiner Seinsweise setzen. Die Verbote nehmen die Gestalt einer übermächtigen äu-
ßeren Macht ein, die nicht mehr in eine gelingende, teilnehmende Subjektivierung 
überführt werden kann. 

Die eben skizzierte Transformation des Verhältnisses von Wahrheit und Sorge 
hat für das neuzeitliche Subjekt eine entscheidende Konsequenz: „So wie die 
Wahrheit von jetzt an geartet ist, ist sie nicht dazu geeignet, dem Subjekt auch das 
Seelenheil zu gewähren.“ (HS: 37) Um diesen Punkt zu verdeutlichen bietet es sich 
an, das Wort „Seelenheil“ durch den zeitgemäßen Ausdruck des „gelingenden 
                                                             
81  Die Diskrepanz zwischen der antiken und der christlichen Bedeutung von Enthaltsamkeit 

stellt ein Beispiel für diese Verschiebung dar. In der Antike ist Enthaltsamkeit mit einem 

Set an Übungen verbunden, „die einen Lebensstil gestalten, und nicht etwa Enthaltsam-

keitsübungen, die das Leben gemäß bestimmter Verbote und Untersagungen reglementie-

ren“ (HS: 523). Enthaltsamkeit ist ein Element innerhalb des Sorgeprozesses und konsti-

tuiert zugleich das Subjekt als ethisches Subjekt. Durch die Einführung der Verbote im 

Christentum wird dieser Konstitutionsprozess unmöglich. Enthaltsamkeit funktioniert 

nicht mehr innerhalb der Selbstsorge und kann folglich kein Element mehr innerhalb ei-

nes teilnehmenden Subjektivierungsprozesses sein. Die Forderung der Enthaltsamkeit 

wird vielmehr durch eine äußere Instanz an das Subjekt herangetragen – einer Instanz, die 

dem Subjekt nicht als Lehrmeister, sondern als fremde Autorität gegenübersteht. Die 

Macht dieser Autorität veranschaulicht Foucault anhand der Beichte, bei welcher die Un-

terwerfung unter den Diskurs der Enthaltsamkeit durch einen Priester sichergestellt wird 

(vgl. hierzu exemplarisch AN: 215-259). 

82  Die Unterscheidung zwischen Selbstsorge und Norm fasst Macherey als diejenige zwi-

schen Ethik und Moral: „Worin unterscheidet sich die Ethik von dem, was wir für ge-

wöhnlich mit dem Ausdruck ‚Moral‘ bezeichnen? Darin, dass die Form des Verhältnisses 

zu sich, von dem sie handelt, sich nicht durch die Bezugnahme auf ein Gesetz, also auf 

ein Allgemeines, bestimmt.“ (Macherey 1991: 181f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


254 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Selbstverhältnisses“ zu ersetzen. Weil in der Antike die Erkenntnis der Wahrheit 
der Selbstsorge nachgeordnet ist, wird erstere mit der Existenzweise des Subjekts 
verknüpft. Ein Subjekt muss in den Prozess seiner Subjektivierung involviert sein, 
um eine Haltung zur Wahrheit einnehmen zu können. Der Konstitutionsprozess des 
modernen Subjekts vollzieht sich anders: Die Erkenntnis der Wahrheit ist nicht mit 
dem Selbstbezug und der Seinsweise von Subjekten verbunden. Der Zugang zur 
Wahrheit wird vorausgesetzt und die Haltung des Subjekts nicht mehr problemati-
siert. Zugleich wird vergessen, dass die Frage der Wahrheit von der Disziplinar-
macht besetzt ist: Sie ist Teil der Logik des normierenden und individualisierenden 
Unterwerfungsprozesses von Subjektivität.83 „Wahrheit“ wird als objektive, den 
Subjekten äußerliche Tatsache begriffen, die von selbigen zu erforschen ist. Was 
das Subjekt noch „leisten“ muss, um zur Wahrheit vorzudringen, vollzieht sich 
nicht im Modus einer praktischen Übung, sondern durch einen Ausschluss all der-
jenigen heteronomen Störungen, welche die Reinheit der Erkenntnisfähigkeit be-
drohen. 

Ich möchte nun argumentieren, dass sich die veränderte Beziehung zwischen 
Subjekt und Wahrheit auch mit der Unterscheidung zwischen einem ontologischen 
und einem ontischen Wahrheitsverständnis erschließen lässt. Innerhalb der antiken 
Selbstsorge kommt der Wahrheit vor allem ein ontologischer Status zu. Wahrheit ist 
hier im Sinne der heideggerschen Hingabe des Seins an den Menschen zu deuten, 
als Lichtung und Öffnung, innerhalb derer sich ein Subjekt erst zu einem Objekt zu 
positionieren vermag. Die Selbstsorge, bei der das Wahrsprechen, die parrhesia,84 
eine wichtige Rolle spielt, öffnet das Subjekt auf eine Welt hin, die ihm nicht als 
Objekt gegenübersteht, sondern die es immer schon durchzieht. Das Wahrsprechen 
ist ein Element innerhalb des Sorgeprozesses, bei dem sich das Subjekt durch die 
Rede als handlungsfähiges Subjekt formt. Nicht das Sprechen über etwas ist we-
sentlich, sondern die Haltung des Sprechenden. Das moderne Subjekt begreift sich 
                                                             
83  Um die Spezifität der antiken Selbstsorge zu erhellen, stellt sie Foucault auch dem „zeit-

genössischen Selbstkult“ gegenüber: „In dem, was man den zeitgenössischen Selbstkult 

nennen könnte, geht es darum, sein wahres Ich zu entdecken, indem man es von dem 

trennt, was es verdunkeln oder entfremden könnte, indem man seine Wahrheit dank eines 

psychologischen Wissens oder einer psychoanalytischen Arbeit entziffert. So verzichte 

ich nicht nur auf die Gleichsetzung der antiken Kultur des Selbst mit dem, was man den 

zeitgenössischen Selbstkult nennen könnte, sondern denke gar, dass sie diametral entge-

gengesetzt sind.“ (DE4/344: 767) Der „zeitgenössische Selbstkult“ ist somit ein Element 

innerhalb des modernen Diskurses der Ergründung und Befreiung des Selbst und keine 

Übung teilnehmender Subjektivierung, die als Widerstand gegen die Macht fungieren 

könnte. 

84  Die parrhesia als „Wahrsprechen“ wird zum wichtigsten Motiv in den Vorlesungen am 

Collège de France der Jahre 1983 und 1984. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 255 

 

demgegenüber als ein erkenntnisfähiges und autonomes Subjekt, welches keine be-
sondere Haltung mehr einnehmen muss. Wahrheit wird in diesem Kontext auf Aus-
sagewahrheit reduziert und verliert somit ihre ontologische, welterschließende Di-
mension. Ihr epistemischer Status wird darauf verkürzt, Aussagen über Seiendes zu 
formulieren. 
 
6.3.4 Die Grenzen der Selbstsorge 
 
Nachdem die systematischen Implikationen der Selbstpraktiken und die Differenz 
zwischen unterwerfender und teilnehmender Subjektivierung anhand von Foucaults 
Genealogie der Selbstsorge zur Sprache gebracht wurden, möchte ich im Folgenden 
deren Ertrag in Hinblick auf ein heteronomes Subjektverständnis untersuchen. Da-
bei sollen zunächst Foucaults eigene, in Interviews vorgebrachte Vorbehalte gegen 
die Konzeption der Selbstsorge angeführt und im Anschluss auf die blinden Flecken 
der genealogischen Analyse eingegangen werden. Ich vertrete die These, dass 
Foucault die mangelnde Berücksichtigung der Ausgesetztheit des Subjekts gegen-
über dem Anderen innerhalb der antiken Selbstsorge nicht hinreichend problemati-
siert. 

Foucaults genealogische Vorgehensweise lässt selbstverständlich nicht den 
Schluss zu, dass die Moralvorstellungen und Subjektivierungspraktiken der Antike 
denjenigen der Neuzeit grundsätzlich überlegen sind. Sein Bestreben gilt vielmehr 
der Veranschaulichung, dass Subjektivierung nicht notwendigerweise auf Normie-
rung und Individualisierung verweisen muss. Die Möglichkeit eines anderen Zu-
gangs zur Thematik der Subjektwerdung mündet aber nicht in der Konsequenz, den 
Gehalt der antiken Selbstsorge in die Gegenwart zu überführen. Foucault gibt zu, 
dass uns die antike Lebensform heute fremd geworden ist und missverständlich 
aufgefasst werden kann.85 Sie kann leicht im Sinne einer egoistischen Tätigkeit ver-
standen werden, bei der sich das Individuum aus dem Kollektiv zurückzieht und 
ausschließlich auf sich selbst konzentriert (vgl. HS: 28-30). Die Selbstsorge ist in 
der Form, wie sie in der Antike in bestimmten sozialen Schichten vorherrschend 
war, nicht mehr einzuholen.86 Was in der Geschichte einmal verlorengegangen ist, 
lässt sich nicht mehr reaktualisieren, da der Gehalt des Verlorenen irreduzibel an 

                                                             
85  Vgl. DE4/356: 893: „Die Frage des ethischen Subjekts [besitzt] nicht viel Raum […] im 

zeitgenössischen politischen Denken.“ 

86  Peter Bürger (1998: 16) hat daher Recht, wenn er behauptet, dass bei der Frage nach ge-

lingenden Subjektivierungsverhältnissen ein Anknüpfen an die Antike nicht erfolgreich 

sein kann, da sonst „geschichtliche Erfahrungen übergangen [würden], die das moderne 

Subjekt geprägt haben“. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


256 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

den spezifischen Kontext der jeweiligen Epoche gebunden ist.87 Auch scheint es 
fraglich, ob eine Reaktualisierung, von einem normativen Standpunkt aus betrach-
tet, überhaupt zu begrüßen wäre, schreibt Foucault doch unmissverständlich: „Die 
ganze Antike scheint mir ein gründlicher Irrtum gewesen zu sein.“ (DE4/354: 861) 
Sie geht mit einem sozialen Rahmen einher, deren Hierarchie und Ungleichheit 
notwendige Bedingungen für die Existenz der Selbstsorge waren, da letztere „nur 
jene zahlenmäßig geringen sozialen Gruppen betraf, die Kulturträger waren“ (SS: 
62). Die Selbstsorge konnte nur von Männern ausgeführt werden, die aufgrund ihrer 
sozialen Stellung und der Tatsache, dass die häusliche Arbeit von Frauen und Skla-
ven verrichtet wurde, die zeitlichen Ressourcen hierzu hatten. Der Untergang dieses 
hierarchischen Gesellschaftsmodells ist auch ein Grund für das Verschwinden der 
Selbstsorge. 

Angesichts all dieser Vorbehalte ist Foucault sehr vorsichtig, wenn es um den 
systematischen Gehalt seiner historischen Untersuchungen geht: „Wir haben nicht 
zwischen unserer Welt und der griechischen Welt zu wählen. Aber da wir beobach-
ten können, dass einige der großen Prinzipien unserer Moral in einem bestimmten 
Moment mit einer Ästhetik der Existenz verbunden waren, denke ich, dass diese Art 
historischer Analyse nützlich sein kann.“ (DE4/344: 757) Der philosophische Rück-
gang in die Antike birgt allerdings noch eine andere Gefahr, die Foucault nicht re-
flektiert. Das Aufspüren einer verlorengegangenen Erfahrung umfasst nämlich stets 
auch das Schreiben einer – wenn auch nicht intendierten – Verfallsgeschichte. Wäh-
rend Heidegger bei den Vorsokratikern Spuren einer philosophischen Explikation 
des Sinns von Sein zu vernehmen meint, die von der mit Platon beginnenden Ge-
schichte der Metaphysik verschüttet wurden, versucht Foucault in der klassischen 
Antike und im Hellenismus die Erfahrung einer Selbstsorge freizulegen, die mit der 
Entstehung des Christentums ihren Untergang erlebte. 

Foucaults eigene Vorbehalte gegen die Selbstsorge, die zum Großteil in Inter-
views geäußert werden, gehen nicht weit genug, um deren Fallstricke in Hinblick 
auf ein überzeugendes Verständnis teilnehmender Subjektivierung zu identifizieren. 
Zwei hauptsächliche Probleme erkenne ich innerhalb Foucaults Genealogie der an-
tiken Selbstsorge. Das erste Problem beruht darin, dass die spezifische Wirkungs-
weise der Macht innerhalb der antiken Gesellschaften nicht mehr analysiert wird. 
                                                             
87  Zwei Äußerungen Foucaults können hier exemplarisch angeführt werden:  

 (1): „Nichts ist mir fremder als die Vorstellung, dass die Philosophie von einem bestimm-

ten Zeitpunkt an auf Abwege geraten ist, dass sie etwas vergessen hat, dass irgendwo in 

ihrer Geschichte ein Prinzip, eine Begründung existiert hätte und nun wiederentdeckt 

werden müsste.“ (DE4/356: 894) 
 (2): „Ich suche keine Lösung durch Auswechslung; man findet nicht die Lösung eines 

Problems in der Lösung eines anderen Problems, das in einer anderen Epoche von ande-

ren Leuten gestellt wurde.“ (DE4/344: 751) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 257 

 

Foucault betont zwar immer wieder, dass die Selbstsorge nur durch eine besondere 
gesellschaftliche Praxis möglich geworden ist; er untersucht allerdings nicht, inwie-

fern die Selbstsorge auf Machtverhältnissen gründet und durch welche Bewegungen 
sich die antike Macht auszeichnet. In anderen Worten: Foucault behauptet zwar, 
dass auch die Selbstsorge keinen Ort jenseits der Macht besetzt, er expliziert aber 
nicht, um welche konkreten Subjektivierungsverhältnisse es sich handelt. Es fehlt 
ein Machtmodell, mit dem die antike Wirkungsweise der Macht erschlossen werden 
kann. Der heteronome Konstitutionsprozess von Subjektivität, der erst ermöglicht, 
dass Subjekte Selbstbezüge ausbilden können, wird innerhalb der Analyse stark 
ausgeblendet. Während Foucaults Genealogie des neuzeitlichen Subjekts wenig 
Raum für die Frage lässt, wie Subjekte an ihrer Subjektivierung durch Selbstprakti-
ken partizipieren können, steht die Genealogie der antiken Selbstsorge vor dem 
umgekehrten Problem: Sie lässt der Aufdeckung einer Praktik teilnehmender Sub-
jektivierung keine Kritik der Macht folgen.88 Das Verhältnis zwischen Affirmation 
und Kritik ist bei beiden Genealogien im Ungleichgewicht. Foucault gelingt es 
nicht, die unterwerfenden Formen der antiken, teilnehmenden Subjektivierung her-
auszuarbeiten und er verweigert sich gleichermaßen einer Freilegung von Selbst-
praktiken innerhalb der neuzeitlichen Disziplinarmacht. Die affirmative Genealogie 
Taylors kann hier als Korrektiv wirken, da sie sich einer Verfolgung gelingender 
Selbstbezüge – d.h. für Taylor: Selbstverständnisse – innerhalb des Konstitutions-
prozesses neuzeitlicher Subjektivität widmet (vgl. Kap. 8.3.1 und 8.3.2). Aus die-
sem Grund vermag die Genealogie Taylors einen blinden Fleck innerhalb der gene-
alogischen Geschichtsschreibung Foucaults auszufüllen. 

Während dieses erste Problem noch durch eine Erweiterung der genealogischen 
Analyse zu lösen ist, die Foucault schlicht nicht vornehmen wollte, ist das zweite 
Problem ein immanentes: Es betrifft den individualistischen Charakter der Selbst-
sorge. Auch wenn konkrete Andere, etwa im Sinne von „Lehrmeistern“, an der 
Subjektivierung beteiligt sind und trotz der Tatsache, dass die Praktiken der Selbst-
sorge ihren inhaltlichen Gehalt im Ausgang vom sozialen Kontext gewinnen, ist die 
Beziehung des Subjekts zu sich selbst und nicht zum Anderen primär: „Die Sorge 
um die anderen ist nicht vor die Sorge um sich zu stellen; die Sorge um sich ist 
                                                             
88  Žižek legt dieses Problem wie folgt aus: „In seinem Versuch, aus dem Teufelskreis von 

Macht und Widerstand auszubrechen, greift Foucault auf den Mythos eines Zustands ‚vor 

dem Sündenfall‘ zurück, in dem die Disziplin eine selbstgestaltete war und keine Proze-

dur, die dem Subjekt durch die schuldig machende allgemeine moralische Ordnung aufer-

legt wurde.“ (Žižek 2001: 343) Auch wenn Žižek darin irrt, dass es in der Antike eine 

„selbstgestaltete Disziplin“ gibt, da „Disziplin“ als Verfahrensweise der Subjektivierung 

ein spezifisch neuzeitliches Phänomen ist, bringt er doch Foucaults grundlegendes Ver-

säumnis zum Ausdruck, die Logik der neuzeitlichen Subjektwerdung nicht aus ihr heraus 

zu überschreiten, sondern in ein Zeitalter „vor“ der Moderne zu flüchten.  

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


258 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

ethisch vorrangig, so wie die Beziehung zu sich ontologisch vorrangig ist.“ 
(DE4/356: 884)89 Diese doppelte Vorrangigkeit einer Ethik und Ontologie des 

Selbst legt nicht nur den individualistischen Gehalt der Selbstsorge offen – sie lässt 
ebenso das Echo des autonomen90 Subjekts verlauten.91 Auch wenn die Sorge um 
sich in Sorgepraktiken eingewoben ist, vermag sie den Anderen innerhalb des Sor-
geprozesses nicht hinreichend zu berücksichtigen. Vergessen wird, dass sich Sub-
jekte überhaupt nur als handlungsfähig begreifen können, weil sie immer schon der 
Affizierung durch andere Subjekte ausgesetzt sind. Wird der Selbstsorge ein onto-
logischer und ethischer Vorrang zugestanden, kann nicht mehr eingeholt werden, 
inwiefern teilnehmende Subjektivierung erst im Ausgang der Berührung durch An-
dere möglich ist. Die Selbstsorge fußt auf dem Schein, dass Subjekte einen ausge-
zeichneten Zugang zu ihrer eigenen Subjektivierung besitzen. In diesem Punkt un-
terscheidet sie sich von den neuzeitlichen Subjektivierungsverhältnissen gerade 
nicht: Das Selbstverständnis antiker und neuzeitlicher Subjekte ist gleichermaßen 
an das Vergessen ihrer Ausgesetztheit und ihrer grundsätzlichen Sensibilität gebun-
den. Eine Praxis teilnehmender Subjektivierung verdient diesen Namen nur dann, 
wenn sie den Selbstbezug von Subjekten als immer schon ausgesetzt begreift: Sub-
jekte können ihre Seinsweise nur dann angemessen verstehen und sich zu ihr ver-
halten, wenn sie erfahren, dass sie ihre Subjektivität Anderen schulden. Der Andere 
darf daher nicht bloß als jemand begriffen werden, der dem Subjekt in seiner 
Selbstsorge hilft, sondern muss als jemand gedacht werden, ohne den eine Ausbil-
dung von Selbstbezügen scheitert. Foucaults genealogische Arbeiten verkennen die 
Übereinstimmung des antiken und neuzeitlichen Subjektverständnisses hinsichtlich 
der Leugnung der Subjektivität konstituierenden Rolle des Anderen. Aus diesem 
Grund kommt Foucaults Anliegen, mit der Genealogie der Selbstsorge zu zeigen, 
                                                             
89  Interessant ist an dieser Stelle auch, dass Ricœur (1969: 137) bei Sokrates’ Motto 

„Kümmere dich um deine Seele“ von einem „sokratischen cogito“ spricht und der antiken 

Selbstsorge (zumindest bei Sokrates und Platon) damit einen individualistischen Gehalt 

zuweist. 

90  Besonders eindrücklich kommt die Forderung nach Autonomie innerhalb der Selbstsorge 

in folgendem Abschnitt aus Die Sorge um sich zum Vorschein: „Im schroffen Gegensatz 

dazu aber findet sich die Einstellung, wonach das, was man ist, in ein reines Verhältnis zu 

sich selber zu binden ist: wieder geht es darum, sich als Subjekt seiner eigenen Handlun-

gen zu konstituieren und zu erkennen – aber diesmal nicht durch ein System von Zeichen, 

die Macht über andere markieren, sondern durch eine Beziehung, die so unabhängig wie 

möglich vom Stand und dessen äußeren Formen ist, da sie nur in der Souveränität ruht, 

die man über sich selbst ausübt.“ (SS: 116; Hervorhebungen von mir) 

91  Forst (1990: 177f.) führt die Nähe Heideggers und Foucaults den Begriff der Sorge be-

treffend an, behauptet jedoch zu Recht, dass „dieses Ethos anders als beim späten Hei-

degger sehr individualistisch verstanden“ wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 259 

 

dass Subjektivierung auch anders als in unseren herrschenden sozialen Praktiken 
möglich sein kann, in diesem Punkt nicht richtig zur Geltung. 
 
 

6.4 RESÜMEE 
 
Mit Michel Foucault hat sich gezeigt, wie die heideggersche Kritik am Subjektbe-
griff eine praxeologische Wendung nehmen kann. Während Levinas und Derrida 
ihren Fokus auf die ethische bzw. strukturelle Genese von Subjektivität legen, 
schreibt Foucault die Freilegung des heteronomen Subjektivierungsprozesses in ei-
ne historisch-materielle Analyse ein und rückt konkrete Subjektivierungsverhältnis-
se in den Mittelpunkt. Er transformiert Heideggers Seinsgeschichte durch diese 
Geste auf die Ebene von Wissens- und Machtverhältnissen und bricht zugleich die 
einheitliche Logik der Seinsgeschichte auf. „Sein“ erscheint als historisches, dis-
kursives und materielles Sein, im Sinne von Epistemen, Machtverhältnissen und 
Selbstpraktiken. Wie auch Levinas und Derrida gelingt es Foucault, die Entzugs-
momente von Subjektivität zur Sprache zu bringen und zugleich ersichtlich zu ma-
chen, wie Subjektivität in einem Akt der Unterwerfung, der zugleich ein Akt der 
Ermächtigung ist, eingesetzt wird. 

Paul Patton (1989: 268) ist durchaus darin zuzustimmen, wenn er behauptet, 
Foucault vertrete eine „very thin conception of a subject“. „Dünn“ ist diese Kon-
zeption deshalb, weil sie sich jeglicher Substanzialisierung widersetzt. Im Gegen-
satz zu Levinas und Derrida weigert sich Foucault jedoch oft, die systematischen 
Implikationen der Genese von Subjektivität offenzulegen. Das ist seiner genealogi-
schen Vorgehensweise geschuldet, die ihr Augenmerk auf historische Subjektivie-
rungsverhältnisse und nicht auf eine Theorie des Subjekts legt. Es konnte in diesem 
Kapitel dennoch plausibilisiert werden, dass eine Genealogie des Subjekts nicht oh-
ne quasi-ahistorische und quasi-transzendentale Aussagen über den Konstitutions-
prozess von Subjektivität auskommt. Wissens- und Machtverhältnisse sind Ent-
zugsmomente von Subjektivität, die sich zwar immer historisch formieren, jedoch 
stets von einer quasi-transzendentalen Kraft durchzogen sind, die Subjekte produ-
ziert, durchdringt und sie damit zugleich als handlungsfähige und widerständige 
Akteure erzeugt. Der Konstitutionsprozess von Subjektivität ist somit grundsätzlich 
heteronom: Macht als konstitutives Außen ist das ausgezeichnete Entzugsmoment, 
dem Subjekte in ihrer Seinsweise immer schon ausgesetzt sind. Die Möglichkeit des 
Widerstandes gegen die Macht und die Teilhabe an Subjektivierung durch den 
Vollzug von Selbstpraktiken können ihren Ausgang nur von existierenden Macht- 
und Wissensverhältnissen nehmen. Ein wesentliches Verdienst Foucaults ist es also, 
eine Antwort auf die Frage nach der Möglichkeit von Handlungsfähigkeit zu geben, 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


260 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

die nicht an die Voraussetzung eines ursprünglich autonomen Subjekts gebunden 
ist. 

Die hermeneutische, auf die Selbstbezüge von Subjekten zielende Ausgestal-
tung dieser abstrakten Möglichkeit unterliegt jedoch Spannungen: Die innerhalb der 
antiken Selbstsorge aufgespürte partizipierende Form der Subjektivierung lässt sich 
nicht als eine andere Form der Subjektwerdung interpretieren. Foucaults Versäum-
nis liegt letztlich darin, teilnehmende und somit gelingende Praktiken der Subjekti-
vierung nicht innerhalb der neuzeitlichen Wissens- und Machtverhältnisse aufge-
spürt und stattdessen die Wahl des historischen Untersuchungsgegenstandes 
verschoben zu haben. Foucault erkennt richtigerweise die Notwendigkeit einer af-
firmativen Suche nach den gelingenden Formen von Subjektwerdung; der Erfolg 
dieser Suche wird jedoch dadurch konterkariert, dass die Möglichkeit einer anderen, 
nicht bloß unterwerfenden Subjektivierung, mittels derer Subjekte Selbstbezüge 
ausbilden können, nicht mehr an der Grenze hegemonialer Machtformationen ver-
folgt wird. Nur mit einem solchen Manöver wäre es möglich, die dominierende Idee 
des autonomen Subjekts auf eine Selbstpraktik hin zu überschreiten, welche die 
Ausgesetztheit von Subjekten gegenüber Anderen berücksichtigt. Die Konzeption 
der antiken Selbstsorge ist zu individualistisch und besitzt innerhalb ihres lebens-
weltlichen Kontextes einen zu hegemonialen Status, als dass sie ein solch subversi-
ves Potenzial enthalten könnte. 

Der hermeneutische Zugriff auf Heideggers Subjektkritik, dem ich mich in den 
nächsten beiden Kapiteln anhand von Paul Ricœur und Charles Taylor zuwenden 
werde, versucht die von Foucault hinterlassene Lücke zu schließen. Es gilt, die von 
Heidegger begonnene und von der Dekonstruktion radikalisierte Subjektkritik af-
firmativ zu wenden, indem nach den gelingenden Selbstbezügen neuzeitlicher Sub-
jekte gesucht wird. Die kritische Genealogie Foucaults aus den 70er Jahren legt da-
bei den Rahmen fest, innerhalb dessen die Identität und das Selbstverständnis von 
Subjekten neu interpretiert werden können. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006 - am 14.02.2026, 09:41:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

