6. Die affirmative Wendung der heideggerschen
Subjektkritik bei Michel Foucault

Auch wenn Michel Foucault in einem seiner letzten Interviews kurz vor seinem Tod
gesteht, ,Heidegger ist stets fiir mich der wesentliche Philosoph gewesen*
(DE4/354: 867), ist es nicht einfach, den Gehalt dieser Aussage anhand seines Wer-
kes zu belegen.! Vorrangig ist dies der Tatsache geschuldet, dass Foucault im Ge-
gensatz zu Levinas und Derrida nur wenige Arbeiten vorgelegt hat, die sich mit
zeitgendssischen Philosophen auseinandersetzen. Uber die systematischen Hinter-
griinde seiner historischen Analysen schwieg er sich im Fortgang seines Werkes
immer mehr aus. Foucault zog es vor, das Denken Anderer wie Werkzeuge zu ver-
wenden, indem er sich bestimmter Einsichten bediente und andere ignorierte.? Sol-
len Foucaults Arbeiten zur Konstitution des Subjekts als eine Reaktion auf Heideg-
gers Subjektkritik gelesen werden, so muss es deshalb viel eher darum gehen,
einzelne Denkbewegungen nachzuzeichnen, anstatt eine durchgidngige Nihe der
beiden Philosophen zu unterstellen. Ich mochte in diesem Kapitel zeigen, dass sich
in Foucaults Werk nicht nur verschiedene Beitridge zu einer Kritik und Neubestim-
mung von Subjektivitit als heteronom aufspiiren lassen, sondern auch, dass
Foucault auf stets unterschiedliche Weise an Heideggers Philosophie ankniipft.
Foucault wendet die Subjektkritik Heideggers affirmativ, indem er den unterwer-
fenden Charakter von Subjektivierungsverhéltnissen darlegt und zugleich die Mog-
lichkeit aufzeigt, wie sich Subjekte innerhalb dieser Verhiltnisse als Subjekte for-
men konnen. Die ontisch-ontologische Differenz und die Seinsgeschichte
Heideggers werden dabei auf eine diskursiv-materielle Ebene gehoben, ohne dass
die Pointe der Subjektkritik verloren geht.

1 Die erste umfassende komparatistische Arbeit zu Foucault und Heidegger wurde jlingst
von Daniel-Pascal Zorn (2016) vorgelegt.
2 Aus diesem Grund spricht Martin Saar (2003b) beziiglich des Einflusses durch Heidegger

treffend von einer ,,Pragung ohne Zentrum®.

09:41:28.



https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

200 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

Foucaults Aussage im Jahre 1982, das ,,umfassende Thema* seiner Arbeit sei
das Subjekt (DE4/306: 270), bedarf in Hinblick auf die archidologischen Schriften
der 60er Jahre einer besonderen Begriindung. Das von der intellektuellen Vorherr-
schaft des Strukturalismus inspirierte Buch Die Ordnung der Dinge konzentriert
sich auf eine Analyse der Episteme, d.h. auf die historische Formierung des Wis-
sens. Zentral ist die Frage, wie der Mensch zu einem spezifischen historischen Zeit-
punkt als Subjekt und Objekt des Wissens erscheinen konnte. Foucaults Kritik der
Anthropologie gibt sich vor diesem Hintergrund als eine Kritik der Objektivierung
des Subjekts zu erkennen. Die seinsgeschichtlichen Analysen Heideggers werden
auf eine historisch-praktische Ebene transformiert, indem untersucht wird, wie die
Setzung des Menschen als Fundament des Wissens ab einem bestimmten histori-
schen Zeitpunkt die Arbeit der Humanwissenschaften rechtfertigen und vorantrei-
ben konnte. Ist in diesem Sinne von ,,Ontologie* die Rede, so geht es um konkrete
historische Formationen, welche die Geltung von Wissen in einer Epoche begriin-
den und begrenzen und dem Menschen eine spezifische Funktion innerhalb einer
epistemischen Ordnung zuweisen. Die archidologischen Analysen der 60er Jahre
bleiben jedoch bei der epistemischen Konfiguration des Subjektbegriffs stehen:
Foucault arbeitet zwar heraus, wie unser modernes Verstindnis von Subjektivitit
als Fundament des Wissens entstanden ist, bleibt allerdings noch auf der diskursi-
ven Ebene einer Untersuchung des Begriffs heteronomer Subjektivitit stehen.

Die genealogischen Schriften der 70er Jahre verschieben den Untersuchungsge-
genstand von den Epistemen des Wissens hin zu den Machtverhéltnissen. Wichtig
wird die Frage, wie Subjektivitit im Vollzug einer Unterwerfung unter historisch
kontingente Machtverhiltnisse eingesetzt wird. Meine These lautet, dass in
Foucaults Werk ein ontologischer Machtbegriff aufzuspiiren ist, den er selbst nicht
explizit ausweist. Foucaults Genealogie widmet sich somit nicht nur historisch spe-
zifischen Machtformationen, sondern verweist auf einen quasi-transzendentalen
Machtbegriff, der um die drei Komponenten der Diffusion, Relation und Produktion
kreist. Macht entfaltet ihre Kraft im Sinne des heideggerschen Ab-grunds, indem
sie Subjekte unterwirft und dadurch produziert. Weil Macht im Moment ihres Be-
zugs stets wieder von den Subjekten ablisst, sind Letztere allerdings der Macht
nicht hilflos ausgeliefert. Das Augenmerk der genealogischen Analysen, die zu-
gleich eine Kritik der Wirkungsweise hegemonialer Machtverhiltnisse sind, gilt da-
her den Prozessen der Subjektivierung.?> Aufgrund des Primats der Unterwerfung ist
Subjektwerdung, genau wie das bei Levinas und Derrida der Fall ist, als heteronom
zu begreifen. In Hinblick auf seine beiden Zeitgenossen erweitert Foucault die Ana-

3 Milchman/Rosenberg (2008: 129; Anm. 85) weisen darauf hin, dass der Begriff der Sub-
jektivierung bei Foucault explizit erst nach 1980 auftaucht. Es spricht aus meiner Sicht
jedoch nichts dagegen, sich auch die fritheren Arbeiten mit diesem Begriff zu erschlie-

Ben.

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 201

lyse des Konstitutionsprozesses von Subjektivitit aber um eine praktisch-politische
Komponente, indem er diejenigen Affizierungen der Machtverhiltnisse problemati-
siert, die Subjekte normieren und individualisieren. Dieses Vorgehen zielt nicht
mehr auf eine Kritik ,,der* Metaphysik und der allgemeinen Logik einer Subjektivi-
tat, die alle Epochen im Sinne einer Seinsgeschichte durchzieht, sondern auf eine
Problematisierung dominierender Machtverhéltnisse, die Subjekten den Schein von
Autonomie verleihen.

Die Rolle der Kritik ldsst gegen Ende der 70er Jahre den Stellenwert der Be-
zugsmomente von Subjektivitit innerhalb von Foucaults Schriften ansteigen. Wenn
sich Kritik auf die Problematisierung konkreter Subjektivierungsverhéltnisse rich-
tet, dann miissen auch die Moglichkeiten von Handlungsfiahigkeit und Widerstéin-
digkeit philosophisch verhandelt werden. Dabei ist es Foucaults Uberzeugung, dass
die Uberschreitung der Machtverhiltnisse nicht von einer Position ontologischer
AuBerlichkeit, sondern nur von der Grenze der Macht zu vollziehen vermag. Hand-
lungsfahigkeit und Widerstindigkeit sind selbst Effekte der Macht; jene richten die
Wirkungsweise der Macht gegen sie selbst und konnen sich somit Abweichungen
von der linearen Wirkung der Macht zu eigen machen. Subjekte konnen Widerstand
gegen die Macht ausiiben, weil Machtverhiltnisse Subjekte affizieren, aber nicht
kausal beherrschen. Die genealogische Perspektivierung wird von Foucault in den
80ern um die Frage erweitert, wie Subjekte sich zu sich selbst verhalten und
dadurch an ihrem Konstitutionsprozess teilhaben konnen. Die Geschichte einer teil-
nehmenden Form der Subjektivierung schreibt Foucault, indem er sich der antiken
Selbstsorge zuwendet, mit der die normierenden und individualisierenden Macht-
verhiltnisse der Moderne konfrontiert werden. Damit wird ersichtlich, auf welch
gelingende, weil teilnehmende Weise Subjekte eine Beziehung zu ihrer Existenz-
weise ausbilden konnen. Das ist kein Widerspruch zu den machtanalytischen
Schriften der 70er Jahre; Foucault erweitert vielmehr die Explikation des Prozesses
von Subjektwerdung, indem er die Affizierungen der Macht nun stdrker mit dem
Selbstbezug von Subjekten verkniipft. Erst so wird evident, dass die Moglichkeit
der Freiheit nur im Ausgang von der unterwerfenden Kraft konkreter Macht-
Wissen-Komplexe thematisierbar ist. Angesichts von Foucaults Versdumnissen,
den individualistischen Charakter der antiken Selbstsorge zu problematisieren und
die Ausgesetztheit des Subjekts gegeniiber dem Anderen offenzulegen, miissen je-
doch auch die Leerstellen der Analyse an die Oberfliche gebracht werden. Die
Pointe wird sein, dass der spéte Foucault die Moglichkeit heteronomer Subjekte,
selbst an ihrer Subjektivierung zu partizipieren, mit der Unterwerfung unter Macht-
verhiltnisse eng fiihrt, ohne jedoch die Selbstbeziige spezifisch moderner Subjekte
zu perspektivieren.

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

202 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

6.1 FOUCAULTS KRITIK AM MODERNEN ANTHROPOLOGIE-
UND SUBJEKTBEGRIFF

In diesem Unterkapitel wende ich mich Foucaults Kritik am Anthropologie- und
Subjektbegriff in der zweiten Hélfte der 60er Jahre zu. Die in diesem Zeitraum ver-
offentlichten groBen Werke Die Ordnung der Dinge und Archdologie des Wissens
zeichnen historisch die Entstehung der Kategorien der Anthropologie und des Sub-
jekts nach und erweisen sich damit zugleich als ihre umfassende Kritik. Auch wenn
der Name Heideggers in diesen Schriften explizit nicht genannt wird, vertrete ich
die These, dass die theoretische StoBrichtung jener Texte von Heideggers ontologi-
schen Analysen nach der Kehre geprigt ist. Heideggers Fokussierung auf die onto-
logische Konfiguration von Geschichte und Sprache entspricht bei Foucault die
Konzentration auf die Episteme des Wissens. Der entscheidende Autor, der das
neuzeitliche Subjektverstindnis umfassend zur Darstellung bringt, ist jedoch nicht
Descartes, sondern Kant. Weil im transzendentalen Idealismus Kants das Subjekt
den Status des Objekts erhilt, lautet die hieraus resultierende Frage fiir Foucault
wie folgt: ,,Was sind die Subjektivierungs- und Objektivierungsprozesse, die bewir-
ken, dass das Subjekt als Subjekt Objekt einer Erkenntnis werden kann?‘
(DE4/345: 778) Im Blickpunkt steht folglich die Problematisierung des Subjekts als
Objekt der Wissenschaften und nicht, wie es bei Heidegger der Fall ist, die Infrage-
stellung der Kategorie des Subjekts. Foucault untersucht die historischen Bedin-
gungen, unter denen die Begriffe ,,Mensch* und ,,Subjekt” in der Geschichte des
westlichen Denkens erst in Erscheinung treten konnten. Das Resultat dieser Unter-
suchung liegt in der Einsicht, dass unser Verstindnis von Anthropologie und Sub-
jektivitit an einen um das Jahr 1800 datierten epistemischen Bruch gekettet und im
20. Jahrhundert bereits wieder im Verschwinden begriffen ist. Die Moglichkeit,
Subjektivitit heteronom zu denken, ist daran gebunden, dass die anthropologische
Fundierung des Subjekts in unserer Kultur ihre Vorherrschaft bereits wieder einge-
biif3t hat.

6.1.1 Die Funktion der Anthropologie innerhalb
einer neuen ,,Ordnung der Dinge*“

Unsere heutigen, eine Analyse des Menschen betreffenden Wissenschaften sind
nach Foucault das Resultat einer Verschiebung in der Ordnung des Wissens. Die
Aufdeckung derjenigen Bedingungen, die fiir das Auftauchen der Anthropologie als
wissenschaftlicher Disziplin verantwortlich sind, muss deshalb mit einer histori-
schen Perspektivierung einhergehen. Den Namen, den Foucault dem Verfahren der

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 203

Offenlegung von Erméglichungsbedingungen gibt, lautet Archéiologie.* Die Arbeit
der Archiologie ldsst sich zunichst in zwei Richtungen abgrenzen. Erstens werden
bei der historischen Analyse all diejenigen Positionen ausgeblendet, welche die Lo-
gik der Geschichte an das handelnde Subjekt kniipfen:

.Wenn es aber einen Weg gibt, den ich ablehne, dann ist es der (man konnte ihn, ganz allge-
mein gesagt, den phinomenologischen Weg nennen), der dem beobachtenden Subjekt absolu-
te Prioritét einrdumt, der einem Handeln eine grundlegende Rolle zuschreibt, der seinen eige-
nen Standpunkt an den Ursprung aller Historizitét stellt — kurz, der zu einem transzendentalen
Bewusstsein fiihrt.” (OD: 15)

Wie auch Heidegger und Derrida mochte Foucault Geschichte nicht aus der Sicht
der Subjekte schreiben. Historische Entwicklungen und Transformationen kdnnen
mit Bezug auf die Verfiigungsgewalt der Subjekte nicht verstanden werden.® Der
,,phdnomenologische Weg®, den es zu vermeiden gilt, ist der Weg Husserls. Die Er-
schlieBung der Geschichte kann nicht iiber eine Untersuchung der handelnden Sub-
jekte und die Reduktion historischer Ereignisse auf die Intentionalitidt von Akteuren
fiihren. Sie darf sich auch nicht um die Frage, wie Geschichte Subjekten erscheint,
zentrieren. Die Kritik der in den 60er Jahren in Frankreich stark rezipierten trans-
zendentalen Philosophie Husserls teilt Foucault mit Levinas und Derrida. Alle drei
Autoren, die ich der Dekonstruktion zurechne, stimmen darin iiberein, dass eine
Analyse und Kritik des Subjekts sich zuerst von seiner konstituierenden Rolle ver-
abschieden muss.

4 Bei einer exakten Definition des Begriffs der Archdologie gibt es, wie bei allen anderen
Begriffen von Foucault, Probleme. Das ist der Tatsache geschuldet, dass Foucault inner-
halb seines Werkes den Sinn von Begriffen stets an den Untersuchungsgegenstand kop-
pelt, wodurch jene einer stdndigen Verschiebung ausgesetzt sind. Vgl. zur Schwierigkeit
von Foucaults , fliichtigen* Begriffen auch Schneider (2003: 227).

5 Der Ausschluss der Subjekte aus der historischen Analyse wird von Foucault in Die Ord-
nung der Dinge besonders stark praktiziert und ist auch ein Resultat des Einflusses von
Seiten des Strukturalismus in den 60er Jahren. Foucault hat sich seit dieser Zeit immer
wieder dagegen gewehrt, als Strukturalist bezeichnet zu werden. Vgl. zum Einfluss, den
der Strukturalismus auf Foucault ausiibte, und zu Foucaults Auseinandersetzung mit ihm
Eribon (1991: 248-263). Maclntyre bringt die Gemeinsamkeiten und Unterschiede
zwischen Foucault und dem Strukturalismus auf den Punkt: ,,But if he agreed with some
of the structuralists in what he [...] denied, he disagreed fundamentally with them over
what they affirmed.* (Maclntyre 1990: 52)

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

204 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

Zweitens grenzt sich die Archiologie von der Ideengeschichte ab.® Hier gilt
Foucaults Distanzierung der zweiten im Frankreich der 60er Jahre vorherrschenden
Denktradition, ndmlich der Dialektik. Die vor allem auf Hegel riickfithrbare Kon-
zeption der Ideengeschichte besagt bekanntlich, dass historische Entwicklungen
tiber einen lokalisierbaren Ursprung verfiigen, in dessen Ausgang sich Ereignisse
teleologisch entwickeln. Die Geschichte ist auf ein bestimmtes Ziel, etwa die voll-
kommene Verwirklichung von Freiheit oder die Abschaffung entfremdeter Arbeit,
gerichtet. Foucaults archidologische Vorgehensweise grenzt sich von der Annahme
einer tibergreifenden historischen Struktur ab, indem sie die Singularitét der Ereig-
nisse in den Vordergrund riickt. Sie verfihrt im Sinne einer Freilegung, indem sie
,.das schon Gesagte auf dem Niveau seiner Existenz befragt“ (AW: 190).” Hier ver-
schmilzt bereits die geschichtliche Perspektive, die Foucault in Die Ordnung der
Dinge einnimmt, mit einer Diskursanalyse. Die Frage nach dem Auftauchen einer
Wissenschaft und ihrer zugehorigen Begriffe wird nicht mit dem Verweis auf eine
zugrunde liegende historische Logik beantwortet. Auch die Seinsgeschichte Hei-
deggers verbleibt noch innerhalb einer solchen Matrix, weil sie die geschichtliche
Hingabe des Seins an den Menschen in seiner Einheit zu denken versucht (vgl. Kap.
3.1.1). Die Konstruktion einer umfassenden historischen Struktur wird innerhalb
der archidologischen Analyse zugunsten einer Explikation singuldrer historischer
Ereignisse aufgegeben.® Im Anschluss daran stellt sich die Frage nach den Bedin-
gungen der Moglichkeit von Aussagen und Ereignissen. In anderen Worten: Es geht
um die Untersuchung eines Wissens ,,als Bedingung der Moglichkeit von Kenntnis-
sen, Institutionen und Praktiken* (DE1/34: 645). Diese Bedingungen lassen sich
nicht innerhalb einer teleologischen Entwicklung verorten, sondern sind historisch
kontingent, da sie sich durch die Archdologie nur konstatieren, nicht aber begriin-
den lassen.

Foucault fiihrt den Terminus der Episteme ein, um die Bedingungen der Entste-
hung des Anthropologie- und Subjektbegriffs aufzudecken. Im Kontrast zu Totalité-

6 Vgl zur systematischen Gegeniiberstellung von Archéologie und Ideengeschichte AW:
191-279.

7 Vgl auch AW: 236: ,,.Die Archéologie scheint dagegen die Geschichte nur zu behandeln,
um sie zum Erstarren zu bringen.*

8 Mit Ian Hacking (2006b: 100) lisst sich Foucaults archidologische Arbeitsweise daher als
eine ,,extreme Form von Nominalismus® beschreiben. Edith Wyschogrod stellt in diesem
Kontext die Unterschiede zu Heideggers seinsgeschichtlicher Befragung sehr schon
heraus: ,,Foucault questions not the ontological conditions that make it possible for there
to be philosophical practices at all, but rather how and why at any given time something
can be said, but not some other thing.” (Wyschogrod 2003: 279)

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 205

ten lassen sich Episteme als Singularititen’ bezeichnen und explizieren ,die Ge-
samtheit der Beziehungen, die man in einer gegebenen Zeit innerhalb der Wissen-
schaften entdecken kann* (AW: 273). Episteme stellen eine Epoche nicht unter ein
umfassendes Erkldrungsraster, sondern stecken die Bedingungen ab, unter denen
sich eine Wissenschaft zu einem historisch spezifischen Zeitpunkt einem Untersu-
chungsgegenstand zuwenden konnte.'” Foucaults Forschungsinteresse lautet in die-
sem Kontext wie folgt: ,,Was wir an den Tag bringen wollen, ist das epistemologi-
sche Feld, die episteme, in der die Erkenntnisse [...] ihre Positivitit eingraben und
so eine Geschichte manifestieren, die nicht die ihrer wachsenden Perfektion, son-
dern eher die der Bedingungen ist, durch die sie méglich werden.“ (OD: 24f.)!! In
diesem Sinne bringt die Analyse der Episteme singulidre Beziehungen an die Ober-
flache, die zu einem bestimmten historischen Zeitpunkt ein Ereignis — wie etwa die
Konstitution einer neuen Wissenschaft — ermoglicht haben. Hier ldsst sich eine Ni-
he zwischen der Rede vom Ereignis, die bei Foucault immer wieder auftaucht, aber
nie einen systematischen Status erhilt, und Heideggers Verstindnis vom Ereignis
als Erscheinen von Sein und Zeit aufspiiren. Wihrend Heidegger das Ereignis je-
doch einerseits als Gabe von Sein und Zeit und andererseits als den seinsgeschicht-
lichen Bruch mit der Geschichte der Metaphysik deutet, reserviert Foucault den
Namen des Ereignisses fiir historisch spezifische Briiche, die den Raum des Wis-
sens neu konstituieren, sich aber nicht in eine umfassende ontologische Geschichts-
schreibung integrieren lassen. Die Strategie Foucaults, die sich an verschiedenen
Stationen seines Werkes immer wieder aufzeigen lésst, beruht in einer Verfeinerung
und Transformation der heideggerschen Seinsgeschichte auf die Ebene sozialer
Praktiken und Krifteverhiltnisse. Innerhalb der Archéologie der Humanwissen-
schaften fallt das Wort ,,Ereignis“, wenn Foucault von der Wirklichkeit eines ,,fun-
damentalen Ereignisses® (OD: 273) spricht, das eine neue Epoche ertffnet, inner-
halb derer sich andere Episteme des Wissens formieren. Das Ereignis ist der Name
fiir einen Bruch, eine Verschiebung, die auf keinen tiefer liegenden Grund mehr zu-
riickgefiihrt werden kann und die zugleich die Bedingung der Moglichkeiten des

9 Paul Veyne (2009: 19) weist darauf hin, dass Foucault den Begriff ,,Singularititen weit-
gehend synonym fiir die Begriffe ,,Episteme®, ,,Dispositiv*, ,,.Diskurs* und ,,diskursive
Praktiken® verwendet.

10 Deshalb ist es nicht das Anliegen der Archéologie, ,,die souverdne Einheit eines Subjekts,
eines Geistes oder eines Zeitalters manifestier[en]* zu wollen (AW: 273). Letzteres wiir-
de bedeuten, ein umfassendes Bild einer zeitlichen Epoche zu zeichnen, was Foucault ja
ablehnt.

11 Hans-Herbert Kogler (1992: 148) bringt den ontologischen Gehalt dieses Gedankens zur
Sprache: Demnach geht es der Archidologie um die Explikation eines ,allgemeinen
Seinsverstiandnisses®, das allen zu einem bestimmten Zeitpunkt artikulierten Aussagen

eines wissenschaftlichen Themas gemeinsam ist.

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

206 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

Wissens neu konfiguriert. Das Ereignis ist die ab-griindige Struktur, die dem Wis-
sen und der Wissenschaft erst Realitit verleiht.

Die konkrete historische Frage, die Foucault in Die Ordnung der Dinge zu be-
antworten versucht, richtet sich auf die epistemischen Verschiebungen, die fiir un-
ser heutiges Subjektsein entscheidend sind. Zu diesem Zweck teilt er die jiingere
Geschichte in die Epoche der Renaissance, in das ,klassische* Zeitalter der Repri-
sentation (1600-1750) und in die Moderne ein. Originell ist nun Foucaults These,
dass in der Epoche der Klassik, deren philosophische ,,Eroffnung* Descartes zuge-
schrieben wird, die Frage nach dem Wesen des Menschen — und damit diejenige
nach der fundierenden Rolle des Subjekts — noch nicht gestellt werden konnte.'
Das klassische Zeitalter der Aufkldrung hat mit der Renaissance gemeinsam, dass
dem Menschen kein zentraler Status innerhalb der Wissenschaften zukommt: ,,Der
Humanismus der Renaissance, der Rationalismus der klassischen Epoche haben
dem Menschen in der Ordnung der Welt wohl einen privilegierten Platz geben kon-
nen, sie haben jedoch den Menschen nicht denken konnen.” (OD: 384; Hervorhe-
bung von mir)!® Erst die in der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts einsetzende
Moderne erhebt den Menschen in den Rang einer Begriindungsfigur des Wissens.
Im Gegensatz zu Heidegger und Derrida, die beide ebenfalls die Sinn generierende
Funktion des Menschen in der Neuzeit herausarbeiten (vgl. Kap. 3.4.1 und Kap.
5.1), aber die genauen historischen und sozialen Bedingungen fiir die verdnderte
Bedeutung von Subjektivitit nicht ndher untersuchen, gilt Foucaults Augenmerk
den Verschiebungen innerhalb der Ordnung des Wissens und deren Auswirkungen
fiir die einzelnen Wissenschaften. Die These ist demnach, dass mit Beginn der Mo-
derne iiber den Menschen unabhingig von seiner Einbettung in die kosmische, gott-
liche und natiirliche Ordnung philosophiert werden konnte und diese Moglichkeit
von einer Verdnderung im epistemischen Feld, in den Epistemen des Wissens er-
offnet wurde. Die sich hier ausbreitende Transformation ist an den Zusammenbruch
des Zeitalters der Repriisentation gebunden:'* ,,Etwas wie eine Analytik der Seins-
weise des Menschen ist erst moglich geworden, als die Analyse des reprisentativen

12 Vgl. OD: 375: ,,In der groBen Disposition der klassischen episteme sind die Natur, die
menschliche Natur und ihre Beziehungen funktionale, definierte und vorgesehene Mo-
mente. Der Mensch als dichte und urspriingliche Realitit, als schwieriges Objekt und
souverines Subjekt jeder moglichen Erkenntnis findet darin keinen Platz.*

13 Vgl. auch DE1/39: 698: ,,Die Kultur befasste sich damals mit Gott, mit der Welt, mit der
Ahnlichkeit zwischen den Dingen, mit den Gesetzen des Raumes und sicher auch mit
Leidenschaften, der Einbildungskraft und mit dem Leib. Aber der Mensch als solcher
kam darin nicht vor.*

14 Wichtig ist hier festzuhalten, dass fiir Foucault die neue Epoche dem Zeitalter der Repri-
sentation unter epistemologischen Gesichtspunkten nicht iiberlegen ist (vgl. Jorke 2005:
53).

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 207

Diskurses einmal aufgelost, iibertragen und umgekehrt worden war.“ (OD: 407
Hervorhebung von mir) Erst in der Moderne ist der Mensch als Untersuchungsge-
genstand einer Wissenschaft zugiénglich geworden, die sich seiner Endlichkeit und
Prisenz widmet und diese nicht mehr im Ausgang von der Unendlichkeit zu be-
griinden versucht.'> Die mit der Abkehr vom Unendlichen anhebende Analyse der
Existenzweise des Menschen verortet Letzteren in einer Welt, die nicht mehr an ei-
ne kosmische und gottliche Ordnung gebunden ist, und sie ist seit der Mitte des 18.
Jahrhunderts vor allem an die drei Begriffe des Lebens, der Arbeit und der Sprache
gekoppelt, welche im Zeitalter der Klassik keinen Platz hatten. Anhand dieser drei
Begriffe soll das Seinsverstindnis des Menschen thematisiert werden und sie sind
es letztlich auch, woran die Uberschreitung des neuzeitlichen Subjektverstindnisses
sichtbar wird.

6.1.2 Archéaologie als Anthropologiekritik

Worin besteht nun die spezifisch neuzeitliche ,,Analytik der Seinsweise* des Men-
schen und inwieweit fiihrt sie bei der Interpretation von Subjektivitit in eine Sack-
gasse? Fiir Foucault besteht die Problematik darin, dass der Mensch gleichzeitig
Subjekt und Objekt der Erkenntnis sein soll: ,,Der Mensch ist in der Analytik der
Endlichkeit eine seltsame, empirisch-transzendentale Dublette, weil er ein solches
Wesen ist, in dem man Kenntnis von dem nimmt, was jede Erkenntnis moglich
macht.”“ (OD: 384) Als empirisches Wesen ist der Mensch Objekt des Wissens, als
transzendentales Wesen steht er jedoch auflerhalb des empirisch Erfahrbaren und
verfiigt iiber die Bedingungen der Moglichkeit des Wissens. Erst das Zusammenfal-
len des Menschen als Subjekt und Objekt des Wissens lédsst die Anthropologie als
wissenschaftlicher Disziplin in Erscheinung treten. Der Mensch, der im klassischen
Zeitalter das Subjekt der Reprisentation war, wird nun auch zum Objekt der Wis-
senschaften (vgl. Gutting 1989: 199). Die Wissenschaften koénnen sich ihm als Ana-

15 Weil der Mensch nun das Begriindungsmoment des Wissens ist, kann er auch in seiner
Endlichkeit gedacht werden: ,,.Die Moglichkeit des Individuums, zugleich Subjekt und
Objekt seiner eigenen Erkenntnis zu sein, fiihrt dazu, dass sich die Struktur der Endlich-
keit im Wissen umkehrt. Fiir das klassische Denken war die Endlichkeit nichts anderes
als die Negation des Unendlichen, wihrend ihr das Denken, das sich am Ende des 18.
Jahrhunderts ausbildet, die Macht des Positiven zuspricht: die anthropologische Struktur,
die nun in Erscheinung tritt, spielt gleichzeitig die kritische Rolle der Grenze und die
fundierende Rolle des Ursprungs.© (GK: 208) In der Gleichzeitigkeit von Ursprung und
Grenze zeigt sich der ambivalente Zug der Anthropologie: Mit der Metapher des Ur-
sprungs fiihrt sie eine zentrale Figur metaphysischen Denkens ein, wihrend sie mit der

Grenze zugleich eine doppelte, begrenzende wie entgrenzende Bewegung andeutet.

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

208 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

lysegegenstand zukehren. Zuginglich ist dieses Verfahren, weil in der Moderne
zwei unterschiedliche Fragen miteinander verkniipft werden. Die Frage nach der
Moglichkeit der Erfahrung, wie sie dem Menschen (als Subjekt der Erfahrung) ge-
geben werden kann, wird mit einer Analyse seines Wesens (als Objekt der Erfah-
rung) vermengt: ,.Die prikritische Analyse dessen, was der Mensch in seiner Essenz
ist, wird zur Analytik all dessen, was sich im allgemeinen der Erfahrung des Men-
schen geben kann.” (OD: 411) Aus diesem Grund ist fiir Foucault nicht Descartes
derjenige Autor, welcher die spezifisch neuzeitliche Bedeutung des Subjektbegriffs
philosophisch zum Ausdruck bringt; es ist vielmehr Kant, der das Subjekt als Ob-
jekt des Wissens zum ersten Mal in seiner vollen Tragweite in den Mittelpunkt ei-
ner Philosophie riickt. Die Verstandesbegriffe des Subjekts, die Kant in der Kritik
der reinen Vernunft herausarbeitet, sind Bedingungen der Moglichkeit von Er-
kenntnis iiberhaupt und das ,,Ich denke* ist das entscheidende prozessuale Moment
der Generierung des Wissens. Der Status des Wissens ist der Verfiigung des Sub-
jekts unterworfen: Phinomene, die nicht mit der Verstandestitigkeit des Subjekts in
Beziehung stehen, konnen kein Gegenstand der Wissenschaft sein. Das Subjekt ist
das sich selbst transparente und sich selbst bestimmende Begriindungsmoment des
Wissens und der Moral.

Es muss an dieser Stelle festgehalten werden, dass sich Foucaults Problemati-
sierung in Die Ordnung der Dinge auf die Verdoppelung des Menschen innerhalb
der Wissenschaften und somit gegen seine Objektivierung richtet. Foucault ist auch
in seinen frithen archédologischen Schriften nicht daran interessiert, die Kategorie
des Subjekts zu verwerfen.!® Die archiologischen Arbeiten sind dabei von einer
gleichzeitigen Nihe und Distanzierung zu den ontologischen Analysen Heideggers
geprigt. Indem Foucault eine Unterscheidung zwischen dem Zeitalter der Reprisen-
tation und jenem der Moderne einfiigt, arbeitet er die Feinheiten und Verschiebun-
gen der Subjektphilosophie heraus. Wihrend fiir Heidegger Descartes die ,,Zeit des
Weltbildes* und die Struktur neuzeitlicher Subjektivitit begriindet, legt Foucault in
den darauf folgenden Jahrhunderten weitere epistemische Verschiebungen frei, die
fiir unser heutiges Verstidndnis von Subjektivitit von entscheidender Bedeutung
sind. Erst anhand der Philosophie Kants wird dann sichtbar, wie der Mensch zum
Fundament des Wissens geworden ist.

Foucaults archdologischer Analyse geht es aber nicht nur um die Verfolgung
der Formation neuzeitlicher Subjektivitit; sie entfaltet ihr kritisches Potenzial, in-

16 In der mangelnden Kenntnisnahme dieser Unterscheidung scheint mir ein hauptséchliches
Missverstiandnis derjenigen Kritiker zu liegen, die Foucault eine Demontage des Subjekt-
begriffs vorwerfen. Denn es sind selbstverstindlich Subjekte, die Wissenschaft betreiben,
genauso, wie es Subjekte sind, die sich einer archdologischen Vorgehensweise bedienen
(vgl. Liebsch 2010: 528).

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 209

dem sie aufweist, wie die soeben skizzierte Konzeption von Subjektivitit in eine
Aporie miindet. Die Philosophie steht demnach seit Kant vor einem Dilemma:

,,Es ist also nicht die Irreduzibilitit des Menschen, das, was man als seine uniiberwindliche
Transzendenz bezeichnet, noch seine zu grole Komplexitit, die ihn daran hindert, zum Ge-
genstand der Wissenschaften zu werden. Die abendldndische Kultur hat unter dem Namen des
Menschen ein Wesen konstituiert, das durch ein und dasselbe Spiel von Griinden positives

Gebiet des Wissens sein muss und nicht Gegenstand der Wissenschaft sein kann.* (OD: 439)

Durch die Neuordnung der Episteme des Wissens wird eine Analytik des Menschen
gefordert, die von den Wissenschaften selbst nicht geliefert werden kann. Das ist
nicht dem Versagen wissenschaftlicher Theorien geschuldet — die Unmoglichkeit
dieser Leistung ist vielmehr konstitutives Element der epistemischen Verschiebung.
Weil der Mensch nicht mehr iiber eine géttliche und kosmische Ordnung vermittelt
ist, sondern als Begriindungsmoment des Wissens zugleich dessen ausgezeichnetes
Objekt ist, verféllt die Anthropologie in einen Zirkelschluss: Sie versucht tiber die
Setzung des Menschen als absoluten Grund des Wissens Aussagen iiber die Struk-
tur der Menschlichkeit zu erzielen und sie schliefit tiber die empirischen Erkennt-
nisse auf den transzendentalen Status des Menschen. Die anthropologische Illusion
ist, den Weg zur Explikation des Menschen iiber einen ,,Geheimweg* (EKA: 116f.)
abzukiirzen, indem jener als nicht mehr nur Untersuchungsgegenstand ist, sondern
auch als zu analysierendes Fundament vorausgesetzt wird. Die Anthropologie stellt
mit diesem Manover die direkte Verkniipfung zum Wissen her und ist daher nicht
mehr auf die Vermittlung durch eine andere philosophische Disziplin angewiesen.
Sie ist die Disziplin, in der ,,alle Humanwissenschaften ihr Fundament und ihre
Moglichkeit finden* (EKA: 114).!7 Wiihrend bei Kant die Kritik als Analyse der
Bedingungen der Moglichkeit von Wissen einer Anthropologie noch vorausgeht,
verzichtet die nachkantische Philosophie auf den Gestus der Kritik und erhebt den
Menschen zum Fundament der Erkenntnis (vgl. Hemminger 2010: 122f.).

Weil die historisch Ausgerichteten archdologischen Untersuchungen jedoch
zeigen, dass die Moglichkeit, den Menschen als Objekt der Wissenschaften zu den-
ken, von einer bestimmten Ordnung des Wissens abhiéngig ist, kann der Anspruch
auf einen ,,natiirlichen Zugang* nicht eingehalten werden. Foucault schreibt: ,,Im
Namen dessen, was ist, das heiflt dessen, was die Anthropologie ihrer Essenz nach
in dem Ganzen des philosophischen Feldes sein soll, muss man alle diese ,philoso-
phischen Anthropologien® verwerfen, die sich als natiirlicher Zugang zum Funda-
mentalen geben.” (EKA: 114) Die Moglichkeit eines fundamentalistischen Zugangs
zum Subjekt und damit zur Idee der Autonomie ist an eine epistemische Ausrich-

17 Zu den Humanwissenschaften zdhlt Foucault Psychologie, Soziologie, Kulturgeschichte,
Ideengeschichte und Wissenschaftsgeschichte (OD: 425).

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

210 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

tung der Neuzeit gebunden, die deutlich fragiler ist, als es ihre Vertreter behaupten.
Fiir die Funktionsweise der Anthropologie ist es ndmlich wesentlich, dass sie ihre
historischen Voraussetzungen vergisst. Die Anthropologie leugnet den heteronomen
Konstitutionsprozess von Subjektivitdt und versucht sich an einer Begriindung au-
tonomer Subjektivitit. Welches Argument fiihrt Foucault aber genau an, um den
Akt von Vergessen und Verleugnen als Problem auszuweisen?

Das Resultat der anthropologischen Zentrierung beruht fiir Foucault darin, dass
die Philosophie seit Kant in einen ,,anthropologischen Schlaf* (OD: 410f.) versun-
ken ist.!® Wihrend fiir Heidegger das Vergessen der ontisch-ontologischen Diffe-
renz die Interpretation des Subjekts als Dasein verhindert, verstellt der anthropo-
logische Schlummer, so wie ihn Foucault versteht, den Zugang zu einem
heteronomen Subjektverstindnis. Die Aufgabe der archdologischen Analyse ist es,
das Denken aus dem Schlummer der Anthropologie zu wecken, indem die unaus-
gewiesenen epistemischen Voraussetzungen einer anthropologischen Argumentati-
on zur Sprache gebracht werden. Die Anthropologie reduziert den Menschen auf
eine sich selbst prisente Substanz, indem sie von allem abstrahiert, was sich seiner
Verfiigung, d.h. Objektivierung entzieht. Im Kontrast zu Heidegger insistiert
Foucault jedoch stirker auf der Kontingenz des Vergessens. Fiir Heidegger stellt das
Vergessen der ontisch-ontologischen Differenz ein notwendiges Moment innerhalb
der Geschichte der Metaphysik dar: Dass sich das Ontologische verbirgt und somit
von der Philosophie immer wieder vergessen wird, gehort zu seinem ,,Wesen*. Fiir
Foucault ist das Aufkommen der Anthropologie hingegen kein Ereignis, das einer
einheitlichen geschichtlichen Struktur angehort.! Die innerhalb zweier ,,Zeitalter*
wirkenden epistemischen Krifteverhiltnisse lassen sich nicht mittels einer Logik

18 Gegen die Reichweite des Vorwurfs des anthropologischen Schlummers wendet sich
Herbert Schnidelbach: ,,Den anthropologischen Schlummer fiir das Kennzeichen der mo-
dernen Philosophie schlechthin zu halten, ist philosophischer Ethnozentrismus, den man
bei Foucault wohl nur biographisch erkldren kann.* (Schniddelbach 1989: 252) Foucaults
Kritik scheint sich wohl explizit gegen Hegel, die Phinomenologie Husserls und den
Existenzialismus Sartres und Merleau-Pontys zu richten (vgl. Eribon 1991: 244; Hem-
minger 2010: 125).

19 In diesem Sinne spricht Michael Schwartz bei Foucaults Vorgehensweise von einer epis-
temischen Neuformulierung der heideggerschen Seinsgeschichte: ,,The Order of Things, 1
am suggesting, rewrites the history of Being as an epistemic history of the experience of
order. Although Foucault draws heavily upon Heidegger in formulating the very notion of
an episteme and its ontological import, he critically reworks his source material.”
(Schwartz 2003: 173) Folgende Geste ist im gesamten Werk Foucaults vernehmbar: Die
Denkbewegung Heideggers wird mitvollzogen, die seinsgeschichtlichen Implikationen
jedoch in praxeologische transformiert. Im Fokus stehen somit historisch spezifische

Episteme, nicht so etwas wie Episteme schlechthin.

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 211

beschreiben, die den Epochen &uflerlich ist. Die Konstruktion einer Meta-
Geschichte, die alle historischen Epochen in eine umfassende Struktur einordnet,
muss notwendigerweise scheitern, weil sie die Singularitét der historischen Briiche
nicht zu beriicksichtigen vermag. Der Archédologe kann und darf lediglich im Riick-
schluss die epistemischen Transformationen beim Ubergang zwischen zwei Epo-
chen benennen. Das Erscheinen von Verschiebungen unterliegt keiner umfassenden
Logik, sondern ist historisch kontingent.

Foucaults Kritik der epistemologischen Funktion der Humanwissenschaften
kulminiert in Die Ordnung der Dinge nicht in ihrer umfassenden Zuriickweisung;
die Archéologie deckt auch auf, wie sich innerhalb der Humanwissenschaften wis-
senschaftliche Disziplinen entwickeln konnten, die dem ,,anthropologischen Schlaf*
entgehen. Das sind insbesondere Psychoanalyse, Ethnologie und Linguistik.?® In der
Sympathie gegeniiber diesen Disziplinen offenbart sich Foucaults Nihe zum soge-
nannten ,,Strukturalismus®. Jacques Lacan, Claude Levi-Strauss und Ferdinand de
Saussure sind ndmlich diejenigen Denker, die das subjektkritische Reservoir der
drei humanwissenschaftlichen Disziplinen zur Geltung bringen. Thr Vorgehen be-
steht darin, den Menschen nicht in den Mittelpunkt zu stellen, sondern seine Konsti-
tutionsbedingungen zu untersuchen.?! Mit ihnen und iiber sie hinausgehend — Saus-
sure bleibt der Dialektik ndmlich noch treu — insistiert Foucault auf dem
,.hnichtdialektischen Denken‘ (DE1/39: 700). Darunter ist ein Denken zu verstehen,
das iiber keinen Ursprung verfiigt, keine Synthese anstrebt und sich der Konstrukti-
on einer Totalitit entzieht. Eine solche Philosophie lésst sich in keinem Fundament
verorten und errichtet kein systematisches Gebdude des Wissens.*

20 Vgl. zur Verteidigung dieser drei Disziplinen OD: 447-462. In meinen Augen konnte
Foucault mit Taylors Sprachphilosophie, die ich in Kapitel 8.1.3 vorstellen werde, durch-
aus sympathisieren, da Taylor Sprache nicht instrumentalistisch und représentationalis-
tisch begreift, sondern die ontologische Konfiguration der Sprache herausarbeitet. Inte-
ressant ist an dieser Stelle auch, dass sich Foucault iiber Wittgensteins Sprachphilosophie,
an die auch Taylor anschliet, wohlwollend geduBert hat (vgl. DE1/39: 700). Foucaults
Verhiltnis zur Psychoanalyse ist hingegen ambivalent und von einer wechselnden Zu-
und Abneigung wihrend seines gesamten Schaffensprozesses geprigt, wie er selbst in ei-
nem Interview im Jahre 1981 einrdumt (vgl. DE/349: 819-821).

21 Nach Ulrich Johannes Schneider (2004: 79) besteht eine wesentliche Uberschneidung der
drei Disziplinen auch darin, das ,,Ungedachte* zum Ausgangspunkt zu machen, worin Pa-
rallelen zu Foucaults eigener Arbeitsweise liegen.

22 In diesem Anspruch gibt es auch Parallelen zu Adornos Projekt einer Negativen Dialek-
tik. Vgl. zu Foucaults Ausfiihrungen tiber die Frankfurter Schule, die er erst spét kennen-
lernte und mit der es seiner Meinung nach zu einer Verstindigung hitte kommen kdnnen
DE4/330: 531f. Gleichzeitig muss betont werden, dass Foucault iiber Adornos Offnung

der Dialektik hinausgeht, da Letzterer noch innerhalb der Dichotomie zwischen Subjekt

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

212 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

Aus der Distanzierung zur Dialektik lassen sich sodann subjektkritische Konse-
quenzen entwickeln. Das archidologische, nicht-synthetisierende Denken besteht in
einer Umkehrung der Stellung des Subjekts und seiner Autonomie:

,,Bs geht darum, das traditionelle Problem umzukehren. Nicht mehr die Frage zu stellen: wie
lasst sich die Freiheit eines Subjekts in die Kompaktheit der Dinge einfiigen und ihr einen
Sinn verleihen, wie kann sie von innen die Regeln einer Sprache beleben und so ihre eigenen
Ziele an den Tag bringen? Vielmehr sollte man fragen: wie, aufgrund welcher Bedingungen
und in welchen Formen kann so etwas wie ein Subjekt in der Ordnung des Diskurses erschei-
nen? [...] Es geht darum, dem Subjekt [...] seine Rolle als urspriingliche Begriindung zu
nehmen und es als variable und komplexe Funktion des Diskurses zu analysieren.* (DE1/69:
1029)

Foucaults Subjektkritik zielt auf eine Verschiebung und Dezentrierung der Katego-
rie von Subjektivitdt. In diesem Sinne ist auch der beriihmte Schlusssatz in Die
Ordnung der Dinge auszulegen, in dem Foucault wettet, ,,dass der Mensch ver-
schwindet wie am Meeresufer ein Gesicht im Sand*“ (OD: 462). Zentral ist die
Hoffnung, dass die Frage nach dem Menschen als Fundament des Wissens nicht
mehr gestellt wird und stattdessen die Praktiken, Krifteverhiltnisse und histori-
schen Bedingungen, in denen der Mensch erst als (heteronomes) Subjekt konstitu-
iert wird, die philosophische Arbeit anleiten. Das Subjekt biiit dadurch nicht jeden
Stellenwert ein, sondern wird vielmehr als durch diejenigen Krifteverhiltnisse, de-
nen es ausgesetzt ist, gegriindet und zugleich entgriindet gedacht.® Hier ist der
Ubergang von den Epistemen zur Ebene des Diskurses, die sich auf dem Ab-grund
der Episteme ausstreuen, schon vollzogen. In den archédologischen Schriften der
60er Jahre konzentriert sich Foucault auf die epistemische Funktion, die der Kate-
gorie des Subjekts seit der Neuzeit zukommt. Diese Explikation ist formal, da sie
auf der Ebene einer Begriffsanalyse verbleibt. Sie birgt die Notwendigkeit in sich,
auf die nichste, feinere Ebene der diskursiven Formationen zu wechseln, um die

und Objekt verbleibt und auch die Idee der Autonomie nicht aufgibt. In diesem Sinne
handelt es sich beim ,,nichtdialektischen weniger um eine ,,Negative Dialektik, sondern
vielmehr um eine ,,Anti-Dialektik oder um eine ,,Nicht-Dialektik. Die starke Abgren-
zung zur Dialektik von Hegel und Marx bleibt eine wichtige Geste in Foucaults Gesamt-
werk.

23 Laut Peter Biirger (1998: 14) ist der ,,Tod des Subjekts®, dessen Propagierung Foucault
unterstellt wurde, im Sinne einer ,,Befreiung von einem Schema, das ihm [dem Subjekt]

keinen Ort zuweist, an dem es leben kann* zu verstehen.

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 213

Frage zu beantworten, wie Subjekte materiell — und das heift: in konkreten Prakti-
ken — konstituiert werden.?*

Wie auch Levinas und Derrida plddiert Foucault bereits in seinen frithen Arbei-
ten dafiir, die erkenntnistheoretische Thematisierung des Subjekts als Begriin-
dungsmoment des Wissens zugunsten einer Analyse abzulosen, welche die Ab-
schlieBung des Subjekts gegeniiber seinem konstitutiven AufBlen problematisiert:
,»Wo das anthropologische Denken nach dem Sein des Menschen oder seiner Sub-
jektivitét fragte, ldsst sie [die Beschreibung des Archivs] das Andere und das Auflen
aufbrechen.” (AW: 189) Diese AufschlieBung iiberschreitet die Konzeption des au-
tonomen Subjekts in Hinblick auf eine Freilegung derjenigen heteronomen und al-
teritdren Krifteverhiltnisse, die Subjektivitidt innerhalb von spezifischen histori-
schen und sozialen Praktiken produzieren. An der Rolle, die Foucault diesen
Praktiken im Fortgang seines Werkes zuweist, wird sichtbar, wie er iiber die Arbei-
ten von Levinas und Derrida hinausgeht. Thnen kommt ein entscheidender Status
innerhalb einer Genealogie der modernen Subjektivitit zu.

6.2 GENEALOGIE ALS KRITIK
UNTERWERFENDER SUBJEKTIVIERUNG

Seit seiner Inauguralvorlesung Die Ordnung des Diskurses am Collége de France
im Dezember 1970 lautet der Name, den Foucault seinen Arbeiten gibt, nicht mehr
Archéologie, sondern Genealogie. In seiner in den Jahren 1972-1973 gehaltenen
Vorlesung Die Strafgesellschaft bestimmt er das Verhéltnis der beiden historischen
Verfahren wie folgt: ,,Nach einer archéologischen Analyse geht es nun darum, eine
dynastische, genealogische Analyse vorzunehmen, die die Frage der Herkunft von
den Machtbeziehungen aus stellt.” (STR: 122f.) Das Verfahren der Genealogie ist
irreduzibel an eine Analyse der subjektivierenden Kraft von Machtverhéltnissen
gebunden. Foucaults Biicher und Vorlesungen der 70er Jahre versuchen Macht als
diskursiv-materielles Phdnomen zu analysieren und vermogen aus diesem Grund
die historische Genese von Subjektivitit aufzuspiiren.?> Sie erweitern ein heterono-

24 Gilles Deleuze (2013: 48-51) kritisiert in diesem Zusammenhang mit Recht, dass die Ar-
chéologie des Wissens noch zu sehr beim Diskursiven, d.h. der Aussage, verbleibt und
aus diesem Grund die materielle Ebene schlicht als nicht-diskursiv fasst.

25 Foucaults Vorgehensweise unterliegt hierbei keiner strengen Systematik; vielmehr ist die
Auswahl der untersuchten Gegenstandsbereiche, zu denen die Psychiatrie, das Gefiangnis
und die Sexualitit zéhlen, genau wie seine politischen Einsitze zu dieser Zeit, personli-
chen Interessen geschuldet. Vgl. dazu DE4/349: 822f. und zur Verbindung zwischen
Themenauswahl und biographischem Hintergrund Eribon (1991: 56-58). Das heifit aber

09:41:28.



https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

214 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

mes Subjektverstidndnis, indem sie die Formation von Subjektivitit auf der Ebene
historisch konkreter materieller Kréfteverhiltnisse verfolgen.

Im Vorwort zur deutschen Ausgabe von Der Wille zum Wissen umreif3t
Foucault die Zielstellung seiner genealogischen Arbeiten in den 70er Jahren mit ei-
ner Frage: ,,Wie ist in den abendldndischen Gesellschaften die Produktion von Dis-
kursen, die (zumindest fiir eine bestimmte Zeit) mit einem Wahrheitswert geladen
sind, an die unterschiedlichen Machtmechanismen und -institutionen gebunden?*
(WW: 8) Innerhalb der genealogischen Ausrichtung verschmilzt eine diskursanaly-
tische Vorgehensweise mit einer materiellen, praxisbezogenen Untersuchung. Die
subjektivierende Kraft der Machtverhiltnisse wird nur an konkreten Orten der Ge-
sellschaft sichtbar, wie etwa Schule, Psychiatrie und Gefédngnis; jedoch konzentriert
sich Macht nicht nur an diesen Orten, sondern entzieht sich ihrer vollstindigen Ma-
nifestation. Macht darf deshalb nicht nur als ontisches, sondern muss auch als onto-
logisches Phidnomen gedeutet werden, das soziale Praktiken durchdringt. Macht-
verhiltnissen kommt aufgrund ihres durchdringenden und entziehenden Charakters
stets auch eine subjektivierende Kraft zu, indem sie Subjekte griindet und im Mo-
ment der Griindung zugleich von ihnen ablésst. Eine Genealogie der Subjektivie-
rungsverhiltnisse soll in diesem Sinne nachzeichnen, dass unsere heutige Subjekti-
vitdt ein Produkt kontingenter historischer Machtformationen ist, die seit dem 19.
Jahrhundert eine bestimmte Beziehung zwischen Macht und Wissen eingehen.?

An einer bemerkenswerten Stelle beschreibt Foucault seine Arbeitsweise mit
folgender Metapher: ,,Mein Diskursvorhaben ist das Vorhaben eines Priesters: Ich

nicht, dass die Themen vo6llig willkiirlich gewihlt sind, denn ,,zumindest auf der Stufe der
westlichen Gesellschaften, von denen wir ausgehen, haben sie ihre Allgemeinheit: in dem
Sinne, dass sie bis hin zu uns immer wieder aufgetaucht sind“ (DE4/339: 706).

26 Zur Fokussierung der genealogischen Arbeiten auf den Zeitraum um 1800 gibt Foucault
in dem Vortrag Was ist Kritik? aus dem Jahre 1978 folgende Begriindung: ,,Auch wenn
sie nicht vollstidndig definierbar ist, wird diese Epoche als Formierungsmoment der mo-
dernen Menschheit bezeichnet, als Aufkldrung in dem weiten Sinn, in dem Kant oder
Weber sich auf sie bezogen. Es ist eine Periode ohne feste Datierung und mit vielféltigen
Eingéngen, denn man kann sie ebenso durch die Formierung des Kapitalismus, die Kon-
stituierung der biirgerlichen Welt, die Installierung der staatlichen Systeme, die Griin-
dung der modernen Wissenschaft mitsamt ihren technischen Entsprechungen, die Organi-
sation eines Gegeniiber zwischen der Kunst regiert zu werden und der Kunst nicht
dermaflen regiert zu werden definieren. Daraus ergibt sich fiir die historisch-
philosophische Arbeit eine faktische Privilegierung dieser Periode: denn da entstehen di-
rekt und an der Oberfldche sichtbarer Transformationen die Beziehungen zwischen
Macht, Wahrheit und Subjekt, die es zu analysieren gilt. Privilegiert aber ist diese Periode
auch insofern, als von da aus die Matrix zu entwickeln ist, mit der andere mogliche Be-
reiche behandelt werden konnen.* (WK: 28)

09:41:28.



https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 215

mochte das zum Vorschein bringen, was unserem Blick zu nah ist, als dass wir es
sehen konnten, was ganz nah bei uns ist, aber durch das wir hindurchblicken, um
anderes zu sehen.” (HD: 68) Bemerkenswert ist diese Formulierung deshalb, weil
Foucault den Diskurs sehr dhnlich begreift wie Heidegger das Sein, welches uns
(scheinbar) am fernsten liegt, weil es uns am néchsten ist. Die Genealogie schirft
unseren Blick fiir dasjenige, was uns nah ist, weil es uns zu den Subjekten macht,
die wir sind und was uns fern ist, weil es sich unserem begrifflichen Zugriff immer
schon entzieht. In diesem Kapitel méchte ich zeigen, dass sich die Phdnomene des
Diskurses und der Macht mithilfe der ontisch-ontologischen Differenz und der Fi-
gur des Ab-grunds erschlieen lassen und sich somit Foucaults Denken als weitere
Spielform heteronomer Subjektivitit auslegen 1dsst. Foucault tiberfiihrt jedoch nicht
nur die ontologischen Bewegungen Heideggers auf eine historisch-materielle Ebene
und erweitert so deren Ertrag fiir eine affirmative Wendung der Subjektkritik, son-
dern lotet auch die Moglichkeiten einer Subjektkritik bis an ihre dulersten Grenzen
aus. Genealogie ist deshalb als eine radikale Form von Kritik zu verstehen, weil sie
durch eine historische Analyse von Machtformationen die Kontingenz selbiger zur
Sprache bringt und so die Selbstverstindlichkeit unserer heutigen, auf den Proze-
duren der Normierung und Individualisierung basierenden Subjektivitdt untergribt
und tiberschreitet. Foucault demonstriert vor diesem Hintergrund — und nachdriick-
licher als es bei Levinas und Derrida der Fall ist —, wie sich aus einer Freilegung he-
teronomer Subjektivitidt zugleich eine Kritik iberméchtiger Abhingigkeiten entwi-
ckeln lésst.

6.2.1 Das Verfahren der Genealogie und
der Prozess der Subjektivierung

Fiir die Genealogie gilt genauso wie fiir die Dekonstruktion Derridas, dass der Na-
me der Methode ihre Arbeitsweise sehr unzureichend charakterisiert. Die Genealo-
gie stiitzt sich nicht auf ein Analyseraster, unter das bestimmte historische und sozi-
ale Phdnomene subsumiert werden, sondern beschrinkt sich auf eine Explikation
von Singularititen. Foucault schreibt, die Genealogie ,,muss die Ereignisse in ihrer
Einzigartigkeit und jenseits aller gleich bleibenden Finalitit erfassen, sie dort auf-
suchen, wo man sie am wenigsten erwartet, und in solchen Bereichen, die keinerlei
Geschichte zu besitzen scheinen” (DE2/84: 166). Es gilt, die Geschichte gerade der-
jenigen Ereignisse?’ zu schreiben, welche keine Geschichte zu haben scheinen. Wie

27 Ein systematischer Ereignisbegriff wird auch in Foucaults genealogischen Arbeiten nicht
entwickelt. Petra Gehring (2004: 278) schlédgt jedoch vor, Foucaults genealogische Stu-
dien als ,Erzdhlung[en] von Widerstandsereignissen zu interpretieren, die ihren

Schwerpunkt auf die Singularititen ihres Erscheinens legen.

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

216 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

es auch bei der Archidologie der Fall ist, steht die ,,Einzigartigkeit®, die Singularitit
der Ereignisse im Fokus der Untersuchungen. Die fehlende ,,Finalitdt™ der histori-
schen Entwicklung der singuldren Ereignisse zeigt den nominalistischen Charakter
der genealogischen Geschichtsschreibung an. Die Genealogie wirft kein begriffli-
ches Netz aus, um eine Logik der Ereignisse zu rekonstruieren und ihre interne Ko-
hdrenz zur Darstellung zu bringen; sie analysiert vielmehr die kontingenten ,,Er-
scheinungsbedingungen einer Singularitit (WK: 37), denen nicht die Notwendig-
keit ihres Erscheinens unterstellt wird. Die Ereignisse innerhalb der Geschichte sind
nicht Teil eines tibergeordneten Gesamtzusammenhangs; ein spéteres Ereignis geht
nicht unmittelbar aus einem fritheren Ereignis hervor. Die Genealogie ist nominalis-
tisch, da sie lediglich nachzeichnet, wie sich zu einem spezifischen historischen
Zeitpunkt konkrete Macht- und Wissensverhiltnisse formiert haben, ohne den Pro-
zess ihres Auftauchens auf eine tiefer liegende Struktur zuriickzufiihren. Im Fokus
stehen dabei diejenigen Krifteverhiltnisse, welche die Genese der modernen Sub-
jektivitdt rahmen. Die Geschichte dieser subjektivierenden Krifte wird geschrieben,
indem der Konstitutionsprozess von Subjektivitit von seinen Réndern her verfolgt
wird.

Die Genealogie Foucaults richtet sich — und auch das hat sie mit der Dekon-
struktion Derridas gemeinsam — gegen die ,,Suche nach dem Ursprung® (DE2/84:
167). In meiner Auseinandersetzung mit Derrida hat sich erwiesen, dass das Den-
ken des Ursprungs auf einer Fixierung von Prisenz beruht: Temporalitidt wird auf
Gegenwirtigkeit reduziert und Rdumlichkeit auf Punktualitédt. Derridas Dekonstruk-
tion des Ursprungs, die um eine Freilegung von Temporalitdt und Riumlichkeit
kreist, wird von Foucault auf die historische, d.h. genealogische Ebene transfor-
miert. Unter ,,Ursprung® versteht Foucault den Anfangspunkt einer geschichtlichen
Entwicklung, in welchem die Entfaltung der spéteren Ereignisse bereits enthalten
ist. Eine genealogische Perspektivierung der Geschichte verbietet es aufgrund ihres
nominalistischen Charakters, historischen Abldufen eine Gerichtetheit zu unterstel-
len, die bereits in ihrem Kern angelegt ist. Sie sperrt sich nicht grundsétzlich dage-
gen, singuldre Zustinde unserer heutigen kulturellen Situation als Fortschritte ge-
geniiber fritheren Zustinden zu beurteilen, problematisiert jedoch die Bedingungen,
unter denen von einem umfassenden Fortschritt gesprochen werden kann. Thre Ab-
lehnung gilt all denjenigen Geschichtsphilosophien, die unsere heutige Situation als
Resultat einer kontinuierlichen Entwicklung begreifen. Genealogische Geschichts-
schreibung entwirft demgegeniiber einen Stammbaum, indem sie das Auftauchen
historischer Ereignisse und die Entstehung von Identitéiten zuriickverfolgt. Aus die-
sem Grund spricht Foucault, anstatt den Begriff des Ursprungs zu verwenden, ange-
sichts des Verfahrens der Genealogie von ,.Entstehung“ und von ,Herkunft*
(DE2/84: 171).

Die Genealogie eignet sich, wie auch Heideggers Destruktion und Derridas De-
konstruktion, die Geschichte fiir ein Verstindnis der Gegenwart an: ,,Ich habe nicht

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 217

vor, die Geschichte der Vergangenheit in die Begriffe der Gegenwart zu fassen.
Wohl aber ist es meine Absicht, die Geschichte der Gegenwart zu schreiben.* (US:
43) Genealogische Geschichtsschreibung besitzt zwar eine nominalistische Stof3-
richtung, geht jedoch nicht ausschlieBlich historisch-deskriptiv vor, da sie sich die
Vergangenheit mit dem Zweck einer Kritik der Gegenwart erschlieBt.?® In diesem
Sinne ist Genealogie nicht neutral, sondern schreibt Geschichte aus einer ganz be-
stimmten Perspektive, um ihr kritisches Potenzial zu entfalten (vgl. Detel 1998: 71-
75; Veyne 2009: 60). Sie muss Partei ergreifen und darf gerade nicht den Gestus
des vermeintlich objektiven Wissenschaftlers einnehmen, damit sie die Wirkungs-
weise ganz bestimmter Unterwerfungsprozeduren an die Oberfldche bringen kann.
Die vermeintliche Unhintergehbarkeit der hegemonialen Selbstdeutungen von Sub-
jekten soll durch das Aufzeigen des kontingenten Charakters von Subjektwerdung
erschiittert werden. Vor diesem Hintergrund ist Genealogie zunichst ,.anti-
hermeneutisch*: Sie versucht das Selbstverstindnis von Subjekten zu destabilisie-
ren.

Die Vermeidung einer Reduktion der Geschichte auf handelnde Subjekte teilt
die Genealogie mit der Archiologie. Auch hier folgt Foucault der Kritik Heideggers
an der traditionellen Subjektphilosophie. Die Genealogie entwirft keine Theorie des
Subjekts, sondern verfolgt die Konstitution von Subjektivitit aus einem historischen
Blickwinkel:

»Wenn man sich vom konstituierenden Subjekt frei macht, muss man sich vom Subjekt selbst
frei machen, das heiflt, man muss zu einer Analyse gelangen, die der Konstitution des Sub-
jekts in der historischen Verlaufsform Rechnung tragen konnte. Und das ist das, was ich Ge-
nealogie nennen wiirde, das heifit eine Form von Geschichte, die der Konstitution der Wis-
sensarten, der Diskurse, Gegenstandsbereiche, usw. Rechnung trigt, ohne sich auf ein Subjekt
beziehen zu miissen. (DE3/192: 195)

Wihrend es der Archéologie um die Herausarbeitung der Episteme als Moglich-
keitsbedingungen der Wissenschaften geht, beschreibt die Genealogie spezifische,
in Machtverhiltnisse verwobene Diskurse, die fiir die Konstitution der neuzeitli-

28 In Die Ordnung des Diskurses trennt Foucault noch zwischen einer kritischen und einer
genealogischen Dimension der Analyse (vgl. ODis: 38-44). Diese Trennung scheint mir
jedoch sehr verschwommen und zur Erhellung von Foucaults Projekt der Genealogie als
Kritik der Subjektivierungsverhiltnisse nicht viel beizutragen. Die These, der Begriff der
Genealogie impliziere stets eine kritische, d.h. auflésende oder delegitimierende Kompo-
nente, vertreten etwa Geuss (2003: 152) und Saar (2003a: 165-172; 2007: 10). Mit Taylor
werde ich jedoch zeigen, dass genealogische Geschichtsschreibung auch affirmativ aus-
gerichtet sein kann: Die kritische Komponente entfillt dabei nicht, wird jedoch erweitert
(vgl. Kap. 8.3.1).

09:41:28.



https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

218 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

chen Subjektivitdt von entscheidender, aber bisher nicht ausreichend beachteter Be-
deutung sind. Die Wirkungsweise materialisierender Diskurse auf Subjekte steht im
Fokus einer Philosophie, die sich dem Zusammenspiel von Praktiken und Diskursen
in historischer Perspektive widmet. Zentral ist fiir Foucault also eine ,historische
Analyse der Transformation des Diskurses* (DE1/66: 982).% Wie lisst sich nun
aber die Beziehung zwischen dem Diskurs und dem Subjekt genauer fassen?

Dem Terminus ,,Diskurs® kommt innerhalb Foucaults genealogischer Schriften
eine besonders wichtige Rolle zu, er taucht allerdings bereits in der 1969 erschiene-
nen Archdologie des Wissens prominent auf. Ein Diskurs umfasst die Gesamtheit
aller Aussagen, die sich aus einer grundlegenderen Formation ergeben, welche die-
se Aussagen ermoglicht und ordnet: ,,Diskurs wird man eine Menge von Aussagen
nennen, insoweit sie zur selben diskursiven Formation gehoren. [...] Er wird durch
eine begrenzte Zahl von Aussagen konstituiert, fiir die man eine Menge von Exis-
tenzbedingungen definieren kann.” (AW: 170) Der Diskurs ist das, was bestimm-
ten, von sprechenden Subjekten geduBerten Aussagen gemeinsam ist. Er ist die Dif-
ferenz zwischen der Moglichkeit des Sagens und dem in der Wirklichkeit
tatsidchlich Gesagten. In diesem Sinne ist der Diskurs eine Ordnung derjenigen Be-
dingungen, unter denen eine Aussage als legitim oder illegitim bzw. eine Verhal-
tensweise als normal oder anormal kategorisiert werden kann. Foucault scheint sich
zum Zeitpunkt der Einfithrung des Diskursbegriffs und wihrend des Ubergangs von
der archéologischen zur genealogischen Phase noch nicht {iber den ontologischen
Gehalt des Diskurses sicher zu sein. So schreibt er, die diskursiven Beziehungen
,befinden sich irgendwie an der Grenze des Diskurses” (AW: 69f.) und sind die
,,.Grenzen und Formen der Sagbarkeit (DE1/58: 869).3° Obwohl Foucault in diesen

29 Ian Hacking (2006¢: 109) schlédgt hier folgende Unterscheidung vor: Wo die Archéologie
mit der Suche nach den Epistemen die ,, Tiefendimension* des Wissens zu erforschen ver-
sucht, untersucht die Genealogie den Diskurs als dessen ,,Oberflichendimension. Die
Tiefendimension darf allerdings nicht im Sinne des Verborgenen, Unbewussten und Un-
gesagten ausgelegt werden, sondern bezeichnet nichts anderes als die Verschiebungen in-
nerhalb des Wissens, die als Moglichkeitsbedingungen die Realitit der Diskurse begren-
zen und bestimmen. Die Episteme liegen nicht ,hinter den Diskursen, sondern lassen
sich nur in ihrer Differenz, im Ausgang des Gesagten denken.

30 Das gesamte Zitat aus Archdologie des Wissens lautet wie folgt: ,,Die diskursiven Bezie-
hungen sind dem Diskurs nicht innerlich, wie man sieht: sie verbinden die Begriffe oder
die Worter nicht untereinander; sie errichten zwischen den Sétzen oder den Propositionen
keine deduktive oder rhetorische Architektur. Aber es sind dennoch keine dem Diskurs
duBerlichen Beziehungen, die ihn beschrinken oder ihm bestimmte Formen auferlegen
oder ihn zwingen wiirden, unter bestimmten Umstidnden bestimmte Dinge zu duflern. Sie
befinden sich irgendwie an der Grenze des Diskurses.” (AW: 69f.) Waldenfels (1991:

289-292) versucht die Relation zwischen dem Diskurs und seinen Aussagebeziehungen

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 219

Zitaten die Grenze des Diskurses noch nicht zu illustrieren vermag, mochte ich den
Vorschlag machen, Diskurse als konstitutives Auflen zu interpretieren. Der produ-
zierende Effekt des Diskurses als konstitutives Auflen liegt in der Ermdglichung
und Rahmung von Aussagen. Die Entzugsdimension des Diskurses als konstitutives
Auflen ist dafiir verantwortlich, dass Diskurse das Gesagte jedoch nicht determinie-
ren; es ist immer moglich, das Feld des Sprechens zu tiberschreiten, indem die
Moglichkeiten der Sprache auf andere Weise ausgeschopft werden. Der Diskurs,
wie er von Foucault gedacht wird, ldsst sich in die Struktur der ontisch-ontologi-
schen Differenz einschreiben, da er sich als Differenz von moglichem Sagen und
tatsidchlich Gesagten exponiert. Diskurse ,,sind* nicht, es ,,gibt* sie vielmehr: Sie
entstammen einer uneinholbaren Vergangenheit, weil sie nicht auf eine erste Aus-
sage zuriickgefiihrt werden konnen und durch kein sprechendes Subjekt initiiert
sind, und sie sind zugleich auf die Zukunft und damit auf die Reproduktion spre-
chender Subjekte hin gedffnet.

Die ontologische These, die sich aus diesem Verstdndnis des Diskurses ableiten
ldsst, lautet, dass in allen Gesellschaften die Bewegungen von Diskursen reglemen-
tiert werden. Der Diskurs unterliegt bestimmten Prozeduren, die dafiir Sorge tragen,
dass er in geordneten Bahnen verlduft: ,,Ich setze voraus, dass in jeder Gesellschaft
die Produktion des Diskurses zugleich kontrolliert, selektiert, organisiert und kana-
lisiert wird — und zwar durch gewisse Prozeduren, deren Aufgabe es ist, die Krifte
und die Gefahren des Diskurses zu bédndigen, sein unberechenbar Ereignishaftes zu
bannen, seine schwere und bedrohliche Materialitdt zu umgehen.* (ODis: 11; Her-
vorhebung von mir) Zu jedem historischen Zeitpunkt und in jeder Gesellschaft zir-
kulieren Kréfteverhiltnisse, welche die Richtung — die Gerichtetheit — des Diskur-
ses sicherstellen. Diese Krifte entstammen aber keinem Jenseits des Diskurses: Sie
sind die immanenten Bedingungen seiner Zirkulation. Der Diskurs ist nicht durch
etwas begrenzt, das ihm ontologisch duBerlich ist, sondern begrenzt sich selbst. Er
rahmt die Moglichkeiten des Gesagten. Das unendliche Ausstreuen des Diskurses
wird aus diesem Grund stets zuriickgehalten.

Foucault verdeutlicht die Wirkungsweise von Diskursen am Beispiel des Status
der Wissenschaftlichkeit in der Psychiatrie. Innerhalb der Psychiatrie legt der Dis-
kurs die Grenzen der Wissenschaft fest. Die am wissenschaftlichen Betrieb der Psy-
chiatrie partizipierenden Personen sind erméchtigt zu bestimmen, welche Aussagen
als wissenschaftlich gelten und konnen so verhindern, dass Personen aus anderen

zu veranschaulichen, indem er die AuBerlichkeit des Diskurses als ,.diskurseigene AuBer-
lichkeit®, ,,interdiskursiv®, ,,metadiskursiv* und ,,nichtdiskursiv* interpretiert. Er ver-
sdumt es jedoch, den Diskurs als konstitutives Auflen zu beschreiben. Foucaults Rede
vom ,,irgendwie* ldsst darauf schlieBen, dass er sich selbst iiber die dekonstruktive Figur

des konstitutiven Auf3en noch nicht hinreichend im Klaren war.

09:41:28.



https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

220 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

Institutionen Zugang zum psychiatrischen Diskurs erlangen.’! Die Genealogie ver-
sucht nun iiber eine Analyse der Diskurse diese Ausschlussmechanismen aufzude-
cken. Die Annahme, jedes Subjekt hitte die Freiheit zu sagen, was es mochte, wird
problematisiert, indem diejenigen Bedingungen aufgezeigt werden, die gerade ver-
hindern, dass eine freie Rede moglich ist. Die Klassifizierung von Aussagen als
wissenschaftlich und nicht-wissenschaftlich kann nicht als autonome Entscheidung
der Akteure verstanden werden, sondern unterliegt den Beschrinkungen des hege-
monialen Diskurses. Jedem Diskurs geht es darum ,,die Bedingungen ihres Einsat-
zes zu bestimmen, den sprechenden Individuen gewisse Regeln aufzuerlegen und so
zu verhindern, dass jedermann Zugang zu den Diskursen hat* (ODis: 25f.). Inner-
halb des Diskurses etablieren sich innerhalb jedes sozialen Kontextes bestimmte
Ablagerungen dessen, was als ,,Wahrheit gilt.*> Wer innerhalb eines Diskurses
verstanden werden will, muss diese spezifisch historische Differenzierung in wahr
und falsch akzeptieren: Er muss die ,,Wahrheit* sagen, indem er sich einer besonde-
ren Redeweise, d.h. den Regeln des Diskurses unterwirft. Die Kraft eines Diskurses
entfaltet sich deshalb iiber die Funktion der Wahrheit.**

An dieser Stelle bietet es sich nun an, auf das Phdnomen der Subjektivierung
einzugehen. ,,Subjektivierung® ist eine Kraft der Beschrinkung und wird von
Foucault allgemein wie folgt umgrenzt: ,,Ich werde Subjektivierung den Prozess
nennen, durch den man die Konstitution eines Subjekts, genauer, einer Subjektivitit
erwirkt, die offensichtlich nur eine der gegebenen Mdglichkeiten zur Organisation
eines Selbstbewusstseins ist.* (DE4/354: 871) Die hier angedeutete Organisation
umfasst stets zwei Komponenten. Zum einen vollzieht sich Subjektivierung als Un-
terwerfung unter ein Regime an Regeln und Praktiken, denen Subjekte immer schon
ausgesetzt sind. Zum anderen wirken Subjekte in diesem Prozess stets auch auf die
Art und Weise ein, wie sich Regeln und Praktiken ihnen hingeben: Sie nehmen am
Prozess der Subjektivierung teil und formen die sie affizierenden Kréfte um. Wirft
man vom Ende des foucaultschen Werkes einen Blick zuriick, so sind drei ver-
schiedene Subjektivierungsprozesse zu unterscheiden, die sich auf die mit der Drei-

31 Hier zeigt sich die Verbindung zwischen Wissen, Diskurs und Macht: ,,Innerhalb der tat-
sdchlichen Wissensdiskurse iibt jede als wahr betrachtete Aussage eine bestimmte Macht
aus.“ (WK: 46; vgl. US: 40)

32 Habermas (1985: 323) irrt daher, wenn er Foucault unterstellt, dieser verstehe die Vorge-
hensweise der Genealogie als diejenige einer ,,wahren Objektivitdt der Erkenntnis“. So-
wohl ,,Wahrheit* als auch ,,Objektivitit und ,,Erkenntnis* sind Produkte der neuzeitli-
chen Formation des Wissens, die es in ihrer Wirkungsweise zu problematisieren gilt.

33 Foucault behauptet, dass es selbst in der Mathematik, einer Wissenschaft, deren Giiltig-
keit scheinbar unabhingig von sozialen Praktiken besteht, auf Diskursen basierende Im-
perative gibt, die vorgeben, ,,was in der Mathematik gut (wahr) oder schlecht (falsch) ist*
(DE4/356: 896).

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 221

gliedrigkeit** seines Werkes verbundenen Elemente des Wissens, der Macht und der
Ethik beziehen. Im Zuge einer Verschiebung der klassischen Bedeutung von Onto-

logie bezeichnet Foucault diese Prozesse als , historische Ontologien*:

,,Als Erstes eine historische Ontologie unserer selbst in unseren Beziehungen zur Wahrheit,
die es uns erlaubt, uns als Erkenntnissubjekt zu konstituieren; dann eine historische Ontologie
unserer selbst in unseren Beziehungen zu einem Machtfeld, auf dem wir uns als Subjekte
konstituieren, die im Begriff sind, auf die anderen einzuwirken; schlielich eine historische
Ontologie unserer Beziehungen zur Moral, die es uns erlaubt, uns als ethisch Handelnde zu
konstituieren.” (DE4/344: 759)

Ich mochte im Folgenden argumentieren, dass Foucaults Verstiandnis von Ontologie
in einer wichtigen Hinsicht auf die Seinsgeschichte Heideggers Bezug nimmt. Im
Gegensatz zu Heidegger stehen aber nicht Sein und Zeit in ihrer ontologischen Abs-
traktion im Vordergrund. Die ontologische Bewegung des Konstitutionsprozesses
von Subjektivitidt wird als ein solches Krifteverhiltnis gedacht, das seine Wirkung
innerhalb konkreter materieller Praktiken entfaltet. Wahrheit, Macht und Ethik bil-
den dabei drei spezifische Pole, iiber die sich Subjektivitit konstituiert.*® Das ein-
heitliche Regime der Ontologie und die Logik der Seinsgeschichte werden auf die

34 Deleuze (2013) schldgt eine solche Dreiteilung des foucaultschen Werkes in Wissen,
Macht und Selbst vor. Gegen eine vermeintliche Verkiirzung auf eine ,,drei-faltige Onto-
logie* spricht sich Waldenfels (1991: 281) aus.

35 Die Rede von einer ,historischen Ontologie® taucht bereits in einem Essay von Roland
Barthes (2006: 81) aus dem Jahre 1960 auf. Es darf daher nicht unerwihnt bleiben, dass
Barthes auf das Denken Foucaults eine nicht unwesentliche Wirkung ausgeiibt hatte, auch
wenn Foucault darauf in seinen Schriften nie zu sprechen gekommen ist. Das systemati-
sche Programm einer ,,historischen Ontologie hat Hacking (2006a) ausgearbeitet. Vgl.
zu den Beziigen einer historischen Ontologie bei Heidegger auch Elden (2003).

36 In seiner letzten Vorlesung mit dem Titel Der Mut zur Wahrheit im Frithjahr 1984 kommt
Foucault auf die Herkunft dieser drei Pole in der klassischen griechischen Philosophie zu
sprechen, wenn er zwischen der Aletheia als Wahrsprechen, der Politeia im Sinne der
Macht und der Ethopoiesis, die sich auf das Subjekt bezieht, unterscheidet. Zugleich be-
tont er die historische Kontinuitit dieser Differenzieung: ,,Die wesentliche Nichtreduzier-
barkeit dieser drei Pole und ihre notwendige und wechselseitige Beziehung, die Struktur
des wechselseitigen Aufeinanderangewiesenseins ist, so scheint mir, die Stiitze der Exis-
tenz des ganzen philosophischen Diskurses von den Griechen bis heute.” (MW: 95) Auch
wenn sich Foucault dagegen wehrt, Wahrheit, Macht und Ethik als drei ahistorische
Strukturen von Subjektivitdt zu benennen, so insistiert er doch darauf, dass die Orientie-
rung an diesen drei Polen fiir eine Untersuchung der Gewordenheit unserer heutigen Sub-

jektivitét eine entscheidende Rolle spielt.

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

222 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

Frage hin gedffnet, wie sich ,,Sein historisch als Erfahrung” (GL: 13) hingibt. In
den ersten beiden Phasen seines Werkes interessiert sich Foucault fiir den unterwer-
fenden Charakter der Subjektwerdung, d.h. fiir die konstituierende, beziehende
Kraft der Entzugsmomente, deren Analyse um die Begriffe des Wissens und der
Macht kreist. Die Archdologie des Wissens untersucht, wie sich das Subjekt inner-
halb einer bestimmten historischen Ordnung der Episteme als Erkenntnissubjekt
konstituiert, das zur Klassifizierung und Formierung von Objekten — inklusive sei-
ner eigenen Objektivierung — befédhigt ist (vgl. Kap. 6.1.2). Die Genealogie der
Macht, die in den nichsten beiden Abschnitten im Mittelpunkt stehen wird, widmet
sich der materiellen Realisierung von Subjektivitit innerhalb historisch sedimentier-
ter Machtverhiltnisse. Sowohl in den archiologischen als auch in den genealogi-
schen Arbeiten legt Foucault primir offen, wie sich Subjektivierung durch die Er-
fahrung einer Aussetzung gegeniiber hegemonialer Macht- und Wissensregimen
vollzieht. Mit der in Unterkapitel 6.3 thematisierten Genealogie der Selbstsorge
versucht Foucault dann eine teilnehmende Form der Subjektivierung aufzudecken.
Der Prozess der Subjektwerdung wird weiter gefasst, indem die Analyse der Un-
terwerfung durch Wissens- und Machtverhiltnisse durch eine ethische Formung der
Subjekte erweitert wird. Subjekte bilden Selbstbeziige aus, indem sie sich an ihren
Erfahrungen beteiligen und diese zu problematisieren vermogen.

Wichtig ist zu betonen, dass sowohl das unterwerfende als auch das teilneh-
mende Moment fiir den Prozess der Subjektivierung konstitutiv sind. In anderen
Worten: Es gibt keine ethische Erfahrung, die nicht an regelhafte Praktiken gebun-
den ist und es gibt keine unterwerfende Ordnung, die nicht auf die Selbstbeteiligung
der Subjekte angewiesen ist. Die antike Praxis der Selbstsorge, durch die sich das
Subjekt als ethisches Subjekt formt, befindet sich nicht jenseits von Wissen und
Macht, sondern erdffnet dem Subjekt andere Moglichkeiten von Subjektwerdung
im Ausgang der vorherrschenden Wissens- und Machtverhiltnisse. Dass Subjekte
ihre Existenzweise iiberhaupt durch Selbstpraktiken transformieren konnen, ist erst
moglich, weil sie Wissens- und Machtverhiltnissen ausgesetzt sind. Letzteres ist die
wesentliche Pointe von Foucaults heteronomem Subjektverstindnis, die sich inner-
halb seines gesamten Werkes aufspiiren ldsst.

6.2.2 Macht als konstitutives AuBen des Subjekts

In den genealogischen Schriften der 70er Jahre wendet sich Foucault zunichst aus-
schlieBlich Prozessen unterwerfender Subjektivierung zu. Das umfasst die Frage,
wie Subjekte durch Praktiken, die von Machtbeziehungen durchtrinkt sind, subjek-
tiviert werden. Die Genealogie der Subjektivierung verlangt deshalb eine Analyse
der Machtverhiltnisse. Ich werde in diesem Abschnitt zu zeigen versuchen, dass
Foucault Machtverhiltnisse — genauer: den Komplex Macht-Wissen — als wesentli-

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 223

ches Entzugs- und Bezugsmoment von Subjektivitit denkt. Auch wenn Foucault
seine genealogischen Arbeiten stets als experimentelle Verfahren versteht, welche
die heterogenen Unterwerfungsprozesse von Subjekten zur Sprache bringen sollen,
mochte ich die These vertreten, dass Machtverhiltnisse das entscheidende konstitu-
tive AuBen der Subjektwerdung sind und nicht nur ein Faktor unter vielen.?’

Die in diesem Kontext vorgenommene Analyse der Macht 16st sich dabei von
dem traditionellen Machtbegriff, indem sie die Logik der Macht nicht mehr an die
Intentionen und an die Verfiigungsgewalt der Subjekte koppelt. Da der nominalisti-
sche®® Charakter der Genealogie Aussagen iiber die Substanz von Phinomenen ver-
bietet, geht es Foucault ,,weniger um eine Theorie als um eine Analytik der Macht*
(WW: 84) sowie eine ,,Analytik der Machtbeziehungen* (DE3/206: 397). Die Ar-
beit gilt den spezifischen Wirkungsweisen von Macht innerhalb westlicher Gesell-
schaften und nicht der Beantwortung der Frage, was Macht ,,an sich“ ist.** Der
Diskursanalytiker benennt mit dem Begriff ,Macht“ ein Ensemble von
Krifteverhiltnissen, das innerhalb eines bestimmten sozialen Kontextes seine Kraft
entfaltet, ohne dass diese Kraft auf einen lokalisierbaren Ursprung zuriickgefiihrt
werden kann. Foucaults Ziel ist es nicht, eine verbesserte wissenschaftliche Theorie
iiber ,,die” Macht auszuarbeiten, welche die Versdumnisse vorausgehender Theo-
rien zu beheben versucht; vielmehr liegt sein Augenmerk auf der subjektivierenden
Kraft singuldrer Machtverhiltnisse. Es ist der Bezug zwischen Macht und Subjek-
ten, dem das Interesse gilt. Macht ,verwandelt die Individuen in Subjekte*
(DE4/306: 275) und ist somit ein Rahmen von Subjektivitit.

37 Wenn Machtverhiltnisse als konstitutives Auflen interpretiert werden, so muss im glei-
chen Atemzug auch der immanente Charakter der Macht im Auge behalten werden. Das
Verhiltnis zwischen Immanenz und AuBerlichkeit ist in diesem Sinne chiastisch: Die
immanente Zirkulation der Macht beziiglich des Prozesses der Subjektivierung und die
AuBerlichkeit ihrer Krifteverhiltnisse angesichts der Unmdglichkeit, Macht zu besitzen,
miissen zusammengedacht werden, weil sie auf die Unméglichkeit einer Transzendenz
von Machtverhiltnissen hindeuten. Vgl. zur Immanenz der Macht bei Foucault Saar
(2017: 164-168) und zur Kontextualisierung dieses Machtverstidndnisses innerhalb einer
Tradition, die bis auf Spinoza zuriickreicht, Saar (2013).

38 Vgl. WW: 94: | Zweifellos muss man Nominalist sein: die Macht ist nicht eine Institution,
ist nicht eine Struktur, ist nicht eine Michtigkeit einiger Michtiger. Die Macht ist der
Name, den man einer komplexen strategischen Situation in einer Gesellschaft gibt.“

39 Janicaud (1991: 251f.) unterscheidet terminologisch zwischen zwei Verstindnissen von
Macht: Wihrend mit la puissance die ,,allgemeinen Bedingungen® der physischen oder
metaphysischen Wirkungsweise der Macht bezeichnet werden, ist le povoir fiir die ,,spe-
zifizierten juridisch-politischen und moralischen Formen® der Macht reserviert, denen

sich Foucaults Analysen vorwiegend widmen.

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

224 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

Mit dieser Geste ist jedoch die genealogische Ausrichtung, die sich der Aufde-
ckung konkreter Machtverhiltnisse verschreibt und sich einer Theorie der Macht
widersetzt, bereits iiberschritten. Ich mochte daher im Folgenden argumentieren,
dass die Plausibilitdt von Foucaults genealogischer Arbeitsweise wesentlich von ei-
nem Verstindnis der Macht als ab-griindiges Krifteverhiltnis abhédngt: Macht
griindet Subjekte und weicht im selben Moment von ihrer umfassenden Beherr-
schung zuriick.*® Aus diesem Grund determiniert Macht Subjekte nicht: Subjekte
sind vorrangig keine Objekte, die von der Wirkung der Macht vergegenstédndlicht
werden. Foucault deutet Macht nicht als ontisches, in der Gegenwart prisentes,
sondern als wesentlich temporales Phinomen: Machtverhéltnisse entstammen einer
uneinholbaren Vergangenheit und miissen sich, um weiterhin ihre Kraft zu entfal-
ten, stets reproduzieren und also ihre affizierende Bewegung wiederholen. Das
Phidnomen der Macht verweist zwar immer auf eine Geschichte der Machtbezie-
hungen; die Bewegung der Macht kann jedoch innerhalb der philosophischen Ex-
plikation aus der historischen Analyse gelost werden. So lassen sich bei Foucault
Elemente einer Theorie der Genese von Subjektivitit erfahrbar machen, die nicht
nur auf der Ebene einer ,,bloBen Genealogie verbleiben. Weil diese ,,Theorie* von
Foucault jedoch nicht explizit ausgearbeitet wird, fiir die StoSkraft seiner Argumen-
tation jedoch entscheidend ist, gilt es Foucaults Arbeiten zur Macht zu dekonstruie-
ren und einen ontologischen Machtbegriff freizulegen, der fiir das Verstindnis der
genealogischen Arbeitsweise und fiir das Unternehmen der Kritik unverzichtbar ist.
Fruchtbar ist in diesem Zusammenhang vor allem die Genealogie der Disziplinar-
macht, die Gegenstand des nédchsten Abschnitts sein wird.

Fiir Foucaults philosophischen Zugriff auf die Macht ist die Behauptung we-
sentlich, dass der Fahigkeit eines Subjekts, Macht auf ein anderes Subjekt auszu-
iiben, die Unterwerfung beider Subjekte unter diffuse und verstreute Machtverhilt-
nisse vorausgeht. Die traditionelle Theorie der Macht, die ihren Ursprung in der
politischen Philosophie Thomas Hobbes’ findet und von Max Weber soziologisch
gewendet wurde, begreift Macht hingegen nur als einen von Person A auf Person B
ausgelibten Zwang und konzentriert sich ausschlieBlich auf die ontischen Sedimen-
tierungsweisen der Macht. Innerhalb ihres theoriearchietektonischen Rahmens kann
sie nicht die Frage beantworten, inwiefern lokalisierbare Verhédrtungen der Macht
Effekte diskursiver — und damit feinerer — Machtverhiltnisse sind. Ich werde im
Folgenden drei Komponenten eines ontisch-ontologischen, quasi-transzendentalen
und quasi-ahistorischen Machtverstéindnisses herausarbeiten, denen ich die Namen
,Diffusion®, , Relationalitdt* und ,,Produktivitit” gebe. Anhand dieser drei Kompo-
nenten wird sichtbar, inwiefern Foucault die klassische Definition von Macht iiber-

40 Vgl. zur Nihe zwischen Heideggers Seinsfrage und Foucaults Machtbegriff Dreyfus
(2003).

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 225

schreitet und so die materielle Pointe des Konstitutionsprozesses heteronomer Sub-
jektivitét beleuchtet.

1. Diffusion

Die erste Komponente eines ontologischen Machtbegriffs ist diejenige der Diffusi-
on. Foucault versteht Macht nicht als etwas, das von einem Herrschenden oder von
einer Gruppe Herrschender auf Beherrschte ausgeiibt wird. Macht wirkt primdr
nicht ,,von oben®, indem etwa ein Monarch oder die Inhaber von Produktionsmit-
teln andere Personen ihrem Willen unterwerfen. Die Herrscher sind vielmehr selbst
Machtverhiltnissen ausgesetzt, welche die Position, von der aus sie sprechen und
handeln, strukturieren: ,,Die Macht kommt von unten, d.h. sie beruht nicht auf der
allgemeinen Matrix einer globalen Zweiteilung, die Beherrscher und Beherrschte
einander entgegensetzt.“ (WW: 95) Im Umkehrschluss bedeutet das aber auch
nicht, dass Macht von den Beherrschten besessen wird. Mit einer solchen Umkeh-
rung wiirde Foucault der Logik der traditionellen Machttheorie treu bleiben, die
Macht an die Verfiigung durch Personen und damit an einen Ursprung bindet. Die
Rede von der Macht, die ,,von unten kommt®, soll nichts anderes als die Diffusion
der Macht anzeigen und auf die Tatsache verweisen, dass Macht das Geflecht der
Gesellschaft durchzieht.*! Foucault mochte ersichtlich machen, ,,wie die Erschei-
nungen, Techniken, Machtprozesse auf den untersten Ebenen agieren* (VG: 46).
Die Macht setzt sich an unterschiedlichen Orten der Gesellschaft — auf der instituti-
onellen (Psychiatrie, Gefingnis, Medizin- und Bildungssystem) wie der nicht-
institutionellen (Familie) Ebene — ab und bildet verschiedene Knotenpunkte, an de-
nen sie sich biindelt. Es existiert aus diesem Grund keine Person, die Macht ausiibt,
selbst aber nicht in Machtverhiltnisse inkludiert ist. Ebenso existiert kein Punkt in
der Gesellschaft, der nicht von der Wirkungsweise der Macht durchstromt ist. Weil
Macht von unendlich vielen Punkten kommt, nimmt sie auch den gesamten sozialen
Raum ein: ,,Nicht weil sie alles umfasst, sondern weil sie von iiberall kommt, ist die
Macht tiberall.“ (WW: 94) Es gibt keine Beziehung zwischen zwei Personen, die

t.42

nicht von Machtverhéltnissen initiiert ist.** Machtverhiltnisse lassen sich nicht wie

41 Um dieses Verstindnis von Macht zu illustrieren, bietet sich vielleicht auch das Bild vom
Rhizom an, das Gilles Deleuze und Félix Guattari in Tausend Plateaus (1992: Kap. 1) der
Figur der Wurzel entgegenhalten, welche die klassische Idee des Ursprungs reprisentiert.
Das Rhizom erwéchst zwar wie der Baum von unten, besitzt allerdings nicht eine einzige
Waurzel, sondern eine Vielzahl an Herkiinften und pilzartigen Verzweigungen, die nicht
mehr auf einen lokalisierbaren Ursprung zuriickgefiihrt werden konnen.

42 Richard Rorty (1991: 195) ist der Ansicht, dass nach diesem Machtverstindnis ,,any
study of anything [...] will be a study of strategies of power*. Er trifft damit einen durch-
aus wunden Punkt Foucaults, der erst durch die spitere Differenzierung zwischen Macht-

und Herrschaftsverhiltnissen, auf die ich in Kapitel 6.3.1 zu sprechen kommen werde,

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

226 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

vorhandene, in der Welt prisente Gegenstinde einfach ignorieren, sondern erdffnen
erst einen Raum, innerhalb dessen sich intersubjektive Beziehungen konstituieren
konnen. Die Eliminierung aller Machtverhiltnisse in einer Gesellschaft ist fiir
Foucault eine Unmoglichkeit, denn ,,eine Gesellschaft ohne Machtbeziehungen wé-
re nur eine Abstraktion* (DE4/306: 289). Die Moglichkeit, dass ein Subjekt
Macht auf ein anderes Subjekt ausiibt, ist an die Diffusion der Macht gebunden.

2. Relationalitat
Die Komponente der Diffusion deutet auf die zweite Komponente der Relationalitit
hin. Wire Macht blo8 diffus verteilt, so wire nicht klar, inwiefern sie Subjekte
tiberhaupt beriihren und somit subjektivieren konnte. Die diffuse Komponente der
Macht betont zundchst nur das ,,ab“ der ab-grundigen Kraft der Macht und bringt
ihr Entzugsmoment an die Oberfldche. Da Entzug aber stets auch Bezug ist, kommt
der Diffusion zugleich ein beziehender Effekt zu. Dieser lésst sich als relational be-
schreiben. Die Analyse der Machtverhiltnisse geht einer Rekonstruktion von Polen
voraus, zwischen denen Macht zirkuliert (vgl. Schneider 2004: 169). Die Frage, wer
von einem konkreten Machtverhéltnis ,,profitiert“ und wer diesem Verhéltnis un-
terworfen ist, ist der Analyse der Verteilung von Macht nachgeordnet. Aufgrund
des relationalen Charakters der Macht ist eine Identifizierung von Autor und Adres-
sat nicht moglich: ,,Die Macht gehort weder einem Jemand noch {iibrigens einer
Gruppe; es gibt Macht nur, weil es Streuung, Relais, Geflechte, wechselseitige
Stiitzen, Unterschiede des Potentials, Abstidnde, usw. gibt.“ (MP: 17) Macht ist die
Differenz, der Abstand zwischen den sichtbaren Orten, an denen sie sich ablagert
und diese Orte konnen sowohl Institutionen als auch Subjekte sein. Aus diesem
Grund ldsst sich Macht als Relationalitéit zwischen Subjekten charakterisieren.*
Weil Macht nicht blof3 diffus verteilt ist, sondern im Sinne ihrer Relationalitit
eine Spur in der Wirklichkeit zieht, kommt ihr eine Gerichtetheit zu. Wenn es ledig-
lich eine Ansammlung nebeneinander flieBender Machtverhiltnisse geben wiirde,
wire nicht zu erkldren, wie Machtbeziehungen Subjekte iiberhaupt konstituieren

behoben wird. Foucault sagt allerdings nicht, dass alle intersubjektiven Beziehungen auf
Machtverhéltnissen beruhen, sondern nur, dass diese Beziehungen in Machtverhéltnisse
verwoben und nur durch diese moglich sind. Auch eine Intimbeziehung kann sich der so-
ziale Praktiken durchdringenden Macht nicht entziehen.

43 Aus diesem Grund ist fiir Foucault auch Habermas’ Entwurf von Kommunikations-
verhiltnissen, die nicht von Machtformationen durchzogen sind, eine Utopie, die einen
transzendentalen und keinen historischen Status besitzt (vgl. DE4/310: 335; DE4/356:
898f.).

44 Vgl. auch DE3/206: 397: ,.Die Macht, das sind in Wirklichkeit Relationen, ein mehr oder
weniger organisiertes, mehr oder weniger in Gestalt einer Pyramide angeordnetes, mehr

oder weniger koordiniertes Biindel von Relationen.*

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 227

konnten. Auch wenn die Wirkungsweise der Macht nicht an Subjekte gekettet ist,
muss die Frage nach der Regelhaftigkeit der Machtzirkulation in der Analyse Be-
riicksichtigung finden. Macht ist in diesem Sinne intentional wirksam, ohne dass
diese Intentionalitit auf lokalisierbare Subjekte zuriickgefiihrt werden kann:

,,.Die Machtbeziehungen sind gleichzeitig intentional und nicht-subjektiv. Erkennbar sind sie
nicht, weil sie im kausalen Sinn Wirkung einer anderen, sie erkldarenden Instanz sind, sondern
weil sie durch und durch von einem Kalkiil durchsetzt sind: keine Macht, die sich ohne eine
Reihe von Absichten und Zielsetzungen entfaltet. Doch heifit das nicht, dass sie aus der Wahl
oder Entscheidung eines individuellen Subjekts resultiert. (WW: 95; Hervorhebungen von

mir)

Intentionalitiit bezeichnet hier die Gerichtetheit der Macht gemi8 einer Taktik oder
Strategie, deren Effekte Individuen sind. Dem Aufspiiren und Offenlegen dieser
Taktiken und Strategien gilt Foucaults priméres Bestreben. Daher liegt die Kon-
zentration seiner Arbeiten auf einer Genealogie der Machtverhdiltnisse und nicht auf
einer Geschichte der sprechenden und handelnden Subjekte. Die Intentionalitit der
Macht ladsst sich nicht verorten, weil sie ,,in realen und effektiven Praktiken* auf-
geht (VG: 43).* Den immanenten Strategien der Diskurse, die auf das abzielen, was
gesagt werden darf, kommt Intentionalitit zu, weil sie eine unterwerfende Kraft auf
Subjekte ausiiben. Machtverhiltnisse konnen daher bestimmte Wirkungen entfalten
und Ausschliisse vollziehen, ohne dass diese Resultate willentliche Akte von Sub-
jekten sind. Das widerspricht auch nicht der Tatsache, dass es letztlich Individuen
sind, die fiir die Reproduktion der Macht zustidndig sind (vgl. Detel 1998: 29). Die-
ser Doppelcharakter der Macht ldsst sich noch besser illustrieren, wenn er in die
heideggersche Figur des Ab-grunds eingeschrieben wird. Das Entzugsmoment, die
ab-griindige Seite der Macht, ist seine Nicht-Verortbarkeit und Nicht-Subjekti-
vitit.*® Die relationale Komponente, welche die Gerichtetheit der Macht auf Sub-
jekte umfasst, ist ihr Bezugsmoment und damit ihre ab-griindige Seite. Der Macht
kommt diese beziehende, relationale Dimension immer schon zu; wire sie blof3

45 Jana Sawicki (1994: 292) verdeutlicht diesen Punkt sehr schon anhand des Beispiels pat-
riarchaler Logiken innerhalb gesellschaftlicher Machtstrukturen, die nicht auf die Absich-
ten einzelner Subjekte reduzierbar sind, aber dennoch ein Ziel, namlich den Ausschluss
bestimmter Subjekte, verfolgen.

46 Das Entzugsmoment von Macht hebt auch Oliver Marchart hervor, wenn er auf ,,das
foucaultsche Immanenzprinzip der Macht* zu sprechen kommt: ,,Weil sie [die Macht]
aber genauso wenig ihrerseits ein tieferes Prinzip oder Fundament des Sozialen darstellt,
lasst sich das Soziale auf nichts anderem griinden als dem Entzug eines letzten Grundes:
,Die Macht, das existiert nicht*. Das ist das Selbstdementi des Machtbegriffs. Der Imma-
nenzraum der Macht kann nicht geschlossen werden.” (Marchart 2013: 366f.)

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

228 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

durch Entzug ausgezeichnet, so konnte sie keine Effekte in der Wirklichkeit bewir-
ken und wire philosophisch nicht einzuholen. Machtverhiltnisse bleiben daher an
die Existenz derjenigen Subjekte gebunden, auf die sie gerichtet sind, auch wenn
Letztere deren Reproduktion nicht bewusst und intentional vollziehen.

3. Produktivitat

Die Relationalitit der Macht hat — und hierin liegt die dritfe Komponente des onto-
logischen Machtbegriffs — einen konstituierenden und also produzierenden Effekt.*’
Sie bezieht sich auf Subjekte, indem sie diese im Moment ihrer Beriihrung als Sub-
Jjekte einsetzt. Mit der Explikation des produktiven Charakters der Machtverhiltnis-
se distanziert sich Foucault von einem weiteren Aspekt der traditionellen Machtthe-
orie, und zwar davon, dass die Ausiibung der Macht vorrangig auf Zwang,
Unterdriickung und Verboten basiert. Gebrochen werden soll mit dem Mythos der
Subjektphilosophie, dass Macht Subjekte unterdriickt, indem sie diese an ihrer Au-
tonomie hindert. Eine Kritik der Macht dient nach dieser Auffassung der ,,Befrei-
ung* des Subjekts und damit der Erméglichung einer freien Entfaltung der je eige-
nen Subjektivitiit.® Dieser modernen, auf der Primisse einer zu ergriindenden
Substanz des Subjekts beruhenden Konzeption, stellt Foucault eine andere Ausle-
gung der ,Beziehung* zwischen Macht und Subjekt entgegen. Die Macht unter-
driickt das Subjekt nicht primir,* indem sie Verbote deklariert und eine ,,gelingen-
de“, teilnehmende Form der Subjektivierung verhindert. Anhand der Disziplinar-
macht demonstriert Foucault, wie Macht Subjekte produziert, indem sie diese
unterwirft. Das konkrete Produkt der Disziplinarmacht ist dabei das Individuum:

,Das Individuum ist zweifellos das fiktive Atom einer ,ideologischen‘ Vorstellung der Ge-
sellschaft; es ist aber auch eine Realitit, die von der spezifischen Machttechnologie der ,Dis-

ziplin‘ produziert worden ist. Man muss authoren die Wirkungen der Macht immer negativ zu

47 Das ist wohl derjenige Punkt, an dem Foucault am weitesten iiber seine genealogische
Vorgehensweise hinausgeht. Marchart formuliert das, mit Bezug auf die Produktion der
Gesellschaft, wie folgt: ,,Die rein nominalistische Lesart der Formel ,Die Macht, das
existiert nicht® greift [...] zu kurz. Wiewohl Macht nicht existiert, insistiert sie doch in al-
len sozialen Relationen. Sie beriihrt, ja sie produziert das soziale Sein in dessen Gesamt-
heit.” (Marchart 2013: 366)

48 Die Kritik Foucaults richtet sich hier vor allem gegen den marxistischen Diskurs der
68er, der die Befreiung des Individuums aus der Umklammerung der (biirgerlichen)
Machtverhéltnisse anstrebt.

49 Vgl. DE3/200: 345f.: ,,Allgemein wiirde ich sagen, dass die Untersagung, die Verweige-
rung und das Verbot weit davon entfernt sind, die wesentlichen Formen der Macht zu
sein, sondern nur deren Grenzen, deren grobe oder extreme Formen sind.” Es sind — in

meinen Worten — blof} ontische Sedimentierungsweisen der Macht.

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 229

beschreiben, als ob sie nur ,ausschlieBen’, ,unterdriicken’, ,verdridngen®, ,zensieren, ,abstra-
hieren‘, ,maskieren°, ,verschleiern‘ wiirde. In Wirklichkeit ist die Macht produktiv; und sie
produziert Wirkliches. Sie produziert Gegenstandsbereiche und Wahrheitsrituale: das Indivi-

duum und seine Erkenntnis sind Ergebnisse dieser Produktion.* (US: 249f.)

Macht produziert selbst eine Wirklichkeit, sie hat materialisierende Effekte, zu de-
nen auch die Selbstbeschreibung von Subjekten als Individuen gehort. Wihrend bei
Heidegger die Analyse der grilndenden Kraft des Ab-grunds noch hochst abstrakt
bleibt und aufgrund dieser Abstraktion noch nicht ihre subjektivierende Kraft expli-
zieren kann, gelingt es Foucault mit der Interpretation des Ab-grunds im Sinne von
Machtverhiltnissen, die praxeologische Pointe von Subjektivierungsverhiltnissen
zur Sprache zu bringen. Die Einsicht lautet, dass der Prozess der Subjektivierung
iiber unterwerfende Krifteverhiltnisse verlduft, die stets historisch spezifische Wir-
kungen entfalten; dem Biindel dieser Wirkungen gibt Foucault den Namen
,,Macht“>® Unterdriickung und Zensur sind zwei negative Verfahren der produkti-
ven Komponente der Macht. Foucault leugnet nicht, dass die Wirkungsweise der
Macht Subjekte beschrinkt: Der Akt der Beschriankung und Begrenzung von Mog-
lichkeiten ist jedoch fiir die Existenz von Subjekten konstitutiv. Diese wichtige Im-
plikation eines heteronomen Subjektverstidndnisses teilt Foucault mit Levinas und
Derrida.

Die Rede von einer ,,befreiten* Gesellschaft in obigem Zitat ist deshalb ,,ideo-
logisch®, weil sie den konstituierenden — produzierenden wie unterwerfenden —
Charakter der Machtverhiltnisse vergisst. Foucault weist in diesem Zusammenhang
die ,,Repressionshypothese* zuriick, wonach eine Kritik der Macht der Befreiung
des Subjekts von einer repressiven Macht zu dienen hat.’' GemiB der Anhiinger der

50 Deleuze (2013: 156-160) argumentiert hier, dass Foucault iiber Heidegger hinausgeht, in-
dem er nicht direkt von der Lichtung (dem Sichtbaren) zum Sein wechselt, sondern durch
das Auflen der Macht eine Kraft zwischen (abstraktem) Sein und (sichtbarer) Lichtung
aufspiirt, die erst den Prozess der Subjektivierung erschlieBbar macht.

51 Diesen Sachverhalt demonstriert Foucault besonders eindriicklich an der Rolle der Sexua-
litdit im politischen und rechtlichen Diskurs. Die Ablehnung der These, die Sexualitéit
werde seit Jahrhunderten unterdriickt, geht mit einer Kritik an denjenigen Positionen ein-
her, welche die Rolle des Verbots bei der diskursiven Analyse der Sexualitit in den Vor-
dergrund riicken. Foucault bestreitet nicht, dass in der Realitdt Verbote iiber bestimmte
sexuelle Praktiken oder Beziehungen ausgesprochen wurden und werden und dass in der
Moderne eine Uberwachung sexueller Verhaltensweisen, wie beispielsweise der Sexuali-
tit der Kinder, im Gegensatz zum Mittelalter stetig zugenommen hat. Mochte man die
wachsende Bedeutung der Sexualitit und die Vervielfaltigung ihrer Diskurse nachzeich-
nen, so reicht es aber nicht aus, den Blick primdr auf die Funktion der Verbote zu lenken:

,.Ich sage nicht, dass das Verbot des Sexes eine Tduschung ist, behaupte aber, dass es ei-

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

230 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

Repressionshypothese muss philosophische, psychoanalytische und politische Kri-
tik die Aufgabe haben, die Autonomie des Subjekts vor ihrer EinschlieBung in die
Macht zu retten. Mithilfe des ontologischen Verstindnisses von Macht kann
Foucault zeigen, dass die Forderung nach einer solchen ,,Befreiung* gerade auf der
Einschreibung des Subjekts in einen spezifischen Diskurs der Wahrheit griindet,
und somit auf einem Machtverhéltnis, das primér nicht befreit, sondern noch stirker
unterwirft: ,,Der Mensch, von dem man uns spricht und zu dessen Befreiung man
einlidt, ist bereits in sich das Resultat einer Unterwerfung, die viel tiefer ist als er.*
(US: 42) Wie ich schon in Kapitel 6.1.2 gezeigt habe, sind die Namen ,,Mensch*
und ,,Humanismus* Produkte einer Verschiebung in den Epistemen des Wissens.
Der Diskurs der Humanwissenschaften, der sich vermeintlich einer Befreiung des
Menschen verschreibt, beruht auf einer spezifischen Konfiguration von Macht, die
er zugleich verschleiert und reproduziert.>

Durch die Aufdeckung des produktiven Charakters der Macht veranschaulicht
Foucault, dass Macht einen positiven, Subjektivitét konstituierenden Aspekt besitzt.
Ohne Macht gibt es keine Subjekte. Hier entbindet sich die temporale Dimension
des heteronomen Konstitutionsprozesses von Subjektivitit von der Geschichtlich-
keit und der quasi-ahistorische Gehalt des Machtbegriffs wird sichtbar. Es gibt zwar
historisch unterschiedliche Wirkungsweisen von Macht, die Foucault als Souve-
ranitdtsmacht, Disziplinarmacht und Biomacht bezeichnet; all diesen geschichtlich
spezifischen Machtmodellen ist jedoch ihr Subjektivitit produzierender Effekt ge-
meinsam. Wenn an dieses Verstindnis von Macht ankniipft wird, bedeutet das
nicht, dass auf den Anspruch einer Kritik der Macht verzichtet muss. Indem
Foucault die Forderung nach einer umfassenden Befreiung als ideologisch brand-
markt, wirft er nicht das Projekt einer Kritik von Bord, welche sich den Moglich-
keiten von Freiheit und Widerstindigkeit widmet. Die Kritik gilt vielmehr der Ver-
schleierung des ontologischen Charakters, des Entzugsmoments der Macht sowie
der Sedimentierung konkreter, ontischer Machtverhéltnisse, die Subjekten die Mog-

ne Tduschung ist, wenn man es zu dem grundlegenden und konstitutiven Element macht,
von dem ausgehend sich die Geschichte dessen schreiben lédsst, was seit Beginn der Mo-
derne iiber den Sex gesagt worden ist.“ (WW: 19) Die Kritik an einer Position, die
Foucault als ,,Repressionshypothese* bezeichnet, besagt, dass die Repression der Sexuali-
tit ein Element innerhalb eines wachsenden Diskurses tiber die Sexualitit ist. Es handelt
sich vordergriindig nicht um eine Unterdriickung, sondern um einen ,,Anreiz zum Dis-
kurs® (WW: 39) iiber die Sexualitit.

52 Vgl. dazu folgende Stelle aus der Vorlesung Die Strafgesellschaft: ,In Verbindung mit
der Ausiibung von Macht sieht man somit einen Diskurs in Erscheinung treten, der den
mythischen Diskurs iiber die Urspriinge der Macht — der regelmiBig die Genealogie des
Ko6nigs und seiner Vorfahren erzéhlte — ablost: den normalisierenden Diskurs der Hu-
manwissenschaften.” (STR: 326)

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 231

lichkeiten raubt, gegen die Macht vorzugehen. Kritik problematisiert vor diesem
Hintergrund bestimmte Wirkungsweisen der Macht, ohne auf die Utopie einer Be-
freiung von allen Machtverhiltnissen zuriickzugreifen.>

6.2.3 Das individualisierte, normierte und verkorperte Subjekt als
Effekt der Disziplinarmacht

Bis jetzt habe ich den Vorschlag gemacht, Foucaults genealogische Arbeiten so zu
lesen, dass sie Machtverhiltnisse als Entzugs- und Bezugsmomente von Subjektivi-
tdt interpretieren. Sie erweitern und verschieben dadurch die seinsgeschichtlichen
Analysen Heideggers um eine praktische und materielle®* Dimension, indem sie
Macht als ab-griindiges Krifteverhiltnis denken, das sich immer historisch aktuali-
siert. Die genealogischen Untersuchungen gehen dabei iiber die archidologischen
Arbeiten hinaus, indem sie sich nicht nur dem Subjektbegriff widmen, sondern be-
stimmte geschichtliche Krifteverhiltnisse verfolgen, die Subjekte unterwerfen und

53 In den Abschnitten 6.2.4 und 6.3.1 werde ich auf diesen Punkt noch genauer eingehen.

54 Der Begriff des Dispositivs soll die materielle Dimension des Diskurses betonen und ist
als ein Uberbegriff von ,,Episteme* zu verstehen, der aber nicht deren Homogenitit auf-
weist. Foucault definiert in einem Gespriach aus dem Jahre 1977 ,,Dispositiv* wie folgt:
,,Das, was ich mit diesem Begriff zu bestimmen versuche, ist erstens eine entschieden he-
terogene Gesamtheit, bestehend aus Diskursen, Institutionen, architektonischen Einrich-
tungen, reglementierenden Entscheidungen, Gesetzen, administrativen Mafnahmen, wis-
senschaftlichen Aussagen, philosophischen, moralischen und philanthropischen Lehr-
sdtzen, kurz, Gesagtes ebenso wie Ungesagtes, das sind die Elemente des Dispositivs.
Das Dispositiv selbst ist das Netz, das man zwischen diesen Elementen herstellen kann.
[...] Was ich Dispositiv nenne, [ist] ein viel allgemeinerer Fall der Episteme [...], das
selbst diskursiv und nicht diskursiv ist und dessen Elemente viel heterogener sind.*
(DE3/206: 392-395) Das Dispositiv wird von Foucault als Begriff eingefiihrt, um die
Biindelung von sprachlichen und nicht-sprachlichen Krifteverhiltnissen anzuzeigen. Die
Trennung zwischen diskursiv und nicht-diskursiv sollte allerdings nicht zu wortlich ge-
nommen werden. Dem Diskursbegriff Foucaults sind schon von Anfang an materielle
Bedingungen und somit das nicht-diskursive eingeschrieben, weil sich Diskurse immer
auch in der Wirklichkeit ablagern und also materielle Effekte haben. In den 70ern stellt
Foucault jedoch seine Analysen immer stirker auf die praxeologische Wirkungsweise
von Macht und auf ihre nicht-diskursive Komponente ab. Um dieser veridnderten Fokus-
sierung Ausdruck zu verleihen, wird in den Arbeiten der Begriff ,,Dispositiv* eingefiihrt.
Vgl. zur Verbindung der diskursiven und nicht-diskursiven Praktiken in den archéologi-
schen Schriften der 60er Jahre Gutting (1989: 256-260). Eine (sehr kurze) Genealogie des
Begriffs ,,Dispositiv* hat Agamben (2008) geschrieben.

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

232 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

ihre Identitdt durchdringen. Am Ort des Individuums zeigt sich die Verflechtung
von Foucaults genealogischer Freilegung eines historisch spezifischen Machtmo-
dells, ndmlich der Disziplinarmacht, mit seinem ontologischen Verstindnis von
Macht am eindriicklichsten.*

Nach Foucault kniipfen Theorien, welche die Wirkungsweise von Macht in der
Gesellschaft untersuchen, ihre Analysen immer noch zu sehr an Subjekte. Die an-
haltende Vorherrschaft von Theorien iiber die Souverinitit sorgt fiir eine Verschlei-
erung der Disziplinartechnologien (vgl. US: 103; VG: 53). Die politischen Wissen-
schaften konzentrieren sich nach wie vor primir auf das juridische Machtmodell,
welches Souverin und Gesetz privilegiert und Macht zu verorten versucht: ,,Im po-
litischen Denken und in der politischen Analyse ist der Kopf des Konigs noch im-
mer nicht gerollt.“ (WW: 90) Foucault hat es sich deshalb zum Ziel gesetzt, dem
Konig den Kopf abzuschlagen, indem er das Modell der Disziplinarmacht einfiihrt,
um eine bessere Analyse der spezifischen Wirkungsweise von Macht und eine an-
gemessenere Beschreibung von Subjektivierung zu ermdglichen.*

Die These, dass Subjekte durch einen Akt der Unterwerfung unter Machtver-
hiltnisse konstituiert werden, ldsst sich am Phidnomen des neuzeitlichen Individu-
ums erproben. In der Moderne, so hat sich bereits in meiner Auseinandersetzung
mit Heidegger ergeben, gilt das Individuum als Substanz, das einer Welt gegen-
iibersteht, der es nicht mehr selbst angehort (vgl. Kap. 3.4.1). Foucaults Bestreben

55 Die Biomacht ldsst sich in diesem Kontext als eine Weiterentwicklung und ,,Verfeine-
rung® der Disziplinarmacht bezeichnen, indem sie demographische Faktoren in eine Re-
gierung der Bevolkerung inkludiert (vgl. Schneider 2004: 179f.). Foucault entwickelt die-
se Konzeption vor allem in seinen Vorlesungen am Collége de France in der zweiten
Hilfte der 70er Jahre.

56 Das Erscheinen einer Wirkungsweise der Macht, der Foucault den Namen ,,Disziplinar-
macht gibt, ldsst sich zu einem Zeitpunkt, der rund um die Franzosische Revolution
liegt, diagnostizieren. Die Zirkulation der Macht innerhalb der Gesellschaft kann jedoch
auch partiell mit dem Modell der Souverinitdtsmacht erfasst werden, wonach die Aus-
iibung von Macht an einen Herrschenden gekniipft ist: ,,Souverinitit und Disziplin [...]
sind die beiden absolut konstitutiven Bestandteile der allgemeinen Machtmechanismen
unserer Gesellschaft.” (VG: 56) Foucault behauptet nicht, dass die Souverénitdtsmacht
von der Disziplinarmacht vollstindig abgelost wurde; seine Fokussierung auf die Diszip-
linarmacht und die Vernachldssigung der Souverdnititsmacht werden vielmehr mit der
Bedeutung der Disziplinarmacht innerhalb einer Genealogie des modernen Subjekts ge-
rechtfertigt. Subjektivitit wird seit dem Ende des 18. Jahrhunderts vorrangig durch das
Verfahren der Disziplinierung produziert, welches Foucault wie folgt definiert: ,,Diese
Methoden, welche die peinliche Kontrolle der Korpertitigkeiten und die dauerhafte Un-
terwerfung ihrer Krifte ermoglichen und die gelehrig/niitzlich machen, kann man die
,Disziplin‘ nennen.* (US: 175)

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 233

ist es, iiber Heidegger hinausgehend, das ,,Individuum* nicht nur als Effekt einer
seinsgeschichtlichen Verschiebung zu begreifen, sondern die Funktion der Macht
innerhalb dieser Transformation auszuweisen:

,Man darf das Individuum, denke ich, also nicht als eine Art elementaren Kern, primitives
Atom, vielfdltige und trige Materie begreifen, auf die die Macht angewendet wird, gegen
welche sie sich richtet und die die Individuen unterwerfen oder brechen wiirde. In Wirklich-
keit ist das, was bewirkt, dass Korper, Gesten, Diskurse, Wiinsche als Individuen identifiziert
und konstituiert werden, eine der ersten Wirkungen der Macht. Das Individuum ist also nicht
das Gegeniiber der Macht; es ist eine ihrer ersten Wirkungen. Das Individuum ist ein Macht-
effekt und gleichzeitig, in genau dem Malle, wie es eine ihrer Wirkungen ist, verbindendes
Element: Die Macht geht dank des Individuums, welches von ihr konstituiert wurde, durch.*
(VG: 45)

Das Individuum ist das Produkt des durch die Disziplinarmacht vollzogenen Pro-
zesses der Individualisierung. Die Disziplinarmacht produziert und kontrolliert In-
dividuen, sie ist ,,ein Verfahren der Individualisierung* (MP: 32). Die Moglichkeit,
den Menschen als Individuum zu bezeichnen, ist — so hat sich in Foucaults archio-
logischen Studien zunichst gezeigt — an eine Verschiebung der Episteme des Wis-
sens gebunden (vgl. Kap. 6.1.2). Der Mensch wird zum Individuum, weil er zu-
gleich Subjekt und Objekt des Wissens ist. Er ist — um einen Ausdruck zu
verwenden, den auch Taylor aufgreift (vgl. Kap. 8.3.3) — ein Atom, das nicht in der
Welt ist und sich vor jeder heteronomen Kraft in sein Inneres zuriickzuziehen ver-
mag.

Die genealogische Perspektivierung erweitert die Pointe der archdologischen
Untersuchungen nun dadurch, dass sie den Werdensprozess des Subjekts zum Indi-
viduum innerhalb sozialer Praktiken aufspiirt. Foucaults These ist, dass der Prozess
der Individualisierung innerhalb der Disziplinarmacht Menschen zu Individuen
formt, indem er sie der diskursiv-materialisierenden Kraft bestimmter Institutionen
(z.B. Schule, Krankenhaus, Psychiatrie, Gefingnis) unterwirft.’’ Zugleich ver-
schleiert dieser Prozess seine eigene Wirkungsweise, indem er Subjekten die Vor-
stellung einprégt, sie wiren Herrscher iiber ihre eigene Subjektivitit. An diesem
Punkt wird deutlich, wie Foucault Heideggers Kritik an der neuzeitlichen Sub-
jektphilosophie mit einer Analyse von Praktiken verkniipft und dadurch weiterent-
wickelt. Es reicht ndmlich nicht aus, die Idee des autonomen Subjekts in ihrer

57 Das Gefingnis, dessen Genealogie Foucault in Uberwachen und Strafen schreibt, ist da-
bei diejenige Institution, an der die Funktionsweise der Disziplinargesellschaft am besten
veranschaulicht werden kann: ,,Das Gefingnis setzt an dem ihm Anvertrauten eine Arbeit
fort, die anderswo begonnen worden ist und von der gesamten Gesellschaft mit unzahli-

gen Disziplinarmechanismen an jedem einzelnen fortgefiihrt wird.* (US: 390f.)

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

234 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

seinsgeschichtlichen Entwicklung freizulegen, sondern es muss vielmehr auch da-
rum gehen, die Konstitution des Selbstverstindnisses von Subjekten als autonomer
Akteure innerhalb institutionalisierter Praktiken zur Sprache zu bringen und zu
problematisieren. Dass sich Subjekte als sich selbst bestimmend verstehen, ist auch
daran gebunden, dass sich diskursive Machtverhiltnisse in Institutionen ablagern.
Institutionen sind erst dadurch befihigt, Subjekte auf eine solche Weise zu diszipli-
nieren, dass ihnen der Schein verliehen wird, sie seien frei.

Bei der Konstitution des modernen Subjekts innerhalb der Disziplinargesell-
schaft spielt neben dem Prozess der Individualisierung die Normierung bzw. Nor-
malisierung eine entscheidende Rolle. Die Einrichtungen der Uberwachung inner-
halb der Disziplinargesellschaft erschaffen das Subjekt als normalisiertes
Individuum: ,,Dieses Individuum ist ein in ein Uberwachungssystem eingeglieder-
ter, den Normalisierungsverfahren sich fiigender, ein unterworfener Korper.* (MP:
93) Bevor ich auf die Rolle des Korpers zu sprechen komme, mochte ich mich dem
Verfahren der Normalisierung widmen. Unter Normalisierung versteht Foucault ein
sichtbares und unsichtbares Raster, das fiir die Grenzziehung zwischen normal und
anormal verantwortlich ist. Die Festlegung dieser Grenze vollzieht sich innerhalb
eines historischen Prozesses, den Foucault beispielsweise in seiner Dissertation
Wahnsinn und Gesellschaft sowie in der Vorlesung Die Anormalen am College de
France nachzeichnet. Die Kontrolle der Individuen mithilfe der ,,Normierungsge-
walt* ist ab dem 17. Jahrhundert eine der wichtigsten Funktionen der modernen Ge-
sellschaft (vgl. US: 392f.). Erst mit der Entstehung der Disziplinargesellschaft wird
die Klassifizierung der Individuen als ,,normal® oder ,,anormal®, ,,wahnsinnig* oder
»gesund“ zu einem Element innerhalb des hegemonialen Diskurses. In der Diszipli-
nargesellschaft werden alle Individuen anhand eines MaBstabs beurteilt, der durch
das Normierungsmodell zur Verfiigung gestellt wird, wihrend Gesellschaften, in
denen primir Souverinitidtsmacht vorherrscht, die ,,Standeszugehorigen* gemif ih-
rer Stellung in der hierarchischen Ordnung klassifizieren:

»Zusammen mit der Uberwachung wird am Ende des klassischen Zeitalters die Normalisie-
rung zu einem der groen Machtinstrumente. An die Stelle der Male, die Standeszugehorig-
keiten und Privilegien sichtbar machen, tritt mehr und mehr ein System von Normalitdtsgra-
den, welche die Zugehorigkeit zu einem homogenen Gesellschaftskorper anzeigen, dabei

jedoch klassifizierend, hierarchisierend und rangordnend wirken.* (US: 237)

Hierarchie wird in der Disziplinargesellschaft durch das Verfahren der Normalisie-
rung produziert. Die Einfithrung der Haftstrafe, die nun fiir jeden Menschen unab-
hiéngig von seiner Rolle in der Gesellschaft Geltung besitzt und jedem Individuum
dieselbe Art der Strafe zuweist, ist eines der Resultate bei der Suche der Diszipli-
narmacht nach einer einheitlichen Beurteilung bzw. Bestrafung aller Individuen
(vgl. Schneider 2004: 125f.). Das Gefdngnis ist jedoch nur eine der durch die Dis-

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 235

ziplinarmacht in Erscheinung tretenden Institutionen. Sie ist zweifellos die sicht-
barste Institution und der wichtigste Ort, an welchem die auf die Innerlichkeit des
Subjekts gerichteten Kréfteverhiltnisse erfahrbar werden; der Prozess der Normali-
sierung entfaltet seine Wirkungen jedoch auch an anderen Orten. Psychiatrie, Klinik
und Erziehungswesen sind weitere Felder, denen sich Foucault in seinen Untersu-
chungen ausfiihrlich widmet. All diesen Institutionen ist gemeinsam, dass sie die
Wirkungsweise der Macht vervielfiltigen, indem sie sich an dem Verfahren der In-
dividualisierung, Normierung und damit eben der Disziplinierung beteiligen. Die
Trennung zwischen normal und anormal wird von der Psychiatrie, dem Medizin-
und Bildungssystem besetzt und reproduziert — die neu entstehenden Verbindungen
zwischen Polizei, Justiz und Psychiatrie sind Resultate und Reproduktionen dieser
Trennung.

Die Disziplinarmacht produziert aber nicht nur Individualitit und Normalitét,
sondern auch den Korper. Die Ablosung grausamer korperlicher Bestrafungen
durch das Geféngnis als allgemeiner Strafpraxis hat die Funktion des Korpers in-
nerhalb der Disziplinarmacht verschoben. Der Korper soll nun nicht ldnger ausge-
16scht, sondern unterworfen und von den Institutionen instrumentalisiert werden:

,.Der historische Augenblick der Disziplinen ist der Augenblick, in dem eine Kunst des
menschlichen Korpers das Licht der Welt erblickt, die nicht nur die Vermehrung seiner Fi-
higkeiten und auch nicht blof} die Vertiefung seiner Unterwerfung im Auge hat, sondern die
Schaffung eines Verhiltnisses, das in einem einzigen Mechanismus den Korper um so gefii-
giger macht, je niitzlicher er ist, und umgekehrt. [...] Der menschliche Korper geht in eine
Machtmaschinerie ein, die ihn durchdringt, zergliedert und wieder zusammensetzt. [...] Die
Disziplin fabriziert auf diese Weise unterworfene und geiibte Korper, fiigsame und gelehrige
Korper. (US: 176f.)

In diesem Zitat zeigt sich, dass Foucault Macht als grundsitzlich auf den Korper ge-
richtet denkt. Der Dualismus zwischen Geist und Korper wird unterlaufen, indem
der Korper als durch eine spezifische Wirkungsweise der Macht geprigt verstanden
wird. Der Korper ist hierbei keine unbeschriebene Oberfliche, die der Macht vo-
rausgeht; Korper werden vielmehr im Zuge der Subjektivierung durch die Macht
materialisiert und erst in diesem Moment als Korper konstituiert. Machtverhiltnisse
versehen den Korper mit einer spezifischen Funktion und machen ihn so zu einem
Element, das kontrolliert und diszipliniert werden kann. Es ist daher verkiirzt,
Foucaults Machtbegriff als ausschlieSlich diskursiv zu beschreiben. Macht kommt
immer auch ein materialisierender Effekt zu: Sie formt Korper. Die Wirkungsweise
der Macht beinhaltet stets einen ,,Prozess der Materialisierung (Butler 1997: 62),
weil die Entzugsdimension der Macht stets auch Ablagerungen in der Wirklichkeit
produziert. Dieser Prozess ist ambivalent: Weil Korper ein Effekt der Macht und
folglich immer schon von Machtverhiltnissen durchzogen sind, konnen sie von

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

236 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

konkreten Realisierungsweisen der Macht angeeignet und instrumentalisiert werden
— aber auch zu einem Ort des Widerstands werden.*®

6.2.4 Genealogie als Kritik unterwerfender Subjektivierung

Bisher sollte sich erschlossen haben, dass die moderne Subjektivitit das Produkt ei-
ner Unterwerfung unter Wissens- und Machtverhéltnisse ist, die von der doppelten
Bewegung des Bezugs und Entzugs durchzogen sind. Macht ist im Moment des Be-
zugs immer auf das Subjekt gerichtet; sie konstituiert und begrenzt es. Die Wir-
kungsweise der Macht entzieht sich dem Subjekt jedoch zugleich, indem sie von
ihm im Moment der Griindung ablésst. Aus diesem Grund determinieren und ver-
sklaven Machtverhiltnisse Subjekte nicht, sondern erdffnen ihnen vielfiltige Mog-
lichkeiten, sich zu dem Prozess der Subjektivierung zu verhalten. Die drei Kompo-
nenten der Diffusion, Relationalitit und Produktivitit sind zwar Teil des
Phidnomens der Macht; ihr phinomenaler Gehalt erscheint allerdings nur in histo-
risch konkreten, d.h. ontischen Sedimentierungen von Macht. Dass Macht auf diese
Weise philosophisch thematisierbar sein kann, ist dann an das Aufkommen der Dis-
ziplinarmacht gebunden, die das moderne Subjekt durch Prozesse der Individuali-
sierung und Normierung konstituiert. Die Genealogie der Disziplinarmacht bringt
eine ab-griindige Kraft von Machtverhiltnissen zum Vorschein, die allen geschicht-
lich fritheren Machtmodellen zwar auch schon zukommt, jedoch erst zu einem be-
stimmten historischen Zeitpunkt erfahrbar wird. Was bedeutet eine solche genealo-
gische ErschlieBung der Macht nun konkret fiir das Unternehmen einer Subjekt-
kritik?

Genealogie als Kritik — und damit als eine spezifische Interpretation der hei-
deggerschen Destruktion (vgl. Kap. 2.5.2) — bemiiht sich um einen Abbau der auf
Individualisierung und Normierung basierenden neuzeitlichen Subjektivierungspro-
zesse. Aufgrund des nominalistischen Charakters der Genealogie verwirft Foucault
eine allgemeine Theorie der Kritik; die Kritik muss ihre Wirkung vielmehr immer
am konkreten Untersuchungsgegenstand, d.h. an den spezifischen Machtverhilt-
nissen und ihrer unterwerfenden, subjektivierenden Kraft erproben. Es gilt daher
den ,,lokale[n] Charakter der Kritik (VG: 20) zu beachten. Aber auch ohne eine
Theorie der Kritik ldsst sich eingrenzen, was Foucault unter dem Verfahren der Kri-
tik versteht und wie er es als Werkzeug seines Denkens einsetzt. Kritik zielt vor
diesem Hintergrund auf die Offenlegung von Machtverhiltnissen mit dem An-
spruch, die historische Konstitution von Subjektivitit nachzuzeichnen. Die kritische

58 Der Faktor des Widerstands bekommt in Abschnitt 6.3.1 mehr Aufmerksamkeit zugewie-
sen. Der widerstindigen Rolle des Korpers in Hinblick auf eine kollektive Auflehnung

gegen die Macht hat sich Butler (2016a) im Anschluss an Foucault zugewendet.

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 237

Genealogie als historische Freilegung der Entstehung von Subjektivierungsverhilt-
nissen bestreitet die Existenz einer der Macht zugrunde liegenden Struktur von Sub-
jektivitét; vielmehr werden Subjekte durch die hegemonialen Machtbeziehungen
produziert und unterliegen somit der Kontingenz der historischen Entwicklung. Ge-
nealogie soll gemidf3 diesem Leitgedanken die Vorstellung erschiittern, das autono-
me Subjekt sei das notwendige Resultat eines geschichtlichen Verlaufs, der die
Akteure aus ihrer selbstverschuldeten Abhidngigkeit befreit. Nach Foucaults
Verstindnis ist ,,die Kritik dessen, was wir sind, zugleich historische Analyse der
uns gesetzten Grenzen und Probe auf ihre mogliche Uberschreitung (DE4/339:
707). Genealogie soll in diesem Sinne diejenigen Grenzziehungen ausloten, welche
das Selbstverstindnis von Subjekten wesentlich affizieren und rahmen.> Die Kritik
an der historischen Konstitution dieser Grenzen impliziert dann bereits eine Ver-
schiebung von Identititen (vgl. Saar 2007: 285). Wie auch bei Levinas und Derrida
sind bei Foucault das Aufspiiren der Konstitution von Subjektivitit und die Offen-
legung der Grenzziehung von Subjekten zu ihrem konstitutiven Auflen ein interve-
nierender Akt, der bereits unser Selbstverstidndnis als neuzeitliche Subjekte beriihrt.

Bei allen Parallelen zu seinen beiden Zeitgenossen muss jedoch auch betont
werden, dass Foucaults kritische Genealogie weniger vorsichtig verfahrt als Derri-
das Dekonstruktion. An nicht wenigen Stellen innerhalb seines Werkes ist nicht
blof3 von einer Uberschreitung von scheinbar selbstverstindlichen Grenzen, son-
dern auch von einer Zerstorung eines falschen Subjekt- und Identitidtsverstindnisses
die Rede. So schreibt Foucault etwa in seinem Aufsatz Nietzsche, die Genealogie,
die Historie: ,,Die von der Genealogie angeleitete Historie will die Wurzeln unserer
Identitét nicht freilegen, sondern zerstoren; sie sucht nicht nach dem Herd, aus dem
wir kommen, nach jener Heimat, in die wir nach dem Versprechen der Metaphysi-
ker wieder zuriickkehren werden; vielmehr macht sie all die Briiche sichtbar, die
uns durchziehen.* (DE2/84: 188)® Ich méchte argumentieren, dass Foucault den
Terminus ,,Identitidt* zumeist fiir ein spezifisches Verstindnis von Subjektivitit re-
serviert. Wihrend Subjektivitit allgemein das Produkt eines heteronomen Akts der
Unterwerfung benennt, bezeichnet Identitit die AbschlieBung von Subjektivitit ge-

59 Dieses auf das Selbstverstdndnis von Subjekten gerichtete Moment der Genealogie betont
auch David Owen (2003: 133), wenn er schreibt, dass die Genealogie sich an einer ,,Ge-
fangenschaft® abarbeitet, die Subjekte daran hindert, sich ,,als Subjekte oder Akteure zu
begreifen®.

60 In diesem Punkt konnte der Unterschied zwischen den genealogischen Verfahren
Foucaults und Taylors nicht grofler sein, was auch durch folgendes Zitat unterstrichen
wird: ,,Das Hauptziel besteht heute zweifellos nicht darin, herauszufinden, sondern abzu-
lehnen, was wir sind.* (DE4/306: 280) Taylor wirft Foucault in diesem Zusammenhang
vor, innerhalb seiner genealogischen Arbeiten in den 70er Jahren die affirmativen Mo-

mente von Subjektwerdung nicht herausgearbeitet zu haben (vgl. Kap. 8.3.1).

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

238 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

geniiber ihrem Anderen. ,,Zerstort™ werden soll in diesem Sinne ein totalisierendes
Verstindnis von Subjektivitit (vgl. Butler 2002: 261).%' Foucaults Problematisie-
rung von Identitit reicht somit in ihrer Radikalitit {iber Levinas und Derrida hinaus.
Wihrend seine beiden Landsménner lediglich den metaphysischen Begriff der Iden-
titdt gemiB einer urspriinglichen Selbsttransparenz und Gleichheit des Subjekts mit
sich selbst verwerfen, ist es zumindest an manchen Stellen fragwiirdig, ob Foucault
dem Identitétsbegriff noch einen Ort innerhalb seiner genealogischen Arbeiten zu-
weisen mochte. Das Ziel scheint nicht mehr ein Abbau, sondern eine ,,Zerstérung*
bzw. ,,Auflosung® von Identitit zu sein.

Foucaults Fokussierung auf die unterwerfende Seite der Macht verliert zuweilen
aus den Augen, dass sich Macht stets sedimentieren muss. So wirft Oliver Marchart
Foucault zu Recht eine zu starke Konzentration auf den gespenstischen — mit einem
Ausdruck Derridas: ,,hantologischen‘®?
besteht nicht so sehr darin, dass Foucault den hantologischen Status seiner Katego-
rie nicht ausweisen will oder kann. Das trifft zwar zu, aber de facto spricht Foucault
iber nichts anderes als die hantologische Riickseite der Macht.“ (Marchart 2013:
368; Anm. 11)% Eine Konsequenz daraus ist das Verschwinden der Frage nach der

— Charakter der Macht vor: ,,Die Divergenz

— partiellen — Stabilisierung von Subjektivitit und Identitdt. Wie sich bei Levinas
und Derrida ergeben hat, ist Identitit ein positiver Effekt der (negativen) Entzugs-
momente von Subjektivitidt und lédsst sich daher in ihrer Aussetzung gegeniiber einer
konstitutiven Nicht-Identitdt neu bestimmen. Foucault gibt diese Moglichkeit hin-
gegen zugunsten einer ,,Zerstorung® von Identitit auf. Der Entzugscharakter der
Macht wird zu Lasten des Bezugscharakters iiberbetont.

Aber auch diese Geste innerhalb der genealogischen Arbeiten zur Macht in den
70er Jahren birgt einen entscheidenden Ertrag. Meine These lautet, dass Foucault
die affirmative Wendung der heideggerschen Subjektkritik bis an die &@uflerste
Grenze einer Dekonstruktion des autonomen Subjekts treibt. Mit dem Fokus auf
dem unterwerfenden Charakter der Wissens- und Machtverhiltnisse wird erkundet,

61 Raymond Geuss (2003: 152) variiert diesen Gedanken, indem er schreibt, Genealogie sei
die ,,historische Auflosung selbstverstindlicher Identititen” (Hervorhebung von mir).

62 Das Programm einer ,,Hantologie®, die den gespenstischen Charakter einer Ontologie
zum Ausdruck bringen soll, welche eigentlich tot sein miisste, aber immer noch unter den
Lebenden spukt, hat Derrida in seiner Marx-Lektiire entwickelt (vgl. MG).

63 In diese Kritik stimmt auch Saar (2013: 167) ein, wenn er formuliert, dass man ,,Foucault
eine vereinseitigende begriffliche Strategie unterstellen [kann], die infolge der negativen
Fixierung auf die Vermeidung eines Herrschaftsmodells und der Betonung der Konstitu-
tionskraft der Macht kaum Aussagen tiber die lokalen und kontextuellen Wirkungsver-
mogen des Einzelnen trifft und damit die Anwendung des Machtbegriffs auf ein Gebiet
verhindert, das zu explizieren doch eines der Grundmotive jeder Machtkritik sein sollte:
das individuelle Leben (mit) der Macht*.

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 239

wie weit das sich urspriinglich selbst transparente und sich selbst bestimmende Sub-
jekt problematisiert werden kann, ohne den Subjektbegriff vorschnell aufzugeben.
Die Anforderung an die hermeneutischen Autoren, denen die Kapitel sieben und
acht dieser Arbeit gewidmet sind, liegt nun darin, die Kritik Foucaults an der Ge-
wordenheit der neuzeitlichen Subjektivitit und am Begriff der Identitit aufzuneh-
men und ersichtlich zu machen, wie sich das Selbstverstindnis von Subjekten aus-
legen lésst, ohne hinter die wesentlichen Einsichten der genealogischen Kritik
zuriickzufallen. Die Arbeiten Foucaults dienen dabei — insbesondere mit Blick auf
die affirmative Genealogie Taylors (vgl. Kap. 8.3.1-8.3.3) — als Folie, vor welcher
der Erfolg eines hermeneutischen Anschlusses an die heideggersche Subjektkritik
beurteilt wird.

6.3 DIE BEZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITAT:
FREIHEIT, SELBSTPRAKTIKEN UND SELBSTSORGE

Im letzten Unterkapitel habe ich zu demonstrieren versucht, wie eine Kritik unter-
werfender Subjektivierungsverhiltnisse darauf zielt, als Notwendigkeiten getarnten
Selbstverstindnissen ihre historische Kontingenz gegeniiberzustellen. Dadurch hat
sich ein Raum fiir ein anderes Verstindnis von Subjektivitit erdffnet: Foucault geht
es um eine kritische Perspektive auf den Konstitutionsprozess von Subjektivitit und
nicht um ein Aufzeigen gelingender Subjektivierung. Die kritische Genealogie hat
sich ganz auf den abbauenden, problematisierenden Zug der Dekonstruktion kon-
zentriert. Konnte man somit in den 70er Jahren — bei wohlgemerkt unsauberer Lek-
tiire — zu dem Schluss kommen, das Subjekt sei vollig den Machtverhiltnissen un-
terworfen, so mochte ich in diesem Kapitel ausfithren, wie Foucaults Schriften der
80er Jahre die ermoglichende Komponente der Macht thematisieren. Dabei muss
jedoch zugleich angemerkt werden, dass Foucault keine Revision seiner vorherigen
Untersuchungen vornimmt. Die spéteren Arbeiten lassen sich vielmehr als die vor-
herigen erweiternd begreifen, indem Foucault nun auf den konstruktiven Aspekt der
Dekonstruktion zu sprechen kommt. Sie erdrtern die Moglichkeit, Handlungsfihig-
keit und Widerstidndigkeit als Bezugsmomente von Subjektivitit und also im Aus-
gang von den Entzugsmomenten der Wissens- und Machtverhéltnisse zu interpre-
tieren. Ein hermeneutisches Moment kommt innerhalb derjenigen Arbeiten zum
Tragen, in denen Foucault das Verhiltnis von Subjekten zu sich selbst betrachtet.
Anhand des historisch spezifischen Falls der antiken Selbstsorge wird schlieBlich an
die Oberflidche gebracht, auf welche Weise Subjekte nicht nur der Macht unterwor-
fen sind, sondern an ihrem Konstitutionsprozess durch die Einiibung von Selbst-
praktiken teilnehmen.

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

240 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

Auf zwei Ebenen kann bei Foucault in den 80er Jahren von einer Erweiterung
seiner Untersuchungen zur Subjektivierung die Rede sein. Auf einer ersten syste-
matischen Ebene skizziert Foucault ein Verstindnis von Freiheit,* das die Mog-
lichkeit von Widerstand nicht an die Einnahme einer Position auBerhalb der Macht-
verhiltnisse bindet, sondern das Potenzial widerstindiger Praktiken innerhalb der
Macht verortet. Es ist das Subjekt, das sich der Macht widersetzt, obwohl es erst
durch die Macht als Subjekt eingesetzt wird. Die Unterwerfung des Subjekts durch
die Macht geht der Moglichkeit des Widerstands voraus. Der wesentlich heterono-
me Konstitutionsprozess von Subjektivitit ist somit Bedingung der Moglichkeit von
Handlungsfihigkeit. Auf einer zweiten Ebene ldsst sich eine Verschiebung der
Wahl des historischen Untersuchungsgegenstands diagnostizieren. Es sind nun
nicht mehr das 18. und 19. Jahrhundert, die im Fokus der genealogischen Texte ste-
hen, sondern die klassische und spite Antike. Foucault untersucht Formen einer
»dorge um sich®, die er den modernen Subjektivierungsverhiltnissen der Individua-
lisierung und Normalisierung entgegenstellt. Dadurch soll evident werden, dass die
heutigen Konstitutionsprozesse von Subjektivitit nicht die einzig méglichen sind,
sondern dass es Praktiken teilnehmender Subjektivierung gab und gibt, die Hand-
lungsfihigkeit aus einer spezifischen Aneignung und Transformation der Macht
schopfen. Den Bezug, den Subjekte durch Praktiken der Sorge um sich eingehen,
interpretiere ich als eine gelingende Form der Subjektivierung. Hierin beruht der
hermeneutische Impuls des spidten Foucault, an den ein heteronomes Subjektver-
stdndnis anschlieBen kann. Zu problematisieren bleibt der individualistische Cha-
rakter der antiken Selbstsorge, der die Ausgesetztheit des Subjekts gegeniiber dem
Anderen nicht bedenkt, sowie Foucaults Versdumnis, Praktiken teilnehmender Sub-
jektivierung in der Neuzeit aufzuspiiren.

6.3.1 Die Differenz zwischen Macht und Herrschaft —
Die Moglichkeit der Freiheit

Foucaults Explikation der unterwerfenden und damit subjektivierenden Kraft der
Macht scheint noch keine befriedigende Antwort auf die Frage zu geben, inwiefern
Subjekte den Machtverhiltnissen etwas entgegensetzen kénnen. Die Widersténdig-

64 Diese Freiheit schreibt Foucault dem Subjekt erstmals in seinem Aufsatz Subjekt und
Macht (DE4/306) aus dem Jahre 1982 zu. Kogler (1992: 194) verortet diese Schrift ,,an
der Nahtstelle dieser spéten Befreiung Foucaults von der Hypostasierung der Macht zu
einer Analyse, die die verschiedenen Dimensionen hermeneutischer Erfahrung gleich
gewichtet”. Eine ,,Nahtstelle” ist der Aufsatz deshalb, weil Foucault in den folgenden
Jahren darum bemiiht ist, die ,,Erfahrungen® einzuholen, durch welche sich das Subjekt

als widerstdndig zu konstituieren vermag.

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 241

keit des Subjekts gegen konkrete Machtverhiltnisse wird in den Schriften bis zum
Ende der 70er Jahre bestenfalls am Rand thematisiert.> Die Einfiihrung einer neuen
Differenzierung zwischen Macht- und Herrschaftsverhéltnissen sorgt jedoch fiir Er-
hellung.% Mit Herrschaftsverhiltnissen werden nun solche Machtverhiltnisse be-
nannt, die sich derart manifestiert haben, dass sie die Handlungsfihigkeit der Indi-
viduen stark einschrinken oder gar vollstindig ausloschen:

»Wenn es einem Individuum oder einer gesellschaftlichen Gruppe gelingt, ein Feld von
Machtbeziehungen zu blockieren, sie unbeweglich und starr zu machen und jede Umkehrung
der Bewegung zu verhindern — durch den Einsatz von Instrumenten, die sowohl 6konomi-
scher, politischer oder militdrischer Natur sein mogen —, dann steht man vor etwas, das man
als einen Herrschaftszustand bezeichnen kann. Gewiss existieren in einem solchen Zustand
die Praktiken der Freiheit nicht oder nur einseitig oder sind @uferst eingeschriankt und be-
grenzt.” (DE4/356: 878)

Herrschaftsverhéltnisse sind stark verdichtete Machtverhéltnisse, in denen sich eine
klare Unterscheidung zwischen Herrschern und Beherrschten herausgebildet hat,
und konnen — im Gegensatz zu Machtverhiltnissen — den Einsatz von Gewalt um-
fassen. Sie sind konkrete ontische Effekte der durchdringenden ontologischen
Machtverhiltnisse. Ein Subjekt kann nur deshalb ein anderes Subjekt beherrschen,
weil deren Konstitution durch Machtverhiltnisse der Moglichkeit von Beherr-
schung vorgdngig ist. Das Subjekt muss erst als handlungsfihiges Subjekt einge-
setzt sein, um ein anderes Subjekt seinem Willen zu unterwerfen. Die Moglichkeit,
Herrschaft auszuiiben, ist an die Ausgesetztheit des Subjekts gegeniiber Machtver-
hiltnissen gebunden.

Mithilfe der Differenz zwischen Macht- und Herrschaftsverhiltnissen wird
deutlicher, dass Macht fiir Foucault als ein solches Phidnomen gedacht werden

65 Die Form des Widerstands bleibt in den 70er Jahren noch recht abstrakt. So schreibt
Foucault zwar in Der Wille zum Wissen: ,,Wo es Macht gibt, gibt es Widerstand.” (WW:
96). Die Beziehung zwischen Macht, Subjektivitdt und Widerstindigkeit wird allerdings
nicht genauer entfaltet. In einem Gesprich mit dem Titel Mdchte und Strategien
(DE3/218) kommt Foucault im Jahre 1977 dann auf kollektive Formen politischen Wi-
derstands zu sprechen, aber auch hier wird die Widersténdigkeit singuldrer Subjekte in-
nerhalb politischer Auseinandersetzungen — und was diese Aktivititen fiir Subjekte be-
deuten — nicht eigens thematisiert. Vgl. zu dieser Auseinandersetzung, mit besonderer
Beriicksichtigung der Rolle der sogenannten ,,Plebs* und ,infamen Menschen®, auch
Muhle (2017).

66 Paul Patton (1989: 274) sieht die Beziehung zwischen Widerstand und Macht in Der Wil-
le zum Wissen mit derjenigen zwischen Freiheit und Macht im Aufsatz Subjekt und Macht
(DE4/306) korrespondieren.

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

242 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

muss, welches die Handlungen von Subjekten nicht determiniert, sondern erst zum
Handeln befihigt. Eine erschopfende Bestimmung des Handelns kann nur durch ein
ontisches Krifteverhiltnis bewirkt werden. Subjekten, denen keinerlei Handlungs-
freiheit mehr zukommt, befinden sich in der Gewalt Anderer und sind also nicht
Macht-, sondern Herrschaftsverhiltnissen ausgesetzt. Es existieren allerdings
Passagen innerhalb Foucaults Textkorpus der 80er Jahre, welche diese Interpretati-
on herausfordern, weil in ihnen von bereits freien Subjekten die Rede ist. Ein Bei-
spiel dafiir findet sich in dem Aufsatz Subjekt und Macht: ,Macht kann nur tiber
,freie Subjekte* ausgelibt werden, insofern sie ,frei‘ sind. [...] Wo die Bedingungen
des Handelns vollstindig determiniert sind, kann es keine Machtbeziehung geben.*
(DEA4/306: 287) Dieses Zitat lasst sich im Kontext von Foucaults Gesamtwerk nur
verstandlich machen, wenn hier unter ,,Macht* ein konkretes ontisches Machtver-
héltnis verstanden wird, d.h. ein solches Verhiltnis, in dem sich Macht zwar sedi-
mentiert hat, aber noch nicht in Herrschaft umgeschlagen ist. Spricht Foucault vor
diesem Hintergrund von Freiheit, so ist das im basalen Sinne einer Handlungsfrei-
heit zu verstehen: Subjekte werden in diesem Fall nicht an bewussten Verhaltens-
weisen gehindert.

Wenn nicht zwischen der ontologischen, entziehenden, und der ontischen, be-
ziehenden, Seite von Macht unterschieden wird, kann nicht deutlich werden, wie
Foucaults Kritik an der Voraussetzung urspriinglicher Freiheit zu deuten ist. Aus
diesem Grund mochte ich vorschlagen, entlang der Differenz zwischen Macht und
Herrschaft zwischen drei Ebenen zu unterscheiden. Die ontologische, ab-griindige
und sich entziehende Seite der Machtverhiltnisse setzt gerade nicht freie Subjekte
voraus, da Subjektivitit und Freiheit deren Produkte sind. Es ist die Unterwerfung
durch den heteronomen Konstitutionsprozess im Sinne der Machtverhiltnisse,
wodurch Subjekte erst als freie Akteure erzeugt werden. Die ontische, ab-griindige
Seite der Machtverhiltnisse betrifft all diejenigen konkreten Machtbeziehungen, die
Effekte der ontologischen, entziechenden Bewegung der Macht sind. Sie umfasst in
anderen Worten die Bezugsmomente der Macht und von ihnen ist in obigem Zitat
die Rede. Ab dem Ende der 70er Jahre widmet sich Foucault vermehrt den onti-
schen Sedimentierungen der Machtverhiltnisse. Diese Machtbeziehungen sind ,,de-
finiert durch eine Form von Handeln, die nicht direkt und unmittelbar auf andere,
sondern auf deren Handeln einwirkt (DE4/306: 285). Solche Machtbeziehungen
gibt es aber nur, weil es ontologische Machtverhiltnisse gibt, auf denen sie griinden
und deren Aktualisierungen sie sind. Ontische Machtbeziehungen sind daher auf
derselben Ebene zu verorten wie handlungsfihige Subjekte: Sie sind Effekte, d.h.
die sichtbare Seite des Entzugsmoments der Macht. Macht sedimentiert sich, indem
sie Subjekte im Zuge ihrer Unterwerfung als freie Subjekte konstituiert: ,,Wenn es
Machtbeziehungen gibt, die das gesamte soziale Feld durchziehen, dann deshalb,
weil es tiberall Freiheit gibt.“ (DE4/356: 890) Subjekte werden als handlungsfihige
und widerstindige Akteure eingesetzt, weil sie den Wirkungsweisen der Macht un-

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 243

terworfen sind und nicht weil sie iiber eine Subjektivitit verfiigen, die der Macht
vorausgeht.” Auf einer dritten Ebene gibt es schlieBlich Herrschaftsverhiltnisse,
welche die Bezeichnung fiir ontische Machtverhiltnisse sind, die sich derart verfes-
tigt haben, dass Subjekte nicht mehr handlungsfihig sind. Dass sich (ontologische)
Machtverhiltnisse immer auch in (ontischen) Machtbeziehungen ablagern, ist Teil
ihrer Dynamik, nicht jedoch ihre Verhirtung in Herrschaftsverhiltnissen.

Die Bewegung zwischen Macht und Freiheit soll nun genauer beleuchtet wer-
den. Foucaults Freiheitsbegriff muss wie derjenige der Macht als relational verstan-
den werden: Freiheit ist keine urspriingliche Fiahigkeit, die gegen eine fremde Kraft
vorgebracht werden kann; das wiirde die metaphysische Unterscheidung zwischen
einem heteronomen ,,Auflen® und einem autonomen ,,Innen‘, das es zu befreien
gilt, voraussetzen. Freiheit ist vielmehr der Name einer widerstindigen Bewegung,
die auf Machtverhiltnisse angewiesen ist, gegen die sie sich zugleich richtet. Ge-
richtetheit ist ein irreduzibles Moment der Freiheit. Widerstand entstammt dabei
nicht einer Kraft von jenseits der Macht, sondern ist das Produkt des heteronomen
Subjektivierungsprozesses.®® Wo Widerstand nicht mehr méglich ist, sind Macht-
verhéltnisse zu Herrschaftsverhiltnissen geronnen. Die Befahigung der Kritik und
die Moglichkeit der Auflehnung gegen konkrete Machtbeziehungen kommen Sub-
jekten nur durch ihre Unterwerfung unter Machtverhiltnisse zu. Eine Befreiung von
jeglicher Macht, wie es nicht nur kantianischen, sondern auch marxistischen Theo-
retikern vorschwebt und gegen deren intellektuelle Vorherrschaft Foucault Zeit sei-
nes Lebens angekdmpft hat, ist somit nicht nur eine realititsfremde Illusion, son-
dern verstellt gar den Zugang zu einem iiberzeugenden Verstindnis von Freiheit
und Subjektivitit.

Der Faktor des Widerstands besitzt bei Foucault aber noch eine weitere Funkti-
on. Indem nach den Punkten des Widerstandes innerhalb einer Gesellschaft gesucht

67 Das folgende Zitat kann auf die gleiche Weise interpretiert werden: ,,Machtbeziehungen
beruhen [...] auf zwei Elementen, die unerlédsslich sind, damit man von Machtbeziehun-
gen sprechen kann: Der ,Andere* (auf den Macht ausgeiibt wird) muss durchgéngig und
bis ans Ende als handelndes Subjekt anerkannt werden. Und vor den Machtbeziehungen
muss sich ein ganzes Feld moglicher Antworten, Reaktionen, Wirkungen und Erfindun-
gen Offnen.” (DE4/306: 285) Auch hier spricht Foucault von spezifischen ontischen
Machtverhiltnissen. Das Subjekt, auf das Macht ausgeiibt wird, ist in diesem Moment be-
reits als Subjekte konstituiert, d.h. es ist Machtverhéltnissen ausgesetzt, die ihrer Aktuali-
sierung in konkreten Machtbeziehungen vorausgehen.

68 Die Ansicht von Rainer Forst (1990: 178), bei Foucault gibt es ,,eine Bewegung von einer
negativen, endlichen Freiheit zu einer positiven, ethischen Freiheit des endlichen Indivi-
duums* iiberzeugt in diesem Kontext nicht. Foucaults Freiheitsbegriff l4sst sich nicht an-
hand der — vor allem im angelséchsischen Raum vorherrschenden — Unterscheidung zwi-

schen negativer und positiver Freiheit ausrichten.

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

244 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

wird, konnen Machtverhiltnisse erst erschlossen werden. Widerstand fungiert in-
nerhalb der Machtverhiltnisse ,als [...] Katalysator, der die Machtbeziehungen
sichtbar macht und zeigt, wo sie zu finden sind, wo sie ansetzen und mit welchen
Methoden sie arbeiten® (DE4/306: 273). Die Analyse der Macht stiitzt sich also in
entscheidender Weise auf eine Analyse der Widerstinde. Das Bezugsmoment der
Macht impliziert, dass sich Machtverhiltnisse immer auch sedimentieren und im
Moment dieser Sedimentierung konstituieren sich widerstindige Subjekte. Auch
dieser Punkt bestitigt, dass Foucault nicht an einer Theorie interessiert ist, welche
die Essenz der Macht zu erfassen versucht. Eine ErschlieBung der Wirkungsweise
von Macht verlduft tiber die Handlungen derjenigen, die der Macht unterworfen und
gerade durch Unterwerfung handlungsfihig und widerstéindig geworden sind.%

Butler arbeitet heraus, wie eine Kritik des souveridnen Subjekts nach Foucault
ein iiberzeugenderes Verstindnis von Handlungsfihigkeit begriinden kann, als es
kantianische Ansétze, die auf der urspriinglichen Autonomie des Subjekts insistie-
ren, leisten konnen. Handlungsfahigkeit konstituiert sich demnach nicht im Vollzug
einer bloBen Distanzierung zur Macht, sondern schopft ihre Kraft gerade aus den
Machtverhiltnissen:

., Wihrend einige Theoretiker die Kritik der Souverinitit als Zerstorung der Handlungsmacht
missverstehen, setzt meiner Ansicht nach die Handlungsmacht gerade dort ein, wo die Souve-
rénitdt schwindet. Wer handelt (d.h. gerade nicht das souveridne Subjekt), handelt genau in
dem Male, wie er oder sie als Handelnde und damit innerhalb eines sprachlichen Feldes kon-
stituiert sind, das von Anbeginn an durch Beschrinkungen, die zugleich Moglichkeiten eroff-

nen, eingegrenzt wird.* (Butler 2006: 32)

Handlungsfihigkeit als Komponente von Subjektivitit ldsst sich nur dann themati-
sieren, wenn das ,,souverdne“ und sich urspriinglich selbst bestimmende Subjekt

69 Der formale und inhaltlich unbestimmte Gehalt des foucaultschen Freiheitsbegriffs ruft
auch jenseits des kantianischen und marxistischen Lagers Widerspruch hervor. Probleme
erkennen hier Rorty (1991: 196), der Foucault einen ,,quasi-anarchism® unterstellt, und
Butler (2002: 262f.), welche die Annahme einer gewissen ,,urspriinglichen Freiheit* aus-
macht. Taylor (1989b: 280) wirft Foucault Inkohidrenz vor, weil dieser nicht zwischen ei-
nem ,,mehr oder weniger an Freiheit unterscheidet. Positiver sieht das Saar (2007: 286),
der diese ,,fundamentale Freiheit* als ,,negativ ausgedriickt, leer, oder, positiv ausge-
driickt, offen” begreift. Mir scheint der offnende Charakter der Freiheit wesentlich zu
sein und auch hier ist eine Nihe zu Heidegger — und in gewissem Sinne natiirlich auch zu
Levinas und Derrida — zu vernehmen. Alle soeben zitierten Autoren iibersehen jedoch,
dass Freiheit wesentlich auf dem Entzugsmoment der Macht griindet. Dieses Ubersehen
ist jedoch Foucaults terminologischer Uneindeutigkeit und seiner Weigerung, die genau-

en ontologischen Implikationen seines Machtbegriffs offen zu legen, geschuldet.

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 245

abgesetzt wird. Indem die Grenze zwischen dem souverdnen und autonomen Innen
des Subjekts und dem heteronomen und fremden Auflen gedffnet wird, gelangen all
diejenigen Krifte ,,in* das Subjekt, die Letzterem die Befidhigung des Handelns ver-
leihen. Das Innen des Subjekts ist daher nicht die Innerlichkeit, sondern das ,,Innen
des AuBen” (Deleuze 2013: 135). Die Freiheit wird dem Subjekt von auflen ge-
reicht. Die Beschridnkungen der Moglichkeiten unseres Handelns, von denen Butler
spricht, sind zugleich die Bedingung einer Unmdoglichkeit und einer Moglichkeit.
Unmoglich ist die Verteidigung des souveridnen Subjekts, das im Akt der Unterwer-
fung durch die Macht seine feste Grenze und somit die Fahigkeit der Autonomie
einbiifit. Durch diesen Verlust, der kein ,.echter” Verlust ist, da das Subjekt Auto-
nomie niemals besessen hat, konstituiert sich jedoch erst die Moglichkeit der Hand-
lungsfihigkeit. Machtverhiltnisse sind somit Begrenzungen, die notwendig sind,
damit Subjekte handlungsfihig sein konnen. Sie sind das konstitutive Auflen, gegen
das sich Subjekte einerseits richten und ohne das es andererseits keine Gerichtetheit
und also keine Freiheit gibt.

Foucaults Einsicht ist, dass die Moglichkeiten des Widerstands und der Kritik
als Vermogen von Subjekten an die Unterwerfung durch (ontologische) Machtver-
hiltnisse gebunden sind. Das sind keine ,,Aporien einer Machttheorie*, wie Haber-
mas (1985: 10. Kap.) urteilt, sondern die produktiven, positiven Effekte des negati-
ven Entzugsmoments der Macht. Es handelt sich somit um ein Paradox der Macht,
das sich als Paradox der Subjektivierung auslegen ldsst. Da die ab-griindige Kraft
der Macht das Subjekt unterwirft und ihm zugleich Fihigkeiten verleiht, die es ge-
gen die Macht richten kann, und weil der Konstitutionsprozess von Subjektivitit
immer wieder, aber niemals gleich ablduft, ergeben sich stets neue Moglichkeiten
der Abweichung, welche sowohl die Konstitution des Subjekts als auch die Wir-
kungsweise der Macht betreffen. Die doppelte Bewegung zwischen Entzug und Be-
zug, die sowohl der Zirkulation der Macht als auch dem Konstitutionsprozess von
Subjektivitit eingeschrieben ist, bedingt, dass die Produkte der Macht keine in sich
geschlossenen Substanzen sind. Subjekte gleichen niemals vollig sich selbst; ihre
Subjektivitdt ist stets im Fluss und nur aus diesem Grund konnen sie iiberhaupt
handlungsfihig und widerstindig sein.

6.3.2 Selbstpraktiken und Selbstsorge

Foucaults Neubestimmung von Handlungsfiahigkeit und Widerstiandigkeit als Be-
zugsmomente von Subjektivitdt eroffnet die Moglichkeit der Teilnahme von Sub-
jekten an dem Prozess der Subjektivierung. Die Wirklichkeit dieser Teilnahme zeigt
Foucault historisch an der antiken Praxis der Selbstsorge auf. Indem innerhalb einer
spezifischen historischen Epoche untersucht wird, wie Subjekte einen Bezug zu
sich selbst ausbilden konnen, erweitert Foucault sein genealogisches Verfahren um

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

246 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

eine hermeneutische Komponente. Die Freilegung unterwerfender Machtverhéltnis-
se wird um die Frage erginzt, inwiefern Subjekte sich selbst zu subjektivieren ver-
mogen. Der Begriff des Selbst kommt im Sinne von Selbstpraktiken und Selbstsor-
ge neu ins Spiel — auch wenn Foucault die Komponente des Selbstverstindnisses
nicht beriicksichtigt. Die Griinde, warum Foucault mit der Antike ab 1980 eine an-
dere Epoche als Untersuchungsgegenstand wihlt, sind vielfiltig und zum Teil nur
spekulativ zu beantworten.”” Ich mochte dennoch zwei mdgliche und aus meiner
Sicht plausible Argumente fiir die Konzentration auf die antike Form der Selbstsor-
ge anfiihren.

Erstens versucht Foucault seine These, dass unsere heutige Subjektivitit das
Resultat einer kontingenten historischen Entwicklung ist, durch die Gegeniiberstel-
lung der modernen und antiken Subjektivierungsverhiltnisse zu erhérten.”! Die an-
tike Selbstsorge wird dabei als Element einer ,,Geschichte der Subjektivititsprakti-
ken* (HS: 27) interpretiert.”” Zwar lisst es Foucaults genealogisches Geschichts-
verstandnis nicht zu, der Geschichte von der Antike bis in die Neuzeit eine
kontinuierliche Entwicklung zu unterstellen; das bedeutet jedoch nicht, dass die an-
tiken Selbstpraktiken keine Auswirkungen auf gegenwirtige Subjektivierungsfor-
men haben. Die Genealogie der Selbstsorge kann als eine Gegengeschichte begrif-
fen werden, die sich gegen die Hegemonie der Selbsterkenntnis innerhalb des
philosophischen Diskurses von den Griechen bis in die Moderne richtet. Die Arti-
kulation dieser Geschichte soll zeigen, dass es innerhalb der Geschichte unserer
Subjektivitit einen zweiten Diskurs — einen Gegendiskurs — gibt, der die Seinsweise
von Subjekten thematisiert und von der Erkundung der metaphysischen Disposition
der Seele bzw. der Substanz von Subjektivitit verdeckt wurde.” Ziel dieser Ge-

70 Die Unklarheit beziiglich Foucaults Motive ist nicht zuletzt seinem frithen Tod geschul-
det, wodurch die vierbidndige Reihe Sexualitit und Wahrheit nicht zu ihrem Abschluss
kommen konnte; vgl. hierzu Eribon (1991: 458-470) und Fisch (2011: 395-410).

71 Frédéric Gros (2004: 665) behauptet, dass die Selbstpraktiken, die Foucault in der Antike
aufspiirt, den Subjektivierungsverhéltnissen des modernen Staates entgegengesetzt wer-
den sollen.

72 Eine inhaltliche Reaktualisierung der antiken Selbstsorge als einer Lebenskunst unter-
nimmt Wilhelm Schmid (1991; 2000). Ein solches Projekt ist jedoch nicht im Sinne
Foucaults, wie ich weiter unten darlegen werde. Vgl. zur Kritik an Schmids Unternehmen
Kersting (2007). Nach Francisco Ortega (1997: 221-244) lassen sich bei Foucault Spuren
einer Reaktualisierung der antiken Selbstsorge in Bezug auf nicht-institutionalisierte
Formen von Freundschaft aufspiiren, die sich den gegenwirtigen hegemonialen Diskur-
sen von Ehe und Familie entziehen.

73 In seiner Vorlesung Der Mut zur Wahrheit unterscheidet Foucault im Ausgang der beiden
sokratischen Dialoge Alkibiades und Laches zwischen einem philosophischen Primat des
»dein[s] der Seele” (MW: 212), der auf die Metaphysik zielt und im ersten Dialog ver-

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 247

schichtsschreibung ist es, Subjektwerdung anders auszulegen, als es durch die neu-
zeitlichen Normalisierungs- und Individuierungstechniken der Fall ist.

Zweitens kann der antiken Selbstsorge neben ihrer historischen Bedeutung auch
ein systematischer Status innerhalb Foucaults spiter Arbeiten zugewiesen werden.
Durch die genealogische ErschlieBung einer spezifischen Selbstpraktik veranschau-
licht Foucault, dass Machtverhiltnisse den Subjekten Moglichkeiten eroffnen,
selbst an Subjektivierungsprozessen beteiligt zu sein. Die Plausiblisierung dieser
These ist nicht leicht, da der systematische Status der antiken Selbstsorge von
Foucault kaum zur Sprache gebracht wird. Pierre Macherey fiihrt jedoch iiberzeu-
gend aus, inwiefern die Beriicksichtigung von Selbstpraktiken in Foucaults Schrif-
ten demonstriert, dass Subjektivierungsverhiltnisse niemals einen totalitdren Cha-
rakter annehmen:

,.Es gilt zu begreifen, wieso es in einem System immer fiir Phinomene der Desintegration o-
der der Detotalisierung Platz geben muss — ,muss‘ nicht im Sinne der Verpflichtung, sondern
im Sinne des Zufilligen und des Ereignisses —, durch welche die Individuen in Verbindung
mit den Selbstpraktiken, die diese Bruch- oder Absetzeffekte hinsichtlich der historisch-
sozialen Totalitdt ermoglichen, zu Subjekten werden.* (Macherey 1991: 189)

Selbstpraktiken umfassen diejenigen Vollziige, durch die sich ein Subjekt selbst als
Subjekt formt und transformiert und somit an seiner Subjektivierung beteiligt ist.
Ohne eine Teilhabe von Subjekten miisste die Einwirkung der Macht auf das Sub-
jekt als totalitdr und somit als determinierend begriffen werden. Im letzten Ab-
schnitt hat sich aber erwiesen, dass Foucault fiir ein Abhéngigkeitsverhéltnis, das
die Freiheit von Subjekten ausloscht, den Begriff der Herrschaft reserviert. Auf-
grund ihres Entzugscharakters und ihrer Temporalitidt sind Machtverhiltnisse gera-
de nicht determinierend. Sie wirken relational und lagern sich in Subjekten ab, die
sie zugleich produzieren. Machtverhiltnisse setzen Subjekte als handlungsfihige
Akteure ein; mittels ihrer Handlungen reproduzieren Subjekte dann wieder Macht-
verhéltnisse. Aufgrund ihrer Angewiesenheit auf Reproduktion lassen sich Macht-
verhéltnisse stets auch iiberschreiten und transformieren. Diese Verschiebung wird
von keiner Position vorgenommen, die jenseits der Machtverhiltnisse liegt, sondern

handelt wird, und einer Betrachtungsweise, welche die ,,Formen der Existenz (MW:
212) in den Blick riickt und im zweiten Dialog entwickelt wird. In der Geschichte der
Philosophie hat sich dann freilich der Primat der Metaphysik durchgesetzt. Aus diesem
Grund versucht sich Foucault an dem Schreiben einer zweiten Geschichte, die sich auf
die Existenz des Subjekts richtet: ,,Natiirlich kann man die Geschichte der Metaphysik
der Seele schreiben. Man kann aber auch — was bis zu einem gewissen Grad ihre Kehrsei-
te und Alternative darstellt — eine Geschichte der Stilistik der Existenz, eine Geschichte
des Lebens als moglicher Schonheit schreiben.” (MW: 213)

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

248 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

bewegt sich an ihrer Grenze.” An dieser Grenze konnen sich nun Selbstpraktiken
konstituieren, die sich der Macht nicht als etwas ihnen duflerliches entgegensetzen,
sondern vielmehr die Macht als ihr anderes iiberschreiten. Selbstpraktiken gibt es,
weil Subjektivierung nicht im Modus einer vollstindigen Unterwerfung aufgeht.
Die Selbstpraktiken sind ein Korrektiv, durch das Subjekte, die innerhalb konkreter
Wissens- und Machtverhéltnisse subjektiviert werden, selbst in die Konstitution ih-
rer Subjektivitit involviert sind. Selbstpraktiken sind ,,quasi-transzendentale* Pha-
nomene, da sie als eine notwendige Bedingung der Moglichkeit von Subjektivitit in
jeden Subjektivierungsprozess eingegliedert sind. Wo es keine Selbstpraktiken
mehr gibt, ist der soziale Raum nicht von Macht-, sondern von Herrschaftsverhilt-
nissen durchtrénkt.

Diese Ausfiithrungen verlangen, zwei verschiedene Ebenen, die bei Foucault inei-
nander iibergehen, voneinander zu differenzieren: Wihrend mit den Selbstpraktiken
die allgemeine, formale Beteiligung von Subjekten an ihrer Subjektivierung ge-
meint ist und zundchst auf nichts anderes als die Unméglichkeit vollstindiger Un-
terwerfung abzielt, ist die (antike) Selbstsorge eine historisch spezifische Aktuali-
sierung einer Selbstpraktik.”” Dabei impliziert Foucaults Verstindnis der antiken
Selbstsorge zwar eine Nihe zu Heideggers Sorgebegriff in Sein und Zeit, ist letzt-
lich aber mit diesem nicht vereinbar.”® Der Grund liegt darin, dass die Sorge bei
Heidegger nicht an einen historischen und sozialen Kontext gebunden ist, sondern
ein Strukturmoment des Daseins ist, das die Einheit von Subjektivitit gewéhrleistet.
Der Sorge kommt ein quasi-universalistischer (oder quasi-transzendentaler) Status
zu, weil sie Bedingung der Moglichkeit von Subjektivitit ist. Bei Foucault ist von
Sorge jedoch ausschlieflich mit Bezug auf die klassische und spite Antike die Re-
de. Die Selbstsorge ist ein Subjektivierungsmodus, der an einen besonderen histori-
schen und sozialen Kontext gebunden ist und von Foucault nur innerhalb dieses Ho-

74 Die Bedeutung der Grenze und der Rinder betont vor diesem Hintergrund auch Mache-
rey: ,,Der Ort des Subjekts ist eine Marge, ein Rand; der Platz, den das Subjekt in der Ge-
schichte einnimmt, sind deren Rédnder.” (Macherey 1991: 184)

75 Eine solche Lesart fahrt auch Deleuze, wenn er die Grundsdtzlichkeit des Bezugs zwi-
schen Subjekt und Macht sowie des Subjekts zu sich selbst in Differenz zu seiner konkre-
ten situativen Aktualisierung setzt: ,,Es wird stets eine Beziehung zu sich geben, die den
Codes und Michten Widerstand leistet [...]. Man muss also feststellen, dass sich die Sub-
jektivierung, der Bezug zu sich, unablissig vollzieht, jedoch indem er sich wandelt, den
Modus verdndert, so sehr, dass der griechische Modus eine recht entfernte Erinnerung ist.
Zuriickerobert durch die Machtverhiltnisse und Wissensbeziehungen entsteht die Bezie-
hung zu sich bestindig neu, anderswo und anders.* (Deleuze 2013: 145)

76 Diese These wird auch von Ladelle McWhorter unterstiitzt: ,,What Heidegger means by
Sorge — an ontological determination of the being of Dasein — and what Foucault means

by souci [...] seem analytically incompatible.” (McWhorter 2003: 121)

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 249

rizontes behandelt wird. Sie ist also, so mochte ich schlieBen, ein historisch spezifi-
scher Fall einer Selbstpraktik.

Im letzten Abschnitt hat sich ergeben, dass Freiheit in einer stets zu wiederho-
lenden Auflehnung gegen diejenigen Machtverhéltnisse beruht, denen Subjekte erst
die Fahigkeiten der Auflehnung verdanken. Aufgrund dieser Ambivalenz vollzieht
sich Subjektivierung durch Unterwerfung und durch aktive Teilhabe: ,,Ich denke
[...], dass das Subjekt durch Praktiken der Unterwerfung oder, auf autonomere
Weise, durch Praktiken der Befreiung, der Freiheit konstituiert wird, wie in der An-
tike, selbstverstindlich ausgehend von einer gewissen Anzahl von Regeln, Stilen,
Konventionen, die man im kulturellen Milieu vorfindet.* (DE4/357: 906)"" Zu-
néchst gilt es die Opposition zwischen ,,Unterwerfung und ,Befreiung* ein wenig
abzumildern. Foucault vertritt auch in seinem Spétwerk nicht die These, dass Sub-
jekte Selbstbeziige ausbilden konnen, die ihnen die Befreiung von Machtverhiltnis-
sen erlauben. Weil Machtverhiltnisse Subjekte erst erzeugen, ist eine solche Be-
freiung nicht méglich. Es handelt sich in obigem Zitat vielmehr um ein ,,mehr oder
weniger” an Freiheit, das Foucault Subjekten zuspricht. Subjekte sind immer auch
befihigt, sich durch ein bestimmtes Verhalten zu sich selbst der unterwerfenden
Wirkung der Macht (partiell) zu entziehen. Subjektivitit konstituiert sich stets auch
in einem Akt des Widerstands gegen hegemoniale Machtbeziehungen, wobei es da-
rum geht, ,,das Auflen [in praktischen Ubungen] umzubiegen* (Deleuze 2013: 140).
Der Prozess der Subjektwerdung ldsst sich deshalb nicht von den historischen und
sozial spezifischen Praktiken 16sen, in denen Widerstand ausgeiibt wird. Wider-
stand kann sich im Sinne einer solchen Faltung der Praktiken auch gegen Subjekti-
vierungsverhiltnisse richten und also auf die Seinsweise der Subjekte zielen. In die-
sem Falle handelt es sich um eine Selbstpraktik. Die antike Selbstsorge steht fiir
eine solche — sozial etablierte — Form der Subjektivierung, an welcher Subjekte
selbst partizipieren.

77 Dieses Zitat belegt, dass Foucault gegeniiber metaphysischem Vokabular, das die Idee
des autonomen Subjekts fundiert, wesentlich unvorsichtiger ist, als dies bei Heidegger,
Levinas und Derrida der Fall ist. Diese Nachlédssigkeit zeigt sich etwa in der Rede von der
.Befreiung®. Der unvorsichtige Gebrauch bestimmter Begrifflichkeiten, der sich durch
viele Texte der 80er Jahre zieht, ist auch dafiir verantwortlich, dass die Schriften in die-
sem Zeitraum von der Rezeption in Opposition zu den vorherigen Arbeiten gelesen wur-

den.

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

250 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

6.3.3 Die antike Selbstsorge als Praxis
teilnehmender Subjektivierung

Subjektivierung vollzieht sich in der Moderne — wie ich in Kapitel 6.2.3 gezeigt ha-
be — vor allem im Modus einer Unterwerfung unter Machtverhiltnisse, die indivi-
dualisierend und normierend wirken. Demgegeniiber mochte Foucault herausstel-
len, ,,dass die moralischen Reflexionen der griechisch-romischen Antike weit mehr
auf die Selbstpraktiken und die Frage der askesis ausgerichtet waren als auf die
Verhaltensmodifizierungen und die strenge Definition des Erlaubten und des Ver-
botenen* (GL: 42). Mithilfe der Genealogie der Selbstsorge soll sichtbar werden,
inwiefern Subjekte Selbstbeziige ausbilden konnen, die innerhalb der normierenden
und individualisierenden Machtverhiltnisse der Neuzeit unsichtbar geworden sind.

Die antiken Subjektivierungspraktiken sind eng mit einem Verstidndnis von Moral
verflochten, das in scharfem Kontrast zum modernen normativen Moralverstindnis
steht. Die Moralitit einer Handlung wird innerhalb der Selbstsorge nicht dadurch
konstituiert, dass sie einer gesellschaftlichen Norm entspricht; vielmehr baut ein
Subjekt durch den Vollzug der Selbstsorge eine Beziehung zu bestehenden Moral-
codes’ auf. Das Subjekt formt sich als ethisches Subjekt, indem es sich auf eine be-
stimmte Weise zu den Moralcodes und damit zu sich selbst verhilt:

,Insgesamt kann sich also eine Handlung, um moralisch genannt zu werden, nicht auf einen
Akt oder eine Reihe von Akten beschrinken, die einer Regel, einem Gesetz oder einem Wert
entsprechen. Gewiss enthilt jede moralische Handlung ein Verhiltnis zu dem Wirklichen, in
dem sie sich abspielt, und ein Verhiltnis zu dem Code, auf den sie sich bezieht; aber sie im-
pliziert auch ein bestimmtes Verhdltnis zu sich; und dieses ist nicht einfach ,Selbstbewusst-

sein‘, sondern Konstitution seiner selbst als Moralsubjekt [...]. Es gibt [...] keine Konstituti-

78 1In Der Gebrauch der Liiste unterscheidet Foucault drei Komponenten von Moral. Neben
Moral im Sinne einer ,,Verhaltensregel” und dem Verhalten zu dieser Regel kann Moral
auch als Beziehung zu Moralcodes ausgelegt werden: ,,Ein Drittes ist die Art und Weise,
wie man sich fithren und halten — wie man sich selber konstituieren soll als Moralsubjekt,
das in Bezug auf die den Code konstituierenden Vorschriften handelt. Ist ein Handlungs-
code gegeben sowie ein bestimmter Typ von Handlungen (die man nach ihrer Uberein-
stimmung oder Abweichung im Verhiltnis zum Code bestimmen kann), so gibt es ver-
schiedene Arten, moralisch ,sich zu fiihren‘, verschiedene Arten fiir das handelnde
Individuum, nicht blo} als Agent, sondern als Moralsubjekt jener Aktion zu operieren.*
(GL: 37) Die Beziehung des Subjekts zu den sozial vorgegebenen Moralcodes umfasst
somit die Vollziige, mittels derer sich Subjekte die ihnen fremden moralischen Vorschrif-
ten aneignen. Diese Aneignung kann sich dann im Modus einer Affirmation, einer Trans-

formation oder einer Verwerfung ereignen.

09:41:28.



https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 251

on des Moralsubjekts ohne Subjektivierungsweisen und ohne Asketik oder Selbstpraktiken,
die sie stiitzen. Die moralische Handlung ist nicht zu trennen von diesen Formen der Einwir-
kung auf sich selber, die von einer Moral zur andern nicht weniger unterschiedlich sind als

das System der Werte, Regeln und Verbote.* (GL: 39f.; Hervorhebungen von mir)

In diesem Zitat veranschaulicht sich, dass fiir Foucault die Teilhabe am Subjektivie-
rungsprozess ein integrales Moment von Subjektivitit ist. Subjekte gehen schon
immer einen bestimmten Bezug zu sich selbst ein; die Moglichkeit dieser Bezie-
hung ist eine notwendige Bedingung, damit tiberhaupt von Subjektivitit gesprochen
werden kann. Wihrend dem neuzeitlichen Subjekt durch die Verfahren der Indivi-
dualisierung und Normierung die Rdume der Selbstbeziige stark eingeschrinkt sind,
gab es in der Antike die sozial vorherrschenden Praktiken der Selbstsorge, die der
Beziehung des Subjekts zu sich selbst eine besondere Rolle einrdumen. Mit der
Selbstsorge ,,geht zudem ein ganzer Korpus einher, der eine Seinsweise, eine Le-
benshaltung, Denkformen und Praktiken definiert* (HS: 27). Der Gewinn von Wis-
sen und das Vermogen der Erkenntnis sind in der Antike an diesen ,,Korpus* der
Selbstpraktiken gebunden.

Wichtig ist darauf hinzuweisen, dass sich der Prozess der Selbstsorge nicht als
autonomer Akt vollzieht, bei der sich das Subjekt in sich zuriickzieht: ,,Sie [die
Selbstsorge] bildet nicht eine Ubung in Einsamkeit, sondern eine wahrhaft gesell-
schaftliche Praxis.” (SS: 71) Die Selbstsorge ist eine Selbstpraktik, deren inhaltliche
Konfiguration erst durch den Raum der (historisch spezifischen) Wissens- und
Machtverhiltnisse zur Verfiigung gestellt wird. Die Art und Weise, wie sich das
Subjekt als Subjekt formt, ist stets schon vom sozialen Kontext vorgegeben und
vorgegeben.” Auch hier bleibt der Primat des heteronomen Konstitutionsakts von
Subjektivitit unangetastet: Die sozialen Praktiken, d.h. die Wissens- und Machtver-
hiltnisse, stellen den Rahmen bereit, innerhalb dessen ein Subjekt Selbstbeziige
ausbilden kann %

79 Ein Beispiel fiir diesen Gedanken gibt Foucault mit Verweis auf Senecas Schilderung ei-
nes brieflichen Austauschs zwischen einem Philosophen und seinem Schiiler (vgl. HS:
169-175; 437-442). Hier kommt dem Philosophen die Rolle eines ,,Lehrmeisters* zu: Er
hilft dem Schiiler, sich um sich selbst zu sorgen und sich damit als ethisches Subjekt zu
konstituieren. Das Leben der Subjekte erhilt auf diese Weise seine Ordnung nicht durch
Werte, die von Gott stammen, ihm von der Gesellschaft vorgegeben oder durch eine uni-
versalistische Vernunft fundiert sind — das Subjekt nimmt an der Aufstellung der Ord-
nung in seinem Leben vielmehr selbst teil (vgl. Gros 2004: 647f.; Veyne 2009: 130).

80 Foucault kommt leider auf die Machtverhiltnisse, die erst die Selbstsorge ermoglichen, in
seinen spéten Arbeiten kaum noch zu sprechen. So bleibt unklar, mit welchem Modell die
antiken Machtverhéltnisse erschlossen werden konnen. Ich werde auf dieses Problem im

ndchsten Abschnitt ausfiihrlicher eingehen.

09:41:28.



https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

252 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

Der Selbstsorge als Subjektivierungspraktik ldsst sich deutlichere Konturen ver-
leihen, wenn sie mit der neuzeitlichen Forderung nach der Selbsterkenntnis des
Subjekts verglichen wird. Die ,,Sorge um sich* geht in der Antike dem Streben nach
der Wahrheit voraus. Dieses Verhiltnis wird in der Neuzeit umgekehrt. Fiir
Foucault artikuliert Descartes philosophisch denjenigen Moment, an dem der Vor-
rang des Erwerbs von Wissen — der Gewinn der ersten, unumstoflichen Wahrheit —
gegeniiber dem Vollzug einer Selbstpraktik sichtbar wird. Vom Subjekt wird nun
nicht mehr verlangt, bestimmte Verhaltensweisen und Selbsttechniken einzuiiben.
Das ,,Erkenne dich selbst®, dem die Antike nur im ,,Rahmen* (HS: 23) der Selbst-
sorge einen Platz zuweist, wird iiber die ,,Sorge um sich* gestellt. Dadurch wird das
Verschwinden der Selbstsorge eingeleitet:

,,Den wichtigsten Grund, so scheint mir, warum diese Vorschrift der Sorge um sich vergessen
wurde, den Grund, warum der Platz, den diese Vorschrift fast ein Jahrtausend in der antiken
Kultur einnahm, getilgt wurde, werde ich den cartesianischen Moment nennen [...]. Er hat
das gnothi seauton (das Erkenne dich selbst) philosophisch rehabilitiert und demgegentiber

die epimeleia heautou (die Sorge um sich selbst) disqualifiziert.“ (HS: 31)

Die Erkenntnis der grundlegendsten Wahrheiten bei Descartes, dass Gott existiert
und dass das Ich ein denkendes Wesen ist, erlangt ein Subjekt einzig durch rationale
Einsicht. Die Erkenntnis seiner selbst, d.h. die Erforschung der Essenz seiner Sub-
jektivitit, ist die Bedingung dafiir, dass ein Subjekt Wissen generieren und mora-
lisch handeln kann. Das Subjekt ist von nun an dazu gezwungen, sich als Objekt
und als Begriindungsmoment des Wissens zu interpretieren. Subjektivierung voll-
zieht sich somit im Modus der Objektivierung. Descartes ist derjenige Philosoph,
der die erkenntnistheoretische Wende an der Schwelle zur Moderne am nachdriick-
lichsten artikuliert; Foucault argumentiert jedoch, dass der Bruch zwischen der
»dorge um sich® und dem Zugang zur Wahrheit bereits von der christlichen Theo-
logie eingeldutet wurde und nicht auf Descartes zuriickzufiihren ist (vgl. HS: 47).
Die Besonderheit der Moderne liegt in der Bindung des Zugangs zur Wahrheit an
die Erkenntnisfihigkeit des Subjekts:

,Ich glaube, dass die Neuzeit der Geschichte der Wahrheit in dem Augenblick beginnt, wo
das, was den Zugang zur Wahrheit gewéhrt, die Erkenntnis und die Erkenntnis allein ist. Das
heift in dem Augenblick, wo der Philosoph (oder der Gelehrte oder einfach der Wahrheitssu-
chende), ohne dass ihm irgend etwas anderes abverlangt wird, ohne dass sich sein Subjektsein
in irgendeiner Weise verdndern oder wandeln muss, fihig ist, die Wahrheit in sich und allein

mittels seiner Erkenntnisakte zu erkennen und Zugang zu ihr zu haben.“ (HS: 35)

Das Entscheidende an der neuzeitlichen Vorstellung von Subjektivitéit beruht darin,
dass das Subjekt jetzt nicht mehr bestimmte Erfahrungen machen muss, um der

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 253

Wahrheit zuginglich zu sein. Die von Descartes durchgefiihrten Meditationen zie-
len nicht mehr darauf, die Seinsweise des Subjekts und damit die Materialitdt sei-
ner Existenz zu verdndern; sie sind formale Verfahren, deren Evidenz jedem Sub-
jekt unmittelbar zugénglich sein soll. Dabei wird jedoch gerade die individualisie-
rende Kraft einer Macht verschleiert, die das moderne Subjekt erst zu dem macht,
was es ist: Ein autonomes und ,,von Natur aus® erkenntnisfihiges Selbst. Das Sub-
jekt nimmt in diesem Sinne nicht mehr an der Genese seiner Erkenntnisfdhigkeit
teil.3! Diese Verinderung zeigt sich beispielhaft am Status des Verbots innerhalb
der Moral. In der Neuzeit legt sich das Subjekt ein Verbot nicht mehr selbst auf und
die Frage der Moral wird auch nicht mehr ldnger an die Lebensweise gekniipft; letz-
tere basiert nun auf einer Unterwerfung durch Normen.}? Verbote sind zu Vor-
schriften innerhalb eines disziplinierenden Machtapparats geworden. Das Subjekt
ist den Verboten vollstindig ausgesetzt, es kann sie nicht mehr in ein Verhiltnis zu
seiner Seinsweise setzen. Die Verbote nehmen die Gestalt einer iiberméchtigen &du-
Beren Macht ein, die nicht mehr in eine gelingende, teilnehmende Subjektivierung
tiberfiihrt werden kann.

Die eben skizzierte Transformation des Verhiltnisses von Wahrheit und Sorge
hat fiir das neuzeitliche Subjekt eine entscheidende Konsequenz: ,,.So wie die
Wahrheit von jetzt an geartet ist, ist sie nicht dazu geeignet, dem Subjekt auch das
Seelenheil zu gewihren.” (HS: 37) Um diesen Punkt zu verdeutlichen bietet es sich
an, das Wort ,,Seelenheil“ durch den zeitgemiflen Ausdruck des ,.gelingenden

81 Die Diskrepanz zwischen der antiken und der christlichen Bedeutung von Enthaltsamkeit
stellt ein Beispiel fiir diese Verschiebung dar. In der Antike ist Enthaltsamkeit mit einem
Set an Ubungen verbunden, ,,die einen Lebensstil gestalten, und nicht etwa Enthaltsam-
keitsiibungen, die das Leben gemif} bestimmter Verbote und Untersagungen reglementie-
ren* (HS: 523). Enthaltsamkeit ist ein Element innerhalb des Sorgeprozesses und konsti-
tuiert zugleich das Subjekt als ethisches Subjekt. Durch die Einfiihrung der Verbote im
Christentum wird dieser Konstitutionsprozess unmdoglich. Enthaltsamkeit funktioniert
nicht mehr innerhalb der Selbstsorge und kann folglich kein Element mehr innerhalb ei-
nes teilnehmenden Subjektivierungsprozesses sein. Die Forderung der Enthaltsamkeit
wird vielmehr durch eine dufere Instanz an das Subjekt herangetragen — einer Instanz, die
dem Subjekt nicht als Lehrmeister, sondern als fremde Autoritit gegeniibersteht. Die
Macht dieser Autoritit veranschaulicht Foucault anhand der Beichte, bei welcher die Un-
terwerfung unter den Diskurs der Enthaltsamkeit durch einen Priester sichergestellt wird
(vgl. hierzu exemplarisch AN: 215-259).

82 Die Unterscheidung zwischen Selbstsorge und Norm fasst Macherey als diejenige zwi-
schen Ethik und Moral: ,,Worin unterscheidet sich die Ethik von dem, was wir fiir ge-
wohnlich mit dem Ausdruck ,Moral‘ bezeichnen? Darin, dass die Form des Verhiltnisses
zu sich, von dem sie handelt, sich nicht durch die Bezugnahme auf ein Gesetz, also auf
ein Allgemeines, bestimmt.” (Macherey 1991: 181f.)

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

254 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

Selbstverhéltnisses™ zu ersetzen. Weil in der Antike die Erkenntnis der Wahrheit
der Selbstsorge nachgeordnet ist, wird erstere mit der Existenzweise des Subjekts
verkniipft. Ein Subjekt muss in den Prozess seiner Subjektivierung involviert sein,
um eine Haltung zur Wahrheit einnehmen zu konnen. Der Konstitutionsprozess des
modernen Subjekts vollzieht sich anders: Die Erkenntnis der Wahrheit ist nicht mit
dem Selbstbezug und der Seinsweise von Subjekten verbunden. Der Zugang zur
Wahrheit wird vorausgesetzt und die Haltung des Subjekts nicht mehr problemati-
siert. Zugleich wird vergessen, dass die Frage der Wahrheit von der Disziplinar-
macht besetzt ist: Sie ist Teil der Logik des normierenden und individualisierenden
Unterwerfungsprozesses von Subjektivitit.®® , Wahrheit“ wird als objektive, den
Subjekten duBerliche Tatsache begriffen, die von selbigen zu erforschen ist. Was
das Subjekt noch ,leisten muss, um zur Wahrheit vorzudringen, vollzieht sich
nicht im Modus einer praktischen Ubung, sondern durch einen Ausschluss all der-
jenigen heteronomen Storungen, welche die Reinheit der Erkenntnisfihigkeit be-
drohen.

Ich mochte nun argumentieren, dass sich die verinderte Beziehung zwischen
Subjekt und Wahrheit auch mit der Unterscheidung zwischen einem ontologischen
und einem ontischen Wahrheitsverstindnis erschlieen ldsst. Innerhalb der antiken
Selbstsorge kommt der Wahrheit vor allem ein ontologischer Status zu. Wahrheit ist
hier im Sinne der heideggerschen Hingabe des Seins an den Menschen zu deuten,
als Lichtung und Offnung, innerhalb derer sich ein Subjekt erst zu einem Objekt zu
positionieren vermag. Die Selbstsorge, bei der das Wahrsprechen, die parrhesia,
eine wichtige Rolle spielt, 6ffnet das Subjekt auf eine Welt hin, die ihm nicht als
Objekt gegeniibersteht, sondern die es immer schon durchzieht. Das Wahrsprechen
ist ein Element innerhalb des Sorgeprozesses, bei dem sich das Subjekt durch die
Rede als handlungsfihiges Subjekt formt. Nicht das Sprechen iiber etwas ist we-
sentlich, sondern die Haltung des Sprechenden. Das moderne Subjekt begreift sich

83 Um die Spezifitit der antiken Selbstsorge zu erhellen, stellt sie Foucault auch dem ,,zeit-
gendssischen Selbstkult” gegeniiber: ,,In dem, was man den zeitgendssischen Selbstkult
nennen konnte, geht es darum, sein wahres Ich zu entdecken, indem man es von dem
trennt, was es verdunkeln oder entfremden konnte, indem man seine Wahrheit dank eines
psychologischen Wissens oder einer psychoanalytischen Arbeit entziffert. So verzichte
ich nicht nur auf die Gleichsetzung der antiken Kultur des Selbst mit dem, was man den
zeitgendssischen Selbstkult nennen konnte, sondern denke gar, dass sie diametral entge-
gengesetzt sind.” (DE4/344: 767) Der ,,zeitgendssische Selbstkult™ ist somit ein Element
innerhalb des modernen Diskurses der Ergriindung und Befreiung des Selbst und keine
Ubung teilnehmender Subjektivierung, die als Widerstand gegen die Macht fungieren
konnte.

84 Die parrhesia als ,,Wahrsprechen* wird zum wichtigsten Motiv in den Vorlesungen am
College de France der Jahre 1983 und 1984.

09:41:28.



https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 255

demgegeniiber als ein erkenntnisfahiges und autonomes Subjekt, welches keine be-
sondere Haltung mehr einnehmen muss. Wahrheit wird in diesem Kontext auf Aus-
sagewahrheit reduziert und verliert somit ihre ontologische, welterschlieBende Di-
mension. Thr epistemischer Status wird darauf verkiirzt, Aussagen iiber Seiendes zu
formulieren.

6.3.4 Die Grenzen der Selbstsorge

Nachdem die systematischen Implikationen der Selbstpraktiken und die Differenz
zwischen unterwerfender und teilnehmender Subjektivierung anhand von Foucaults
Genealogie der Selbstsorge zur Sprache gebracht wurden, mochte ich im Folgenden
deren Ertrag in Hinblick auf ein heteronomes Subjektverstidndnis untersuchen. Da-
bei sollen zunéchst Foucaults eigene, in Interviews vorgebrachte Vorbehalte gegen
die Konzeption der Selbstsorge angefiihrt und im Anschluss auf die blinden Flecken
der genealogischen Analyse eingegangen werden. Ich vertrete die These, dass
Foucault die mangelnde Beriicksichtigung der Ausgesetztheit des Subjekts gegen-
iiber dem Anderen innerhalb der antiken Selbstsorge nicht hinreichend problemati-
siert.

Foucaults genealogische Vorgehensweise lédsst selbstverstindlich nicht den
Schluss zu, dass die Moralvorstellungen und Subjektivierungspraktiken der Antike
denjenigen der Neuzeit grundsitzlich tiberlegen sind. Sein Bestreben gilt vielmehr
der Veranschaulichung, dass Subjektivierung nicht notwendigerweise auf Normie-
rung und Individualisierung verweisen muss. Die Moglichkeit eines anderen Zu-
gangs zur Thematik der Subjektwerdung miindet aber nicht in der Konsequenz, den
Gehalt der antiken Selbstsorge in die Gegenwart zu iiberfithren. Foucault gibt zu,
dass uns die antike Lebensform heute fremd geworden ist und missverstindlich
aufgefasst werden kann.® Sie kann leicht im Sinne einer egoistischen Titigkeit ver-
standen werden, bei der sich das Individuum aus dem Kollektiv zuriickzieht und
ausschlieBlich auf sich selbst konzentriert (vgl. HS: 28-30). Die Selbstsorge ist in
der Form, wie sie in der Antike in bestimmten sozialen Schichten vorherrschend
war, nicht mehr einzuholen.®® Was in der Geschichte einmal verlorengegangen ist,
ldsst sich nicht mehr reaktualisieren, da der Gehalt des Verlorenen irreduzibel an

85 Vgl. DE4/356: 893: ,,Die Frage des ethischen Subjekts [besitzt] nicht viel Raum [...] im
zeitgenossischen politischen Denken.*

86 Peter Biirger (1998: 16) hat daher Recht, wenn er behauptet, dass bei der Frage nach ge-
lingenden Subjektivierungsverhiltnissen ein Ankniipfen an die Antike nicht erfolgreich
sein kann, da sonst ,,geschichtliche Erfahrungen tibergangen [wiirden], die das moderne

Subjekt geprigt haben®.

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

256 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

den spezifischen Kontext der jeweiligen Epoche gebunden ist.!” Auch scheint es
fraglich, ob eine Reaktualisierung, von einem normativen Standpunkt aus betrach-
tet, tiberhaupt zu begriilen wire, schreibt Foucault doch unmissversténdlich: ,,.Die
ganze Antike scheint mir ein griindlicher Irrtum gewesen zu sein.” (DE4/354: 861)
Sie geht mit einem sozialen Rahmen einher, deren Hierarchie und Ungleichheit
notwendige Bedingungen fiir die Existenz der Selbstsorge waren, da letztere ,,nur
jene zahlenmiBig geringen sozialen Gruppen betraf, die Kulturtriger waren* (SS:
62). Die Selbstsorge konnte nur von Ménnern ausgefiihrt werden, die aufgrund ihrer
sozialen Stellung und der Tatsache, dass die hdusliche Arbeit von Frauen und Skla-
ven verrichtet wurde, die zeitlichen Ressourcen hierzu hatten. Der Untergang dieses
hierarchischen Gesellschaftsmodells ist auch ein Grund fiir das Verschwinden der
Selbstsorge.

Angesichts all dieser Vorbehalte ist Foucault sehr vorsichtig, wenn es um den
systematischen Gehalt seiner historischen Untersuchungen geht: ,,Wir haben nicht
zwischen unserer Welt und der griechischen Welt zu wihlen. Aber da wir beobach-
ten konnen, dass einige der grolen Prinzipien unserer Moral in einem bestimmten
Moment mit einer Asthetik der Existenz verbunden waren, denke ich, dass diese Art
historischer Analyse niitzlich sein kann.“ (DE4/344: 757) Der philosophische Riick-
gang in die Antike birgt allerdings noch eine andere Gefahr, die Foucault nicht re-
flektiert. Das Aufspiiren einer verlorengegangenen Erfahrung umfasst namlich stets
auch das Schreiben einer — wenn auch nicht intendierten — Verfallsgeschichte. Wih-
rend Heidegger bei den Vorsokratikern Spuren einer philosophischen Explikation
des Sinns von Sein zu vernehmen meint, die von der mit Platon beginnenden Ge-
schichte der Metaphysik verschiittet wurden, versucht Foucault in der klassischen
Antike und im Hellenismus die Erfahrung einer Selbstsorge freizulegen, die mit der
Entstehung des Christentums ihren Untergang erlebte.

Foucaults eigene Vorbehalte gegen die Selbstsorge, die zum Grofteil in Inter-
views geduflert werden, gehen nicht weit genug, um deren Fallstricke in Hinblick
auf ein iiberzeugendes Verstindnis teilnehmender Subjektivierung zu identifizieren.
Zwei hauptsichliche Probleme erkenne ich innerhalb Foucaults Genealogie der an-
tiken Selbstsorge. Das erste Problem beruht darin, dass die spezifische Wirkungs-
weise der Macht innerhalb der antiken Gesellschaften nicht mehr analysiert wird.

87 Zwei AuBerungen Foucaults konnen hier exemplarisch angefiihrt werden:

(1): ,,Nichts ist mir fremder als die Vorstellung, dass die Philosophie von einem bestimm-
ten Zeitpunkt an auf Abwege geraten ist, dass sie etwas vergessen hat, dass irgendwo in
ihrer Geschichte ein Prinzip, eine Begriindung existiert hitte und nun wiederentdeckt
werden miisste.* (DE4/356: 894)

(2): ,,Ich suche keine Losung durch Auswechslung; man findet nicht die Losung eines
Problems in der Losung eines anderen Problems, das in einer anderen Epoche von ande-
ren Leuten gestellt wurde.” (DE4/344: 751)

09:41:28.



https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 257

Foucault betont zwar immer wieder, dass die Selbstsorge nur durch eine besondere
gesellschaftliche Praxis moglich geworden ist; er untersucht allerdings nicht, inwie-
fern die Selbstsorge auf Machtverhéltnissen griindet und durch welche Bewegungen
sich die antike Macht auszeichnet. In anderen Worten: Foucault behauptet zwar,
dass auch die Selbstsorge keinen Ort jenseits der Macht besetzt, er expliziert aber
nicht, um welche konkreten Subjektivierungsverhiltnisse es sich handelt. Es fehlt
ein Machtmodell, mit dem die antike Wirkungsweise der Macht erschlossen werden
kann. Der heteronome Konstitutionsprozess von Subjektivitit, der erst ermdglicht,
dass Subjekte Selbstbeziige ausbilden konnen, wird innerhalb der Analyse stark
ausgeblendet. Wihrend Foucaults Genealogie des neuzeitlichen Subjekts wenig
Raum fiir die Frage ldsst, wie Subjekte an ihrer Subjektivierung durch Selbstprakti-
ken partizipieren konnen, steht die Genealogie der antiken Selbstsorge vor dem
umgekehrten Problem: Sie ldsst der Aufdeckung einer Praktik teilnehmender Sub-
jektivierung keine Kritik der Macht folgen.®® Das Verhiltnis zwischen Affirmation
und Kritik ist bei beiden Genealogien im Ungleichgewicht. Foucault gelingt es
nicht, die unterwerfenden Formen der antiken, teilnehmenden Subjektivierung her-
auszuarbeiten und er verweigert sich gleichermaBen einer Freilegung von Selbst-
praktiken innerhalb der neuzeitlichen Disziplinarmacht. Die affirmative Genealogie
Taylors kann hier als Korrektiv wirken, da sie sich einer Verfolgung gelingender
Selbstbeziige — d.h. fiir Taylor: Selbstverstindnisse — innerhalb des Konstitutions-
prozesses neuzeitlicher Subjektivitit widmet (vgl. Kap. 8.3.1 und 8.3.2). Aus die-
sem Grund vermag die Genealogie Taylors einen blinden Fleck innerhalb der gene-
alogischen Geschichtsschreibung Foucaults auszufiillen.

Wihrend dieses erste Problem noch durch eine Erweiterung der genealogischen
Analyse zu 16sen ist, die Foucault schlicht nicht vornehmen wollte, ist das zweite
Problem ein immanentes: Es betrifft den individualistischen Charakter der Selbst-
sorge. Auch wenn konkrete Andere, etwa im Sinne von ,Lehrmeistern®, an der
Subjektivierung beteiligt sind und trotz der Tatsache, dass die Praktiken der Selbst-
sorge ihren inhaltlichen Gehalt im Ausgang vom sozialen Kontext gewinnen, ist die
Beziehung des Subjekts zu sich selbst und nicht zum Anderen primir: ,,Die Sorge
um die anderen ist nicht vor die Sorge um sich zu stellen; die Sorge um sich ist

88 Zizek legt dieses Problem wie folgt aus: ,,In seinem Versuch, aus dem Teufelskreis von
Macht und Widerstand auszubrechen, greift Foucault auf den Mythos eines Zustands ,vor
dem Siindenfall® zuriick, in dem die Disziplin eine selbstgestaltete war und keine Proze-
dur, die dem Subjekt durch die schuldig machende allgemeine moralische Ordnung aufer-
legt wurde.* (Zizek 2001: 343) Auch wenn Zizek darin irrt, dass es in der Antike eine
,.selbstgestaltete Disziplin® gibt, da ,,Disziplin“ als Verfahrensweise der Subjektivierung
ein spezifisch neuzeitliches Phanomen ist, bringt er doch Foucaults grundlegendes Ver-
sdumnis zum Ausdruck, die Logik der neuzeitlichen Subjektwerdung nicht aus ihr heraus

zu iiberschreiten, sondern in ein Zeitalter ,,vor der Moderne zu fliichten.

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

258 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

ethisch vorrangig, so wie die Beziehung zu sich ontologisch vorrangig ist.
(DE4/356: 884)¥ Diese doppelte Vorrangigkeit einer Ethik und Ontologie des
Selbst legt nicht nur den individualistischen Gehalt der Selbstsorge offen — sie ldsst
ebenso das Echo des autonomen®® Subjekts verlauten.”! Auch wenn die Sorge um
sich in Sorgepraktiken eingewoben ist, vermag sie den Anderen innerhalb des Sor-
geprozesses nicht hinreichend zu beriicksichtigen. Vergessen wird, dass sich Sub-
jekte iiberhaupt nur als handlungsfihig begreifen konnen, weil sie immer schon der
Affizierung durch andere Subjekte ausgesetzt sind. Wird der Selbstsorge ein onto-
logischer und ethischer Vorrang zugestanden, kann nicht mehr eingeholt werden,
inwiefern teilnehmende Subjektivierung erst im Ausgang der Beriihrung durch An-
dere moglich ist. Die Selbstsorge fufit auf dem Schein, dass Subjekte einen ausge-
zeichneten Zugang zu ihrer eigenen Subjektivierung besitzen. In diesem Punkt un-
terscheidet sie sich von den neuzeitlichen Subjektivierungsverhiltnissen gerade
nicht: Das Selbstverstindnis antiker und neuzeitlicher Subjekte ist gleichermafien
an das Vergessen ihrer Ausgesetztheit und ihrer grundsétzlichen Sensibilitdt gebun-
den. Eine Praxis teilnehmender Subjektivierung verdient diesen Namen nur dann,
wenn sie den Selbstbezug von Subjekten als immer schon ausgesetzt begreift: Sub-
jekte konnen ihre Seinsweise nur dann angemessen verstehen und sich zu ihr ver-
halten, wenn sie erfahren, dass sie ihre Subjektivitit Anderen schulden. Der Andere
darf daher nicht blof als jemand begriffen werden, der dem Subjekt in seiner
Selbstsorge hilft, sondern muss als jemand gedacht werden, ohne den eine Ausbil-
dung von Selbstbeziigen scheitert. Foucaults genealogische Arbeiten verkennen die
Ubereinstimmung des antiken und neuzeitlichen Subjektverstindnisses hinsichtlich
der Leugnung der Subjektivitdt konstituierenden Rolle des Anderen. Aus diesem
Grund kommt Foucaults Anliegen, mit der Genealogie der Selbstsorge zu zeigen,

89 Interessant ist an dieser Stelle auch, dass Ricceur (1969: 137) bei Sokrates’ Motto
,,Kiimmere dich um deine Seele* von einem ,,sokratischen cogito* spricht und der antiken
Selbstsorge (zumindest bei Sokrates und Platon) damit einen individualistischen Gehalt
zuweist.

90 Besonders eindriicklich kommt die Forderung nach Autonomie innerhalb der Selbstsorge
in folgendem Abschnitt aus Die Sorge um sich zum Vorschein: ,,Im schroffen Gegensatz
dazu aber findet sich die Einstellung, wonach das, was man ist, in ein reines Verhdltnis zu
sich selber zu binden ist: wieder geht es darum, sich als Subjekt seiner eigenen Handlun-
gen zu konstituieren und zu erkennen — aber diesmal nicht durch ein System von Zeichen,
die Macht iiber andere markieren, sondern durch eine Beziehung, die so unabhingig wie
moglich vom Stand und dessen dufieren Formen ist, da sie nur in der Souverdnitdt ruht,
die man tiber sich selbst ausiibt.” (SS: 116; Hervorhebungen von mir)

91 Forst (1990: 177f.) fihrt die Ndhe Heideggers und Foucaults den Begriff der Sorge be-
treffend an, behauptet jedoch zu Recht, dass ,,dieses Ethos anders als beim spiten Hei-

degger sehr individualistisch verstanden* wird.

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 259

dass Subjektivierung auch anders als in unseren herrschenden sozialen Praktiken
moglich sein kann, in diesem Punkt nicht richtig zur Geltung.

6.4 RESUMEE

Mit Michel Foucault hat sich gezeigt, wie die heideggersche Kritik am Subjektbe-
griff eine praxeologische Wendung nehmen kann. Wihrend Levinas und Derrida
ihren Fokus auf die ethische bzw. strukturelle Genese von Subjektivitit legen,
schreibt Foucault die Freilegung des heteronomen Subjektivierungsprozesses in ei-
ne historisch-materielle Analyse ein und riickt konkrete Subjektivierungsverhiltnis-
se in den Mittelpunkt. Er transformiert Heideggers Seinsgeschichte durch diese
Geste auf die Ebene von Wissens- und Machtverhiltnissen und bricht zugleich die
einheitliche Logik der Seinsgeschichte auf. ,,Sein* erscheint als historisches, dis-
kursives und materielles Sein, im Sinne von Epistemen, Machtverhiltnissen und
Selbstpraktiken. Wie auch Levinas und Derrida gelingt es Foucault, die Entzugs-
momente von Subjektivitit zur Sprache zu bringen und zugleich ersichtlich zu ma-
chen, wie Subjektivitit in einem Akt der Unterwerfung, der zugleich ein Akt der
Erméchtigung ist, eingesetzt wird.

Paul Patton (1989: 268) ist durchaus darin zuzustimmen, wenn er behauptet,
Foucault vertrete eine ,,very thin conception of a subject”. ,.Diinn* ist diese Kon-
zeption deshalb, weil sie sich jeglicher Substanzialisierung widersetzt. Im Gegen-
satz zu Levinas und Derrida weigert sich Foucault jedoch oft, die systematischen
Implikationen der Genese von Subjektivitit offenzulegen. Das ist seiner genealogi-
schen Vorgehensweise geschuldet, die ihr Augenmerk auf historische Subjektivie-
rungsverhéltnisse und nicht auf eine Theorie des Subjekts legt. Es konnte in diesem
Kapitel dennoch plausibilisiert werden, dass eine Genealogie des Subjekts nicht oh-
ne quasi-ahistorische und quasi-transzendentale Aussagen iiber den Konstitutions-
prozess von Subjektivitit auskommt. Wissens- und Machtverhiltnisse sind Ent-
zugsmomente von Subjektivitit, die sich zwar immer historisch formieren, jedoch
stets von einer quasi-transzendentalen Kraft durchzogen sind, die Subjekte produ-
ziert, durchdringt und sie damit zugleich als handlungsfihige und widerstindige
Akteure erzeugt. Der Konstitutionsprozess von Subjektivitit ist somit grundsitzlich
heteronom: Macht als konstitutives Auflen ist das ausgezeichnete Entzugsmoment,
dem Subjekte in ihrer Seinsweise immer schon ausgesetzt sind. Die Moglichkeit des
Widerstandes gegen die Macht und die Teilhabe an Subjektivierung durch den
Vollzug von Selbstpraktiken kénnen ihren Ausgang nur von existierenden Macht-
und Wissensverhiltnissen nehmen. Ein wesentliches Verdienst Foucaults ist es also,
eine Antwort auf die Frage nach der Moglichkeit von Handlungsfihigkeit zu geben,

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

260 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

die nicht an die Voraussetzung eines urspriinglich autonomen Subjekts gebunden
ist.

Die hermeneutische, auf die Selbstbeziige von Subjekten zielende Ausgestal-
tung dieser abstrakten Moglichkeit unterliegt jedoch Spannungen: Die innerhalb der
antiken Selbstsorge aufgespiirte partizipierende Form der Subjektivierung lésst sich
nicht als eine andere Form der Subjektwerdung interpretieren. Foucaults Versdum-
nis liegt letztlich darin, teilnehmende und somit gelingende Praktiken der Subjekti-
vierung nicht innerhalb der neuzeitlichen Wissens- und Machtverhiltnisse aufge-
splirt und stattdessen die Wahl des historischen Untersuchungsgegenstandes
verschoben zu haben. Foucault erkennt richtigerweise die Notwendigkeit einer af-
firmativen Suche nach den gelingenden Formen von Subjektwerdung; der Erfolg
dieser Suche wird jedoch dadurch konterkariert, dass die Moglichkeit einer anderen,
nicht bloB unterwerfenden Subjektivierung, mittels derer Subjekte Selbstbeziige
ausbilden konnen, nicht mehr an der Grenze hegemonialer Machtformationen ver-
folgt wird. Nur mit einem solchen Mandver wire es moglich, die dominierende Idee
des autonomen Subjekts auf eine Selbstpraktik hin zu iiberschreiten, welche die
Ausgesetztheit von Subjekten gegeniiber Anderen beriicksichtigt. Die Konzeption
der antiken Selbstsorge ist zu individualistisch und besitzt innerhalb ihres lebens-
weltlichen Kontextes einen zu hegemonialen Status, als dass sie ein solch subversi-
ves Potenzial enthalten konnte.

Der hermeneutische Zugriff auf Heideggers Subjektkritik, dem ich mich in den
nichsten beiden Kapiteln anhand von Paul Ricceur und Charles Taylor zuwenden
werde, versucht die von Foucault hinterlassene Liicke zu schlielen. Es gilt, die von
Heidegger begonnene und von der Dekonstruktion radikalisierte Subjektkritik af-
firmativ zu wenden, indem nach den gelingenden Selbstbeziigen neuzeitlicher Sub-
jekte gesucht wird. Die kritische Genealogie Foucaults aus den 70er Jahren legt da-
bei den Rahmen fest, innerhalb dessen die Identitdt und das Selbstverstindnis von
Subjekten neu interpretiert werden kénnen.

09:41:28.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

