Einfihrung: Fragestellung,
Problemkreis, Strategien

Es geschieht nicht selten in der Geschichte der Philosophie, dass man
einen einst zu bestimmten Zwecken eingefiihrten Begriff spdter als etwas
Gegebenes betrachtet. Man beginnt an den Begrift in diesem Sinne zu
glauben. Jahrhundertelang setzen feinste Kopfe viel Mithe und Scharf-
sinn ein, um ihn zu klaren bzw. moglichst eindeutig zu definieren, und
verwickeln sich dabei in unendliche Diskussionen, wie man ihn besser
verstehen und anwenden soll. Doch je zahlreicher die Versuche sind, den
Begriff festzulegen, desto weniger scheint das Ende der Diskussion in
Sicht zu sein. Es wichst der Verdacht, dass es sich um ein Uberbleibsel
alten Denkens handelt, folglich sollte es maéglich sein, ganzlich ohne
ihn auszukommen.

Dies konnte eine kurze Geschichte des Substanzbegrifts sein, ebenso
die der Vernunft. Die Geschichte des Machtbegriffes verlauft dhnlich,
bekommt jedoch immer neue Wendungen. Nachdem Aristoteles energeia
und dynamis unterschieden hat, die man ins Latein als actus und potentia
ibertrug, erlebt der Machtbegrift eine bemerkenswerte Karriere. Von
den Diskussionen im Mittelalter — zum Verhiltnis von Macht und
Recht, zur Unterscheidung von potentia und potestas sowie von potentia
absoluta und potentia ordinata — tber die neuzeitliche Deutung der
Erkenntnis als Macht, Erhéhung der Macht zu arche bei Spinoza und
ihre Pluralisierung und Deontologisierung bei Nietzsche fithrt der Weg
in die Postmoderne, die zwar die Macht unter Verdacht stellt, Kernbegriff
der Metaphysik zu sein, nichtsdestotrotz ohne ihn nicht auskommen
kann, mehr noch, ihn tiberaus erweitert, wie der Fall Foucault deutlich
demonstriert. Das Machtdenken scheint, um berithmte Worte aus der
Geburt der Tragodie umzuphrasieren, gleichsam der Kahn zu sein,
auf dem sich die schiffbriichige Metaphysik samt allen ihren Kindern
(solchen Begriffen wie Wille und Freiheit) rettete.! Damit steht die Macht
in einer dhnlichen Rangordnung zur Philosophie der Postmoderne wie

! Vgl. Nietzsche, Friedrich: Die Geburt der Tragodie, 14, KSA, Bd. 1, S. 93. Nietzsches
Schriften werden nach der folgenden Ausgabe zitiert: Nietzsche, Friedrich: Simtliche

19

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einfliihrung: Fragestellung, Problemkreis, Strategien

mehrere Jahrhunderte hindurch der Substanzbegrift zur Metaphysik
oder der Vernunftbegriff zur Philosophie der Aufkldrung stand: als ihre
Hauptkonzeption, die selbst dunkel bleibt.

Dabei fehlt es keineswegs an Versuchen, den Machtbegriff im
Allgemeinen zu kldren oder seine Bedeutung fiir eine konkrete Disziplin
herauszuarbeiten. Die Verstindigung tiber die Macht scheint ebenso
unverzichtbar zu sein wie eine Theorie der Macht dringend nétig.
Umso erstaunlicher ist es, dass ein Konsens kaum gelingt, und das trotz
erheblicher Bemiithungen nicht nur vonseiten der Philosophen, sondern
auch der Politikwissenschaftler, Soziologen, Historiker und Theologen.?
Immer noch aktuell klingt die vielzitierte Aussage Luhmanns:

»Die Macht der Macht scheint im wesentlichen auf dem Umstand zu
beruhen, dafl man nicht genau weif3, um was es sich eigentlich handele.«?

Diese Worte konnen allerdings anders als eine ironische Diagnose des
philosophischen Unvermdégens verstanden werden. Vielmehr wiirde ich
hier auf die kaum vermeidbare Verdoppelung aufmerksam machen: Die
Macht wird einerseits als Phanomen, andererseits aber als Wesen dieses
Phinomens begriffen, das als solches, als »Macht der Macht, verborgen

Werke: Kritische Studienausgabe (KSA), in 15 Bdn., hg. von Giorgio Colli und Mazzino
Montinari, Berlin, New York, Miinchen: de Gruyter, 1980.

2 Vgl. die in der letzten Zeit erschienenen Monographien und Sammelbénde, um nur
einige aus dem deutschsprachigen Raum zu nennen: Chucholowski, Alexander u. Miiller,
Eva (Hg.): Macht, Seelze: Friedrich, 2021 (Ethik & Unterricht, 4); Schwerdtfeger, Helmut,
Zorn, Sabine u. Gossling, Matthias (Hg.): Macht: 90 Jahre Evangelische Michaelsbru-
derschaft, Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 2021; Roth, Phillip H. (Hg.): Macht.
Abktuelle Perspektiven aus Philosophie und Sozialwissenschaften, Frankfurt a.M., New York:
Campus, 2016; Hastedt, Heiner (Hg.): Macht und Reflexion, Hamburg: Meiner, 2016,
(Deutsches Jahrbuch Philosophie, 6); Brodocz, André und Hammer, Stefanie (Hg.):
Variationen der Macht, Baden-Baden: Nomos, 2013; Imbusch, Peter (Hg.): Macht und
Herrschaft. Sozialwissenschaftliche Theorien und Konzeptionen, Wiesbaden, 2.Aufl., 2012;
Krause, Ralf und Rolli, Marc (Hg.), Macht: Begriff und Wirkung in der politischen
Philosophie der Gegenwart, Bielefeld: Transcript, 2008; Gostmann, Peter und Peter-Ulrich
Merz-Benz (Hg.), Macht und Herrschaft. Zur Revision zweier soziologischer Grundbegriffe,
Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwiss., 2007; Han, Byung-Chul: Was ist Macht?, Stuttgart:
Reclam, 2005; Zenkert, Georg: Die Konstitution der Macht. Kompetenz, Ordnung und
Integration in der politischen Verfassung, Tibingen: Mohr Siebeck, 2004; Breuninger,
Renate (Hg.): Macht und Gewalt, Ulm: Univ. Ulm, 2001 (Bausteine zur Philosophie, 17);
Miiller, Max: Macht und Gewalt, Prolegomena einer politischen Philosophie, Freiburg:
Alber, 1999; Rottgers, Kurt: Spuren der Macht. Begriffsgeschichte und Systematik, Freiburg,
Miinchen: Alber, 1990.

3 Luhmann, Niklas: Klassische Theorien der Macht. Kritik ihrer Prdmissen, in: Zeitschrift
fiir Politik, 16/2 (1969), S. 149.

20

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Machttheorien und die Aufgabe einer Philosophie der Macht

bleibt. Das bedeutet vor allem, dass man bei jeder Machtanalyse fast
unvermeidlich eine gewisse Vorentscheidung trifft, was als Wesen der
Macht gelten soll, um dann die »Erscheinungsformen« der Macht auf
einen gemeinsamen Nenner zu bringen bzw. ihre wesentliche Zusam-
mengehorigkeit zu demonstrieren. Ein solches Verfahren ist nicht blof3
zirkuldr, es ist dartiber hinaus noch willkiirlich. Denn wie Luhmann an
einer anderen Stelle mit Recht bemerkt: Man sollte sich zuerst darauf
einigen, was als »Wesen des Wesens« gelten soll bzw. wieweit etwas
Erscheinungen erkliren kénnen miisse, »um als deren >Wesen« gelten
zu konnen«.’ Dass ein solches Prozedere ins Unendliche lauft bzw. ein
regressus ad infinitum impliziert, bedeutet, dass wir uns hier auf einem
falschen Weg befinden.

Machttheorien und die Aufgabe einer Philosophie
der Macht

Aus der Perspektive dieser Schwierigkeiten ist wenig verwunderlich,
dass man als Machttheoretiker einen, wenn auch nur provisorischen,
Standpunkt sucht, von dem aus eine Machttheorie bzw. Machtanalytik
entwickelt werden konnte. Als solcher Ausgangspunkt fungiert seit
hundert Jahren die klassisch gewordene Machtdefinition Max Webers.
Es gibt kaum eine Untersuchung zum Thema, die sich der weberschen
Definition nicht bedienen wiirde, laut der (wir wollen diese Tradition
fortsetzen) unter Macht »jede Chance« zu verstehen ist, »innerhalb
einer sozialen Beziehung den eigenen Willen auch gegen Widerstreben
durchzusetzen, gleichviel worauf diese Chance beruht«.® Zwar ist es
extrem selten, dass man diese Definition befriedigend findet, doch
scheint sie hilfreich zu sein, weil man sie kritisieren und die eigene
Position von ihr abgrenzen kann. Sie konnte als ein gewisser » Nullpunkt«
einer Machttheorie betrachtet werden,” von dem aus die Schwierigkeiten
der Machtdefinition besprochen werden konnen. Ferner: Sie scheint

4 Vgl. etwa Han: Was ist Macht?, S.7. Auch Han verwendet den Ausdruck »Macht der
Macht, scheint jedoch die paradoxe Verdoppelung nicht zu bemerken (S. 18).

5 Luhmann, Niklas: Macht im System, Berlin: Suhrkamp, 2013, 133 f. Die Bemerkung
bezieht sich auf die Debatte um die Macht als Wesen des Politischen.

¢ Weber, Max: Wirtschaft und Gesellschaft (1922), Tiibingen: Mohr, 1972, S. 28.

7 Selbst einen »naiven >Nullpunkt«« (vgl. Zapf, Holger: Macht nach dem Mai >68, in:
Brodocz und Hammer (Hg.): Variationen der Macht, S.133).

21

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einfliihrung: Fragestellung, Problemkreis, Strategien

unserem Alltagsverstindnis zu entsprechen, wie das Wort >Macht«
gewohnlich verwendet wird, und weist gleichzeitig auf gravierende
Mehrdeutigkeiten dieser Verwendung hin. Man kénnte z. B. fragen: Was
heiflt hier eine Chance? Was wird unter dem Willen gemeint? Steht dieser
vor jeder Entscheidung etwa fest?® Wie zeigt sich Widerstreben dem
anderen Willen gegeniiber? Was bedeutet sich durchzusetzen? Nicht nur
oftnen sich hier grofSe Spielrdume fiir Interpretationen, so dass der Begriff
der Macht »amorph« wird, wie Weber selbst es an der gleichen Stelle
betonte.” Seine Definition weist dariiber hinaus auf die Pramissen, die
als klassische Annahmen der Metaphysik gelten — (1) Voraussetzung der
Kausalitdt,'” (2) Voraussetzung der Willensfreiheit, die durch einen ande-
ren, ebenso freien Willen beschrankt oder vernichtet werden kann, (3)
Voraussetzung der Potentialitit, d. h. der Moglichkeiten, die ebenso wie
der Wille bereits vor dem Geschehen feststehen, die dank ihm aktualisiert
bzw. wirklich werden kdnnen. Im Gegensatz zu Weber lehnen die meisten
Machttheoretiker heute das essentialistische und kausalistische Denken
ab. Ebenso wird die Ankniipfung der Macht an Akteure zum grofiten Teil
als iberholt angesehen.!

Bemerkenswerterweise hat Weber zwar das Streben nach Macht
fiir das Wesen der Politik gehalten, jedoch den Machtbegriff fiir eine
konkrete Analyse unbrauchbar gefunden und ihn mit einem aus seiner
Sicht weniger mehrdeutigen Begrift der Herrschaft ersetzt. Damit hat er
noch einen weiteren methodologischen Pfad gelegt, der bis heute genutzt
wird: Um den Machtbegrift zu kldren, miisste man ihn von anderen,
verwandten Begriffen abgrenzen - Kraft, Gewalt, Autoritét, Einfluss,
Herrschaft. Solche Abgrenzungen sind seitdem zu einem unerldsslichen
Bestandteil der Machttheorien geworden. Sie erweisen sich teilweise
als produktiv, wie das Beispiel Hannah Arendts zeigt, die die Macht

8 Vgl. eine schlichte, jedoch ebenso klassisch gewordene Auslegung »A has power over B
to the extent that he can get B to do something that B would not otherwise do.« (Dahl,
Robert A.: The Concept of Power, in: Behavioural Science, 2 (1957), S. 201).

® Weber: Wirtschaft und Gesellschaft, S. 28.

10 Vgl. bei Hobbes: »Power and Cause are the same thing« (Hobbes, Thomas: English
Works, in 11 vol., ed. by William Molesworth, London: Bohn, 1839, Bd. 10, p. 127).

I Zur Beschreibung dieser Tendenzen s. z. B. Straflheim, Holger: Macht aus relationaler
Perspektive, in: Brodocz und Hammer (Hg.): Variationen der Macht, S.75-94. Zur Frage
nach den Akteuren der Macht im Anschluss an Foucault s. Fliigel-Martinsen, Oliver:
Subjektivation: Zwischen Unterwerfung und Handlungsmacht, in: Brodocz und Hammer
(Hg.): Variationen der Macht, S. 97-111.

22

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Machttheorien und die Aufgabe einer Philosophie der Macht

dadurch definierte, dass sie sie der Gewalt entgegensetzte.!> Dennoch
ist auch in einem solchen Verfahren eine gewisse Zirkularitdt nicht
zu iibersehen: Man setzt schon als Wesen der Macht etwas voraus,
um sie dann von einem wesentlich anderen Phdnomen, z. B. dem der
Gewalt, abzugrenzen.

Die beschriebenen Schwierigkeiten sind zwar kein ausschliefllicher
Charakterzug des Machtbegrifts und konnen auch bei anderen philoso-
phischen Grundbegriffen festgestellt werden. Aber in Machttheorien sind
sie nicht nur besonders gravierend, sondern stellen diese grundsitzlich
in Frage, indem die Willkiirlichkeit der Definitionen und Abgrenzun-
gen augenfillig wird. Auch nach hunderten Versuchen muss man nun
feststellen: Macht ldsst sich nicht tiberzeugend definieren. Oder positiv
ausgedriickt: Eine jede Definition deckt nicht so sehr den Machtbegriff
auf, vielmehr Vorentscheidungen, Strategien und Zwecke, die eine jewei-
lige Machttheorie verfolgt. Und es ist, denke ich, an der Zeit die Frage zu
stellen: Was ist das Besondere dieses Begrifts? Warum lésst er sich nicht
greifen, wenn man auf ihn auch nicht verzichten kann?

Die Phianomene, die man unter den Begriff >sMacht< subsumieren
mochte, sind nicht nur duflerst heterogen, so dass das Gemeinsame -
das, was man als das Wesen verstehen konnte, — zweifelhaft bleibt. Das
Phdnomenale scheint hier vom Wesen nicht unterscheidbar zu sein.
Schon Hobbes, den man zu einem der frithesten Theoretiker der Macht
zahlt, hat bemerkt: »Reputation of power, is power.«!* Das konnte so
verstanden werden, dass der Schein der Macht bereits Macht ist, bzw.
dass es nicht viel Sinn macht, nach jhrem Wesen zu fragen. Modern
gesprochen: Es handelt sich bei der Macht um ein Phédnomen der
Machtzuschreibung bzw. der Machtbeobachtung.

Nun heif3t es noch lange nicht, dass man statt einer Machttheorie
eine »Theorie der Beobachtung von Macht« braucht.!* Das wiirde ndm-
lich zu denselben Schwierigkeiten fithren, mit denen Machttheorien
bisher konfrontierten: Was soll als Machtbeobachtung gelten und was als
Beobachtung der Gewalt, der Herrschaft usw.? Wie bei der Frage nach
dem Wesen scheint auch dieser Weg unvermeidlich zur Typisierung und
Klassifizierung der Macht, zur Ausdifferenzierung der »Grundformen«

12 Vgl. Arendt, Hannah: Macht und Gewalt (1970), Miinchen, Ziirich: Piper, 2009. Auf
Arendts Konzeption komme ich gleich zuriick.

13 Hobbes, Thomas: Leviathan, ed. by Richard Tuck, Cambridge: Univ. Press, 1996, S. 62.
4 Vgl. Herold, Maik: Die Macht der Machtbeobachtung, in: Brodocz und Hammer (Hg.):
Variationen der Macht, S. 254.

23

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einfliihrung: Fragestellung, Problemkreis, Strategien

der Macht zu fithren, wie es in den Sozialwissenschaften geldufig ist.1®
Hier mdchte ich die Niitzlichkeit solcher Typisierungen fiir eine konkrete
Gesellschaftsanalyse nicht bestreiten. Kann jedoch die Macht tiber diese
praktische Anwendbarkeit in sozialwissenschaftlichen Machttheorien
hinaus auch ein philosophisch sinnvoller Begriff sein? Ware auch eine
Philosophie der Macht denkbar, die die Giiltigkeit der Machttheorien
am Priifstein der philosophischen Analyse abwégen und diese fundieren
konnte? Dafiir sollte die Frage anders gestellt werden. Nicht: Was ist
Macht wirklich? Sondern: Warum brauchen wir den Machtbegriff?
Welche Probleme lassen sich mit seiner Hilfe 16sen? Die Philosophie der
Macht, die sich einer solchen Fragestellung verpflichtet, handelt nicht
ausschliefilich von Macht, sondern hat mit einer gewissen Problemlage
zu tun, fiir deren Klarung der Machtbegrift unerlasslich ist. Aber bevor
ich erldutere, wie ich eine solche Problemlage verstehe, mochte ich einige
Worte dazu sagen, was auf diesem Gebiet bereits geschehen ist.

Wie man tber die Machttheorien philosophisch sinnvoll reden
kann, hat Martin Saar gezeigt, indem er zwei Linien des Machtdenkens
in der abendlandischen Philosophie nachverfolgte: die handlungstheo-
retische und die ontologische.'® Paradigmatisch stehen fiir die erste die
Namen von Hobbes und Weber, fiir die zweite die von Spinoza und
Arendt. Kurz zusammengefasst, impliziert das handlungstheoretische
Machtverstindnis, dass man die Macht von dem Einzelnen her denkt -
als eine Art Besitz und zugleich als ein Instrument, um etwas anderes
zu erlangen, und zwar im Konflikt mit anderen Menschen.”” Diese
Vorstellung entspricht auch heute dem alltdglichen Machtbegriff. Die
ontologische Deutung ist dagegen weniger verbreitet, philosophisch
jedoch sehr anschlussreich. Hier wird die Macht als Vermogen verstan-
den, das dem Seienden als solchem zukommt - kein Eigentum, vielmehr
die Fahigkeit, titig zu sein und zu wirken.

15 Vgl. z. B. die Unterscheidung der Grundformen der Macht bei Popitz - als Verletzungs-
macht, als instrumentelle, autoritative und datensetzende Macht (Popitz, Heinrich: Phd-
nomene der Macht, Tiibingen: Mohr Siebeck, 1992). Im Anschluss an Popitz s. auch Anter,
Andreas: Anthropologische Grundlagen der Machttheorie, in: Brodocz und Hammer (Hg.):
Variationen der Macht, S.149-162; Anter, Andreas: Theorien der Macht zur Einfiihrung,
Hamburg: Junius, 2012, S.17.

16 Vgl. Saar, Martin: Macht und Kritik, in: Rainer Forst, Martin Hartmann, Rachel Jaeggi,
Martin Saar (Hg.), Sozialphilosophie und Kritik, Frankfurt a/M: Suhrkamp, 2009, S. 567-
587.

17 Vgl. die Definition Hobbes’, laut der die Macht sei »present means, to obtain some
future apparent Good« (Hobbes: Leviathan, S. 62).

24

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Machttheorien und die Aufgabe einer Philosophie der Macht

Die letztere Machtauffassung hat zwei wichtige Konsequenzen.
Zum einen ist die Macht nicht mehr nach dem Muster eines Besitzes
zu denken, der sich selbst gleich bleibt und nur umverteilt werden
kann. Dementsprechend manifestiert sich die Macht des Seienden, zum
anderen, nicht unbedingt im Konflikt mit den anderen Seienden. Macht
als Wirkungsvermogen ist kein knappes Gut, um das man kdmpfen
muss, sondern sie profitiert von Kooperationen und kann dank ihnen
wachsen. Sie ist freilich damit keine ausschliefiliche Eigenschaft des
Menschen, keine anthropologische Konstante, wie es oft, besonders in
der Anthropologie, verstanden wurde.!® Nichtsdestotrotz hat der ontolo-
gische Machtbegriff erhebliche Konsequenzen fiir die politische Theorie.
Denn nun wird auch der Staat nicht mehr, wie bei Hobbes, als Stillstand
eines permanenten Konflikts der gegeneinander kimpfenden Individuen
verstanden, die ihre Macht um des Friedens willen an den Souveréan abge-
ben. Vielmehr ist der Staat als Konglomerat von zahlreichen Méchten, als
multitudinis potentia (Macht der Menge) zu deuten. Denn die Macht in
der ontologischen Deutung kann von keinem Seienden an ein anderes
Seiende abgeben werden, sie kann nur kanalisiert, blockiert oder zur
Steigerung gebracht werden, indem ein Seiendes sich mit einem anderen
Seienden zusammenschlief3t.

Man merke hier, wodurch die gerade beschriebene Unterscheidung
sich von den anderen Typisierungen der Macht abhebt. Man versucht
nicht zu definieren, was Macht ist, sondern nur zu kldren, was ein
jeweiliger Machtbegrift leistet bzw. was fiir Optionen sich hier 6ftnen,
z. B. fiir die Kritik der Gesellschaft, die nicht ausschlie8lich, wie in der
Frankfurter Schule, eine blof$ negative Kritik der Herrschaftsverhaltnisse
sein muss. Wenn die webersche Macht des Sich-Durchsetzens und des
Unterwerfens zur Macht als Vermégen und Ermiéchtigung wird, die
Spielrdume schaffen und Moglichkeiten eréfinen kénnen, dann ist eine
schlichte Konfrontation mit ihr weder méglich noch sinnvoll. Denn sie ist
nicht mehr repressiv, sondern konstitutiv und kreativ, sie erméglicht u. a.

18 Vgl. Gehlen, Arnold: Soziologie der Macht, in: Beckerath, Erwin von, Brinkmann, Carl
und Bente, Hermann (Hg.): Handwérterbuch der Sozialwissenschaften, Gottingen:
Fischer, Stuttgart: Mohr Siebeck, Tiibingen: Vandenhoeck & Ruprecht, Bd. 7, 1961, S. 78.
Als Ausgangsthese zur Begriindung der politischen Anthropologie: Plessner, Helmuth:
Macht und menschliche Natur (1931), Frankfurt a/M: Suhrkamp, 2015 (ders.: Gesammelte
Schriften, Bd. 5), S. 261. Dabei wird der Machtbegriff selbst wenig diskutiert und als selbst-
verstindlich den Uberlegungen vorausgeschickt. Vgl. dagegen Popitz’ Plidoyer fiir theo-
retische Fundierung und Klarung des Machtkonzepts, ebenso im Sinne einer konstanten
Komponente der menschlichen Beziehungen: Popitz: Phidnomene der Macht, S. 21.

25

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einfliihrung: Fragestellung, Problemkreis, Strategien

die Kritik selbst.!” Nun kann man mit Arendt die erstere, die repressive
Macht, als Gewalt und die letztere, die konstitutive, als eigentliche Macht
bezeichnen. Darum geht es jedoch nicht. Es geht vielmehr darum, zu
verstehen, wozu so ein Machtbegriff verwendet werden kann bzw. was fiir
Moglichkeiten er fiir eine Staatstheorie oder z. B., wie wir spater sehen
werden, fiir die Ideologiekritik erofinet.

Es wird keine Ubertreibung sein, zu sagen, dass alle modernen
Machttheorien sich mit diesen zwei Optionen der Macht konfrontiert
sehen - die repressive und die konstitutive Macht. Man bleibt jedoch
nicht bei der Feststellung, dass dieser Gegensatz im Sinne zweier alterna-
tiver Sichtweisen zu betrachten ist, die jeweils gewissen Zwecken dienen.
Vielmehr ist man geneigt, eine der anderen als eine richtige einer falschen
vorzuziehen bzw. fiir eine Sichtweise zu plddieren.?’Als Machttheoretiker
sieht man sich genétigt, zu entscheiden, ob Macht sich primir in
Unterwerfung manifestiert oder vielmehr, indem sie Spielraume fiir die
Handlungen schaftt und eine Interaktion ermdglicht. Eine moralische
Bewertung der Macht scheint dabei unvermeidlich. Wir kommen auf
dieses ethische Moment noch mehrfach zurtick. Aber es diirfte schon hier
Kklar sein, dass Macht als Unterwerfung und Durchsetzung im Einklang
mit der beriihmten Aussage Jakob Burckhardts, als »an sich bose«
anzusehen ist.2! Die Macht als Konstitution und Konsens sei dagegen
nicht nur das Gute, sondern das Mittel, das Bése abzuwehren - in der
Theorie Arendts, der Gewalt zu widerstehen.?? Sie sei damit nicht nur

19 Vgl. Saar: Macht und Kritik, S. 585 ff.

20 Anders bei Saar, der zwar ebenso geneigt ist, die ontologische Machtdeutung der
handlungstheoretischen vorzuziehen, jedoch dabei von den Vorteilen dieser Sichtweise
her argumentiert: Spinozas und Foucaults Verstindnis der Macht 6ffnet die Moglichkeit,
um die Phdnomene »zwischen absoluter Freiheit und absoluter Determination beschrei-
ben zu kénnen«; das Verhiltnis von Macht und Leben wird »wechselhaft und unvorher-
sagbar«, wenn die Macht als »nie ganz fremd«, »aber auch nie nur die eigene« aufgefasst
wird (Saar, Martin: Die Immanenz der Macht. Politische Theorie nach Spinoza, Berlin:
Suhrkamp, 2013, S. 214).

2t Burckhardt, Jacob: Weltgeschichtliche Betrachtungen (1905), hg. v. Rudolf Marx, Stutt-
gart: Kroner, 1978, S. 97.

22 Schon Nietzsche hat im Gegensatz zu seinem élteren Kollegen Burckhardt die Macht
als das Gute schlechthin umgedeutet, und zwar provokativ, als dogmatische These am
Anfang seiner Kampfschrift Der Antichrist: »Was ist gut? — Alles, was das Gefiihl der
Macht, den Willen zur Macht, die Macht selbst im Menschen erhoht.« (Nietzsche, Fried-
rich: Der Antichrist. Fluch auf das Christentum, 2, KSA, Bd. 6, S.170) Was bei Nietzsche
als eine bewusste Provokation gedacht wurde, wird allerdings bei den Machttheoretikern
zu einer unbewussten Pramisse, indem sie sich, wie Arendt (Macht und Gewalt) oder Han

26

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Machttheorien und die Aufgabe einer Philosophie der Macht

kein negativer Faktor, sondern Grundlage der Demokratie.? Denn es
handle sich nicht um den Kampf der Individuen um die Herrschaft,
sondern um ihre friedliche Zusammenarbeit, um das Wachstum der
Handlungsspielraume durch das ZusammenschliefSen mehrerer Machte
zu einer immer grofieren Macht.

Wenn wir diese ethische Komponente in Betracht ziehen, wird
kaum verwunderlich sein, dass Machttheoretiker sich heute zum gréfiten
Teil fiir die zweite Option entscheiden, fiir die Macht als konstitutiv
und gegen die repressive Macht. Der webersche Machtbegrift entspricht
zwar viel mehr dem Alltagsverstindnis, aber er scheint nicht nur zu
einfach, sondern auch kontraproduktiv zu sein. Denn er impliziert nicht
nur einen stindigen Konflikt, indem es sich um die Beraubung der
sonst vorhandenen Freiheit handelt, sondern er deutet auch darauf hin,
dass die Macht einer der kdmpfenden Seiten als ein besitzbares Gut
gehort, das aber von der anderen, es nicht besitzenden Seite, begehrt
wird. Die konstitutive Macht als relationaler Begrift 6ffnet dagegen theo-
retische Spielrdume fiir die Analyse der viel komplexeren Verhiltnisse
von Ermoglichung, Auseinandersetzung und Kooperation.?* Sie tendiert
dabei anonym zu werden. Diesem Gedanken werden wir bei Foucault
begegnen und uns mit ihm auseinandersetzen miissen. Jedenfalls gilt
nach Foucault, dass die Anonymitat und Unsichtbarkeit der konstitutiven
Macht ihre Starke ist.> Eine solche anonyme und nicht repressive Macht

(Was ist Macht?), fiir einen bestimmten, positiven Machtbegriff von vornherein entschie-
den haben.

23 Vgl. Saar, Martin: The Immanence of Power. From Spinoza to »Radical Democracy«,
Voorschoten: Uitgeverij Spinozahuis, 2014 (Mededelingen vanwege het Spinozahuis, 106).
Saar widerspricht damit der weit verbreiteten Vorstellung, Macht sei gerade in der Demo-
kratie zum Verschwinden verurteilt. Vgl. auch Saar, Martin: Macht / Konstitution. Politische
Theorie mit Spinoza, in: Brodocz und Hammer (Hg.): Variationen der Macht, S. 31, vgl.
auch Saar: Macht und Kritik, S. 35.

24 Vgl. die vielzitierte Aussage von Norbert Elias: »Die Macht ist nicht ein Amulett, das
der eine besitzt und der andere nicht; sie ist eine Struktureigentiimlichkeit menschlicher
Beziehungen - aller menschlichen Beziehungen.« (Elias, Norbert: Was ist Soziologie?
(1970), Weinheim, Miinchen: Juventa, 2004, S. 77). Statt die Machtinstrumente als absolut
zu setzen, lenkt Elias die Aufmerksamkeit auf den »Kontext figurativer und prozessualer
Machtbalancen« (Meyer, Hendrik Claas: Das zweifache Koordinationsproblem der
Macht, in: Roth (Hg.): Macht, S.254).

25 Anders als Foucault, wenn auch nicht unbedingt im Widerspruch mit ihm, sah Plessner
die Anonymitit der Macht im Sinne der »objektiv zu behandelnden Méglichkeit« und als
Frucht der historischen Entwicklung (Plessner: Macht und menschliche Natur, S. 261). Die
eigentiimliche Emanzipation der Macht sei der »Preis, den die westliche Welt fiir ihre
Freiheit und Offenheit zahlen muss« (S. 282).

27

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einfliihrung: Fragestellung, Problemkreis, Strategien

genief3t spatestens seitdem am meisten das Interesse der Machttheoreti-
ker.2® Die andere, repressive Seite der Macht wird dagegen entweder
vollig ausgeblendet oder mit anderen Begriffen (Gewalt, Herrschaft,
Dominanz) bezeichnet oder als Verringerung der Macht umgedeutet.?”
Eine solche Wandlung des Machtbegriffs sieht wie ein Paradigmenwech-
sel aus: die Macht, wenn sie noch denkbar sein soll, soll etwas Positives
sein, sie darf jedenfalls nicht als blof§ unterdriickend gedacht werden.?

In den meisten Machtheorien legt man somit wiederum fest, was
die Macht eigentlich ist - ob sie gut oder bose ist, ob sie unterdriickt
oder ermiéchtigt. Als Folge kann man kaum von der Frage nach dem
Wesen der Macht loskommen. Zwar wird zunehmend betont, dass es
sich nicht um das Wesen, vielmehr um unterschiedliche Funktionen
der Macht handelt, diese werden jedoch immer noch als eine gewisse,
sich hinter Vielfalt verbergende Einheit gedacht. Das Ironische besteht
darin, dass es kaum gelingt, die Funktionen der Macht und andere Funk-
tionen, z. B. jene der Gewalt, auseinanderzuhalten. Schon bei Arendt
zeigte sich eine gewisse Zweideutigkeit der Unterscheidung von Macht
und Gewalt. Denn auch das erméchtigende Zusammenschlieflen von
mehreren Akteuren verlauft weder vollig konfliktlos noch verhindert es
weitere Konflikte. Die Kooperation der Vielen, die von Arendt als Macht
interpretiert wurde, sei gegen die fiir die Gemeinschaft gefahrliche und
»der Starke eigentiimliche[] Unabhéngigkeit« des Einzelnen gerichtet,
sie solle diese »iiberwiltigen«.?’ Man fragt sich dabei, warum dieses
Uberwiltigen nach Arendt kein Konflikt ist, ebenso warum das Prinzip
»Alle gegen Einen« im Unterschied zu »Einer gegen Alle« bei ihr keine
Gewalt bedeutet.’® Die Soziologie kennt noch zwei dhnliche Begriffs-

26 Nach Arendt gilt: Macht »besitzt eigentlich niemand« (Arendt, Hannah: Vita activa
oder Vom tdtigen Leben (1958), Miinchen: Piper, 1981, S.194). Fiir die Anonymitat der
konstituierenden Macht, die »kein menschliches Gesicht tragen« muss, argumentiert Saar
(Saar, Martin: Macht / Konstitution. Politische Theorie mit Spinoza, in: Brodocz und
Hammer (Hg.): Variationen der Macht, S. 31, vgl. auch Saar: Macht und Kritik, s. 574). S.
auch die Anm. 11.

27" Vgl. bei Han die Behauptung, dass die konstitutive Macht eine »hohere« ist (Han: Was
ist Macht?, S.10).

28 Vgl. Weif3, Ulrich: Von der Hard Power zur Soft Power: Paradigmenwechsel in den
Machttheorien, in: Breuninger: Macht und Gewalt, S.13-43.

2 Arendt: Macht und Gewalt, S. 451.

30 Vgl. Arendt: Macht und Gewalt, S. 43. Gerade totalitire Gesellschaften bieten da einige
brisante Beispiele von gewaltsamer Uberwiltigung der Einzelnen durch die sich gegen
diese zusammenschliefflende Menschenmasse. Auch dass die Gewalt keine Macht erzeu-

28

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Machttheorien und die Aufgabe einer Philosophie der Macht

paare: >power-over / power-to< (Pitkin)* und >transitive / intransitiven
Macht« (Gohler).? Auch ihre strenge Auseinanderhaltung erweist sich
als problematisch.?® Schlie8lich ist auch Saars Unterscheidung von zwei
Linien des Machtdenkens nicht trennscharf: Die ontologische Macht,
wie bei Spinoza und Arendt, zeigt sich durch Handlungen - als Fahigkeit
zuwirken, allein oder in Kooperation mit anderen, und ist somit auch ein
handlungstheoretischer Begriff.3* Die Beschreibung der Machtfunktio-
nen fiihrt, nicht weniger als die Klassifizierung ihrer Grundformen oder
Definition ihres Wesens, zu erheblichen theoretischen Schwierigkeiten.

Halten wir jedoch den Gedanken fest, dass die Macht in den Macht-
theorien ein »Doppelgesicht« zeigt bzw. dass es »zwei Logiken der Rede
von der Macht« gibt.3> Es kann durchaus sein, dass sich auch mehrere
solcher »Logiken« feststellen lassen. Hier verbirgt sich die Moglichkeit
fiir eine Umstellung der Frage, die m. E. fiir eine philosophische Ausein-
andersetzung mit dem Machtbegrift notwendig ist. Nehmen wir an, dass
seine Unklarheit kein Zufall und kein Unfall ist, dass sie mit keiner
Theorie, ebenfalls mit keiner Typisierung und mit keinen begrifflichen
Abgrenzungen beseitigt werden kann. Eine jede Entscheidung, was als
Macht gelten soll, bleibt eine willkiirliche. Man kann sagen: »Die Macht
ist die Quelle der Unterdriickung und der Konflikte« oder umgekehrt:
»Sie ist das Gegenteil von Gewalt und erdffnet Spielrdume fiir ein
gemeinsames Handeln« oder: »Sie entsteht unvermeidlich durch soziale
Beziehungen« oder: »Sie ist kein Privilegium des Menschen, sondern
kommt allen Dingen (gelegentlich) zu« oder schliefSlich: »Es gibt so

gen kann, scheint mir eine konterintuitive These Arendts zu sein. Ausfiihrlicher werde ich
darauf im Exkurs 4 zu Luhmann eingehen.

31 Vgl. Pitkin, Hanna Fenichel: Wittgenstein and Justice, Berkley: Univ. of California Press,
1972, S.277.

32 Vgl. Gohler, Gerhard: Transitive und intransitive Macht, in: Brodocz und Hammer
(Hg.): Variationen der Macht, S.225-242.

33 Gohler nimmt die Unterscheidung Pitkins auf, weist aber darauf hin, dass die Entge-
gensetzung der aktuellen power-over und potentiellen power-to nicht »trennscharf« ist
(Gohler: Transitive und intransitive Macht, S.149). Die power-over (die tiberwiltigende
Macht) schlie8e die power-to (die kreative Macht) nicht aus, so wie vice versa. Eine rein
intransitive Macht, die nur auf sich selbst bezogen sei bzw. die nur das »Miteinander-
Reden-und-Handeln« einer Gemeinschaft darstelle (so Gohler im Anschluss an Arendt
in: Gohler: Transitive und intransitive Macht, S.227fL.), sei kaum denkbar. Denn die
»Selbstermachtigung als Gemeinschaft« (ebd.) solle auf etwas und eventuell auch gegen
etwas gerichtet werden.

34 Macht nach Arendt »entsteht zwischen Menschen, wenn sie zusammen handeln [...] «
(Arendt: Vita activa oder Vom titigen Leben, S.194).

3 Saar, Macht und Kritik, S. 571, 575.

29

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einfliihrung: Fragestellung, Problemkreis, Strategien

etwas wie Macht nicht, es gibt nur Machtbeobachtungen«. Jede solche
Aussage ist aus meiner Sicht nicht fiir sich interessant, sondern in einer
bestimmten Hinsicht: Sie deutet darauf hin, was wir unter »es gibtc,
»ist« und »entsteht« verstehen. Ich wiirde gern von Realitdt sprechen, aus
Griinden, die gleich gekldrt werden. Hier mochte ich eine auf den ersten
Blick schlichte, jedoch folgenreiche Hypothese aufstellen: Die Rede von
der Macht wird unverzichtbar, wenn wir die Realitat als dynamisch
auffassen wollen; Theorien der Macht sind darum so vielfaltig, weil
ihnen verschiedene Auffassungen der mehr oder weniger dynamisch
verstandenen Realitdt zugrunde liegen. Und es gilt die Optionen solcher
Auffassungen auf ihre Tragweite zu priifen.>

Die Aufgabe, die eine Philosophie der Macht sich meines Erach-
tens stellen sollte, ist somit nicht die vorhandenen Machttheorien zu
revidieren, um sie mit einer neuen, ausgewogeneren und préziseren
Theorie zu iiberbieten. Dies ist schon mehrfach getan worden und
hat zu keiner philosophischen Klarheit gefiithrt. Es geht darum die
Fragestellung zu @ndern und den Machtbegriff als Schliisselpunkt unseres
Realititsverstindnisses aufzufassen, das ab der frithen Neuzeit zuneh-
mend dynamisch ausgelegt wird. Die machttheoretische Intuition, dass es
sich bei Macht um etwas Verborgenes und doch Grundlegendes handelt,
lasst sich philosophisch so umdeuten, dass wir es hier mit einer latenten,
jedoch unerldsslichen Pramisse zu tun haben, wodurch unser Verstdndnis
von dem festgelegt wird, was in der sich stindig dndernden Welt als real
gelten soll. Warum gerade Macht? Die Zweideutigkeit und gleichzeitige
Unentbehrlichkeit des Begriffs gibt uns einen Fingerzeig auf die Antwort.

Die Macht steht schon bei Aristoteles fiir das Vermdgen zur Ver-
anderung des Seienden, d.h. fiir das Ritsel der mit Moglichkeiten
schwangeren Realitdt, die durch Interaktionen wirklich werden.?” Der
spitere Machtbegriff nimmt allerdings nicht nur die Bedeutung vom
Griechischen dynamis in sich auf, sondern auch die von seinem aristote-
lischen Gegenbegrift - energeia, Im-Werk-Sein. Auf diese Begriftswand-
lungen kommen wir ebenfalls noch ausfiihrlicher zu sprechen - im
Kapitel 3. Hier mochte ich nur darauf aufmerksam machen, dass der
Machtbegriff zur Uberbriickung der Kluft zwischen dem Méglichen und

3 Ein Bedarf an einer derartigen Fragestellung ist in letzter Zeit deutlich spiirbar. Vgl.
z. B. die Frage: »Wozu dienen tiberhaupt Theorien der Macht?« (Zapf: Macht nach dem
Mai »68, S.133) Thre performative Funktion sei das Festlegen dessen, was als >real< gelten
soll.

3 Vgl. Aristoteles: Metaphysik, Buch V, Kap.12,1019a. Vgl. auch bei Platon: Sophistes, 247 e.

30

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Machttheorien und die Aufgabe einer Philosophie der Macht

dem Wirklichen eingefiihrt wurde, zwischen der aktuellen Tatigkeit und
einem hypothetisch-potentiellen Vermdgen dazu. Die Macht impliziert
somit etwas, das nicht selbstverstindlich, ja nicht einmal deutlich ausge-
sprochen wird, dennoch jeder Rede von Verdnderung zugrunde liegt:
Das Gegebene ist nur scheinbar stabil, es birgt in sich etwas, das es als
solches — als Gegebenes - negiert, auch dann, wenn keine sichtbare
Verianderung stattfindet. Und noch mehr: Der Machtbegrift weist darauf
hin, dass dieses »etwass, das die Verdnderung verursacht, in Relationen
entsteht, die als solche wahrgenommen, angestrebt oder zuriickgewiesen
werden. Sie sind somit eine Sache des Verstehens. Wer von Macht spricht,
deutet also nicht nur daraufhin, dass unsere Interpretationen die Realitét
verandern konnen, sondern ebenso darauf, dass sie ihr Bestandteil sind,
nicht weniger als unsere Handlungen. Es macht dementsprechend nicht
viel Sinn, das Verstehen und das Verandern, wie etwa im berithmten, zur
Floskel gewordenen Satz Marx’, einander entgegenzusetzen.>® Aber sie
fallen auch nicht einfach ineinander. Unser Verstehen kann die Realitét
verandern und wir kénnen dabei unsere Macht {iber sie erfahren. Doch
wenn eine solche Verdnderung zu leicht fallt (und wer kann ermessen,
was hier »zu« bedeutet?), dann ist sie keine Realitit mehr. Denn die
Realitdt, die von unseren Gedanken vollkommen abhidngt, ist fiir uns
das Gegenteil des Realen - eine blofle Phantasie. Eine vollstindige
Unverfiigbarkeit wiirde jedoch auch bedeuten, dass wir keinen Zugang
zur Realitdt bzw. keinen Priifstein fiir unser Realitdtsverstindnis haben,
folglich niemals sagen kdnnen, ob es sich tatsachlich um die Realitat oder
aber um eine blof3e Einbildung handelt.?

Der Machtbegrift deutet aufein grundlegendes Problem im Umgang
mit Realitét hin: ihre Stabilitdt und ihre Wandelbarkeit, ihre gleichzeitige
Verfiigbarkeit und Unverfiigbarkeit, wobei das Verhiltnis von diesen
kontrdren >Eigenschaften< unklar bleibt und darum von den Machttheo-
retikern ad hoc und willkiirlich festgelegt wird. Moralische Bewertungen
dienen dazu, diese Willkiir zu legitimieren. So wird Macht als bose
bewertet, weil sie die Stabilitit bedroht und weil sie das unbegrenzte

38 Vgl. »Die Philosophen haben die Welt nur verschieden interpretiert; es kommt drauf
an, sie zu verdndern.« (Marx, Karl: Thesen iiber Feuerbach, in: Marx, Karl u. Engels,
Friedrich: Werke, Bd. 3 (1845 bis 1846), Berlin: Dietz, 1978, S.7)

¥ Die Moéglichkeit, eine genaue Vorhersage zu machen, gilt in der Wissenschaft als
eins der wichtigsten Merkmale dafiir, dass die entsprechende Theorie der Realitit
nahergekommen ist. Dieses Argument wird uns im Kapitel 3 bei dem Besprechen
der Probleme der Quantenphysik begegnen, vor allem im Zusammenhang mit dem
berithmten EPR (Einstein-Podolsky-Rosen-Argument).

31

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einfliihrung: Fragestellung, Problemkreis, Strategien

Verfiigen anstrebt; oder sie wird als das Gute gepriesen, weil sie Verdn-
derungen erméglicht und dort Spielraume schaftt, wo noch keine zur
Verfiigung stehen.

Werfen wir noch einen Blick auf unseren alltdglichen Sprachge-
brauch. Was meint man, wenn man im Alltag von der Macht spricht?
Oder vielmehr: Wann spricht man von der Macht? Sie fungiert als
eine Erklarung fiir Handlungen, die man aufkeine weiteren Motivations-
griinde zuriickfithren kann. Warum hat ein Politiker fiir eine bestimmte
Entscheidung pladiert? Wahrscheinlich fand er sie sinnvoll oder er war
unter Druck oder er wurde dazu {iberredet. Wenn alles dies jedoch nicht
iiberzeugt, bleibt nur eine Motivation {ibrig: Er wollte Macht. Warum
hat eine Sekretdrin falsche Informationen verbreitet? Es ist moglich,
dass sie es aus Versehen getan hat oder weil sie etwas aus personlichen
Griinden zu verbergen hatte. Sonst ist nur eine Erklarung plausibel: Sie
wollte damit die anderen manipulieren, sie wollte Macht. Die Macht
scheint kein Mittel zu sein, sondern ein uniiberbietbares Ziel, wobei keine
weiteren Triebfedern nétig sind, — das Ziel, das festgestellt wird, wenn
andere Motivationen wegfallen.* Eben das wird gewoéhnlich getadelt,
wenn die Macht ethisch bewertet wird. Aber was will man, wenn man
Macht will? Wir kénnen gewiss den Willen zur Macht zu einem Grund-
trieb erheben (diese Option wird uns bei Nietzsche begegnen). Damit
wirejedoch gerade nichtviel geklért. Als ein unersattliches, unerfillbares
Verlangen bleibt das Streben nach Macht obskur, eine blof3e Annahme.*
Hier brauchen wir eine Umstellung der Frage: Warum sprechen wir von
der Macht, wenn andere Erklarungen versagen? Was wollen wir mit
diesem merkwiirdigen Trieb andeuten? Mir scheint die Antwort darauf
die folgende zu sein: Eine Erklarung durch den Machttrieb bzw. eine
Machtzuschreibung bedeutet, dass jemand dem Geschehen gegeniiber
nicht gleichgiiltig ist - sowohl als agierendes Subjekt als auch in der Rolle
des Urteilenden; ferner, dass das Geschehen selbst nicht blof$ vorliegt,
sondern es ohne Engagement aller Beteiligten anders wire, als es gerade

40 Die Entgegensetzung von Macht als Mittel und Macht als Selbstzweck findet man
bereits bei Platon, der diejenigen, die am wenigsten herrschen wollen, fiir die die Macht
also kein Zweck ist, als gute Herrscher pries (Platon: Der Staat, 520 d). Spiter versuchte
Russell die gute von der bosen Macht auf diese Weise zu unterscheiden. Dabei musste er
allerdings Macht (»power«) und »desire for superiority« auseinanderhalten, ohne den
Unterschied klaren zu kénnen (Russell, Bertrand: Power. A New Social Analysis (1938),
London: Allen & Unwin, 1946, S. 284).

4 Vgl. bei Hobbes: »a perpetuall and restless desire of Power after power, that ceaseth
onely in Death« (Hobbes: Leviathan, S. 70) oder bei Burckhardt: Die Macht sei »eine Gier
und eo ipso unerfiillbar« (Burckhardt: Weltgeschichtliche Betrachtungen, S. 97).

32

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Machttheorien und die Aufgabe einer Philosophie der Macht

ist. Das heif3t: Hier wird ein gewisses instabiles, dynamisches, Verhaltnis
zwischen dem Akteur bzw. mehreren Akteuren und dem Geschehen
selbstimpliziert — eine Realitdtsauffassung, die fiir uns so grundlegend ist,
dass sie nicht in Frage gestellt, nicht einmal thematisiert wird.

Diese Realitdtsauffassung wird von vier weiteren semantischen
Komponenten der Macht bestimmt, die bei jeder alltdglichen Rede von
Macht faktisch im Spiel sind, selbst wenn sie nicht explizit gemacht
oder ihnen sogar widersprochen wird. Die Macht steht nicht nur fiir die
dynamische Auffassung der uns eventuell bzw. bis zu einem gewissen
Grad zur Verfiigung stehenden Realitdt, nicht nur fiir eine sich verdn-
dernde Welt, die in Relationen entsteht und vergeht, nicht nur dafiir,
dass das Verstehen dieser Relationen zu ihnen wesentlich gehort und sie
faktisch standig verandert. Die Macht bedeutet auch eine grundlegende
Kontingenz solcher Veranderungen, in dem Sinn, der uns im Laufe dieser
Untersuchungen mehrmals beschiftigen wird, - im Sinne, dass alles
anders sein konnte, als es gerade ist. Selbst wenn man wie Spinoza die
Realitdt als notwendig determiniert auffasst, sie aber in Termini der
Machtbeschreibt, deutet man unvermeidlich auf gewisse Spielraume hin,
die eventuell zur Verfiigung stehen kénnen. Wer von der Macht spricht,
meint ferner eine grundlegende Asymmetrie der Verhiltnisse zwischen
dem, der die Macht beansprucht bzw. dem sie zugeschrieben wird, einer-
seits und dem Geschehen oder den anderen Akteuren andererseits.*? Die
Macht ist nur als wirkende Differenz denkbar. Und schliefilich gilt: Wer
die sich verandernde Realitit in Termini der Macht auffasst, drickt die
Nicht-Indifferenz aus, die Nicht-Gleichgiiltigkeit gegen das, was als real
gelten soll, — sowohl die, die dem Geschehen innewohnt, als auch seine
eigene. Mehr noch: Es scheint hier etwas im Spiel zu sein, das einerseits
sehr personlich, d.h. personenbezogen zu verstehen ist — die Macht
wird von jemandem ausgeiibt und soll dementsprechend von jemandem
verantwortet werden -, andererseits aber seine eigene Person bzw.
seine Fihigkeiten als einzelnes Individuum weit iibersteigt. Sie fordert
Personen heraus, sich als solche zu behaupten, reicht jedoch weit tiber das
Personliche (personliche Fahigkeiten eines Machtinhabers) hinaus und
stellt es sogar in Frage. Auch dann, wenn man, wie Foucault, die Macht

42 Vgl. Kants Definition der Macht als »Vermégen, welches grofien Hindernissen iiber-
legen ist.« (Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft, AA, Bd. 5, S. 260). Auf diese Definition
kommen wir im Kapitel 2 zuriick. Kants Werke, mit Ausnahme der Kritik der reinen
Vernunft und der Vorlesungen iiber die philosophische Religionslehre, werden nach der
Ausgabe der Kéniglich PreufSischen Akademie der Wissenschaften (AA) (in 29 Bdn., Ber-
lin, 1900 ff., 1910 fI.) zitiert.

33

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einfliihrung: Fragestellung, Problemkreis, Strategien

als anonyme Kraft auffasst, sich jedoch auf das Problem des Widerstandes
ihr gegeniiber fokussiert, muss man ihr ein besonderes Verhaltnis zur
Subjektivitit zusprechen. Das heifSt: Die Macht lasst das Subjektive nicht
in Anonymitdt verfallen, sondern ist eine persdnliche Herausforderung
fiir jeden, der sie wahrnimmt und sich von ihr betroffen fiihlt. Es ist kein
Waunder, dass sie angestrebt, beneidet, aber ebenfalls vehement abgelehnt
wird: Unsere ganze Personlichkeit, unsere Souverénitit als Individuen,
scheint hier auf dem Spiel zu stehen. Darum ist eine ethische Bewertung
der Macht kaum zu vermeiden. Auch als Machttheoretiker kommt man
kaum umbhin, die Macht zu tadeln oder zu rechtfertigen.

Es macht jedoch nicht mehr Sinn dariiber zu streiten, ob Macht
gut oder bose ist, als dariiber, was Macht in der Wirklichkeit ist oder
was sie tut. Vielmehr gilt: Wie wir die Macht verstehen, ist entscheidend
fir unser Realitdtsverstindnis, genauer gesagt, dafiir, wie die Grenze
zwischen dem, was wir als real anerkennen und was wir als nicht real
abtun, von uns jeweils gezogen wird. Dieses Grenzenziehen kann ethisch
aufgefasst werden. Aber dafiir muss es zunichst als solches sichtbar
werden - als Entscheidung angesichts mehrerer Moglichkeiten. Das
Ethische kommt erst dann ins Spiel, wenn wir Optionen entdeckt haben,
wie die dynamische Realitat aufgefasst werden kann - angesichts der
Konsequenzen solcher Auffassungen fiir unser Zusammenleben sowie
unser Selbstverstandnis als Menschen.

Dieses Buch stellt einen Versuch dar, iiber die Macht so zu sprechen,
dass wir sowohl ihren essentialistischen als auch ihren funktionalisti-
schen Deutungen sowie den ethischen Bewertungen fernbleiben. Es sei
noch einmal betont: Ohne das Problem der Realitdt kann die philoso-
phische Frage nach Macht heute kaum sinnvoll gestellt werden. Dafiir
sollen semantische Komponenten der Macht, die soeben angesprochen
wurden, noch eigens erldutert und auf ihre Konsequenzen fiir die
Realitdtsauffassung gepriift werden — mit Blick auf konkrete Forschungs-
felder. Das Ziel dieser philosophischen Arbeit ist jedoch nicht eine
Definition der Macht. Die Aufgabe der Philosophie der Macht ist nicht
die Festlegung des Machtbegriffs, nicht eine Entscheidung, wie die Macht
letztendlich zu deuten ist, sondern die Freilegung der Moglichkeiten,
wie die Dynamik, die der Realitit innewohnt, anhand des Machtbegriffs
verstanden werden kann. Letztendlich geht es mir darum, sowohl die
Dynamik der Realitit als auch ihre Relationalitat sowie ihre Kontingenz,
Asymmetrie, Nicht-Anonymitat und Nicht-Indifferenz maximal ernst zu
nehmen, d. h. die Realitét selbst als Macht zu begreifen.

34

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problemfeld >Realitat«

Das Problemfeld :Realitat¢

Das Problem der Realitit ist priméres Anliegen der abendlindischen
Philosophie - von dem mittelalterlichen Universalien-Streit, der im
Denken der Antike wurzelte, den Kontroversen zwischen Rationalisten
und Empiristen in der frithen Neuzeit bis zu modernen Auseinanderset-
zungen der sogenannten Realisten und Konstruktivisten. Als wichtigste
Meilensteine (und Steine des Anstofles) auf diesem Weg stehen der
cartesianische Zweifel an der Realitdt der Aufienwelt und Kants kritische
Priifung des Wissens iiber die Realitédt sowie sich der an Kant anschlie-
Bende, ihm jedoch in vielem widersprechende Deutsche Idealismus. Die
anscheinend uniiberbriickbare Distanz zwischen dem Erkennenden und
dem Objekt seiner Erkenntnis, die jedoch praktisch - im Alltag sowie
in der Wissenschaft — immer wieder iiberwunden, ja zum grofiten Teil
problemlos iibersprungen wird, stellt auch heute noch ein gravierendes
Problem fiir das philosophische Denken dar oder, positiv gesprochen,
gibt Anlass fiir immer neue Losungen bzw. die Suche nach Kompromis-
sen zwischen viel zu radikalen Positionen.

Das Problem kommt allerdings unter verschiedenen Namen vor
- Natur, Welt, Sein, Existenz, Realitdt, Wirklichkeit. Schon die Ent-
scheidung zugunsten einer bestimmten Bezeichnung impliziert oft die
Richtung, in der die Lésung gesucht wird. So macht die Bezeichnung
»Natur« das Bild plausibel, das die AufSenwelt dem erkennenden Subjekt
entgegensetzt. Anders bei dem >Sein< oder der >Existenz«. Hier 6ffnen
sich Moglichkeiten, die Entgegensetzung vom Subjekt und Objekt zu
entscharfen. Das Wort >Realitdt« wird zwar in verschiedenen Kontexten
gern und viel benutzt, bleibt als philosophischer Terminus eher suspekt
- wegen seiner Mehrdeutigkeit. Eben diese Mehrdeutigkeit ist, es sei
schon hier hervorgehoben, der Grund, warum ich diese Bezeichnung
vorziehe. Mir scheint, dass sie die Aufgabe offenlegt, die von anderen
Begriffen verdunkelt wird: Die angebliche Eindeutigkeit der Natur bzw.
die Zweistelligkeit des Seins (entweder ist etwas oder etwas ist nicht)
wird durch Bezeichnung >Realitdt« fraglich und sogar unplausibel. Man
spiirt hier die Méglichkeit von Optionen und Schattierungen, und noch
wichtiger: die Notigung zur Frage nach dem Sinn.

Ein entschiedener Schritt zur letzteren Frage wurde von der Phino-
menologie gemacht, wie diese zunachst von Husserl konzipiert und dann
von Heidegger weiterentwickelt worden ist — als mathesis universalis bzw.
als Fundamentalontologie, die die urspriingliche Sinngebung untersucht.

35

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einfliihrung: Fragestellung, Problemkreis, Strategien

Hier wurde die Frage nach dem Sein radikal neu gestellt: Das Sein
liegt dem Betrachter nicht einfach vor, sondern er steht mit ihm in
einem Verhiltnis, dessen Sinn bisher unkritisch vorausgesetzt worden
war, ohne eigens untersucht zu werden. Eben darin besteht sowohl
nach Husserl als auch nach Heidegger die Aufgabe der Philosophie
- den urspriinglichen Sinn zu klaren, der immer wieder in Anspruch
genommen, selbst jedoch dunkel geblieben ist. Dieser Sinn wird in
der Phdanomenologie als vielfaltig-dynamisch aufgefasst, er entsteht in
Relation zum Bewusstsein, durch dessen Titigkeit, die darum absolut
ist, weil alles Sein in Relation zu ihm seinen Sinn erhalt. Die Welt stellt
demnach kein Jenseits des Bewusstseins dar, die Dinge sind nicht »an
sich«, sondern sie sind dem Bewusstsein gegeben und diese Gegebenheit
ist die Art und Weise, wie sie itberhaupt sind. Aber auch das Bewusstsein
ist in einem besonderen Modus, den Husserl die Intentionalitdt genannt
hat. Diese soll nicht etwa als Verbindung zwischen dem Subjekt und
Objekt missverstanden werden, als ob beide zuerst existiert héitten und
erst dann in ein Verhiltnis zueinander getreten wéren, sondern sie ist
sowohl die Subjektivitat des Subjekts als auch die Bedingung dafiir, dass
die Gegenstande »zur Selbstgegebenheit kommen«.43

Nach Husserl korreliert das Bewusstsein mit seinen Gegenstinden
urspriinglich und absolut. Damit steht es in seiner Absolutheit der
Realitit entgegen — der Realitdt, die niemals absolut sein konnte.** Eine
phanomenologische Klarung vom Sinn der Existenz impliziert somit,
zumindest bei Husserl, eine Annahme, die spater mehrfach kritisiert
worden ist: Die Vollmacht der Intentionalitét, die zugleich die Freiheit des
Subjekts und die Garantie der Erkenntnis bedeutet. Als transzendentaler
Idealismus bzw. platonischer Realismus (die letztere Bezeichnung wurde
allerdings von Husserl selbst vehement zuriickgewiesen) wurde die Phé-
nomenologie 6fter in Frage gestellt.*> Auch wenn der Sinn der Existenz

43 Vgl. Husserl, Edmund: Ideen zu einer reinen Phanomenologie und phdnomenologischen
Philosophie. Buch 1: Allgemeine Einfiihrung in die reine Phianomenologie, in: ders. (Hg.):
Jahrbuch fiir Phiinomenologie und phdnomenologische Forschung, Bd. 1, Teil 1, Halle/Saale,
1913, S. 7,126, 283.

44 Vgl. Husserl: Ideen, S. 296. Vgl. auch die Bemerkung Husserls, dass die absolute Realitat
so etwas wie ein rundes Viereck, d. h. Unsinn, sei; Sinnesgiiltigkeit sei von den Zusam-
menhéngen des »absoluten, reinen Bewuf3tseins« ausgewiesen (Husserl: Ideen, S.106).
Das Bewusstsein wird in seiner Absolutheit der Realitat entgegengesetzt.

45 Zu den frithen Diskussionen dazu s. z. B. eine ausfithrliche Darstellung bei Lévinas,
mit der er franzosische Leser mit Ideen Husserls bekannt machen wollte und sie darum
moglichst {iberzeugend darlegte: Lévinas, Emmanuel: Théorie de l'intuition dans la
phénomeénologie de Husserl, Paris: Vrin, 1963. Trotzdem weist Lévinas an mehreren Stellen

36

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problemfeld >Realitat«

untersucht bzw. eine Methode dazu herausgearbeitet wurde, schien die
Frage nach der Realitédt in ihrer Abhédngigkeit vom wahrnehmenden
Subjekt nicht ganzlich geklért zu sein. Trotz der mehrfach wiederholten
These Husserls, dass die Dinge dem Bewusstsein gegeben sind, entstand
der Eindruck, dass die Welt ihre Existenz dem Bewusstsein verdankt oder,
noch radikaler ausgedriickt, dass sie Produkt der sie konstruierenden
Operationen ist, die vom reinen Bewusstsein herkommen, keine selbst-
standige Realitat.

Man merkt hier, dass trotz ihrer angeblichen Unklarheit die Frage
nach der Realitdt so formuliert werden kann, dass, gerade umgekehrt,
die bei der Untersuchung der Existenz dunkel gebliebenen Fragen
wieder ans Licht kommen konnen. Ebenso die Fragen, die anhand
anderer Bezeichnungen, wie die Welt oder die Natur, als bereits gelost
zuriickgewiesen wurden. Dies gilt auch und besonders fiir den Fall,
wenn man das Problem der Realitdt als solches leugnet, bzw. versucht,
wie Heidegger, stattdessen auf den Sinn des Seins zu kommen, der
aller Infragestellung der Realitdt vorausgeht. Auf diesen Ersatz bzw. auf
die phdnomenologische Aufthebung der Frage nach Realitat durch die
Beschreibung von deren existentiellen Modi komme ich gleich zuriick.
Hier ist zunédchst Folgendes zu betonen. Wenn ich die Bezeichnung
»Realitdt< vorziehe, impliziert eine solche Praferenz des Begriffs ebenso
wie bei den anderen Priferenzen bereits eine gewisse Position, die ich im
Laufe dieser Untersuchung néher erértern werde: Weder die Vorstellung
von Realitdt als >Auflenwelt< oder >Natur¢, die dem Erkennenden fertig
vorliegt, noch eine idealistische Annahme, dass die >Welt< von dem
souverdnen Bewusstsein abhéngt, kann als befriedigende Losung des
Problems der Realitit angesehen werden. Auch die phianomenologische
Authebungdes Problems ist keine. Indem in diesem Buch von der Realitit
gesprochen wird, wird das Problem nicht ausgeblendet, sondern umge-
kehrt, es wird versucht, den Kern des Problematischen herauszuarbeiten.

Die Mehrdeutigkeit des Wortes >Realitét< stellt allerdings kein
geringes Problem dar. Vor allem unterscheidet sich die moderne Wortver-
wendung radikal von der, die z.B. in der Zeit der Scholastik geldufig
war und der noch Spinoza und selbst Kant anhingen. >Realitas< (ein

und besonders zum Schluss auf den Primat des Theoretischen bei Husserl als ein gewisses
Desiderat seiner Ontologie hin: Die Existenz hénge fiir Husserl wesentlich von der
Erkenntnis und die Phanomenologie von der Erkenntnistheorie ab. Hier mache Heidegger
einen entscheidenden Schritt gegeniiber Husserl. Vgl. auch Lévinas, Emmanuel: En
découvrant lexistence avec Husserl et Heidegger, Paris: Vrin, 1967.

37

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einfliihrung: Fragestellung, Problemkreis, Strategien

Diminutivum von >res<) bezeichnete dabei nicht etwa >Existenz aufler-
halb des Denkens< bzw. bildete keinen Gegensatz zu einer Idee, auch
nicht zu einer Fiktion, wie wir heute Realitdt verstehen, sondern bezog
sich auf die formale Wesenhaftigkeit des Gegenstandes, d. h. auf seine
intelligible Bestimmung.*® Darum setzte man die so verstandene Realitat
mit dem Grad der Vollkommenbheit in Verbindung und konnte bei Gott
die hochste Stufe der Realitdt feststellen. Die Existenz wurde als ein
>realitas¢, eine wesenhafte Qualitét, aufgefasst und durfte folglich bei
einem vollkommenen Wesen nicht fehlen. Eben dieser Gedankenzug hat
Anselm von Canterbury erlaubt, Gottes Existenz zu beweisen.

Ein Ubergang von der alten zu einer neuen Begriffsverwendung fin-
det bei Kant statt. Einerseits ist fiir ihn die Realitdt noch als » Sachheit« zu
verstehen, als »transzendentales Substratum [...], welches gleichsam den
ganzen Vorrat des Stoffes, daher alle mégliche [sic!] Pradikate der Dinge
genommen werden konnen, enthalt«.*” Darum zihlt Kant die Realitit
unter die Kategorien der Qualitit.*® Reale Pradikate seien diejenigen, die
zur Sachheit des Dinges gehoren. Die Existenz sei dagegen kein »reales
Pradikat,«* womit der sogenannte ontologische Gottesbeweis obsolet
werde. Andererseits weist der Ausdruck »objektive Realitdt« in der Kritik
der reinen Vernunft auch auf eine andere Begriffsverwendung hin. Denn
diese kann unseren Erkenntnissen a priori nur durch die »Moglichkeit
der Erfahrung« zugeschrieben werden. Das heifit, es handelt sich nicht
nur um die Sachheit als Summe der Qualitaten, die im Denken den
Dingen beigelegt werden, sondern auch darum, diese »objektive Rea-
litdt« in der Erfahrung priifen zu konnen. Ohne den Bezug auf die
Erfahrung kénne die objektive Realitit nicht dargetan werden.*° Selbst
die Entgegensetzung von »Realitit« und »blofSe[n] Hirngespinste[n]«
findet man bei Kant,” was in die Richtung der modernen Wortdeutung
hinweist. Dennoch wird bei ihm die Realitdt mit dem Dasein noch nicht
gleichgesetzt. Das Sein sei blof§ »die Position eines Dinges« und »Copula

46 Vgl. dazu Courtine, Jean-Frangois: Realitas, in: Ritter, Joachim, Griinder, Karlfried u.
Gabriel, Gottfried (Hg.): Historisches Worterbuch der Philosophie, Basel: Schwabe, 1971~
2007, Bd. 8, S.178-185.

47 Kant: KrV, A 574 1./B 602f.

48 Kant: KrV, A 80/B 106.

49 Kant: KrV, A 598/B 626.

50 Kant: KrV, A 156/B 195.

51 Es handelt sich an dieser Stelle um platonische Ideen (Kant: KrV, A 314/B 371).

38

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problemfeld >Realitat«

eines Urteils«, die nichts zu seiner Realitét hinzufiige.>> Erst nach Kant
wird die Realitdt zunehmend synonym zum Dasein verwendet.

Der sogenannte ontologische Beweis, den Kant dabei kritisierte, ist
fiir uns zumindest in einer Hinsicht von Bedeutung. Er hat bekanntlich
mit einer Formel operiert, die uns befremdlich, ja wenig verstdndlich zu
sein scheint: »quod maior sit quam cogitari possit«.>® Diese Definition
Gottes und der aus ihr folgende Beweis seiner Existenz unterstellen,
dass, wenn etwas existiert, es mehr Realitat bedeutet, als wenn etwas
nicht existieren wiirde, bzw. dass ein Existierendes >grofier« ist als ein
Nicht-Existierendes. Das lehnte Kant gerade ab: Die Existenz sei keine
realitas, keine Qualitdt unter anderen. Sein Gegenbeispiel ist hundert
wirkliche Taler, die »nicht das Mindeste mehr« enthalten »als hundert
mogliche«.> An dieser Stelle spricht Kant vom »Wirkliche[n]« im
Unterschied zum »blof3 Mogliche[n]« — eine Terminologie, die in der
deutschsprachigen Philosophie auch spater verwendet wird. Betrachten
wir jedoch das kantische Argument etwas kritisch. Sind hundert Taler,
die wirklich sind, tatsdchlich nicht >mehr« als dieselben hundert Geld-
stlicke, die nur vorgestellt sind? Ein gewisses >Mehr« ist hier deutlich
spiirbar. Denn hundert reale Taler konnen mehr bewirken als die hundert
vorgestellten.> Die Wirkung ist hier grofler. Daraus konnen wir jedoch
schliefSen: Auch die Realitit, wie wir das Wort heute verwenden, ist damit
wirksamer als beim blof3 Ausgedachten.

Die letztere Uberlegung soll nicht dazu dienen, dem anselmschen
Gottesbeweis iiber Kants Kritik hinaus neue Uberzeugungskraft zu
verschaffen. Vielmehr soll sie zur Klarung davon beitragen, was unter
Realitdt gemeint werden kann. Die Wirksamkeit wird im Mittelalter
zu einem wichtigen Charakteristikum der Realitdt, wie wir sie heute
verstehen. Besonders Gott wird als purer actus, als reine Tatigkeit und
schopferische Kraft gedeutet. Auch wenn der Realitétsbegriff sich spéter
grundsitzlich verdndert, wird die Wirksamkeit zu einem wichtigen,
vielleicht dem wichtigsten Merkmal der Realitét.

Im Folgenden werde ich den Begriff >Realitét« in der heute vorherr-
schenden Art und Weise verwenden, wobei auch seine historische Tiefe,

52 Kant: KrV, A 598/B 626.

5 Anselm von Canterbury: Proslogion, 15.

5 Kant: KrV, A 599/B 627.

55 Im Unterschied zu Kant wiirden wir heute vielleicht tatsichlich sagen konnen, dass das
mogliche (virtuelle) Geld genauso wirklich ist wie die Banknoten, die man in der Hand hat.
Das Argument wire darum heute iiberzeugender, wenn man statt an Geldstiicke an jeden
anderen Gegenstand, wie Brot, Haus oder Waffe, denken wiirde.

39

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einfliihrung: Fragestellung, Problemkreis, Strategien

z.B. bei Spinoza, eine Rolle spielen wird. Laut moderner Auffassung
ist die Realitat als Synonym zur Existenz zu verstehen, als Dasein, das
>real< im Gegensatz zum Illusorischen ist, auch als Synonym zur Wirk-
lichkeit, d. h. zur Realitit, die wirksam ist.>® Vor allem in den aktuellen
Debatten der sogenannten Realisten und Antirealisten wird eine solche
Wortverwendung immer wieder aktualisiert. Dies ist sicherlich eine
starke Vereinfachung gegentiber der vorherigen Tradition. Dennoch
lasst sie den Kern des Fraglichen besser erkennen: Wo liegt die Grenze
zwischen Realitdt und dem, was zu ihr nicht geh6rt? Was bedeutet es
iiberhaupt, zur Realitdt zu gehdren? Kann sie festgehalten oder zumindest
als solche erfasst werden? Beeinflussen solche Prozedere die Realitit oder
bleibt sie vollkommen neutral ihnen gegentiber?

Der moderne Realitdtsbegriff scheint relativ einfach, jedenfalls
eindeutig zu sein. Dennoch tauscht dieser Eindruck. Bei einer genauen
Betrachtung begegnet uns auch hier die Zweideutigkeit, ja Dunkelheit
der Frage nach Realitdt, die einer philosophischen Analyse zusitzliche
Schwierigkeiten bereitet. Diese Zweideutigkeit kennen wir bereits vom
Machtbegriff. Sie besteht in einer Verdoppelung: So wie von »Macht
der Macht« gesprochen wird, spricht man auch von der »realen Reali-
tat«’’. Diesmal geht es allerdings, anders als bei der Macht, nicht um
das Wesen der wie auch immer verstandenen Realitdt, sondern um
zwei unterschiedliche Richtungen in den modernen Diskussionen. Zum
einen wird mit >Realitdt< die Gesamtrealitit gemeint - als Summe alles
Seienden. Diese in seinen logischen Strukturen zu beschreiben, wire das
primire Anliegen der Ontologie: Die ontologisch verstandene Realitdt
wird als das Ganze betrachtet, als Gesamtheit aller >Dinge<, wie immer
diese auch aussehen mogen. Auch die Bezeichnung >Naturs, die uns
im Kapitel 2 besonders beschaftigen wird, fithrt in dieselbe Richtung.
Auch hier wird die Gesamtheit aller Erscheinungen gemeint, egal ob das
erkennende Subjekt daraus ausgeschlossen ist oder umgekehrt eine Art

5 Im Deutschen kann die Realitdt und Wirklichkeit unterschieden werden - als das
Aktuelle (das aktuell Wirkende) und das Mogliche. S. dazu Trappe, Tobias: Art. Wirklich-
keit, in: Ritter, Joachim, Griinder, Karlfried u. Gabriel, Gottfried (Hg.): Historisches Wor-
terbuch der Philosophie, Basel: Schwabe, 1971-2007, Bd. 12, S. 829-846. In der deutsch-
sprachigen Philosophie werden dementsprechend Realitat und Wirklichkeit gelegentlich
auseinandergehalten. Vgl. Abel, Glinter: Zeichen der Wirklichkeit, Frankfurt a/M: Suhr-
kamp, 2004, S. 25 f. Da jedoch auch Méglichkeiten als real oder nicht real beurteilt werden
kénnen, scheint mir sinnvoll, die Realitét als Oberbegriff zu verwenden.

57 Luhmann, Niklas: Die Realitit der Massenmedien, Opladen: Westdt., 1996, S. 145.

40

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problemfeld >Realitat«

»Vernatiirlichung« erlebt.®® Es handelt sich auf jeden Fall um eine Art
Gegebenbheit, die als Ganze aufgefasst wird.

Aber man kann zum anderen auch nach der Realitit dieses Ganzen
bzw. ihrer Bestandteile fragen. Mit der Bezeichnung >Realitdt« wird in
diesem Fall etwas viel Konkreteres gemeint — die Realitit von etwas, z. B.
die Realitdt von den einzelnen Gegenstédnden, von Ideen, von Pradikaten
oder von Natur. Dieser Aspekt der Realitatsfrage wurde ebenso bei Kant
aufgegriffen. Freilich ist Realitdt fiir Kant, wie oben bereits erwihnt,
nicht mit dem Dasein gleichzusetzen. Aber auch die Realitat kann nur
durch Erfahrung dargetan werden, d.h. sie ist durch das urteilende
Subjekt festzustellen. Kants Begriff der Realitdt fithrt somit nicht nur
in die Richtung des heutigen Wortgebrauchs (Realitédt als Dasein bzw.
Existenz), sondern seine Bedeutung hat auch eine klare Ausprigung als
Realitdt >von etwas<. Diese verleitet zu einer erkenntnistheoretischen
Fragestellung: Was und unter welchen Bedingungen kénnen wir als
real erkennen?

Eine Unterscheidung von diesen zwei Bedeutungen der Realitdt
scheint heute unerlasslich zu sein, um Missverstandnisse zu vermeiden —
gerade, wenn die Realitat als Problem angesehen wird. Es sind zwei ver-
schiedene Aufgaben, ob die Gesamtrealitét als solche beschrieben werden
soll oder ob eine Antwort auf die Frage gesucht wird, unter welchen
Bedingungen etwas Konkretes als real beurteilt werden kann. Im ersteren
Fall wird die Realitdt ontologisch betrachtet - als das Ganze, das man
in einer Lehre erfassen kann; im letzteren ist sie eine epistemologische
Frage, die nach einem Kriterium der Unterscheidung verlangt, wobei eine
Richtschnur gesucht wird, wie man den Status des Realen den Dingen zu-
oder absprechen soll.

Kant hat dabei die Lehre der Gesamtrealitit als solche verworfen:
Einer Disziplin, die sich »anmaf3t, von Dingen tiberhaupt synthetische
Erkenntnisse a priori in einer systematischen Doktrin zu gebenc,
gebiihre »der stolze Name einer Ontologie«.>® Das Problem sei dabei
nicht nur, dass eine solche Disziplin »die Schranken der Sinnlichkeit«
verlasse, sondern auch, dass sie keinen Leitfaden fiir das Denken liefern
kénne. Dieses definiert Kant an jener Stelle eindeutig: »Das Denken
ist die Handlung, gegebene Anschauung auf einen Gegenstand zu bezie-

58 Vgl. Nietzsche, Friedrich: Nachgelassene Fragmente, Frihjahr — Herbst 1881, KSA,
Bd. 9, S. 525.
5% Kant: KrV, A 247/B 303.

41

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einfliihrung: Fragestellung, Problemkreis, Strategien

hen.«® Das konnte man u. a. in dem Sinne verstehen, dass das primare
Anliegen des Denkens eben darin besteht, festzustellen, ob konkrete
Dinge und ihre Eigenschaften real sind, wobei dies als nicht-ontologische
Aufgabe zu deuten wire - als Aufgabe des Denkens, das durch die Kritik
geschult wurde und die eigenen Grenzen besser kennt, als es bei den
Ontologien der Fall gewesen ist, welche sich anmaflen, die Gesamtrealitét
anhand einer Doktrin aufzufassen.

Dennoch zeigen die Debatten um die Realitit, dass die ontologische
und die epistemologische Fragestellung schwer auseinanderzuhalten
sind. Denn die zwei oben beschriebenen Bedeutungen von Realitdt sind
miteinander eng verbunden: Was im zweiten Sinn, als Realitdt >von
etwass, bezeichnet wird, bestimmt, was als Realitét in der ersten Bedeu-
tung verstanden wird - die Realitit als Ganze. Was als die Gesamtrealitat
gilt, legt seinerseits fest, welche >Dinge« als real zu beurteilen sind.
Eine gewisse Doppeldeutigkeit ist somit nicht einfach zu vermeiden.
Besonders auffillig wird sie, wenn nach der Realitdt der Auflenwelt
gefragt wird. Denn es handelt sich dabei sowohl um die Gesamtrealitit
(oder ihren wesentlichen Teil) als auch um die Realitat von dieser
Gesamtrealitat, d. h. sowohl um die Realitat des Ganzen als auch um
die Kriterien, wie das Reale erkannt werden kann. Schauen wir diese
Diskussionen etwas genauer an.

Kant hat es als »ein[en] Skandal der Philosophie und allgemeinen
Menschenvernunft« bezeichnet, dass fiir »das Dasein der Dinge aufler
uns« keine Beweise vorliegen.®! Dieses »Dasein« bzw. »Existenz wirkli-
cher Dinge«®? sollte, wie die kantische »Widerlegung des Idealismus«
demonstriert, die Unabhingigkeit der Dinge von dem wahrnehmenden
Subjekt sichern.®® Der kantische Beweis ist dabei im Unterschied zu
dem von Descartes nicht rein spekulativ, sondern erfolgt aus dem
phdnomenalen Bewusstsein »meines Daseins als in der Zeit« her: Die
Zeitbestimmung sei nur unter der Bedingung mdglich, dass »etwas
Beharrliches« ihr zugrunde liege; das konne keine blofie Vorstellung
sein, denn die Wahrnehmungen seien gerade wechselhaft, also komme
sie von dem »Ding aufler mir«.®* Die Briicke zwischen dem Bewusst-
sein des eigenen Daseins und dem Dasein der Dinge aufSer mir wird

60 Kant: KrV, A 247/B 304.

6l Kant: KrV, B XXXIX, Anm.
62 Kant: KrV, B 275.

63 Kant: KrV, B 274 ff.

64 Kant: KrV, B 275.

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problemfeld >Realitat«

somit unmittelbar geschlagen und braucht weder cartesianisches »Ich«
noch Gottesbeweise.®

Was im Abschnitt »Widerlegung des Idealismus« bewiesen wurde,
scheint allerdings die Gesamtrealitdt zu sein, dass es namlich etwas
aufSerhalb des Bewusstseins tiberhaupt gibt. Das Dasein von einzelnen
Dingen ist dagegen nach Kant nicht allgemein zu erweisen, sondern
soll jedes Mal durch die Erfahrung konkret gepriift werden, wofiir
die transzendentale Analytik und ebenso (im negativen Sinne) die
transzendentale Dialektik der reinen Vernunft dienlich sein sollten. In
jedem Einzelfall muss eigens dargetan werden, ob etwas da ist oder
nicht. Und dennoch gibt uns Kant mit seiner Analyse des phdnomenalen
Bewusstseins einen Fingerzeig darauf, wie wir unterscheiden konnen,
was als real und was als nicht real zu beurteilen ist. Die Beharrlichkeit ist
ein gewisses Merkmal der Realitit, sowohl ein Argument fiir die Realitit
der Auflenwelt iiberhaupt als auch eine Richtschnur, die in Einzelfllen,
wenn es sich um die Realitat von Einzeldingen handelt, dem Urteilenden
behilflich sein kann.

Der Bedarf, die Realitdt der Auflenwelt zu beweisen, kommt ab der
Neuzeit immer wieder zum Vorschein. Das Verlangen wird umso drin-
gender, weil die Gesamtrealitit dabei zunehmend immanent verstanden
wird. Dies jedoch nicht sogleich in dem Sinne, dass jeder transzendente
>Uberschuss«< negiert wire. Vielmehr geht es zuerst um die Aufgabe,
das Gegebene aus ihm selbst heraus, d.h. aus den ihm immanenten
Prinzipien, abzuleiten, welche Prinzipien vom erkennenden Subjekt
gefunden werden sollen. Das Problem der Bewusstseinsimmanenz stellt
dabei nur einen Extremfall dar, indem die Realitdt der Aulenwelt als
solche dem Zweifel unterliegt. Eben diese radikale Konsequenz des
Immanenzprinzips wollte Kant mit seinem Beweis beseitigen, indem
er die Realitdt aus der Beharrlichkeit der Erscheinungen bewies bzw.
anhand der Zeitbestimmung fiir das Dasein der Dinge »aufler uns«
argumentierte. Eine dhnliche Argumentation begegnet uns bei denjeni-
gen Denkern, die ihre Beweise auf einer anderen, dem Bewusstsein
unmittelbar zuganglichen Evidenz griindeten - auf den Erfahrungen des
Widerstandes. Dabei wird die Frage nach der Realitdt der Einzeldinge
und darum auch nach dem Kriterium der Realitdt immer prominenter.
Werfen wir einen Blick auch auf diese Diskussionen.

Der Widerstand, den wir seitens der wie auch immer verstandenen
Dinge erfahren, wird spétestens seit dem 17. Jahrhundert, seit Hobbes

6 Vgl. »ein unmittelbares Bewuf3tsein« (Kant: KrV, B 276).

43

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einfliihrung: Fragestellung, Problemkreis, Strategien

und Locke, als das Merkmal der Realitdt betrachtet. Ausfiihrlich wird
dieser Gedanke bei Dilthey in seinem Beweis der Realitat der Aufienwelt
dargelegt. Dabei betrachtet Dilthey die Erfahrungen von Trieb und
Hemmung, von Impuls und Widerstand psychologisch und selbst phy-
siologisch.®® Druckempfindungen, Hunger und Schmerz seien urspriing-
liche Zeugen der Realitdt. Ohne auf den Satz der Phanomenalitit als
obersten Satz der Philosophie zu verzichten, gelingt Dilthey somit nicht
nur die Realitdt der Aulenwelt erneut, wie vor ihm Kant, unter Beweis
zu stellen, sondern gleichzeitig auch ein Kriterium der Realitit von
Einzeldingen aufzuweisen. Die Realitit meldet sich dabei primar im
Modus des Hemmenden, des Sich-Widersetzenden. Als solche sei sie
nicht zu verkennen, sie beweise sich selbst, und zwar ohne dass das
Denken in Anspruch genommen werde. Als Wollende und Fiihlende
kennen wir die Unverdrangbarkeit, ja Aufdringlichkeit der Realitit.
Die »Wande von Tatsdchlichkeit« seien fest und starr.%” Die Realitét -
sowohl die von AufSenwelt als auch von Einzeldingen - sei uns damit
unmittelbar gegeben.

Damit ist die Bedeutung des Wortes >Realitt< endgiiltig festgelegt
- als Gegensatz zur Erscheinung, Tauschung, Einbildung. So liest man
heute im Historischen Worterbuch der Philosophie:

»Nimmt man Realitit in der gewShnlichen Bedeutung, so ist durch den
Begrift ausgezeichnet, was Widerstand leistet, was sich aufdrangt, was auf
permanente und geregelte Weise verharrt, und dadurch auch das, worauf
man sich innerhalb definierter Grenzen verlassen kann. In diesem Sinne
steht >Realitét< im Gegensatz zu >Erscheinung««.%8

Man kann dabei auf der Realitit des Ideellen oder aber des Sinnlichen
bestehen. In jedem Fall handelt es sich um das »wirklich Gegebene[]«,%
das die Unlust verursacht. Wie bei Hegel das Fortschreiten des Geistes
zu seiner Selbstverwirklichung sich erst durch die Negation vollziehen
kann, so ist auch die Erfahrung der Realitat bei Dilthey vor allem negativ.

6 Vgl. Dilthey, Wilhelm: Beitrdge zur Losung der Frage vom Ursprung unseres Glaubens
an die Realitit der AufSenwelt und seinem Recht (1890), in: ders.: Die Geistige Welt. Einlei-
tung in die Philosophie des Lebens, Teil I (Abhandlungen zur Grundlegung der Geisteswis-
senschaften), Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1968 (Gesammelte Schriften, Bd. 5),
S.90-240, bes. S. 101 ff.

7 Dilthey: Beitrdge zur Losung der Frage vom Ursprung unseres Glaubens an die Realitdt
der Auflenwelt und seinem Recht, S.105.

% Courtine, Jean-Frangois: Realitit/Idealitit, in: Ritter, Griinder, u. Gabriel (Hg.): His-
torisches Worterbuch der Philosophie, Basel: Schwabe, 1971-2007, Bd. 8, S. 189.

®  Courtine: Realitit/Idealitdt, S.190.

44

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problemfeld >Realitat«

Die Richtschnur des Widerstandes, welchen wir seitens der Dinge standig
erleben, und zwar viel frither, als wir die Realititsfrage ontologisch oder
erkenntnistheoretisch stellen kdnnen, wird als Merkmal der Realitét von
mehreren Denkern auch nach Dilthey aufgenommen. Prominent wird
dieser Gedanke z. B. bei Max Scheler.”°

Dilthey beanspruchte dabei, hinter den kantischen Begriff des
Denkens zu gehen - zu einer Erfahrung hin, die urspriinglicher als
jedes Denken und jeder Zweifel an der Realitit der Auflenwelt ist.
Bemerkenswerterweise sprach er in diesem Zusammenhang nicht nur
vom Willen, der gehemmt wird, sondern auch von »Macht«, und zwar
im doppelten Sinne - als Macht des »Fremd-Selbstdndige[n]«, das uns
»gegeniibertritt«, bevor die Frage nach Realitét gestellt werden kann,
und als »Macht unserer Schliisse«, die den Vorgang umkehrt und die
Frage im Kontext des wissenschaftlichen Denkens aufwirft.”! So ein
an der Richtschnur des Machtbegrifts gewonnenes Realititsverstdndnis
scheint nicht nur einen Beweis der Existenz von Auflenwelt zu liefern,
sondern auch und vor allem den Sinn der Realitét indirekt zu klaren -
als Macht, die unserer Macht gegeniibertritt. Aus wenigen Hinweisen bei
Dilthey kénnte man Folgendes schlieflen: Die Realitdt ist schlechthin
Unverfiigbares, als solches markiert sie Grenzen unserer Macht, {iber die
hinaus wir allerdings gelangen kénnen, indem wir uns der Macht der
Erkenntnis bedienen.

Diltheys Uberlegungen zur Widerstindigkeit der Realitit implizie-
ren, dhnlich wie die zur Beharrlichkeit bei Kant, die Beantwortung
der Frage nach dem Kriterium der Realitit, auch wenn beide vielmehr
als Argumente fiir die Realitdt des Ganzen ausgefithrt wurden. Dabei

70 Vgl. Scheler, Max: Die Stellung des Menschen im Kosmos, in: ders.: Spdte Schriften,
Bern, Miinchen: Francke 1976 (Gesammelte Werke, Bd. 9), S. 16; auch ders.: Erkenntnis
und Arbeit. Eine Studie tiber Wert und Grenzen des pragmatischen Motivs in der Erkenntnis
der Welt (1926), in: ders.: Die Wissensformen und die Gesellschaft, Bern, Miinchen: Francke,
1960 (Gesammelte Werke, Bd. 8), S. 370 ff. Spiter, bei Hans Jonas, trifft man auf dasselbe
Argument nicht als Beweis der Realitdt der Auflenwelt, sondern als Argument fiir eine
realistische Auffassung der Kausalitét (Jonas, Hans: Das Prinzip Leben. Ansdtze zu einer
philosophischen Biologie, Frankfurt a/M: Suhrkamp 2011, S. 59 ff.).

7t Dilthey: Beitrdge zur Losung der Frage vom Ursprung unseres Glaubens an die Realitdt
der AufSenwelt, S.117. Allerdings findet man auch bei Kant die Idee des Widerstandes und
selbst im Zusammenhang mit der »Macht der Vernunft, freilich als Metapher eingefiihrt:
So munterte diese Macht Platon auf, die Sinnenwelt zu verlassen und wie eine »leichte
Taube« »im luftleeren Raum« »auf den Fliigeln der Ideen« iiber diese hinwegzufliegen,
ohne zu merken, dass dort, wo sein Verstand keinen Widerstand findet, auch keine Bewe-
gung sein kann (Kant: KrV, A5/ B 8f.).

45

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einfliihrung: Fragestellung, Problemkreis, Strategien

wird der Sinn der Realitat indirekt angedeutet — das Hemmende, das
Trotzende, das Unverfiigbare. Dennoch fithrt die Zweideutigkeit der
Fragestellung nach Realitdt bzw. Dasein der Aufienwelt dazu, dass dieser
zweite Aspekt der Frage — die Realitit als Richtschnur der Unterschei-
dung zwischen dem Realen und Nicht-Realen - nicht explizit gemacht
wird. Das Kriterium des Realen wird nicht eigens diskutiert oder in Frage
gestellt. Ist das Merkmal der Beharrlichkeit bzw. der Widerstandigkeit das
einzig mogliche? Ist die Unverfiigbarkeit der Sinn der Realitét schlecht-
hin?

Mit seinem Beweis des Daseins der Dinge machte Kant sowie
spiter Dilthey eine Unterstellung, die nur, solange sie nicht artikuliert
wird, iiberzeugt — das von der Aufienwelt isolierte, cartesianische Sub-
jekt, das nach der Realitdt fragen und an ihr zweifeln kann. Auf die
schwerwiegenden Folgen dieser Annahme, die eine lange Tradition in
der Geschichte des europdischen Denkens gehabt und u. a. zur Frage
nach der Realitdt der AufSenwelt gefiihrt hatte, machte Heidegger auf-
merksam. Das Problem der Realitdt entstehe, so Heidegger, in Folge einer
erkenntnistheoretischen Verkennung des innerweltlichen Daseins, als
Uberspringen des Zuhandenen, als ob die Welt ein bloles Gegeniiber
des Fragenden, eine Vorhandenheit, wire, an der man zweifeln konnte.
Gerade das sei ein »Skandal der Philosophie«, und nicht etwa fehlende
Beweise.”2 Die diltheyschen Uberlegungen stellen zwar einen Versuch
dar, auf urspriingliche Erfahrungen des Bewusstseins mit der Welt zu
kommen, die dessen erkenntnistheoretischer Entfremdung von der Welt
vorhergehen. Aber auch sie, so Heidegger, bleiben schliefilich der Logik
der Bewusstseinsimmanenz verhaftet. Denn auch Dilthey, wie vor ihm
Kant, hélt Beweise fiir nétig; folglich ist auch fiir ihn die Realitét ein
neutrales Gegentiber eines ihr fremden Subjekts, das es zu erforschen
und zu beweisen gilt. Dieser Einseitigkeit des Fragens nach Realitit setzte
Heidegger seine Analytik des Daseins als innerweltliches Seiendes, als
In-der-Welt-sein, entgegen. Dabei gab er dem Realitétsproblem eine neue
Richtung: Man sollte von nun an fragen, was die Realitit bedeutet.

Sowohl im kantischen als auch im diltheyschen Beweis wurde als
selbstverstandlich vorausgesetzt, dass wir bereits wissen, was es heifit,
wenn etwas da bzw. wenn etwas real ist. Wir miissen nur noch feststellen,
ob>die Welt da draufien<in diesem Sinne ist. Aber die Frage, was wir unter
dem Wortchen »>ist« verstehen, ist alles andere als trivial. Eben das sollte

72 Heidegger, Martin: Sein und Zeit (1927), Tibingen: Niemeyer, 2006, S. 205.

46

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problemfeld >Realitat«

man nach Heidegger kldren: den »Sinn des Seins iberhaupt«.”> Dann
werde sich die Frage, ob etwas real sei, vielleicht eriibrigen. Denn aller
Zugang zur Realitdt sei existentiell, d. h. wurzele in dem Vorverstandnis
vom Sinn des Seins. Alle Beweise demonstrieren somit nach Heidegger
das, was sie liberfliissig macht: Fiir das Dasein als In-der-Welt-sein ist
der Sinn der Realitdt immer schon erschlossen. Darum werden jegliche
Beweise im Grunde tautologisch. Das unterscheidet Heideggers Position
von dem sowohl kantischen als auch diltheyschen Realismus: Der letztere
behauptet zwar die Realitit bewiesen zu haben, aber immer noch im
Modus des Vorhandenen, als ob die Welt dem Dasein, als erkennendem
Subjekt, gegentiberstiinde, und beide Moglichkeiten — dass es sie gibt und
ebenso dass es sie nicht gibt — offen waren. Aber auch der Idealismus,
selbst wenn er Recht behélt, dass ohne Seinsverstandnis keine Realitat
moglich ist, sieht sich nach Heidegger mit Unrecht davon entlastet,
dieses Seinsverstindnis ontologisch zu fundieren.” Die erkenntnistheo-
retischen Diskussionen tiber die Realitit sind, so Heidegger, nur auf
dem Boden der existentiellen Analytik des Daseins losbar, genauer
gesagt, durch die Klarung vom Phinomen der Innerweltlichkeit und
durch die Analyse der »Strukturganzheit des Seins des Daseins«.”
Schliefilich ist alle Realitat auf das Phanomen der Sorge zuriickzufiihren,
deren ontologischer Sinn die Zeitlichkeit ist.”® Zwar kamen Kant und
Dilthey der Zeit als Sinn des Seins sehr nahe, aber immer noch im
Modus der Indifferenz — der existentiellen Gleichgiiltigkeit vonseiten
des erkennenden Subjekts. Mit seiner Analytik des Daseins wendet sich
Heidegger entschieden gegen jeglichen indifferenten Sinn der Realitét.
Freilich schldgt er dabei auch vor, die Frage nach dem Sein von der Frage
nach Realitdt abzugrenzen, gerade weil die Bezeichnung >Realitdt< die
existenzielle Verwurzelung des Fragens missachtet, indem sie nur den
Modus des Neutral-Vorhandenen zu kennen scheint.”

Bei Heidegger liegt somit eine Wendung der Frage nach der Realitét
vor, die schon von Husserl vorbereitet wurde. Eben Husserl, wie bereits
erwahnt, bestand vehement darauf, dass der Sinn davon, dass etwas ist,
geklart werden soll; und wire er geklart, wiirde die Frage nach Realitit
sich eriibrigen. Nun macht Heidegger auf die Nicht-Indifferenz der Frage

73 Heidegger: Sein und Zeit, S. 8, vgl. auch S. 437.
7 Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, S. 207.

7> Heidegger: Sein und Zeit, S. 209.

© Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, S. 211, 323.

77 Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, S. 212.

=

47

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einfliihrung: Fragestellung, Problemkreis, Strategien

nach dem Sinn aufmerksam, und zwar im doppelten Sinne: Das Dasein
steht der Realitdt niemals gleichgiiltig gegeniiber und es hat die Frage, was
als real gelten soll, immer bereits beantwortet, bevor die Frage im Modus
des theoretischen Problems entstanden ist.”® Das heif3t: Wir haben immer
schon entschieden, was als Realitdt gelten soll, bevor wir die Frage, was
real ist und ob es etwas Reales gibt, gestellt haben, und dies, weil diese
Frage unser ganzes Selbst zutiefst betriftt und fiir dieses konstituierend ist.
Nicht nur Kant, auch Dilthey und Scheler, wird dabei eine wesentliche
Verkiirzung des Sinnes der Realitdt vorgeworfen. Sowohl Beharrlichkeit
als auch Widerstandigkeit werden erfahren, weil wir die Realitdt schon
kennen, weil wir bereits in der Welt sind. Folglich sind es nicht nur
die Erfahrungen des Misslingens, die uns von der Realitdt der Dinge
iiberzeugen. Oder vielmehr: Damit sie uns tiberzeugen kénnen, mussten
wir den Sinn der Realitédt schon verstanden haben. Warum beschréankt
sich dieser auf den Widerstand? Kénnte man z. B. vom Gelingen nicht
ebenso sagen, dass es uns von der Realitdt der Dinge tiberzeugt, die somit
unmittelbar gegeben sind? Indirekt angedeutet wird dieser Gedanke bei
Dilthey, indem er neben dem Widerstand noch ein wesentlich anderes
Merkmal der Realitiat erwahnt, die Konsistenz bzw. die Wiederholbar-
keit.”? Damit konnte als Realitdt jedoch aufgefasst werden, was sich
der »Macht unserer Schliisse« beugt, — nicht die Widerstdndigkeit,
sondern die Nachgiebigkeit, nicht die Unverfiigbarkeit, sondern das
Sich-uns-zur-Verfiigung-Stellen der Dinge.

Infolge dieser Uberlegungen verwirft Heidegger die Losungen von
Kant, Dilthey und Scheler ausdriicklich. Dilthey und Scheler tadelt er
vor allem dafiir, dass sie nur eine voluntative Seite des Seinsverstdndnis
beleuchtet haben.® Die »fiir sich >auftretenden« Trieb oder Wille[]« seien
jedoch nur »Modifikationen der Sorge« und verdunkelten blofl deren
ontologischen Sinn. Denn mit ihnen sei nur »ein Realitdtscharakter unter
anderem getroffen« - die Widerstindigkeit.’! Die Realitdt sei jedoch die
immer schon erschlossene Welt, folglich nicht nur hemmend, sondern
vor allem und primér fordernd. Nicht die Unlust, sondern zunéchst der
sichere Umgang mit der Welt bezeuge die Realitit.

78 Beide - die Zuhandenheit und die Vorhandenheit - sind somit nach Heidegger »Modi
der Realitit« (Heidegger: Sein und Zeit, S. 211).

79 Vgl. Dilthey: Beitrdge zur Losung der Frage vom Ursprung unseres Glaubens an die
Realitdt der AufSenwelt, S.115.

80 Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, S. 210.

81 Heidegger: Sein und Zeit, S. 211.

48

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problemfeld >Realitat«

Dieser Kritik Heideggers an seinen Vorgangern kann ich nur zustim-
men. Dennoch darf dabei auch nicht iibersehen werden, wie Heidegger
die Frage nach der Realitit im Sinne der Lehre vom Sein umdeutet.
Die Frage nach Kriterien, wie man das Reale von dem Nicht-Realen zu
unterscheiden hat, - die Frage, die am Leitfaden kantischer Definition des
Denkens und ebenso der diltheyschen Analyse seiner physiologischen
Grundlage eine Antwort bekam, — geht dagegen mit der Bezeichnung
»Sein« bei Heidegger verloren. Freilich ist diese Antwort, wie er mit Recht
betonte, sehr einseitig gewesen. Aber sie war immerhin ein Versuch,
die Realitét als Richtschnur fiir das Denken zu deuten, dessen priméres
Anliegen nach Kant darin besteht, konkrete »Dinge« als existierend dar-
zutun.$?

Zwar sah Heidegger seine Aufgabe vor allem darin, den »Sinn
des Seins tiberhaupt« zu ergriinden, wurde seine Philosophie vorwie-
gend als Kldarung vom Sinn der menschlichen Existenz rezipiert. Dieses
Missverstindnis war m. E. nicht zufillig. Die wie selbstverstindliche
Privilegierung des Menschen (das Dasein) kniipfte den Sinn des Seins
wiederum an das Verstehen, machte es folglich vom Menschen abhingig.
Freilich betonte Heidegger unermiidlich, dass auch der Mensch als das
um seine Existenz besorgte Dasein nur darum ist, weil er das Sein
verstehen kann. Damit kam die gegenseitige Abhédngigkeit der Realitit
und des sie verstehenden Daseins zur Sprache. Dennoch blieb diese
Abhangigkeit gerade ungeklart und selbst die Frage, wie sie funktioniert,
wurde zusammen mit der Frage nach der Realitét verworfen.

Auf die Vor- und Nachteile von Heideggers Herangehensweise an
das Problem der Realitdt werde ich im Kapitel 2 eingehen. Hier kann ich
nur vorwegnehmend bemerken, dass die Frage nach dem Sinn iiberhaupt
diesem Problem kaum gerecht werden kann. Erstaunlich ist dabei vor
allem, dass dieser Sinn im Verstehen gesucht und dieses in den Horizont
der Zeit gestellt wird, seine Zeitlichkeit jedoch im Grunde vernachléssigt
wird. Die von Heidegger beschriebenen existentiellen Strukturen des
Daseins wiesen zwar eine eigene Dynamik nach und brachten damit
die Verdnderung der Stellung des Daseins zum Sein zum Ausdruck,
z. B. indem analysiert wurde, wie das Dasein sich dem Sein verschlief3t.

82 Auch die phanomenologische Reduktion, wie sie von Husserl konzipiert worden ist,
implizierte, dass die Frage nach Kriterien ausgeklammert werden musste - als etwas, das
bei natiirlicher Einstellung mit ihrer These, dass die Welt existiert, den Sinn dieser Existenz
verdunkelt. Vgl. Husserl, Edmund: Philosophie als strenge Wissenschaft, in: Logos, 1
(1910/11), S. 289-341.

49

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einfliihrung: Fragestellung, Problemkreis, Strategien

Dennoch blieben diese Strukturen selbst konstant und in diesem Sinne
tberzeitlich. Das Historische der Seinsmodi wurde bei Heidegger nicht
beriicksichtigt: Die Existenzialien wurden ahistorisch-allgemein aufge-
fasst. Besonders trifft dies fiir die Grundlage der Daseinsanalyse zu
- die Grundthese, dass es dem Dasein in seinem Sein immer primar
»um dieses Sein selbst« geht.3 Was ist, wenn das Besorgt-Sein um die
eigene Existenz nur eine Besonderheit unserer heutigen Handhabung
der Realitit ist, so wie die Herrschaft des >Man<? Konnte es nicht sein,
dass nur wir modernen Menschen das Leben als das Sein zum Tode
erfahren, wogegen wir uns durch Gerede und Neugier zu wehren suchen?
Vielleicht verdunkelt unsere Sorge um unser Sein gerade den Sinn des
Seins? Die alten Griechen haben bspw. das eigene Dasein ganz anders
wahrgenommen - als Teilnahme an der lebendigen Ewigkeit, dessen
eigentliches Privilegium und Wiirde nicht die Arbeit, sondern die Mufe
und Neugier ausmacht. Und hat ein Mensch des Mittelalters das eigene
Leben tatsachlich als Entwurf erlebt und nicht vielmehr als eine Art
Priifung, deren Ziel erreicht oder fiir immer verfehlt werden kann? Wire
in diesen Fillen nicht eine ganz andere Analytik angemessen und konnte
dementsprechend nicht ein anderer Sinn des Seins gefunden werden?
Kann dieser wirklich iiberhaupt, allgemein fiir alle Zeiten, festgelegt
werden? Trotz alles Pathos des Konkreten scheint sowohl Heideggers
als auch Husserls Denken dem Allgemeinen verhaftet. Die Beschreibung
der »Strukturganzheit« der Existenz kann kein Ersatz fiir die Frage nach
dem Sinn der Realitit sein, weil die Letztere nicht allgemein festzustellen
und nicht in ihren Grundstrukturen erschopfend zu beschreiben ist. Mag
Heidegger auch Recht behalten, dass jeder Zugang zum Sein existentiell
ist und sich im Horizont der Zeit vollzieht, diese Einsicht entlastet uns
nicht davon, die Frage nach dem Sinn immer wieder erneut und konkret
zu stellen. Im Unterschied zur Frage nach dem Sein erdfinet die Frage
nach der Realitét das breite Feld der Forschung, das niemals erschopfend
beschrieben werden kann, sondern, je nach der konkret-historischen
Perspektive, neue Aspekte von diesem Sinn aufspiiren ldsst.

Die Frage nach dem Sinn des Seins trat bei Heidegger letztendlich
zuriick, die Antwort wurde vorwiegend durch die Beschreibung der
tiberzeitlich-existenziellen Modi des Seins vom Dasein gegeben, die
der urspriinglichen Fragestellung kaum gerecht werden konnte. Nicht
umsonst sprach er selbst am Ende von Sein und Zeit davon, dass die
»Frage nach dem Sinn des Seins iiberhaupt« »ungestellt und ungeklart«

83 Heidegger: Sein und Zeit, S.12.

50

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problemfeld >Realitat«

bleibt.3* Die Klarung dieses Sinnes schien auch mit der Daseinsanalytik
nicht an ihr Ziel gelangt. Die existentielle Analytik, wie fruchtbar und in
mehreren Hinsichten anschlussreich sie sich spater auch erweisen mag,
ging an dieser Fragestellung vorbei. Denn die Frage nach dem Kriterium
desRealen wurde von Heidegger im Grunde ignoriert bzw. als tiberfliissig
oder gar falsch zuriickgewiesen — als das Zeugnis der Verkennung des
>Seins< zugunsten der >Realitdt<. Damit wird die Aufgabe des Denkens,
dessen Erlduterung Kants Analytik des Verstandes gewidmet wurde, ver-
fehlt. Wenn Kant den »stolze[n] Namen der Ontologie« verworfen hat, so
findet Heidegger einen noch stolzeren: den der Fundamentalontologie.
Mit Heideggers fundamentalontologischer Frage geht die Frage nach
dem Sinn der Realitét verloren.

Heideggers Ausgangspunkt war bekanntlich die ontisch-ontologi-
sche Differenz, die auch seine Aufgabe bestimmte: nicht das Seiende, son-
dern den Sinn des Seins vom Seienden zu untersuchen. Diese Differenz
scheint in die Richtung der Unterscheidung von zwei Bedeutungen der
Realitdt zu weisen, die oben hervorgehoben wurden: die Gesamtrealitat
und die Realitét >von etwas<. Dennoch, indem Heidegger vom Sein und
nicht von der Realitat sprach, hat er sich auf die Suche nach dem »Sinn
des Seins tiberhaupt« gemacht, womit er am Ende scheitern musste:
Statt den Sinn des Seins fand er die existentiellen Strukturen des Daseins
heraus, die diesen nur indirekt und vor allem viel zu allgemein klarten.
Aber im Unterschied zum Sinn des Seins ist der Sinn der Realitét nicht
»liberhaupt, er ist mehrdeutig und er ist flissig, er wird in der jeweils
neuen Perspektive ein anderer sein. Er bleibt — hier muss man Heidegger
Recht geben - mit so einem Merkmal wie Beharrlichkeit oder Wider-
standigkeit sehr einseitig. Die letztendliche Unbrauchbarkeit solcher
Kriterien folgt daraus, dass man von den Einzeldingen, im Unterschied
zur Gesamtrealitdt, nicht nur sagen kann, ob es sie gibt oder nicht.
Von der Realitit der Einzeldinge miisste man dariiber hinaus fragen, in
welchem Sinne sie real sind. Hier konnen qualitative Verschiedenheiten
durchaus denkbar sein.

Die kantische Idee der Beharrlichkeit sowie Diltheys und Schelers
Hervorhebung des Widerstandes lassen dariiber hinaus - auch in diesem
Punkt behélt Heidegger Recht — die Realitat des Fragenden sowie seine
Souverénitat aufler Frage. Doch gerade die Unsicherheit dieses angeblich
souveranen Subjekts zeigt, dass die Frage nach der Realitét es zutiefst
betrifft, mehr noch: dass sie immer wieder neu aufgeworfen werden muss

84 Heidegger: Sein und Zeit, S. 437.

51

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einfliihrung: Fragestellung, Problemkreis, Strategien

und mit keinen Beweisen der Realitit der AufSenwelt abgetan werden
kann. Um hier eine Richtschnur zu finden, reichen weder die Zeitanalyse
Kants noch die Widerstandsanalyse Diltheys aus. Beharrlichkeit sowie
Widerstandigkeit geben zwar einen Fingerzeig darauf (die Dinge, die uns
konsistente Erfahrungen liefern bzw. Widerstand leisten, konnen als real
eingestuft werden), aber dieser Hinweis bleibt einseitig und fraglich (auch
die Dinge, die sich als veranderlich bzw. nachgiebig erweisen, konnen
real sein). Als ontologische Antwort auf die Frage nach der Realitdt ist sie
im Grunde tberfliissig, als epistemologische viel zu eng erfasst. Darauf
wies Heidegger gerade hin. Dennoch verwarf er mit der Einseitigkeit der
Losungen auch die Frage selbst. Die Suche nach dem Sinn ist zugleich die
Suche nach einer Richtschnur, sonst bleibt die Fragestellung allgemein
und verfehlt letztendlich ihre Aufgabe.

Ohne weiter auf die Differenzen zwischen Heidegger und seinen
Vorgangern einzugehen, ldsst sich zusammenfassend feststellen, dass
die Doppeldeutigkeit der Fragestellung nach der Realitdt dazu fithren
kann, dass die Frage nach dem Kriterium des Realen entweder ad hoc
beantwortet wird oder dass diese Frage vollkommen untergeht, d.h.
durch Probleme der Beschreibung von allgemeinen Strukturen bzw.
durch den allgemeinen Sinn des Seins iiberlagert wird. Beide Tendenzen
spiegeln sich in den Diskussionen um die Ontologie wider, sei es eine
formale oder materielle, sei es die regionale Ontologie Husserls oder die
Fundamentalontologie Heideggers. Der Gewinn der epistemologischen
Fragestellung Kants wire dagegen die Einsicht, dass die Lehre von
Gesamtrealitdt uns nur dann behilflich sein kann, wenn man sich kritisch
mit ihr auseinandergesetzt hat, bzw. dass die Realitdt immer wieder
konkret zu entdecken ist. Aber auch die phanomenologische Frage
Husserls sowie die fundamentalontologische Fragestellung Heideggers
bietet dazu eine wesentliche Korrektur: Das Subjekt steht diesem Sinn
niemals gleichgiiltig gegeniiber. Vielmehr geht das Verstehen dieses
Sinnes jeglicher Spaltung in Subjekt und Objekt voraus. Der Sinn der
Realitit ist dementsprechend existentiell verankert. Er erschopft sich
ferner weder in Beharrlichkeit noch in Widerspenstigkeit. Er lasst sich
nicht weniger auf das zuriickfithren, was uns vertraut ist, als auf das,
was uns Widerstand leistet; sowohl auf das, was sich wiederholt, als
auch darauf, was trotzig-anders wird als unsere Vorstellungen. Auch
weitere Aspekte dieses Sinnes sind durchaus denkbar. Vielleicht stellt
das Zusammenspiel von Widerstand und Hingabe nur eine Dimension
von dem dar, was wir als real bezeichnen; vielleicht verhilt es sich zu
anderen Aspekten vom Sinn der Realitdt wie der zweidimensionale Raum

52

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problemfeld >Realitat«

der euklidischen Geometrie zu einer vierdimensionalen Raum-Zeit der
allgemeinen Relativitétstheorie.

Das Zusammenspiel von Widerstandigkeit und Nachgiebigkeit wird
bspw. viel komplexer, wenn wir nicht nur das Wirklich-Aktuelle, sondern
auch das Mogliche und ebenso das Notwendige in Betracht ziehen.
Ob man mit Aristoteles dem Wirklichen einen ontologischen Vorrang
vor dem Moglichen zuspricht®® oder mit Heidegger dieses Verhiltnis
umbkehrt86, wichtig ist, dass sowohl das Maégliche als auch das Notwen-
dige als real oder als nicht real bzw. weniger real eingestuft werden
konnen. Hier lauert noch eine Wendung des Problems, die man bei Kant
findet und die uns noch beschiftigen wird: Der Ubergang von Realitit
zur Negation, die beide Kategorien der Qualitit sind und der bejahenden
bzw. verneinenden Qualitdt eines Urteils entsprechen, erfolgt gemafd
dem transzendentalen Schematismus quantitativ bzw. kontinuierlich.8”
Dies sei auch die Antizipation der Wahrnehmung: der Gegenstand
der Empfindung hat eine »intensive Groffe«, hier sei »eine stufenartige
Veridnderung moglich«.8 Das bedeutet unter anderem, dass die Realitt
sich graduell zeigt. Das heifit: Die Realitdt ist nicht einfach oder ist
nicht, sondern sie kann mehr oder weniger sein. Freilich ist sie es nach
Kant aus der Sicht eines wahrnehmenden Subjekts. Dies gilt als eine
Einschriankung jedoch nur, wenn wir dieses Subjekt und die Realitdt ein-
ander entgegensetzen.® Wenn eine solche Entgegensetzung dagegen als
bewegliche Differenz zu deuten ist, als Spaltung, die jedes Mal neu voll-
zogen wird, wenn die Realitit wahrgenommen und verstanden wird, so
gilt eine solche Einschrankung nicht mehr. Es darf nicht ausgeschlossen
werden, dass der Sinn der Realitdt nicht nur Unterschiedliches bedeuten
kann, sondern dass die Realitit auch Grade und Abstufungen zuldsst,
d.h. etwas kann realer als das andere sein, ohne dass man Letzteres
als nicht-real abtun miisste. Besonders in der modernen Quantenphysik

85 Vgl. Aristoteles: Metaphysik, Buch IX, Kap. 8,1049b (Aristoteles: Philosophische Schrif-
ten, Bd. 5, S.191).

8¢ Nach Heidegger verliert sich das Dasein im Wirklichen, sobald es »mdéglichkeitsblind«
wird (Heidegger: Sein und Zeit, S.195). Das Mogliche wiederzuentdecken, heifit zum
Eigentlichen, zu sich selbst, zuriickzukehren (vgl. S. 261 ).

87 Vgl. Kant: KrV, A 143/B 182f.

8 Kant: KrV, A166/ B 207, A 166/ 208.

8 Auch Dilthey sprach von »Graden und Modifikationen« der Realitét (Dilthey: Beitrdge
zur Losung der Frage vom Ursprung unseres Glaubens an die Realitit der AufSenwelt,
S.117), jedoch werden bei ihm aus diesem Gedanken keine Konsequenzen fiir das Ver-
standnis der Realitit selbst gezogen. Vorausgesetzt wird, dass dies lediglich »Modifika-
tionen des Bewufitseins« sind (S. 118).

53

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einfliihrung: Fragestellung, Problemkreis, Strategien

wird, wie wir sehen werden, diese Ansicht anschlussreich, wenn auch
kontrovers diskutiert.

Die Frage nach Realitit wird also noch komplexer, als sowohl die
historische Wandelbarkeit der Begriftsverwendungals auch die Zweideu-
tigkeit der modernen Fragestellung vermuten liefSen. Nicht nur kann der
Sinn der Realitét, wenn es nicht um die Realitdt im Allgemeinen, sondern
um Realitdt in concreto geht, auf unterschiedliche Art und Weise gedeutet
werden, wobei das Wort >real< immer neu verstanden werden muss. Auch
in dem, was als die Realitét gilt, konnen Grenzen gezogen werden, die
verschiedene Grade der Realitit markieren. Mehr noch: Auch die auf
diesen Wegen gefundenen Antworten kénnen dariiber hinaus auf ihre
Qualitdt als >real< hinterfragt werden. So kann ein Realitétsverstdndnis,
z. B. eines, das unter einem Ideologieverdacht steht, als nicht-real bzw. als
weniger real eingestuft werden.

In der modernen Realismus-Diskussion verleitet die doppelte Fra-
gestellung nach Realitdt — nach der Gesamtrealitdt oder der Realitét >von
etwas< — dazu, dass man die Frage selbst ausschliefilich im Sinne der
Dichotomie von Ontologie und Epistemologie deutet: Entweder handle
es sich um die Realitat, wie sie an sich sei, oder blof$ um unsere Kenntnisse
bzw. unser Urteilen iiber sie. Die phdnomenologische Untersuchung
vom Sinn des Seins fithrte zwar zu keiner Losung der Frage nach
Realitit, implizierte jedoch eine Sichtweise auf das Problem, das aus
der Sackgasse des Realismus-Idealismus- bzw. Realismus-Konstruktivis-
mus-Streits fithren sollte. Die klassische Phanomenologie Husserls sowie
Heideggers existentielle Wendung beabsichtigten die Authebung der
ontologisch-epistemologischen Differenz.?® Sie verfielen jedoch dabei
selbst, wie anfangs erwdhnt, dem Verdacht des Subjektivismus. Auch
hier stiefl man auf eine Alternative: Haben wir es nur mit unseren
Sinngebungen zu tun oder aber konnen wir etwas iiber die Realitit selbst
sagen bzw. iiber die Realitat, wie sie unabhéngig von unseren Kenntnissen
ist? Die Frage impliziert ein gewisses Vorverstdndnis der Realitédt — als
einer Gegebenheit, zu der Zugang gesucht werden muss, wobei man
entweder seine neutrale Grundstruktur oder aber die Bedingungen
des Zugangs zu ihr beschreibt. Diese Pramisse wurde gerade von der
Phianomenologie verworfen, ja mehrfach kritisiert. Dennoch scheinen
auch die phdnomenologischen Untersuchungen Husserls und selbst die
existentielle Analyse Heideggers nicht vollig frei von ihr zu sein, indem

9 Vgl. zur Authebung solcher Differenzen bei Heidegger: Sein und Zeit, S. 212.

54

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problemfeld >Realitat«

sie die »Selbstgegebenheit« (Husserl) des Seins nach seinem »Sinn
tiberhaupt« (Heidegger) hinterfragen.

Auf die Schwierigkeiten der Auffassung von Realitét als das Gege-
bene werdeich noch ausfiihrlich eingehen, ebenso darauf, wie die Realitat
anders zu denken wire. Einige Hypothesen, die uns den Weg zu einem
solchen Umdenken weisen konnen, sind jedoch schon hier auszuspre-
chen. Es ldsst sich vermuten, dass die Frage nach Realitdt mit schlichten
Gegensitzen nur verfehlt werden kann. Die Realitdt ist weder eine blof3e
Tatsache noch ist sie unsere Konstruktion, weder ist sie unabhangig
von uns noch ist sie nur fiir uns da, weder vollkommen unverfiigbar
noch willkiirlich festlegbar. Begreifen wir ferner die Realitdt nicht als
Gegebenbheit und Présenz, sondern als eine standige Veranderung und
Dynamik, - nicht als das Sein, sondern als das Werden - wird das Merk-
mal >real< mit dem Gegensatz >subjektiv / objektiv< nicht ohne Weiteres
beschreibbar sein. Vielmehr miisste die Grenze, die zwischen Subjekt und
Objekt entsteht, selbst aus dieser Dynamik verstanden werden. Denn sie
wird immer wieder neu gezogen, indem das Reale vom Nicht-Realen
abgegrenzt wird. Die Realitdt wire dann eine selbststandige, >objektive«
Bewegung auf das Reale hin, die auch der Subjektivitat Realitat verleiht,
um sich in der Auseinandersetzung mit ihr als real zu bewdhren oder aber
als nicht-real abgetan zu werden.

Wenn ich im Folgenden nicht vom Sein, sondern von Realitdt und
von dieser als Macht sprechen werde, so heif3t es u. a., dass weder der
Sinn der Realitdt noch die Grenze feststeht, die die Realitdt von denen
trennt, die tiber das Reale urteilen. Sowohl Subjekte als auch Objekte
sind nicht real, sie werden es. Und sie konnen es in unterschiedlichen
Graden und unterschiedlichem Sinne tun. Bereits nach Husserl sind die
Dinge dem Bewusstsein zwar unmittelbar gegeben, diese Gegebenheit
kann jedoch niemals vollkommen addquat sein, weil ihre Existenz
unendlich viele Aspekte hat, die niemals erschopfend wahrgenommen
werden konnen.” Diese Aspekte lassen sich tatsdchlich weder vollstindig
beschreiben noch festlegen, aus einem einfachen Grund: Sie stehen nicht
fest. Um uns dem Sinn der Realitdt samt ihren zahlreichen Graden und
Aspekten anzundhern, miissen wir auf die Vorstellung von Realitét als
eine Summe der gegebenen Dinge, die dem wahrnehmenden Subjekt
vorliegen, sowie auf die Suche nach ihrem »Sinn tiberhaupt« verzichten.
Auch solche Gegensitze wie Ontologie und Epistemologie, Tatsachen
und Interpretationen, das Subjektive und das Objektive werden nicht

91 Vgl. Husserl: Ideen, S.10, 80f., 286 f.

55

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einfliihrung: Fragestellung, Problemkreis, Strategien

ohne Weiteres gelten. Denn die Aufgabe besteht darin, uns dem dynami-
schen Sinn der Realitét zu stellen, der solche Dichotomien wenngleich
ermoglicht, so doch auch immer wieder durchbricht und authebt. Dies
ist eine Dynamik, die eine stindige Herausforderung an uns darstellt -
eine Herausforderung, die Trennlinie zwischen dem Realen und dem
Nicht-Realen immer neu zu ziehen.

Realitat als Macht

The real is not given to us, but rather put to us
(nicht gegeben sondern aufgegeben)
(by way of a riddle)®?

In seiner Darstellung der phdnomenologischen Authebung der Subjekt-
Objekt-Dichotomie bezeichnete Lévinas die Existenz, wie diese sowohl
von Husserl als auch von Heidegger konzipiert worden ist, als Macht.?®
Wie ist dies zu verstehen? Sie sei Macht, weil ihr kein in sich ruhendes
Dingzugrunde liege, weil sie keine Prasenz, keine Ruhe des Tatsdchlichen
sei. Man konnte es auch so verstehen: Die Existenz ist Macht, weil sie
eine Leistung ist, die immer wieder neu vollbracht werden muss - die
Leistung der Intentionalitit. Aber wenn Husserl von der Vollmacht der
Intentionalitat ausging, die in ihrer Souverdnitit die Existenz der Dinge
ohne Rekurs auf irgendwelche weiteren Instanzen sicherte, so wurde sie
bei Heidegger zur Macht des endlichen Daseins, die keineswegs souveran
und sicherlich nicht absolut ist. Auch bei Heidegger ist die Existenz
Macht, aber dies ist die endliche und beschriankte Macht, die auf das
Verstehen im Horizont der Zeit angewiesen ist und sich im Horizont des
Todes vollzieht. Das heifit: Sie ist zugleich Ohnmacht.

Bei Heidegger wird dieser Gedanke zunehmend prominent. Die
Macht, die vom Dasein beansprucht wird, bezieht sich schon in Sein
und Zeit einerseits auf die »umsichtig verfiigbare[] Zeugganzheit«,**
steht andererseits aber fiir den Willen zum Verfiigen, der sich dem Sein
verschlief$t, zur Subjekt-Objekt-Spaltung fithrt und sich schliefilich in

92 Einstein, Albert: Remarks to the Essays Appearing in this Collective Volume, in: Albert
Einstein: Philosopher-Scientist, ed. by Paul Arthur Schilpp: Evanston, Ill.: The Library of
Living Philosophers, 1949, S. 680. Dies ist Einsteins Zusammenfassung des aus seiner Sicht
Wertvollen und des Immer-noch-Aktuellen in der Philosophie Kants.

9 Vgl. Lévinas: En découvrant l'existence avec Husserl et Heidegger, S.103.

94 Heidegger: Sein und Zeit, S.103.

56

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Realitdt als Macht

dem unpersénlichen >Manc verliert. Die >Kehre< vom spéten Heidegger
kann bereits als Verlegen des Fokus auf das Unverfiigbare schlechthin
verstanden werden - das Unverfiigbare, das dem Willen zur Macht
verschlossen bleibt.”> Indem Heidegger den existentiellen Sinn der Rea-
litat im »Seyn« bzw. im Unverfiigbaren schlechthin verwurzelte, wurde
die Macht bei ihm zu einer Art negativer Folie des urspriinglichen
Seinsverstandnisses, das die Erfahrungen der Ohnmacht ausblendet
und negiert. Die husserlsche Vollmacht des Denkens scheint aus dieser
Perspektive frevelhaft, ja schadlich fir das Denken zu sein. Heideggers
Ereignis-Begriff, den er nach seiner Wende prominent gemacht hat,
konnte in diesem Sinne interpretiert werden: Das Seyn sei das Unverfiig-
bare schlechthin, dem gegeniiber ein Denker, wie Heidegger ihn versteht,
auf jegliche Macht verzichten und umgekehrt sich ihm zur Verfiigung
stellen soll, damit es sich ereignen kann.”® Die Macht des Verfiigens
bedeutet dagegen den Verlust vom urspriinglichen Sinn, z. B. zugunsten
des theoretischen Wissens und seiner technischen Anwendbarkeit. Auch
auf die Liicken der heideggerschen Deutung des theoretischen Wissens
als Verfall und Seinsentfremdung werde ich noch zu sprechen kommen.
Hier ist nur zu bemerken, dass die von Heidegger selbst hervorgehobene
Nicht-Indifferenz des Daseins gegeniiber der Realitdtsfrage den volunta-
tiven Sinn der Realitdt in Kauf nehmen muss.

Mit seinem Pathos des Unverfiigbaren erkennt Heidegger indirekt
an, dass das Verhiltnis zum Sein/Seyn ein Machtverhaltnis ist, auch
wenn er Machtanspriiche des Denkens gleich verwirft. Aber nicht nur

% Das Unverfiigbare kann als Gegenbegriff zur Macht verstanden werden. Der Begrift
ist nicht geldufigund tauchtv. a.im Zusammenhang mit Heideggers Denken auf. Vgl. dazu:
Becker, Ralf: Der blinde Fleck der Anthropologie. Heideggers »Kehre« als unverfiigbare Ver-
fiigbarkeit, in: Internationales Jahrbuch fiir Hermeneutik, 1 (2004), S. 233-263; auch der
Verfass.: Unsicherheit der Orientierung. Drei Versuche iiber das Unverfiigbare, in: Bertino,
Andrea, Poljakova, Ekaterina, Rupschus, Andreas und Alberts, Benjamin (Hg.): Zur Phi-
losophie der Orientierung, Berlin, Boston: de Gruyter, 2016, S. 127-146. Ahnlich, jedoch in
einer anderen Absicht, wird der Begriff des Unverfiigbaren bei Jiirgen Mittelstraf3 ver-
wendet (Das Verfiigbare und das Unverfiigbare, DOI: https://www.hnf.de/veranstaltung
en/events/paderborner-podium/glaube-in-der-wissensgesellschaft/mittelstrass.html
(02.11.2021)). Der Sinn des Unverfiigbaren wird hier als das der theoretischen und der
praktischen Vernunft Unzugéngliche gedeutet, allerdings zur Grundlage eines Pladoyers
fiir einen verniinftigen Glauben verwendet.

% Vgl. »Und fiigend in die Fuge des Seyns stehen wir den Gottern zur Verfiigung. [...] Zur
Verfiigung den Gottern — was meint dies? [...] Jenes Wort meint: zur Verfiigung fiir das
Gebrauchtwerden in der Er6ffnung dieses Offenen.« (Heidegger, Martin: Beitrdge zur
Philosophie (Vom Ereignis), hg. v. Friedrich-Wilhelm von Hermann, Frankfurt a/M: Klos-
termann, 1989 (Gesamtausgabe, Bd. 65), S.18).

57

13.01.2026, 17:48:21.


https://www.hnf.de/veranstaltungen/events/paderborner-podium/glaube-in-der-wissensgesellschaft/mittelstrass.html
https://www.hnf.de/veranstaltungen/events/paderborner-podium/glaube-in-der-wissensgesellschaft/mittelstrass.html
https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.hnf.de/veranstaltungen/events/paderborner-podium/glaube-in-der-wissensgesellschaft/mittelstrass.html
https://www.hnf.de/veranstaltungen/events/paderborner-podium/glaube-in-der-wissensgesellschaft/mittelstrass.html

Einfliihrung: Fragestellung, Problemkreis, Strategien

Heidegger sieht solch ein Machtverhéltnis als verkehrt an. Es ist auch das
Bedenken der >Realisten<aller Art, wobei die Beschreibung der Realitdt in
Termini der Macht aus einem anderen Grund als grundsatzlich suspekt,
ja inakzeptabel abgelehnt wird: Die Realitdt sei eine objektive, die
Macht eine, wenn nicht unbedingt subjektive, so doch subjektbezogene
Grofie; die Bezeichnung >Realitit< meine jedoch gerade Freiheit von
einer solchen Subjektbezogenheit, die grundsatzliche Unabhéngigkeit
des Gegebenen vom Erkennen, Urteilen und Handeln. Diese Pramisse
weist wiederum auf ein gravierendes Problem hin, das Heidegger als das
»Leitwort« »Sein und Denken« bezeichnete.”” Man nimmt das Denken
aus der Realitét heraus, als ob diese sein neutrales Gegeniiber wire.
Wenn ich nun von Realitéit als Macht sprechen werde, so mdchte
ich u. a. betonen, dass das Denken zu ihr wesentlich gehort. Dennoch
darf mit einem solchen im Grunde trivialen Statement der konfrontative
Sinn dieses Verhaltnisses weder negiert noch als Verfall oder Entfrem-
dung angesehen werden. Der Gegensatz »Sein und Denken«, wie er
von Heidegger kritisiert worden ist, ist keineswegs ein Fehler oder
ein Missgeschick. Beide gehoren zur Realitit, die eine solche Spaltung
ermoglicht. Die Letztere ist dramatisch-dynamisch. Nicht umsonst zeigt
sich Realitdt vor allem durch den Widerstand, was im européischen
Denken immer wieder hervorgehoben worden ist. Wenn aber nicht nur
die Widerstindigkeit, sondern auch die Nachgiebigkeit ein Merkmal
der Realitat sein kann, dann ist die Realitat nicht nur eine Macht,
die unserer Macht entgegentritt, sondern sie befinden sich in einem
komplexen, verwickelten Verhltnis zueinander. Die Realitat ist nicht nur,
wie bei Heidegger, das Unverfiigbare (das Sein/Seyn), sie steht uns auch
nicht, wie bei den >Realisten, unabhéngig gegeniiber, sondern sie ist das
geheimnisvolle Zusammenspiel vom Verfiigbaren und Unverfiigbaren,
wobei das Denken aus diesem Zusammenspiel entsteht, um sich als
Macht zu behaupten. Die Dynamik der Realitdt in ihrer Komplexitit
aufzufassen, bedeutet also unter anderem anzuerkennen, dass die Grenze
zwischen dem »Denken« und dem »Sein, das so stabil zu sein scheint,
sich immer wieder verschiebt. Das heif$t: Die Macht des Denkens kann
zur Macht der Realitét beitragen, das Denken kann die Realitdt dndern,
wie esz. B. durch Medizin oder Technikimmer wieder geschieht. Aber die
Grenze zwischen ihnen verschwindet nicht. Denn sie bilden weiterhin

97 Heidegger, Martin: Kants These tiber das Sein, in: ders.: Gesamtausgabe, Bd. 9 (Weg-
marken), hg. v. Friedrich-Wilhelm von Hermann, Frankfurt a/m: Klostermann, 1976,
S. 469.

58

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Realitdt als Macht

einen Gegensatz, der zu weiteren Auseinandersetzungen fithrt. Die
Grenze selbst kann nicht aufgehoben werden, sie wird jedoch jedes Mal
neu gezogen.

Eben das wire ein moglicher Leitfaden zur Untersuchung der
Realitdt. Statt zu fragen, was die Realitét an sich ist oder wie wir einen
Zugang zu ihr bekommen kénnen, sollten wir versuchen zu verstehen,
wie sie zu unserer Macht steht, auch wie dieses Verhiltnis sich dndern
kann und tatsdchlich sich stindigverdindert. Sowohl unser Wissen als auch
unser praktisches Leben vollziehen sich nicht in einer neutralen Distanz
zur Realitdt, sondern sind von einer Auseinandersetzung mit ihr gekenn-
zeichnet und auf'sie angewiesen. Dabei sollte man sich allerdings vor dem
Pathos des Unverfiigbaren, der die Philosophie des spaten Heideggers
beherrscht, hiiten. Indem wir von Realitét als Macht sprechen, deuten
wir auf die Grenze hin, zwischen dem, was als real beurteilt wird, und
dem Denken selbst, aber gleichzeitig auch auf die bewegliche Fragilitat
dieser Grenze sowie auf ihre, wenn auch nur beschrinkte, Verfiigbarkeit.
Diese Grenze zwischen unserer Macht und der Macht der Realitit in
den Fokus der Uberlegung zu riicken, bedeutet uns dem dynamischen
Sinn der Realitét zu stellen, die in ihrer scheinbaren Stabilitdt Macht
bleibt - eine Herausforderung an unsere Fahigkeit sie zu verstehen und zu
verandern, ein Rétsel, das als solches entratselt werden will, um ein neues
Ritsel aufzuwerfen.

Wenn ich also Realitdt als Macht bezeichne, weise ich jegliche
statische Vorstellung von ihr zuriick. Sie ist weder die Natur, die uns als ein
Buch zum Lesen offensteht, noch ist sie das Sein (oder das »Seyn«), dem
wir, wie bei Heidegger, selbst zur Verfiigung stehen. Mit der Bezeichnung
»Macht« soll klar werden, dass die Realitt nicht ist. Und wenn sie ist,
dann in einem bestimmten Sinne, der selbst nicht gegeben ist, sondern
in einer Auseinandersetzung wird — der Auseinandersetzung, bei der wir
die Realitit als selbststdndige, von uns unabhingige Macht erleben, aber
ebenso unsere Macht iiber sie erfahren konnen.

Dass die Realitét jedenfalls kein Kontinuum ist, sondern als Kette
von Ereignissen zu begreifen ist, dieser Gedanke, der in der Philosophie
Heideggers wurzelt, gewinnt heute immer mehr an Aufmerksamkeit —
von der Philosophie der Physik bis hin in die Theologie.*® Das Problem
besteht jedoch auch hier, wie bei Heidegger, darin, dass man das Ereignis

% Vgl. Heunnopenxo, Anekcanap B. u @paniy3os, [TaBen A. (Netschiporenko, Aleksan-
der W. u. Frantsuzov, Pavel A.): IIpobnema onmonoauu keéanmosou ¢pusuxu (Problem der
Ontologie der Quantenphysik), in: @unocogpus nayku, 2 (2020), S. 84-112; Caputo, John
D.: The Weakness of God. A Theology of the Event, Bloomington: Indiana Univ. Press, 2006.

59

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einfliihrung: Fragestellung, Problemkreis, Strategien

selbst wieder als gegeben-unverfiigbar ansehen kann, so wie die Zeit,
deren Unverfiigbarkeit eine unerlassliche Pramisse solcher Theorien zu
sein scheint. Die Realitdt ist auch hier Gegebenheit, blof} eine, die punk-
tuell gedacht wird; anstelle der Kontinuitit kommen Diskontinuitaten.
Es bleibt jedoch unklar, wie es zu diesen >Punkten< — Ereignissen —
kommt, wie und in welchem Sinne sie real werden, ebenso, was ein
Ereignis von einem anderen unterscheidet. Die Realitét als Ereignis zu
denken, kann also duflerst produktiv sein, istjedoch unzureichend. Wenn
sie dariiber hinaus als Macht gedacht wird, kommen wir der Frage niher,
wie die Grenzlinien solcher Ereignisse gezogen werden und wie ihnen
Sinn verliehen werden kann.

Wenn die Macht als Kernproblem der Frage nach Realitdt angesehen
wird, wird jedenfalls eines klar: Eine radikal konstruktivistische Antwort,
dass es namlich bei der Realitat um den Wechsel unserer Konstruktionen
geht, ist ebenso unbefriedigend wie ihr naiv-realistisches Gegenstiick,
laut dem die Realitit gegeniiber unseren Manipulationen immun bleibt.
In beiden Extremfillen ist der Sinn der Realitét letztendlich verkannt.
So sieht z. B. Luhmann sich gendtigt, die Realitat einerseits als durchaus
konstruiert, aber gleichzeitig als unerreichbaren Horizont aller Kon-
struktionen zu deuten.”® Auch wenn das Argument, uns bleibe nichts
anderes librig, als eine Konstruktion mit einer anderen zu vergleichen,!*
im Grunde unschlagbar ist, entlastet es, wenn es nicht ins Triviale miin-
den will, nicht davon, die Verschiebungen des Horizontes als etwas anzu-
sehen, das nicht von unseren Konstruktionen her vollstindig erklarbar
sein kann. Die Fremdreferenz kann nicht »nur eine Variante vom Selbst-
referenz« sein.!’! Auf die extreme Vereinfachung des Sinnes der Realitit

Den Sinn als Ereignis aufzufassen, war eines der priméren Anliegen von Gilles Deleuze
(vgl. Deleuze, Gilles: Logique du sens, Paris: de Minuit, 1969).

% Vgl. Luhmann: Die Realitit der Massenmedien, S.18. Bei Luhmann gibt es weitere
Unterscheidungen der >Realitatenc. Vgl. z. B. die primére Realitit der Massenmedien, die
darin besteht, dass sie wirken, und die Realitit, wie diese durch sie geschaffen wird
(S.121ff). Zu dieser »Realititsverdoppelung« (S.15) kommt noch eine dritte >Realitét<
hinzu, ndmlich jene, die uns dazu veranlasst, die Frage nach der Realitét der beiden ande-
ren >Realitdten< zu stellen.

100 Vgl. Luhmann: Die Realitdit der Massenmedien, S. 20.

100 Luhmann: Die Realitit der Massenmedien, S.165. Vgl. was Luhmann selbst dazu sagt:
»Ein >radikaler Konstruktivismus< mag tiberzeugen, ist aber praktisch unerreichbar. Er
wiirde, ernst genommen, besagen, dass auch die Fremdreferenz nur Selbstreferenz ist und
wiirde damit diese Unterscheidung in ihrem eigenen Paradox kollabieren lassen.« Dieses
Paradox lasst nicht unbemerkt, dass die »Realitit« (Anfithrungszeichen bei Luhmann)
zwar immer eine »bezeichnete Realitdt«, aber auch »nicht nur Referenz« ist, sie ist auch

60

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Realitdt als Macht

vonseiten der >Realisten< gehe ich im Kapitel 1 ausfiihrlich ein. Wenn der
Konstruktivismus die Macht unserer Konstruktionen einerseits und den
Sinn der Realitdt andererseits gleichsetzt, so begeht der Realismus den
Gegenfehler: Der Sinn vom scheinbar klaren »es gibt« wird von der Frage
nach der Machtvollstdndig abgekoppelt. Wenn ich {iber die Diskussionen
der>Realisten< und »Antirealisten< hinweg die Realitét als Macht auffasse,
so mochte ich den beiden Tendenzen widerstehen: Die Realitét als Macht
ist mit der Macht unserer Konstruktionen nicht identisch. Die Letztere
kann jedoch die Erstere bestimmen. Aber auch die Realitdt kann sich
als Macht zeigen, die diese Konstruktionen bestétigt oder zerbricht und
uns selbst, unser Verstehen und Handeln, dabei neu bestimmt. Indem
wir den Sinn der Realitdt am Ariadnefaden der Frage nach der Macht
deuten, weisen wir jedenfalls die Ansicht zuriick, laut der die Grenze des
Gegebenen selbst als gegeben zu betrachten ist.

Die Macht ist also zunidchst ein Gegenbegriff, eine weitere Option
zum vertrauten Gegensatz der vollkommenen Unverfiigbarkeit und
ebenso vollkommenen Abhingigkeit. Es sei noch einmal betont: Die
Realitdt als Macht hebt den Gegensatz »Sein und Denken« nicht auf,
verwandelt ihn aber aus einer stabilen Konfrontation in ein unvorhersag-
bares Geschehen, deren Frucht das Umdeuten von beiden sein kann -
nicht nur der Realitét, sondern auch des Denkens selbst. Wenn die Rea-
litat als Macht verstanden wird, wird die Eindeutigkeit des Gegebenen zu
einer groben Illusion, die den Sinn der Realitdt verdunkelt. Die Realitdt
als Macht ist eine Alternative zur geldufigen Vorstellung von Realitdt
als Summe des Gegebenen, die dem Beobachter vorliegt und entweder
unabhingig von seinen Beobachtungen real sein soll oder von diesen
vollig abhédngig bzw. konstruiert wird. Bemerkenswert ist dabei, dass
die beiden Extreme - die Behauptung einer ganzlichen Selbststindigkeit
und einer ebenso liickenlosen Verfiigbarkeit — sich in diesem Punkt
treffen: Sie beide ignorieren die lebendige Bewegung der Realitit, die uns
andauernd auf unsichtbare Grenzen unserer Verfiigungsmacht stof3en
lasst, iber die wir jedoch eventuell hinausgehen kénnen.

Die Realitat mit Hilfe des Machtbegriffs aufzufassen, bedeutet,
sie als etwas zu verstehen, das mehr oder weniger, nur auf Zeit und
nur im gewissen Sinne und bis zu einem gewissen Grad, ist, das sich
stindig dndert, wobei die Veranderungen nicht aus einer neutralen
Distanz zu betrachten sind, sondern eine Herausforderung an uns, an

Bezug auf das, was Luhmann Umwelt nennt (Luhmann, Niklas: Organisation und Ent-
scheidung, Wiesbaden: Westdt., 2000, S. 464).

61

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einfliihrung: Fragestellung, Problemkreis, Strategien

unsere Macht, darstellen. Denn die Macht steht fiir die Moglichkeit, die
Grenze zwischen dem Realen und dem Nicht-Realen gleichzeitig ernst
zu nehmen und eventuell autheben zu kénnen, d. h. diese Grenze, wenn
auch nur teilweise und voriibergehend, zu iiberwinden. Das Mdgliche
wird wirklich, ebenso kann das Unmogliche mehr oder weniger moglich
werden. Die Grenzen der Realitit werden zum Priifstein unserer Macht,
denn ihr tritt eine andere Macht gegeniiber — die der Realitdt. Wenn
wir die Realitdt als Macht begreifen, ist folglich auch unser Wissen
kein neutraler Zustand unseres Verstandes, sondern ein dynamisches
Abenteuer, eine Auseinandersetzung, in dem jeder Sieg, jedes Ergreifen
der Realitdt als solche, im néchsten Augenblick zum Verfehlen werden
kann, wenn auch das nur in einer bestimmten Hinsicht. Es ist, denke ich,
tiberfliissig zu sagen, dass mit dieser Auseinandersetzung keine dialekti-
sche, zielgerichtete Bewegung gemeintist, bei der eine Errungenschaft auf
der anderen aufbaut.'? Die Bewegung, die ich meine, ist unvorhersagbar
in dem Sinne, dass die Erfolge zum einen im nichsten Augenblick zu
Niederlagen werden kénnen und dass die Macht zum anderen sich in
einer neuen Perspektive als Ohnmacht erweisen kann. Wenn man dieses
Wechselspiel der Macht und Ohnmacht in seinen vielféltigen Optionen
verfolgt, kann man von der Realitdt etwas verstehen. Man kann dann
auch von der Macht etwas verstehen und ebenso davon, was Philosophie
der Macht sein kénnte.

Der Sinn der Realitdt als Macht kann also vorldufig aus dem
Gegensatz zur Realitédt als Gegebenheit gewonnen werden. Als solche
wire die Realitdt Ergebnis und fragile Bilanz einer unerlésslichen Aus-
einandersetzung der Unabhéngigkeit und Verfligbarkeit. Hier treten vor
allem die zwei Seiten des Realen hervor: seine Widerstandigkeit und
seine Nachgiebigkeit, seine Selbststandigkeit und seine Abhéngigkeit,
seine Beharrlichkeit und seine Gefiigigkeit. Dennoch wire ausdriicklich
davor zu warnen, auch dieses Zusammenspiel der Macht und Ohnmacht
in der Erfahrung der Realitdt — wie grundlegend (oder auf der Hand
liegend) es auch sein mag - als erschopfenden Sinn der Realitdt und
Macht zu betrachten. Dies wére nur eine quantitativ-asymmetrische
Unterscheidung von stirkerer und schwiécherer Macht, wie sie uns
z.B. bei Nietzsche begegnen wird. Der Sinn der Realitdt als Macht

102 Zum Thema >Macht«< mit Blick auf die Dialektik Hegels vgl. Han, Byung-Chul Han:
Hegel und die Macht. Ein Versuch iiber die Freundlichkeit, Miinchen: Fink, 2005. Vgl. auch:
Gohler, Gerhard: Hegels Begriff der Macht, in: André Brodocz, Dietrich Herrmann, Rainer
Schmidt, Daniel Schulz, Julia Schulze Wessel (Hg.): Die Verfassung des Politischen. Fest-
schrift fiir Hans Vorldnder, Wiesbaden: Springer, 2014, S. 303-317.

62

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Realitdt als Macht

kann jedoch auch dariiber hinaus Unterschiedliches bedeuten. Wenn
die Distanz zum erkennenden Subjekt, das nach Realitét fragt, beweg-
lich wird, wird sie nicht nur kein neutrales, gleichgiiltiges Gegentiber,
nicht nur eine Bewegung auf mehr Macht oder auf die Ohnmacht hin,
sondern eine stindige Verdnderung von dem, was als »real« gilt — das
Uber-sich-hinaus-Gehen, das niemals ans Ende kommt. Was eine solche
Offenheit bedeuten kann bzw. was die Realitdt als Macht dann jenseits des
Widerstindigkeit-Nachgiebigkeits-Dilemmas fiir einen Sinn birgt, soll
ebenfalls untersucht werden. Dafiir werden einige theologische Aspekte
der Macht hilfreich sein, die uns im letzten Kapitel beschiftigen werden.

Wie im Vorwort bereits betont worden ist, geht es mir bei diesen
Untersuchungen nicht darum, die These >Die Realitdt ist Macht< mit
Beweisen zu untermauern. Als These ist sie noch wenig verstandlich.
Sie soll nicht bewiesen, sondern erlautert werden, und zwar durch ihre
Anwendung auf konkrete Forschung — z. B. mit Blick auf die Probleme,
vor denen die Wissenschaft steht, mit Blick auf neueste Ideologien, die
heutzutage an Einfluss gewinnen, und mit Blick auf theologische Pro-
bleme, die aktuell sind. Nur wenn konkrete Fragen untersucht werden,
kann ans Licht kommen, was die Realitdt als Macht konkret bedeuten
kann. Der Sinn der Realitat als Macht wird in jeder neuen Perspektive
und mit jedem neuen Aspekt prézisiert und eventuell neu definiert.
Auch wenn die Phdnomenologen Recht behalten, dass es keine sinnlose
Realitdt geben kann, dieser Sinn steht uns jedenfalls nicht zur Verfiigung,
er liegt uns nicht vor. Er ist vielfaltig und fliissig, er hat unendlich
zahlreiche Aspekte. Diese entsprechen kaum den Seinsregionen Husserls.
Den Sinn der Realitdt kann man nicht erschopfend beschreiben oder
in einer Theorie auffassen. Nichtsdestotrotz kénnen wir, wenn wir die
Realitdt als Macht begreifen, einige Aspekte von diesem Sinn beim
Namen nennen.

Mit der Bezeichnung »Macht« ist also die Frage nach dem Sinn der
Realitdt noch nicht beantwortet. Aus diesen vorlaufigen Ausfithrungen
sollte deutlich werden, dass dies nur der Anfang der Untersuchung sein
kann, nicht ihr Fazit. Denn was es bedeutet, dass die Realitat als Macht
anzusehen ist, soll gerade geklart werden. Die Philosophie der Macht,
wie sie hier versucht wird, sieht ihre Aufgabe darin, den Sinn der Realitat
anhand des Machtbegriffs in seinen zahlreichen Facetten zu erschlieflen.
Dieser Sinn kann als Kriterium der Realitt fungieren, das auch im Alltag
in Anspruch genommen wird sowie in wissenschaftlichen Praktiken oder
wenn einer Ideologie widersprochen wird. Im Fokus steht also nicht die
Realitdt als Ganze (das Gegebene), sondern die Realitét als Richtschnur,

63

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einfliihrung: Fragestellung, Problemkreis, Strategien

die auf eine bewegliche Grenze zwischen dem Realen und dem Nicht-
Realen hinweist, samt ihrer Dynamik und ihren Verschiebungen.

Eben darum ging es bei den groflen Philosophien der Macht. Die
vier historischen Exkurse, die wir im ersten, historischen Teil unterneh-
men werden - in die Philosophie Spinozas, Nietzsches, Foucaults und
Luhmanns - sollen es zeigen: Wenn die Macht zum Schliisselpunkt einer
philosophischen Betrachtung wird, wird die Realitdt zur Richtschnur
einer Unterscheidung vom Realen und Nicht-Realen, die jenseits der
Dichotomien von Ontologie und Epistemologie, vom Subjektiven und
Objektiven, vom Erkennen und Handeln den Sinn der Realitit zum
Vorschein bringt. Im Anschluss an diese grofien Versuche, die Realitit
in Termini der Macht zu deuten, und anhand der hier jeweils gefun-
denen semantischen Aspekte der Macht mochte ich im zweiten Teil
untersuchen, wie die Realitdt als Macht verstanden werden kann bzw.
wie der Sinn der Realitdt als Macht sich in verschiedenen Hinsichten
zeigt — in epistemologischer (was die Realitdt als Macht mit Blick auf
die moderne Wissenschaft bedeutet), ideologiekritischer (was eine solche
Realitdtsauffassung fiir Konsequenzen fiir unser politisches Leben und
seine ethischen Aspekte birgt) und theologischer (welche Optionen einer
dynamischen Realitatskonzeption jenseits der Inmanenz-Hypothese, die
fiir Spinoza, Nietzsche, Foucault und Luhmann als unumst6filich galt,
uns zur Verfiigung stehen).

Im vorliegenden Buch werden wir es vor allem mit diesen drei Per-
spektiven zu tun haben. Der Sinn der Realitét als Macht wire in jeder von
ihnen eigens zu klaren. Dabei darf man nicht vergessen: Auch wenn er
sich hier auf einen gemeinsamen Nenner bringen lisst, so doch sicherlich
nichtendgiiltig. Darum darf seine Feststellung nicht als Selbstzweck einer
machtphilosophischen Untersuchung missverstanden werden. Vielmehr
ist sie ein Mittel, die Dynamik unseres Wissens, unseres politischen
Lebens und unserer Vorstellungen der Gott-Mensch-Beziehung in der
heutigen Situation besser zu begreifen und beschreiben zu konnen.
Deshalb habe ich viel Wert darauf gelegt, dass jedes Kapitel fiir sich
gelesen werden kann - als eine selbststdndige Untersuchung, die zwar in
die allgemeine Konzeption eingebettet, ohne weitere Teile jedoch, wie ich
hoffe, verstandlich sein kann. Manche Wiederholungen lielen sich aus
diesem Grund nicht vermeiden.

Noch eine Bemerkung zur Themenauswahl. Es mag verwundern,
dass solche Themen wie Technik, Medizin oder Okologie hier nicht
eigens betrachtet, sondern nur gelegentlich beriihrt werden. Denn sie
lassen die These, dass die Realitdt selbst Macht ist, viel {iberzeugender

64

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Realitdt als Macht

erscheinen, als wenn es sich z. B. um theoretisches Wissen handelt.
Dass unsere Macht hier auf die Macht der Natur prallt, steht aufler
Zweitel: Die Erfolge der Technik vergrofiern zweifelsohne unsere Verfii-
gungsmacht; aber gerade diese Erfolge bringen uns an den Rand einer
okologischen Katastrophe. Ebenso die Erfolge der Medizin. Man kann
nicht nur die Krankheiten bekdmpfen, sondern durchaus neue Krankhei-
ten erschaffen, schon deshalb, weil Viren und Bakterien sich gegen jeden
Uberwiltigungsversuch wehren kénnen, worauf man wiederum mit der
Macht unseres Wissens (Medikamente, Impfstoffe, Masken, Lockdowns
und Ahnliches) reagieren muss. Esist nicht zu bestreiten, dass jeder Erfolg
nicht nur von einem Misserfolg begleitet wird, sondern neue Gefahren
und Risiken mit sich bringt.

Damit wird allerdings der Sinn der Macht als das Dominieren und
Verfiigen bzw. als das Ausnutzen zum eigenen Vorteil festgelegt — eine
sehr verbreitete, aber ebenso sehr einseitige Interpretation der Macht,
mit der ich mich im Folgenden mehrfach auseinandersetzen werde. Der
erkenntnistheoretische Optimismus iiberredet uns zu einer verlocken-
den Vorstellung: Wenn wir eines Tages alle Geheimnisse geklart hitten,
wiirde unsere Macht immer gréler und die Realitdt immer verfiigbarer
werden. Freilich gibe es wahrscheinlich auch dann untiberwindbare
Grenzen, wie dkologische Probleme zeigen. Aber auf diese miisste man
achten und einen richtigen Umgang mit ihnen entwickeln. Dann wiren
alle Probleme I6sbar. Dies ist die seit der Neuzeit herrschende Vorstellung
von der Macht des Wissens, die schon Bacon und Hobbes vertraten. Sie
ist in der Auffassung der Realitdt als Natur und dieser als feindseliges
Gegeniiber des Erkennenden und Handelnden verankert. Eben sie soll
grundsitzlich revidiert werden, um den Sinn der Realitdt in epistemolo-
gischer Hinsicht zu kldren.

Eine Analyse der technischen oder medizinischen Errungenschaf-
ten und Verfehlungen kénnte also uns dazu verleiten, die Macht als eine
blofle Dominanz zum eigenen Vorteil und folglich auch die Realitit als
das Gegeniiber des Subjekts aufzufassen, das die Macht {iber sie ausiiben,
aber ebenso davon absehen kann oder soll. Die Realitit wire dann wieder
ein stummes Gegeniiber, eine Gegebenheit. Und es bliebe nur herauszu-
finden, ob unsere Macht ihr repressiv-destruktiv oder fiigend-konstitutiv
gegeniibersteht bzw. stehen soll — eine Entgegensetzung, in der fast alle
Machttheorien sich heute verfangen finden. Auch eine philosophische
Analyse, die das Unverfiigbare der Realitdt betont, lasst sich in ihren
Absichten leicht erkennen: der latente oder offene moralische Tadel
der unbeschrankten menschlichen Herrschaftssucht und Machenschaft,

65

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einfliihrung: Fragestellung, Problemkreis, Strategien

wie man es bei Heidegger oder z.B. bei Scheler findet. Wenn die
Philosophie der Technik sich damit auch keineswegs erschopfen ldsst,
so sind ihre Aufgaben jedenfalls von denen der Philosophie der Macht
unterschiedlich. Das Anliegen der Letzteren besteht u. a. darin, zu zeigen,
wie unser Wissen sich auch vor seiner technischen Anwendung, in
seinem Anfang und seiner Motivation, als Macht begreifen ldsst, und
zwar weil ihr die Realitét entgegentritt, die ebenso als Macht aufzufassen
ist. Als theoretische Erkenntnis, nicht nur als ihr praktischer Gebrauch,
wird die Wissenschaft zu einer Auseinandersetzung mit Realitét, die
Machtist. Eben diese Erkenntnisldsst also den Sinn der Realitét als Macht
in epistemologischer Hinsicht besser kldren. Was dies fiir unser Wissen
und die Wissenschaft bedeutet, geht ihrer technischen Anwendung nicht
nur voraus, sondern auch weit tiber diese hinaus. Aus dieser Perspektive
kénnte vielleicht die Frage nach der Technik sich neu deuten lassen.
Auch ethische Probleme, z. B. der Umgang mit der Umwelt, konnten
in ein neues Licht geriickt werden. Wenn die Realitdt Macht ist, und
zwar nicht als ein feindseliges Gegentiber unseres Denkens, sondern als
eine stindige Herausforderung an uns, dann macht es wenig Sinn auf
Beschrankungen unserer Macht zu bestehen. Auch solche Aufrufe wiren
nichts anderes als Machtausiibungen, die die Macht der Realitat negier-
ten. Vielmehr sollte geklart werden, was der Sinn unserer Wissensmacht
jenseits des bloflen Dominierens und Unterworfen-Seins sein kann sowie
der Sinn der Realitdt, der eine solche Macht ermdglicht.

Das Gleiche betrifft den Bereich des Politischen. Dass die politi-
schen Institutionen Machtausiibung darstellen, ist eine Banalitét, die
wenig tber den Sinn der Macht, noch weniger iiber den Sinn der
Realitdt aussagt. Die Letztere kann aus der Sicht einer politischen Theorie
eventuell als neutrales Gegeniiber des Politikers begriffen werden, wobei
selbst von einer machtfreien Politik geschwérmt wird. Dennoch zeigt sich
das politisch-soziale Leben als Macht, und zwar in seinen subtilsten und
schwer greifbaren Strukturen, die ich als Ideologie bezeichnen werde. Die
Ideologieist jedoch nur darum Macht, weil ihr eine andere Macht, die der
Realitdt, entgegentritt, wobei ihr Verhiltnis sowie die Grenze zwischen
ihnen wesentlich instabil bleibt — das sollte m. E. der Ausgangspunkt
einer jeden Ideologiekritik sein. Um diesen Standpunkt plausibel zu
machen, muss man jedoch kldren, in welchem Sinne die Realitét hier als
Macht verstanden werden kann. Dann wird auch das Ethische, das in der
Ideologiekritik so prominent, jedoch oft kaum philosophisch begriindet
ist, zum Vorschein kommen - nicht als eine direkte Bewertung und
Forderung, sondern als eine sich eréfinende Moglichkeit, mit der Realitit

66

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Realitdt als Macht

umzugehen und sogar Macht iiber sie auszuiiben, ohne ins Ideologische
zu verfallen.

Ebenso wire im theologischen Bereich die Betrachtung der kirch-
lichen Hierarchien als Macht ein Gemeinplatz, wie heute auch eine
Ekklesiologie, die von einer Kirche traumt, die keine Macht in Anspruch
nehmen wiirde. Aber eine Konzeption Gottes, die seine Allmacht in Kauf
nimmt, und das trotz aller langst bekannter logischen und ethischen
Probleme, lasst viel mehr als solche kirchlich-politischen Auseinander-
setzungen den Sinn der Macht und der Realitdt kliren, wie er im
theologischen Denken enthalten ist. Erst dann wird sichtbar: Es handelt
sich dabei nicht nur um den Gottesglauben, sondern auch um unser
Selbstverstdndnis und letztendlich um die Mdglichkeit, die sich stindig
verdndernde Realitét als Offenheit aufzufassen.

Darum werde ich der Aufgabe, den Sinn der Realitit am Leitfaden
der Macht zu erforschen, nachgehen, indem grundlegende epistemologi-
sche, ethisch-politische und theologische Fragen und nicht etwa Macht-
institutionen analysiert werden. Die Philosophie der Macht ist weder mit
der Philosophie der Technik noch mit der politischen Philosophie noch
weniger mit der Kirchenkritik zu verwechseln. Es sei noch einmal gesagt:
Die Lésung von konkreten ethischen Problemen ist nicht unbedeutend,
aber sie ist nur als End- und vielleicht sogar Nebeneftekt der machtphi-
losophischen Analyse, nicht als ihr Ausgangspunkt und noch weniger
als ihre Richtschnur zu verstehen. Was in diesem Buch in den Fokus
riickt, sind also — so mochte ich Missverstandnissen vorbeugen - nicht die
Probleme der Okologie, Medizin, sozialer Ordnung oder Kirchenreform.
Stattdessen wird der Sinn der Realitit als Macht jeweils erortert, indem
z. B. das Moment der Entstehung einer neuen wissenschaftlichen Theorie
untersucht wird oder ein historischer Augenblick des Zusammenbruchs
einer Ideologie oder neue Optionen unserer Auffassung der Freiheit. Die
Auswahl der Themen ist dabei keineswegs erschépfend. Dennoch sollen
die hier vorgelegten Untersuchungen, wie ich hofte, exemplarisch zeigen,
dass ohne die Auffassung der Realitit als Macht weder die grundlegenden
Verdnderungen in der modernen Wissenschaft begreifbar sind noch die
Ideologiekritik sinnvoll weiterzutreiben ist; noch weniger scheint mir die
Rede von Gott jenseits der neuzeitlichen und v. a. postmodernen Kritik
aufrechtzuerhalten. Der Sinn der Realitit wird dann immer neue Seiten
zeigen konnen, wobei auch der Sinn der Macht ans Licht kommt, z. B. die
Macht als Verantwortlichkeit und als Sinngebung.

Und noch einen Einwand méchte ich hier vorwegnehmen, um die
Besonderheit der Methode, der ich mich bedient habe, zur Sprache zu

67

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einfliihrung: Fragestellung, Problemkreis, Strategien

bringen. Es mag so aussehen, als ob ich die Macht durch die Realitdt
und die Realitdt durch die Macht auslegen mochte. Im gewissen Sinn ist
es richtig, und zwar im Sinne eines hermeneutischen Zirkels, dass ich
namlich von einer bestimmten Auffassung der Macht her den Sinn der
Realitdt herausarbeiten werde und von einer konkreten Deutung der Rea-
litat her mir die Klarung des Machtbegrifts verspreche. Von einem blofien
Kreisen unterscheidet sich so eine Untersuchung allerdings dadurch, dass
sie immer neue Aspekte vom Sinn der Macht und Realitdt beleuchten
ldsst. Die auf diesem Weg zunehmende Mehrdeutigkeit darf folglich als
Gewinn betrachtet werden. Es sei noch einmal hervorgehoben: Eine
philosophische Frage nach Realitat impliziert fiir mich keineswegs eine
Aufgabe, letztendlich zu sagen, wie der Sinn der Realitdt festzulegen wire,
genauso wenig wie der Sinn der Macht. Eine solche Aufgabe wiirde zu
einem Verfahren fithren, das aus meiner Sicht hoffnungslos tautologisch
im am Anfang beschriebenen Sinne wire: Mit dem Vorverstandnis der
Macht und Realitit wire bereits das vorausgesetzt, was am Ende als
bewiesen betrachtet wiirde. Mir geht es dagegen um keine Beweise, son-
dern darum, herauszufinden, wie die Macht und die Realitit verstanden
werden konnen, d. h. um die Entdeckung der neuen Mdéglichkeiten des
Verstehens. Die Philosophie der Macht ist sowohl die Philosophie, die
von der Macht handelt, als auch die Macht des Philosophierens - die
Macht, Moglichkeiten zu erschlieflen, die sich eréfinen, wenn wir die
Realitdt als Macht begreifen.

Weltbilder, Weltanschauungen, Realitatskonzeptionen

Noch eine letzte terminologische Vorerlauterung scheint allerdings von-
ndten zu sein, bevor wir in medias res gehen. Oben habe ich bereits meine
Griinde dargelegt, warum ich in diesem Buch von Realitit, und nicht
etwa von Natur und nicht vom Sein sprechen werde, ferner auch, warum
die Realitdt nicht im Sinne der Gesamtrealitat, sondern im Sinne einer
Richtschnur zu verstehen ist, die das Reale vom Nicht-Realen trennt.
Da dieser Sinn jedoch vielfaltig ist, kann davon ausgegangen werden,
dass mehrere Realititsauffassungen bzw. Realitdtskonzeptionen moglich
sind, je nachdem, wie die Macht gedeutet und in welche Perspektive sie
gestellt wird. So zeigen die vier analysierten Philosophien der Macht
jeweils eine neue Option, wie die Realitdt am Faden der Machtfrage zu
erschliefSen ist. Ebenso werden meine sich an sie anschlieflenden syste-
matischen Untersuchungen mehrere Aspekte vom Sinn der Realitét ans

68

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Weltbilder, Weltanschauungen, Realitatskonzeptionen

Licht bringen. Die entsprechenden Realitdtskonzeptionen diirfen dabei
nicht als Weltbilder missverstanden werden. Die Rede von Weltbildern
und Weltanschauungen hat seit dem Deutschen Idealismus eine gewisse
Tradition, birgt aber einige ernsthafte Probleme. Sie wiirde uns vor allem
wiederum in die Richtung der Realitdt als Ganzer fithren. Ohne allzu weit
ins Detail zu gehen (wir werden die Frage nach dem Weltbild vor allem
im Zusammenhang mit Wittgenstein noch einmal im Kapitel 1 beriihren),
mochte ich einige Aspekte dieser Problematik hier ansprechen.

Bei einem Weltbild handelt es sich zunichst um eine Summe ver-
schiedener Vorstellungen, die mehr oder weniger artikuliert sein kdnnen,
folglich auch mehr oder weniger konsistent und normierend sind. Solch
ein Bild kann, so Wittgensteins Wortverwendung in Uber GewifSheit, eine
Art unhintergehbarer Hintergrund sein, der gewdhnlich nicht in Frage
gestellt wird und darum weder begriindet werden muss noch kann.'* Es
kann jedoch auch als gezielt durchdachtes und artikuliertes Bild verstan-
den werden, wie solche Ausdriicke wie swissenschaftliches Weltbild< oder
>Weltbild der Physik<« demonstrieren.!%* In beiden Fillen - ob es sich um
eine iberkommene Grundlage handelt, die ohne Beweise unmittelbare
Gewissheit beansprucht, oder aber um eine kritisch gepriifte und in
diesem Sinne rationale Systematisierung von eigenen Vorstellungen und
Meinungen - gilt eine implizite Annahme: das >Draufen< des entspre-
chenden >Weltbildes<, aus dem heraus das >Bild« als solches gesehen wird.

Um etwas als »Bild« zu bezeichnen, muss man auflerhalb desselben
stehen konnen. So kann man, auch nach Wittgenstein, nur dann auf
das eigene Weltbild aufmerksam werden, wenn man von jemandem
gefragt wird, warum man dies oder jenes glaubt, wenn also ein anderer
Mensch die Gewissheit meiner Vorstellungen in Frage stellen will.[> Nur
dann kann man >Elemente« des eigenen Weltbildes, d. h. seine Struktur,
aber ebenso seine Unbegriindbarkeit wahrnehmen. Dann werden aber
ebenso andere >Bilder<, wenn auch nur im Prinzip, denkbar. Die implizite
Pluralitat ist bei aller Rede von Weltbildern vorhanden. Die Absicht, ein

103 Vgl. Wittgenstein, Ludwig: Uber GewifSheit, hg. v. Gertrude Elizabeth Margaret Ans-
combe und Georg Henrik von Wright, in: Wittgenstein, Ludwig: Bemerkungen iiber die
Farben. Uber GewifSheit. Zettel. Vermischte Bemerkungen, Frankfurt a/M: Suhrkamp, 1984
(Werkausgabe, in 8 Bdn., Bd. 8), S. 118-257.

104 Vgl. z. B. Weizsicker, Carl Friedrich von: Zum Weltbild der Physik, Stuttgart: Hir-
zel, 1958.

105 o ist die Tatsache, dass die Notizsammlung Uber GewifSheit als Antwort auf George
Edward Moores Thesen entstanden ist, keinesfalls nebensachlich, sondern fiir diese
Uberlegungen Wittgensteins konstituierend.

69

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einfliihrung: Fragestellung, Problemkreis, Strategien

wissenschaftliches Weltbild zu entwerfen, wird von der impliziten (und
manchmal auch expliziten) Konfrontation mit den anderen, >unwissen-
schaftlichen< Weltbildern inspiriert. Und jede Verdanderung des Weltbil-
des macht seine Grenzen spiirbar bzw. weitere Optionen deutlich. So
kann der Wechsel der sogenannten wissenschaftlichen Weltbilder selbst
Gegenstand der Forschung sein.!%

Eben diese Eigenschaft des Weltbildes, dass es ndmlich auf andere
Weltbilder verweist, hat Dilthey in seiner Weltanschauungslehre stark
gemacht. Aus den zufilligen Erkenntnissen und Eindriicken wird eine
Art »Unterlage«,'%” ein Weltbild; werden diese systematisiert und ver-
allgemeinert, entsteht eine Weltanschauung. Die Typologie der Weltan-
schauungen, die Dilthey dabei vorgelegt hat, hat sich spiter als ebenso
niitzlich wie auch angreifbar erwiesen. Das auf der Hand liegende
Problem besteht vor allem darin, dass eine strenge Unterscheidung von
Weltbild und Weltanschauung kaum gelingt. Eine Weltanschauung fasse
nicht nur Erkenntnisse, sondern auch ihre systematisierende Verallge-
meinerung als »Grundverhiltnisse des Wirklichen« auf!%® Sie ziehe
dariiber hinaus die »Lebenswiirdigung« und »Willensleitung« mit hin-
ein,'® d. h. enthalte auch Bewertungen in praktischer Hinsicht und die
Ausrichtung des Lebens auf ein Ziel bzw. ein Ideal hin. Aber auch ein
Weltbild kann nach Dilthey kaum neutral dem Sinn gegeniiber sein,
den wir konkreten Erkenntnissen und Erlebnissen beimessen. Als Bild
von der Welt impliziert es immer schon eine gewisse sinngebende Gene-
ralisierung. Mehr noch: Es stellt sich heraus, dass auch Weltanschauun-
gen unterschiedlich systematisch sein konnen. So tragen laut Dilthey
religiose Weltanschauungen einen dunklen »Kern« in sich, der nicht
zulésst, dass sie wirklich konsistent und allgemeingiiltig werden.!® Eine
poetische »Lebensanschauung« (hier weicht Dilthey auf einen anderen,
verwandten, jedoch ungeklarten Begriff aus) sei tiberhaupt dem Streben

106 Schon Thomas Kuhn in The structure of scientific revolutions (Chicago: Univ. of
Chicago Press, 1962) ging vom Wechsel der Weltbilder aus. Vgl. auch z. B. die Unterschei-
dung von »Aristoteles-Welt«, »Hermes-Welt«, »Newton-Welt« und »Einstein-Welt« in
Mittelstraf3, Jirgen: Weltbilder. Die Welt der Wissenschaftsgeschichte, in: ders.: Der Flug der
Eule: von der Vernunft der Wissenschaft und der Aufgabe der Philosophie, Frankfurt a/M:
Suhrkamp, 1989, S. 232 ff.

107 Dilthey, Wilhelm: Die Typen der Weltanschauung und ihre Ausbildung in den meta-
physischen Systemen, in: Frischeisen-Kohler, Max (Hg.): Weltanschauung: Philosophie und
Religion in Darstellungen, Berlin: Reichl, 1911, S.12.

108 Dilthey: Die Typen der Weltanschauung, S.12.

109 Dilthey: Die Typen der Weltanschauung, S. 16.

0 Dilthey: Die Typen der Weltanschauung, S. 20.

70

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Weltbilder, Weltanschauungen, Realitatskonzeptionen

nach einer konsistenten Weltanschauung fremd.!"! Jedenfalls verdienen
nach Dilthey erst metaphysische Weltanschauungen diesen Namen im
eigentlichen Sinn. Drei Typen lassen sich dabei unterscheiden: der
Naturalismus, der Idealismus der Freiheit und der objektive Idealismus.
Diese Weltanschauungen schlieflen mehrere philosophische Systeme
in sich ein und gehen durch alle uns bekannten Epochen hindurch,
systematisieren also historisch heterogenes Material und beanspruchen
damit die Allgemeingiiltigkeit. Allerdings macht Dilthey am Ende seiner
Darlegung auch fiir sie deutlich, dass »aller metaphysischen Begriffsar-
beit«, die hier jahrtausendelang getan wurde, »nicht ein Schritt vorwérts
zu einem einheitlichen System gegliickt ist«.!2

Was Diltheys Begrift der auf einem Weltbild sich griindenden und
es systematisierenden Weltanschauung unterstellt, ist somit nicht nur,
dass eine Weltanschauung konsistenter und allgemeingiiltiger als ein
Weltbild ist, sondern auch, dass es einen gewissen »Willen zur Festigkeit
des Weltbildes« gibt," folglich eine historische Bewegung hin zu mehr
Konsistenz, mehr Begriindbarkeit und mehr Verbindlichkeit. Wenn am
Ende festgestellt wird, dass auch von den »metaphysischen Systemen nur
eine Seelenverfassung und eine Weltanschauung« zuriickbleibe,!"* dann
birgt dieses Fazit Diltheys einen noch héheren Anspruch auf Allgemein-
giiltigkeit als bei den von ihm beschriebenen Weltanschauungen: Erst die
historisch-psychologisch fundierte philosophische Sicht erlaube einen
Uberblick iiber mdgliche Antworten auf das »Ritsel des Lebens«. Unter
dem »Ritsel des Lebens« versteht Dilthey dabei, wohlbemerkt, nicht
nur den Tod oder die Widerspriichlichkeit unserer Lebenserfahrungen,
sondern auch »die Macht der Natur, die mit der »Selbststindigkeit
unseres Willens« konfrontiert wird, sowie »unser Vermogen, jede Grenze
zu Uiberschreiten«.! Dies sei die Triebkraft, die von Weltbildern zu Welt-
anschauungen fiithre und diese immer konsistenter mache — der Wille
zur »Herrschaft tiber die Wirklichkeit«, der den Weltanschauungen eigen
ist, sowie ihr Ringen um die »Macht tiber die Seele«, die Dilthey als eine

W Dilthey: Die Typen der Weltanschauung, S.22. Die Erlauterung, eine Weltanschauung
zeige sich bei einem Dichter nur in der »inneren Form der kiinstlerischen Gebilde,
verschafft m. E. kaum begriffliche Klarheit. Vgl. den Ausdruck »Lebensverfassung« (S. 21,
22).

12 Dilthey: Die Typen der Weltanschauung, S. 28.

3 Dilthey: Die Typen der Weltanschauung, S.16.

4 Dilthey: Die Typen der Weltanschauung, S. 51.

5 Dilthey: Die Typen der Weltanschauung, S. 10.

71

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einfliihrung: Fragestellung, Problemkreis, Strategien

immer »zunehmende Festigkeit und Freiheit des Geistes« interpretiert.!®
Diese sind fiir die Philosophie im eigentlichen Sinne erforderlich, wie
Dilthey sie sich vorstellt — als die auf der Typologie der Weltanschau-
ungen begriindete Universalitat zweiter Ordnung, als System, das alle
Weltbilder und Weltanschauungen {iberschauen, einordnen und eine
gewisse Souverdnitat ihnen gegeniiber bewahren ldsst.

Der Anspruch, eine Philosophie der Philosophie zu entwickeln,
ist nicht nur Dilthey eigen gewesen.”” Er ist m. E. eine notwendige
Folge der Rede von den Weltbildern, die im Plural stehen, sowie der
Position des >Drauflens, die ihr Betrachter einnimmt. Will man dem
allen Sinn neutralisierenden Relativismus entgehen, muss man der Typo-
logie der Weltbilder und Weltanschauungen eine Richtung verleihen,
eine Art latente Bewertung ihrer historischen Abwechslung bzw. des
Fortschreitens hin auf den heutigen Zeitpunkt.® Das Dilemma ist im
Grunde einfach: Entweder sind Weltbilder bzw. Weltanschauungen eine
Artunhintergehbare Gegebenheit, die zwar keine blof$ private Bedeutung
haben, jedoch niemals bis zu Ende durchdacht, begriindet und folglich
auch nicht allgemeingiiltig werden konnen; oder wir entwerfen ein
ubergreifendes, alle anderen Sichtweisen in sich aufnehmendes und

U6 Dilthey: Die Typen der Weltanschauung, S.12, 14.

17" Von Kants Anspruch, mit seiner Kritik der Vernunft die Méglichkeiten des Philoso-
phierens auszuloten und die Philosophiegeschichte als eine Art Bewegung hin zu seiner
Transzendentalphilosophie darzustellen (Kant: KrV, A 852/B 880 ff.), fithrt der Weg zum
hegelschen Idealismus mit seiner historischen Fundierung des Anspruchs, eine Philoso-
phie zu entwickeln, die alle philosophischen Systeme als Momente ihrer Entwicklung
durchschaut. Zur neuesten Geschichte des Ausdrucks »Philosophie der Philosophie« und
zu der ab dem 19. Jahrhundert aufkommenden Tendenz >Meta<-Disziplinen zu entwickeln
s. Geldsetzer, Lutz: Art. Philosophie der Philosophie, in: Ritter, Griinder u. Gabriel (Hg.):
Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 7, S. 904-911.

18 Vel. Dilthey, Wilhelm: Das Wesen der Philosophie (1907), in: ders.: Die Geistige Welt.
Einleitung in die Philosophie des Lebens, Teil I (Abhandlungen zur Grundlegung der Geis-
teswissenschaften), Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1968 (Gesammelte Schriften,
Bd.5),S. 339-416. Hier versuchte Dilthey dem seinem Weltanschauungsbegriff drohenden
Relativismus zu entgehen und die Philosophie als eine Art Meta-Metaphysik aufzufassen.
Zwar sei jede Losung des »Ritsels des Lebens« in historischen und psychologischen
Lebensbeziigen verankert und bringe nur partikulare Weltsichten hervor, konne also nicht
verallgemeinert werden, aber es gebe eine historisch fortschreitende Bewegung hin zu dem
Selbstbegreifen des menschlichen Geistes, dem eine Selbstdistanzierung von allen meta-
physischen Systemen gelinge, indem er immer mehr Verbindlichkeit, Konsistenz und
Sicherheit suche und finde. Der Einfluss Hegels ist hier ebenso unverkennbar wie auch
grundlegende Differenzen zu seinem Begrift des absoluten Wissens, wie dieser in der
Phénomenologie des Geistes vorgetragen wurde.

72

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Weltbilder, Weltanschauungen, Realitatskonzeptionen

sie einordnendes Bild, wenn nicht im Sinne seiner Letztbegriindung,"
so doch im Sinne einer historischen Bewegung auf eine systematisch-
tibergeordnete Meta-Position hin. Im ersteren Fall kann die Nicht-Belie-
bigkeit der Weltbilder kaum plausibel sein bzw. der Verdacht eines
weltanschaulichen Relativismus ist kaum abzuwenden; im letzteren
machen wir uns eines performativen Widerspruchs verdichtig, dass
wir namlich weltanschauliche Primissen moglicherweise tibersehen
haben, die eine Grundlage dafiir bilden, wie wir die Weltanschauungen
typisieren.”® Unser Anspruch auf eine Meta-Position wird dann zur
Uberheblichkeit und bezeugt nur die unkritische Ubernahme mancher
weltanschaulichen Voraussetzungen. Die letztere Schwierigkeit wird,
nebenbei gesagt, zu einem gravierenden Selbstmissverstindnis, wenn
man heutzutage eine Distanz zu allen Weltanschauungen zur Grundlage
einer kritisch-indifferent ihnen gegeniiber stehenden, agnostischen Welt-
anschauung erklart.!?! Man merkt dabei nicht, dass selbst der jeweilige
Begrift des Kritischen keineswegs weltanschaulich neutral sein kann.
Auch der existentielle Ernst wird damit verfehlt, nimlich die Notwen-
digkeit, eine bestimmte Position zu dem von Dilthey hervorgehobenen
»Ritsel des Lebens« einzunehmen, die dem eigenen Leben eine Richtung
geben konnte.

Trotz des oben beschriebenen Dilemmas — entweder Relativismus
oder Uberheblichkeit — scheint eine historisch gerichtete Typisierung
attraktiv, ja unumgehbar zu sein. Noch weiter als Dilthey ist diesen Weg
Heidegger gegangen. In Die Zeit des Weltbildes versuchte er eine histo-
rische Perspektive der Entwicklung aufzuwerfen, die noch tiefgreifender
als die Diltheys sein sollte: Es ging Heidegger nicht um Pluralitdt der
Weltbilder oder Weltanschauungen (dass ein Weltbild zur Weltanschau-
ung wird, ist nach Heidegger geradezu unvermeidlich, sie sind ja im
Grunde das Gleiche),1?2 sondern um die Verschiedenheit der moglichen
Auffassungen des Seienden, in denen Weltbilder wurzeln. Dies war
allerdings keine Korrektur der oben kritisierten Verallgemeinerung der
angeblich iiberzeitlichen Grundstrukturen des Daseins. Die historische

19 Dies wire eine Abzweigung zur Ideologie, wie im Kapitel 4 gezeigt wird.

120 So gibt Dilthey zu, seine Unterscheidung der metaphysischen Systeme habe nur pro-
visorischen Charakter und folge eher einer »Intuition« als einem klaren Prinzip (Dilthey:
Die Typen der Weltanschauung, S. 30).

12l Vg. Kants Vorwurf an die »vorgeblichen Indifferentisten«, die unbemerkt fiir sich
selbst der unreflektierten Metaphysik verfallen (Kant: KrV, A X).

122 Vgl. Heidegger, Martin: Die Zeit des Weltbildes, in: ders.: Gesamtausgabe, Frankfurt
a/M: Klostermann, 1977, Bd. 5 (Holzwege), S. 93.

73

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einfliihrung: Fragestellung, Problemkreis, Strategien

Sichtweise sollte lediglich dazu dienen, den Gedanken zu der modernen
Entfremdung des Daseins von seinen eigentlichen Moglichkeiten zu
untermauern. Denn es gebe Zeitalter, die durch eine andere Haltung
gegeniiber dem Seienden gekennzeichnet wiirden als heute - jene, in
denen kein Weltbild méglich gewesen sei. Diese anderen Zeitalter seien
die Antike und das Mittelalter, die als Gegenfolie zum Zeitalter des
Weltbildes dienen sollten, — der Neuzeit, in der die Welt zum Bild und die
Wahrheit zur Gewissheit des Vorstellens werde.!?

Nach Heidegger demonstriert die neuzeitliche Wissenschaft,
worum es dem Zeitalter des Weltbildes geht: das Seiende »verfiigbar zu
machen, es zu vergegenstindlichen und »vor sich zu bringen«, um mit
ihm »gewifl« umzugehen.!* Thre Grundlage ist die dem Humanismus
eigene Selbsterméchtigung des Subjekts, das die Welt objektiviert und
sich als ihr einziges Mafl in den Mittelpunkt stellt. Diese Diagnose
Heideggers wird jedoch problematisch, wenn er versucht, in der Ver-
gangenheit eine andere Auffassung des Menschen und seiner Haltung
gegeniiber dem anderen Seienden aufzufinden. Hier verliert sich seine
Analyse in schwer verstandlichen Metaphern: In der Antike sei diese
andere Auffassung dadurch gekennzeichnet, dass der Mensch nicht im
Mittelpunkt des Seins stehe, das vor ihn gebracht werde, um sein Urteil
zu erhalten, sondern dadurch, dass »das Anwesende tiber den Menschen
als den Anwesenden kommt«; im Mittelalter durch die Zugehorigkeit
zur »Ordnung des Geschaffenen, die das »Vernehmen des Seienden«
ermoglichte.1?> Man fragt sich, ob der Satz von Protagoras, der Mensch
sei das Maf3 aller Dinge, dieser Interpretation der anderen Zeiten, die
dem Weltbild fremd sein sollten, nicht im Wege steht, folglich, ob das
Zeitalter des Weltbildes tatsachlich erst in der Neuzeit und nicht schon
bei den Griechen begonnen hat.!?¢ Ebenso scheint das Mittelalter das
Vorstellen im heideggerschen Sinne (»vor sich bringen«) zu kennen,
zumindest als biblische Geschichte, an deren Anfang Adam den Tieren,
die vor ihn gebracht wurden, Namen gab (Gen 2, 19). Das Zeitalter
des Weltbildes scheint immer schon begonnen zu haben. Und da es
zweifelhaft ist, dass es andere Zeiten gab, sieht auch Heideggers Hoffnung

123 Vgl. Heidegger: Die Zeit des Weltbildes, S. 90.

124 Heidegger: Die Zeit des Weltbildes, S. 86, 87.

125 Heidegger: Die Zeit des Weltbildes, S. 90.

26 Tatsidchlich bemerkt Heidegger, dass schon Platons Auffassung der Seiendheit des
Seienden als eidos eine Voraussetzung bildete, dass die Welt zum Bild wird (Heidegger:
Die Zeit des Weltbildes, S. 91).

74

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Weltbilder, Weltanschauungen, Realitatskonzeptionen

auf »echte[] Besinnung«,'”” die das Zeitalter des Weltbildes beenden
wird, als unbegriindet aus.

Heideggers wie auch Diltheys Schwierigkeiten demonstrieren aus
meiner Sicht, dass selbst eine tiefgreifende historische Typisierung der
Weltbilder bzw. der Weltanschauungen den Ernst des Fragens nach
der Realitat verfehlt. Das beanspruchte >Drauflens, auch dann oder
besonders dann, wenn es als notwendige Folge historischer Entwicklung
aufgefasst wird, bleibt entweder, wie bei Heidegger, eine unbegriindete
Hoftnung auf eine ungeklarte Alternative, oder sie ist, wie bei Dilthey,
selbst gewissen weltanschaulichen Pramissen verhaftet. In beiden Fal-
len miisste die Frage auch nach der Realitit eines solchen >DraufSenc
gestellt werden.

Bemerkenswert ist dabei, dass die erste prominente Verwendung
des Begriffs >Weltanschauung« eine andere gewesen ist. Kant berief
sich auf die »Stimme der Vernunft«, indem er darauf hinwies, dass
diese zwar keine Anschauungen fiir seine Ideen zulésst, jedoch die Tota-
litat aller Anschauungen als »Weltanschauung« bzw. als eine anschauli-
che Darstellung des Unendlichen fordert.!”® Dabei miisse es sich um
einen Widerspruch handeln. Denn das Unendliche auch nur denken
zu koénnen, geschweige denn in einem Bilde darzulegen, {ibersteige
alles menschliche Vermégen und gerade die Vernunft solle vor solchen
Bildern warnen. Dieser Widerspruch, den die Vernunft unvermeidlich
bei jedem Versuch erkenne, wenn sie die Schranken des Sinnlichen
tiberschreite und die Totalitédt aller Anschauungen in einem Bilde darlege,
sei jedoch keineswegs ein blofler Fehler. Die Unangemessenheit der
Aufgabe und die Unzuldnglichkeit aller Gemiitskrafte erméglichen nach
Kant eine intellektuelle Erfahrung, die Freude bereitet, eine besondere
Gemiitsstimmung - das Erleben des Erhabenen. Die uniibersichtliche
Grofie ist hier, ganz anders als bei Heidegger, kein blofier »unsichtbare|[r]
Schatten, der um alle Dinge iiberall geworfen wird«, wenn das Seiende
zum Weltbild wird.!? Bei Kant ist sie die einzige Moglichkeit, die Idee
des Unendlichen »als ein Ganzes« in ihrer sinnlichen Unermesslichkeit
zu denken,® unter der Bedingung allerdings, dass die Vernunft sich
ihres Unvermogens einerseits bewusst wird, andererseits auch an diesem
Unvermdgen, eine ihren Ideen addquate Anschauung zu finden, Freude

27 Heidegger: Die Zeit des Weltbildes, S. 96.

28 Kant: Kritik der Urteilskraft, AA, Bd. 5, S. 254 .
29 Heidegger: Die Zeit des Weltbildes, S. 95.

30 Kant: Kritik der Urteilskraft, Bd. 5, S. 254.

75

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einfliihrung: Fragestellung, Problemkreis, Strategien

findet. Im Erhabenen wird die Natur als eine Macht erfahren, die die
Macht der Vernunft iibersteigt, die diese aber in ihrer Uberlegenheit
begreifen kann.!

Wenn man Kant folgt, muss man also ein Bild der Realitdt im
Sinne des Weltbildes oder Weltanschauung als inaddquat verwerfen.
Dennoch ist die gesuchte Einheit des Bildes nicht blof8 iiberfliissig oder
entbehrlich. Sie wird immer wieder angestrebt, auch wenn sie am Ende
als unangemessen zuriickgewiesen wird. Mehr noch: Wir kénnen uns
diesen Versuchen gegeniiber nur scheinbar oder gar heuchlerisch neutral
verhalten. Jedenfalls kénnen wir kaum auf sie verzichten. Noch weniger
ist es moglich, tiber sie hinauszugelangen bzw. ein >Draufen< von ihnen
zu finden.

Kants Position sowie die oben beschriebenen Schwierigkeiten, die
die Rede von Weltbildern und Weltanschauungen birgt, weisen m. E.
deutlich darauf hin, dass die Metapher des Bildes und des Schauens
griindlich zu revidieren ist. Als Metapher macht sie immer noch Sinn,
aber nur in einer gewissen Hinsicht. Im Ubrigen sollte man sich nicht
von ihr leiten lassen. So stimmt diese Metapher in der Hinsicht, dass
es sich bei jeder Vorstellung von Welt als Ganzer um eine beschrénkte
Ubersicht handelt, wobei der Blick sich das Bild nicht auf einmal
aneignen kann; auch in der Hinsicht, dass es immer einen blinden
Fleck der Anschauung geben wird. Aber die Metapher stimmt nicht
in dem, was die Unbeweglichkeit der Grenzen und Simultanitét des
Bildes angeht. Die Grenzen eines solchen >Bildes< sind Horizonte unseres
Wahrnehmens, unseres Denkens und Urteilens. Sie verschieben sich
standig. Das >Bild« st folglich weder simultan noch homogen: Der Fokus
und der Rahmen werden standig verlagert, sie werden zu mehr oder
weniger festen Orientierungspunkten, die mehr oder weniger wichtig
sind, und auch in dieser Hinsicht sich stindig dndern.!*? Es ist ferner
kein Feld und kein Behilter neutraler Tatsachen. Dieses bewegliche
Ganze, das keine Totalitat beanspruchen kann und uns gern immer daran
erinnert, dass wir es nicht fassen, ja nicht wirklich begreifen konnen,
wird dadurch konstituiert, wie wir das Wort >real< jeweils deuten, das
heifit: welche Deutung jeweils als eine Art Ariadnefaden dient, um -

Bl Auf den Abschnitt Von der Natur als einer Macht der Kritik der Urteilskraft (§ 28, AA,
Bd. 5, S.2601f.) sowie auf Kants Begriff des Erhabenen in seiner Bedeutung fiir die
Erkenntnis gehe ich im Kapitel 2 ausfiihrlich ein.

132 Zum Begriff der Orientierung im Sinne des Sich-Zurechtfindens innerhalb der beweg-
lichen Horizonte s. Stegmaier, Werner: Philosophie der Orientierung, Berlin, New York: de
Gruyter, 2008, bes. S. 194 ff.

76

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Weltbilder, Weltanschauungen, Realitatskonzeptionen

hier wiirde ich eine andere Metapher in Anspruch nehmen - uns durch
das Labyrinth heterogener Erlebnisse, Eindriicke und Gedanken zu
fithren. Die besondere und einmalige >Qualitdt« der Realitét, die wir
den Dingen und Gedanken dabei beilegen, ist, keine Frage, selbst von
unserer Deutung des Ganzen abhingig. Der Sinn dieser »Qualitits, die
sich von allen anderen Qualititen grundsitzlich unterscheidet, kommt
aus einer Zirkelbewegung - unser Vorverstandnis von ihr veranlasst
uns dazu, das Ganze als solches aufzufassen, und von der Auffassung
des Ganzen her bekommen wir eine Richtschnur, um iiber das Reale
als solches zu urteilen. Dennoch darf man dabei nicht vergessen, dass
dieses Ganze weder vollstandig ist noch feststeht. Mehr noch: Bei der
beschriebenen Zirkelbewegung handelt es sich um kein neutrales Hin
und Her, sondern es ist eine Bewegung im Sinne der Macht, die wir
jeweils iiber eine bestimmte Situation erlangen, wenn die Realitdt zu
einem uns verfiigbaren Weltbild wird, und die wir verlieren, wenn diese
sich ebenfalls als Macht erweist — die Macht, die unsere >Weltbilder« als
nicht addquat zuriickweist, die sie durchbricht. Mit diesen wesentlichen
Einschrankungen (die Instabilitit und die Unangemessenheit) wird
die Rede von der Realitdt als Ganzer auch fiir die Philosophie der
Macht wiederum bedeutsam - das Ganze, das an der Richtschnur vom
konkreten Sinn der Realitdt immer wieder neu begriffen werden muss.

Die Realitdt kann nicht im Plural stehen, nur unsere Auffassungen
von ihr, die uns jedoch nicht beliebig, wie >Bilder< oder >Weltens,
vorliegen und wie zur Verfiigung stehen. Vielmehr sollte eine jede solche
Konzeption, um den existentiellen Ernst nicht zu verfehlen, einerseits
eine privilegierte Einzigartigkeit fiir sich beanspruchen und andererseits
auf die Unangemessenheit dieses Anspruchs hinweisen, auf die von Kant
angesprochene Unendlichkeit davon, was als Realitdt gedacht wird, -
die Unendlichkeit jedoch nicht nur im Sinne der Gréfe, sondern auch
im Sinne der Unerschopflichkeit, die auf diesem Weg entdeckt wird.
Beide - der Anspruch, die Realitat festzulegen, und die Feststellung
seiner Unangemessenheit - stehen fiir die Beweglichkeit des>Bildes<bzw.
die Veranderlichkeit der Richtschnur, die das Reale vom Nicht-Realen
unterscheiden lasst. Eine Realitatskonzeption wird folglich ihre eigene
Begrenztheit bei jeder Rede von Realitdt mitdenken miissen. Dennoch
ist ein solches Bedenken der eigenen Grenzen kein Ausdruck der blofien
Bescheidenheit, die sich mit einer abstrakten Unzuldnglichkeitsdiagnose
begniigen wiirde. Es fithrt unvermeidlich tiber diese Grenze hinaus.
Denn wird es ernst genommen, verleitet es nicht zu einer Typisierung,
sondern weist auf ein neues Verstdndnis der Realitét hin.

77

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einfliihrung: Fragestellung, Problemkreis, Strategien

Dieses Verstdndnis ist eine errungene Macht, die in einer schweren
Auseinandersetzung mit der Macht der Realitdt entstanden ist - eine
Macht, die weiteren Proben und Herausforderungen ausgeliefert ist.
Die Philosophie der Macht, die diesem Weg folgt, beansprucht fiir sich
keineswegs eine iibergeordnete Meta-Position. Auf keinen Fall darf sie
als Philosophie der Philosophie bzw. als Typologie der Realitdtskonzep-
tionen missverstanden werden. Die Philosophie, die neue Optionen zu
gewinnen sucht, wie man die Realitdt auffassen kann, darf sich als Erwei-
terung unserer Macht iiber die Realitat verstehen. Die so behandelte
Realitdt wird jedoch selbst zu einer Macht, die fiir unsere Denkfdhigkeit
immer viel zu grof3 bleibt, die wir genauso wenig von draufien anschauen
wie auch iiber sie hinausdenken konnen.

Struktur des Buches

Diese Untersuchungen sollen zur Philosophie der Macht im oben
beschriebenen Sinne beitragen. Vielleicht diirfte man sie als Prolegomena
zur Philosophie der Macht verstehen. Aber im Unterschied zu den
Prolegomena Kants erheben sie keinen Anspruch, sichere Fundamente
zu errichten etwa fiir eine neue Art des Philosophierens, noch weniger
einen verbindlichen Plan darzulegen »zu einer jeden kiinftigen« Macht-
philosophie. Das wire ihrem Gegenstand unangemessen. Allerdings sind
hier, um einen anderen Ausdruck Kants zu verwenden, »Voriibungen«!33
notig, eine tastende Priifung, wie man von Realitdt als Macht philoso-
phisch reden kann. Sinnvoll wird eine solche Realitdtsauffassung erst
mit Blick aufkonkrete Forschungsergebnisse, die dank ihr zustande kom-
men.

Das vorliegende Buch stellt eine Reihe von Versuchen dar, die
Realitit an dem Faden einer doppelten Frage nach ihrem Sinn zu
untersuchen: Wie wird die Realitit verstanden, wenn man sie mit Hilfe
des Machtbegriffs beschreibt, und was fiir Optionen &6ffnen sich durch
die Rede von Macht fiir konkrete Probleme, wenn die Realitét in Frage
gestellt bzw. die Grenze zwischen dem Realen und dem Nicht-Realen
neu bestimmt werden muss? Die Fragestellung impliziert, wie bereits
angedeutet, einen historischen und einen systematischen Aspekt. Dem
historischen Aspekt ist Teil I Philosophien der Macht: vier historische

133 Kant, Immanuel: Prolegomena zu einer jeden kiinftigen Metaphysik, die als Wissen-
schaft wird auftreten konnen, AA, Bd. 4, S. 261, 274.

78

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Struktur des Buches

Exkurse gewidmet. Hier werden die Realititskonzeptionen von Spinoza,
Nietzsche, Foucault und Luhmann sowie ein jeweiliger Machtbegrift
analysiert. Eine kurze Erlauterung sowohl zur Auswahl der Autoren als
auch zu den methodischen Richtlinien scheint dabei notig zu sein.

Dass Spinoza, Nietzsche und Foucault in einer machtphilosophi-
schen Untersuchung zu Wort kommen, wird kaum verwunderlich sein.
Die grundlegende Funktion des Machtbegriffs fiir die dynamische
Auffassung der Realitit wurde hier mehrfach zum Gegenstand der
Forschung. Es wurde festgestellt: Macht selbst wird bei ihnen zu einer
Art ubiquitarer Realitit, die keine Definitionen braucht, sondern durch
die alles andere definiert wird. Desto dringender scheinen mir die Fragen
zu sein, die in der Forschungsliteratur viel weniger Beachtung fanden:
Steht der Sinn der Macht bei den genannten Autoren fest? Was sind
es flir Realitdtsauffassungen, die die Macht zu ihrem Schliisselpunkt
haben? Sind sie im Sinne der Gesamtrealitdt oder vielmehr im Sinn
einer Richtschnur zu verstehen, wie man das Reale vom Nicht-Realen
unterscheidet? Wie konkret sieht so eine Richtschnur aus?

Es darf nicht ibersehen werden, dass es sich bei Spinoza, Nietzsche
und Foucault um unterschiedliche Herangehensweisen an die Realitét
handelt. Der Machtbegriff wird bei ihnen in unterschiedlichen Absichten
verwendet. Wihrend Spinoza eine Ontologie der Macht entwarf und
dementsprechend die Realitit vor allem als Gesamtrealitdt durchdachte,
ging es Nietzsche von Anfang an um eine Art Heuristik der Macht,
die unvermeidlich zu Widerspriichen fithren wiirde, wire die Realitdt
ontologisch, im Sinne der Gesamtrealitdt, aufgefasst. Auch Foucault
beabsichtigte, wie er selbst mehrmals betonte, keine Ontologie, sondern
eine Art instrumentelle Analytik der Macht. Nichtsdestotrotz kann
sowohl Nietzsches als auch Foucaults Philosophie der Macht als eine
unerléssliche Suche nach einem Kriterium verstanden werden - nach
einer Richtschnur der Realitat. Aber auch Spinoza deutete Macht letzt-
endlich im Sinne einer Richtschnur, durch welche die Realitat erkannt
werden kann. Denn die Realitét steht nach Spinoza dieser Erkenntnis
nicht gleichgiiltig gegeniiber; die Einsicht in die Realitdt kann sie zur
Steigerung bringen. Seine ontologische Fragestellung bekommt somit
eine unerwartete epistemologische Wende: Die Realitdt wird dynamisch-
beweglich und nicht gleichgiiltig gegeniiber dem, der sie erkennt.

Was Luhmann angeht, so kann von ihm, anders als von den anderen
drei Philosophen, zwar nicht behauptet werden, dass die Macht im Zen-
trum seines Denkens steht, er entwickelte jedoch eine weitere Option der
Rede von Macht - eine philosophische Theorie der Macht, wenn nicht,

79

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einfliihrung: Fragestellung, Problemkreis, Strategien

wie Spinoza, in einer ontologischen, so doch anders als Nietzsche und
Foucault in einer systematischen Absicht. Auch bei Luhmann ldsst sich
sagen, dass seine Machtanalyse einen Schliissel zu seinem Verstindnis
der Realitat bietet, und zwar nicht nur im Sinne einer Richtschnur,
sondern auch, indirekt, als seine Deutung der Realitét als Ganzer. Dass es
sich bei Luhmann tatsdchlich um die Philosophie der Macht, und nicht
etwa um die Soziologie, wie bei Foucault nicht ausschliefilich um eine
historische Betrachtung, handelt, soll durch diese Untersuchung ebenso
dargelegt werden. Bei allen vier Autoren ermdéglicht ihr Machtbegriff,
trotz ihrer unterschiedlichen Absichten, ein gewisses Realitétsverstind-
nis im Sinne eines latenten Kriteriums von dem, was als real und
was als nicht real gelten soll. Dieses Kriterium weist, ob direkt oder
indirekt, in die Richtung einer mdglichen Auffassung des Ganzen hin.
Eine solche Auffassung erweist sich jedoch, besonders bei Nietzsche und
Foucault, als widerspriichlich bzw. sie kann nur hypothetisch-heuristisch
eingesetzt werden.

Das Gemeinsame, das, was die vier ausgewéhlten Denker verbindet,
besteht dariiber hinaus darin, dass sie sich der »generelle[n] Hypo-
these« der Neuzeit verpflichteten,** — dem oben bereits angesprochenen
Immanenzprinzip. Thm zufolge wird jede Zuflucht in die der Realitit
transzendenten Begriindungen und Mafistdben vermieden, ja strengst
untersagt."> Die immanent verstandene Realitdt soll aus sich heraus
erklart werden, und zwar so, dass sowohl ihre Entstehung als auch ihre
Wandelbarkeit verstindlich werden. Sie ist dabei zwar in den immanen-
ten Grenzen eingeschlossen, soll aber dennoch auch als dynamisch offen
- als das Werden - aufgefasst werden. Die zweite Aufgabe neben dem
Immanenzprinzip - die dynamische Offenheit der Realitét plausibel zu
machen - kommt bei Nietzsche deutlich zum Vorschein. Aber auch fiir
Spinoza gilt schon, dass die Realitdt, weil von Affekten und Trieben
durchdrungen, niemals in sich ruhend sein kann.

134 Blumenberg, Hans: Transzendenz und Immanenz, in: Campenhausen, Hans, Dinkler,
Erich, Gloege, Gerhard und Galling, Kurt (Hg.), Die Religion in Geschichte und Gegen-
wart, Tubingen: Mohr Siebeck, 1962, Bd. 6, S. 993. Auch Charles Taylor sieht in der Ent-
scheidung zugunsten der Immanenz (the »immanent frame«) den Wendepunkt der
Moderne. Vgl. Taylor, Charles: A secular age, Cambridge, London: The Belknap Press of
Harvard Univ. Press, 2007, S.15f., 539 ff.

135 Vgl. die folgende Formulierung der Aufgabe des immanenzorientierten neuzeitlichen
Denkens: »|...] aus der Inmanenz der menschlichen Fihigkeiten und Vollziige selbst die
Mafistibe, Geltung und Stabilisierungen zu entwickeln und den Versuchungen der Trans-
zendenz, ndmlich der Flucht in letzte Begriindung oder iibernatiirliche Autoritéten, zu
widerstehen« (Saar: Die Immanenz der Macht, S.10).

80

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Struktur des Buches

Diese zwei Aufgaben - die durchgehend immanente und die dyna-
mische Auffassung der Realitdt — stehen nicht unbedingt im direkten
Widerspruch zueinander, bilden jedoch eine gewisse Spannung. Sie
tithren allerdings zum Widerspruch, wenn man die Realitédt ontologisch
versteht — als das in sich immanent geschlossene Ganze. Was konnte
es zur Dynamik bringen? Wie wire hier ein stindiges Uberschreiten
der Grenze des Gegebenen mdoglich? Die alte Dichotomie vom Sein
und Nicht-Sein ldsst diesen Widerspruch nicht beseitigen. Nur wenn
die Realitat keine ontologische Gegebenheit wire, wire ein solches
Uberschreiten vielleicht denkbar. Die Realitit wire dann ein stindiger
Kampf um Realitét — ein Kampf, in dem Siege und Niederlagen abwech-
selnd ihre Friichte tragen. Sie wiére eine errungene Macht, die nur
voriibergehend und nur in einer gewissen Hinsicht gegeben ist. In der
immanenzorientierten Realitatsauffassung steht der Machtbegrift fiir die
stindige Verdnderung des angeblich Gegebenen bzw. fiir die eventuelle
Verfiigbarkeit der Grenze von dem, was jeweils als das Ganze der Realitit
beurteilt wird.

Eine gewisse Spannung zwischen der Aufgabe einer immanenten
Deutung der Realitdt und ihrem dynamischen Verstindnis konnte bei
den genannten Autoren nicht immer vermieden werden - trotz der
zentralen Rolle des Machtbegriffs. Die Spannung sorgte dafiir, dass
auch der Machtbegriff mehrdeutig, schwer definierbar und an manchen
Stellen, z. B. bei Foucault, vage wurde. Dieser Umstand bestimmt manche
methodischen Einstellungen dieses Teils der Untersuchung. Bei der
Analyse der Realititskonzeptionen der vier Denker der Macht werde
ich vor allem zwei Tendenzen der modernen Forschung widerstehen
wollen. Eine besteht darin, dass man sich dafiir einsetzt, das jeweilige
Denken als vollkommen schliissig darzulegen. Alle Probleme, die bei
der Analyse entstehen, betrachtet man dabei von vornherein als im
Prinzip 16sbar, alle Spannungen werden gemildert und alle Diskrepanzen
kleingeredet. Eine solche Einstellung ist verstindlich und scheint fiir
die philosophische Forschungsarbeit viel angebrachter zu sein als etwa
direkte Kritik an einem Autor, den man gerade untersucht. Diese zweite
Tendenz, den im Fokus der eigenen Analyse stehenden Philosophen zu
kritisieren und selbst widerlegen zu wollen, zeigt sich als wenig produktiv,
vor allem in der Nietzsche- und Foucault-Forschung. Dennoch halte
ich beide Tendenzen fiir irrefithrend. Indem die vier Autoren hier auf
ihre Realitdtsauffassungen analysiert werden, versuche ich beide Wege
zu vermeiden. Natiirlich besteht auch meine Aufgabe darin, den jeweili-
gen Autor moglichst konsequent zu verstehen, wie es schon von Kant

81

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einfliihrung: Fragestellung, Problemkreis, Strategien

als fiir die philosophische Forschung angemessen angesehen wurde.*¢
Aber dies bedeutet keineswegs, dass man Probleme, mit denen sie in
ihrem Denken gerungen haben, von vornherein fiir gelost halt. Genauso
wie Schwierigkeiten und selbst Inkonsequenzen zu vertuschen, wire
es allerdings nicht sinnvoll, diese dem untersuchten Denker kritisch
vorzuwerfen, um seine Problemlésungen ginzlich zu verwerfen. Gerade
die Spannungen des jeweiligen Denkens sind wertvoll, um zu sehen,
was fiir ein Preis fiir solche Losungen bezahlt werden musste. So fiithrte
das Aufheben des Teleologie-Problems Spinozas Denken zu gravieren-
den Paradoxien. Und um dem Sein die »Unschuld des Werdens«!¥
zuriickzugeben, musste Nietzsche das Neue aus der Realitdt streichen.
Das Realitdtsverstindnis, das daraus entstand, war nicht durchgehend
konsistent. Darum wurde es zum Teil nur indirekt angedeutet und
sogar stillschweigend vorausgesetzt. Alle Spannungen wurden dadurch
unsichtbar. Die Aufgabe einer philosophischen Untersuchung ist sie
wieder ans Licht zu bringen, um die jeweilige Realitdtsauffassung samt
ihren mehr oder weniger expliziten Pramissen bzw. mehr oder weniger
sichtbaren Spannungen sowie gelegentlich unerwiinschten Folgen zur
Sprache zu bringen.!38

Eben diesem methodischen Leitfaden folgt der philosophiehisto-
rische Teil, indem die Realititskonzeptionen von vier prominenten
Denkern der Macht analysiert werden — mit einer besonderen Bertick-
sichtigung der Schwierigkeiten, mit denen die jeweilige Konzeption sich
konfrontiert sah. Damitist nichts iber die Richtigkeit dieser Realitatsauf-
fassungen gesagt, nur tiber ihre Schliissigkeit. Diese wiirde ein Argument
fir jene nur in dem Fall sein kénnen, wenn uns selbst heute ein vollkom-
men schliissiges Verstdndnis der Realitit zur Verfiigung stiinde. Da dies
aber, so scheint es mir, nicht der Fall ist, konnen wir nicht die groflen
Versuche der Vergangenheit als tiberholt ansehen, auch wenn sie nur
teilweise erfolgreich waren. Solange eine solche Konzeption der Realitat
uns nicht gelingt, knnen wir sowohl von den Optionen, die sie entdeckt

136 Vel. die Aussage Kants, man solle grofle Vorginger besser verstehen, als sie es zuweilen
selbst getan haben (vgl. Kant: KrV, A 314/B 370).

137 Nietzsche, Friedrich: Gotzen-Diammerung oder Wie man mit dem Hammer philoso-
phirt, KSA, Bd. 6, S. 96, 97.

138 Als Beispiel fiir eine dhnliche Herangehensweise, die als »negative Theoriesymbiose«
bezeichnet wird, vgl. Martinsen, Renate: Negative Theoriesymbiose. Die Machtmodelle von
Niklas Luhmann und Michel Foucault im Vergleich, in: Brodocz und Hammer (Hg.),
Variationen der Macht, S. 57-74. Die Untersuchung zielt auf die »blinden Flecken« (S. 58),
die jeweils aus einer anderen Perspektive her sichtbar werden, um »scheinbare Selbstver-
standlichkeiten« (S. 69) zu beleuchten.

82

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Struktur des Buches

haben, als auch von den Schwierigkeiten, mit denen sie ringen mussten,
lernen, wie die Realitit mehr oder weniger konsistent verstanden werden
kann, auch wenn oder gerade dann, wenn der Verdacht wichst, dass
das, was wir als konsistent erwarten, in der realen Welt als unrealistisch
abgestuft werden muss.

Teil I soll die historische Fundierung fiir die weitere Untersu-
chung sein, im Sinne der von den grofien Denkern der Vergangenheit
durchdachten Optionen der Rede von Macht und der ihr entsprechen-
den Realitdtskonzeptionen. Manche semantischen Aspekte der Macht
(Nicht-Gleichgiiltigkeit, Asymmetrie, (Nicht-)Anonymitat und Kontin-
genz) sollen hier ans Licht kommen sowie manche Mdglichkeiten, wie
die Realitdt verstanden werden kann. Im Teil II Der Sinn der Macht
und der Sinn der Realitiit: systematische Ansdtze werden wir dagegen
systematisch-experimentell vorgehen. Es gilt nicht nur die gefundenen
semantischen Optionen zu vertiefen, sondern vor allem die Auffassung
der Realitdt als Macht auf ihre Tragweite zu priifen. Dabei soll der Sinn
der Macht und der Sinn der Realitdt mit Blick auf konkrete Forschungs-
fragen in den im Untertitel des Buches angekiindigten Aspekten gekldrt
werden - dem epistemologischen, dem ideologiekritischen und dem
theologischen. Wie bereits gesagt worden ist, konnen hier nur einzelne
Bereiche erforscht werden, die zwar in manchen Hinsichten - in Hinsicht
aufihre jeweils theoretische, praktische und theologische Fragestellung -
exemplarisch zu sein scheinen, ihre Bevorzugung darfjedoch keineswegs
im Sinne des Anspruchs auf eine erschopfende Darstellung, selbst nicht
als Umriss aller Problemfelder missverstanden werden.!*

Im Kapitel 1 Was ist Realitiit? >Realismus< versus >Antirealismus«
wird die Frage nach der Realitat systematisch gestellt, und zwar vor dem
Hintergrund der auch heute noch aktuellen Diskussionen zwischen den
sogenannten Realisten und Antirealisten. An dem Beispiel der Auseinan-
dersetzung Umberto Ecos (als Vertreter einer moderat-ausgewogenen
realistischen Position, die er selbst als negativen Realismus bezeichnete)
mit Nietzsche (als >Vater< der postmodernen Philosophie) wird ein
Versuch unternommen, den Kern des Problematischen in der heutigen
Realismus-Antirealismus-Debatte zu erarbeiten. Das Problem, das in
ihrem Fokus steht und das u. a. der sogenannte Neue Realismus aufge-
nommen hat, soll dabei von gegenseitigen Missverstandnissen moglichst

139 Unter anderem musste bspw. die hochspannende Frage nach dem Sinn der Macht und
der Realitdt in der Kunst aufler Acht gelassen werden. Sie konnte der Ausgangspunkt einer
eigenen Untersuchung sein.

83

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einfliihrung: Fragestellung, Problemkreis, Strategien

bereinigt werden, um die Frage erneut zu stellen: Wie kénnen wir uns
heute der Realitat philosophisch nahern? Oder genauer formuliert: Wie
kann die Unzufriedenheit der heutigen Verfechter des Realismus mit
der Postmoderne auch unter Beriicksichtigung von antirealistischen
Entdeckungen der Letzteren aufrechterhalten werden, ohne diese Ent-
deckungen zu missdeuten oder gar zu vernachldssigen? Der Anspruch
auf ein interpretationsfreies Realitdtsverstindnis steht der eigentlichen
philosophischen Arbeit nicht weniger im Wege als eine Relativierung
aller Realitdtsauffassungen, die ihre prinzipielle Ungleichheit missachtet.
Die Rede von Macht ldsst uns dabei vielen Scheinproblemen entgehen.
Sie lasst uns der >Harte< der Grenze zwischen dem Realen und dem
Nicht-Realen, aber ebenso ihrer instabilen Heterogenitit Rechnung
tragen. Mehr noch: Die Macht ist auch im Denken der sogenannten
Realisten prisent, z. B. wenn sie, wie Hilary Putnam, von Erfolgen der
Wissenschaft her fiir die Realitdt argumentieren oder, wie Eco, nach
offentlichen Kriterien des Realen verlangen. Aber statt die Realitét selbst
als Macht zu verstehen, bleibt man der Vorstellung von ihr als Behalter der
neutralen, interpretationsfreien Tatsachen verhaftet. Eben diese Vorstel-
lung sowie der in der analytischen Philosophie oft als selbstverstandlich
angenommene, angeblich einfache Sinn von »es gibt< sind grundsatzlich
zu revidieren. Dafiir wird uns die phdnomenologische Metapher der
Horizontlinien behilflich sein sowie einige historische Beispiele, unter
anderem aus der Geschichte Schottlands des 16. Jahrhunderts. Das Prob-
lem der Interpretation wird mit Blick auf das (pra-)historische Argument
erortert sowie auf das Argument zur Kontingenz des Korrelationszirkels,
wie es von Quentin Meillassoux ausgefithrt worden ist. Dabei stellt sich
die Frage nach dem Tod als Grenze der Interpretierbarkeit.

Zwei weitere Kapitel sollen demonstrieren, was das Verstdndnis
der Realitdt als Macht in der epistemologischen Hinsicht leisten kann.
Sowohl Kapitel 2 als auch Kapitel 3 handeln von den Problemen der
Erkenntnis, wobei gezeigt wird, dass manche grundsitzliche Verdnde-
rungen in der modernen Wissenschaft erst dann verstindlich werden,
wenn wir nicht nur unser Wissen, sondern auch die Realitdt selbst als
Macht begreifen.

Die neuzeitliche Floskel »Wissen ist Macht« legte den Sinn des
Wissens fest — als Summe der endgiiltig festgestellten Tatsachen, die zum
eigenen Vorteil genutzt werden. Diese Deutung ist jedoch - so wird im
Kapitel 2 Macht des Wissens argumentiert — nicht die einzig mogliche
und verdunkelt sogar den Sinn der wissenschaftlichen Tétigkeit, deren
Anfang und Motivation (hier berufe ich mich auf die tiefgreifende

84

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Struktur des Buches

Untersuchung Grigorij B. Gutners) Staunen ist. Die neuzeitliche Meta-
pher der Natur als michtiger Rivalin, deren Gestdndnisse unter Folter
erzwungen werden miissen, wies bereits auf den nicht-neutralen Sinn
der Realitat hin. Aber sie verleitete zur Einseitigkeit, die das Wissen auf
Erfolgserfahrungen reduzierte, deren Ziel der pragmatische Nutzen ist.
Anhand von Kants Konzeption der Urteilskraft sowie Einsteins Deutung
der wissenschaftlichen Religiositit, die zwischen Glauben und Staunen
balanciert, wird hier gezeigt, wie die Macht des Wissens anders als
gesicherte Kontrolle zum Zwecke der Befriedigung eigener Bediirfnisse
zu verstehen wire. Denn dieser Sinn der Wissensmacht lasst die Entste-
hung einer neuen Theorie kaum begreifen. Dies wird an dem Beispiel
der nicht-euklidischen Geometrie demonstriert, wobei sichtbar werden
soll, dass wissenschaftliche Tétigkeit nicht weniger auf Erfahrungen
der Widerstandigkeit als auf jene der Nachgiebigkeit angewiesen ist.
Das Wissen, das sowohl iiber die blofSe Ansammlung der Tatsachen als
auch iiber die eigene theoretische Konstruktionen hinausreicht, wird zu
einer komplexen Auseinandersetzung der alten und neuen theoretischen
Ansitze, zur Erkenntnis, die stindig mit Ohnmachtserfahrungen zu
tun hat, die sie als Herausforderungen annimmt, um sich der Realitit
iber vertraute Konzeptionen hinweg immer wieder erneut zu stellen.
Dementsprechend ist das Wissen als Frucht und provisorisches Fazit
einer fortwdhrenden Bewegung auf die Realitat hin zu deuten, die vom
asymmetrischen Wechselspiel der Macht und Ohnmacht gekennzeich-
net ist.

Im nichsten Schritt, im Kapitel 3 Ohnmacht des Wissens: der
Zufall, wird der gefundene alternative Sinn der Wissensmacht durch
eine weitere semantische Komponente, die Kontingenz, erginzt, so dass
der epistemologische Sinn der Realitdt als Macht ans Licht kommt.
Hier werden zunéchst der Zufall und die Kontingenz als philosophische
Grundkonzepte samt ihrer historischen Entwicklung analysiert — von
der lexikalischen Vielfalt bei Aristoteles bis zur mittelalterlichen Idee der
contingentia mundiund von dieser bis zu ihrer atheistischen Umdeutung,
z. B. bei Meillassoux. Besonders wird dabei auf das paradoxe Verhaltnis
dieser zwei Konzepte geachtet: Der Kontingenzbegriff fungiert jahrhun-
derterlang als positiver Doppelginger des Zufalls, der diesen leugnen
lasst; dank ihm wird jedoch der Zufall am Ende zur Grundlage des Wis-
sens umgedeutet. Eben der Zufall als Nullpunkt des Wissens, als Erfah-
rung der Ohnmacht, der ein moderner Wissenschaftler nicht ausweichen
kann, fithrt bereits am Ende des 19., besonders aber im 20. Jahrhundert zu
einer grundsitzlichen Revision nicht nur der konkreten Kenntnisse, son-

85

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einfliihrung: Fragestellung, Problemkreis, Strategien

dern auch der Realitatsauftfassung und letztendlich der Rationalitat selbst
—eine Revision, die auch heute noch kaum als vollendet eingestuft werden
kann. An dem Beispiel der Evolutionstheorie und der Quantenphysik
wird in diesem Kapitel dargelegt, wie die moderne Wissenschaft mit dem
Zufall umgeht, so dass das Wissen sich erneut als Macht behaupten kann.
Besonders die Quantenphysik in ihrer Kopenhagener Interpretation,
aber ebenso aktuelle philosophische Diskussionen um den sogenannten
Quantenrealismus fithren zur Umdeutung der Ohnmachtserfahrungen
des Wissens und, dartiber hinaus, zu einem neuen Verstandnis der
Realitit. Hier zeigt sich der epistemologische Sinn der Realitat als Macht:
nicht nur als Asymmetrie und Kontingenz, sondern auch als die immer
aufs Neue zu revidierende Rationalitat. Oder vielmehr: Erst wenn dieser
epistemologische Sinn der Realitdt als Macht zur Sprache gebracht und
als Richtschur der Realitit aufgenommen wird, werden tiefgreifende
Veranderungen sichtbar, denen die moderne Wissenschaft unterlduft.
Es mag ungewdhnlich oder gar mangelhaft erscheinen, dass eine
politikwissenschaftliche Seite der Macht bis jetzt nicht oder nur wenig
angesprochen wurde. Tatséchlich ist es, wie oben bereits gesagt, nicht
meine Absicht, eine neue politische Theorie der Macht zu entwickeln
bzw. die schon vorhandenen Theorien zu revidieren. Der politische
Aspekt ist jedoch fiir diese Untersuchung bedeutsam, wenn auch nur
in seinen machtphilosophischen Implikationen, namlich mit Blick auf
die Untersuchung der Frage nach dem praktischen Sinn der Realitit als
Macht. Die Macht kann selbst, wird im Kapitel 4 Macht und Ohnmacht
der Ideologien gezeigt, zum Gegenstand des Wissens werden, ohne dass
das Wissen aufhort, Macht zu sein. Dieses komplexe Verhaltnis wird
in der Moderne mit dem pragnanten Begrift der Ideologie bezeichnet,
der jedoch im Laufe der Zeit vielen Bedeutungswandlungen unterlag,
so dass er am Ende dazu diente, jede allumfassende Konzeption der
Realitdt in threm Machtanspruch unter Verdacht zu stellen. Solch ein
Ideologiebegrift wird heute oft als wenig sinnvoll angesehen, so wie
die Ideologiekritik, die sich auf ihm griindet. Auf die Geschichte des
Begrifts sowie auf die mit ihm verbundenen Schwierigkeiten wird im
ersten Abschnitt des Kapitels eingegangen, wobei auch ein Vorschlag
gemacht wird, wie der Ideologiebegrift heute noch sinnvoll aufzufassen
wire. Die ideologiekritische Intuition, dass das Zeitalter der Ideologien
keineswegs vorbei ist, sondern Ideologien gerade heute wie nie zuvor an
Macht gewinnen, lasst sich dann begrifflich fundieren und mit konkreten
Beispielen bekriftigen. Ich werde dabei eine Unterscheidung einfiihren
missen, die mir fir die heutige Ideologiekritik unerldsslich zu sein

86

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Struktur des Buches

scheint: die zwischen >harten< und >milden« Ideologien, die sowohl
historisch gesehen als auch mit Blick aufihre Dauer bzw. ihre Uberlebens-
tahigkeit einen erheblichen Kontrast darstellen. Manche literarische und
ebenso historisch-politische Beispiele aus der nahen Vergangenheit (der
Zusammenbruch der Sowjetunion) sowie der Gegenwart (die Umwelt-
bewegung, der Aufstieg der neuesten Populisten, das heutige Ringen
um die Idee Europas) sollen demonstrieren, was mit einer solchen
Unterscheidung gewonnen werden kann, und dabei die wichtigsten
Mechanismen der Macht der Ideologie zum Vorschein bringen, folglich
auch erlautern, wie man den Ideologien heute widerstehen kann und vor
allem, warum dies getan werden sollte. Die letzteren Fragen sind ohne
die Auffassung der Ideologie als Macht nicht zu beantworten. Aber indem
diese als Macht verstanden wird, deren Anspriichen, iiber die Realitit
zu verfiigen, widerstanden werden soll, zeigt sich auch die Realitdt als
Macht. Der ethische Sinn der Letzteren besteht darin, dass sie als Ruf
wahrgenommen wird - der Aufruf, fiir die eigene Interpretation der
Realitit personlich einzustehen, und zwar ohne Zuflucht in die paradoxe
Moral der Verantwortungslosigkeit zu ergreifen, zu der uns Ideologien
immer wieder verfithren. Dieser ethische Sinn der Realitét als Macht ist
ihre ideologiekritische Richtschnur und weist uns gleichzeitig darauf hin,
wie wir uns jenseits der Ideologien stellen kdnnten - durch eine Verant-
wortlichkeit, die keine Neutralitit, noch weniger Anonymitat duldet.

Im letzten Abschnitt des Kapitels wird die auf den ersten Blick spezi-
elle Frage nach dem Verhaltnis von Ideologie und Religion betrachtet bzw.
die Moglichkeit einer ideologiefreien Haltung im Christentum unter-
sucht. Obwohl das Christentum in der Geschichte, auch angesichts seiner
konfessionellen Vielfaltigkeit, mehrfach eine klare ideologische Tendenz
zeigte, tragt es schon in seiner dogmatischen Grundlage, wie diese bei den
grof3en 6kumenischen Konzilien festgelegt wurde, manche Elemente in
sich, die die vollstindige Ideologisierung nicht zulassen. Diese werden
an den Beispielen sowohl der alten dogmatischen Kontroversen als
auch der neuesten Einigung iiber die Rechtfertigungslehre zwischen
der katholischen und der evangelisch-lutherischen Kirche sowie mit
Blickaufalltdgliche Schwierigkeiten der christlichen Lebenstithrung ana-
lysiert. Die besondere Haltung dem eigenen Glauben gegeniiber, die sie
erforderlich machen, konnte paradigmatisch fiir jede nicht-ideologische
Handhabung der Realitdt gelten.

Schliellich wird im Kapitel 5 Allmacht das theologische Konzept
untersucht, das in der Geschichte des abendlandischen Denkens eine
enorme Rolle gespielt hat, heute aber unter Verdacht steht, ein leeres

87

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einfliihrung: Fragestellung, Problemkreis, Strategien

und widerspriichliches zu sein: die Allmacht. Dabei wird zunachst auf
die Paradoxien der Allmacht eingegangen, die allerdings lange bekannt
waren, bevor man dieses Konzept verworfen hat. Das Problem der
Allmacht wird im néichsten Schritt in seinem Verhéltnis zu jenem der
Freiheit erértert und dafiir argumentiert, dass zu einer vertrauten und
heute nicht nur unter Philosophen, sondern ebenso unter den Neurophy-
siologen und Rechtswissenschaftlern geldufigen Alternative — entweder
Freiheit als grundloses, spontanes Wihlen zwischen vorgegebenen Mog-
lichkeiten oder Freiheit als notwendiges Folgen der eigenen (verniinfti-
gen) Natur - eine dritte Option denkbar ist: Die Freiheit als Weg, bei dem
selbst der Zufall (dieser Rivale sowohl der Freiheit als auch der Allmacht
Gottes) als Macht verstanden werden kann. Als Bewegung, die zur
Offenheit der Weggabelung oder in die Sackgasse der Alternativlosigkeit
fithrt, ist die Freiheit kein einmaliger Akt, sondern ein Befreiungsweg,
bei dem ein Schritt auf dem anderen aufbaut. Dies wird anhand einiger
literarischen Beispielen dargelegt und erldutert — Shakespeares Figur von
Heinrich V. sowie ihrer Umdeutung bei Dostojewski und, ausfiihrlicher,
J.R.R. Tolkiens mythologischen Epos.

Der neu gewonnene Sinn der Freiheit ist allerdings nur mit Blick
auf die Auffassung von Realitat moglich, die anders ist als die Konzeption
einer gegebenen >Welt<. Um uns diesem anderen Sinn der Realitit zu
ndhern, werden wir den Sinn der Macht ebenfalls neu {iberdenken
missen. Bis jetzt war die Widerstindigkeit und Nachgiebigkeit bzw.
Starke und Schwiéche unsere Leitunterscheidung, die von der Imma-
nenz-Hypothese herkam und die Machtphilosophie der Neuzeit und
der Postmoderne beherrschte. Neben den vier uns bereits von Spinoza,
Nietzsche, Foucault und Luhmann bekannten Aspekten der Macht
(Nicht-Indifferenz, Asymmetrie, (Nicht-)Anonymitat und Kontingenz)
wurden dabei noch zwei weitere semantische Schwerpunkte stillschwei-
gend vorausgesetzt: die Macht als eine unterdriickende Dominanz
(Nietzsche) und die Macht als knappes Gut, um das es zu kidmpfen
gilt (Luhmann). Auch der Sinn der Realitéit stand damit fest: Nicht nur
tendierte die Realitit, selbst bei den grofien Philosophen der Macht, dazu,
immer wieder als Gegebenheit, als das Fertig-Vorliegende, verstanden
zu werden, sondern sie wurde auch als enger Kampfplatz gedeutet,
auf dem nichts Neues entstehen kann (Nietzsche). Die theologische
Sichtweise gibt uns eine andere Leitunterscheidung in die Hand: Der
Immanenz kann die Transzendenz, der inneren Perspektive eine duflere
entgegengesetzt werden. Dieser theologische Gedanke wird im Kapitel
jedoch grundsitzlich revidiert und prazisiert. Anhand der Auseinander-

88

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Struktur des Buches

setzung mit den philosophischen Konzeptionen von Hans Jonas, Michail
Bachtin und Emmanuel Lévinas wird sie als eine sinnbeladene Differenz
zweier Sichtweisen umgedeutet, die in ihrer Qualitit grundsitzlich
unterschiedlich sind: der inneren ethischen Perspektive des Lebenden
und Handelnden, in der allein Freiheit moglich zu sein scheint, steht
die duflere dsthetische Perspektive entgegen, die das Leben vollendet,
indem sie seinen Sinn festlegt. Die letztere Sichtweise ist die eines
Kiinstlers in seinem Verhiltnis zu der von ihm erfundenen Welt seines
Kunstwerkes, aber auch die eines Menschen dem Leben eines anderen
Menschen gegeniiber und schliellich die Gottes gegeniiber der von ihm
erschaffenen und in sich scheinbar immanent geschlossenen Realitat als
Ganzer. Dennoch wird gerade im Christentum das Verhaltnis Gottes
zur >Welt< grundsétzlich anders gedacht: In der Figur Christi werden
beide Perspektiven — die innere und die dufere, die menschliche und die
gottliche - fiir immer vereint, jedoch ohne zu verschmelzen, aber auch
ohne getrennt werden zu kénnen. Die Unterscheidung von ethischer
und asthetischer Lebensperspektive ldsst uns somit im Christentum auch
die Allmacht neu deuten - als nicht absolute, sondern vollkommene
Macht, die nicht in Konkurrenz zu anderen Machten steht und diese
nicht bekdmpft, sondern mit Moglichkeiten beschenkt und in diesem
Sinne {iberbietet. Die neue Leitunterscheidung — die ethisch-dsthetische
Differenz - fithrt dariiber hinaus zum Sinn der Realitdt, als Offenheit, die
nicht nur keine Gegebenheit ist, sondern auch einen jeden vorhandenen
Sinn verdndern kann, sowie zur Umdeutung der Zeit - als Zeit der
Umbkehrung vom gegebenen Sinn in den, der noch bevorsteht. Ein
solches Umdenken der Realitat macht die Konzeption der Allmacht nicht
nur fiir die Theologie wiederum bedeutsam, sondern fordert auch ihre
grundsitzliche Revision, die allerdings neue Moglichkeiten birgt, wie
man die Stellung Gottes zur Realitdt, zum Zufall und zur Freiheit des
Menschen heute verstehen kann.

89

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

13.01.2026, 17:48:21.


https://doi.org/10.5771/9783495995822-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Machttheorien und die Aufgabe einer Philosophie der Macht
	Das Problemfeld ›Realität‹
	Realität als Macht
	Weltbilder, Weltanschauungen, Realitätskonzeptionen
	Struktur des Buches

