Feministische Phanomenologie:
Leib und Erfahrung

HILGE LANDWEER UND ISABELLA MARCINSKI

Es ist kaum zu iibersehen: In den letzten Jahren hat die Phdnomenologie einen
deutlichen Aufschwung genommen, wie an der Zunahme von Tagungen zu klas-
sischen phinomenologischen Themen und der Herausgabe entsprechender Wer-
ke und Reihen in etablierten Verlagen deutlich wird." Dieser Aufwind ist nicht
zuletzt den neueren Verbindungen der Phidnomenologie mit empirischen For-
schungen und feministischen Fragestellungen zu verdanken. Er zeigt sich in der
Etablierung neuer explizit phinomenologischer Forschungsbereiche etwa in der
Medizin, in der Philosophie der Psychiatrie und den Critical Race Studies. Auch
in feministischen Kontexten entwickelt sich in den letzten Jahren eine rege, sich

1 Hier wiren beispielsweise die Reihe Neue Phinomenologie im Alber Verlag, Phae-
nomenologica und Contributions To Phenomenology im Springer Verlag, Routledge
Research in Phenomenology sowie Studies in Phenomenology and Existential Philo-
sophy bei der Northwestern University Press zu nennen. — Zudem sind in den letzten
Jahren etliche Handbiicher erschienen: Drummond, John J./Embree, Lester (Hg.):
Phenomenological Approaches to Moral Philosophy. A Handbook, Dordrecht 2002;
Luft, Sebastian/Overgaard, Se¢ren (Hg.): The Routledge Companion to Phe-
nomenology, London 2012; Zahavi, Dan (Hg.): The Oxford Handbook of Contempo-
rary Phenomenology, Oxford 2012; Gallagher, Shaun/Schmicking, Daniel (Hg.):
Handbook of Phenomenology and Cognitive Science, Dordrecht 2014; Szanto, Tho-
mas/Moran, Dermot (Hg.): The Phenomenology of Sociality: Discovering the ‘We’,
New York 2015; Szanto, Thomas/Landweer, Hilge (Hg.), Handbook on Phenomenol-
ogy of Emotions, erscheint bei Routledge London 2018.

~am 08:43:35.


https://doi.org/10.14361/9783839436394-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 | LANDWEER/MARCINSKI

explizit phdnomenologisch verstehende Publikationst'eitigkeit.2 Dass die feminis-
tische Theorie sich neuerdings vermehrt der Phdnomenologie zuwendet, hingt
u.a. damit zusammen, dass ihr zentrales Thema von Beginn an die Erfahrung
war, die aber im Rahmen der sie in den letzten beiden Jahrzehnten dominieren-
den poststrukturalistischen Ansdtze kaum thematisierbar ist, wird sie dort doch
allenfalls als Epiphdnomen von Diskursen und Machtkonstellationen behandelt.
Zwar war der Korper von Anfang an ein zentrales Thema feministischer UND
poststrukturalistischer Theorie, fiir seinen Eigensinn und das subjektive Erleben
schien jedoch kein passender theoretischer Rahmen zur Verfiigung zu stehen.
Die Phinomenologie dagegen sieht das menschliche In-der-Welt-sein aus-
driicklich im leiblichen Erleben verankert; der Leib ist die Voraussetzung dafiir,
dass Erfahrungen gemacht werden konnen. Die phdnomenologische Unterschei-
dung von Korper und Leib erméglicht eine differenziertere Auseinandersetzung
mit Fragen der Korperlichkeit und der Erfahrung, die iiber das Verstindnis des
Korpers als Materie oder als bloBer Bestandteil von Diskursen hinausgeht. Be-
reits Husserl unterscheidet der Sache nach zwischen Leib und Korper, eine Dif-
ferenzierung, die in unterschiedlichen phdnomenologischen Schulen weiterent-
wickelt und jeweils etwas anders akzentuiert wird, etwa von Helmuth Plessner,
Maurice Merleau-Ponty, Bernhard Waldenfels, Hermann Schmitz und anderen.
Ob der Ausdruck ,,Korper allgemein ein physikalisches Objekt, etwas Totes
oder Lebendiges bezeichnet, ob er den ,.eigenen oder einen ,,anderer” Korper
meint: Jedenfalls aber handelt es sich um ein sicht-, mess- und manipulierbares
Objekt im dreidimensionalen Raum, etwas, das von auflen, aus der Perspektive
einer dritten Person, wahrgenommen werden kann. Dagegen bezieht sich die
Phénomenologie mit dem Ausdruck ,,.Leib* auf das je eigene Spiiren, das als
grundlegendes Medium des menschlichen Weltverhiltnisses angesehen wird;
leiblich ist das Erleben von Korper und Welt und damit der subjektive Zugang
zu ihr (Erste-Person-Perspektive). Fiir alle phanomenologischen Schulen ist der
Leib ein zentraler Begriff, von dem aus die Philosophie und ihre praktische Re-

2 Vgl. z.B. die verdienstvollen Biande von Silvia Stoller und anderen: Stoller, Sil-
via/Vetter, Helmuth (Hg.): Phdnomenologie und Geschlechterdifferenz, Wien 1997,
Stoller, Silvia/Vasterling, Veronica/Fisher, Linda (Hg.): Feministische Phéinomenolo-
gie und Hermeneutik, Wiirzburg 2005. — Auflerdem: Fisher, Linda/Embree, Lester
(Hg.): Feminist Phenomenology, Dordrecht 2000; Schott, Robin May/Heindmaa, Sa-
ra/Thorgeirsdottir, Sigridur (Hg.): Birth, Death, and Femininity. Philosophies of Em-
bodiment, Bloomington 2010; Kaill, Lisa Folkmarson/Zeiler, Kristin (Hg.): Feminist
Phenomenology and Medicine, Albany 2014; Lee, Emily (Hg.): Living Alterities:
Phenomenology, Embodiment, and Race, New York 2014; Staudigl, Michael: Phdno-
menologie der Gewalt, Cham/Heidelberg 2015.

~am 08:43:35.


https://doi.org/10.14361/9783839436394-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FEMINISTISCHE PHANOMENOLOGIE: LEIB UND ERFAHRUNG | 9

levanz neu bestimmt werden. Denn es ist der Leib, der als Mittel der Orientie-
rung in der Welt Erfahrung allererst ermoglicht.

Die aktuelle Konjunktur der Phdnomenologie ist u.a. darin begriindet, dass
sie sich nicht mehr ausschlieBlich an die Philosophie adressiert, sondern ihr
reichhaltiges Vokabular zur Beschreibung leiblicher Erfahrung anhand empiri-
scher Forschungen iiberpriift, fiir verschiedene Disziplinen nutzbar macht und
praktisch und theoretisch weiterentwickelt. Nicht zuletzt durch diesen Bezug er-
hilt die Arbeit an konkreten Phidnomenen ein groeres Gewicht als zuvor, aber
auch die Auseinandersetzung mit den phidnomenologischen ,Klassikern® ist stér-
ker an Phéanomenbeschreibungen, weniger an ,reiner‘ Theorie orientiert als bis-
her. Hinter diesem ausgepréigten Sachbezug treten die Unterschiede phdnomeno-
logischer Schulen zuriick, und es eroffnet sich ein neues gemeinsames For-
schungsfeld, das sich in interdisziplindren Forschungen bewihrt und neue Pers-
pektiven erméglicht.

Dabei wird insbesondere innerhalb der feministischen Phinomenologie die
Frage diskutiert, in welcher Weise der Kulturabhingigkeit der Sprache, mithilfe
derer das leibliche Erleben beschrieben wird, Rechnung getragen werden kann.’
Auf diese Weise werden gesellschaftliche Machtverhiltnisse, Normen und Dis-
kurse in die Untersuchungen mit einbezogen, was in der klassischen Phinome-
nologie kaum der Fall war. Wie aber kann die phdnomenologische Beschreibung
mit der Thematisierung der grundlegenden Abhéngigkeit der Erfahrung von Dis-
kursen, Normen, Strukturen und Praktiken methodologisch kohidrent verbunden
werden? Leiberfahrungen sind offensichtlich nicht begrifflich adiquat zu be-
schreiben, wenn die Unterscheidung von Leib, Korper und Sozialitit als unii-
berwindbare, womoglich ontologische Trennung behandelt wird, in der die ein-
zelnen Seiten der jeweils dual konstruierten Begriffe — Leib und Korper; natiirli-
cher Korper und Kultur — nicht mehr aufeinander Einfluss nehmen kénnen.

Die Verbindung feministischer Theorie mit der Phdnomenologie liegt aber
nicht nur nahe, weil beide, wie skizziert, von einer Zentralitit des Korpers und
der Erfahrung ausgehen. Zudem hinterfragen sie die Selbstverstindlichkeit unse-
rer alltdglichen Erfahrung und verweisen auf die unreflektierten Voraussetzun-
gen, die hier implizit wirksam sind. Beide gehen — und dies wire die dritte Ge-
meinsamkeit — von einem Subjekt aus, das immer schon verkdrpert ist und sich
in einer sozialen Welt befindet. Es ist also ein situiertes, abhéngiges und verletz-
liches Subjekt, das den Ausgangspunkt sowohl der Phianomenologie als auch der
feministischen Theorie bildet.

3 Diese Frage wird auch in anderen, nicht- (explizit) feministischen Kontexten disku-
tiert. Vgl. z.B. Eberlein, Undine (Hg.): Zwischenleiblichkeit und bewegtes Verstehen —
Intercorporeity, Movement and Tacit Knowledge, Bielefeld 2016.

~am 08:43:35.


https://doi.org/10.14361/9783839436394-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10 | LANDWEER/MARCINSKI

Zwar konzedieren Phénomenologinnen und Phidnomenologen gelegentlich,
die eigenen Beschreibungen seien ergénzungsbediirftig durch andere Perspekti-
ven und offen fiir Korrekturen, allerdings erwecken sie doch sehr oft den Ein-
druck, die konstitutive Bedeutung des historischen und sozio-kulturellen Kontex-
tes nicht geniigend einzubeziehen und damit ihr eigenes Ziel einer adédquaten Be-
schreibung der Erfahrung zu verfehlen. Von der Phinomenologie bisher gidnzlich
unthematisiert bleiben zudem die diskursiv ausgeschlossenen oder marginalisier-
ten Erfahrungen, beispielsweise in rassistischer Unterdriickung sowie ganz
grundsitzlich die Frage nach den Machtverhéltnissen, wie Luna Dolezal konsta-
tiert:

,»The role of history, society, culture and politics on the body is an aspect of theoretical in-
vestigation largely left aside by phenomenologists of embodiment who endeavor to de-
scribe first-person experiences of perception, motility and body intentionality, without ful-
ly considering the historical underpinnings which endow those aspects of embodiment

Ry 4
with significance.*

EIN BLICK ZURUCK

Fiir die Fragestellung dieses Bandes erscheint es uns sinnvoll, an einige Statio-
nen der Geschichte der feministischen Phinomenologie zu erinnern. Simone de
Beauvoir war mit ihrem Buch Das andere Geschlecht, das 1949 in Frankreich
unter dem etwas anderen Titel Le deuxiéeme sexe verdffentlicht wurde, die erste
bekannte Philosophin, die eine explizit feministische Philosophie entworfen hat,
und zwar in einer phinomenologischen Perspektive.5 Beauvoir verbindet die
Frage nach der Geschlechterdifferenz mit Merleau-Pontys Leibphdnomenologie
und Sartres Existenzphilosophie. Sie kritisiert am Beispiel von Merleau-Ponty
den phinomenologischen Leibbegriff als androzentrisch und weist auf ge-
schlechtliche Differenzen hin: ,,Wie der Mann ist die Frau ihr Korper: aber ihr
Korper ist etwas anderes als sie.“® Damit formuliert sie einen Grundgedanken

4 Dolezal, Luna: The Body and Shame. Phenomenology, Feminism, and the Socially
Shaped Body, Lanham 2015, S. 71.

5 Auch Edith Stein kann zur feministischen Phinomenologie gezéhlt werden, wenn sie
auch eher einen Differenzfeminismus vertritt und weitaus weniger stark rezipiert wur-
de als Beauvoir.

6 Beauvoir, Simone de: Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau, 5. Auflage,
iibersetzt v. Uli Aumiiller u. Grete Osterwald, Reinbek 2005, S. 53 [Hervorh. i. Orig.].

~am 08:43:35.


https://doi.org/10.14361/9783839436394-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FEMINISTISCHE PHANOMENOLOGIE: LEIB UND ERFAHRUNG | 11

der feministischen Phinomenologie. Fiir Beauvoir wird man zur Frau durch die
gelebte Erfahrung, die von der Situation geprigt ist, in einer patriarchalen Ge-
sellschaft zu leben. Das andere Geschlecht kann als ein Katalog der Aspekte und
Problemlagen angesehen werden, die diese Situation der Frau ausmachen. Schon
hier steht der Begriff der Situation und damit das, was spiter als ,,Situiertheit*
bezeichnet werden wird, im Zentrum feministischen Philosophierens.

Die feministische Phinomenologie der 1980er Jahre stellte im Anschluss an
Beauvoir fest, dass die Phinomenologie bis dahin stets von einem universalen
leiblichen Subjekt ausgegangen war, das implizit jedoch als ménnlich vorgestellt
wurde. Dieser Androzentrismus-Kritik wurde die Differenz der geschlechtlichen
Situation gegeniibergestellt und eine Phdnomenologie der sexuellen Differenz
entwickelt.” Der Leib, so die damalige Annahme, sei immer schon ein geschlecht-
licher Leib, und dies wirke sich auf die Art und Weise des Verhéltnisses zu uns
selbst, zu anderen und der Welt aus. Die Geschlechterdifferenz sollte damit als
ein notwendiger Aspekt des transzendentalen phinomenologischen Subjekts in
dessen Konzeption einbezogen werden. Ahnlich wie in der feministischen Philo-
sophie generell drehte sich die Auseinandersetzung in den Anfingen um diese
Androzentrismuskritik, vor allem um die Dimension der Geschlechtlichkeit des
Leibes.

Iris Marion Young kann mit ihrem berithmt gewordenen Aufsatz Werfen wie
ein Mddchen exemplarisch fiir diese Richtung der feministischen Phianomenolo-
gie genannt werden. Sie entwickelt im Anschluss an Beauvoir die These, dass
Frauen ihren Korperleib anders leben und erleben als Minner, ndmlich zugleich
als die Welt titig erschlieBend und als bloBes Objekt. Aufgrund der strukturellen
Erfahrung, zum Objekt gemacht zu werden, stindig als Geschlechtskérper ange-
sehen zu werden, wie es Sartre sagen wiirde, entwickeln Frauen eine starke
Aufmerksamkeit und Selbstreflektion gegeniiber ihrem eigenen Korper. Diese
Distanzierung hemmt ein Aufgehen in der Welt, wenn sie es nicht sogar verun-
moglicht, und blockiert die Interaktion mit ihr, also gerade das von der Phéno-
menologie als ,,normal‘ unterstellte leibliche Mitschwingen mit der Welt:

,,Ein wesentliches Moment der Situation des Frau-Seins besteht darin, daf} sie stindig die

Moglichkeit lebt, als bloBer Korper angestarrt zu werden, als Figur und Fleisch, der sich

7 Prominent vertreten hat diese Position Luce Irigaray. Vgl. Irigaray, Luce: Speculum.
Spiegel des anderen Geschlechts, Frankfurt a.M. 1980. Auflerdem auch Heindmaa,
Sara: Toward a Phenomenology of Sexual Difference. Husserl, Merleau-Ponty, Beau-
voir, Lanham 2003. — Beauvoir selbst kann nach unserer Auffassung aber nicht als ei-

ne Theoretikerin der sexuellen Differenz angesehen werden.

~am 08:43:35.


https://doi.org/10.14361/9783839436394-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12 | LANDWEER/MARCINSKI

selbst als potentielles Objekt den Intentionen und Manipulationen eines anderen Subjekts

darbietet und nicht als lebende Manifestation eigener Handlungen und Intentionen.*®

Fiir die Geschlechterdifferenz bedeutet dies, weibliche und méinnliche Korper als
verschiedene Variationen menschlicher Verkorperung anzusehen. Sara Heind-
maa betont entsprechend, dass Beauvoir in ihrem berithmt gewordenen ersten
Satz des zweiten Bandes von Das andere Geschlecht ,,Man kommt nicht als
Frau zur Welt, man wird es* keine Sozialisationstheorie entwickelt. Ihre Theorie
ldsst sich auch nicht darauf reduzieren, dass Beauvoir damit ein natiirliches Ge-
schlecht (sex) unterstellte, das kulturell gepriagt wire (gender). Vielmehr geht es
ihr um eine besondere Art des kulturellen Werdens. Frausein gleiche, so Heind-
maa, einem musikalischen Thema, das sich entwickelt.”

,»As such, the body is an opening, more like a melody than a stable solid structure. Its ear-
lier realizations do not determine its future manifestations, but they suggest and motivate
different alternatives, and open up horizons of possible actions. Beauvoir emphasizes that
the human condition is indefinite and ambiguous: it allows for different variations and

P 10
modifications.*

Mit diesem Werden wird zugleich mit der grundlegenden sozio-kulturellen Be-
stimmtheit des Korpers aber auch seine Briichigkeit und Wandlungsfihigkeit an-
gesprochen. Der Korper bietet in seinen stets verschiedenen zeitlichen Manifes-
tationen permanent die Moglichkeit der Widerstindigkeit. Das Werden ist ein
standiger Prozess, der nie zu einem Ende kommt.

Anders als Heindmaa kritisieren manche Phidnomenologinnen Beauvoirs
Analysen in Das andere Geschlecht als nicht hinreichend phinomenologisch, da
sie durch eine starke ,,Normen- oder Machtkritik® charakterisiert seien.'! Aber
gerade in dieser Normen- und Machtkritik liegt ein Potenzial fiir die feministi-
sche Phidnomenologie, da Simone de Beauvoir von einem leiblichen Erleben
ausgeht, das stets in einer historischen, sozialen, kulturellen und politischen Si-

8 Young, Iris Marion: Werfen wie ein Madchen. Eine Phidnomenologie weiblichen Kor-
perverhaltens, weiblicher Motilitdt und Raumlichkeit, iibersetzt v. Barbara Reiter, in:
Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 41 (1993), S. 707-725, hier S. 724.

9 Vgl Heindmaa, Sara: Simone de Beauvoir’s Phenomenology of Sexual Difference, in:
Hypatia 14 (1999), S. 114-132, hier S. 123f.

10 Ebd., S. 123.

11 Vgl. z.B. Stoller, Silvia: Existenz — Differenz — Konstruktion. Phdnomenologie der
Geschlechtlichkeit bei Beauvoir, Irigaray und Butler, Paderborn/Miinchen 2010,
S. 171.

~am 08:43:35.


https://doi.org/10.14361/9783839436394-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FEMINISTISCHE PHANOMENOLOGIE: LEIB UND ERFAHRUNG | 13

tuation verankert und von dieser geformt ist. Sie erlaubt damit das Zusammen-
denken von Erleben und Diskurs, Leib und Sozialitit.

Auf diesen Zusammenhang weist auch Judith Butler hin, deren Werk oft zu
Unrecht in einen Gegensatz zur phinomenologischen Tradition gestellt wird."” In
dem Aufsatz Performative Acts and Gender Constitution: An Essay in Pheno-
menology and Feminist Theory (1988) bezieht sich Butler positiv auf eine femi-
nistische Phidnomenologie, die sie als eine feministische Aneignung der phéno-
menologischen Theorie versteht, bei der primir die Uberlegungen zur Konstitu-
tion von Geschlecht im Fokus stehen sollten.”” Am Beispiel von Simone de
Beauvoir und Maurice Merleau-Ponty weist sie darauf hin, dass sich mit phé-
nomenologischen Ansitzen eine kritische Genealogie der Geschlechtszugeho-
rigkeit entwickeln ldsst, in der die Konstitution von Geschlecht nicht nur histo-
risch und kulturell situiert, sondern auch als performativ hervorgebracht gedacht
werden kann.'* Die Phinomenologie versuche, ,,die prosaische Art und Weise zu
erklédren, in der sozial Handelnde die soziale Wirklichkeit durch Sprache, Geste
und alle moglichen Arten symbolischer sozialer Zeichen erst konstituieren.* Da-
bei sei jedoch, jedenfalls in der von Butler bevorzugten radikaleren Lesart, die
Handelnde selbst ,,viel eher ein Objekt als ein Subjekt konstitutiver Akte.“" Sie
verdeutlicht diese Sichtweise an Merleau-Pontys Ausfiihrungen zum Korper als
historischer Idee sowie an Simone de Beauvoirs ganz dhnlicher Beschreibung
des Korpers als einer Situation und fasst beides zusammen: ,,Sowohl Beauvoir
wie Merleau-Ponty verstehen den Korper als aktiven Proze3 der Verkorperung
bestimmter kultureller und geschichtlicher Mdoglichkeiten, als komplizierten
Aneignungsprozef3, den jede phidnomenologische Theorie der Konstitution be-
schreiben muf.“'®

12 In diesem Zusammenhang ist es erwdhnenswert, dass Butler bei Maurice Natanson
studierte, einem Schiiler des phinomenologisch orientierten Soziologen Alfred
Schiitz, und entsprechend finden sich vor allem in ihrem Frithwerk produktive Ausei-
nandersetzungen mit der Phanomenologie.

13 Vgl. Butler, Judith: Performative Akte und Geschlechterkonstitutionen. Phinomeno-
logie und feministische Theorie, in: Uwe Wirth (Hg.), Performanz. Zwischen Sprach-
philosophie und Kulturwissenschaften, Frankfurt a.M. 2002, S. 301-320, hier S. 307.
Zur Nihe der frithen Schriften von Judith Butler zur Phinomenologie vgl. Coole, Dia-
na: Butler’s Phenomenological Existentialism, in: Terrell Carver (Hg.), Judith But-
ler’s Precarious Politics, London 2008, S. 11-27.

14 Vgl. Butler: Performative Akte und Geschlechterkonstitutionen, S. 319.

15 Beide Zitate ebd., S. 301 [Hervorh. i. Orig.].

16 Ebd., S. 303.

~am 08:43:35.


https://doi.org/10.14361/9783839436394-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14 | LANDWEER/MARCINSKI

Dies mag zwar eine etwas reduktionistische Zusammenfiihrung beider Posi-
tionen sein, sie hat jedoch das Ziel, diese Konzeptionen schlieBlich performativ
zu deuten. Denn den Korper als Verkorperung von historischen Mdoglichkeiten
aufzufassen, bedeute auch, ihn als ,.eine Art des Tuns, der Dramatisierung und

wl

der Reproduktion einer geschichtlichen Situation* * zu verstehen. Die phinome-
nologischen Wurzeln von Butlers Theorie der Performativitit von Geschlecht
werden in ihren spéteren Schriften (Gender Trouble eingeschlossen) nicht mehr
benannt. In ihren gegenwirtigen Schriften kehrt Butler jedoch thematisch wieder
zur Phinomenologie zuriick, insofern es ihr um Verletzlichkeit, Erfahrung und
Korperlichkeit geht.'®

Die Forschungen zur feministischen Phianomenologie waren von Beginn an
insgesamt stark auf Merleau-Ponty bezogen. Dies liegt nicht nur an der Wichtig-
keit des Leibes fiir seine Philosophie, sondern auch an seiner expliziten Ausei-
nandersetzung mit der Dimension der Geschlechtlichkeit, was zu seiner Zeit eine
absolute Ausnahme darstellte. In den letzten Jahren mehren sich feministisch
orientierte Arbeiten zu Husserl, Sartre, Heidegger, Schmitz und Béhme, die auch
hier Potenziale fiir eine feministische Theoretisierung sehen. Zudem wandelt
sich die Forschung selbst, indem die Phidnomenologie zunehmend als Werk-
zeugkasten und Methode verstanden wird, um die immer vielféltigeren feminis-
tischen Themen zu behandeln. Die in dieser Weise entworfene feministische
Phiénomenologie begreift sich dabei als interdisziplindr und orientiert sich an
empirischen Fillen.

... NACH VORN: ANFORDERUNGEN AN EINE
FEMINISTISCHE PHANOMENOLOGIE

Simms und Stawarska verstehen das Anliegen der feministischen Phdnomenolo-
gie als genuin kritisch:

A critical phenomenology understands the contingencies of human experience and con-

sciousness and works on understanding the pervasive influences of ideology, politics, lan-

17 Ebd., S. 305 [Hervorh. i. Orig.].
18 Allerdings ohne diese Nihe explizit zu reflektieren. Vgl. auch die Kritik von Coole:

Butler’s Phenomenological Existentialism, S. 12f.

~am 08:43:35.


https://doi.org/10.14361/9783839436394-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FEMINISTISCHE PHANOMENOLOGIE: LEIB UND ERFAHRUNG | 15

guage, and power structures as they construct and constrain the lived experiences of

people. [...] Feminist phenomenology is, by definition, a criftical phenomenology.“"

Letztlich geht es darum, die Phdnomenologie weiterzuentwickeln, anstatt diese
lediglich anzuwenden, wie manchmal kritisiert wird. Der Kontext, aus dem her-
aus dies geschieht, sind die Gender -, Queer - und Critical Race Studies. Da ins-
besondere fiir die feministischen Forschungsinteressen die phdnomenologische
Methode soweit veridndert werden muss, dass sie die konstitutive Bedeutung des
sozialen, kulturellen und historischen Kontextes sowie der Sprache einbeziehen
kann, wird in diesem Zusammenhang gelegentlich auch von einer post-phe-
nomenology gesprochen.20 Dolezal fordert in diesem Sinne eine phenomenology
of the socially shaped body, in der sozialkonstruktivistische Ansitze mit phéno-
menologischen verbunden werden, um zu verstehen, wie die erlebten Korper
gemil sozialer Normen geformt und entsprechend gespiirt werden.”' Die Phi-
nomenologie wird hier als ein offenes Projekt verstanden und die phdnomenolo-
gische Reduktion, die den Gegenstand in seiner reinen Gegebenheit — und das
heif3t: moglichst theoriefrei — erfassen will, als wesentlich unvollstindig aufge-
fasst.”> Die Ansiitze einer kritischen feministischen Phéinomenologie betonen
selbstkritisch, die bisherige Auseinandersetzung mit dem phidnomenologischen
Subjekt als minnlich greife zu kurz und stabilisiere selbst wiederum Machtver-
hiltnisse, indem andere Ausschliisse nicht thematisiert werden. Das phdnomeno-
logische Subjekt sei nicht nur ménnlich, sondern auch weil3, westlich und hetero-
sexuell und damit grundsitzlich in gesellschaftlichen Machtverhéltnissen si-
tuiert.

In dieser Perspektive argumentiert auch Sara Ahmed in einem Aufsatz mit
dem programmatischen Titel A Phenomenology of Whiteness. Ganz dhnlich hatte
schon Beauvoir darauf aufmerksam gemacht, dass Merleau-Pontys Analyse der
leiblichen Beziehung zur Welt als eine Universalisierung der minnlichen Pers-
pektive aufgefasst werden miisse. Im Anschluss an Fanon erweitert Ahmed diese
Kritik, indem sie darauf hinweist, es handle sich hier auch um eine Universali-
sierung der weillen Perspektive auf sich selbst, die Welt und andere, die ihre Par-

19 Simms, Eva-Maria/Stawarska, Beata: Introduction: Concepts and Methods in Interdis-
ciplinary Feminist Phenomenology, in: dies. (Hg.), Feminist Phenomenology, Janus
Head 13 (2013), S. 6-16, hier S. 11 [Hervorh. i. Orig.].

20 Vgl. Johanna Oksala in diesem Band.

21 Vgl. Dolezal: The Body and Shame.

22 Dass jede phianomenologische Reduktion notwendigerweise unvollstindig ist, hatte
schon Merleau-Ponty konstatiert. Vgl. Merleau-Ponty, Maurice: Phéinomenologie der
Wahrnehmung, iibersetzt u. eingefiihrt v. Rudolf Boehm, Berlin 1966, S. 13.

~am 08:43:35.


https://doi.org/10.14361/9783839436394-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16 | LANDWEER/MARCINSKI

tikularitdt jedoch ausblende und ausblenden koénne aufgrund der herrschenden
Machtverhiltnisse:

,.If we said that phenomenology is about whiteness, in the sense that it has been written
from this ,point of view‘, as a point that is ,forgotten‘, then what phenomenology de-
scribes is not so much white bodies, but the ways in which bodies come to feel at home in
spaces by being orientated in this way [...]. To make this point very simply: whiteness be-
comes a social and bodily orientation given that some bodies will be more at home in a
world that is orientated around whiteness. If we began instead with disorientation [...]

then the descriptions we offer will be quite different.**

Problematisch sei dabei nicht so sehr, dass eine partikulare Perspektive beschrie-
ben werde, sondern vielmehr, dass sie mit dem Anspruch auf allgemeine Geltung
auftrete.

Lauren Freemann argumentiert ganz dhnlich, wenn sie Heideggers Konzept
der Befindlichkeit heranzieht, um eine Phenomenology of Racial Oppression zu
entwickeln. Die Fundamentalontologie muss zu einer Sozialontologie transfor-
miert werden, so ihre Forderung, denn rassistische Unterdriickung verindere die
Struktur des In-der-Welt-seins, und zwar auf der Ebene des Ontologischen und
nicht des blo Ontischen, wie eine orthodoxe Heidegger-Position annehmen
wiirde. Die Weise, wie Menschen die Welt erleben und sich in ihr bewegen, aber
auch die Art ihres Bezugs zu sich selbst und zu anderen und was fiir sie wichtig
ist, gestalten sich grundlegend anders, je nachdem welche gesellschaftliche Posi-
tion sie einnehmen und ob sie Unterdriickungserfahrungen ausgesetzt sind. Hei-
deggers ,Dasein® gehe allerdings von der gesellschaftlich dominanten Position
des weillen, europdischen Mannes aus und verallgemeinere diese zur ontologi-
schen Norm. Gleichzeitig wiirden damit Unterschiede in der Erfahrung, wie sie
aufgrund von rassistischen gesellschaftlichen Strukturen bestehen, implizit als
blof ontisch, also akzidentiell und deshalb nicht wesentlich heruntergespielt.
Damit schliee Heidegger die soziale Dimension als unbedeutend fiir die Onto-
logie aus, wogegen es darauf ankomme, Sozialitit als ontologisch transformativ
zu beschreiben: ,,To use Heidegger’s language, Dasein’s existence is determined
on the basis of its thrownness, that is, the historical and social context in which
one always already finds oneself in the world.***

23 Ahmed, Sara: A Phenomenology of Whiteness, in: Feminist Theory 8 (2007), S. 149-
168, hier S. 160.

24 Freemann, Lauren: Phenomenology of Racial Oppression, in: Knowledge Cultures 3
(2015), S. 24-44, hier S. 39. Freemann bezieht sich in ihren Analysen auf Frantz Fa-

non und seine kritische Auseinandersetzung mit der Phinomenologie.

~am 08:43:35.


https://doi.org/10.14361/9783839436394-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FEMINISTISCHE PHANOMENOLOGIE: LEIB UND ERFAHRUNG | 17

Alia Al-Saji sieht die Aufgabe der phdnomenologischen Reduktion darin, Na-
turalisierungen aufzudecken. Transzendental sei eine solche Reduktion, insofern
es ihr um die Bedingungen dessen gehe, was wir als Normalitét setzen und le-
ben. Allerdings, und dies ist ein Unterschied zu vielen traditionellen phdnomeno-
logischen Ansitzen, seien diese Bedingungen nicht ahistorisch, sondern ,,contin-

25 .
“* sodass die

gent, sedimented schemas tied to language, history and culture
Phinomenologie sich mit genealogischen Methoden wie etwa der von Foucault
verbinden miisse. Die leibliche Erfahrung kann demnach sowohl Quelle von
Komplizenschaft als auch Widerstand werden: ,,Bodily experience can be the
ground of our awareness of social structures of oppression and the site where
complicity, subversion or resistance are enacted.**

Zusammenfassend ldsst sich konstatieren, dass die Phdnomenologie fiir die
feministische Theorie attraktiv ist, weil sie verspricht, die Dualismen von Objekt
und Subjekt, Aktivitit und Passivitit, Korper und Diskurs, Natur und Kultur zu
iiberwinden und damit eine neue Sicht auf den Zusammenhang von Erfahrung
und Sozialitdt ermoglicht. Anstatt den Korper als schlichte Einschreibflédche fiir
Diskurse und Machtprozesse anzusehen und damit als irgendwie vorgingig und
unabhingig von Erfahrung zu konzipieren, erlaubt sie eine komplexere Sicht-
weise, die auch in den in diesem Band publizierten Arbeiten deutlich wird.

UBER DIESEN BAND

Wir haben die Beitrige dieses Bandes in drei groe Themen eingeteilt, was je-
doch nicht als scharfe Abgrenzung zu verstehen ist: I. Phinomenologische Ana-
lysen des leiblichen Erlebens, II. Verletzbarkeit, Gewalt und Dominanz als Ge-
schlechterkonstruktionen und III. Kritische Erweiterungen der Phianomenologie.
Der Sache nach tragen unsere Beitrdge ausnahmslos zu allen drei Bereichen bei,
wobei allerdings die Schwerpunkte unterschiedlich gesetzt werden. Insbesondere
handelt es sich bei allen Beitrigen um kritische Erweiterungen der Phinomeno-
logie, auch wenn nur der letzte Teil unseres Bandes diese Uberschrift trigt. Der
erste Teil umfasst Analysen leiblicher geschlechtlicher Erfahrung und entwickelt
mit deren priziser Beschreibung den traditionellen Gegenstandsbereich der Pha-
nomenologie betrichtlich weiter. Hier wie auch in den Beitrigen des zweiten
und des dritten Teils, wie bereits dessen Titel vermuten lidsst, werden aber auch

25 Al-Saji, Alia: Bodies and Sensings: On the Uses of Husserlian Phenomenology for
Feminist Theory, in: Continental Philosophy Review 43 (2010), S. 13-37, hier S. 30.
26 Ebd., S. 33.

~am 08:43:35.


https://doi.org/10.14361/9783839436394-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18 | LANDWEER/MARCINSKI

die klassischen Methoden der Phinomenologie mit anderen Zugingen kombi-
niert, indem Autorinnen und Autoren hinzugezogen werden, die zwar zumeist
auch aus phinomenologischen Traditionen kommen, aber doch ganz eigene We-
ge gerade im Methodischen gehen, wie etwa Foucault, Levinas, Derrida, Bour-
dieu, Lacan, Irigaray, Kristeva, Butler oder auch Fanon.

Der erste Teil, Phdnomenologische Analysen des leiblichen Erlebens, wird
eroffnet mit der Untersuchung von Tanja Staehler iiber das Erleben in der
Schwangerschaft. Wie veridndert sich dabei die leibliche Erfahrung? Staehler ar-
gumentiert in ihrem Beitrag ,, Vom Beriihrtwerden. Schwangerschaft als parado-
xes Paradigma* dafiir, Schwangerschaft und Geburt als Wandlung unseres ge-
samten Weltverhiltnisses zu verstehen. Was in dieser Erfahrung verloren geht,
ist das, was in der Phdnomenologie als ,,Gewohnheitsleib* bezeichnet wird; Welt
erscheint in der Schwangerschaft auf verschiedene Weise distanzierter und we-
niger erreichbar. Gleichzeitig ergibt sich die neuartige Erfahrung des Beriihrt-
werdens von innen, Beriihrung durch ein Unsichtbares. Mit dem neuen Wesen
eroffnet sich eine ganze Welt, die durch das Auferlegen unbedingter Verantwor-
tung das Verhéltnis der Fiirsorgenden zur allgemeinen Welt unterbricht und es
dann neu aufgehen lisst.

Auf ganz andere Art und Weise werden die Weltbeziige durch Scham verin-
dert, besonders dann, wenn ihr Anlass schwer erreichbare Normen sind oder et-
was, das kaum zu beeinflussen ist wie der eigene Korper. Luna Dolezal geht in
ihrem Beitrag ,,Body Shame and Female Experience* davon aus, dass akute
Korperscham eine wichtige und zumeist positiv zu bewertende Rolle fiir soziale
Zugehorigkeit und Anerkennung spielt, aber dann, wenn sie ,,chronisch® wird,
sehr einschrinkend wirken und ein erfiilltes Leben in Autonomie und Wiirde
verhindern kann. Dolezal zeigt, wie stark typische weibliche Leiberfahrungen
durch diskursive Strukturen geformt werden und dass Schonheits- und Korper-
normen vor allem bei Frauen zu groBen Verunsicherungen und Angsten fithren.
Da diese Normen niemals vollstindig erfiillt werden konnen, entwickeln Frauen
Schamvermeidungsstrategien, oft ohne iiberhaupt zu bemerken, dass ihr Verhal-
ten von der Angst vor Scham regiert wird. Hier 6ffnet sich ein breites Feld fiir
phidnomenologische Forschungen iiber die Alltagserfahrungen von Frauen.

Damit verwandt ist die Schwierigkeit, das eigene leibliche Erleben, selbst
wenn es deutlich gespiirt wird, in Worte zu fassen. Sabine Dorpinghaus unter-
sucht in ihrem Beitrag ,,Leibliche Resonanz im Geburtsgeschehen* das Span-
nungsfeld zwischen klassischer (,,Gerite-) Medizin, den begleitenden Aufgaben
der Hebamme im Geburtsprozess und der Befindlichkeit der Schwangeren. Heb-
ammen sprechen oft von einer leiblichen ,,Unruhe®, die sie bei manchen jener
Geburten iiberkommt, die den duBlerlich messbaren Parametern nach ,,normal*

~am 08:43:35.


https://doi.org/10.14361/9783839436394-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FEMINISTISCHE PHANOMENOLOGIE: LEIB UND ERFAHRUNG | 19

zu verlaufen scheinen. Oft weist dieses leibliche Spiiren auf Probleme hin, ohne
dass dies an lesbaren Zeichen festgemacht werden konnte. Dorpinghaus argu-
mentiert im Anschluss an Hermann Schmitz dafiir, leibphdnomenologische Pers-
pektiven in der Hebammenkunde zur Geltung zu bringen.

Ute Gahlings untersucht in ihrem Beitrag ,, Phdnomenologie weiblicher
Leiberfahrungen* bedeutsame Erfahrungen von Geschlechtlichkeit in Gesell-
schaften, die durch Gender strukturiert sind. Phinomenologisch werden Ge-
schlechterdifferenzen auf unterschiedlichen Ebenen und unter Beriicksichtigung
geschlechtlich konnotierter Leiberfahrungen rekonstruiert. Anhand der Topogra-
fie des weiblichen Leibes und der biografischen Genese weiblicher Leiberfah-
rungen zeigt Gahlings, wie geschlechtliche Identitiit sich in einem Spielraum
zwischen Entwurf und Faktizitdt konstituiert. Dabei wird deutlich, dass alltags-
sprachliche und wissenschaftliche Beschreibungen dieser verschiedenen Erfah-
rungen wohl immer noch mit Tabus belegt sind, zumindest aber werden Erfah-
rungen wie das Erleben des ersten Brustwachstums im Alltag wie auch in der
Wissenschaft kaum zum Thema gemacht. — In Kritik an tiberzogenen Forderun-
gen nach Selbsterméchtigung macht Gahlings innerhalb ihrer feministischen
Phinomenologie eine Ethik leiblicher Selbsterfahrung geltend.

Fast noch stirker tabuisiert oder auch nur weniger benannt als weibliche
Leiberfahrungen scheinen ménnliche zu sein. Robert Gugutzer behandelt in sei-
nem Beitrag ,, Phdnomenologie mdnnlicher Leiberfahrungen* das Thema Minn-
lichkeit aus der Sicht der Neuen Phénomenologie, das hei3t im Anschluss an
Hermann Schmitz. Im Mittelpunkt stehen einerseits das Konzept der Ménnlich-
keit als ,,Situation* im Sinne von Schmitz, andererseits unterschiedliche Typen
und Modi ménnlicher Leiberfahrungen. Gugutzer argumentiert fiir die These,
minnliche Leiberfahrungen seien nicht natiirlich, sondern als ,,subjektive Tatsa-
chen* diskursiv, interaktiv-kommunikativ und nicht zuletzt biografisch vermit-
telt.

Wihrend im Zentrum der Beitrdge des ersten Teils unseres Bandes konkrete
Phidnomenbeschreibungen leiblichen Erlebens stehen, untersuchen die des zwei-
ten Teils, der mit Verletzbarkeit, Gewalt und Dominanz als Geschlechterkons-
truktionen iiberschrieben ist, das Problem, wie die grundlegende menschliche
Verletzbarkeit in diskursiven und manchmal duflerst gewalttdtigen Konstrukti-
onsprozessen in polarisierender Weise nur einem Geschlecht zugeschrieben wird
und welche Folgen das hat. Diese Polarisierung wirkt sich auch auf begriffliche
Probleme aus; sie zeigt sich beispielsweise in der Willkiir der Zuschreibungspra-
xis fiir die Bestimmung von Ménnlichkeit und Weiblichkeit. Der erste Beitrag
dieses Teils, Debra Bergoffens ,, The Flight from Vulnerability“, zeigt, wie Ver-
letzbarkeit in einer durch Gender an vielen Stellen dichotom konstruierten Kul-

~am 08:43:35.


https://doi.org/10.14361/9783839436394-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20 | LANDWEER/MARCINSKI

tur zumeist als erniedrigend wahrgenommen und als schambehaftet erfahren
wird, was zur Folge hat, dass wir sie, wenn moglich, fliehen. Bergoffen bezieht
sich auf Lacan, Beauvoir und Merleau-Ponty, um mithilfe dieses theoretischen
Instrumentariums die Rolle zu analysieren, die Vergewaltigung in der gewalttd-
tigen und symbolischen Abwertung von Frauen spielt und ihnen dabei einseitig
das Attribut der Verletzbarkeit zuschreibt. Wird dagegen Verletzbarkeit als
wichtiger Bestandteil der conditio humana insgesamt betrachtet, so kann sie
nicht mehr als entwiirdigend oder beschimend angesehen werden.

Robin May Schott geht in ihrem Beitrag ,, Sexual Violence: Framing the
Concepts of Victim and Vulnerability“ von dem Befund aus, dass in globaler
Perspektive sexuelle Gewalt kontinuierlich und einer Epidemie gleich ansteigt,
wihrend die gegenwirtige feministische Theoriebildung das Thema deutlich
weniger beriicksichtigt als noch vor vierzig Jahren. Sie untersucht die Rolle,
welche die Konzepte des Opfers und der Verletzbarkeit in diesem Feld spielen
und analysiert die Dynamik der Negation, die durch diese Diskurse und ihre Be-
grifflichkeiten in Gang gesetzt wird. Wahrend der sogenannte ,,Opferdiskurs*
vielfach Gegenstand feministischer Kritik wurde, scheinen die diskursiven und
sozialen Folgen, welche die Zuschreibung von Verletzbarkeit zu bestimmten
Personengruppen nach sich zieht, bisher noch wenig beachtet worden zu sein.
Schott macht deutlich, in welcher Weise dadurch die Begriffe ,,Opfer und ,,Ver-
letzbarkeit*, die beide eingefiihrt wurden, um Leiden anzuerkennen, statt dessen
zu Verwerfungen, Abwertung und Beschamung fiihren.

Der Beitrag von Christina Schiies ,,Auf Ungerechtigkeit antworten. Einsatz-
orte politischen Wahrnehmens* verbindet die Analyse eines Diskurses mit der
von Phianomenen. Gerechtigkeitstheorien iibersehen allzu leicht die Erfahrungen
der von Ungerechtigkeit betroffenen Personen. Von diesem Befund ausgehend
gilt das Augenmerk von Schiies der Frage, wie auf die Erfahrung von Ungerech-
tigkeit geantwortet werden kann. Damit etwas iiberhaupt als Ungerechtigkeit
zdhlt und erst recht fiir das Problem, wie auf eine Erfahrung geantwortet werden
kann, bedarf es eines Zeugen fiir diese Ungerechtigkeit. Doch nicht jeder Person
wird geglaubt, nicht jede hat die Sprache, um das auszudriicken, was andere als
Ungerechtigkeit verstehen wiirden. Diese Ungerechtigkeit, die darin liegt, nicht
gehort zu werden, kann als ,.epistemisch® bezeichnet werden. Sie kann das
Selbstwertgefiihl der Opfer und Zeugen massiv erschiittern, da der Person damit
die Wahrnehmungsfihigkeit und Wahrhaftigkeit abgesprochen wird.

Der Beitrag von Ingrid Vendrell Ferran ,Minnlichkeit: Eine begriffliche
Anndherung in phdnomenologischer Perspektive bezieht sich auf ein anderes
epistemisches Problem, das aber auch mit Diskursmacht, Verletzbarkeit und
Verletzungsmacht zusammenhingt: Sie fragt danach, wie der Begriff der Ménn-

~am 08:43:35.


https://doi.org/10.14361/9783839436394-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FEMINISTISCHE PHANOMENOLOGIE: LEIB UND ERFAHRUNG | 21

lichkeit philosophisch verstanden werden kann. Die Klirung dieses Konzepts
wird mithilfe dreier philosophischer Strategien unternommen. Zunéchst wird
Harvey C. Mansfields Theorie, die ,,Miannlichkeit* mit ,,Durchsetzungsfahigkeit*
verbindet und der immerhin auch von Martha Nussbaum widersprochen wurde,
mithilfe von Pierre Bourdieus Konzept der méinnlichen Herrschaft kritisiert. Im
nichsten Schritt der Auseinandersetzung werden die Ubereinstimmungen von
Bourdieu mit der Phinomenologie von Max Scheler aufgezeigt. In einer Diskus-
sion verschiedener begriffsanalytischer Modelle macht Vendrell Ferran ab-
schlieBend den Vorschlag, ,,Ménnlichkeit* als einen offenen Begriff zu verste-
hen, der historisch und sozial wandelbar ist und nicht auf bestimmte Eigenschaf-
ten festgelegt werden kann, der aber dennoch nicht leer ist.

Wihrend die Beitrige des zweiten Teils unseres Bandes Phédnomen- und
Diskursanalysen konkret in der Analyse von Verletzbarkeit verkniipfen, werfen
die Texte des dritten Teils mit dem Titel Kritische Erweiterungen der Phédnome-
nologie explizit Fragen danach auf, wie die Phdnomenologie mit Diskurs- und
Machtanalysen methodologisch verbunden werden kann, und ob und in welcher
Weise dieser Zugang zu politisieren wire. Johanna Oksala geht in ihrem Beitrag
A Phenomenology of Gender* von der Frage aus, wie die Phianomenologie,
verstanden als eine philosophische Untersuchungsmethode, Gender beriicksich-
tigen kann. Auch wenn die Phianomenologie zweifellos niitzliche Instrumente fiir
feministische Untersuchungen bereitstellt, so bleibt doch das Problem bestehen,
ob die Gendertheorie mit der phdnomenologischen Philosophie des Subjekts ver-
einbar ist. Oksala erlautert vier verschiedene Verstdndnisse von Phidnomenologie
und schitzt ihr jeweiliges Potenzial fiir die Theoretisierung von Gender ein: eine
klassische Lesart, eine leibliche, eine intersubjektive und eine vierte, die Oksala
als ,,postphidnomenologisch* bezeichnet und die sie selbst vertritt. Sie argumen-
tiert dafiir, dass die Phé@nomenologie nur dann ihren Gegenstandsbereich auf
Gender betreffende Fragen in iiberzeugender Weise ausdehnen kann, wenn sie
ihre Methode radikal revidiert.

Maren Wehrle expliziert in ihrem Beitrag ,,Normale und normalisierte Er-
fahrung. Das Ineinander von Diskurs und Erfahrung “ die Verwobenheit von Er-
fahrung und Diskurs im Anschluss an Husserl als leiblich-habituelle Normalitit.
Zunichst wird aus phdnomenologischer Perspektive untersucht, was eine norma-
le Erfahrung ausmacht. Mithilfe von diskursiven Ansitzen (Foucault und Butler)
wird dies anschlieBend kritisch hinterfragt. Wehrle richtet — trotz aller positiven
Anschliisse — kritisch die Frage an die Phdnomenologie, inwiefern sich Normali-
tit auch als Normalisierung beschreiben lésst, in welcher sich gewaltsam und
doch unbemerkt herrschende Normen und Machtverhiltnisse in die Korper ein-
schreiben.

~am 08:43:35.


https://doi.org/10.14361/9783839436394-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22 | LANDWEER/MARCINSKI

Isabella Marcinski unternimmt in ihrem Beitrag ,,Zur Sozialitit von Esssto-
rungen. Phidnomenologische Perspektiven in der Philosophie der Psychiatrie*
eine kritische Sichtung der bisher aus phdnomenologischer Perspektive erfolgten
Untersuchungen zu Essstorungen. Sie zeigt, dass in diesen Studien die fiir Ess-
storungen grundlegende Dimension der Sozialitdt nur unzureichend, nimlich le-
diglich als Storung von Intersubjektivitit, behandelt wird. Dagegen verdeutlicht
Marcinski, dass ohne Beriicksichtigung der wichtigen Rolle von Machtverhilt-
nissen, sozialen Praktiken, Normen und Diskursen die Genese des leiblichen Er-
lebens bei Essstorungen nicht verstanden werden kann, und zeigt, wie Ansitze
der feministischen Phianomenologie fiir diese methodisch neue Verbindung ge-
nutzt werden konnen.

Jan Slaby prisentiert in seinem Beitrag ,,Die Kraft des Zorns: Sara Ahmeds
aktivistische Post-Phidnomenologie“ die Arbeiten der feministischen Theoretike-
rin Sara Ahmed exemplarisch fiir eine post-phdnomenologische kritische Philo-
sophie. Ahmeds Schriften werfen die Fragen auf, ob sich ein nicht-destruktiver
Zorn als engagierte intellektuelle Haltung kultivieren ldsst und unter welchen
Umstédnden er zum Erkenntnismittel und wichtigen Antrieb fiir Politik, ja sogar
zu deren Vollzugsform werden kann. Ahmeds intellektuelle Haltung zeigt sich in
ihren Uberlegungen zu Verkorperung, Emotionen, Rassismus sowie zu institu-
tioneller Unterdriickung. Nur in der Immanenz jenes Geschehens, das zugleich
Gegenstand der philosophischen Analyse ist, lassen sich, so Slaby, Einsichten
gewinnen, die in einem praktischen Sinn wirksam werden konnen. Phdnomeno-
logie konne nur dann zu einer wirksamen Philosophie werden, wenn sie sich von
vornherein als eine zugleich akademische und politische Aktivitit versteht.

Alia Al-Saji fragt in ihrem Beitrag ,,A Phenomenology of Racialized Late-
ness‘ nach der zeitlichen Struktur von Erfahrungen in einer rassistischen Um-
welt. Mit Bezug auf Frantz Fanon untersucht sie Rassismus als eine soziale Pa-
thologie, die nicht nur internalisiert wird, sondern buchstéblich unter die Haut
geht und so Affekte, Leiblichkeit und Handlungsfihigkeit als Abweichungen
oder Anomalien formiert, die zeitlich gelebt und erlebt werden. Es ist die Erfah-
rung eines Zu-spit-Kommens in einer vorab festgelegten Welt, die dieses Gefiihl
bestimmt, und zwar als eine Begrenzung von Fantasie, Spielriumen und existen-
ziellen Moglichkeiten. Rassifizierung ist nicht auf die Gegenwart begrenzt, son-
dern besetzt und rekonfiguriert auch die Vergangenheit. Dies fiihrt zu einer Spal-
tung und Dualitéit von einer offenen und zivilisierten Zeit auf der einen und einer
damit nur schwer vermittelbaren geschlossenen, anachronistischen und ,,rassifi-
zierten“ (racialized) Zeit auf der anderen Seite.

Dass der diesem Band zugrunde gelegte Begriff der Phinomenologie sehr
weit ist, zeigt sich an der Fiille und Heterogenitit der inner- und auflerphédnome-

~am 08:43:35.


https://doi.org/10.14361/9783839436394-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FEMINISTISCHE PHANOMENOLOGIE: LEIB UND ERFAHRUNG | 23

nologischen Bezugnahmen der vorliegenden Beitrdge. Es geht uns nicht um
EINE besondere phidnomenologische Schule, sondern um ein Wissenschafts-
programm, das sich in seinen Anféngen als Bewegung verstand und antrat, die
Philosophie stirker an die Lebenswirklichkeit zuriickzubinden. In welcher Weise
die feministische Theorie von der Phdnomenologie profitieren kann, diirfte hin-
reichend deutlich geworden sein. Ob auch die Phinomenologie des ,main
stream‘ den Gewinn erkennt, den sie ihrerseits durch ihre feministischen Erwei-
terungen erlangt, wird die Rezeption erweisen.

LITERATUR

Ahmed, Sara: A Phenomenology of Whiteness, in: Feminist Theory 8 (2007),
S. 149-168.

Al-Saji, Alia: Bodies and Sensings: On the Uses of Husserlian Phenomenology
for Feminist Theory, in: Continental Philosophy Review 43 (2010), S. 13-37.

Beauvoir, Simone de: Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau, tiber-
setzt v. Uli Aumiiller u. Grete Osterwald, 5. Auflage, Reinbek 2005.

Butler, Judith: Performative Akte und Geschlechterkonstitutionen. Phdnomeno-
logie und feministische Theorie, in: Uwe Wirth (Hg.), Performanz. Zwischen
Sprachphilosophie und Kulturwissenschaften, Frankfurt a.M. 2002, S. 301-
320.

Coole, Diana: Butler’s Phenomenological Existentialism, in: Terrell Carver
(Hg.), Judith Butler’s Precarious Politics, London 2008, S. 11-27.

Dolezal, Luna: The Body and Shame. Phenomenology, Feminism, and the So-
cially Shaped Body, Lanham 2015.

Drummond, John J./Embree, Lester (Hg.): Phenomenological Approaches to
Moral Philosophy. A Handbook, Dordrecht 2002.

Eberlein, Undine (Hg.): Zwischenleiblichkeit und bewegtes Verstehen — Inter-
corporeity, Movement and Tacit Knowledge, Bielefeld 2016.

Fisher, Linda/Embree, Lester (Hg.): Feminist Phenomenology, Dordrecht 2000.

Freemann, Lauren: Phenomenology of Racial Oppression, in: Knowledge Cul-
tures 3 (2015), S. 24-44.

Gallagher, Shaun/Schmicking, Daniel (Hg.): Handbook of Phenomenology and
Cognitive Science, Dordrecht 2014.

Heindmaa, Sara: Toward a Phenomenology of Sexual Difference. Husserl, Mer-
leau-Ponty, Beauvoir, Lanham 2003.

Dies.: Simone de Beauvoir’s Phenomenology of Sexual Difference, in: Hypatia
14 (1999), S. 114-132.

~am 08:43:35.


https://doi.org/10.14361/9783839436394-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24 | LANDWEER/MARCINSKI

Irigaray, Luce: Speculum. Spiegel des anderen Geschlechts, Frankfurt a.M.
1980.

Kall, Lisa Folkmarson/Zeiler, Kristin (Hg.): Feminist Phenomenology and Medi-
cine, Albany 2014.

Lee, Emily (Hg.): Living Alterities: Phenomenology, Embodiment, and Race,
New York 2014.

Luft, Sebastian/Overgaard, Sgren (Hg.): The Routledge Companion to Phenome-
nology, London 2012.

Merleau-Ponty, Maurice: Phdnomenologie der Wahrnehmung, iibersetzt u. ein-
gefiihrt v. Rudolf Boehm, Berlin 1966.

Schott, Robin May/Heindmaa, Sara/Thorgeirsdottir, Sigridur (Hg.): Birth, Death,
and Femininity. Philosophies of Embodiment, Bloomington 2010.

Simms, Eva-Maria/Stawarska, Beata: Introduction: Concepts and Methods in In-
terdisciplinary Feminist Phenomenology, in: dies. (Hg.), Feminist Phenome-
nology, Janus Head 13 (2013), S. 6-16.

Staudigl, Michael: Phdnomenologie der Gewalt, Cham/Heidelberg 2015.

Stoller, Silvia/Vetter, Helmuth (Hg.): Phdnomenologie und Geschlechterdiffe-
renz, Wien 1997.

Stoller, Silvia/Vasterling, Veronica/Fisher, Linda (Hg.): Feministische Phdno-
menologie und Hermeneutik, Wiirzburg 2005.

Stoller, Silvia: Existenz — Differenz — Konstruktion. Phdnomenologie der Ge-
schlechtlichkeit bei Beauvoir, Irigaray und Butler, Paderborn/Miinchen
2010.

Szanto,Thomas/Moran, Dermot (Hg.): The Phenomenology of Sociality: Disco-
vering the ‘We’, New York 2015.

Szanto, Thomas/Landweer, Hilge (Hg.), Handbook on Phenomenology of Emo-
tions, London (im Erscheinen bei Routledge) 2018.

Young, Iris Marion: Werfen wie ein Médchen. Eine Phinomenologie weiblichen
Korperverhaltens, weiblicher Motilitdt und Raumlichkeit, tibersetzt v. Barba-
ra Reiter, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 41 (1993), S. 707-725.

Zahavi, Dan (Hg.): The Oxford Handbook of Contemporary Phenomenology,
Oxford 2012.

~am 08:43:35.


https://doi.org/10.14361/9783839436394-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

