Afrika in der deutschen Islamwissenschaft

ROMAN LOIMEIER (BERLIN)

Als Edward Said im Jahre 1978 seine beriihmte Polemik Orientalism veroffent-
lichte, schloss er den deutschen und, implizit, dsterreichischen Orientalismus aus
seiner Kritik ausdriicklich aus.' Unter ,Orientalismus® verstand Said dabei natiir-
lich nicht nur die akademische Disziplin, sondern auch und insbesondere eine
spezifische Art des Denkens, das in essentialistischen Kategorien zwischen dem
,Westen‘ oder der ,westlichen (abendldndischen) Zivilisation® und einer Kon-
struktion des ,Anderen‘ unterschied, das unter der Kategorie ,Orient’ zusammen-
gefasst wurde. Saids Argumentation, dass ndmlich der deutschsprachige Orienta-
lismus nicht auf dieselbe Stufe wie der britische und franzosische Orientalismus
gestellt werden solle, obwohl auch der deutschsprachige Orientalismus immer
versucht hitte, ,intellektuelle Autoritdt” tiber den Orient auszuiiben, griindete
dabei zunéchst auf der Annahme, dass das Konzept des ,Orients‘ Resultat eines
spezifisch britischen und franzdsischen kulturellen Projekts war, das wiederum
mit den imperialen Verwicklungen dieser beiden Linder im Orient verbunden
war. Zum anderen vertrat Said die Ansicht, dass die islamischen Lénder im spa-
ten 19. und frithen 20. Jahrhundert fast ausschlieBlich durch GroBbritannien und
Frankreich kolonisiert worden waren und seit dem Zweiten Weltkrieg von den
politischen Interessen der USA beherrscht wurden.

Nun war der akademische deutschsprachige Orientalismus in der Tat erst seit
dem Ende des 19. Jahrhunderts an den zeitgenossischen Gesellschaften des Ori-
ents und des islamischen Afrika interessiert und nach dem Ersten Weltkrieg ver-
schwanden das islamische Afrika und der zeitgendssische Orient wieder weitge-
hend in der Versenkung orientalistischen Desinteresses, bis in den 1960er Jahren
im deutschsprachigen Raum eine erneute, wenn auch zunidchst marginale Be-
schiftigung mit dem zeitgendssischen Orient und, noch marginaler, mit dem is-
lamischen (subsaharischen) Afrika begann. Insbesondere in Bezug auf das isla-
mische Afrika muss zudem gesagt werden, dass die deutschsprachige Islamwis-

1 Vgl. Edward Said: Orientalism, Harmondsworth: Penguin 1978/1995, S. 2f.; siehe
hierzu auch Sarah Roche-Mahdi: ,,The Cultural and Intellectual Background of Ger-
man Orientalism®, in: Azim Nanji (Hg.), Mapping Islamic Studies. Genealogy, Con-
tinuity and Change, Den Haag: Mouton de Gruyter 1997, S. 108-127.

220121, fiG) o §


https://doi.org/10.14361/9783839407158-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 | ROMAN LOIMEIER

senschaft zwar immer die Existenz von Muslimen im subsaharischen Afrika re-
gistrierte. In den Augen der deutschsprachigen Orientalistik — und ich spreche
hier ausdriicklich iiber die Orientalistik und nicht die Beitrige von Afrikanisten
wie Westermann oder Meinhof,? von Missionaren wie Klamroth oder von Ethno-
logen wie Frobenius und Baumann — spielten die subsaharischen afrikanischen
Muslime aber keine nennenswerte Rolle bei der Entwicklung des Islam, weil sie
scheinbar nur wenige Texte produziert hatten, die es wert waren, etwa in Carl
Brockelmanns Geschichte der arabischen Litteratur aufgenommen zu werden.
Diese Annahme kann wohl inzwischen durch die ersten Biande der Arabic Litera-
ture of Africa als widerlegt gelten.’

Aber selbst wenn in der deutschsprachigen Islamwissenschaft die muslimi-
schen Gesellschaften des Maghrib, des Sudan und des subsaharischen Afrika bis
heute als marginal und ,eigentliches® Feld etwa der Ethnologie angesehen wird,
stellt sich doch die Frage, warum sich die deutschsprachige Islamwissenschaft zu
diesen groBen ,islamischen* Regionen (mit der Ausnahme Agyptens) bis vor kur-
zem nicht oder kaum @uferte, von einigen wenigen frithen Schriften von Wiisten-
feld* und Ignaz Goldziher’ einmal abgesehen. Hier kann nur vermutet werden,
dass die koloniale Eroberung Nordafrikas und seine Aufteilung in die franzosi-
schen Kolonialgebiete und Protektorate Mauretanien, Marokko, Algerien und
Tunesien, das spanische Marokko und Westsahara-Gebiet und die italienischen
Kolonien in Tripolitanien, im Fezzan und der Cyrenaika fiir die deutschsprachige
islamwissenschaftliche Forschung seit dem Ende des 19. Jahrhunderts bis zur
Zeit der indépendances dieser Léander in den spiten 1950er Jahren eine kontinu-
ierliche Forschung ausschloss. In der Tat erwuchs — aus dieser Zeit der européi-
schen Kolonialherrschaft in Nordafrika im 20. Jahrhundert — im deutschsprachi-
gen Raum lediglich die Ubersetzung von Ibn Haldiins Mugaddima durch Franz
Rosenthal,® die freilich erst 1967 im amerikanischen Exil veroffentlicht wurde.

2 Aus Platzgriinden ist es leider nicht moglich, das Gesamtwerk der genannten Auto-
ren oder auch nur einen Teil ihres umfangreichen Oeuvres in der Bibliographie zu
erfassen. Diese beschrinkt sich daher auf die fiir die Argumentation des Beitrags
zentralen Schriften sowie einige weiterfiihrende Werke. Ein umfassender Uberblick
iiber die zumindest jiingere deutschsprachige islamwissenschaftliche Literatur zum
islamischen Afrika (Maghribldnder, Sudan, subsaharisches Afrika) ist in Werner
Ende/Udo Steinbach (Hg.), Der Islam in der Gegenwart, Miinchen: C.H. Beck 2005,
zu finden.

3 Vgl. John Hunwick (Hg.), The Writings of Central Sudanic Africa. Arabic Litera-
ture of Africa, Bd. 2, Leiden: Brill 1995 und Sean R. O'Fahey (Hg.), The Writings
of Eastern Sudanic Africa. Arabic Literature of Africa, Bd. 1, Leiden: Brill 1994.

4 Ferdinand Wiistenfeld: Geschichte des Fatimiden Chalifates, Géttingen 1880/1881.

5 Ignaz Goldziher: ,Muhammad Ibn Toumert et la théologie de 1’Islam dans le Mag-
hreb au XIeme siecle®, in: Jean-Dominique Luciani (Hg.), Le Livre de Muhammad
Ibn Toumert, Algier 1903.

6 Franz Rosenthal: The Mugaddimah. An Introduction to History, 3 Bde., Princeton:
Princeton University Press 1967.

220121, fiG) o §


https://doi.org/10.14361/9783839407158-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AFRIKA IN DER DEUTSCHEN ISLAMWISSENSCHAFT | 121

Bemiihungen einer politischen Instrumentalisierung der nordafrikanischen Mus-
lime fiir den Afrika-Feldzug Rommels zwischen 1941 und 1943 scheiterten nicht
nur an der Kurzlebigkeit dieses Unternehmens, sondern auch an dem diinnen
Personal- und Wissensstand der nationalsozialistischen Orientalistik, was die
Maghriblidnder anging.

Dagegen entwickelte sich gleichzeitig insbesondere in Frankreich eine sehr
umfangreiche Forschungstradition zum islamischen Nord- (und Westafrika), de-
ren inhaltliche Ausrichtung bis in die 1980er Jahre von anerkannten Historikern,
Geographen, Orientalisten, Ethnologen und Soziologen wie Ageron, Berque,
Bourdieu, Braudel, Brunschvig, Etienne, Gautier, Golvin, Jamous, Julien, Lévi-
Provencal, Le Tourneau, Terasse, Valensi oder Vatin bestimmt wurde und die in
der Tat im Saidschen Sinne als ,paradigmen-bildend® fiir die franzdsische Sicht
und Interpretation des ,franzodsischen Orients* bezeichnet werden kann. Thre wis-
senschaftliche und gesellschaftliche Anerkennung war aber nicht nur mit dem
franzosischen kolonialen (und ,zivilisatorischen‘) Projekt in Nord- und Westafri-
ka verbunden, sondern auch mit der Tatsache, dass sich in Frankreich eine Tradi-
tion ,mediterraner® Studien entwickelt hatte, die auch das islamische Nordafrika
einschloss. Viele Arbeiten der franzosischen Orientalisten zum islamischen
Nordafrika wie etwa Louis Rinns Marabouts et Khouans' konnen geradezu als
Schliisseltexte einer weiterfilhrenden Wissenschaftstradition angesehen werden,
die auch in anderen franzosisch-islamischen Kolonialgebieten (zunichst vor al-
lem im Senegal und Mauretanien, spiter im gesamten ,franzosischen Soudan‘)
meinungsbildend war. Nach den indépendances der spiten 1950er Jahre etablier-
te sich aber auch die anglophone Orientalistik im islamischen Nordafrika. Insbe-
sondere die Arbeiten von Brown, Cornell, Dunn, Eickelman, Evans-Pritchard,
Geertz, Gellner, Rosen, Stewart und Waterbury wéren hier zu nennen.

Erst in den 1960er Jahren hat dagegen die deutschsprachige Orientalistik be-
gonnen, im islamischen Nordafrika, im Sudan und im subsaharischen Afrika Fuf3
zu fassen, obwohl sich zu diesen Regionen bisher keine wirklich geschlossene
Forschungstradition entwickeln konnte, zu unterschiedlich waren bisher die For-
schungsinteressen einzelner Schulen. Den Anfang deutschsprachiger Arbeiten zu
den islamischen Gesellschaften Nordafrikas (mit Mauretanien und dem Raum der
Sahara) machten dabei die Studien von Clausen, Ebert, Haarmann, Johansen,
Mattes, Miiller, OBwald, Rebstock, Singer, von Sivers und Spittler,8 ebenso die
,algerische (politikwissenschaftliche) Gruppe® von Elsenhans, Faath, Nestvogel

7 Louis Rinn: Marabouts et Khouans, Etude sur 1'Islam en Algérie, Algier: Adolphe
Jourdan 1884.

8 Zahlreiche Arbeiten zu den islamischen Gesellschaften Afrikas stammen in der Tat
nicht von ,Islamwissenschaftlern‘, sondern von Ethnologen, Politikwissenschaftlern
oder Geographen. Jedoch ist es auch hier aus Platzgriinden nicht méglich, einen um-
fassenden Uberblick iiber diese Fachliteraturen zu geben, die nur in Teilen Beziige
zu islamwissenschaftlichen Fragestellungen aufweisen.

220121, fiG) o §


https://doi.org/10.14361/9783839407158-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122 | ROMAN LOIMEIER

und Ruf, sowie Halms umfangreiche Geschichte der Fatimiden, die weithin An-
erkennung, insbesondere auch im anglophonen Raum, gefunden hat. Seit den
1980er Jahren bildete sich zudem an der Universitdt Bayreuth unter Abun-Nasr
ein Forschungsschwerpunkt zum islamischen Nord- und Westafrika heraus, aus
dem nicht nur die Arbeiten von Abun-Nasr selbst hervorgingen, sondern auch
Studien von Elger und Kogelmann mit einem ausgesprochenen Marokko-
Schwerpunkt. In diesem regionalen Kontext wéren auch die jiingeren Arbeiten
von Dennerlein, Hegasy und Kraus sowie die Arbeiten der ,Erlanger Schule® der
Geographie von Eugen Wirth mit Anton Escher zu nennen.

Ahnliches kann wohl fiir die Entwicklung der deutschsprachigen Forschung
zum Sudan gesagt werden, der zwar bereits im spdten 19. Jahrhundert romanti-
sche Anerkennung in den Schriften von Rudolph Slatin Pascha und Karl May
(siehe unten) erfuhr, im 20. Jahrhundert dann aber ebenfalls in der Versenkung
wissenschaftlichen Desinteresses an zeitgenossischer Forschung verschwand.
Erst seit den 1960er Jahren haben die Forschungen von Beck, Herzog, Hofheinz,
Kondgen, Mattes, Oevermann, Seesemann, Streck oder Tetzlaff dafiir gesorgt,
dass der Sudan in der deutschsprachigen Islamwissenschaft und benachbarten
Féchern als nicht ganz abseitiges Forschungsgebiet anerkannt wurde. Auf Grund
dieser jiingeren Entwicklungen kann inzwischen gesagt werden, dass sich die
deutschsprachige Orientalistik in Bezug auf die Maghrib-Lénder und den Sudan
aus dem wissenschaftlichen Nichts in eine respektable Regionaltradition verwan-
delt hat, auch wenn diese Arbeiten hdufig noch nicht die Anerkennung erfahren,
die ihnen eigentlich gebiihrt. Aber dies ist wohl ein Schicksal der Orientalistik als
solcher. Dennoch leidet die Herausbildung eines Forschungs- und Lehrschwer-
punkts ,islamisches Afrika‘ bis heute daran, dass sich in der deutschsprachigen
Orientalistik seit dem Ende des 19. Jahrhunderts eine wohl vor allem realpoliti-
sche Fokussierung auf das Osmanische Reich, die spitere Tiirkei, Iran sowie Mit-
telasien und die sogenannten ,islamischen Kernlinder® (Agypten, Syrien, arabi-
sche Halbinsel) ergeben hat, welche die Beschiftigung mit anderen Raumen der
islamischen Welt immer noch als ,marginal‘ erscheinen lésst.

Obwohl sich nun zumindest in Bezug auf die Maghrib-Linder und den Sudan
so etwas wie eine neuere deutschsprachige Forschungstradition in den Sozial-
und Geisteswissenschaft im Allgemeinen und der Islamwissenschaft im Beson-
deren entwickelt hat, gilt dies noch kaum fiir die islamischen Gesellschaften des
subsaharischen Afrika,” obwohl sich gerade zum subsaharischen islamischen Af-
rika, verbunden mit dem Namen Carl Heinrich Becker (siehe unten), vor dem
ersten Weltkrieg tatsdchlich Ansétze einer an gegenwartsbewogenen Fragestel-

9 Fiir das subsaharische Afrika wiren fiir die jiingere Zeit (seit den 1970er Jahren) je-
doch die Arbeiten von Abun-Nasr, Desplat, Forstner, Giinther, Kogelmann, Kropp,
Loimeier, Miiller, Muth, Reichmuth, Rotter und Seesemann zu nennen. Auch diese
Auflistung kann aus Griinden des Platzmangels nicht den Anspruch der Vollstin-
digkeit erheben.

220121, fiG) o §


https://doi.org/10.14361/9783839407158-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AFRIKA IN DER DEUTSCHEN ISLAMWISSENSCHAFT | 123

lungen interessierten deutschsprachigen Islamwissenschaft herausgebildet hatten,
die allerdings nach 1918/1919 zu einem abrupten Ende kamen. Die bis heute
wirkende Marginalitit des islamischen (subsaharischen) Afrika konnte nun als
ein trauriges Symbol der Vernachldssigung der intellektuellen Leistungen der af-
rikanischen Muslime durch die deutschsprachige Orientalistik gesehen werden.
Die marginale Rolle des subsaharischen islamischen Afrika in der deutschspra-
chigen Islamwissenschaft konnte aber auch als Merkmal einer umfassenderen
orientalistischen Grundhaltung gesehen werden, der zu Folge ,wir‘ (die Orienta-
listen) definieren, wie wir die ,anderen‘ (in diesem Falle die afrikanischen Mus-
lime) sehen. Ich mochte daher im Folgenden im Rahmen einer kritischen Analy-
se der Entwicklung der deutschsprachigen Orientalistik seit dem spéten 19. Jahr-
hundert'® in Bezug auf das islamische (subsaharische) Afrika einige der zentralen
Thesen Edward Saids iiberpriifen.

Zunichst einmal sollte festgehalten werden, dass eben nicht nur Frankreich
und GroBbritannien, sondern auch Deutschland Kolonien mit bedeutenden mus-
limischen Bevolkerungsanteilen im subsaharischen Afrika erworben hatte, ndm-
lich Togo, Kamerun und Deutsch-Ostafrika. Osterreich—Ungarn, aber auch
Deutschland hatten zudem betrdchtliche Einflusszonen im osmanischen Reich
und anderen islamischen Lindern wie Marokko, Agypten oder Sudan kultiviert."
Diese kolonialen bzw. imperialen Interessen fanden durchaus ihren Widerhall in
den Schriften der Wissenschaftler. Dabei sollte beachtet werden, dass auch die
franzosische und britische Orientalistik bis zum Ersten Weltkrieg noch kaum mit
substanziellen Arbeiten zum zeitgenossischen Islam in Afrika oder zu islami-
schen Gesellschaften im Allgemeinen hervorgetreten war. Bereits an diesem
Punkt muss somit Edward Said widersprochen und betont werden, dass sich der
deutschsprachige akademische Orientalismus zumindest bis zu diesem Zeitpunkt
kaum vom britischen oder franzosischen akademischen Orientalismus unter-
schied,'? und zwar in Bezug auf Charakter, Qualitét und 6ffentliche Wirkung.13

10 Vgl. Sabine Mangold: Eine ,,weltbiirgerliche Wissenschaft* — Die deutsche Orienta-
listik im 19. Jahrhundert, Wiesbaden: Franz Steiner Verlag 2004.

11 Zu den &sterreichisch-ungarischen kolonialen Bestrebungen vgl. Michael Zach: Os-
terreicher im Sudan von 1820 bis 1914, Wien: Veroffentlichungen des Instituts fiir
Afrikanistik und Agyptologie der Universitit Wien 1985 und Dorothea McEwan:
Habsburg als Schutzmacht der Katholiken in Agypten, Kairo: Schriften des dsterrei-
chischen Kulturinstituts Kairo 1982; zu Deutschland vgl. Hans-Ulrich Wehler: Bis-
marck und der Imperialismus, Frankfurt/M: Fischer Verlag 1985.

12 Zur franzosischen orientalistischen Forschung im subsaharischen Afrika vgl. Chris-
topher Harrison: France and Islam in West Africa, 1860-1960, Cambridge: Cam-
bridge University Press 1988; zum britischen Kolonialreich vgl. Michael Crowder:
West Africa under Colonial Rule, London: Hutchinson University Library for Africa
1968/82.

13 Vgl. E. Said: Orientalism, S. 3f. und 17f.; zu spezifischen Erscheinungsformen des
osterreichischen Orientalismus vgl. Andre Gingrich: ,Osterreichische Identititen
und Orientbilder. Eine ethnologische Kritik“, in: Walter Dostal/Helmuth Nieder-

220121, fiG) o §


https://doi.org/10.14361/9783839407158-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124 | ROMAN LOIMEIER

Die offentliche Wirkung nicht-akademisch begriindeter orientalistischer Ka-
tegorien im deutschsprachigen Raum im 19. Jahrhundert erschlieBt sich aber
auch, wenn wir uns den Einfluss einer Reihe literarischer Arbeiten betrachten,
die zwar, was ihre Perzeption des Orients angeht, recht unterschiedlicher Natur
sind, die aber die deutschsprachige biirgerliche Kultur des 19. Jahrhunderts maB-
geblich geprigt haben. Besonders deutlich wird der 6ffentliche Einfluss orienta-
listischer Klischees in Hinblick auf die Werke Karl Mays, die in Nordafrika
(Durch die Wiiste) oder im Sudan (Im Reiche des Mahdi) spielen und die die
Abenteuer des deutsch-osterreichischen Helden Kara ben Nemsi und seines trot-
teligen muslimischen Begleiters Hadschi Halef Omar ben Hadschi Abul Abbas
ibn Hadschi Dawud al-Gossarah zum Inhalt haben.'* In Zusammenhang mit der
Wirkung der Arbeiten von Karl May zum Orient und zum islamischen Afrika ist
auf den oOsterreichisch-ungarischen Armeeoffizier Rudolf Slatin Pascha hinzu-
weisen, der in dgyptischen und spiter britisch-dgyptischen Diensten im Sudan
diente, Gouverneur der Provinz Darfur wurde und schlieBlich als Gefangener des
Mahdi und seines Nachfolgers ‘Abdallah die Entwicklung der Mahdiyya im Su-
dan prominent miterlebte. Sein zweibédndiger Erfahrungsbericht Feuer und
Schwert im Sudan'® hatte nicht nur grofen Erfolg als literarisches Werk, sondern
wurde unmittelbar nach der Zerschlagung des mahdistischen Staates im Sudan
im Jahre 1898 auch die wichtigste externe Quelle zur Geschichte der Mahdiyya.
Feuer und Schwert im Sudan inspirierte nachhaltig Karl May, der, auf den Auf-
zeichnungen von Rudolf Slatin Pascha aufbauend, seine Sudan-Trilogie unter
dem Titel Im Lande des Mahdi veroffentlichte. Orientalisierende Konzepte fan-
den sich aber auch in den pseudo-orientalischen Salon-Moden des 19. Jahrhun-
derts oder in der Aufmerksamkeit, die deutschen und Osterreichisch-ungarischen
Entdeckungsreisenden im 19. Jahrhundert zuteil wurde: Heinrich Barth, Gustav
Nachtigal, Georg Schweinfurth oder Samuel Graf Teleky.'®

SchlieBlich sollten wir nicht vergessen, dass die Auseinandersetzungen im
Kontext des Ersten Weltkriegs eine Reihe von Kriegshelden hervorbrachte, die in
den 1920er Jahren das Genre des Abenteuerromans anregten und von grofler Be-

le/Karl R. Wernhart (Hg.), Wir und die Anderen. Islam, Literatur und Migration,
Wien: Wiener Universititsverlag 1999, S. 29-34.

14 Vgl. Karin Horner: ,,Das Islambild der Deutschen: Von Goethe bis Karl May*, in:
Gernot Rotter (Hg.), Die Welten des Islam, Frankfurt/M: Fischer Verlag 1993, S.
206-210 und Petra Kappert: Europa und der Orient, in: Jochen Hippler und Andrea
Lueg (Hg.), Feindbild Islam, Hamburg: Konkret Literatur Verlag 1993, S. 44-76.

15 Rudolph Slatin: Feuer und Schwert im Sudan, Leipzig: F. A. Brockhaus 1895/1922.

16 Zu Teleky vgl. Erich Woldan: ,,Osterreichische Forscher in Ostafrika und ihre Pub-
likationen®, in: Abenteuer Ostafrika. Der Anteil Osterreich-Ungarns an der Erfor-
schung Ostafrikas, Eisenstadt: Amt der Burgenlidndischen Landesregierung 1988, S.
125-8 und Giinther Hamann: ,.Ein Uberblick iiber die Geschichte der Erforschung
des nordstlichen und stlichen Afrikas*, in: Abenteuer Ostafrika. Der Anteil Oster-
reich-Ungarns an der Erforschung Ostafrikas, Eisenstadt: Amt der Burgenlédndischen
Landesregierung 1988, S. 81-124.

220121, fiG) o §


https://doi.org/10.14361/9783839407158-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AFRIKA IN DER DEUTSCHEN ISLAMWISSENSCHAFT | 125

deutung fiir die Verkldrung afrikanisch-orientalischer Kriegsabenteuer waren.
Wir miissen hierbei nicht nur an den wohl beriihmtesten dieser ,Helden‘ des ori-
entalischen Wiistenkrieges denken, Lawrence of Arabia, oder den deutschen
,Helden‘ des Afrika-Krieges par excellence, Paul von Lettow-Vorbeck und seine
,treuen‘ (muslimischen) Askaris, sondern sollten auch Agenten, Diplomaten und
Abenteurer wie den deutschen Konsul Wilhelm Wassmuss in Teheran beriick-
sichtigen, der auf Grund seiner wagemutigen Aktionen in Persien im Ersten
Weltkrieg zu einem wichtigen Bezugspunkt deutsch-orientalistischer Folklore in
den 1920er Jahren wurde. Wassmuss hatte 1915 erfolgreich den Widerstand eini-
ger Stimme gegen die britische Besetzung des siidlichen Persien organisiert,
wihrend ein anderes deutsches Kommando unter der Fithrung von Hauptmann
Oskar von Niedermayer ebenfalls 1915 die britischen Linien in Ostpersien
durchbrach und das neutrale Afghanistan erreichte, wo von Niedermayer, wenn
auch vergeblich, den afghanischen Herrscher dazu zu bewegen ersuchte, den Bri-
ten in Indien den gihad zu erkliren.'”

Wenn wir uns nun wieder dem akademischen deutschsprachigen Orientalis-
mus des spiten 19. und frithen 20. Jahrhunderts zuwenden, so konnten wir natiir-
lich zunichst betonen, dass sich dieser Orientalismus, wie auch der franzosische,
niederldndische und britische im 18. und 19. Jahrhundert, in Verbindung mit
christlichen Bibelstudien und kulturhistorischen Denkmustern im Bereich der
Geschichtswissenschaft entwickelt hatte.'® Diese, vor allem philologische, Tradi-
tion des akademischen deutschsprachigen Orientalismus ist jedoch bereits aus-
fiihrlich beschrieben worden. Es ist daher nicht nétig, ein weiteres Mal auf die
Leistungen herausragender Gelehrter wie Ignaz Goldziher, Julius Wellhausen
und Theodor Néldeke einzugehen.' Der deutschsprachige akademische Orienta-
lismus hat aber auch, wie der britische, niederldandische und franzosische, einige

17 Vgl. Gustav von Grunebaum: Der Islam II: Die islamischen Reiche nach dem Fall
von Konstantinopel, Frankfurt/M: Fischer Verlag 1982, S. 201; Christopher Sykes:
Wassmuss, the German Lawrence, New York: Longmans, Green&Co. 1936 und Pe-
ter Hopkirk: On Secret Service East of Constantinople, Oxford: Oxford University
Press 1994.

18 Vgl. Johann Fiick: Die arabischen Studien in Europa bis in den Anfang des 20. Jahr-
hunderts, Leipzig: Otto Harrassowitz 1955.

19 Vgl. hierzu J. Fiick: Die arabischen Studien in Europa; Jacques Waardenburg: The
Study of Islam in German Scholarship, in: Azim Nanji (Hg.), Mapping Islamic Stu-
dies. Genealogy, Continuity and Change, Den Haag: Mouton de Gruyter, 1997, S. 1-
32; Holger Preissler: Die Anfinge der Deutschen Morgenléndischen Gesellschaft,
Gottingen 1995 [Erweiterter Sonderdruck aus der ZDMG, Band 145/2]; Rudi Paret:
Arabistik und Islamkunde an deutschen Universititen. Deutsche Orientalisten seit
Theodor Noldeke, Wiesbaden: Otto Harrassowitz 1966; Hichem Djait: L'Europe et
I'Islam, Paris: Seuil 1978 oder Josef van Ess: ,From Wellhausen to Becker. The
Emergence of Kulturgeschichte in Islamic studies®, in: Malcom H. Kerr (Hg.), Is-
lamic Studies: A tradition and its Problems, Malibu: Undena Publications 1980, S.
27-51.

220121, fiG) o §


https://doi.org/10.14361/9783839407158-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 | ROMAN LOIMEIER

Forscherpersonlichkeiten hervorgebracht, die sich nicht mehr nur auf einen philo-
logischen und historischen Ansatz konzentrierten, sondern dariiber hinaus die Is-
lam- und Kolonialpolitik Deutschlands bzw. Osterreich-Ungarns aufmerksam
beobachteten, kommentierten und zum Teil von den Erfahrungen deutschspra-
chiger Kolonialbeamter oder Armeeoffiziere in kolonialen Diensten profitierten —
und die schlieflich eine gegenwartsbezogene Forschung zum Islam in den deut-
schen und dsterreichisch-ungarischen Kolonien und Einflusszonen betrieben und
daraus die Forderung ableiteten, eine neue, sozialwissenschaftlich orientierte Is-
lamwissenschaft zu entwickeln.

Der eigentliche Durchbruch eines ,modernen* akademischen, deutschsprachi-
gen Orientalismus, der nicht mehr allein auf philologische und historische Stu-
dien ausgerichtet war, sondern auch soziale, politische und wirtschaftliche Ent-
wicklungen der damals gegenwirtigen islamischen Welt beriicksichtigte, wird
heute allgemein mit dem Namen Carl Heinrich Becker (1876-1933) verbunden.*
Becker hatte seit 1908 den neu eingerichteten Lehrstuhl fiir die ,,Geschichte und
Kulturen des Orients* am Deutschen Kolonial-Institut in Hamburg inne und pub-
lizierte in dieser Funktion zahlreiche Schriften zu den religiosen und aktuell-
politischen Verhiltnissen im Osmanischen Reich, in Nordafrika, aber auch in den
deutschen Kolonien.”! So verdffentlichte er im Jahre 1911 nach einer Reise nach
Deutsch-Ostafrika eine Studie zum Islam in Deutsch-Ostafrika, die unter dem Ti-
tel Materialien zur Kenntnis des Islam in Deutsch-Ostafrika zunéchst in der Zeit-
schrift Der Islam (Band 2, 1-48) und spiter in seinen gesammelten Schriften, den
Islamstudien (Band II), erschien und bis heute ein wichtiges Referenzwerk zum
Islam in Ostafrika darstellt.”

Die Materialien zur Kenntnis des Islam in Deutsch-Ostafrika wurden in ei-
nem spezifischen Kontext verfasst: Zu Beginn des 20. Jahrhunderts entstand
nidmlich in Deutschland die von Missionaren geschiirte Befiirchtung, dass es in
den Kolonien zunehmend ,Probleme mit dem Islam* g‘aibe.23 Eine Reihe von anti-
kolonialen Aufstinden wie Maji-Maji in Deutsch-Ostafrika im Jahre 1904/05, ei-
ne Mekka-Brief-Affdre in Togo im Jahre 1905 und spéter in Deutsch-Ostafrika

20 Vgl. Angelika Hartmann/Konrad Schliephake: Angewandte interdisziplinédre Orient-
forschung, Hamburg: Deutsches Orient-Institut Hamburg 1991; Hellmut Ritter:
,,Carl Heinrich Becker als Orientalist®, in: Der Islam 24 (1937), S. 175-85, sowie
Cornelia Essner/Gerd Winkelhane: ,,Carl Heinrich Becker (1876-1933). Orientalist
und Kulturpolitiker®, in: Die Welt des Islams 28 (1988), S. 154-77.

21 Vgl. Baber Johansen: ,,Politics and Scholarship: The Development of Islamic Stud-
ies in the Federal Republic of Germany*, in: Tareq Y. Ismael (Hg.), Middle East
Studies. International Perspectives on the State of the Art, New York: Praeger 1990,
S. 71-130, hier S. 88.

22 Carl Heinrich Becker: ,,Materialien zur Kenntnis des Islam in Deutsch-Ostafrika®,
in: Der Islam 2 (1911), S. 1-48.

23 Vgl. Holger Weiss: ,,German Images of Islam in West Africa®, in: Sudanic Africa
11 (2000), S. 53-94.

220121, fiG) o §


https://doi.org/10.14361/9783839407158-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AFRIKA IN DER DEUTSCHEN ISLAMWISSENSCHAFT | 127

im Jahre 1908, sowie mahdistische Aufstinde im nordlichen Kamerun im Jahre
1907 schienen diese Befiirchtungen zu bestétigen. In der Folge wurde der Islam
bereits beim Deutschen Kolonial-Kongref3 im Jahre 1905 in Berlin zu einem zen-
tralen Thema und im Jahre 1908 finanzierte die Deutsche Reichsregierung drei
Untersuchungen zum Stand der Dinge in Bezug auf den Islam in den Kolonien.
Diese Untersuchungen wurden in der Tat durchgefiihrt, und zwar von Carl Hein-
rich Becker in Deutsch-Ostafrika im Jahre 1908/09, von Martin Hartmann in
Kamerun im Jahre 1911 und von Dietrich Westermann in Togo im Jahre 1913.%*
Diese Untersuchungen, insbesondere Beckers Untersuchung in Deutsch-
Ostafrika, zeigten, dass der Islam in den deutschen Kolonien in der Tat betréicht-
lichen Einfluss erlangt hatte. Dennoch erklirte Becker zum Verdruss zahlreicher
Missionare, dass der Islam zwar eine Gefahr fiir die weitere Missionierung, kei-
neswegs aber eine Bedrohung der deutschen Kolonialherrschaft darstelle.”
Vielmehr miisse iiberlegt werden, ob der Islam nicht sogar als ein Weg zur ,,For-
derung der Zivilisation der Afrikaner angesehen und entsprechend behandelt
werden solle.”® Becker wiederholte diese Einschitzung in einer Reihe seiner Bei-
trage zum Islam in Afrika, wie Staat und Mission in der Islamfrage (1910), wo er
zudem erste Ideen beziiglich einer spezifisch deutschen ,Islampolitik® in den Ko-
lonien entwickelte, die wiederum direkt von franzosischen Uberlegungen in die-
ser Richtung beeinflusst waren: Becker zitierte explizit die Arbeit des franzosi-
schen Kolonialoffiziers und Orientalisten Alain Quellien.”’

Unter anderem schlug Becker vor, nach britischem Vorbild die Autoritit der
einheimischen Herrscher zu stirken, wobei er vor allem an die Sultane, Lamidos
und Jumben des nordlichen Kameruns und Deutsch-Ostafrikas dachte.”® Des
Weiteren betonte er die Notwendigkeit, sich aus religiosen Fragen herauszuhal-
ten, eine genaue Kenntnis des Islam in den Kolonien und, damit verbunden, eine
genaue ,,wissenschaftliche Aufnahme des Islam und seiner lokalen Gestaltung*
zu erlangen.29 Darauf aufbauend sollte dann wiederum eine ,,strenge Aufsicht des
Islam® erfolgen. Gleichzeitig sollte den Muslimen aber auch Autonomie in be-
stimmten Teilen der Rechtsprechung, insbesondere im Ehe- und Familienrecht
und in Bezug auf die religiosen Stiftungen zugestanden werden, wobei die Frage
der Polygamie ,,nach osterreichischem Vorbild geldst werden konnte*.** Im Be-

24 Vgl. ebd., auch was die deutsche Kolonialpolitik angeht; spezifisch zu Deutsch-
Ostafrika vgl. John Iliffe: Tanganyika under German Rule 1905-1912, Cambridge:
Cambridge University Press 1969.

25 Carl Heinrich Becker: Islamstudien. Vom Werden und Wesen der islamischen Welt,
2 Bde., Leipzig: Quelle & Meyer, Band 2, S. 176.

26 Ebd., S. 185.

27 Alain Quellien: La politique musulmane dans I'Afrique Occidentale Frangaise, Paris
Emile: Larose 1910; Siehe dazu auch C. H. Becker: Islamstudien II, S. 215.

28 C. H. Becker: Islamstudien II, S. 179.

29 Ebd., S. 186.

30 Ebd., S.223.

220121, fiG) o §


https://doi.org/10.14361/9783839407158-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128 | ROMAN LOIMEIER

reich des Erziehungswesens sollte ein staatliches Schulwesen aufgebaut werden,
das, dem Einfluss der Missionsorganisationen entzogen, religionslos gehalten
sein sollte.*’ Die Verwaltungspolitik sollte schlieBlich eine Trennung zwischen
islamischen Gebieten und ,,Missionsgebieten* anstreben, in denen etwa die ,,Er-
bauung von Moscheen und die Niederlassung von Waalimus [religiose Gelehrte,
RL] kurzerhand verboten werden* sollte, wihrend die Kolonialverwaltung in den
islamischen Gebieten wiederum strikte Neutralitit wahren sollte, ,,hochstens ein
viterliches, passives Wohlwollen betitigen, ohne aber den Islam anders als durch
Zufiihrung von Bildung und durch Schutz vor Ausbeutung zu férdern®.*?

Beckers Aktivititen waren jedoch nicht auf den Islam in Afrika fokussiert,
obwohl er zu diesem Thema mindestens dreizehn Beitrige verfasste. Er befasste
sich auch ausfiihrlich mit den deutsch-osmanischen (spiter: deutsch-tiirkischen)
Beziehungen und verfasste so im Jahre 1914, bei Beginn des Ersten Weltkriegs,
eine Abhandlung mit dem Titel Deutschland und der Islam, die nicht in die Is-
lamstudien aufgenommen wurde, und in der er einige Perspektiven in Bezug auf
mogliche deutsche Kriegsstrategien unter besonderer Beriicksichtigung des Is-
lams entwickelte. Insbesondere unterstrich er die Bedeutung eines deutsch-
osmanischen Biindnisses, dessen Inhalt letztendlich die Zerschlagung der franzo-
sischen, britischen und russischen kolonialen Herrschaft iiber die Muslime, ins-
besondere in Franzésisch-Nordafrika, Agypten, Britisch-Indien und Russisch-
Mittelasien, sein sollte. Diese Idee erweckte den Zorn seines Freundes Snouck
Hurgronje und fiihrte zu einer erbitterten Auseinandersetzung zwischen den bei-
den Islamwissenschaftlern noch im Kriege.*> In dem von Becker entwickelten
Szenario einer deutsch-osmanisch-muslimischen Allianz spielten jedoch die
Muslime Afrikas keine nennenswerte Rolle mehr; die Beziehungen zum Osmani-
schen Reich genossen Vorrang:

,.Der Kernpunkt unserer Beziehungen zum Islam ist unser Verhéltnis zur Tiirkei [...].
Die paar Millionen Mohammedaner, die wir in die Zeit unserer Tiirkenpolitik schon mit
hineinbrachten — in Ostafrika und am Tschadsee —, haben wir natiirlich behalten, aber
sie spielen als Negermuslime oder als Mohammedaner der Peripherie in dieser groflen
Frage keine Rolle. Wie richtig unsere auf Kolonialerwerb in Negergebieten, aber reine
Wirtschafts- und Kulturpolitik in Islamgebieten abzielende Reichspolitik war, zeigt die
in mehrfacher Hinsicht charakteristische AuBerung eines tiirkischen Journalisten und
Abgeordneten, der einst zum Verfasser sagte: ,Deutschland kann deshalb der Freund der

s p p . . . . 34
Tiirkei sein, weil es keine mohammedanischen Untertanen in seinen Kolonien hat.

31 Ebd.

32 Ebd,, S. 225.

33 Ebd,, S. 281f.

34 Carl Heinrich Becker: Deutschland und der Islam, Stuttgart: Deutsche Verlagsan-
stalt 1914.

220121, fiG) o §


https://doi.org/10.14361/9783839407158-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AFRIKA IN DER DEUTSCHEN ISLAMWISSENSCHAFT | 129

Neben Carl Heinrich Becker konnten wir aber auch die Namen anderer deutsch-
sprachiger Orientalisten wie Martin Hartmann (1851-1918), Gotthelf Bergstris-
ser (1886-1933), Eugen Mittwoch (1876-1942), Franz Babinger (1891-1967) und
insbesondere Alois Musil (1868-1944) nennen, die sich ebenfalls darum bemiih-
ten, eine neue Tradition der Islamwissenschaft zu etablieren,>> auch wenn ihre
Bemiihungen, etwa im Falle Martin Hartmanns, auf weitgehende Ablehnung in
der etablierten Orientalistik stieBen, was allerdings weniger mit Martin Hart-
manns Versuchen, soziologische Denkansitze in die Orientalistik einzubringen,
zusammenhing, als vielmehr mit seiner erratischen Personlichkeit und seinem
seltsamen wissenschaftlichen Stil.*® In Gegensatz zu den fritheren, vor allem his-
torisch und philologisch orientierten Orientalisten, die, mit der Ausnahme Ignaz
Goldzihers, die Linder und Menschen ihrer Forschungsinteressen meist nicht aus
personlicher Anschauung kannten, reisten diese jiingeren Islamwissenschaftler
ausgiebig in den Liandern des Orients, waren fiir sozialwissenschaftliche Frage-
stellungen aufgeschlossen, und arbeiteten zum Teil sogar, wie Eugen Mittwoch,
fiir die Orientabteilung des Deutschen Nachrichtendienstes, wodurch sie aktiv zu
den deutschen Kriegsanstrengungen im Ersten Weltkrieg beitrugen.®” Insbeson-
dere der bereits oben erwiihnte Alois Musil®™ zeichnete sich durch seine umfang-
reiche Reise- und Feldforschungsaktivititen aus, mit denen er fiir die deutsch-
sprachige Orientalistik neue MaBstébe setzte.

Musil, ein austro-ungarischer Tscheche aus Olmiitz, der seit 1898 in seinen
Forschungsarbeiten von der Universitit Wien (genauer: der Wiener Akademie)
unterstiitzt wurde, nach dem Ersten Weltkrieg allerdings nach Prag iibersiedelte,
kann auf Grund seiner ausgedehnten Reisen in den Lindern des Fruchtbaren
Halbmonds und insbesondere auf Grund seines einjdhrigen Forschungsaufenthal-
tes unter den nordarabischen Rwala-Beduinen im Jahre 1908/09 (seine Aufzeich-
nungen hierzu erschienen im Jahre 1928 unter dem Titel The Manners and Cus-
toms of the Rwala Bedouins) als vermutlich der erste Wissenschaftler angesehen
werden, der bewusst moderne ethnologische Feldforschungsmethoden praktizier-
te, und dies Jahre, bevor ein anderer Biirger der k.u.k. Monarchie, nimlich Bro-
nislaw Malinowski, im Rahmen seiner Internierung auf den Trobriand-Inseln da-
zu gezwungen wurde, sich die Zeit mit ethnologischen Feldstudien zu vertreiben.

Der eigentliche Bruch des deutschsprachigen akademischen Orientalismus
mit dhnlichen Entwicklungslinien des franzdsischen und britischen akademischen

35 Vgl. J. Fiick: Die arabischen Studien in Europa und Klaus Kreiser (Hg.), ,,The Early
Twentieth Century and its Impact on Oriental and Turkish Studies®, in: Die Welt des
Islams, Sondernummer 38 (1998).

36 Siehe hierzu die Laudatio Martin Hartmanns durch C. H. Becker: Islamstudien, II,
S. 481f.

37 Ludmilla Hanisch: Ausgegrenzte Kompetenz. Portrits vertriebener Orientalisten und
Orientalistinnen 1933-1945, Halle: Orientwissenschaftliches Zentrum der Martin-
Luther Universitidt Wittenberg-Halle 2001, S. 63.

38 Siehe zu ihm J. Fiick: Die arabischen Studien in Europa, S. 260f.

220121, fiG) o §


https://doi.org/10.14361/9783839407158-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130 | ROMAN LOIMEIER

Orientalismus erfolgte daher erst nach dem Ersten Weltkrieg, als Deutschland
seine Kolonien verloren hatte, als die Verbiindeten des Deutsches Reiches, insbe-
sondere das Osmanische Reich territorial zerschlagen und in alliierte Einflusszo-
nen aufgeteilt wurden, und als auch Osterreich seine historischen Einflusszonen
auf dem Balkan, im Osmanischen Reich, in Agypten und im Sudan verlor. Das
Ende der imperialen Pline Deutschlands und Osterreich-Ungarns erwies sich
somit als kontraproduktiv fiir die Bemiithungen Carl Heinrich Beckers, eine ,mo-
derne‘, sozialwissenschaftliche und moglicherweise bereits auch ethnologische
und politikwissenschaftliche Tradition innerhalb der deutschsprachigen Orienta-
listik zu entwickeln: Fiir eine solche Ausrichtung gab es schlicht und einfach
keinen Bedarf mehr. Zynisch gesprochen fiihrte das Ende der deutschen und Os-
terreichisch-ungarischen imperialen Bestrebungen also dazu, dass Deutschland
und Osterreich ihrer historischen Chancen beraubt wurden, einen nach franzosi-
schem und britischem Vorbild ,normalen‘, wenn auch zunichst kolonial moti-
vierten, Orientalismus zu entwickeln, der dereinst der Kritik Edward Saids wiir-
dig sein sollte.

Es soll hier nun natiirlich nicht gesagt werden, dass es besser gewesen wire,
wenn Deutschland und Osterreich-Ungarn ihre Kolonien und imperialen Ein-
flussrdume behalten und so ihre Chance bewahrt hiitten, eine Art von franzosi-
schen oder britischen Kolonial-Orientalismus zu entwickeln, der sich spiter
durch die Arbeiten eines Evans-Pritchard oder Jacques Berque auszeichnen soll-
te. Auf der anderen Seite sollte aber auch nicht vergessen werden, dass sich die
franzosischen, britischen und amerikanischen orientalistischen Disziplinen heute
von ihrem kolonialen Erbe emanzipiert und sich zu modernen Fichern entwickelt
haben, auf die die einst berechtigte Kritik Edward Saids kaum noch zutrifft. In
der Tat haben sich die franzosischen, britischen, amerikanischen und skandinavi-
schen Islamwissenschaften heute zu modernen akademischen Fichern entwickelt,
die von Denkern wie Marshall Hodgson, Albert Hourani, Maxime Rodinson,
Fredrik Barth oder Talal Asad geprégt sind, deren Ideen und Schriften nicht nur
fiir die orientalistischen Disziplinen von zentraler Bedeutung geworden sind,
sondern die iiber die orientalistischen Fécher hinaus wirken und die Gesell-
schafts-, Geistes- und Kulturwissenschaften insgesamt beeinflusst haben. Den-
noch soll hier nun auch nicht die Meinung vertreten werden, dass der westliche
Orientalismus vollkommen {iberwunden ist: Gerade in Krisenphasen erheben
sich alte orientalistische Konzeptionen wie Zombies aus ihren Gréibern und wer-
den Teil neo-orientalistischer Entwiirfe, die, wie Samuel Huntingtons Konzept
eines ,Clash of Civilisations‘, den Islam und die Muslime essentialisieren und fiir
die Konstruktion von Feindbildern politisch instrumentalisieren.

Der deutschsprachige Sonderweg, d.h. der deutsche und Osterreichische
Riickzug in historische und philologische Studien, wurde jedoch ungliicklicher-
weise nach 1933 bzw. nach 1938 verstérkt, als zahlreiche deutschsprachige Ori-
entalisten jiidischer wie auch nicht-jiidischer Abstammung und héufig linker oder
liberaler weltanschaulicher Orientierung emigrierten oder in die Emigration ge-

220121, fiG) o §


https://doi.org/10.14361/9783839407158-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AFRIKA IN DER DEUTSCHEN ISLAMWISSENSCHAFT | 131

zwungen wurden, aus ihren Hochschulpositionen entlassen und zum Teil auch
durch das Nazi-Regime ermordet wurden. Auf diese Art und Weise verlor die
deutsche und osterreichische Orientalistik, eine Disziplin, die sowieso nie beson-
ders groB und zudem auf Grund ihrer Beschiftigung mit den ,Semiten‘ bei den
Nazis nicht besonders populidr war, mehr als sechzig herausragende Wissen-
schaftler wie Joseph Schacht (1902-1969), der bereits erwihnte Eugen Mittwoch
(1876-1942), Franz Rosenthal (1914-2003), Karl Wittvogel (1896-1988) oder
Gustav von Griinebaum (1909-72), alles Gelehrte, die in ihren neuen Heimatlin-
dern, insbesondere GrofBbritannien und den USA, betrichtlich zur Entwicklung
der dortigen Fachdisziplin beitrugen.** Die Politik Nazi-Deutschlands bewog zu-
dem die meisten der verbliebenen Orientalisten im deutschsprachigen Raum zu
einem noch konsequenteren, wenn auch verstindlichen Riickzug in den Elfen-
beinturm philologischer Studien, wihrend eine im Vergleich zu anderen Féachern
vergleichsweise kleine Minderheit bereit war, mit dem Nazi-Regime zusammen-
zuarbeiten oder sogar aktiv an der Nazi-Politik mitzuwirken.*’ Diese Politik ziel-
te etwa darauf ab, den palédstinensischen Fiihrer Hajj Amin al-Husseini gegen die
britische Politik im Nahen Osten zu instrumentalisieren und beinhaltete den Auf-
bau pro-deutscher muslimischer Armeeeinheiten fiir den Krieg im Balkan wie
auch im Osten, wo krimtatarische Einheiten, die sogenannten (sechs) ,Tatarenba-
tallione‘, auf deutscher Seite gegen russische Partisanen auf der Krim kdmpf-
ten.*’ Auch nach dem Zweiten Weltkrieg zeichnete sich die deutschsprachige
Orientalistik zunédchst durch ihre Konzentration auf ,unpolitische‘ philologische
und historische Studien und ihre heilige Scheu vor jeder Art von Beschiftigung
mit den zeitgendssischen Gesellschaften der islamischen Welt aus. Lediglich
Walter Braune und spiter Fritz Steppat in Berlin diirften in dieser Zeit Ausnah-
men von der Regel dargestellt haben. Hans Heinrich Schaeder, einer der wenigen
iiberlebenden Schiiler Beckers, konnte so berechtigterweise im Jahre 1946 erkla-
ren:

,,Die orientalischen Studien konnen leicht so angelegt werden, dass sie sich mit lauter
Dingen befassen, die dem tédglichen Leben und seinem Anliegen so fern liegen wie
moglich. Man betreibt sie fiir gewohnlich allein oder im kleinsten Kreise, mit einem
MindestmalBl von Gemeinsamkeit und Austausch. Grund genug dafiir, dass die Hingabe

39 Siehe dazu L. Hanisch: Ausgegrenzte Kompetenz und K. Kreiser: The Early Twen-
tieth Century.

40 Vgl. Ekkehard Ellinger: Deutsche Orientalistik zur Zeit des Nationalsozialismus
1933-1945, Berlin: deux mondes 2006.

41 Siehe dazu Helga Baumgarten: Paldstina: Befreiung in den Staat, Frankfurt/M:
Suhrkamp 1991, S. 36; B. Johansen: Politics and Scholarship, S. 91, sowie Ann
Sheehy: ,Krimtataren und Meschier. Massenbewegung fiir Riickkehr®, in: pogrom
26 (1974), S. 10f.

220121, fiG) o §


https://doi.org/10.14361/9783839407158-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132 | ROMAN LOIMEIER

an diese Studien einer Flucht aus der Wirklichkeit nahe kommen kann und jedenfalls
dazu angetan ist, Sonderlinge zu ziichten.«**

Erst die 1960er Jahre brachten eine langsame und bescheidene Veridnderung der
Entwicklung zunichst der westdeutschen Islamwissenschaft. Bereits im Jahre
1960 hatte ein Bericht der Deutschen Forschungsgemeinschaft zur Lage der deut-
schen orientalistischen Fiacher empfohlen, 32 neue Lehrstiihle einzurichten, die
von den etablierten ,,semitischen Studien* abgetrennt werden und sich auf ,,is-
lamwissenschaftliche Fragestellungen* konzentrieren sollten und zwar besonders
auf die islamischen Gesellschaften der Gegenwart.43 Im Jahre 1972 waren aber,
wie die Deutsche Morgenlidndische Gesellschaft zugeben musste, erst 21 dieser
neuen Lehrstiihle eingerichtet worden und nur drei von ihnen hatten eine Aus-
richtung auf die Beschiftigung mit dem Islam in der Gegenwart erhalten. Seither
hat sich diese Situation nicht mehr entscheidend veridndert, auch wenn Jacques
Waardenburg diese Entwicklung etwas weniger drastisch schildert: Seit 1972, so
Waardenburg im Jahre 1997, habe die Situation ,.improved slightly*.**

Die leichten Verdnderungen in Aufbau und Ausrichtung des deutschsprachi-
gen Orientalismus waren erneut mit den politischen Entwicklungen seit den
1960er Jahren verbunden:* Zunichst einmal erkannten die westdeutsche wie
auch die osterreichische Regierung die gewachsene Bedeutung der dlproduzie-
renden Staaten des Nahen Ostens an. Zum Zweiten versuchten sowohl die west-
deutsche SPD unter der Fithrung von Willy Brandt, wie auch die Osterreichischen
Sozialisten unter der Fiihrung von Bruno Kreisky, neue politische Beziehungen
zu den Léndern des Nahen Ostens im Allgemeinen und zu Israel im Besonderen
zu entwickeln. Und schlie8lich war insbesondere die westdeutsche Regierung
daran interessiert, eine politische Strategie zu entwickeln, die es ihr ermoglichen
wiirde, die recht erfolgreiche Politik der DDR, eigenstéindige und freundschaftli-
che Beziehungen zu einer Reihe von Nahoststaaten wie Agypten, Syrien, Irak
und Algerien aufzubauen, zu konterkarieren, wobei hier nicht unerwihnt bleiben
soll, dass diese Politik der DDR von der ausgezeichneten Ausbildung und Lehre
insbesondere an der Universitit Leipzig wissenschaftlich getragen wurde.

Die iranische Revolution des Jahres 1978/9 und der Zusammenbruch des
Sowjetblockes nach 1989/90 mit der damit verbundenen politischen Emanzipati-
on der rohstoffreichen und strategisch wichtigen muslimischen Staaten Mittel-
asiens und des Kaukasus-Raumes unterstrich die politische Relevanz des Faches
Islamwissenschaft weiter. In der Folge waren die orientalistischen Ficher in
Deutschland, Osterreich und der Schweiz seit den spiten 1960er Jahren eigent-

42 Zitiert in C. Essner/G. Winkelhane: Carl Heinrich Becker (1876-1933), S. 154.

43 Vgl. Fritz Steppat: ,,Wissenschaftliche Nachrichten: Contemporary Middle East
Studies in Germany*, in: ZDMG 126 (1976), S. 8-13.

44 Vgl. J. Waardenburg: The Study of Islam in German Scholarship, S. 9.

45 Vgl. B. Johansen: Politics and Scholarship, S. 96f.

220121, fiG) o §


https://doi.org/10.14361/9783839407158-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AFRIKA IN DER DEUTSCHEN ISLAMWISSENSCHAFT | 133

lich nicht mehr wirklich gezwungen, ihre bloe Existenz 6ffentlich oder gegen-
iiber der Politik zu rechtfertigen. Man konnte daher annehmen, dass sich die ori-
entalistischen Ficher heute in Deutschland, Osterreich und der Schweiz in einer
fast paradiesischen Situation offentlicher Anerkennung, iiberquellender Forder-
mittel und blithender Forschungsaktivititen befinden und dass sich das Fach Is-
lamwissenschaft dariiber hinausgehend auf Grund seiner offensichtlichen und
anhaltenden politischen Bedeutung in einer privilegierten Situation befindet und
zwar in Bezug auf die Diskussion sowohl methodischer Fragen wie auch der
Entwicklung sozial-, religions- wie auch politikwissenschaftlicher und ethnologi-
scher Theorien und Perspektiven. Zudem wire zu erwarten, dass die Islamwis-
senschaft auf Grund dieser giinstigen Rahmenbedingungen — wie in Frankreich,
GrofBbritannien, den skandinavischen Lindern und Nordamerika — entscheidende
Anregungen fiir gesamtgesellschaftliche Auseinandersetzungen und Debatten lie-
fert.

Leider ist genau das Gegenteil der Fall: Von wenigen Ausnahmen wie dem
Deutschen Orient-Institut in Hamburg oder dem Zentrum Moderner Orient in
Berlin abgesehen, konzentrieren sich nur einige wenige Institute oder Lehrstiihle
fiir Islamwissenschaft in Deutschland, Osterreich und der Schweiz auf Forschung
und Lehre zu den islamischen Gesellschaften der Gegenwart. In den spéten
1990er Jahren hatten so, wie ich im Rahmen einer Durchsicht des Lehrpro-
gramms von 55 islamwissenschaftlichen und arabistischen (also nicht iranisti-
schen und turkologischen) Instituten und Lehrstiihlen feststellen konnte, immer
noch mehr als 80% dieser Institute und Lehrstiihle eine fast ausschlieBlich philo-
logisch-historische Forschungs- und Lehrausrichtung,*® auch wenn sich dies heu-
te (2007) etwas weniger drastisch darstellen diirfte.*” Zudem konzentrieren sich
die meisten Institute und Lehrstithle nach wie vor in ihrer Forschung und Lehre
auf die Kernlidnder der islamischen Oikumene, also die Linder des Nahen Os-
tens, insbesondere Agypten, die arabische Halbinsel und die Linder des Frucht-
baren Halbmonds, sowie natiirlich die Tiirkei und Iran, wihrend die iiberwiegen-
de Mehrheit der Muslime in den Maghrib-Léndern, im Sudan und im subsahari-
schen Afrika, auf dem indischen Subkontinent, in Mittel- und Zentralasien und
Siidostasien, aber auch die wachsende Zahl von Muslimen in den Léndern des

46 Zu dhnlichen Ergebnissen kommt die Studie von Eckehard Rudolph: Bestandsauf-
nahme. Kultur- und Sozialwissenschaftliche Forschung iiber die muslimische Welt
in der Bundesrepublik Deutschland, Hamburg: Deutsches Orient-Institut 1999.

47 Dies soll keine Kritik an den etablierten Forschungs- und Lehrtraditionen der
deutschsprachigen Islamwissenschaft darstellen, sondern vielmehr als Appell an die
Islamwissenschaft verstanden werden, mit ihren anerkannten Pfunden zu wuchern
und die Einrichtung von zusitzlichen, gegenwartsorientierten Forschungs- und
Lehreinrichtungen zu betreiben, die sich vor allem den ,,marginalen” Rdumen wid-
men sollten. In diesem Zusammenhang sollte auf die Tatsache verwiesen werden,
dass die liberwiegende Mehrheit der Muslime heute in diesen von der etablierten Is-
lamwissenschaft vernachldssigten Rdumen lebt.

220121, fiG) o §


https://doi.org/10.14361/9783839407158-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 | ROMAN LOIMEIER

Westens, von der etablierten Orientalistik nach wie vor nicht geniigend beachtet
wird. Damit werden diese ,marginalen Muslime‘ den Ethnologen, Religions- und
Politikerwissenschaftlern iiberlassen, die sich auf diese Art und Weise zuneh-
mend islamwissenschaftliche Kompetenzen aneignen, ohne dass ihnen dies unter
diesen Umstidnden zu veriibeln wire. In Folge haben Disziplinen wie Ethnologie,
Religionswissenschaft, Politikwissenschaft oder Soziologie, die sich bereits seit
ldngerem in den von der Orientalistik als marginal behandelten und entsprechend
vernachlidssigten Rdumen etabliert haben, damit begonnen, sich in den Kernbe-
reichen der Islamwissenschaft einzurichten und eigene Forschungen in den ara-
bisch, tiirkisch und persisch sprechenden Lindern des Mashriq und Maghrib
durchzufiihren, die islamwissenschaftlichen Forschungsarbeiten hiufig in nichts
nachstehen. Auch aus diesem Grunde stellt sich die Frage, wie lange sich die
deutschsprachige Islamwissenschaft angesichts ihrer selbst auferlegten Fokussie-
rung auf einige wenige Kernthemen und Kernrdume noch gegeniiber anderen Fa-
chern behaupten kann.

220121, fiG) o §


https://doi.org/10.14361/9783839407158-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

