
KOMMENTARE

Erhard Denninger

Ende der ‚subjektiven Rechte’?

Anmerkungen zu Christoph Menke, Kritik der Rechte

Christoph Menke legt eine „Kritik der Rechte“ vor, welche hier in fünffacher Hinsicht
auf ihre Stichhaltigkeit geprüft werden soll.1 Kritik erfordert erstens Menkes These von
der „realen“, „ontologischen“ Falschheit des bürgerlichen Rechts (1). Damit ist offen-
sichtlich nicht gemeint, dass das bürgerliche Recht, gemessen an seinem normativen In-
halt, also etwa hinsichtlich seiner Gerechtigkeitsvorstellungen, falsch sei, sondern die
(„ontologische“, seinsmäßige) Falschheit soll in dem Selbstwiderspruch liegen, den die
„Grundoperation“ der Rechte als subjektive Rechte begründe. Zweitens bedarf gerade
die Figur des subjektiven Rechts im Verständnis Menkes als Ausdruck und Sicherung des
„Eigenwillens“ des Subjekts einer kritischen Betrachtung (2). Drittens stellt sich die Fra-
ge, in welchem Sinn und mit welcher Berechtigung von der „Aporie der bürgerlichen
Verfassung“ gesprochen werden darf.2 (3) Im Zusammenhang damit muss auch gefragt
werden, ob Menkes Kritik der subjektiven Rechte mit einem modernen Verständnis der
Grundrechte in einer freiheitlich-demokratischen sozialstaatlichen Verfassung vereinbar
ist oder nicht. Dies zwingt viertens notwendig die antiindividualistischen und antiplura-
listischen Thesen des Autors auf den Prüfstand, wenn er sie in der Feststellung kulminie-
ren lässt: „Im politischen Prozeß schließen sich Vernunft und Pluralismus aus.“3 (4)
Schließlich wird die Neugierde unbezwingbar, Aufklärung über die das „neue Recht“ des
Autors konstituierenden „Gegenrechte“ zu erfahren, was für die denkbaren Verfahren
ebenso wie für die denkbaren Subjekte derselben gilt (5).

1. Von Niklas Luhmann stammt die Beobachtung, der Gedanke subjektiver Rechte ge-
höre zu den „markantesten Figuren spezifisch neuzeitlichen Rechtsdenkens“.4 Dem wi-
derspricht Menke nicht. Aber während Luhmann den „eigentlichen Grund“ für diese
Herausbildung, vorsichtig urteilend, in der jahrhundertelangen allmählichen Evolution
zur vollen Positivierung des Rechts „vermutet“,5 bestimmt Menke, ohne jede historische
Einbettung, die Figur des subjektiven Rechts als zentrale Bestimmung des „bürgerlichen
Rechts“ und dieses als die „geschichtlich und gesellschaftlich herrschende Gestalt des

1 C. Menke, Kritik der Rechte, Berlin 2015.
2 Menke (Fn. 1), 316 ff.
3 Ebd., 362.
4 N. Luhmann, Subjektive Rechte. Zum Umbau des Rechtsbewusstseins für die moderne Gesell-

schaft, in: Luhmann, Gesellschaftsstruktur und Semantik, Band 2, Frankfurt 1981, 45 ff.
5 Ebd., 47. Die Anfänge der Entwicklung sieht er im 16. Jahrhundert, 48 ff.

DOI: 10.5771/0023-4834-2018-3-316

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-3-316 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:41:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-3-316


modernen Rechts.“6 Dieses Recht bringt sich durch den Akt der Selbstreflexion selbst
hervor; diese ist „nichts anderes als die Reflexion der Selbsthervorbringung des Rechts.“7

Mag man dieser Formel, etwa ausgehend von Luhmanns Verständnis des Rechts als eines
„geschlossen-selbstreferentiellen Kommunikationszusammenhangs“,8 noch folgen, so
endigt diese Bereitschaft bei der Folgerung, die Menke zieht, um die „Falschheit“ des
bürgerlichen Rechts zu begründen. Sie liege in dem Widerspruch, dass die Figur des sub-
jektiven Rechts den sie begründenden Akt der Selbstreflexion des Rechts zugleich ver-
stelle und verzerre, indem sie ihn blockiere.9 Dieser Akt wird ohne nähere Begründung
oder Erläuterung als „revolutionäre Prozessualisierung“ beschrieben. Weder erfährt man
irgend etwas über die Ursachen und das Verfahren dieses Vorganges oder über die daran
Beteiligten noch wird deutlich gemacht, inwiefern und weshalb die Selbstreflexion des
Rechts als „revolutionär“ charakterisiert werden muss (oder kann). Immerhin erläutert
Menke, worin nach seiner Auffassung der „ontologische Fehler“ des bürgerlichen Rechts
besteht. Er liege in der „empiristischen oder positivistischen Bestimmung der Seinsweise
der Materie“ des Rechts, darin, das „wirksame Materielle als positiv Gegebenes aufzufas-
sen.“10 Aber dieses falsche „empiristische Verständnis der Selbstreflexion des Rechts“,
räumt Menke ein, ist im bürgerlichen Recht zur einzigen wirklichen Gestalt des moder-
nen Rechts geworden, die wir kennen. Das andere, wahre Recht gibt es (noch) nicht.11 Es
dürfte allerdings schwierig werden, die Kritik des (falschen) bürgerlichen Rechts anhand
eines Maßstabes zu leisten, den es erklärtermaßen (noch) gar nicht gibt.

2. Im Zentrum der Kritik des „bürgerlichen Rechts“ steht die Anerkennung des „Ei-
genwillens“ der Subjekte als subjektives Recht. „Bürgerliches Recht ist das Recht, das den
Eigenwillen des Subjekts voraussetzt.“12 Menke bestimmt, Carl Schmitt folgend, den sub-
jektiven Eigenwillen als Feld „unbegrenzter“ Freiheit und dementsprechend das bürger-
liche Eigentum als ausschließliches und unbegrenztes Verfügendürfen über eine Sache.13

Auch abgesehen davon, dass das bürgerlichrechtliche Privateigentum des § 903 BGB spä-
testens seit dem Naßauskiesungs-Beschluss des Bundesverfassungsgerichts vom
15.7.198114 nicht mehr im Sinne eines unbegrenzten Eigentümerbeliebens begriffen wer-
den darf, sondern seine Schranken gemäß dem Sozialstaatsgebot des Art. 14 Abs. 2 GG
erfährt, bedarf die vorgelegte Analyse des „Eigenwillens“ prinzipieller Kritik. Dieser soll
nämlich nur darin bestehen, „von der Sittlichkeit der Willensgehalte und der Selbständig-
keit des Willensvollzugs abzusehen – und sich damit das Gemeinsame, in dem es sittliche
Gehalte und freie Vollzüge allein gibt, anzueignen“.15 Das dem „traditionellen“ Recht ei-
gentümliche Verbot eines unsittlichen, unfreien und egoistischen Wollens sei „ontolo-
gisch“ begründet: es folge aus dem Begriff oder Sein des Wollens. Der durch die Form
subjektiver Rechte legalisierte Eigenwille der Subjekte des bürgerlichen Rechts, als ein

6 Menke (Fn. 1), 165.
7 Ebd., 131.
8 Luhmann (Fn. 4),102.
9 Menke (Fn. 1), 165 f.

10 Ebd., 169.
11 Ebd., 170.
12 Ebd., 249; Hervorh. im Orig.
13 Ebd., 236, 248.
14 BVerfGE 58, 300 (bes. 336).
15 Menke (Fn. 1), 251.

317 Erhard Denninger · Ende der ‚subjektiven Rechte’? 317

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-3-316 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:41:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-3-316


unsittliches, unfreies und egoistisches Wollen sei hingegen „in Wahrheit gar kein Wollen,
sondern bloßes Begehren“, das auch kein Recht beanspruchen könne.16

Auch Niklas Luhmann stellt im Zusammenhang seiner Kritik des Begriffs der „subjek-
tiven Rechte“ die Frage nach der Bedeutung und möglichen rechtsbegründenden Funkti-
on des „Subjekts“. „Die Idee der Begründung allen Rechts auf Subjektivität wird nicht
mehr verstanden“, meint er.17 Es entspreche „der Situation, wenn als Subjekt eine prinzi-
piell grenzenlose Bedürftigkeit und Begehrlichkeit angesprochen wird.“ Aber, anders als
Menke, ist Luhmann weit davon entfernt, die „grenzenlose Begehrlichkeit“ in Gegensatz
zum (rechtlich relevanten) „Wollen“ zu bringen, weil dieses „ontologisch“ nur als sittli-
ches, freies und nicht egoistisches Wollen zu begreifen sei. Derlei unabgesicherte, nicht
einmal explizierte Behauptungen zur „Ontologie“ einer Kategorie des Seienden sind
rechtstheoretisch ohne Wert.

Aber nicht nur die „philosophische“ Methode, auch die inhaltlichen Aussagen Menkes
zur Konstitution des durch die Legalisierung des Eigenwillens hervorgebrachten „Sub-
jekts“ erfordern kritische Betrachtung.

Zwei Momente seien für den Eigenwillen kennzeichnend, „bringen ihn hervor“: Seine
„Abstraktion von der Normativität und seine Appropriation des Sozialen“.18 Was damit
gemeint ist, erläutert Menke im Vergleich zum „traditionellen Recht“, das die rechtliche
Geltung des Willens an seine „Tugend oder Vernunft“ band. In dessen Tradition „heißt
vom Sittlichen zu abstrahieren: unsittlich oder lasterhaft zu sein; von der Autonomie zu
abstrahieren heißt, unfrei oder sklavisch zu sein; sich das Gemeinsame anzueignen: unge-
recht oder egoistisch zu sein.“ Mit dieser Verengung der Perspektive allein auf die nega-
tivwertigen Möglichkeiten des rechtlich relevanten Wollens zerstört Menke die Chance,
die Privatrechtsordnung ebenso wie die Verfassungsordnung insgesamt an einem Men-
schenbild zu orientieren, wie es dem Grundgesetz zugrunde liegt: Dies ist nämlich nicht
das Bild eines „isolierten souveränen Individuums“, nicht das eines nur egoistischen und
schon gar nicht eines nur unsittlichen oder lasterhaften, unfreien oder sklavischen Einzel-
nen; vielmehr hat das Grundgesetz „die Spannung Individuum – Gemeinschaft im Sinne
der Gemeinschaftsbezogenheit und Gemeinschaftsgebundenheit der Person entschieden,
ohne dabei deren Eigenwert anzutasten.“19 Dabei ist, worauf Konrad Hesse besonders
aufmerksam gemacht hat, in der Gesamtrechtsordnung „das Verfassungsrecht von ent-
scheidender Bedeutung für das Privatrecht, das Privatrecht von entscheidender Bedeu-
tung für das Verfassungsrecht.“20 Denn die Grundrechte, diese subjektiven Rechte par
excellence, vor allem natürlich die „Kommunikationsgrundrechte“ der Meinungsfreiheit
und der Vereinigungs- oder Versammlungsfreiheit, aber keineswegs nur diese, „normie-
ren den Status von Bürgern, die sich nicht bloß in einer Sphäre privater Beliebigkeit ge-
gen den „Staat“ abschirmen, sondern die frei und selbstverantwortlich ihr Leben gestal-
ten und an den Angelegenheiten des Gemeinwesens mitwirken sollen.“21 In Ergänzung

16 Ebd., 252.
17 Luhmann (Fn. 4), 97. Als einzigen Beleg zitiert er Luis Recasens Sichens mit einem Aufsatz aus

dem Jahr 1926. Auch zum Folgenden.
18 Menke (Fn. 1). Auch zum Folgenden.
19 BVerfG schon 1954: BVerfGE 4, 7 (15 f.).
20 K. Hesse, Verfassungsrecht und Privatrecht, Heidelberg 1988, 39.
21 Hesse, Grundzüge des Verfassungsrechts der Bundesrepublik Deutschland, 20. (letzte) Aufl., Hei-

delberg 1995, Rn. 288. Ähnlich auch Horst Dreier, Dimensionen der Grundrechte, Hannover
1993, 38 ff.

318 KJ 51 (2018) Heft 3 318

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-3-316 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:41:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-3-316


der Jellinek’schen Statuslehre habe ich diese Teilhabefunktionen, die keine „Appropria-
tionen“ sind, im Begriff des staatshervorbringenden Zustands, des status constituens zu-
sammengefasst.22

2. Menke sieht sich insoweit noch durchaus in Einklang mit dem mainstream gegen-
wärtiger Staatsrechtslehre, als er die Grundrechtserklärungen bürgerlicher Verfassungen
als eine „Systementscheidung zugunsten von Freiheit schlechthin“ versteht.23 Aber mit
dem nächsten Schritt verlässt er das weite, vielgestaltige Feld der Grundrechte-Interpre-
tation, wie es spätestens seit dem Lüth-Urteil von 1958 eröffnet ist.24 Er begreift die Le-
galisierung des Eigenwillens durch die Anerkennung subjektiver Rechte des bürgerlichen
Rechts und der Grundrechte als Rechte auf subjektive Rechte25 als eine „ontologische In-
novation“, die „für das traditionelle Verständnis“ „paradox, ja monströs“ war, weil
„[n]ichtsittlich, unfrei und asozial zu wollen […] durch die Form der subjektiven Rechte
zu einer nichtprivativen, ursprünglichen Möglichkeit“ geworden sei. Hier wird der nega-
tive Grenzfall eines denkmöglichen Rechtssubjekts – soweit dies in den Grenzen der bür-
gerlichen Rechtsordnung überhaupt möglich erscheint – zum gesellschaftsprägenden
Modell hochstilisiert. Dies widerspricht dem Menschenbild des Grundgesetzes, das von
der freien, selbstbestimmten und selbstverantwortlichen Person ausgeht, die aber als „ge-
meinschaftsgebundene“ auch „berufen ist, menschliches Zusammenleben verantwortlich
mitzugestalten.“26 Dies entspricht nun aber einem erweiterten Verständnis der Grund-
rechte, die längst nicht mehr nur als Schranken und Abwehr staatlicher Eingriffe in die
„Privatsphäre“ der Bürger begriffen werden. Horst Dreier kommt in seiner eindringen-
den Untersuchung zu den insbesondere in der Verfassungsrechtsprechung entfalteten
„Dimensionen der Grundrechte“27 zur Feststellung einer „an ein Wunder grenzende[n]
Verwandlung der Grundrechte“: „Aus Normen, die in ihrer […] Urfunktion den Staat
ausgrenzen und fernhalten sollen, wird nun der Ausgangspunkt für die Statuierung von
Staatsaufgaben.“

Demokratische Politikgestaltung findet ihren verfassungsrechtlichen Rahmen und ihre
Ermächtigung somit nicht allein in so genannten Staatsstrukturbestimmungen (z.B. als
rechtsstaatlicher und sozialer Bundesstaat), in „Staatszielen“ (z.B. „Sozialstaat“) oder
mehr oder weniger weit gefassten „Verfassungsaufträgen“ (z.B. Herstellung der Gleich-
berechtigung von Mann und Frau, Schutz der „natürlichen Lebensgrundlagen“), sondern
auch in den objektiv-rechtlichen Gehalten der Grundrechte. Diese können in ein nur po-
litisch aufzulösendes Spannungsverhältnis zueinander treten, wenn etwa grundrechtlich
fundierte staatliche Schutzpflichten Grundrechtseinschränkungen bei „dritten“ Grund-
rechtsinhabern erfordern, indem sie z.B. deren Wirtschafts- und Eigentumsfreiheit (ge-
setzlich) beschränken. Die jeweils zu treffenden politischen „Kompromisse“ werden
durch die Rechtsform „subjektiver Rechte“ weder auf der verfassungsrechtlichen noch
auf der einfachgesetzlichen Ebene berührt. (Der individuelle subjektiv-rechtliche Rechts-
schutz ist bis zur höchsten, verfassungsgerichtlichen Ebene gewährleistet.) Angesichts

22 Denninger, Polizei in der freiheitlichen Demokratie, 1968, 33 ff.; ders., Staatsrecht 1, Reinbek 1973,
28 ff.; ders., Der gebändigte Leviathan, Baden-Baden 1990, 10 (14 ff.).

23 So etwa Dieter Grimm, Die Zukunft der Verfassung, Frankfurt 1991, 69, zitiert bei Menke (Fn. 1),
316.

24 BVerfGE 7, 198 (205 ff.).
25 Menke (Fn. 1), 316.
26 Hesse (Fn. 20), 43.
27 Dreier (Fn. 21), 49.

319 Erhard Denninger · Ende der ‚subjektiven Rechte’? 319

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-3-316 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:41:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-3-316


dieser Möglichkeiten macht es keinen Sinn, wie Menke28 von einer „Aporie der bürgerli-
chen Politik der sozialen Sicherung“ oder gar der „Aporie der bürgerlichen Verfassung“
zu sprechen.

Unter einer „Aporie“ versteht man gemeinhin (wörtlich) eine „Ausweglosigkeit“ oder
aber eine scheinbar unauflösliche Widersprüchlichkeit der Ergebnisse mehrerer ver-
meintlich logischer Argumentationen zum selben Gegenstand. Das Aporetische einer
„bürgerlichen Verfassung“ sieht Menke darin, dass sie ihr Ziel, die Herstellung und Be-
wahrung der „bürgerlichen Gesellschaft“ als einen „gegenüber der politischen Regulie-
rung autonomen Zusammenhang“ aufgrund ihrer „immanenten Krisenhaftigkeit“ nur
durch beständige politische Interventionen erreichen kann – Interventionen, die jedoch
wegen ihrer verfassungsmäßigen Bindung an die Form subjektiver Rechte wiederum ge-
rade jenen autonomen Zusammenhang der bürgerlichen Gesellschaft hervorbringen, wel-
cher dann wieder eine politische Regulierung erforderlich macht. „Die bürgerliche Poli-
tik der Grundrechte ist ebenso notwendig wie ohnmächtig. Sie bringt selbst das Problem
hervor, dessen Lösung sie sein will.“29 Aber ähnlich, wie bei dem vielzitierten, scheinbar
aporetischen Wettlauf zwischen Achilles und der Schildkröte die Aporie zerfällt, sobald
man den Faktor ‚Geschwindigkeit’ vergleichend einführt, verliert die „bürgerliche Ver-
fassung“ ihren aporetischen Charakter, wenn man den „autonomen Zusammenhang“ der
bürgerlichen Gesellschaft nicht (mehr) schlechthin als im Gegensatz zur „politischen Re-
gulierung“ begreift. Das beschriebene erweiterte Verständnis der (nach wie vor auch
„subjektiven“) Grundrechte ermöglicht dies.

Oder anders gewendet und in der Sprache der Verfassungsrechtler: Der Grundsatz-
streit, der schon 1953 die Vereinigung der Deutschen Staatsrechtslehrer beherrschte, ging,
kurz gesagt, um die Frage, ob der im Grundgesetz statuierte Grundsatz des „sozialen
Rechtsstaats“30 überhaupt widerspruchsfrei normativ, d.h. als Rechtsgrundsatz des Ver-
fassungsrechts gedacht werden könne. Ernst Forsthoff hat dies mit der Begründung ver-
neint,31 eine Ermöglichung der Gewährleistungsfunktion der Verfassung nur im Rahmen
dessen, „was von der jeweiligen Mehrheit und ihrer Regierung als sozial verstanden
wird“, wäre „die Vernichtung des Rechtsstaats“.32 Forsthoffs Rechtsstaatsbegriff gleicht
in einem entscheidenden Punkt der „bürgerlichen Verfassung“ Menkes: Beide betonen
den den gesellschaftlichen status quo gewährleistenden beziehungsweise ihn gewährleis-
ten sollenden Charakter der nur als „Ausgrenzungen“ verstandenen „klassischen“
Grundrechte; beide lehnen, wenngleich mit unterschiedlicher Begründung, einen verfas-
sungsrechtlichen Auftrag des „bürgerlichen Rechtsstaats“ zur Gestaltung der Sozialord-
nung ab.33

28 Menke (Fn. 1), 324, 325.
29 Ebd., 325.
30 Art. 28 Abs. 1 Satz 1 GG, vgl. auch Art. 20 Abs. 1 GG.
31 E. Forsthoff, Begriff und Wesen des sozialen Rechtsstaates, Heft 12 der Veröffentlichungen der

Vereinigung der Deutschen Staatsrechtslehrer, Berlin 1954, Leitsatz XV, 36: „Sozialstaat und
Rechtsstaat lassen sich auf der Verfassungsebene nicht verschmelzen“.

32 Ebd., 25 f.
33 Ebd., 34, Leitsatz IV: „Der Rechtsstaat ist nach der Ordnung des Grundgesetzes der primäre und

mit allen Rechtsgarantien ausgestattete Wert.“ Ein Ausbau des Sozialstaats auf Kosten jenes sei
grundgesetzwidrig. Nach Menke (Fn. 1), 325, muss eine „politische“, gleich sozialstaatlich gestal-
tende Intervention in die bürgerliche Gesellschaft schon an der gebotenen Form subjektiver (d.h.
durch „Eigenwillen“ begrenzter) Rechte scheitern.

320 KJ 51 (2018) Heft 3 320

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-3-316 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:41:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-3-316


Die Gegner der Forsthoff’schen Position (etwa Wolfgang Abendroth, Otto Bachof,
Hans Peter Ipsen u.a.) erkannten in der Sozialstaatlichkeit des Grundgesetzes hingegen
die klare „Konsequenz der Aufhebung des Glaubens an die immanente Gerechtigkeit der
bestehenden Wirtschafts- und Gesellschaftsordnung.“34 In bewusster Abkehr von der
Konzeption des nur „liberalen“, „bürgerlichen“ Rechtsstaats als bloßem „Rechtsbewahr-
staats“ bedeute der soziale Rechtsstaat des Grundgesetzes „Ermächtigung und Auftrag
des Staates zur Gestaltung der Sozialordnung.“ Inhaltlich sei dieser Auftrag „auf Herstel-
lung und Wahrung sozialer Gerechtigkeit und auf Abhilfe sozialer Bedürftigkeit“ gerich-
tet.35 Im Lichte dieser „Sozialstaatserklärung“ müssten grundsätzlich alle Grundrechte,
besonders aber der Gleichheitssatz des Art. 3 GG neu interpretiert werden. Hier machen
sich freilich Unterschiede geltend: Während Otto Bachof ein System des „Ausgleichs“
erkennt, eine Absage nach beiden Seiten, sowohl an die „Allmacht des Gesetzgebers
(auch auf sozialordnendem Gebiet)“ wie an die „Bindungslosigkeit des Individuums und
an die Autonomie der Sozialordnung“, findet Wolfgang Abendroth in der Verknüpfung
von Rechtsstaats-, Sozialstaats- und Demokratieprinzip den Auftrag, vor allem den
Gleichheitssatz und den Gedanken der Selbstbestimmung im Wirtschafts- und Arbeitsle-
ben zu verwirklichen.36 Liberale, bisher nur als „Ausgliederungsrechte gegenüber der
Staatsgewalt“ gedachte Grundrechte müssten in Teilhaberechte umgedacht und, soweit
möglich, mit ihrem früheren „Ausgliederungscharakter“ „versöhnt“ werden.37

Bemerkenswert, weil viel spätere Entwicklungen weit vorwegnehmend, ist der Vor-
stoß Otto Bachofs auf dieser Linie. Mit deutlicher Kritik an der damaligen Rechtspre-
chung des Bundesverfassungsgerichts38 sieht er ein „Mindestmaß an sozialer Sicherheit“
in der Garantie der Menschenwürde des Art. 1 Abs. 1 GG. Und in dieser in ihrer Verbin-
dung mit dem Grundrecht auf Leben und körperliche Unversehrtheit (Art. 2 Abs. 2 GG)
sei auch eine positive Gewährleistung des Existenzminimums verankert.39

Jedoch fehlt auch bei Bachof hier eine klare Aussage in Richtung auf Anerkennung ei-
nes subjektivrechtlichen individuellen Leistungsanspruchs.

Das Bundesverfassungsgericht brauchte fast sechzig Jahre, bis es schließlich 2010 einen
auch subjektivrechtlichen Leistungsanspruch auf das durch Gesetz zu bestimmende, his-
torisch-kulturell, ökonomisch und technisch relative Existenzminimum anerkannte.40

Die Subjektivierung dieses Anspruchs wird, als sei sie selbstverständlich, denkbar knapp
durch die bloße Verweisung auf eine frühere Entscheidung „begründet“.41 In dieser wird
die Garantie der Menschenwürde als ein „fundamentaler Wert- und Achtungsanspruch
verstanden, der es verbietet, „die Subjektqualität“ des Menschen „prinzipiell in Frage“ zu
stellen. Von Beginn an hat das Gericht die Garantie des Art. 1 Abs. 1 GG objektivrecht-

34 So W. Abendroth, in: Begriff und Wesen des sozialen Rechtsstaates, VVDStRL 12 (1954), 91, Leit-
satz 3.

35 So Otto Bachof, der Mitberichterstatter 1953, in: Begriff und Wesen des sozialen Rechtsstaates,
VVDStRL 12 (1954), 80, Leitsatz 2, zum Folgenden Leitsatz 6. Bachof ist neben Forsthoff als der
zweite der bedeutendsten Verwaltungsrechtler jener Zeit anzusehen.

36 W. Abendroth (Fn. 34 31), 91, Leitsatz 6.
37 Ders. (Fn. 34 31), 87.
38 BVerfGE 1, 97 (104).
39 Bachof (Fn. 35), 42.
40 BVerfGE 125, 175 (222 ff.).
41 BVerfGE 87, 209 (228)(1992) („Horrorfilm“).

321 Erhard Denninger · Ende der ‚subjektiven Rechte’? 321

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-3-316 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:41:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-3-316


lich zu den „tragenden Konstitutionsprinzipien“ der Verfassung gezählt,42 und früh
schon erkennt es darin das Verbot, „den Menschen zum bloßen Objekt im Staat zu ma-
chen“.43 Aber noch in dem Grundsatzurteil von 1977, welches die lebenslange Freiheits-
strafe verfassungsrechtlich rechtfertigt, wird die Möglichkeit des Gefangenen, „je wieder
der Freiheit teilhaftig werden zu können“, nicht als ein individueller Rechtsanspruch,
sondern nur als eine rechtlich auszugestaltende „Chance“ bestimmt.44 Erst das Urteil
vom 9. Februar 2010 zum sogenannten „Hartz IV-Gesetz“ bringt diese Entwicklung mit
der Subjektivierung des Leistungsanspruchs zum Abschluss.

Im Hinblick auf die behauptete „Aporie“ der bürgerlichen Verfassung45 bleibt damit
zweierlei festzuhalten. Erstens: Es steht nicht im Belieben des Gesetzgebers, weder des
Gesetzgebers der „bürgerlichen Gesellschaft“ insgesamt noch eines der mehr oder weni-
ger „autonomen“ sozialen Teilsysteme, ob er subjektive Grundrechte überhaupt und, in-
folgedessen, weitere subjektive Rechte anerkennen will oder nicht. Eine Verfassung wie
die des Grundgesetzes, welche den (individuellen, aber gemeinschaftsgebundenen) Men-
schen in den Mittelpunkt stellt, kann nicht umhin, ihn als „Rechtssubjekt“ und damit als
„Inhaber“ auch von „subjektiven Rechten“ anzuerkennen.

Und zweitens: Der soziale Rechtsstaat des Grundgesetzes, der in der Symbiose seiner
Elemente des „Sozialen“ und des „Rechtlichen“ spätestens seit jenem Grundsatzstreit der
frühen fünfziger Jahre Anerkennung gefunden hat und „Verfassungswirklichkeit“ gewor-
den ist, ist, anders als das von Menke gezeichnete Bild einer „selbstentpolitisierten“ bür-
gerlichen Gesellschaft,46 weder „unpolitisch“ noch „ohnmächtig.“ Er begreift sich nicht
als „autonomer Zusammenhang“ gegenüber politischer Regulierung, sondern, ökono-
misch gesehen, als soziale Marktwirtschaft, die krisenabwehrende Interventionen auf al-
len Feldern subjektiv- und objektivrechtlich, einfachgesetzlich oder verfassungsrechtlich
erfordern und – teils mit, teils ohne Erfolg – durchführen kann.

4. Dass Menke aufgrund seiner Kritik der „subjektiven Rechte“ zu einer spezifisch
verengten, um nicht zu sagen: verzerrten Sichtweise des Begriffs von einer „liberalen“
bürgerlichen Gesellschaft kommt, wird deutlich, wenn man die Beziehungen betrachtet,
in welche er die Kategorien Allgemeines/Besonderes/Individualität, Politisch/Unpoli-
tisch, Vernunft/Unvernunft/Natur zueinander setzt. Zunächst wird das Politische als
„der Prozeß der Verallgemeinerung“ bestimmt, „in dem alle Individuen die Macht der
Teilnahme haben, aber durch den einige […] eine hegemoniale Position erringen.“47 Der
Prozess ist nur so lange politisch, wie er ein Prozess der Verallgemeinerung ist. Dann, im
Moment der Entscheidung im Sinne der hegemonialen Position ist aber das politisch All-
gemeine „als bestimmtes, ein besonderes Allgemeines und steht daher, wie alles Besonde-
re, im Konflikt mit anderem Besonderen.“ Das hegemoniale Besondere, das Allgemeines
wird, „übermächtigt oder unterdrückt“ anderes Besonderes oder Individuelles. Es bleibt
„Macht“. Doch hier geschieht, folgt man Menkes Gedanken, ein Wunder: Der Prozess
der politischen Verallgemeinerung und der mit ihm erstrebte „Gewinn von Allgemeinheit
ist aber nichts anderes als der Prozeß der Vernunft.“ Folglich kann die „unterlegene“ In-

42 BVerfGE 6, 32 (36) (1957.).
43 BVerfGE 27, 1 (6) (1969) mit Verweis auf BVerfGE 5, 85 (204) (1956).
44 BVerfGE 45, 187 (229) (1977).
45 Menke (Fn. 1), 324.
46 Menke (Fn. 1), 325.
47 Menke (Fn. 1), 361, auch zum Folgenden.

322 KJ 51 (2018) Heft 3 322

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-3-316 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:41:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-3-316


dividualität nur die „nichtvernünftige Individualität“ sein. Ein Geheimnis bleibt, wie eine
bestimmte Individualität zur Allgemeinheit und darum zur Vernünftigkeit werden kann,
und ob und inwiefern andere Individualitäten dies zu erkennen vermögen und sich daran
ausrichten wollen. Schon J.-J. Rousseau hatte sich unter dem Titel „Si la volonté générale
peut errer“ mit diesen Fragen vergeblich herumgeschlagen.48 Menke macht es sich ein-
fach, indem er die Vielfalt des Besonderen, der Individualitäten für den politischen Pro-
zess ausschließt. Denn in diesem „überwinden“ die Teilnehmer „das bloß Besondere und
Individuelle“ und urteilen „im Namen des Allgemeinen.“49 Über die Möglichkeitsbedin-
gungen hierzu verliert er aber kein Wort. Soll es hier entscheidend auf kognitive Voraus-
setzungen ankommen, so dass etwa, im diskursethischen Sinn, der „zwanglose Zwang
des besseren Arguments triumphiert, oder entscheiden doch nur Faktoren der Macht?
Völlig in Widerspruch zu jeglicher Erfahrung setzt sich Menke mit seiner gegen John
Rawls’ Idee des übergreifenden Konsenses gerichteten Pluralismuskritik.50 Eine Vielfalt
vernünftiger Überzeugungen, so Menke, könne es nur im Bereich des Ethischen geben;
„im politischen Prozeß schließen sich Vernunft und Pluralismus aus.“51 Der Pluralismus
sei immer unpolitisch; er sei ein Pluralismus „bloß der Meinungen und daher unvernünf-
tig.“

Hier bleiben entscheidende Fragen ohne Antwort: Wie unterscheidet sich der „politi-
sche Prozeß“, den Menke auch als den „Vernunftprozeß der Allgemeinheit“ behauptet,
von anderen kommunikativen Vorgängen, also Meinungsaustauschen zu „politischen“
Gegenständen? Soll die „Vernünftigkeit“ einer Meinungsäußerung davon abhängen, ob
sie etwa von einem Parlamentarier in einem institutionalisierten „parlamentarischen“
Verfahren erfolgt oder – mit demselben Inhalt – von ihm in einer Talkshow, vor der Pres-
se oder am Stammtisch geäußert wird? Weshalb sollte eine Vielfalt von Meinungen unver-
nünftig sein, ein einmütiges „Urteil“ hingegen vernünftig? Kennt man nicht genügend
schauerliche Beispiele massenhafter Einmütigkeit aus der (deutschen) Geschichte? Eine
moderne „Alternanzdemokratie“ lebt „politisch“ vom „Kampf der Meinungen“ und dem
jederzeit möglichen Wechsel zwischen Mehrheit und Minderheit, Regierung und Oppo-
sition.52 Welcher inhaltliche Maßstab könnte es rechtfertigen, die bei der Abstimmung
knapp unterlegene Minderheit als „unvernünftig“ zu disqualifizieren, die mit ihrem Pro-
gramm, ihrer „Meinung“ doch vielleicht schon (über)morgen zur das „vernünftige“ All-
gemeine bestimmenden Mehrheit wird? Ist es nicht vielmehr bescheidener, aber wirklich-
keitsnäher, im Mehrheitsprinzip nicht ein dubioses Wahrheitskriterium zu sehen, son-
dern ein praktisch brauchbares Instrument zur jeweiligen Beendigung des „politischen
Prozesses“, dieses, mit den Worten Rudolf Smends, „Kampfes mit Integrationsten-
denz.“53 Gibt man die Schwarzweißmalerei auf, die das Allgemeine als das Vernünftige
dem Besonderen gleich dem Individuellen gleich Unvernünftigen konfrontiert, dann
muss und kann das Individuelle nicht mehr „als das Nichtvernünftige, das Außersoziale

48 J.-J. Rousseau, Du Contrat social, Buch II, Kap. 3.
49 Menke (Fn. 1), 362.
50 Vgl. etwa: J. Rawls, Die Idee des politischen Liberalismus, Frankfurt 1992, 293 ff.: Der Gedanke

eines übergreifenden Konsenses.
51 Menke (Fn. 1), 362. Auch zum Folgenden.
52 J. Habermas, Faktizität und Geltung, Frankfurt 1992, 374, hebt die Bedeutung des Potentials „ei-

nes freigesetzten kulturellen Pluralismus“ im politischen Prozess hervor.
53 Vgl. R. Smend, Verfassung und Verfassungsrecht, in: Staatsrechtliche Abhandlungen, Berlin 1955,

151.

323 Erhard Denninger · Ende der ‚subjektiven Rechte’? 323

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-3-316 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:41:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-3-316


oder Natürliche gedacht werden“.54 Das Individuum in seiner Besonderheit, seiner Indi-
vidualität, ist dann ein ebenso wohl natürlicher wie vernünftiger Teil des „Sozialen“.

5. Das Feld der Kritik des „bürgerlichen Rechts“, das Menke begeht, ist weit genug: Es
beginnt bei der „Grundfigur“ des subjektiven Rechts und seiner Interpretation des
„nichtsittlichen“, egoistischen „Eigenwillens“ (oben (1) und (2)), es führt über die Be-
hauptung einer „Aporie der bürgerlichen Verfassung“ (o. (3)) zu einer radikalen Kritik
des Pluralismus im politischen Prozess ((4)). Doch damit begnügt Menke sich nicht. Er
beschreibt seine Vorstellung von der „Ordnung“ eines „neuen Rechts“, jenseits der „bür-
gerlichen“ Rechtsordnung. Die Rechte des „neuen Rechts“ – Menke nennt sie „Gegen-
rechte“ – gehen nicht, wie die bürgerlichen „Eigenrechte“, auf ein „vor dem Recht“ posi-
tiv „Gegebenes“, sondern sie sind Ansprüche (wessen?) auf ein „vorübergehendes und
wiederkehrendes – Moment in dem politischen Prozeß des Rechts: das Moment der sinn-
lichen Affektion in seiner dialektischen Vermittlung mit dem anderen Moment des be-
grifflichen Bestimmens.“55 Der Richter, der sich über eine Rangordnung der zu befriedi-
genden Hypothekengläubiger Gedanken machen soll, wird mit einem solchen Satz nichts
anfangen können. Aber vielleicht wird immerhin deutlich, dass es im „neuen Recht“
nicht auf ein bestimmtes, „positives“ Ergebnis ankommt, sondern auf die Ermöglichung
und Aufrechterhaltung des „politischen Prozesses.“ Nichts scheint Menke mehr zu
scheuen, wohl gar zu verabscheuen als ein Aufhören, ein „Sistieren“, den Stillstand des
„politischen Prozesses“, der ja zugleich ein Verfahren der Läuterung zur „Vernunft“ sein
soll. Nur so wird annähernd verständlich, wenngleich freilich nicht akzeptabel, dass die
Welt der Gegenrechte in Sprachmustern vorgestellt wird, deren Sinn sich einer Betrach-
tung in normaler zweiwertiger Logik nicht erschließt. So soll das neue Recht den politi-
schen Prozess dadurch ermöglichen, dass es zugleich die Teilnahme und die Nichtteilnah-
me an diesem „sicherstellt“. Noch ‚geheimnisvoller’ als die Frage der Partizipation er-
scheint die nach dem Output. Die Bestimmungen – „also Berechtigungen“ des neuen
Rechts „müssen in sich andere sein: die eine und die andere. Die Bestimmungen des neu-
en Rechts müssen jeweils zwei einander entgegengesetzte Bestimmungen sein. So … ist es
das „Gesetz des Nichtgesetzes“: „Es enthält die Unbestimmtheit im Gegensatz, im Zwi-
schen der Bestimmungen.“56 Der Rechte-Inhaber, so es denn einen solchen überhaupt gä-
be, wird sich fragen, was er mit diesem „Zwischen“ anfangen kann.57

Trotz dieser Gegensätzlichkeit in sich der Bestimmungen des neuen Rechts will Menke
auf ihre Gesetzesform nicht verzichten. Denn die Regierung beansprucht, „eine vernünf-
tige Entscheidung über das Gerechte zu treffen.“58 Aber diese „Gesetze“ des neuen
Rechts haben „einen paradoxalen Status: Sie gelten – und sie gelten nicht.“ Sie begründen
eine Entscheidung der politischen Regierung, determinieren aber nicht deren weitere, zu-
künftige Entscheidungen. Nur so, meint Menke, könne eine Entscheidung der politi-
schen Regierung gerecht sein. Er beruft sich auf und zitiert Jacques Derrida, der die Ge-

54 So aber Menke (Fn. 1), 363.
55 Ebd. 388.
56 Ebd., 394 (Hervorh. i. O.).
57 Auch A. Fischer-Lescano, der Menkes grundsätzliche Kritik am „subjektiven Recht“ gutheißt,

sieht doch, dass bei Menke „auch die Gegenrechte letztlich an Personalisierungsformen gebunden
bleiben.“ Vgl. Fischer-Lescano, Subjektlose Rechte, KJ 2017, 475 (485).

58 Menke (Fn. 1), 400. Zum Folgenden, ebd., 401.

324 KJ 51 (2018) Heft 3 324

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-3-316 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:41:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-3-316


rechtigkeit der Entscheidung des Richters von der „Epoché der Regel“ abhängig sein
lässt.59 Doch Derridas Analyse trägt Menkes Behauptungen nicht.

Zum einen handelt Derrida von der Entscheidung eines Richters und nicht von der
einer „politischen Selbstregierung“ oder eines Gesetzgebers. Zum anderen muss, um „ge-
recht“ sein zu können, die Entscheidung „frei“ und „verantwortlich“ getroffen werden.
Dies kann der Richter aber nur, wenn er einerseits nicht als bloßer Subsumtionsautomat
agiert, andererseits nicht ohne jegliche Beziehung auf ein Recht, eine Regel entscheidet.
Dies nämlich ist die Epoché der (allgemeinen) Regel: Im Moment der Entscheidung wird
sie suspendiert, zurückgehalten, aufgehalten, aber mindestens ihr Prinzip muss in jedem
neuen Fall frei bestätigt und bejaht werden.60 In diesem Sinne muss das Gesetz immer
wieder „erfunden“ werden. Dies bedeutet aber eine Kontinuität der ratio legis, die mit
der Paradoxie „Geltung zugleich Nichtgeltung“ des Menke’schen neuen Rechts nichts zu
tun hat. Wenn dieses die Gründe der politischen Regierung für eine Entscheidung formu-
liert, aber nicht für ihre „weiteren, zukünftigen Entscheidungen“(401), dann entsteht vor
den Augen des am „bürgerlichen Recht“ geschulten Juristen die Figur des „Maßnahme-
gesetzes“ oder des „Einzelfallgesetzes“, die freilich der klassischen Form des „allgemei-
nen“ Gesetzes widerspricht, aber allein damit den Tatbestand der „Gesetzesuntreue“
doch nicht erfüllt.61

6. Abschließend möchte ich einige Fragen bezeichnen, auf die ich in Menkes „Kritik
der Rechte“ keine Antwort gefunden habe.

Erstens: Wie ist in der Welt des „neuen Rechts“, die nicht eine Ordnung der „subjekti-
ven Rechte“, der „Eigenrechte“, sondern eine der „Gegenrechte“ sein soll, eine Demo-
kratie westlichen Typs, etwa die des Grundgesetzes, möglich? Könnte eine solche Demo-
kratie gewaltfrei in eine Staats- und Gesellschaftsordnung nach „neuem Recht“ überführt
werden?

Zweitens: Wie kann aus dem als „unvernünftig“ abqualifizierten Pluralismus bloßer
„Meinungen“ der allein „vernünftige“ politische Prozess als nichtpluraler hervorgehen?

Und drittens: Kommt der „politische Prozess“ jemals an ein wenn auch immer nur
vorläufiges Ende? Wer entscheidet, ob das Gegenrecht der „Berücksichtigung“ des (der)
Passiven nach Art und Ausmaß hinreichend „berücksichtigt“ wurde?

Demokratische Herrschaft, in welcher Spielart auch immer, bedeutet die Beteiligung
der Rechtsunterworfenen in irgendeiner Form am Prozess der Rechtserzeugung. Oder,
mit den Worten von Jürgen Habermas genauer: „Das System der Rechte verlangt die
gleichzeitige und komplementäre Verwirklichung von privater und staatsbürgerlicher
Autonomie, die, normativ betrachtet, gleichursprünglich sind und sich wechselseitig vor-
aussetzen, weil eine ohne die andere unvollständig bliebe.“62 Das Menke’sche System von
Rechten und „Gegenrechten“ kann eben dieser Grundbedingung demokratischer Herr-
schaft nicht genügen. Denn in der Dichotomie der Mächtigen oder Aktiven einerseits
und der Passiven oder Ohnmächtigen andererseits „bedeutet die Erklärung des Grund-
rechts des Passiven darauf, berücksichtigt zu werden, zugleich die Entrechtung des
Mächtigen oder Aktiven. Der Mächtige hat keine Rechte – […]“.Denn „er hat sich selbst
mitregiert und kann daher nicht noch einmal durch die Regierung berücksichtigt wer-

59 J. Derrida, Gesetzeskraft. Der „mystische Grund der Autorität“, Frankfurt 1991, 46 ff.
60 Ebd. 48.
61 Vgl. Menke (Fn. 1), 400.
62 Habermas (Fn. 52), 381, ähnlich 162.

325 Erhard Denninger · Ende der ‚subjektiven Rechte’? 325

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-3-316 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:41:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-3-316


den.“ „Die Rechte sind, als Rechte moderner Form, die Rechte – nur – des Ohnmächti-
gen. Alle Rechte sind Rechte des Ohnmächtigen.“63

Also: Wer mitregiert, ist Aktiver, „Teilnehmer“, und hat keine Rechte. „Berücksich-
tigt“ werden kann er nur als „Leidender“, „Passiver“, somit Ohnmächtiger. Menke kon-
struiert aus beidem eine „Regierung, die sich gegen sich selbst wendet“, „die Regierung
wider Willen“.64 Diese ist aber ein manifester Widerspruch in sich.

Der „bürgerlichen“ wie der „kommunistischen Revolution“ ist gemeinsam, dass sie
den „Herrenbegriff des Urteilens“ beibehalten und voraussetzen.65 Die „zukünftige Re-
volution“, die Menke vorschwebt, muss diesen Begriff „auflösen“. Das ist aber nichts an-
deres als der Traum von Herrschaftslosigkeit, von An-Archie. Anders als das demokrati-
sche Ideal der Gleichursprünglichkeit von privater und öffentlicher Autonomie ist jene
nicht mehr als eine Utopie.

Viele Fragen bleiben ohne schlüssige Antwort, etwa die nach dem Meinungspluralis-
mus im „politischen Prozess“ und die nach der Rationalität seines Ergebnisses (vgl. o. zu
(4)). Gleiches gilt für die Fragen nach Trägerschaft, inhaltlicher Bestimmung, Geltendma-
chung und Durchsetzung der „Gegenrechte“, für die Funktion des staatlichen Gewalt-
monopols und für die Verteilung der Rollen als „Teilnehmer“ oder „Nichtteilnehmer“
am politischen Prozess. Die entscheidende Schwäche des Menke’schen Ansatzes liegt je-
doch woanders:

Sie liegt in dem Versuch, eine Theorie des Rechts zu entwerfen, ohne die sie fundieren-
den gesellschaftstheoretischen Voraussetzungen geklärt zu haben. So kommt es, dass „das
Recht“, das alte „bürgerliche“ wie das „neue“, wie ein großes Lebewesen daherkommt,
ein Wesen, das (sich) reflektiert, das „vollzieht und verleugnet“ (388), das „sich wider-
streitet“ (394), das den politischen Prozess „ermöglicht“ und zugleich Teilnahme und
Nichtteilnahme an ihm „sicherstellt“ (394) usf. Sonja Buckel hat dies zutreffend beobach-
tet und als Produktion eines „Subjektcharakters des Rechts“ notiert.66 Und ebenso zu-
treffend vermisst sie – obwohl sie das nicht als „prinzipiellen Einwand“, sondern nur als
weiterführende Überlegung verstanden wissen möchte – die Frage nach den realen sozia-
len Kräften und Bewegungen, welche das postulierte „neue Recht“ mitsamt den „Gegen-
rechten“ durchsetzen oder erkämpfen könnten.67

So bleibt Menkes „Kritik der Rechte“ ein Gedankenexperiment. Der „affirmative Skla-
venaufstand“68 kann nur als eine „anthropologische Revolution“ gedacht werden, die
einen „neuen Menschen“ schaffen soll, der die Kategorien von „Herr“ und „Knecht“
endgültig überwindet.69

Die Ordnung des „neuen Rechts“ ist nicht mehr und nicht weniger: eine Utopie.

63 Die vorstehenden Zitate: Menke (Fn. 1), 385. Hervorh. i. O.
64 Ebd., 386.
65 Ebd., 387.
66 S. Buckel, Die Bürde der subjektiven Rechte, KJ 2017, 461 (465).
67 Ebd., 473.
68 Menke (Fn. 1), 369 und passim.
69 Ebd., 367.

326 KJ 51 (2018) Heft 3 326

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-3-316 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:41:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2018-3-316

