V Freiheit in der Zeicheninterpretation

Der Spielraum des theoretischen Denkens bestimmt sich nicht dadurch, dass das
Denken mit der Realitdt konfrontiert wird, sondern im Rahmen einer Zeichen-
praxis und ihrer Logik. Ein Verhiltnis von Interpretation und externem Zwang
ist nicht formulierbar; Interpretationsmoglichkeiten sind von innen her, durch
Sinnbedingungen begrenzt. Die Formen, die die Welt annehmen kann, lassen
sich nicht in einen geschlossenen Bezirk fassen. Aber in jeder Interpretation ist
vorausgesetzt, dass {iber viele Verstindnisweisen eine Ubereinstimmung besteht,
die eine intersubjektive Praxis ermoglicht. Als denkende und handelnde Person
baue ich darauf: Ich lebe in einer erschlossenen Welt; in bestimmten Hinsichten
bin ich bereits orientiert. Wo ich mir indes selbst etwas verstdandlich oder ver-
standlicher mache, dort muss ich eigene, nicht-ableitbare Zeichenformen bilden,
die das bisherige Weltverstindnis vertiefen.

Unser Interesse gilt insbesondere der Frage, inwiefern ein Zeichengebrauch
in theoretischer Absicht als individuell zurechenbar begriffen werden kann. Da-
bei hatten wir gesehen, dass die Schwierigkeit gar nicht so sehr darin liegt, eine
Moglichkeitenvielfalt zu behaupten. Die Herausforderung war es eher, begreif-
lich zu machen, was diese Freiheit positiv heien kann oder wie die Idee einer
individuellen Freiheit in das Interpretieren eingebracht werden kann.' Auf den
ersten Blick kann Interpretationsvielfalt aus der Ich-Perspektive nur bedeuten,
dass sich viele Darstellungen »derselben Sache« finden lassen; denn ein An-
spruch auf richtige Interpretation setzt urteilslogische Einschrinkungen und das
Kohirenzgebot in Geltung. Ich habe nicht die Freiheit, ganz anders zu interpre-
tieren oder zwischen Welten zu changieren, sondern sehe mich — aus meinem
eigenen Denken heraus — dem normativen Druck ausgesetzt, die Einheit der
Weltsicht zu bewahren. Eine eigene Variation der Interpretation kann aus Sicht
der ersten Person nur eine Variation der Darstellung sein.

1 Vgl Kap. 112.3.

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

206 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Fiihrt man sich indes vor Augen, dass Freiheit aus dieser Warte von Anfang
an als Verantwortung akzentuiert werden muss, kristallisiert sich eine fruchtbare
Lesart heraus: Ich werde zumindest insofern gut daran tun, mein Interpretieren
als von mir kontrolliert aufzufassen, als ich gut daran tun werde, es so aufzu-
fassen, dass ich im Interpretieren kritisch zu bleiben habe. Auch wenn die Welt
nicht durch Gedankenkraft umgedeutet werden kann, muss ich damit rechnen,
dass eine Variation der Darstellung letztlich auch einen Unterschied in der Sache
ausmacht. Um verantwortlich zu interpretieren, muss ich folglich fiir Variationen
der Darstellung offen bleiben. Denn ich habe nie »die Welt«, sondern immer nur
bestimmte Perspektiven und Hinsichten. Um einer Hegemonie dieser Perspek-
tiven und Hinsichten vorzubeugen, muss ich voraussetzen, dass ich etwas prin-
zipiell auch anders verstindlich — und vielleicht verstindlicher — machen kann.
Die Voraussetzung von Freiheit bedeutet hier die Voraussetzung, dass das Welt-
verstdndnis prinzipiell verdndert werden kann, und zwar von innen her, indem es
im Zuge einer Bildung von Zeichen iiberarbeitet wird. Als Wesen, das in end-
lichen Perspektiven denkt, kann ich mein Verstindnis potentiell durch eigene
Darstellungsleistungen fortentwickeln. Ich kann durch theoretisches Uberlegen
zu einem vertieftem Weltverstindnis kommen, indem ich Darstellungsformen
variiere.

Ein solches Nachdenken lisst sich als Zeichentransformation beschreiben.
Diese sei nun zum Thema gemacht, um das bisher gewonnene Bild zu prizi-
sieren. Gleichzeitig wird das Bisherige auf dieser Beschreibungsebene konkreter
und der Sinn von Verantwortung im theoretischen Denken greifbarer. Wie Inter-
pretation als Zeicheninterpretation begriffen werden kann, wurde bereits sicht-
bar, als wir Darstellungen mit Peirce als »Gedankenzeichen« bestimmten, denen
andere Zeichen vorhergehen.” Damit war nicht einfach gemeint, dass Zeichen in
kommunikative Zusammenhinge eingebettet sind, sondern ein interpretationslo-
gischer Grundsatz: Zeichen, die von eigenstindigem Verstehen zeugen, konnen
wir uns so denken, dass sie gegebene Zeichen interpretieren. Im Folgenden
werde ich diese Primisse im Sinne eines kritischen Interpretierens akzentuieren,
in dem Gegebenes nicht als Welt, sondern grundsitzlich als Interpretation und
somit als verbesserungsfihig aufgefasst wird. Die Freiheit in der Interpretation
von Welt kann auf diese Weise entlang der Freiheit in der Interpretation von Zei-
chen ausgearbeitet und exemplifiziert werden — was nicht etwa heifit, den Kreis
der Interpretationsméglichkeiten zu erweitern, sondern es im Gegenteil mit sich
bringt, diesen weiter einzuschrinken: Denn im gegebenen Zeichen manifestiert
sich fiir uns die Einbettung der Zeichenbildung in eine besondere Situation, in

2 Vgl.Kap.132e.

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 207

der etwas thematisch geworden ist. Dies zu beriicksichtigen, heiflt, wie wir sehen
werden, die Interpretation in ganz spezifischer Weise in die Pflicht zu nehmen.
Wo das Verstindnis von etwas vertieft werden soll, ist der Interpret durch das
Zeichen, in dem dieses Etwas schon eine Bestimmtheit gewonnen hat, normativ
herausgefordert. Die Fragen, die sich dann stellen, lauten: »Welche Freiheit habe
ich, wenn etwas richtig(er) bzw. zweckmiBig(er) interpretiert werden soll?«;
»Welche Freiheit habe ich iiberhaupt, etwas als Zeichen anzusehen und somit ein
Thema aufzuwerfen?« Und vor allem: »Wie ist der gute und verantwortungs-
volle Gebrauch dieser Freiheit zu denken?«

Ich werde das Feld durch einige kurze Uberlegungen zum Ort der Zeichen-
interpretation in unserer Studie vorbereiten (V 1). Das Kernstiick des Kapitels
ist sodann eine Explikation der Freiheitsstruktur, die sich fiir die interpretierende
Zeichenbildung veranschlagen lisst, insofern sie auf gegebene Zeichen bezogen
ist. Dabei werden einige zentrale Ergebnisse wieder aufgenommen und in einen
Zusammenhang gebracht, so dass interpretative Freiheit als Freiheit in der Zei-
cheninterpretation prizisere Gestalt gewinnt (V 2). Abschlielend weist der Ge-
dankengang tiber den Standpunkt des jeweiligen Verstindnishorizonts hinaus,
und der Moglichkeit individuell anderen Verstehens wird ihr Platz zugewiesen
(V3).

1 Zeicheninterpretation und Zurechenbarkeit

Wir hatten gesehen, dass Interpretationsverantwortung aus der Ich-Perspektive
im Wesentlichen aus der Moglichkeit der Darstellungsvariation erwéchst, die als
Arbeit an der &sthetischen Form des Zeichens begriffen werden kann. Auch dort,
wo richtige Interpretationen schon als gegeben gelten, wir also schon ein Welt-
verstdndnis haben, kann der Verstehenszweck weiterverfolgt werden, indem eine
Vertiefung des Weltverstiandnisses versucht wird. Fiir das Folgende werden wir
uns wieder an diese Grundsituation halten: Es sei mithin angenommen, dass sich
Welt schon erschlieft und Darstellungsweisen schon als gemeinsame Verstiand-
nisweisen etabliert sind.” Die Fortentwicklung dieses Verstindnisses lisst sich in
seiner Grundstruktur im Ausgang von Peirce beschreiben: Demzufolge kann das
theoretische Nachdenken formal als Prozess der Zeichentransformation gelten,
bei dem gegebene Zeichen in neue (interpretierende) Zeichen transformiert

3 Die epistemische Seite — also Urteile, deren Wahrheitsgehalt nicht bewertet werden
kann, oder auch Fehlinterpretationen — werde ich der Klarheit halber einmal mehr aus-

klammern.

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

208 | ZEICHEN UND FREIHEIT

werden — und zwar so, dass das gegebene Verstindnis zu grolerer Bestimmtheit
gefiihrt wird. Von diesem Bild kénnen wir ausgehen.* Es wird dazu beitragen,
der Moglichkeit einer Vertiefung des Weltverstindnisses durch eine Variation
von Zeichen Kontur zu verleihen.

Es wurde bereits gesagt, dass Weltinterpretation immer als Zeicheninterpre-
tation aufgefasst werden kann. Vorldufig wurde dies durch den Hinweis gerecht-
fertigt, dass die Welt allgemein als eine in Zeichen interpretierte Welt aufgefasst
werden kann.” Das freie Interpretieren der Welt (in Zeichen) ist ein Interpretieren
von Zeichen, wenn man annimmt, dass alles, was wir verstehen, als Zeichen zu
begreifen ist.” Ob Zeichen interpretiert werden oder die Welt, machen wir daran
fest, ob die Interpretation thematisch wird oder unthematisch bleibt. Zugrunde
lag dabei der Gedanke, dass eine Darstellung immer einen Autor hat, und somit
auf eine Interpretationsleistung zuriickfiihrbar ist bzw. von einem autonomen
Verstehen zeugt.

Es sei nun ndher erldutert, warum ich diese Anschauungsweise im Rahmen
unseres Unternehmens fiir angemessen halte: Gegen den Ansatz an der Zeichen-
interpretation liee sich einwenden, dass dieser die Moglichkeit, sich auf Welt zu
beziehen, unnotigerweise problematisiert oder gar unverstindlich macht. Wir

4 Fiir Peirce ist die Beschreibung des Erkenntnisprozesses als Zeichenprozess ein zen-
trales Thema, welches er immer wieder variiert. Vgl. etwa »Some Consequences of
Four Incapacities«, S. 238ff.; »Grounds of Validity of the Laws of Logic«; »The Fixa-
tion of Belief«, Abschnitt II-IV; »How to Make Our Ideas Clear«, Abschnitt IV oder
»New Elements«, S. 322-324. Da Peirce hier als Ausgangspunkt fiir eine vertiefende
Betrachtung dient, brauchen die entsprechenden exegetischen Probleme nicht disku-
tiert zu werden (vgl. dazu Short, »The Development of Peirce’s Theory of Signs«).
Eine realistisch akzentuierte Rekonstruktion des Prozesses der Zeicheninterpretation
versucht Oehler, »Uber Grenzen der Interpretation aus der Sicht des semiotischen
Pragmatismus«, S. 61ff.; vorsichtiger ist Houser, »Introduction«, S. XXIX-XL. Wich-
tige Aspekte der — von Peirce in einigen Hinsichten entfernten — Lesart der Zeichen-
interpretation, die in den nidchsten Abschnitten verteidigt wird, hat Simon vorbereitet
(vgl. Philosophie des Zeichens, bes. Kap. 47: »Zeicheninterpretation und Wahrheit«).
Simon stellt diese Aspekte nicht systematisch vor (zur Methode der Zeichenphiloso-
phie vgl. ebd., Kap. 6). Dies ist einer der Griinde, warum keine systematische Ausein-
andersetzung mit Simons Arbeit erfolgt, sondern einige Elemente an verschiedenen
Stellen so aufgenommen werden, wie es fiir den Gedankengang notwendig ist.

Vgl. Kap. 132 e.
In der Zeichenphilosophie hat dies den Status eines Grundsatzes: vgl. Simon, Philo-

sophie des Zeichens, S. 39.

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 209

beziehen uns im Alltag ja nicht nur auf Zeichen, sondern zumeist auf Dinge wie
z. B. Tische, die Natur oder den morgigen Tag. Warum sollte es sinnvoll sein,
den Bezug zu dieser Welt gedanklich auszusetzen und einen Bezug auf Zeichen
zu behaupten? Stehen die Begrifflichkeiten des Zeichens und der »Darstellung«
der représentationalistischen Philosophie der » Vorstellung, die einen Bezug zur
Welt am Ende unbegreiflich werden 1dsst, nicht ohnehin schon bedenklich nahe?
Damit der Sinn dieses Zugangs klar werden kann, ist es wichtig zu sehen, dass
der Ansatz an der Zeicheninterpretation fiir uns keine deskriptive These enthilt.
Dass wir an der Zeicheninterpretation einhaken, erklart sich daraus, dass wir den
Begriff des Zeichens als Reflexionsbegriff aufgreifen, tiber den das freie Welt-
verhiltnis von Individuen expliziert werden kann. Konkret ist damit folgendes
gemeint: Es ist zwar richtig, dass sich uns Welt nur erschlieBen kann, wenn wir
Zeichen direkt als welthaltig verstehen und sie, wie man vielleicht sagen will,
»fiir wahr nehmen«. Auf Welt beziehen wir uns also in Zeichen, von denen wir
uns nicht distanzieren und die nicht als Zeichen in den Blick kommen. Aber das
bedeutet — dies war fiir die gesamte Betrachtung essentiell — keineswegs, dass
direkt als richtig verstandene Zeichen alternativlos sind und es keine Moglich-
keit der Uminterpretation géibe. Diese Moglichkeit besteht grundsditzlich, und so
ist alles, was iiber die Freiheit der Weltinterpretation gesagt wurde, auch fiir das
Zeichenverstehen relevant. Nicht zuletzt die Uberlegungen zur ZweckmiBigkeit
von Darstellungsformen7 erlauben es, ein Verstehen so aufzufassen, dass es eine
Zufriedenheit mit erreichten Verstindnisweisen beinhaltet. Wenn dies aber so
ist, muss man dieses Verstehen im Mafle der Moglichkeiten der zweckméBigen
Zeichenvariation zurechnen konnen. Die Freiheit des Weltverstehens bemisst
sich an den Moglichkeiten der Interpretation. Vor diesem Hintergrund muss
auch ein Zeichenverstehen, das sich instantan vollzieht (wie das Verstehen eines
Satzes, dessen Wahrheit uns unmittelbar einleuchtet), als reflexiv kontrolliert
und zurechenbar gelten. Und auch die Zurechenbarkeit des Weltverstindnisses
selbst, welches als Einstellung ja nicht so unmittelbar zurechenbar sein kann wie
eine besondere Handlung, konnte man aus dieser Perspektive zu erklédren ver-
suchen.

Dies kann mich sich auch dadurch klarmachen, dass man die Art und Weise
der Ausweisung eines Verstindnisses in Betracht zieht: Wo eine Person darlegt,
wie sie etwas genau versteht, wird sie dies notwendig in bestimmten Zeichen
tun, die intersubjektiv verstindlich sind. Die Ausweisung steht von Anfang an in
einer sozialen Dimension, die sich auch als Rechtfertigungsdimension deuten
lasst. Nun muss freilich jederzeit gefragt werden konnen, wie etwas genau ver-

7 Vgl Kap. IV 2.3.

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

210 | ZEICHEN UND FREIHEIT

standen wird: Einer Person ein eigenes Verstehen zuzuschreiben, beinhaltet, ihr
die grundsitzliche Fihigkeit zuzuschreiben, ihr Verstindnis in Zeichen offenzu-
legen. Dabei wire wiederum vorauszusetzen, dass es unterschiedliche Moglich-
keiten gibt, ein vormals unthematisches Weltverstandnis zu artikulieren.® Indem
man der Person, wie es im Normalfall zunidchst geschieht, ein Verstindnis von
etwas zuschreibt, schreibt man ihr die Fahigkeit zu, dieses Verstdndnis in unter-
schiedlichsten Darstellungen auszulegen, die sie als richtig ansieht. Das heif}t,
dass sie ihr Verstindnis nicht etwa beschreibt, sondern interpretierende Zeichen
bildet. Damit aber fallen Freiheit des Verstehens und Moglichkeiten der Inter-
pretation in der Zuschreibung zusammen. Die Ausweisung eines Weltverstind-
nisses ist kein Zustandsbericht, sondern selbst ein freier Verstehensvollzug.
Einer Person ein autonomes Verstehen zuzuschreiben, bedeutet, ihr die Fihig-
keit zuzuschreiben, jederzeit eigene Interpretationen zu bilden. An den veran-
schlagten Interpretationsmoglichkeiten macht sich die reflexive Kontrolle auch
des Verstidndnisses fest.

Ein Seitenblick auf eine Unterscheidung bei Peirce kann dies prizisieren:
Dass Peirce so etwas wie ein direktes Zeichenverstehen in Rechnung stellt,
schlédgt sich im Begriff des unmittelbaren Interpretanten nieder. Wihrend ein
Interpretant, nach einer der zahlreichen Begriffserkldrungen, allgemein etwas ist,
»which the sign in its significant function essentially determines in its inter-
preter«9, hat ein Zeichen unmittelbare Interpretanten, insofern das Bestimmen
direkt erfolgt. Der unmittelbare Interpretant ist sozusagen der Sinn eines Zei-
chens, welchen es unabhingig von der konkreten Interpretation zu haben scheint.
Nun vertrégt sich dieser Begriff jedoch offenbar nur schlecht mit dem Umstand,
dass wir die Frage, wie wir etwas verstehen, (auch uns selbst) nur beantworten
konnen, indem wir Zeichen bilden. Man konnte meinen, der unmittelbare Inter-
pretant habe mehr emotionale Qualitit und sei eigentlich eine Art »Verstehens-
gefiihl«.'"” Wie konnen wir mit dieser Schwierigkeit umgehen? Vor dem Hinter-

8 Es konnte sogar (wovon wir absehen werden) zum Vorschein kommen, dass gar kein
befriedigendes Verstindnis von etwas vorlag.

9 Peirce, »Pragmatism, S. 409.

10 Eine solche Beschreibung benutzt Peirce, wenn er die unmittelbare Interpretiertheit als
ersten von drei Graden der Klarheit beschreibt: »The first [sc. grade of clearness] was
such Familiarity as gave a person familiarity with a sign and readiness in using or
interpreting it. In his consciousness he seemed to himself to be quite at home with the
sign. In short, it is Interpretation in Feeling« (»Excerpts from Letters to William
James«, S.496f.). An anderer Stelle spricht Peirce dhnlich vom emotionalen Inter-

pretanten (»Pragmatism, S. 409f.).

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 211

grund der Uberlegungen zur Sinnlogik von Verstehensvoraussetzungen miissen
wir davon sprechen, dass der unmittelbare Interpretant fiir die vorausgesetzte
Interpretierbarkeit eines Zeichens steht. In der Tat bemerkt Peirce selbst einmal:
»My Immediate Interpretant is implied in the fact that each Sign must have a
peculiar Interpretability before it gets any Interpreter. [...] The Immediate Inter-
pretant is an abstraction, consisting in a Possibility«.'' Will jemand ein solches
Verstehen aber ausweisen, so darf man dies fortfiihren, wird er selbst bestimmte
Zeichen bilden miissen. Und eine solche aktive Interpretation wére bei Peirce
mit dem Begriff des dynamischen Interpretanten verbunden.'> Wihrend das un-
mittelbare Interpretiertsein als im Grenzfall génzlich passive Interpretation
gedacht werden miisste, in der ein Zeichen fiir jeden Interpreten den gleichen
Sinn zu haben scheint, verweist der Begriff des dynamischen Interpretanten auf
einen eigens zu vollziehenden Akt, der in jedem Einzelfall variieren muss: »The
Dynamical Interpretant«, so spitzt Peirce dies an einer Stelle zu, »is whatever
interpretation any mind actually makes of a sign.«"

Das Gesagte ldsst es angemessen erscheinen, die dynamische Interpretation
ins Zentrum zu stellen und die Zurechenbarkeit der interpretierenden Zeichen-
bildung iiber den Spielraum der aktiven Zeicheninterpretation zu umgrenzen.
Ein solcher wird fiir die Freiheit des theoretischen Denkens und die Verwendung
direkt verstandener Zeichen gleichermaflen veranschlagt werden konnen: Nach
Freiheit zu fragen, hei3t, nach Méoglichkeiten der Interpretation zu fragen — ganz
gleich, ob von diesen Moglichkeiten Gebrauch gemacht wird oder nicht. Das als
Zeichen gegebene Zeichen ist deshalb fiir uns der gedankliche Ausgangspunkt
des freien Interpretierens. — Zdumt man die Sache von hier auf, so wird deutlich,
warum die Idee, dass stets »nur Zeichen gegeben« sind, keine These ist, in der
die Welt gedanklich aufgelost wird. Sie wird als ein Prinzip kenntlich, welches
die Moglichkeit zu anderen, besseren Interpretationen offenhélt und von dem wir
einen bestimmten Gebrauch machen konnen. Die Reflexion iiber diese Moglich-
keit miindet nicht in eine Entgrenzung der Interpretation. In ihr zeigt sich viel-
mehr gerade auch die Endlichkeit des Interpretationsspielraums, denn sie bleibt
selbst durch das jeweils gesetzte Verstindnis bedingt. Und in ihr &uflert sich

11 Peirce, »The Peirce/Welby Correspondence, S. 111.

12 Peirce spricht auch vom energetischen Interpretanten, der »some kind of effort« er-
fordert (»Pragmatism«, S. 409f.). — Hookway beschreibt den Unterschied wie folgt:
Der unmittelbare Interpretant ist »the interpreting thought, that is, so to speak, called
for by the sign itself«; der dynamische Interpretant ist »the interpreting thought that is
actually produced on some occasion« (Peirce, S. 139).

13 Peirce, »Excerpts from Letters to William James«, S. 499.

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

212 | ZEICHEN UND FREIHEIT

auch keineswegs ein Wille zur Beliebigkeit. Denn das Suchen nach Interpreta-
tionsmoglichkeiten zeugt von einem bewussten Fragen nach Interpretationen, die
das Weltverstidndnis weiterbilden. Indem wir nicht mehr die Realitéit an die erste
Stelle setzen, sondern die Zeichen, vergegenwirtigen wir uns unserer Verant-
wortung im Interpretieren.

2 Interpretationsfreiheit als Freiheit
in der Zeicheninterpretation

Gehen wir nun in die Details. Wir legen, wie erldutert, die Situation zugrunde,
dass sich mir als erster Person Singular bereits Welt erschlief3t, und ich doch
nach weiteren Interpretationen frage. Dabei stehen von Anfang an besondere
Darstellungsformen im Blickpunkt. An ihnen entscheidet sich, was die richtige
Interpretation ist, denn weder die Realitdt noch Regeln leisten hier Beistand.
Meine Reflexion iiber die richtige Interpretation (mein theoretisches Denken)
vollzieht sich wesentlich in solchen besonderen Formen. Sofern ich dabei nach
Interpretationen frage, gilt mir das bisherige Weltverstindnis als problematisch.
Im besonderen Fall heif3t das, dass es zu einem vertieften Verstindnis davon
kommen soll, was etwas ist, dass die Welt in einer bestimmten Hinsicht weiter
erschlossen werden soll. Diese Situation kann man so beschreiben, dass sich der
Weltinterpret auf Zeichen bezieht, die es zu interpretieren gilt.

Unsere These nun ist, dass die von diesen gegebenen Zeichen her erfolgende
Interpretationsbildung ein im ausgezeichneten Sinne (positiv) freier Vollzug ist.
Man konnte auch sagen wollen: Die Relation von Zeichen und interpretierenden
Zeichen ist ein Freiheitsverhiltnis.'* Wir wollen jetzt herausfinden, wie sich
dieses Verhiltnis genauer auseinanderlegen ldsst. Die Stichworter »Zwang,
»Grenze«, »Einschrinkung« und » Verantwortung« werden wiederum als heuris-
tische Orientierungspunkte dienen.

2.1 Der Gedanke des Verstehenszwangs

Konnen mich besondere Zeichen zu bestimmten Interpretationen »zwingen«?
Nach dem Gesagten wird man sich einen solchen Zwang, wenn iiberhaupt, nur

14 So beschreibt Abel das Verhiltnis von Zeichen und Folgezeichen als ein »freies Ver-
hiltnis« (Sprache, Zeichen, Interpretation, S. 247; vgl. ders., »Die Kunst des Neuenx,
bes. S. 13).

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 213

fiir das Zeichenverstehen vorstellen, und hier auch nur fiir das Verstehen von
Zeichen, welche andere Personen an uns richten. Denn ein Zwang, bestimmte
Interpretationszeichen zu bilden, ist nicht plausibel zu machen; wo einer eigene
Darstellungsformen bildet, hat der Gedanke an Determination oder Heteronomie
keinen Platz. Es konnte gleichwohl so scheinen, dass sich uns der Sinn eines
Zeichens, das wir unmittelbar verstehen, aufdréingen und gegen unseren Willen
fiir das Denken leitend werden kann. So mochten wir vielleicht sagen, dass wir
die Bedeutung von Zeichen manchmal unwillkiirlich in uns aufnehmen, ohne
dass eine Kontrolle moglich ist. Eine Person konnte mir auf diesem Wege viel-
leicht eine Verstindnisweise aufnotigen, indem sie Zeichen bildet, deren Sinn
ich mich nicht entziehen kann. So konnte mir jemand sagen, dass der Apfel in
meiner Hand »wurmstichig« ist, oder mit dem Finger auf diesen Apfel deuten
und angewidert das Gesicht verziehen. Solche Beispiele scheinen zu zeigen, dass
ich manchmal um den Sinn von Zeichen nicht herumkomme und im Verstehen
auf charakteristische Weise von aulen festgelegt sein kann. Illustrieren wollen
konnte man diese These durch den Hinweis, dass die semantische Verarbeitung
automatisch und unbewusst abléuft.

Es ist bereits klar geworden, warum diese Idee nicht tragfdhig sein kann; ihre
Kritik lduft deshalb darauf hinaus, unsere Strategie, an der Zeicheninterpretation
anzusetzen, noch einmal auf andere Weise zu verteidigen. — Man beachte zu-
nichst, dass im skizzierten Fall nicht die Richtigkeit des Zeichens betroffen ist.
Ich bin nicht gezwungen, die Beschreibung des Apfels als zutreffend zu akzep-
tieren. Ich kann priifen, ob dieser auch nach meinem Verstindnis wurmstichig
ist, und werde dies gewohnlich auch tun. Damit aber befinde ich mich bereits im
normativen Raum des theoretischen Denkens. Ich konnte z. B. hin und her tiber-
legen und am Ende sagen: »Es ist nur ein kleiner Wurm; der Apfel ist noch
frisch.« Und wenn ich die Interpretation meines Gegeniibers akzeptiere, so ge-
schieht dies aus freien Stiicken. Zumindest diirfen wir dies voraussetzen: Ich
muss das Urteil, dass der Apfel wurmstichig ist, nicht akzeptieren, wenn ich es
selbst nicht fiir richtig halte; und dariiber hinaus bleibt ein anderes Interpretieren
insofern moglich, als ich jederzeit andere Weisen der Beschreibung heranziehen
kann, wenn ich sie fiir angemessener halte. Genau dies ist die Voraussetzung, die
wir machen, wenn wir von der Zeicheninterpretation ausgehen. Selbst wenn ein
Verstehen empirisch einmal automatisch oder unreflektiert zu geschehen scheint,
so war doch die Mdoglichkeit der Variation nicht ausgeschlossen. So bleibt es
berechtigt zu sagen, dass die erste Person jederzeit die Kontrolle tiber ihr Ver-
stehen behilt. Wir rechnen das Zeichenverstehen im Malle der Moglichkeiten
der Zeicheninterpretation zu — und solche Moglichkeiten sind grundsitzlich
gegeben.

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

214 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Die Idee also, dass eine Person gezwungen sein konnte, Weltdarstellungen
passiv in ihren Geist aufzunehmen und kritiklos als richtig zu verstehen, betont
den Aspekt der rhetorischen Wirkung so tiber, dass die prinzipielle Moglichkeit
der Zeichenvariation ausgeblendet wird. Dass jemand eine Darstellungsform als
richtig wahrnimmt, bedeutet nicht, dass er sich einem Verstehensgefiihl iiber-
lasst. Wire mein Verstehen durch gegebene Zeichen heteronom determiniert
oder dem Bann dieser Zeichen ausgeliefert, so wire es nicht mehr mein Ver-
stehen. Ein Denken kann nicht als unkontrollierbares Geschehen gedacht sein.
Wir konnen uns bestenfalls denken, dass Vorstellungen (etwa die des wurmsti-
chigen Apfels) unwillkiirlich hervorgerufen werden. Wo es aber um Verstehens-
vollziige geht, muss die Betrachtung iiber rhematische — wesentlich erginzungs-
bediirftige — Zeichen hinausgehen und eigene Interpretationsakte beinhalten.

Nun wire es aber sicherlich falsch zu sagen, dass uns solche Zeichen vollig
unbetroffen lassen. Kehren wir noch einmal zum Beispiel zuriick: Der Hinweis,
der Apfel in meiner Hand sei wurmstichig, mag nicht dazu fiihren, dass ich mir
diese Einschitzung zueigen mache; aber er wird vermutlich auch nicht spurlos
an mir voriibergehen. Ich werde mich zumindest veranlasst sehen, mich in dieser
Sache in irgend einer Weise zu positionieren. Wie ist dies zu erkldren? Offenbar
enthilt die gegebene Beschreibung Ausdriicke, die ich direkt verstehe. So wiirde
ich z. B. den Terminus »>der Apfel in deiner Hand« ohne weiteres auf den Apfel
in meiner Hand beziehen. In dieser Hinsicht wird in dem Zeichen eine Verstind-
nisweise beansprucht, welche mein Gegeniiber und ich schon teilen. Aber wenn
dies so ist, dann ist — ganz gleich, ob ich den generellen Terminus >... ist wurm-
stichig« als zutreffend akzeptiere oder nicht — bereits eine Voraussetzung da,
hinter die ich nicht so einfach zuriick kann. Es ist namlich etwas (der Apfel in
meiner Hand) als Gegenstand eines Aussagens herausgegriffen worden, der nun
zur Charakterisierung ansteht. Das heift, es wurde ein Thema aufgeworfen. Auch
wenn ich die Aussage nicht als richtig akzeptiere, ist damit doch ein Raum von
Méglichkeiten der Interpretation aufgespannt.” Und wo fiir mich etwas von der
Richtigkeit der Interpretation abhingt (und das wird es, wo es um mein Welt-
verstindnis geht), dort habe ich Grund, mich in diesem Raum der Interpreta-
tionsmoglichkeiten zu platzieren.

So kann mir eine fremde Zeichenbildung zwar kein Verstehen aufnétigen,
aber sie kann mich doch dazu herausfordern, Stellung zu nehmen, indem sie ein

15 Wellmer macht zu Recht darauf aufmerksam, dass die Analogie von blindem Regel-
folgen und automatischem oder »direktem« Verstehen insofern irrefiihrend ist, als das
Verstehen besonderer AuBerungen immer eine Platzierung »in einem Raum mdglicher

Deutungen (und Fehldeutungen)« ist (»Verstehen und Interpretieren«, S. 96).

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 215

Thema aufwirft. In diesem Sinn ist es gerechtfertigt zu sagen, dass ich mich
einem gegeben Zeichen »nicht entziehen« kann.'® Dies bedeutet dann: Gegebene
Zeichen sprechen mich normativ an. Das entsprechende Verstindnis vorausge-
setzt, komme ich gar nicht umhin, Interpretationen, die mir als Zeichen in den
Blick kommen, als mogliche eigene Interpretationen in Erwédgung zu ziehen und
zu bewerten. Diese Zeichen sind fiir mich der Ausgangspunkt einer eigenen
Zeichenreflexion.

Dies charakterisiert gleichzeitig die Situation, in die man sich versetzt, indem
man das Thema der Interpretationsfreiheit aufgreift. Halten wir uns fiirs erste an
den Fall, dass der Interpret bereits ein tragfihiges Weltverstindnis hat und aus
eigener Initiative nach besseren Interpretationen fragt: Sagen wir von so einem
Interpreten, dass ihm Zeichen gegeben sind, so liegt darin, dass er die bisher
verwendeten Zeichen zu variieren und das in ihnen ausgewiesene Verstindnis so
zu vertiefen sucht. Dass dies geschieht, ist ein wesentliches Ingrediens unserer
Betrachtung; denn wer sich nach Freiheitsmoglichkeiten erkundigt, muss das
Gegebene gedanklich problematisieren. Die Voraussetzung dabei war, dass eine
Zeichentransformation jederzeit moglich ist. Wo Zeichenbildungen als zweck-
miBig im Sinne der WelterschlieBung angesehen werden, dort wird etwas ver-
standen; Verstehen ist, so gesehen, eine Sache von Zufriedenheit. Doch darin
liegt schon, dass ein kritischer Zweifel oder ein Nachdenken immer moglich
bleibt.'” Es bedeutet, dass ich nicht warten muss, bis ein Problem auftritt, son-
dern etwas von mir aus problematisieren kann, da keine Interpretation alternativ-
los ist.

So hat uns die Vergewisserung, dass eine Heteronomie im Zeichengebrauch
nicht denkbar ist, einmal mehr geholfen, den Blickwinkel klarzustellen. Ein un-
mittelbares Verstehen kann grundsitzlich als ein autonomer Vollzug begriffen
werden, da die Moglichkeit anderen Interpretierens grundsitzlich offenbleibt.
Der Gedanke vom Verstehenszwang kommt dem Gedanken gleich, die Zeichen-
transformation konnte manchmal ausgeschlossen sein, doch dieser Fall ist nicht
konzipierbar. Vielmehr ist das direkt Verstandene das, was nicht zum Thema
einer Zeicheninterpretation wird. Dennoch muss das Verstehen als frei gelten,
weil es jederzeit freisteht, etwas zum Thema zu machen.

Was macht eine solche selbstinitiierte Zeichenreflexion — Simon spricht vom
Prozess der »Verdeutlichung >desselben« in anderen Zeichen«'® — nun genau aus?
Welche Freiheit ist zu veranschlagen, wenn man annimmt, dass etwas als inter-

16 Vgl. Stegmaier, »Weltabkiirzungskunst«, S. 124f.
17 Vgl. Kap. IV 3.3.
18 Simon, Philosophie des Zeichens, S. 232 (Hervorhebung Verf.).

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

216 | ZEICHEN UND FREIHEIT

pretationsbediirftig angesehen und zum Thema (gemacht) wird? Wir fahren fort,
indem wir die Grenzen der Zeicheninterpretation bestimmen.

2.2 Grenzen der Zeicheninterpretation

Wihrend wir zunéchst die Grenzen des sinnvollen oder iiberhaupt versténdlichen
Zeichengebrauchs herausgearbeitet hatten, kann der Kreis der Moglichkeiten nun
von Anfang an enger gefasst werden. Konkrete Freiheitsspielrdume, so wurde
gesagt, werden von den jeweiligen Vorhaben her umgrenzt." Die Grenzen der
Zeicheninterpretation sollten also von vornherein mit Blick auf den Zweck der
Interpretation umschrieben werden, und das heif3t: mit Blick darauf, dass beson-
dere Zeichen gegeben sind, die ein Thema angeben. Das interpretierende Zei-
chenbilden ist auf eine Vertiefung des Verstdndnisses dieses besonderen Themas
gerichtet: Grenzen des richtigen Zeicheninterpretierens sind deshalb Grenzen in
einem von Beginn an positiven Freiheitsszenario.

Wo diese Grenzen zu suchen und wie sie zu denken sind, wissen wir bereits:
Wir miissen auf die jeweils vorausgesetzten Verstindnisweisen achten, welche
nicht der individuellen Selbstbestimmung unterliegen konnen, da sie in einer
sozialen Praxis verankert sind. Diese Verstindnisweisen, so zeigte sich, werde
auch ich selbst zugrunde legen, wenn ich mein Verstehen konkret ausweise. Dass
ich nicht hinter sie zuriick kann, ist gleichbedeutend damit, dass ich nicht hinter
mich selbst zuriick kann.

An dieser Stelle konnen wir jene Verstindnisweisen noch stirker auf den
Aspekt hin betonen, dass sie nicht formelle Festlegungen sind, sondern sich im
Umgang mit der Welt herausbilden. Im Lichte des Richtigkeitsbezugs sind diese
Verstdndnisweisen, wie wir mit Wittgenstein sagten, die gemeinsamen Weisen
des »Urteilens«.”’ Von dieser Seite her sicht man gut, warum ein allgemeines
Grundverstdndnis immer als indisponibel stehenbleiben muss und warum seine
Allgemeinheit sofort aufgehoben wiirde, wenn wir es problematisierten bzw. zur
Interpretation in Erwidgung z6gen: Wird eine in einer Weltinterpretation voraus-
gesetzte Verstdndnisweise zum Thema, so ist jene Weltinterpretation gar nicht
mehr Gegenstand der Reflexion, da ihre Bedingungen in Frage gestellt werden.
Der Interpret wiirde sich nicht mehr auf die Interpretation in ihrer Besonderheit

19 Vgl Kap.11.2.
20 Vgl. Kap. III 2.3. — Dass die Trennlinie zwischen Sinn und inhaltlicher Richtigkeit
nicht trennscharf gezogen werden kann, wurde in Kap. IV 1.1 angesprochen und wird

sich im Folgenden wieder zeigen.

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 217

einlassen — auf ihren normativen Anspruch gar nicht eingehen —, sondern das
Thema wechseln. Sofern aber ein Zeichen als gegeben gelten kann, sind schon
Verstidndnisweisen in Anspruch genommen, die als nicht-erlduterungsbediirftig
oder »konventionell« gelten, so dass sich das besondere Interpretieren darauf
stiitzen kann. Und sofern die Zeicheninterpretation auf ein besonderes Zeichen
gerichtet ist, wird sie sich immer in solchen Grenzen bewegen. Die Frage nach
interpretierenden Zeichen bezieht sich schon allein deswegen nicht auf das am
Zeichen, wofiir Ubereinstimmung vorausgesetzt wird, weil sie in dieser Hinsicht
nicht auf den Zweck bezogen sein kann, etwas verstindlicher zu machen. Sie
muss sich auf die gegebenen Zeichen in ihrem besonderen Sinn beziehen. Sobald
man anfingt, die Bedingungen dieses Sinns zu problematisieren und damit das
Thema wechselt, geht man schon zu anderen (gegebenen) Zeichen iiber.

Man kann Peirce’ Aufsatz »The Fixation of Belief« heranziehen, um dies zu
verdeutlichen. Der Ausgangspunkt ist wiederum das, was oben Vertiefung des
Verstehens genannt wurde und was bei Peirce als Transformation von Zeichen
beschrieben wird.”" Wir hatten gesagt, dass eine solche Transformation dort ini-
tiiert wird, wo etwas zum Thema oder Problem (gemacht) wird. Peirce nennt das
Motiv der Reflexion an dieser Stelle Zweifel. Der Zweifel hat etwas Irritierendes;
denn er unterminiert die Gewohnheit und schafft Handlungsunsicherheit.”> Das
Ziel einer logischen Uberlegung ist seine Beseitigung durch die Festlegung von
Uberzeugungen, die eine neue Basis fiir ein kontrolliertes Handeln bereitstellt.
»With the doubt, therefore, the struggle begins, and with the cessation of doubt it
ends.«” — Nun lassen sich nach Peirce aus diesen Grundelementen wichtige
Schliisse ziehen: So bedarf es keiner unumstdBlichen Priamissen, um eine Unter-
suchung zu beginnen. Als Basis geniigen einige Uberzeugungen »perfectly free
from all actual doubt«.” Und noch wichtiger fiir unseren Zusammenhang ist:
Damit das Denken einen Angriffspunkt hat, geniigt es nicht, dass etwas rein
formell angezweifelt oder eine Frage einfach formuliert wird; es muss vielmehr
»a real living doubt«® bestehen. Peirce hat hier insbesondere den Fall im Visier,
dass etwas weiter angezweifelt wird, was schon eine allgemeine Uberzeugung

21 Peirce’ Bestimmung an dieser Stelle lautet: »The object of reasoning is to find out,
from the consideration of what we already know, something else which we do not
know« (The Fixation of Belief«, S. 244).

22 Vgl. ebd., S. 247f.

23 Ebd.,, S. 248.

24 Ebd.

25 Ebd. — Dass nicht jedes Zweifeln sinnvoll ist, hat Wittgenstein spéter in zahlreichen
Variationen dargelegt: vgl. Uber Gewifsheit, z. B. §§ 2, 220, 337, 450 oder 625.

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

218 | ZEICHEN UND FREIHEIT

ist. »When doubt ceases, mental action on the subject comes to an end; and, if it
did go on, it would be without apurpose.«26

Wir konnen daraus das folgende Bild gewinnen: Die Grenzen der richtigen
Zeicheninterpretation werden sich im Einzelfall daran bemerkbar machen, dass
schon die Frage nach einer Verstehensvertiefung ins Leere geht. Anders gesagt:
Unter Zugrundelegung des Verstehenszwecks legen diejenigen in den Ausgangs-
zeichen beanspruchten Zeichenpraktiken, von deren Infragestellung wir keinen
Fortschritt im Verstehen erwarten konnen, einen Interpretationsspielraum fest.
Selbst wenn ein gegebenes Zeichen zum Anstopunkt eines Nachdenkens wird —
es muss als Zeichen umgrenzt sein. Es muss hinreichende Klarheit dariiber be-
stehen, »was fiir ein Zeichen« gegeben und was fiir ein Problem also gestellt ist.
Insofern konnen die Sinnbedingungen eines gegebenen Zeichens nicht zum
Thema werden. Diese Bedingungen geben dem Interpretationsbediirfnis (dem
»Zweifel«) erst seine Form.”’

Wihrend die Idee einer absoluten Realitit in keiner bestimmten Weise ex-
pliziert werden kann, haben die Grenzen, mit denen wir konfrontiert sind, wenn
ein gegebenes Zeichen uns normativ anspricht, eine konkrete Gestalt. Die Diffe-
renz zwischen dem, was vorausgesetzt ist und bleibt, und dem, was zur Dispo-
sition steht, wird fiir die Umgrenzung des Ausgangszeichens und fiir die inter-
pretierende Zeichenbildung logisch bestimmend sein. Das am Zeichen, was die
Weise der besonderen Interpretation ausmacht und die Charakterisierung leistet,
wird als variabel aufgefasst. Das aber, was als Sinnbedingung fungiert, wird
auch Sinnbedingung der Reflexion sein; es kann in dieser Reflexion nicht thema-
tisch werden. Das besondere theoretische Denken, so darf man deshalb vermu-
ten, spielt sich jeweils in gut bestimmten Grenzen ab. Dies heifit wiederum nicht,
dass das Denken in ein Korsett gezwungen ist: Dass ich keinen Sinn in einer ver-
tiefenden Interpretation sehen kann, zeigt, dass mir eine Verstidndnisweise als
zueigen gilt. Meine Ubereinstimmung mit der Interpretationspraxis bleibt des-
halb zu jedem Zeitpunkt eine friedliche. Und so steht es mir auch jederzeit frei,
Voraussetzungen in Frage zu stellen, wenn ich dies wirklich will. Wenn mir z. B.
jemand sagt, dass dieser Hund »erstaunlich weiches Fell« habe, und ein (mit
Peirce) »lebendiger« Zweifel in mir aufkommt, dass es sich iiberhaupt um einen
Hund handelt, so wird dieser Zweifel selbstverstindlich in mein theoretisches
Uberlegen eingehen. Doch indem dies geschieht, wende ich mich bereits einem

26 Peirce, »The Fixation of Belief«, S. 248 (Hervorhebung Verf.).

27 Mit Wittgenstein konnte man dies so beschreiben, dass die Fragen, die wir stellen, in
den »feststehenden Angeln« des Fraglosen und Unbezweifelten aufgehingt sind: vgl.
Uber Gewifheit, §§ 341-343.

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 219

neuen Thema zu — namlich der Frage, ob »dies« ein Hund ist oder etwas anderes.
Die Form der Problemstellung verdndert sich, und es sind nun andere Zeichen
gegeben.

Es wurde bereits besprochen, wie man sich solche Verstindnisweisen vor-
stellen kann. Aus der Ich-Perspektive sind sie das, was unser — und damit auch
mein — Grundverstdndnis ausmacht. Ich ordne mich z. B. einer Gemeinschaft
von Personen zu, deren Muttersprache Deutsch ist, und die iiber gemeinsame
gestische oder mimische Zeichenkompetenzen verfiigen. Ich zdhle darauf, dass
gesichert ist, was ein Buch, eine Woche oder ein Alptraum ist, wie heruntergezo-
gene Mundwinkel aufzufassen sind, oder dass ein gewisses kleines Tier mit
langen Ohren ein Kaninchen ist.” Dass der Pfeil >T< nach oben zeigt oder dass
das, woran wir beim Friihstiick sitzen, ein >Tisch« ist — dies sind keine Themen
im Alltag. Es sind insbesondere keine Themen des theoretischen Nachdenkens:
Eine Person, die nach aufschlussreichen Interpretationen fragt, befasst sich nicht
damit, ihr Grundverstindnis zu bestétigen oder zu repetieren; sie kann nicht ver-
stindlich machen wollen, was schon gemeinsam verstanden ist. Das individuelle
Denken hat hier keinen Angriffspunkt.

Die direkte Referenz war ein Beispiel dafiir. Wenn eine Person auf einen
Gegenstand zeigt oder das Demonstrativum >dies< verwendet, schlédgt sie damit
keine Interpretation von etwas vor, sondern greift ein Interpretandum heraus. Sie
macht Gebrauch von einem bestehenden Verstindnis und baut darauf, dass dies
bereits wahrnehmbar ist. Sofern direkt Bezug genommen wird, ist ein Schema
dann schon beansprucht. Das, worauf referiert wird, wenn direkt referiert wird,
wird durch die Interpretationsgemeinschaft umgrenzt, die vorausgesetzt wird, in-
dem so referiert wird. — Auf den Fall der Zeicheninterpretation lésst sich dies so
tibertragen: Sofern ein gegebenes Zeichen indexikalisch funktioniert, wird es
einen Spielraum der Interpretation festlegen und gar nicht erst zur Variation in
Erwigung gezogen. Ich kann nur variieren wollen, wie dies (oder das, worauf
ich zeige) bestimmt wird. Die indexikalische Bezugnahme selbst aber kann ich
nicht problematisieren, weil sie in der 6ffentlichen Praxis verankert ist. Ein Ge-
brauch von >dies< ist daher nie eine Positionierung in einem Feld von Interpreta-
tionsmoglichkeiten (ich frage nicht, ob etwas ein dies ist oder etwas anderes).
Denn Indexikalia iibernehmen keine Darstellungsfunktion; was sich indexika-

28 Man kann sich Fille denken, in denen nicht mehr als eine »gemeinsame menschliche
Handlungsweise« als Bezugssystem zugrunde gelegt werden kann (vgl. Wittgenstein,
Philosophische Untersuchungen, § 206; zur radikalen Ubersetzung vgl. Quine, Word
and Object, Kap. 2). Doch gerade solche Extremfille zeigen, dass eine Verstindigung

ganz ohne Verstehensvoraussetzungen nicht denkbar ist.

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

220 | ZEICHEN UND FREIHEIT

lisch erschlieBt, ist Ausgangspunkt von Interpretationen.29 Und dies ist nicht, wie
Peirce es hin und wieder tut, so zu deuten, dass Indexzeichen den Interpreten
dazu zwingen, die Aufmerksamkeit auf gewisse Gegenstiinde zu richten.” Ange-
messener ist es, diesen Vorgang so zu verstehen, dass individuelle Interpreten
allgemeine Verstindnisweisen zugrunde legen, die sie nicht sinnvoll in Frage
stellen konnen und als verstehende Wesen auch nicht in Frage stellen wollen.
Wo ich mich direkt auf etwas beziehe, dort beziehe ich mich so auf etwas, wie es
schon verstanden ist. Das Verstehen von indexikalischen Elementen ist somit
kein individuell-freies, aber doch ein freies Verstehen. Es ist in eine Praxis auf-
gehoben, an der ich teilnehme, und Inventar einer Gemeinschaft, der ich mich
von mir her zuordne, da sie so interpretiert wie ich selbst.

Fiir den Gebrauch von Pridikaten konnen wir ganz @hnliche Beobachtungen
machen. Nehmen wir an, der Satz »Der kleine Benni ziichtet im Wohnzimmer
Kaninchen« wire eine zutreffende Beschreibung der Welt. Wenn jemand fragen
will, wie das genau zu verstehen ist, so wird er dabei die Grenzen, die durch die
Pridikate >Wohnzimmer< oder >Kaninchen« gezogen werden, nicht tiberschreiten
konnen. Auch wenn diese Pradikate nicht direkt auf ihre Gegenstinde bezogen
werden, muss man doch einen normalen Verwendungsfall annehmen, wenn die
Frage nach dem Sinn der Aussage einen Gehalt haben soll. Gleiches wiirde — ein
anderes Beispiel — gelten, wenn ich auf einer Landkarte den schwer verstind-
lichen Hinweis » <— Sonne « finde. Das in dieser Sache bestehende Interpreta-
tionsbediirfnis wiirde ich nicht dadurch zu stillen versuchen, dass ich frage, was
der Ausdruck >Sonne< genau bedeutet. Auf diesem Wege werde ich keine Auf-
schliisse iiber den besonderen Sinn dieses Zeichens gewinnen. Und wiirde ich
Interpretationen vorschlage, die iiber die Bedeutung des Ausdrucks >Sonne< hin-
weggehen (z. B. » <— Bahnhof«), wiirde bestenfalls mein semantisches Konnen
zweifelhaft.' Das Zeichen » < Sonne « wiirde in den Hintergrund treten, bis die
konventionelle Bedeutung von >Sonne« geklért ist. Es wiren nicht interpretie-

29 Kaplan schreibt: »[...] no operator can control the character of the indexicals within
its scope, because they will simply leap out of its scope to the front of the operator.«
(»Demonstratives«, S. 510) — Mit Simon kann man sagen, dass Sinnliches am Beginn
einer Kette von Zeichentransformationen steht. Ein Wahrnehmungsgegenstand wird
nicht gedeutet; es handelt sich um »Interpretation ohne Wahl«. Jeder weitere Schritt
aber geht iiber das Unmittelbare hinaus: Der Interpret fragt dann nach Interpretations-
moglichkeiten und fingt an zu denken (vgl. Simon, Philosophie des Zeichens, S. 93ff.
und Borsche, »Freiheit als Zeichen«, S. 112).

30 Vgl. etwa Peirce, »Of Reasoning in General, S. 14.

31 Der bloBe Lapsus ist dabei wieder methodisch auszuschliefen (vgl. Kap. III 2.1).

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 221

rende oder erlduternde, sondern regelexemplifizierende Zeichen gefordert — etwa
Zeigegesten, die auf die am Himmel stehende Mittagssonne aufmerksam ma-
chen. Solche Zeichen aber tragen nicht zur Vertiefung eines Verstdndnisses bei,
sondern bestdtigen nur, dass der tibliche Gebrauch zugrunde liegen soll.

Man kann resiimieren: Sofern intersubjektiv geteilte Darstellungsweisen stets
schon in besondere Zeichenbildungen eingehen, so dass sich unsere Verstindnis-
weisen in ihnen niederschlagen, ist fiir ein sinnvolles Fragen nach Zeicheninter-
pretationen kein Raum. Die Frage nach moglichen anderen (besseren) Interpreta-
tionen hat tiberhaupt nur Kontur, wenn in den verwendeten Zeichen — sowohl in
den gegebenen als auch in den neu gebildeten — einiges gar nicht zur Disposition
steht. Nur so kann die Interpretationsintention eine Richtung haben. Das Fragen
nach Sinnbedingungen hat folglich mehr den Charakter einer Vergewisserung,
dass das Zeicheninterpretieren in Grenzen erfolgt, welche gegenwirtig unange-
tastet bleiben. Wo ich diese Grenzen iiberschreite, kann eine zweckméBige, das
Verstehen vertiefende Zeicheninterpretation nicht mehr stattfinden.

2.3 Freie Interpretation besonderer Zeichenformen

Wir haben jetzt eine Bestimmung der Freiheit in der Zeicheninterpretation, die
von vornherein ein positives Moment hat, da sie auf die Zwecke des theoreti-
schen Denkens bezogen ist. Von nun an sollen die Aspekte positiver Freiheit
selbst im Mittelpunkt stehen: Der Weltinterpret nimmt besondere Zeichen in den
Blick und lésst sich durch diese normativ ansprechen; er fragt sich, wie er diese
Zeichen interpretieren soll, damit sich Welt wieder besser erschlieft. Und er
muss diese Frage dadurch beantworten, dass er selbst eigene Zeichen bildet. Wie
ist das genau zu denken?

Fiir interpretierende oder »weltbildende« Wesen, so sagten wir, ist die Frage
nach richtigen Interpretationen irreduzibel. Als ein solches Wesen komme ich
nicht umhin, diese Frage nach besten Kriften und bestem Gewissen zu beant-
worten, denn fiir mich steht Welt auf dem Spiel.32 Doch wihrend dies noch eine
recht formale Auskunft ist, ist die Frage nach richtigen Interpretationen in ihrer
konkreten Form auf ein Thema bezogen und stellt sich anldsslich bestimmter
Zeichen. Sie ist dann nicht die Frage danach, wie allgemein (am besten) zu inter-
pretieren sei, sondern z. B. die Frage danach, ob dies »so« interpretiert werden
soll oder doch besser »so«. Dieses »so«, das Wie der Interpretation, ist dabei die
Verstdndnisweise, die sich in der besonderen Darstellungsform zeigen soll. Nur

32 Vgl. Kap. IV 1.

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

222 | ZEICHEN UND FREIHEIT

in solch konkreter Form lassen sich auch wirklich Anfworten geben. Das lebens-
weltliche Nachdenken iiber die Moglichkeiten der Interpretation wird auf der
Ebene besonderer Darstellungen ausgetragen: Dies ist, wie sich zeigte, selbst ein
Charakteristikum von Interpretationsfreiheit, weil es den Umstand widerspiegelt,
dass weder die Realitit-an-sich noch Regeln oder Verstehensautorititen fest-
legen konnen, welche Interpretationen die Welt verstindlich machen. Der Welt-
interpret muss dies grundsitzlich selbst bestimmen — aus seinem eigenstidndigen
Verstehen heraus, im Dialog mit anderen Interpreten und von den besonderen
Darstellungsformen her, die im aktuellen Fall verwendet werden.

Vor diesem Hintergrund konnen Zeichen nicht mehr als Vehikel eines Ver-
stehens gelten, dessen Logik im Grunde zeichenunabhingig beschreibbar ist.
Was die dsthetische Form des Zeichens angeht, miissen Interpretationen gebildet
werden, die den besonderen Sinn von gegebenen Zeichen beriicksichtigen und
dem daran gekniipften normativen Anspruch gerecht werden. Wie dies gelingt,
lasst sich nicht allgemein angeben; die Aufgabe muss immer wieder gelost, Welt
immer wieder neu erschlossen werden. Fiir unser Unternehmen hief§ das, dass
wir uns zunichst auf negative Kennzeichnungen verwiesen sahen: Die interpre-
tierende Zeichenbildung ist nicht-ableitbar; sie kann nicht nach Regeln erfolgen;
sofern die individuelle Einbildungskraft einen Schritt macht, muss die Zeichen-
interpretation ohne Fiihrung erfolgen; der Ubergang von Zeichen zu Zeichen ist
nicht allgemein bestimmbar usw. Darin zeigt sich der Raum der Verantwortung
an, den wir zu umgrenzen suchen. Um eine Beschreibung zu finden, in der die
Zurechenbarkeit des Interpretierens transparenter wird — und um besser zu ver-
stehen, was es heifit, dass das Individuum die Zeicheninterpretation selbst be-
stimmt —, konnen wir von solchen Kennzeichnungen ausgehen.

Beginnen wir mit der wichtigsten: Die Zeicheninterpretation erfolgt nicht
nach Regeln. Ein regelgeleiteter Ubergang von Zeichen zu Zeichen — wenn man
sich iiberhaupt so ausdriicken will — wire kein Ubergang in unserem Sinne, son-
dern bestenfalls eine Wiederholung von ohnehin beanspruchten Anwendungs-
mustern. Diese Art der Interpretation vor Augen, konnte man, wie Wittgenstein
sagt, formulieren wollen: »Die Ubergiinge sind eigentlich schon gemacht«.™
Damit hitte man, so wird dies erldutert, eine »symbolische« Beschreibung des
Regelfolgens gegeben und unseren Zeichengebrauch insofern thematisiert, als
wir »keine Wahl mehr« haben.** — Die Zeicheninterpretation nun ist nicht so ein
Akt des Regelfolgens; der Ubergang ist nicht »schon gemacht«, wir miissen ihn

33 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 188.
34 Vgl. ebd., § 219. — Wittgenstein spricht von einer »mythologische[n] Beschreibung
des Gebrauchs einer Regel« (ebd., § 221).

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 223

selbst vollziehen. Und dass die ausgetretenen Pfade des Zeichengebrauchs keine
Auskunft dariiber geben, wie ein problematisch gewordenes Zeichen zu interpre-
tieren ist, erinnert uns daran, was im Zentrum stehen muss: Die instantiierten
Praktiken bleiben als Sinnbedingungen unthematisch, weil sich die Person direkt
auf den besonderen Sinn des jeweiligen Zeichens bezieht. Es geht von Anfang an
um nicht-substituierbare Darstellungsformen, welche als Ganze bedeutsam und
im Sinne der WelterschlieBung zweckmiiBig sein sollen.”” Was ich im besonde-
ren Fall verstidndlich machen will, kann sich nur daran zeigen, was — im Gegen-
satz zu den Zeichenelementen, die in der intersubjektiven Praxis verankert sind —
als variabel gelten muss: an der dsthetischen Darstellungsform. Als solche eigen-
stindigen Gebilde stehen gegebene und interpretierende Zeichen zueinander:
Der Ubergang fiihrt von einem besonderen Zeichengebilde zu einem neuen be-
sonderen Zeichengebilde. Er ist ein autonomer Schritt in einer Sinndimension,
der ohne externe Orientierungspunkte auskommen und, wenn man so will, allein
durch interne ZweckmiBigkeiten bewegt wird. Solche Uberginge werden z. B.
iber die Grenzen von Sprachen oder »Symbolsystemen« hinwegfiihren. Da sie
auf der Ebene des besonderen Zeichensinns, von den jeweils wahrnehmbaren
Formen her vollzogen werden, kann sich der Interpret frei von einem Darstel-
lungssystem ins andere bewegen.”

Dies ist es, was wir im Folgenden werden prizisieren miissen. Fiihren wir
uns zundchst vor Augen, dass das Gemeinte aus der alltidglichen Kommunikation
bestens vertraut ist; es ldsst sich an jeder beliebigen Verstindigungssituation
demonstrieren: Wir sprechen z. B. mit einem Freund iiber eine gemeinsame Be-
kannte und bekommen zu horen: »Iris hat Sonntag den ganzen Tag geschlafen.«
In so einem Fall werden wir uns ohne weiteres imstande sehen, das Gesprich
fortzusetzen, indem wir an diesen Satz ankniipfen. Wir miissen uns nicht mit der
Bedeutung der Satzelemente beschiftigen, sondern konnen direkt vom Satzsinn
ausgehen. Wie wir das Gesprich (genau) fortsetzen, ist gerade nicht festgelegt.
Wir haben unbegrenzte Moglichkeiten, konnen verschiedenste Darstellungs-
weisen wihlen und eigene Zwecke einbringen. Wir konnen mit den Schultern
zucken (z. B. wenn wir uns aus der Sache heraushalten wollen), wir konnen
sagen »Sie ist eben faul« (wenn wir die genannte Person anschwérzen wollen),
oder wir konnen auf die Einladung zur Geburtstagsfeier am Samstag zeigen (um
die Sache zu erkldren). Es ist ein ganz alltégliches Phinomen, dass wir innerhalb
der Réume, die die Sinnbedingungen der verwendeten Zeichen eréffnen, unab-

35 Vgl. Kap. I 3.2 und IV 2.
36 Darin schldgt sich wieder die kritische Distanz zu Darstellungsformen nieder, von der
in Kap. IV 3.2 die Rede war.

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

224 | ZEICHEN UND FREIHEIT

sehbare Optionen haben. Diese Bedingungen leiten den Zeichengebrauch nicht
an. Fiir die Dimension, in der wir uns bewegen, ist es im Gegenteil konstitutiv,
dass einige Gebrauchsweisen als nicht disponibel gelten. Wir bewegen uns frei,
insofern der Ubergang von Zeichen zu Zeichen entlang der besonderen Formen
vollzogen wird.

Fiir unser Vorhaben, den interpretierenden Ubergang von Zeichen zu Zei-
chen als einen freien Ubergang zu profilieren, konnen wir daraus schopfen. Die
Arbeit an den Darstellungsformen vollzieht sich ebenfalls auf der Ebene des
besonderen Sinns; sie ist mithin ein Prozess, der nur durch verstehende Wesen
vollzogen werden kann. Allein solchen Personen ist es moglich, sich auf die
dsthetische Form des Zeichens zu beziehen; nur solche Personen sind in der
Lage, Sinnbedingungen unberiihrt zu lassen (den Regeln »blind« zu folgen) und
direkt im Sinne des Verstehenszwecks Zeichen zu bilden. Schon deswegen muss
die interpretierende Zeichenbildung als autonom gelten. Diese Autonomie zeigt
sich darin, dass das Gegebene gedanklich problematisiert werden kann; und sie
zeigt sich darin, dass besondere Zeichen in ihrer dsthetischen Form das Welt-
verhiltnis konstituieren. Jemand, der nach besseren Darstellungen fragt, nimmt
an, dass er das erreichte Weltverstdndnis aus eigener Kraft entwickeln kann (und
vielleicht sollte) — eine Annahme, die dem dhnelt, was Peirce einmal das erste
Prinzip der Logik nennt.”” Wer sich im Interpretieren auf besondere gegebene
Zeichen bezieht, setzt also schon voraus, dass anderes und besseres Verstehen
moglich und im Zuge eines autonomen Zeichenbildens erreichbar ist.

Die positive Seite der freien Zeicheninterpretation kann damit nunmehr so
gefasst werden, dass der Ubergang von Zeichen zu Zeichen von Personen voll-
zogen wird, die sich direkt auf &sthetische, welterschlieBende Formen beziehen.
Die Frage »Wie bestimme ich?«, von der aus der Sinn von Selbstbestimmung
expliziert werden kannss, hat hier die Antwort: »Ich bestimme allein mit Blick
auf die besonderen Zeichen.« So kann der dynamische Prozess der Zeicheninter-
pretation, in dessen Verlauf die Welt erschlossen wird, indem Darstellungen im
Sinn des Verstehenszwecks variiert, verfeinert oder durch neue abgelost werden,
kein apersonaler Vorgang sein. Es sind die Vollziige autonomer Personen, die
durch besondere Zeichen in Gang gesetzt werden (welche normativen Druck ent-
falten) und nur in angemessenen Interpretationszeichen zur Ruhe kommen (die
den normativen Druck neutralisieren, indem sie das Weltverstehen rekonstitu-
ieren). Simon, bei dem dieser Prozess, wie erwihnt, unter dem Begriff der Ver-

37 Vgl. Peirce, »New Elements«, S. 324: »And the first of all logical principles is that the
indeterminate should determine itself as best it may.«
38 Vgl. Kap.11.2.

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 225

deutlichung firmiert, betont die darin liegende Individualititsdimension: »Der
freie Ubergang zu anderen Zeichen fiir< die vorhandenen ist ohne allgemeinen
Anbhaltspunkt und damit individuell. Es ist der Ausdruck eines individuellen Ver-
stehens von Individuellem.«*’ Wie betont, darf dies nicht in einen Individualis-
mus der Interpretation miinden, sondern allein eine Voraussetzung in der inter-
subjektiven Praxis markieren: Das Verstehen darf als zurechenbar gelten, da dem
Weltinterpreten jederzeit die Fihigkeit zugeschrieben wird, es auszuweisen.*
Eine Verdeutlichung ist immer moglich, und der Person kann so grundsitzlich
reflexive Kontrolle zugeschrieben werden.

Fiir eine solche vertiefende Zeichenreflexion wird es charakteristisch sein,
dass sie unterschiedlich ausfillt. Der Ubergang von Zeichen zu Zeichen ist des-
wegen nicht nur frei, sondern individuell frei. Wo die Frage »Wie soll ich am
besten interpretieren?« gestellt wird, ist der Bezugspunkt eines allgemeinen Ver-
stehens verloren; es sind besondere Antworten zu finden. Die Verdeutlichung ist
deshalb nicht von der Art einer (semantischen) »Erkldrung; sie ist eine Erldute-
rung oder Klirung, die die jeweilige Sache betrifft."' Wo die Welt in dieser spe-
zifischen Weise problematisch wird, hat die Frage »Wie soll ich am besten inter-
pretieren?« ihren Ort. In dieser Situation leisten Regeln gerade keinen Beistand,
denn die Moglichkeit, das Verstdndnis zu vertiefen, besteht ja nur insofern, als
die etablierten Interpretationsmuster nicht mehr greifen. Eine wirkliche Unent-
schiedenheit besteht nur, wo man sich einen Zweifel oder einen Streit denken
kann. Die Grundsituation der Zeicheninterpretation ist damit der Situation eines
autonom Handelnden in zentraler Hinsicht dhnlich: Wir miissen innerhalb eines
Spielraums eigene Entscheidungen treffen. Schauen wir nun wieder, in welche
Lage dies jemanden bringt, der »gut« entscheiden mochte.

2.4 Logische Zeicheninterpretation?
Ob eine Zeicheninterpretation nétig ist und wie sie gegebenenfalls erfolgt, ent-

scheiden individuelle Personen entlang der dsthetischen Form von Zeichen. Sie
sind somit selbstbestimmt und vollziehen die Uberginge allein von besonderen

39 Simon, Philosophie des Zeichens, S. 258.

40 Vgl. oben Kap. V 1.

41 Zur Unterscheidung von Erkldrung und Erlduterung im Ausgang von Frege vgl. z. B.
Kambartel, »Versuch iiber das Verstehen, S. 124. Zu den Begriffen klar und Kldrung
(im Gegensatz zu deutlich) im Bezug auf Grundbegriffe: vgl. Schildknecht, »Argu-
ment und Einsicht«, S. 148ff.

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

226 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Darstellungen her. Da solche Ubergiinge durch die Frage »Wie soll ich (das) am
besten interpretieren?« bewegt werden, sind sie alles andere als beliebig. Schon
dass ein Interpretationsbedarf angemeldet wird, zeugt von Verantwortung. Der
Interpret lédsst sich durch Zeichen ansprechen, in denen ein allgemeines Ver-
stindnis vorausgesetzt ist; und er will auch wieder auf ein potentiell allgemeines
Verstiandnis hinaus. Nur so wird er der urspriinglichen Verpflichtung, Interpreta-
tionen bilden zu miissen, gerecht. Ein Weltinterpret kann nicht nur sich selbst
allein hier und jetzt etwas verstindlich machen wollen. Eine Zeicheninterpre-
tation muss sich an eine potentielle Gemeinschaft richten und vor ihr Bestand
haben.*

Wie immer wieder deutlich wurde, ldsst gerade das Bewusstsein von Freiheit
Einschriankungen verbindlich werden. Im theoretischen Denken waren die Nor-
men der Urteilsgrammatik dabei der erste Gedanke. Im Kontext der Zeichen-
interpretation wird allerdings gut sichtbar, warum diese den spezifischen norma-
tiven Anspruch nicht erfiillen. Ich kann die Angemessenheit der besonderen
Interpretation nédmlich nicht dadurch sichern, dass ich im engeren Sinne logisch
verfahre. Die Normativitit, mit der ich mich konfrontiert sehe, entspringt nicht
aus Prinzipien; das Verstidndnis der endlichen Person wird nicht durch transper-
sonale »Gesetze des Wahrseins«* in die Pflicht genommen. Die Zeichen gemii
den Regeln der Logik zu transformieren, ist deswegen nicht hinreichend. Viel-
mehr werde ich allgemeinen Einschridnkungen in der theoretischen Reflexion
ohnehin schon Rechnung zu tragen versuchen. Man kann dies so zum Ausdruck
bringen: Das worauf sich der Weltinterpret bezieht, wenn er Zeichen interpretiert
— die dsthetische Form des Zeichens — ist keine allgemein-logische Form. Des-
wegen ist sein Interpretieren nicht primér das eines rationalen Wesens (obwohl
es ein solches Interpretieren bleiben sollte), sondern das einer individuellen Per-
son mit besonderen Lebens-, Denk- und Wahrnehmungsweisen.

Man kann sich dies am Grenzfall der Deduktion bewusst machen. Zunéchst
einmal ist zu beobachten, dass deduktive Ubergiinge von Zeichen zu Zeichen im
Normalfall gar nicht vollzogen werden. Auch in diesem Sinne interpretieren wir
nicht »nach Regeln«. Jemand schlie3t z. B. nicht das eine aus dem anderen, in-
dem er die Schlussfigur des Modus Ponens anwendet. Wer die Semantik der
logischen Ausdriicke beherrscht, dem geniigen jeweils die besonderen Zeichen.
Wenn man mir in einem Hotel sagt: »Alle Zimmer in der dritten Etage wurden
ausgepliindert«, und hinzufiigt: »Ihr Zimmer liegt in der dritten Etage«, so ver-
stehe ich den zweiten Satz bereits so, dass mein Zimmer ausgepliindert wurde.

42 Vgl. Kap. IV 1.
43 Vgl. Frege, »Der Gedanke, S. 30f.

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 227

Ich muss nicht erst einen Schluss ziehen, um dies herauszufinden. Ich wende
keine logische Regel an, die mich zu einer Konklusion bringt, sondern in der
zweiten Aussage zeigt sich mir, was geschehen ist. Man mochte sagen: Es zeigt
sich mir #sthetisch; es wird in den Zeichen wahrnehmbar.** Die Interpretation
von Darstellungsformen zumindest wird nur im Grenzfall darin bestehen, das,
was sich im Gegebenen schon zeigt — in ihm, wie man es gern ausdriickt, schon
»enthalten« ist —, eigens zur Darstellung zu bringen.

Das heif3t, ein logisches Explizit-Machen kann man sich (im Gegensatz zum
Explizit-Machen von Sprach- oder Zeichenregeln) zwar denken.” Doch wo der
Ubergang von Zeichen zu Zeichen entlang des jeweiligen Sinns vollzogen wird,
liegt der Kern der Sache woanders. Im interpretierenden Ubergang ist vorausge-
setzt, dass die logischen Zusammenhinge unstrittig bleiben; er selbst aber ist ein
eigenstidndiger Schritt, der nicht durch Regeln gefiihrt sein darf. Die Zeichen-
interpretation soll etwas ganz Bestimmtes leisten: sie soll eine Antwort auf die
Frage sein, wie etwas (genau) zu verstehen ist. Sofern der Ubergang mechanisch
16sbar ist, hat so eine Frage keinen Ansatzpunkt, und der Ubergang stellt keine
Errungenschaft dar. Um wirklich ein Schritt zu sein, muss die Zeicheninterpre-
tation auf die ZweckmaBigkeit der jeweiligen Darstellungsformen bezogen und
selbst zweckmdifSig sein.

Ein weniger formalistisch veranschlagter Logikbegriff {ibrigens wird diese
Funktion auch schon fiir das logische Schlieen veranschlagen und die geistige
Produktivitidt von Personen einbegreifen. Bei Peirce ist dieser Aspekt mit dem
Begriff der Abduktion verbunden, der die Bildung erkldrender Hypothesen be-
zeichnet.** Ohne Abduktion wiirde unerklirlich, wie iiberhaupt jemals etwas
verstindlich gemacht werden kann; sie ist »the only process by which a new
element can be introduced into thought«."” Sie ist demzufolge auch schon in der
Deduktion wirksam, sofern diese zweckmaBig ist.

44 Peirce immerhin hat das Schlussfolgern mit der ikonischen Zeichenfunktion verbun-
den: vgl. Peirce, »Of Reasoning in General«, S. 24; ders., Harvard Lectures on Prag-
matism, S. 206f.; ders., »New Elements, S. 307. In diesen Kontext gehort die Idee der
Graphenlogik, vgl. ders., »Prolegomena to an Apology for Pragmaticisme.

45 Vgl. Deines/Liptow, »Explizit-Machen explizit gemacht«.

46 Vgl. Peirce, Harvard Lectures on Pragmatism, Lect. VII. — Dazu: Simon, Philosophie
des Zeichens, S. 218f. sowie zur neueren Diskussion Hintikka, »What is Abduction?«
und Kapitan, »Peirce and the Structure of Abductive Inference«.

47 Peirce, Harvard Lectures on Pragmatism, S. 224. — Andernorts (ebd., S. 205) heif3t es:

»[...] if we are ever to understand things at all, it must be in that way [sc. of Abduc-

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

228 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Man darf festhalten: Der normative Druck, den gegebene Zeichen mit sich
fiihren, geht {iber eine formal-logische Verpflichtung hinaus. Wo sich die Frage,
wie am besten interpretiert werden soll, wirklich auf besondere Zeichenformen
bezieht, dort bringt mich die Auskunft, dass ich am besten interpretieren sollte
»wie ein rationales Wesen, nicht weiter. Denn das hatte ich schon vorausge-
setzt. Mein Situation ist eine andere: Ich denke dariiber nach, wie angesichts
eines bestimmten Themas zu interpretieren ist, und es geht um die welterschlie-
Bende Form des Zeichens. In dieser Lage stehe ich vor einer Unentschiedenheit,
die allein selbstdenkende Wesen aus ihrem endlichen Verstidndnis heraus iiber-
winden konnen. Zwar diirfen im Ubergang von Zeichen zu Zeichen logische
Einschriankungen nicht verletzt werden (ich sollte »rational« bleiben). Doch dies
kann mir nichts iiber die Richtung verraten, in die die Interpretation gehen soll
(es legt keinen Begriff von Rationalitit fest). Eine Vertiefung des Verstdndnisses
ist nicht herleitbar und nicht ohne Risiko zu haben. Dass iiberhaupt Fragen ent-
stehen und Irritationen vorkommen, zeugt davon, dass der aktuelle Fall nicht
schon durch bisheriges Verstdndnis erfasst ist. Wo es wirklich nicht nur Unwis-
senheit ist, was Probleme bereitet, dort muss der Weltinterpret etwas selbst ver-
standlich machen.

Heif3t dies nun, dass jemand, der gut interpretieren will, fiir seinen Verallge-
meinerungstest keine Adresse hat? Muss er mit sich selbst ausmachen, wie ein
produktiver Ubergang von Zeichen zu Zeichen zu vollziehen ist? Keineswegs.
Die Lektion ist, dass der Interpret einen anderen Bezugspunkt ins Auge fassen
muss: Sein Interpretieren ist nicht auf eine Gemeinschaft »rationaler Wesen«,
sondern auf eine Gemeinschaft endlicher Personen gerichtet.® Die Anrufung
einer transpersonalen Rationalitédt geht ins Leere. Auch das Postulat der »idealen

tion].« Das pragmatistische Denken wird gar als Logik der Abduktion begriffen (vgl.
ebd., Lecture VII).

48 Simon kommt zu der folgenden Diagnose: Da der Zeichengebrauch ein sozialer Vor-
gang ist, ist eine Interpretation keine Privatsache: »Alle Transformation von Zeichen
in andere Zeichen geschieht nicht nur zu begrenzten, individuellen Zwecken, sondern
auch unter der Voraussetzung, dass das Resultat der Transformation allgemein besser
sei als das Ausgangszeichen« (Philosophie des Zeichens, S. 232). Aber die Weltinter-
pretation bleibt an individuelles Verstindnis gebunden. Das Gelingen der »Verdeutli-
chung« ist nie »endgiiltig«; diese bleibt auf partikulare Interessen bezogen. »Ein ober-
stes Ziel«, so Simon, ist »in dem einzelnen Akt der Transformation mangels Ubersicht
gleichwohl nicht positiv bekannt, so dass die Begriffe >Zukunft< und >Gemeinschaft<
nichts anderes als die Negativitit bedeuten, dass der singulédre, individuelle Akt als
solcher allein keinen Sinn gibt« (ebd., S. 233).

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 229

Kommunikationsgemeinschaft«49 ist ohne Gehalt. Sofern es um die &dsthetische,
welterschlieBende Darstellungsform geht, muss die Interpretation vor ganz be-
stimmten anderen Personen gerechtfertigt werden. Wie die Interpretationsge-
meinschaft schon an ihren Fundamenten dadurch zusammengehalten wird, dass
individuelle Personen Zeichen auf gleiche Weise gebrauchen, und jede Person
sich darauf verlisst, dass andere Personen in mancherlei Hinsicht iibereinstim-
mend »urteilen<<50, kommt auch fiir die Zeicheninterpretation allein die konkrete
Ubereinstimmung in einer Gemeinschaft von Individuen als Bezugspunkt in Be-
tracht. Ich kann keine hohere Gedankengemeinsamkeit herautbeschworen. In der
Intention auf eine potentielle Gemeinschaft liegt die Idee, andere Individuen
miissten von sich her so interpretieren wie ich in diesem Fall. Ob meine Interpre-
tation eine Verstindnisweise werden kann, wird sich daran erweisen, ob auch
andere Personen sie als solche anerkennen konnen.

Die Erorterung dieser Aspekte ergibt einen prdgnanten Sinn von interpre-
tativer Verantwortung als Verantwortung von Individuen — und letztlich auch als
Freiheit von Individuen gegeneinander. Auf diesen Sinn werden sich die {ibrigen
Uberlegungen konzentrieren.

2.5 Interpretationsverantwortung und Dialog

Dass Zeichen gegeben sind, beinhaltet, dass sich das theoretische Denken von
Anfang an in einer Welt vollzieht, die in vielerlei Hinsicht schon verstanden und
eine wesentlich gemeinsam geteilte Welt ist. Auch in Zeichen, die zur Reflexion
bewegen, ist gemeinsam geteiltes Weltverstindnis auf vielfache Weise instan-
tiiert. Doch die Frage, wie etwas besser verstanden werden kann, kann nicht mit
Rekurs auf dieses Verstiandnis beantwortet werden. Die Weltinterpreten miissen
neue Sichtweise finden und selbst Position beziehen. Die Suche nach richtigen
Interpretationen bleibt gleichwohl eine Suche nach Interpretationen mit allge-
mein klidrendem Charakter. Deshalb miindet die Einsicht, dass eine angemessene
oder vertiefende Interpretation von besonderen, nicht-substituierbaren Zeichen
her festgelegt wird, nicht in einen Individualismus. Was auf dem Spiel steht, ist

49 Vgl. Apel, Transformation der Philosophie, Bd. 11, S. 222ff. — Apel meint, dass »die
Erfiillung der Forderung nach intersubjektiv giiltigen >Wesens<-Definitionen zwar
nicht von einer monologischen — womoglich sprachunabhingigen — Wesensschau,
wohl aber, auf lange Sicht, von der begriffssprachlichen Verstindigung der unbe-
grenzten Kommunikationsgemeinschaft zu erwarten« sei (ebd., S. 353).

50 Vgl. Kap. III 2.3.

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

230 | ZEICHEN UND FREIHEIT

die konkrete Fortschreibung einer Gemeinschaft und eine mogliche Praxis der
Interpretation.

Der gedankliche Schauplatz der Reflexion ist somit die intersubjektive Ver-
standigung und Rechtfertigung. Die Frage, ob es richtig oder sogar besser ist,
etwas »so« zu verstehen, richtet sich ihrem Sinn nach an andere Personen. Was
die Interpretation von besonderen Zeichen angeht, muss man genauer sagen: sie
richtet sich an bestimmte Andere, an andere Individuen. Die Reflexion bezieht
sich auf das am Zeichen, was unter individueller reflexiver Kontrolle steht: die
Zeicheninterpretation in ihrer Besonderheit, wie sie sich an der &sthetischen Dar-
stellungsform zeigt. Fiir diese stehe ich als Individuum gegeniiber anderen Indi-
viduen der (meiner Voraussetzung nach) selben Gemeinschaft ein, und in Frage
steht dann, wie weit diese Gemeinschaft reicht.”’ Schon deswegen kann meine
Suche nach Interpretationen nicht als Suche nach einem transpersonal Richtigen
gedeutet werden: Dies liefe darauf hinaus, individuelle Besonderheiten ganz ab-
schiitteln oder das Interpretieren von endlichen Verstehenszwecken abkoppeln
zu wollen. Es gibt jedoch keinen gehaltvollen Allgemeinbegriff von Subjekti-
vitit, von dem her sich vorwegnehmen lief3e, welchen Verlauf das Denken am
besten nehmen sollte. Unter den Gesichtspunkten des Verstehenszwecks ist die
hochste Ubereinstimmung, die ich wollen kann, eine funktionierende Praxis, in
der jeder eigene Zeichen bildet und sich doch ein gemeinsames Verstdndnis
zeigt. Wo Zeichen in ihrer Besonderheit problematisch werden, geht es nicht um
formale Einheit, sondern um die Frage, ob und wie sich mir/uns Welt erschlief3t.
Die Rechtfertigung, in die ich eintrete, ist dann wesentlich interindividueller
Natur. Sie vollzieht sich als Verstdndigung zwischen Individuen, die ihre Inter-
pretationen in besonderen Zeichen ausweisen.

Wir stolen damit auf ein Thema, das fiir die Philosophie von je her zentral
war: Die Bestimmung des Wahren oder Richtigen erfolgt letztlich im person-
lichen Gesprich, im Dialog. Wenn die Bestimmung der richtigen Weltinterpre-
tation nicht individualistisch ausfallen soll, muss sie sich dem Urteil anderer Per-
sonen aussetzen; sofern es aber um die welterschlieBende Kraft der Darstellungs-
form geht, kann damit keine auf reine Argumentation angelegte Rechtfertigung —
kein Diskurs — gemeint sein. Wenn es gilt, neue Verstindnisweisen zu finden,

51 Der Realismus schlédgt aus der Intention auf die unbegrenzte Gemeinschaft Funken
(vgl. z. B. die Peirce-Lektiire bei Oehler, »Uber Grenzen der Interpretation aus der
Sicht des semiotischen Pragmatismus«, S. 64f.). An dieser Stelle beginnt sich heraus-
zukristallisieren, dass sich hier eine Grenze des Realismus ergibt, sobald die Gemein-
schaft als Gemeinschaft von Individuen begriffen wird. Vgl. auch die Bemerkungen

zur ersten Person Plural bei Cavell, The Claim of Reason, S. 19ft.

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 231

die eine Lebenspraxis mittragen konnen, ist die Ausweisung vor anderen Per-
sonen kein formaler Test oder der Nachvollzug einer ebensogut apersonal expli-
zierbaren Erkenntnislogik. Bei der Bewiltigung eines besonderen Themas ist der
interindividuelle Dialog, in dem die Verhiltnisse von Ich und Du letztlich unauf-
hebbar bleiben, vielmehr der maBgebliche Entscheidungsort.” Der Weltinterpret
wendet sich an bestimmte andere Personen, die ein selbststindiges Verstindnis
und eine eigene Einbildungskraft haben, und verstindigt sich mit ihnen iiber ein
Problem, fiir das noch keine Losung bereitsteht. Die eigenstdndigen Zeichenbil-
dungen, in denen andere ihr Weltverstéindnis ausweisen, sind in so einem Fall fiir
mich die einzigen Anhaltspunkte.” In ihnen verkdrpert sich die alleinige unab-
héngige Orientierungsinstanz. Das heifit auch: Ich verstehe den Dialog grund-
legend falsch, wenn ich ihn als eine Auseinandersetzung um »die Wahrheit« aus-
lege, von der die einen weiter, die anderen weniger weit entfernt sind — die aber
am Ende (noch) niemand hat. Eine solche Betrachtungsweise tduscht dariiber
hinweg, dass die Frage, wie etwas am besten verstanden werden soll, eine be-
stimmte Antwort nur finden kann, wenn sie von lebendigen Personen (von uns
selbst) beantwortet wird.

Da wir »in Zeichen« interpretieren, ist die Struktur des normativen Raums
nicht a priori beschreibbar. Aber wenn ich nicht auf eigene Faust interpretieren
will, kann ich hinter den Dialog nicht zuriick.”* — Dass der Dialog interindivi-
duell und in diesem Sinne selbst endlicher Natur ist, macht ihn fiir ein Wesen,
das nach einer angemessenen Zeicheninterpretation sucht, nicht weniger wert-
voll. Im Gegenteil liegt mir gerade deswegen etwas am Urteil anderer Personen,
weil diese sich in derselben Endlichkeitsposition befinden wie ich. Sie sind auf
dieselbe Weise normativ ansprechbar. Thr Urteil muss als so autonom gelten wie
meines; was sich hin und wieder auch darin niederschlagen wird, dass sie fiir
mich »unverfiigbar« sind. Nur andere freie Personen konnen ein eigenes Ver-
stindnis haben, das mit meinem tibereinstimmt oder nicht; allein ihnen darf ich

52 Die dialogphilosophischen Aspekte, die in diesem Kontext ins Spiel kommen, kénnen
im Rahmen dieser Studie nicht weiter entfaltet werden; wir miissen uns hier auf den
Ort des Dialogs im Ganzen der Freiheitsthematik beschrinken. Fiir eine Charakteristik
der Dialogik im Ausgang von Buber und Levinas vgl. etwa Hirsch, »Orientierung und
Asymmetrie«, bes. S. 186ff.

53 Zur Orientierungsfunktion anderen Verstehens vgl. Stegmaier, »Diplomatie der Zei-
chen«. Kant, an den Stegmaier ankniipft, liefert eine Fiille von Anhaltspunkten in der
transzendentalen Methodenlehre: vgl. z. B. Kritik der reinen Vernunft, B 766-785.

54 Interessante Bemerkungen dazu macht: Kambartel, »Versuch iiber das Verstehen,
S. 132ff.

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

232 | ZEICHEN UND FREIHEIT

selbststindige Verstehensleistungen zutrauen. Wo ich mich durch ein gegebenes
Zeichen auf ganz bestimmte Weise zur Antwort auf die Frage herausgefordert
sehe, wie das und das interpretiert werden soll, sind andere Individuen folglich
meine einzigen Verbiindeten.

So wird das Aufwerfen eines Themas gewohnlich den Sinn der Erdffnung
eines Gesprichs haben. Mit der Frage nach der richtigen Weltinterpretation trete
ich gedanklich in einen Dialog ein und wende mich an Personen, denen ich das-
selbe Grundverstindnis zuschreibe wie mir selbst. Handelt es sich namlich, wie
wir ja annehmen, nicht um ein rein epistemisches Problem — so dass meine Frage
vielleicht von vornherein eine »dumme« Frage war —, werden sich die anderen
Individuen in einer dhnlichen Lage befinden wie ich: Auch sie werden fragen,
wie das thematische Etwas am besten verstanden werden soll. Dies macht die
eigentiimliche Verpflichtung aus, die ich gegeniiber anderen Personen und ihren
Zeichenbildungen habe: Auch sie verstehen die Welt von sich her und zwar so,
dass sie in dieser Welt eigenstindig denken und handeln konnen. Im Denken
muss ich ihre Interpretationen somit als mdgliche eigene Interpretationen in Be-
tracht ziehen. VerschlieBe ich mich dem Dialog hingegen grundsitzlich, so lasse
ich diese anderen moglichen — vielleicht besseren — Weisen, die Welt verstind-
lich zu machen, auler Acht. Ich halte mich nicht mehr anderen Interpretationen
gegeniiber offen, wie es meine Interpretationsverantwortung verlangt, sondern
werde zum »logischen Egoisten«.”

So fiihrt die These, dass das Interpretieren ein freies Interpretieren in Zeichen
ist, zu einem besseren Verstindnis davon, warum die erste Person gut daran tut,
ihre Interpretation in einem Prozess der wechselseitigen Ausweisung von Inter-
pretationen in Zeichen zu formen. Im Kontext der Frage »Wie soll ich das am
besten verstehen?« hat die Frage nach einer solchen Ausweisung den Charakter
der Frage: »Wie wiirdest du das verstehen?« Damit wird ein Dialog initiiert, in
dem gemeinsam nach allgemein besseren Interpretationsweisen gesucht wird. In
unserem Beschreibungsrahmen muss dieser Dialog als eine Verstdndigung vor-
gestellt werden, die sich in nicht-ableitbaren und nicht-substituierbaren Zeichen
vollzieht und direkt von deren Sinn geleitet wird. Die interpretierenden Indivi-
duen sind »ganz bei den Zeichen« — und zwar in ihrer dsthetischen, nicht in ihrer
allgemein-logischen Form. Man konnte auch sagen: Hier liegt die Funktion von
Zeichen im Denken. Wihrend die Idee eines reinen, von Artikulationsformen

55 Diesen Ausdruck verwendet Kant in der Anthropologie in pragmatischer Hinsicht,
B 7: »Der logische Egoist hilt es fiir unnotig, sein Urteil auch am Verstande anderer
zu priifen; gleich als ob er dieses Probiersteins (criterium veritatis externum) gar nicht

bediirfe.«

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 233

unabhingigen Denkens auf die Vorstellung hinauslduft, das Denken konnte »von
Bedeutung zu Bedeutung« iibergehen, sind hier individuelle Verstehensvollziige
auf jeder Stufe aktiv. Zeichen ziehen nicht von sich aus andere Zeichen nach
sich; sie tun dies schon deshalb nicht, weil sie nur insofern »gegeben« sind, als
nach Interpretationen gefragt wird. Das Moment der zweckméBigen und nicht
reglementierbaren Zeichentransformation wird in der vertiefenden Zeicheninter-
pretation folglich das sein, worauf es ankommt. Wiirde nur das eine aus dem an-
deren hergeleitet, so bediirfte es keines kritischen Nachdenkens und alles Uber-
legen oder der Dialog zwischen Individuen wire — im Prinzip jedenfalls — ver-
zichtbar.

So ldsst der zeichenlogische Zugang und der Ansatz an der Zeicheninterpre-
tation die Individualitiit des Verstehens jederzeit ins Recht gesetzt.” Dass etwas
als unentschieden und ein Dialog als lohnenswert angesehen wird, bedeutet, dass
keine Regeln oder Normen zur Verfiigung stehen. Es bedeutet, dass Individuen
die aufgeworfene Frage selbst beantworten miissen und dass die erste Person die
richtige Interpretation manchmal auch auf eigene Verantwortung festlegen muss.
— Letzteres bedarf noch einer weitergehenden Erorterung.

2.6 Dialog und individuelles Verstehen

Das verantwortungsvolle Interpretieren muss auf den interindividuellen Dialog
gerichtet sein. Unsere Frage war indes, inwiefern Interpretationsfreiheit indivi-
duelle Freiheit beinhaltet. Zwar vollzieht sich der Zeichengebrauch im Rahmen
einer sozialen Praxis. Doch in dieser Praxis, so wurde deutlich, ist die Voraus-
setzung, dass die Beteiligten dazu in der Lage sind, die Welt von sich her zu
verstehen, unausweichlich. So kann nicht einer Gemeinschaft, sondern nur den
jeweiligen Individuen — sie mogen im konkreten Fall iibereinkommen oder nicht
— reflexive Kontrolle tiber das Interpretieren zugeschrieben werden. Darin liegt
aber schon ein Moment von Verantwortlichkeit, dem wir noch Rechnung tragen
miissen. Will man sagen, dass eine Person die Autonomie hat, die richtige Zei-
cheninterpretation selbst zu bestimmen, so muss man in irgend einem Sinne ver-
stindlich machen, inwiefern sie am Ende auch als Individuum bestimmen kann,

56 Peirce extrahiert den Interpretantenbegriff, wie erwihnt, aus der Kommunikations-
situation (vgl. bes. »Pragmatism«). Habermas kritisiert dies als tibermiflige Abstrak-
tion, in der die Individualitidt der Person aufgehoben wird (vgl. »Charles S. Peirce
iiber Kommunikation«, bes. S. 30-33). Aus dem Gesagten geht jedoch hervor, dass

Individualitdt im zeichenlogischen Zugang gerade bewahrt werden kann.

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

234 | ZEICHEN UND FREIHEIT

wie sie etwas versteht. Wie ist diese Eigenverantwortlichkeit im Zeicheninter-
pretieren zu denken?

Spitestens hier haben wir eine Stufe erreicht, auf der nicht mehr nach einer
Auskunft gefragt sein kann, wie eine Entscheidung genau herbeigefiihrt wird.
Dass das Individuum diese Frage »selbst« beantworten muss, beinhaltet schon,
dass es diese Frage aus dem eigenen Uberlegen heraus — aus eigenen Kriften, im
jeweiligen Verstiandnishorizont, gestiitzt auf besondere Praktiken, unter Bean-
spruchung der Phantasie — beantworten muss. Dies macht seine Interpretations-
freiheit und Interpretationsverantwortung aus. Auch wenn wir das Selbstdenken
der Person nach dem Modell 6ffentlicher Verstindigung begreifen (und diesen
Weg schlagen wir ein, sobald wir das Denken als ein Denken in Zeichen aus-
legen), ist mit der Idee der Freiheit doch gerade vorausgesetzt, dass die Person
zu selbststindigem Abwigen, eigenverantwortlichen Uberlegungen und eigener
Vorwegnahme von Zeichentransformationen fihig ist. Mit der Autonomiean-
nahme trauen wir der Person zu, dass sie das Problem im dsthetischen Bezug zu
besonderen Zeichen zu bewiltigen vermag. Man kann dies dadurch ausdriicken,
dass man sagt, die Person konne »mit sich selbst in den Dialog treten« oder ein
»inneres Zwiegesprich« fithren.”” Doch der Sinn der Begriffsexplikation legt es
nahe, diese Stelle, an der das Denken in seiner Individualitéit betroffen ist, weit-
gehend offenzulassen und die individuelle Denken im Sinne der Voraussetzung
von Freiheit zu fassen. Dass ein Individuum, das iiber ein Verstiandnis verfiigt,
unter Umstidnden auch selbststindig dariiber entscheidet, welche Interpretation
ihm als richtig gelten soll, ist dann ein Grundprinzip des Denkens — ganz gleich,
wie es sich vollziehen mag. Der Primisse, dass ein Individuum eigene Interpre-
tationsleistungen erbringen und auch eigene Festlegungen treffen kann, brauchen
wir an dieser Stelle keine Thesen mehr dariiber hinzuzufiigen, wie es dies kann.

In den nédchsten Abschnitten werden wir deshalb auch nicht linger auf die
Zeichenreflexion schauen, sondern primir auf deren Ergebnis: auf Festlegungen,
fiir die der Zeicheninterpret schlieBlich einsteht. Dennoch liefern die Uberle-
gungen zum interindividuellen Dialog einige Anhaltspunkte, wie die individuelle
Zeichentransformation charakterisiert werden kann. Wir hatten gesehen, dass der

57 Dieser Topos ist seit Platon verbreitet. So schreibt Kant: »Denken ist Reden mit sich
selbst [...], folglich sich auch innerlich (durch reproduktive Einbildungskraft) Horen.«
(Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, B 109) Ausfiihrliche Uberlegungen zu der
Frage, wie das Denken nach dem Modell 6ffentlichen Sprechens zu denken ist, hat
Sellars in »Empiricism and the Philosophy of Mind«, §§ 46ff. angestellt. Wie sich
solche Figuren auf den nichtsprachlichen Zeichengebrauch iibertragen lassen, unter-
sucht: Goodman, Of Mind and Other Matters, Kap. 16.

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 235

Dialog endlichen Charakter hat: Er wird von Individuen mit eigentiimlichen Ver-
stehenszwecken gefiihrt, ist auf eine endliche Gemeinschaft hin ausgerichtet und
auch zeitlich beschrinkt, so dass nur begrenzte Zeichentransformationsprozesse
durchlaufen werden konnen. Sobald ein Interpret in einen realen Dialog eintritt,
verstindigt er sich mit den jeweiligen Individuen. Die Situation, dass Unent-
schiedenheiten am Ende aus einem endlichen Verstindnis heraus zu beseitigen
sind, bleibt also in jedem Fall erhalten — selbst wenn ein maximal ausgedehnter
Dialog unterstellt wird.

Das wechselseitige In-die-Pflicht-Nehmen hat damit eine Grenze: SchlieB3-
lich haben wir nicht mehr als besondere Darstellungsformen, denen wir welter-
schlieBende Kraft nur zutrauen konnen, da wir im Augenblick nicht genau wis-
sen, inwieweit sie in die Lebenspraxis eingehen und wie sie sich in ihr bewihren
werden.”® Doch sofern dies der Fall ist, muss sich die erste Person Singular am
Ende immer auch selbst fragen, ob sie sich bei den jeweiligen Darstellungen »zu
Hause fithlt« oder nicht. Dies zeigt sich darin, dass nicht auf Ubereinstimmung
gedringt werden kann, wo sie sich nicht einstellt. Was im Dialog allein anvisiert
werden kann, ist eine Gemeinschaft endlicher Personen; auf eine Gemeinschaft
aber kann man keinen Rechtsanspruch erheben. Der Bezugspunkt ist von der Art
des »sensus communis« bzw. »gemeinschaftlichen Sinnes«, wie Kant ihn der
asthetischen Reflexion unterlegt.”’ Zur Entscheidung steht, ob andere Individuen
den besonderen Darstellungsformen, denen ich interne ZweckmaBigkeit ansehe,
auch eine interne ZweckmiBigkeit ansehen. Ein Zwang ist dann aber nicht ein-
mal mehr dort denkbar, wo im engeren Sinn argumentiert und mit propositional
strukturierten Zeichen operiert wird.” Ich habe keine direkte Handhabe, Andere
meine Zeichen auf bestimmte Weise wahrnehmen zu lassen. So einen Zwang
ausiiben zu wollen, wiirde bedeuten, iiber die Besonderheit der Verstiandnishori-
zonte hinwegzugehen und dogmatisch in das Verstehen anderer Individuen ein-
greifen zu wollen.”'

Es ist schon sichtbar, dass ein Interpret, der in dieser Weise Druck auszuiiben
sucht, die Verstehensautonomie gedanklich aufthebt und den Dialog als Orien-
tierungsmoglichkeit fiir sein Denken entwertet. Gesteht er dem Anderen nicht
mehr zu, selbst zu bestimmen, an welche Darstellungsformen er sich halten will,
so priift er sein Interpretieren gar nicht an einem autonomen anderen Interpre-
tieren. — An dieser Stelle indes interessiert uns die andere Seite dieses Verhilt-

58 Vgl. Kap. IV 2.3.

59 Vgl. Kant, Kritik der Urteilskraft, § 40, hier B 157.

60 Vgl. dazu Schildknecht, »Argument und Einsicht«, S. 142f.

61 Vgl. wiederum Stegmaier, »Diplomatie der Zeichen«, S. 143ff.

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

236 | ZEICHEN UND FREIHEIT

nisses: dass auch ich letztlich selbst, als Individuum in der Verantwortung stehe.
Damit ist nicht gemeint, dass eine erste Person zu einem naturwiichsigen indivi-
duellen Verstehen in der Lage sei. Gemeint ist, dass das intersubjektive Auswei-
sungsspiel, wenn es sich interindividuell vollzieht, jederzeit durch Andersheit
irritiert werden kann. Der Weltinterpret wird auch im 6ffentlichen Dialog nicht
zu einem bestimmten Verstehen gedringt, sondern muss aus seinem Verstindnis
heraus eigene Zeichen bilden. Und darin liegt: Eine erste Person kann ihrer Inter-
pretationsverantwortung nicht allein durch die Austragung eines offentlichen
Dialogs gerecht werden. Vielmehr macht sich diese Verantwortung auch inso-
fern geltend, als sie reflexiv eingestellt ist und die aufgeworfene Frage ernsthaft
»fiir sich« zu klidren sucht. Dies wire aber nicht mehr der Fall, wenn sich der
Weltinterpret gidnzlich vom Urteil der jeweiligen bestimmten Anderen abhéngig
machte. Ein wirklicher interindividueller Dialog wird begrenzt sein und muss
gerade deswegen individuell fortgeschrieben werden. Ein Interpret besonderer
Zeichen kann nicht alle anderen Individuen befragen. Er kann sie bestenfalls »in
Gedanken« beriicksichtigen, indem er sich bemiiht, »gleichsam an die gesamte
Menschenvernunft sein Urteil zu halten«.®® Er wird dann auch mdgliche Interpre-
tationen der Anderen in Rechnung stellen, indem er — so gut es eben geht — von
individuell-eigenen Denkweisen »abstrahiert«.”

Anders gesagt: Wie auch immer die Struktur des individuellen theoretischen
Denkens genau angegeben wird — dieses wird den Status einer Antizipation der
dialogischen Bestimmung einer allgemein-richtigen Zeicheninterpretation haben.
Dass ich »mit mir selbst in den Dialog treten« kann, heifit nichts anderes als,
dass man mir zutrauen darf, einen Streit reflexiv (weiter) zu fiihren. Ich muss mir
die Frage nach besseren Zeicheninterpretationen selbst stellen und kann auch
selbst Antworten geben. Gerade deswegen bin ich durch mein eigenes Denken
gebunden. Diese Verpflichtung geltend zu machen, muss nicht heiflen, sich auf
die eigene Individualitdt in ihrer Einzigkeit zuriickzuziehen. Es kann auch den
guten Grund haben, die Besonderheiten des individuellen Verstehens gegeniiber
den jeweils bestimmten Anderen zu wahren. Dass die irreduzible Frage nach
Weisen der Interpretation, die andere Personen iibernehmen ktinnen“, aus einer
Position der Endlichkeit heraus beantwortet werden muss, beinhaltet, dass die
Verantwortung des Individuums nicht restlos an den intersubjektiven Dialog
ibertragen werden kann. Dies macht meine normative Ansprechbarkeit aus. Ich

62 Kant, Kritik der Urteilskraft, B 157 (Hervorhebung im Original).

63 Vgl. die Erlduterungen zum sensus communis in: ebd., B 1571f.

64 An dieser Figur hatten wir die Normativitit im Bereich des Theoretischen aufgehédngt
(vgl. Kap. IV 1.1).

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 237

konnte immer noch weiter abwigen, weitere mogliche Interpretationen einbe-
ziehen und weitere Darstellungsformen finden (ich konnte stets noch weiter-
denken). Ob meine Zeicheninterpretation hinreichend war und mein Verstehen
reflektiert genug ist (ob ich genug gedacht habe), ist unabhingig von meinem
eigenen Urteil nicht bestimmt. Es macht sich an meiner eigenen Bereitschaft
fest, mich praktisch von erreichten Verstindnisweisen leiten zu lassen. In diesem
Sinne bin ich in letzter Konsequenz nicht nur Anderen, sondern auch mir selbst
Rechenschaft schuldig. So zumindest muss es im Dialog vorausgesetzt werden:
Die Annahme, dass eine individuelle Person einen Dialog verstehend nachvoll-
zieht und selbst Position bezieht, wire ohne die Annahme, dass sie gegebenen-
falls auch ihre Zustimmung verweigert und abweichende Auffassungen vertritt —
und sogar ganz andere Interpretationsansdtze zugrunde legt —, nicht mehr ver-
standlich.

Das angedeutete Selbstverhéltnis — das individuelle Abwigen und Stellung-
nehmen zum eigenen Interpretieren — weist eine Gewissensstruktur auf. Entspre-
chend konnte man in diesem Kontext vom Interpretationsgewissen sprechen.”
Dieser Begriff darf aber freilich nicht als Kennzeichnung einer letzten Instanz
der Festlegung aufgefasst werden, so als konnte die erste Person sich in ihrem
Interpretieren am Ende doch auf eine ganze eigene Subjektivitit berufen. Es
geht, wie betont, nicht darum, Beschreibungen von Vorgéngen zu liefern; und es
findet auch kein singuldrer Akt der Entscheidung statt, der zur Reflexion noch
hinzukommt.*® Der Begriff des Gewissens liefert einen Referenzpunkt, auf den
wir uns beziehen, wenn wir den Akzent darauf legen, dass es Individuen sind,
die sich in Prozesse der Zeichenreflexion hineinziehen lassen. Selbstdenkenden
Wesen ist zuzuschreiben, dass sie prinzipiell zur Antizipation von Dialogen in
der Lage sind und von dieser Fihigkeit auch Gebrauch machen. Fiir die selbst-
stindige Teilnahme am Dialog ist Imagination und Antizipation unabdingbar.
Solange das theoretische Nachdenken — es mag sich intersubjektiv oder indivi-
duell vollziehen — andauert, ist auch eine Tatigkeit des Interpretationsgewissens
zu unterstellen. In der Frage, wie ich am besten interpretieren soll, schlédgt sich
eine Selbstverpflichtung nieder, die fiir verstehende Wesen unausweichlich ist.
Diese Selbstverpflichtung verlangt eine kritische Haltung auch gegeniiber den

65 Vgl. Simon, »Philosophie des Zeichens und Ethik«, Abschnitt V. — Philosophische
Theorien des Gewissens sind rar gesit, und dies aus guten Griinden. Vgl. aber z. B.
Hoffmann, »Gewissen als praktische Apperzeption« oder die Ansitze zur sprachphilo-
sophischen Explikation des Gewissensbegriffs bei Tugendhat, Selbstbewuftsein und
Selbstbestimmung, 2. Vorlesung, z. B. S. 31.

66 Vgl. nochmals Seel, »Die Fiahigkeit zu iiberlegen«, S. 561ff.

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

238 | ZEICHEN UND FREIHEIT

vorausgesetzten Verstindnisweisen und den jeweiligen Dialogpartnern. Einem
verstehenden Wesen miissen wir zuschreiben, dass es solch eine Haltung einzu-
nehmen vermag. Das bedeutet nicht, dass wir ihm zugestehen, sich auf eine
urspriingliche »innere Stimme« berufen zu konnen. Es bedeutet, dass wir einen
Weltinterpreten, der sich eine Vielzahl von Zeichenpraktiken angeeignet hat und
iiber ein eigenstindiges Weltverstindnis verfiigt, als ein Wesen ansehen miissen,
das in einem bestimmten Dialog Verstehensautonomie behalten kann. Gegeniiber
individuellen Anderen kann er eine Distanz wahren; nachdem sein Weltverstind-
nis in sozialen Interaktionszusammenhingen eine Form gewonnen hat, ist er nun
zu selbststindigen Interpretationen fihig. Dass er sich auf den Dialog einlésst,
bedeutet, dass er seine interpretierenden Zeichen verantwortlich und gewissen-
haft bildet. Dies beinhaltet aber gerade nicht, dass sich die Besonderheit seines
Verstehens auflost.

Dies sieht man auch sehr gut, wenn man sich Situationen vorstellt, in denen
ein Weltinterpret aus kontingenten Griinden auf sich selbst gestellt ist. Ange-
sichts besonderer Zeichen kann er dann vielleicht nicht mehr tun, als aus eigener
Kraft zu interpretieren — oder eben »nach bestem Gewissen« zu deuten. Die
jeweiligen besonderen Zeichen miissen geniigen, und er muss fiir sich selbst
Interpretationen wagen. Will er dabei »gut« entscheiden, darf er nicht individua-
listisch verfahren, und er wird dies auch moglichst nicht tun. Da er aber Zeichen
zu bilden hat, die orientierend in seine Lebensvollziige eingehen konnen, bleibt
ihm nichts anderes iibrig, als seine Einbildungskraft zu gebrauchen und eigene
Interpretationsentwiirfe zu riskieren. Er weill dann nicht, ob sich der potentiellen
Gemeinschaft, auf die hin er interpretiert, andere Individuen zuordnen wiirden.
Aber eine Person, von der wir sagen wollen, dass sie iiber ein eigenstindiges
Verstidndnis verfiigt, miissen wir uns so vorstellen, dass sie zu einem solchen
Selbstdenken prinzipiell in der Lage ist.

Verlagern wir nun, wie angekiindigt, das Augenmerk von der Zeichentrans-
formation auf ihr Ergebnis: die Festlegung, fiir die der Interpret einsteht.

2.7 Festlegung und Zurechnung

Die Struktur der Verantwortung in der Interpretation lie sich im ersten Zugriff
von einem Spannungsfeld her beschreiben: Die interpretierende Person kann ihre
Zeichen einerseits jederzeit variieren und ihr Weltverstindnis vertiefen; diese
reflexive Kontrolle tiber das Interpretieren bringt einen normativen Druck mit
sich. Andererseits kann der Interpret seine Zeichen nicht ad in(de)finitum vari-
ieren. Wenn Interpretation bedeutet, durch Bildung von Zeichen Verstindnis zu

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 239

gewinnen, so muss der Interpret auch zu Festlegungen kommen. Er muss eine
Sensibilitit dafiir haben, wann er es mit dem Interpretieren besser gut sein ldsst;
er muss eine Balance halten zwischen der Moglichkeit anderen Darstellens und
der Notwendigkeit, ein Verstehen auszuweisen (und andere Moglichkeiten vor-
erst auszuschliefen). Er muss Sorge dafiir tragen, dass das Spannungsverhéltnis
von Reflexion und Weltverstindnis ausgeglichen bleibt.®’

Die Zeicheninterpretation markiert die erste Seite dieses Verhéltnisses. Wir
schauen hier auf die Moglichkeiten, die sich bieten, und umgrenzen den Raum
der Zurechenbarkeit. Indem wir sagen, dass ein Zeichen »gegeben« ist, versetzen
wir uns in eine Phase des theoretischen Uberlegens. Die erste Person sieht ein
Problem; sie versucht, etwas »besser« zu verstehen und bringt eine Zeichentrans-
formation in Gang. Wir konnen diese Seite jetzt auch so charakterisieren, dass
wir sagen: Hier betrachten wir die 7dtigkeit des Denkens, zu der es gehort, dass
das Interpretationsgewissen in Unruhe versetzt ist. — Nun erfiillt das Zeichen-
interpretieren aber nur dann seinen Sinn, Welt verstdndlich zu machen, wenn
Interpretationen wirklich als richtig aufgefasst werden und also Welt verstanden
wird. Dies scheint der freie Vollzug zu sein, fiir den der Interpret am Ende ein-
steht; man konnte meinen: sie ist die eigentliche Handlung. Begeben wir uns
daher nun auf die andere Seite des Spannungsverhiltnisses und machen uns klar,
wie die Interpretationsfreiheit hinsichtlich der Festlegung der Interpretation zu
denken ist. Da wiederum nicht nach der Auskunft gefragt sein kann, wie die
Entscheidung herbeigefiihrt wird, muss unsere Frage wie folgt lauten: Welchen
Ort hat die autonome Festlegung einer Verstindnisweise in der Logik des freien
Interpretierens? Inwiefern kann diese Festlegung als individuell zurechenbarer
Vollzug gelten?

Die Grundziige liegen bereits offen. Ein Individuum kann die Reflexion nicht
endlos fortfiithren, sondern muss an irgend einem Punkt wieder dazu iibergehen,
sich auf Welt zu beziehen, weil andernfalls nicht einsichtig zu machen wire, wie
jemals etwas verstanden wird. Solange ein Interpret nach besseren Darstellungen
sucht, ist er fiir andere Moglichkeiten von sich her offen; dies zeugt von norma-
tiver Responsivitit. Beendet werden aber kann der Prozess nur immer wieder da-
durch, dass individuelle Personen ihn vorldufig abschlieBen: Fiir die Richtigkeit
einer Darstellungsform gibt es keine Beglaubigung auflerhalb des Verstehens;
niemand kann »fiir mich« entscheiden, wann »mein« Verstehensanspruch erfiillt
ist. Die Bestimmtheit, die die Zeichenreflexion erbringt, hat kein externes Maf3 —
etwa dergestalt, dass der Interpretationsprozess sich asymptotisch dem Wahren

67 Vgl. Kap. IV 3.

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

240 | ZEICHEN UND FREIHEIT

annihert.®® Nur ich — die erste Person Singular —, kann sehen, wann mir etwas als
verstindlich genug gilt, und an welche Darstellungsformen ich mich halte. Es
liegt an mir wahrzunehmen, wann ich etwas verstanden habe.

Insoweit es aber an mir liegt, wird man sagen diirfen, dass ich fiir das jewei-
lige Verstehen verantwortlich zeichne. Das heifit an diesem Punkt: Die Formen
der Darstellung, mit denen ich den Interpretationsprozess fiir abgeschlossen er-
kldre, sind solche, fiir die ich selbst einstehe, da in ithnen schon meine Verstind-
nisweisen zum Ausdruck kommen. Das heif3t nicht, dass ich dem Zeichen seine
welterschlieBende Kraft verleihe oder dass ich mich zu einem singulédren Akt des
Verstehens durchgerungen habe. Es bedeutet, dass sich mir eine konstante theo-
retische Einstellung ergeben hat und ich nun keinen weiteren Interpretations-
bedarf mehr sehe. Ich lasse mich nicht weiter durch gegebene Zeichen normativ
ansprechen und verwende die entsprechenden Darstellungen ohne Distanzierung.
In diesem Sinne ist das Verstehen zurechenbar — und zwar im Maf3e der veran-
schlagten Interpretationsmoglichkeiten. In diesem Verstehen aber ist die Mog-
lichkeit anderen Interpretierens nicht mehr thematisch. Die als richtig verstan-
denen Darstellungsformen beantworten die Frage »Fiir welche Weltinterpre-
tation stehst du (genau) ein?«; eine solche Antwort ist verbindlich und von ihrem
Sinn her die Beendigung des Dialogs oder des Denkprozesses. Das pridikative
Urteil, als verbindlichste Form des Fiirwahrhaltens, hat seinen herausragenden
Status in diesem Kontext. Es ist die dezidierteste Antwort auf die Frage »Wofiir
stehst du genau ein?«, die bestimmteste Weise des Verstehens. Hier hat die Ent-
scheidungssituation die Form der exklusiven Disjunktion — »entweder p oder
nicht-p« —, denn es werden Interpretationen ausgewiesen, die bestimmte andere
Interpretationen ausschlieBen. Ein solches fertium non datur ist ein Gesetz des
eigenen Interpretierens; es artikuliert die intern sich ergebende Notwendigkeit
von Festlegungen in ihrer Zuspitzung.”

So konnen wir diese Seite von Interpretationsfreiheit auch so kennzeichnen,
dass wir sagen: Hier betrachten wir das beruhigte Interpretationsgewissen. Wir
schauen auf eine konstante theoretische Einstellung, die eine Person hat, sofern
sie nicht mehr (Zeichen) interpretiert, sondern (Welt) versteht. Ein solcher Voll-
zug ist nicht von der Art einer singuldren Handlung: Es hat sich vielmehr eine
Weise des Verstehens ergeben, und dies bedeutet gerade, dass die Denktdtigkeit
zur Ruhe gekommen ist. Der Weltinterpret sieht keine Notwendigkeit mehr, dem
normativen Druck von Zeichen weiter nachzugeben, sondern baut bereits auf die

68 Dies ist die gdngige Lesart des Prozesses der Zeicheninterpretation, wie er in Peirce,
»How to make our ideas clear«, Abschnitt IV entwickelt wird.

69 Dies hatte sich verschiedentlich angedeutet: vgl. bes. die Kap. I1 2.2 und IV 1.2.

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 241

gewonnene Verstindnisweise. Was sein Verstidndnis angeht, steht der Weltinter-
pret also nicht fiir eine »Zeichenhandlung« ein, sondern fiir eine Einstellung zur
Welt, die sich in bestimmten Darstellungsformen ausdriickt. Die Zurechnung
kann entsprechend nicht so unmittelbar sein wie im Falle einer Handlung. An
einer Haltung kann man zwar arbeiten, man hat, mit Aristoteles, ihren Anfang in
der Hand.”” Sie kann aber nicht in derselben Weise als kontrolliert gelten wie die
Handlung, die aus der Haltung heraus erfolgt. Das gilt auch fiir das Verstindnis,
aus dem heraus die Zeichenbildung erfolgt. Die Zurechnung eines Verstind-
nisses ist weniger unmittelbar; eine Verstindnisweise zu veridndern, verlangt
mehr als einen singuldren Akt: ein zeitlich ausgedehntes Umlernen und Nach-
denken. So ist es wieder die jederzeit offene Moglichkeit, ein Verstindnis zu
vertiefen, auf die hin eine Person normativ ansprechbar ist. Gleichwohl ist auch
eine theoretische Einstellung jederzeit zurechenbar, und zwar insofern, als der
Weltinterpret es fiir verantwortbar halten muss, aktuell keine reflexiven Anstren-
gungen zu unternehmen.

Dafiir kann der Weltinterpret dem Anspruch auf Richtigkeit nicht in jeder
Hinsicht entsprechen wollen; er kann sich auf die Herausforderung zur Stellung-
nahme nicht uneingeschrinkt einlassen, sondern wird ihr im Gegenteil immer
auch ein Stiick weit widerstehen miissen. Andernfalls kdme er an keinem Punkt
zur Ruhe, und es wire zu konstatieren, dass er gar keine interpretative Verant-
wortung trdgt. Aber um etwas als richtig verstehen zu kénnen, muss er doch ein
ruhiges Interpretationsgewissen haben. Wo jemand aufgehort hat, Zeichen zu
variieren, sondern nun etwas versteht und angeben kann, wie er es genau ver-
steht, dort diirfen wir ihm ein solches gutes Interpretationsgewissen zuschreiben
und sagen, dass er fiir eine Verstindnisweise einsteht.

70 Aristoteles unterscheidet die Freiwilligkeit von Handlungen und Haltungen. Demzu-
folge ist eine Haltung (héxis) durch eine Reihe von Handlungen geformt, selbst aber
nicht so unmittelbar kontrollierbar wie eine Handlung: Uber eine Handlung seien wir
von Anfang bis Ende Herr, im Falle von Haltungen seien wir nur iiber den Anfang
Herr (vgl. Nikomachische Ethik, 1114b-1115a). Die Verianderung der Haltung braucht
einen ldngeren Prozess des Umlernens; da es der Person anfangs freisteht, eine Grund-
haltung anzustreben, muss sie sich dennoch auch fiir diese verantworten. — Man darf
also vermuten, dass die weitere Explikation der Zurechenbarkeit von Verstidndnissen
mit Begriffen der Tugend zu operieren und die Moglichkeiten der Bemiihung um ein
Verstehen auszuloten hitte (vgl. die Ansétze dazu bei Schneider, »Der systematische
Ort der Medienethik«).

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

242 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Wir haben nun ein Bild davon, was es heiflen kann, dass das Interpretieren und
Verstehen etwas ist, fiir das Individuen Verantwortung haben. Gleichzeitig sind
wir an einem Punkt angelangt, an dem der Sinn von Interpretationsfreiheit nicht
mehr weiter mit Blick auf die individuelle Selbstbestimmung aufgelost werden
kann. In dieser Betrachtung wird »Freiheit« jedoch als regulativer Begriff aufge-
fasst, von dem wir in der intersubjektiven Praxis einen bestimmten Gebrauch
machen konnen. Und so gewinnen der vorhin entfaltete Begriff der Festlegung
und die Voraussetzung von individueller Verstehensfreiheit insbesondere dort
Relevanz, wo das Verhdiltnis von Individuum zu Individuum im Blickfeld steht.
Im Lichte des Gesagten ist hier von Differenzen auszugehen, und von diesen her
lasst sich die Explikation weiterfiihren.

Wo besondere Zeichen zu bilden sind, wird sich das Interpretieren einer Per-
son vom Interpretieren anderer Personen unterscheiden. Ein Anderer wird nie
»ganz so« interpretieren wie man selbst. Wiirde er es tun, miisste man sogar
zweifeln, dass er wirklich eine autonom denkende Person ist, die sich von sich
her die Welt erschlieBen kann. Fiir das interindividuelle Verhiltnis aber bedeutet
diese Einzigartigkeit des individuellen Verstehens, dass keine Garantie gewihrt
werden kann, dass man im besonderen Fall iibereinkommt. Vielmehr ist prinzi-
piell die Moglichkeit einzurdumen, dass eine andere Person etwas anders ver-
steht. Auf diese Seite von Interpretationsfreiheit, von der her letztlich auch das
eigene Verstehen als ein besonderes Verstehen — ein Andersverstehen — identi-
fizierbar wird, sei abschlieBend ein Blick geworfen.”

3 Interpretationsverantwortung
und Andersverstehen

Die Moglichkeit unterschiedlicher richtiger Interpretationen hatten wir als ein
Grundprinzip von Interpretationsfreiheit markiert, als eine Idee.”” Aus der Ich-
Perspektive, in die wir uns durchgéngig versetzten, musste diese Moglichkeit als
Moglichkeit anderen Darstellens aufgefasst werden. Ich kann reflexive Kontrolle
sinnvollerweise nur tiber die Darstellungsformen ausiiben, in denen ich mein
Interpretieren ausweise; die Freiheitsidee bringe ich dann im Sinne der Voraus-

71 Die erste Person Singular und ihr freies Verhiltnis zur Welt bestimmt dabei weiterhin
das Interesse. Auf das Problem des Fremdverstehens, die Philosophie der Alteritéit und
die ethischen Aspekte kann nicht im einzelnen eingegangen werden. Es wird allein
darum gehen, den Kreis der Uberlegungen zu schlieBen.

72 Vgl. Kap. 112.3.

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 243

setzung ein, dass besseres Verstehen moglich ist. Indes blieb der Gedanke, dass
es auch eine Pluralitiit von Welten geben konnte. Wenn die Welt im Zuge von
Zeichenbildungen erschlossen wird, ist eine pristabilierte Harmonie der vielen
Versionen nicht mehr plausibel zu machen. Als Individuum lebe ich in einer
Welt, aber in kritischer Einstellung muss ich einrdumen, dass sich die Einheit der
Welt selbst einer Interpretationsleistung verdankt. Das Freiheitsprinzip, dass
unterschiedliche richtige Interpretationen moglich sind, konnte folglich auch in
einem starken Sinne — im Sinne der Weltenpluralitdt — eingebracht werden.
Doch wie muss man sich diesen Fall vorstellen? Wenn ich mich in eine anders-
artige Weltsicht gerade nicht einfinden kann — was ist diese dann anderes als
eine theoretische Moglichkeit fiir mich? Welche Bedeutung kann die Freiheits-
idee in ihrer starken Lesart fiir die erste Person haben?

3.1 Die Méglichkeit der Differenz

Pluralitdt wurde nicht als Gegebenheit, sondern als Freiheitsbedingung begriffen.
Wenn wir sagen, dass die Welt »in Zeichen« interpretiert wird, ist eine Welten-
vielfalt schon vorausgesetzt. Bisher blieb diese Voraussetzung im Hintergrund.
Wir haben uns mit Zeichen insofern befasst, als eine Person sie aus ihrem Ver-
stindnis heraus bildet, indem sie sinnvoll an Zeichen ankniipft. Doch wenn eine
Person am Ende auch als Individuum interpretieren muss, gibt es keine Garantie
dafiir, dass Andere auf die gleiche Weise interpretieren. An diesem Punkt sei
nun eingehakt: Die Voraussetzung, dass es unterschiedliche richtige Interpreta-
tionen gibt, beinhaltet, dass Individuen sich im Interpretieren gegenseitig als frei
begreifen miissen. Meine Interpretationsverantwortung gegeniiber mir selbst
kann es manchmal erfordern, dass ich mir Interpretationsfreiheit gegeniiber dem
Anderen bewahre. Diese Einsicht ergiinzt die bisherigen Uberlegungen in einer
wichtigen Hinsicht.

Schauen wir zunichst, wie die interindividuelle Ubereinstimmung im beson-
deren Fall zu beschreiben ist, wenn sie unter den genannten kritischen Vorbehalt
gestellt wird. Was heif3t es, dass zwei Personen sich in der Sache einig sind bzw.
dieselbe Position im Raum der Interpretationsmoglichkeiten beziehen? Offenbar
miissen sie als Individuen zur selben Interpretation bereit sein. Ihre Ubereinstim-
mung ist nicht an ein Drittes gekniipft (etwa an einen Gedanken, den sie beide
fassen), sondern liegt darin, dass jede Person von sich her auf gleiche Weise

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

244 | ZEICHEN UND FREIHEIT

interpretiert wie die jeweils andere. So ist ihre Ubereinstimmung frei.”” Wo zwei
Personen im besonderen Fall eine Ubereinstimmung vermuten, geht dies aber
iiber die Voraussetzung der »friedlichen«, ndmlich unthematischen Ubereinstim-
mung im gemeinsamen Verstindnis hinaus. Sie haben die Uberzeugung, dass sie
sich in einem Thema einig sind und ein bestimmtes Verstehen teilen.

Gleichwohl darf eine solche Ubereinstimmung nicht zu starr an einzelnen
Zeichenformen festgemacht sein. Um sagen zu konnen, dass ich mir mit dem
Anderen in einer Sache einig bin, muss ich ihm einen Freiraum der Zeichen-
variation zugestehen und mich in das Spektrum der Darstellungen begeben, in
dem seine Interpretation Kontur gewinnt. Erst dann kann in einer bestimmten
Hinsicht von einem geteilten Weltverstindnis die Rede sein.”* Darin liegt auch:
Intersubjektiver Einigkeit im besonderen Fall muss Verstindigung vorausge-
gangen sein.

Aus der Ich-Perspektive stellt sich die Situation also so dar, dass ich, nach-
dem ich mich mit einem Anderen iiber ein Thema ausgetauscht habe, davon aus-
gehe, er interpretiere in dieser Sache ebenfalls »so wie ich«. Um eine solche
Einigkeit diagnostizieren zu konnen, darf ich nicht verlangen, der Andere solle
genauso darstellen wie ich und identische Zeichenformen verwenden. Was die
Darstellungsformen betrifft, kann die Ubereinstimmung nur darin liegen, dass
ein Anderer so verfihrt, wie ich es auch bereit wéire zu tun. Er weist seine theo-
retischen Einstellungen in Zeichen aus, die auch meine eigenen Einstellungen
auszudriicken vermogen. Der Andere wird sein Weltverstindnis in einer Reihe
von eigenen Zeichenbildungen darlegen, und meine Uberzeugung, er interpre-
tiere auch so wie ich, wird letztlich darauf beruhen, dass ich geneigt bin, die Dar-
stellungsformen, die er aus seinem Verstindnis heraus bildet, fiir mich zu tiber-
nehmen oder als richtig anzuerkennen. Dass der Andere »auch so« interpretiert
wie ich, heiflt, dass ich die Zeichen des Anderen als richtig verstehe. Ich sehe die
Zeichenbildungen in denen die andere Person ihre Interpretation ausweist, als
mogliche Ausweisung eines eigenen Interpretierens an. In solchen Fillen ordnen

73 Ich lasse andere praktische Moglichkeiten, Ubereinstimmung zu erzeugen — etwa die
Methode der Autoritdt, die Peirce (»The Fixation of Belief«, Abschnitt V) beschreibt
— wieder beiseite.

74 Vgl. Kap. IV 3.2 — Wo die Ubereinstimmung an isolierten Zeichenformen aufgehéingt
ist, stiitzt sie die Richtigkeit der eigenen Interpretation kaum. Andersherum fehlt dort,
wo eine unerwartete Formulierung ausreicht, um einen Dissens zu diagnostizieren,
offenbar der Wille, auf die Stimme des Anderen zu horen. Mit Peirce, »The Fixation
of Belief«, Abschnitt V konnte man diese Methode, sein Interpretationsgewissen zu

beruhigen, die der Hartndckigkeit (tenacity) nennen.

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 245

ich und der Andere uns aus freien Stiicken einer Gemeinschaft von »soundso«
interpretierenden Personen zu.

Nun kann ich dies natiirlich nur solange, als ich keinen Interpretationsbedarf
sehe. Dass ich die Zeichen des Anderen als Darstellungen der Welt anerkenne,
heiflt, dass sie mein Interpretationsgewissen nicht beunruhigen (mein Denken
nicht in Gang bringen) und ich sie als Ausweisungen eines Verstidndnisses, das
ich von der Welt habe, verantworten kann. Ob dies aber der Fall ist, muss ich
von mir her beurteilen; und ich kann auch nur von mir her beurteilen, inwieweit
es der Fall ist. Unsere Ubereinstimmung ist keine Verstehensidentitit, die Diffe-
renz ausschlieit: Ich muss den Zeichenbildungen der anderen Person ihre welt-
erschliefende Kraft aus meinem Verstindnis heraus zutrauen, und ich kann nur
selbst sehen, ob sie in die Lebenspraxis, die ich zugrunde lege, eingehen konnen.
Dies zumindest ist mit Autonomie vorausgesetzt. Ob und in welcher Weise eine
Darstellung als richtig angesehen wird, ldsst sich, wie wir sahen, nicht vorausbe-
rechnen.” Eine allgemeine Prognose, fiir welche Fille ein Interpret eine Darstel-
lungsform als Interpretation zu tibernehmen bereit ist, ist nicht moglich. Dass ich
interpretierende Zeichen, die ich von mir her so nicht gebildet hitte, als mog-
liche eigene Interpretationen ansehe, heifit, dass ich einen eigenen Gebrauch fiir
moglich halte. Die Besonderheit meines Verstehens bleibt erhalten.

So bleibt stets denkbar, dass Differenzen hervortreten.”® Wenden wir uns nun
diesem Fall zu. Nehmen wir an, ich stelle fest, dass ich mir mit einer Person in
einer Sache uneins bin. Die Differenzen spitzen sich auf inkompatible Fiirwahr-
haltungen der Form »x ist F« und »x ist nicht F« zu. Offenbar setzt mich dies
unter normativen Druck. Als autonom-weltbildender Person liegt mir etwas am
Urteil der anderen autonom-weltbildenden Person. Eine Differenz bedeutet folg-
lich eine Irritation fiir mich. Man darf sich also vorstellen, dass ich mich daran
mache, Missverstindnisse und im engeren Sinne epistemische Probleme auszu-
schlieBen. Ich vergewissere mich, ob wir uns richtig verstanden haben und ob
alle tiber die wesentlichen Tatsachen informiert sind. Nun lésst sich der Konflikt
aber — wenn er auf Differenzen im individuellen Verstehen zuriickgeht — so nicht
auflosen. Diskursive Mittel fithren nicht ins Ziel. In diesem Fall wird eine Arbeit

75 Vgl. Kap. IV 2.3.

76 Wir konnen die Differenzen auch eigens offenlegen — etwa, wenn von einer Uberein-
stimmung viel abhiéngt. Ahnlich wie sich fiir eine detailliert geplante Gemeinschafts-
aktion (z. B. einen Bankraub) ein Uhrenvergleich empfiehlt, wihrend solche Exaktheit
im Alltag nur selten erforderlich ist, so werden die Anspriiche an die Ubereinstim-
mung schwanken, wenn wir uns einmal mit einem entfernten Bekannten, ein anderes

Mal mit dem zukiinftigen Ehepartner verstdndigen.

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

246 | ZEICHEN UND FREIHEIT

an der &sthetischen Form der Zeichen nétig. Es kommt darauf an zu zeigen, ob
und wie die fraglichen Darstellungsformen als Weisen der Interpretation betrach-
tet werden konnen. Das heiflt, der angemessene Weg wird die Erlduterung oder
Verdeutlichung sein.

Nehmen wir an, der Konflikt sieht so aus, dass ich davon iiberzeugt bin, x sei
ein F, wihrend mein Gegeniiber dafiir eintritt, x sei kein F. Im Dialog, der sich
als Prozess der Zeichenvariation vollzieht, beginnen wir, die Sétze »x ist F« und
»x 1st nicht F« in andere Zeichen zu transformieren, mit dem Ziel, dass sich
wieder ein gemeinsames Verstehen einstellt. So werde ich meine Aussage »x ist
F« erldutern und Interpretationen vorschlagen. Ich klammere mich nicht an die
besondere Darstellungsform, sondern bin von der Idee geleitet, es konne vor-
kommen, dass der Andere bestimmte Zeichen, die ich als richtig verstehe, nicht
als richtig (oder als falsch) versteht, wihrend er andere Zeichen, von denen ich
versucht bin zu sagen, es seien andere Darstellungen »derselben Sache«, als
richtig versteht. Indem ich dies fiir moglich halte, kann ich anstreben, meine Zei-
chen so zu variieren, dass sie fiir den Anderen schlieBlich nicht mehr nur als
bloBe Darstellungen erscheinen, sondern Welt verstandlich machen (wéhrend sie
aus meiner Sicht die Welt hochstens verstindlicher machen).”” Solange ich von
der Hoffnung geleitet bin, dass eine gemeinsame Interpretationspraxis erreichbar
ist, werde ich diesen dynamischen Interpretationsprozess fortfithren. Ich werde
versuchen, mein Verstehen so auszuweisen, dass sich der Andere in es einfindet
und ein gemeinsames Verstehen in Reichweite kommt.

Wieder sind verschiedene Reflexionsniveaus denkbar. Ich kann mehr oder
weniger Verstindigungsaufwand betreiben, mehr oder weniger Zeicheninterpre-
tationen durchgehen, mehr oder weniger Zeit investieren. Wie weit ich mich auf
den Dialog einlasse, wird von diversen praktischen Faktoren abhéngen. So wird
es darauf ankommen, wieviel mir an der Sache und an der Ubereinstimmung
liegt oder wie hoch der Entscheidungsdruck ist.”® Einen unendlichen Dialog je-
doch kann es nicht geben. Und so ist es jederzeit moglich, dass ich einen Punkt
gekommen sehe, an dem der Verstindigungsaufwand so grof3 wird, dass er nicht

77 Simon schreibt in der Philosophie des Zeichens, S. 109: »Wo einer >etwas< zu ver-
stehen sucht, mag ein anderer nicht verstehen, was es da tiberhaupt zu verstehen gibt.
Der Versuch einer Verdeutlichung gegeniiber anderen, als Zuwendung zu ihnen, kann
gegeniiber Dritten Verdeutlichung in der »>falschen Richtungs, d. h. Verdeckung schon
bestehender Deutlichkeit sein.«

78 Dariiber hinaus wird es eine Rolle spielen, welche Urteilskraft ich dem Anderen zu-
traue oder wieviel mir an seinem Urteil liegt. Diese praktischen Aspekte klammere ich

aus.

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 247

mehr in angemessenem Verhiltnis zum Kldrungsbediirfnis steht. Ich werde dann
meine Interpretation (z. B. die Uberzeugung, dass x ein F ist), aufrechterhalten,
obwohl der Andere nach wie vor dagegenhilt (und dafiir eintritt, dass x kein F
ist). Anders gesagt: Ich bin im Dialog wieder mit der Aufgabe konfrontiert, die
Balance zwischen der Moglichkeit der vertiefenden Reflexion (hier in Gestalt
der interindividuellen Verstindigung) und der Notwendigkeit der Festlegung zu
finden. Und es kann geschehen, dass ich diese Aufgabe nur 16sen kann, indem
ich mich fiir eine Interpretation entscheide, die den Interpretationen bestimmter
anderer Individuen entgegensteht.

Wir konnen eine solche Differenz, die die zugespitzte Form des Konflikts
zwischen zwei inkompatiblen propositionalen Urteilen hat, Widerstreit nennen.”
In der hier besprochenen Form kommt die Diagnose eines solchen Widerstreits
einer Diagnose der Weltenvielfalt gleich. Damit ist dann kein quasi-ontologi-
scher Befund gemeint, sondern die sinnlogische Voraussetzung einer Pluralitét
von Perspektiven, welche sich nicht sauber vereinheitlichen lassen. Dass diese
Moglichkeit zugelassen wird, setzt, wie gesehen, die Logik nicht auBer Kraft:
Dass Fiirwahrhaltungen unversohnt bleiben konnen, ist eine Konsequenz der
Annahme, dass auch Urteile in Zeichen ausgewiesen werden, die eine besondere
dsthetische Form haben. Wir konnen nicht annehmen, dass sich diese Urteile von
allein in préstabilierte Harmonie begeben. Der Widerstreit ist so das Grund-
prinzip einer Sichtweise, in der bedacht bleibt, dass sich Einheit nicht immer
herstellen ldsst und die Diagnose eines Widerstreits eine der Interpretationsmog-
lichkeiten ist, die wir haben. Ich werde mich fiir diese Moglichkeit nicht mut-
willig entscheiden, denn ein interindividueller Konflikt ist und bleibt eine Irri-
tation fiir mich. Solange ich mich auf eine Differenz einlasse, ist auch fiir mich
selbst eine Unentschiedenheit da. Aber es kann sein, dass der Aufwand, den ich
betreiben muss, um eine Einigkeit zu erreichen, so grofl wird, dass ich mich am
besten vom Dialog abwende und mir eine Interpretationsfreiheit gegen den
Anderen bewahre. Dies ist der Fall, in dem es sinnvoll ist, das Freiheitsprinzip,
dass andere Interpretationen moglich sind, in seiner starken Lesart einzubringen
und den Gedanken, dass Andere etwas moglicherweise ganz anders verstehen
und »in einer anderen Welt leben« konnen, ins Feld zu fithren.

79 Dieser Begriff ist von Lyotard, Le Différend her gegenwirtig. In etwas anderer Weise
wird das entsprechende Motiv bei Goodman entwickelt: vgl. Ways of Worldmaking,
Kap. VII 1.

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

248 | ZEICHEN UND FREIHEIT

3.2 Die Anerkennung individuellen Verstehens

Der starke Sinn der Voraussetzung, dass unterschiedliche richtige Interpreta-
tionen moglich sind, kommt also zum Tragen, wo eine einheitliche Interpretation
im Moment nicht gelingen will und die Diagnose des Widerstreits oder der
Weltenvielfalt die passende Losung ist.*’ Ich weise die Interpretation einer Per-

80 Goodman zufolge liegt ein unlosbarer Konflikt vor, wenn zwei inkompatible Aus-
sagen berechtigterweise fiir wahr gehalten werden (vgl. Ways of Worldmaking,
S. 109ft.). Das heif3t, es miissen (a) Wahrheitsanspriiche erhoben werden; die Darstel-
lungen diirfen (b) nicht einfach auf ein Bezugssystem relativiert sein, sondern miissen
konkurrieren; sie miissen (c) inkompatibel sein (sie lassen sich nicht als Darstellungen
einer Welt verstehen, da sie nicht zueinander »passen«); und schlielich steht (d) kein
Kriterium zur Verfiigung, dass es erlaubte, den Konflikt zugunsten einer Version zu
entscheiden. — Wo diese Voraussetzungen vorliegen, ist es Goodman zufolge ange-
messener, die Versionen als in unterschiedlichen Welten wahr zu betrachten: »[...]
their realms are thus less aptly regarded as within one world than as two different
worlds, and even — since the two refuse to unite peacably — as worlds in conflict«
(ebd., S. 116). Beide Versionen werden also als richtig angesehen und damit eine
Weltendisjunktion vorgenommen. In diesem Widerstreit hat der symboltheoretische
Pluralismus seinen Ausgangspunkt. In unserer Terminologie markiert er die Endlich-
keit aller Weltinterpretation. In dieser kritischen Funktion scheint mir der positive
Sinn des »lrrealismus« zu liegen. Dieser kann keine metaphysische Theorie sein;
Weltversionen sind nicht »an sich« unversohnt oder prinzipiell unversohnlich. Ein
besonderer Widerstreit liegt vor, wenn entsprechend interpretiert wird. So liefern die
Bedingungen (a-d) denn auch vor allem die formale Beschreibung einer Nicht-
Versohnbarkeit, welche die Anerkennung des Konflikts bereits als Konsequenz ent-
hilt: (a) fixiert die Wahrheit der Aussagen, (b) ihre Konkurrenz, (c) ihre Inkompatibi-
litéit und (d) die Unentscheidbarkeit. Wann aber besondere Versionen als unversdhn-
lich betrachtet werden sollen, ist dann erst noch zu entscheiden. Weltenvielfalt kann
nicht »konstatiert« werden. Dass ein Konflikt unentscheidbar ist, ist im pragmatischen
Problemldsungsprozess kein Argument; es beschreibt die Ungelostheit des Problems.
Auch wenn ein Konflikt im Moment nicht versohnt werden kann, konnen wir die
Bemiihungen ausdehnen. Wir konnten unsere Phantasie anstrengen, um vielleicht eine
Losung zu finden, und uns nach weiteren Entscheidungskriterien umsehen. Daraus
geht auch hervor, dass der allgemeinen Form des Widerstreits eine fiinfte Bedingung
hinzuzufiigen ist: (e) Es gibt keine zwingenden Griinde, die eine Versohnung ver-
langen. (Es herrscht kein Entscheidungsdruck.) Nur wo auch diese Zusatzbedingung

erfiillt ist, wird die Disjunktion von Welten im Einzelfall »passend« erscheinen.

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 249

son, der ich ein dhnliches Verstindnis zuschreibe wie mir selbst und an deren
Urteil mir folglich liegt, zuriick und halte an meiner eigenen, anderen Interpre-
tation fest, um meiner Interpretationsverantwortung gegeniiber mir selbst nach-
zukommen. — Aber wir miissen den Status, den eine Festlegung gegen andere
Personen in der Logik der interpretativen Freiheit hat, noch genauer umgrenzen
und positiv fassen: In welchem Sinne sollte es richtig oder gut sein, von einer
Vereinheitlichung der Interpretationen ausdriicklich Abstand zu nehmen? Ich
werde die Weltenvielfalt nicht als Rechtfertigung dafiir einbringen, dass ich
sorglos auf meinen »ganz speziellen« Anschauungsweisen beharre. Aber im
Widerstreitfall gelingt es mir auch nicht, das Verstehen des Anderen fiir meine
Zeichenreflexion in die Waagschale zu werfen. Anderes Verstehen liegt gerade
auflerhalb meines Verstindnishorizonts und kann kein Gewicht in meinem
theoretischen Denken haben. Mit der Widerstreitdiagnose raume ich gleichsam
ein, dass ich einem solchen Verstehen nicht gerecht werden kann. Wie also kann
ich diesen Schritt mit »gutem Gewissen« tun; wie kann es ein im positiven Sinne
freier Schritt sein?

Man bemerkt zunichst, dass die Anerkennung des Andersverstehens iiber die
Interpretationsverantwortung gegeniiber mir selbst hinaus in den Bereich der
Ethik weist. Die Anerkennung des Andersverstehens beinhaltet eine reflektierte
Achtung vor dem Anderen. Ich halte mich mit meinen Anspriichen auf Richtig-
keit fiir den Moment zuriick und respektiere das Weltverstindnis des Anderen
so, wie es ist. Ich gestehe ihm zu, dass die Differenzen ein Verstidndnis betreffen,
das als solches (im Moment) nicht zugerechnet werden kann — ein Grundver-
stiindnis —, und gebe mich fiir den Augenblick damit zufrieden.’ Wo ich nach
reiflicher, gewissenhafter Uberlegung und hinreichend ausgedehntem Dialog zu
der Diagnose komme, eine andere Person lebe in bestimmter Hinsicht »in einer
anderen Welt«, muss ich also nicht (wie es in unseren Ohren klingt) meinen, sie
sei »verriickt«. Auf diese Weise kann ich im Gegenteil geltend machen, dass
sich dem Anderen Welt auf eine eigene, besondere Weise erschlieit — so, wie sie
sich mir nicht erschlieBfen will. Wo ich den Dialog auf diese Weise beende, ge-
schieht es gerade im Respekt vor dem Anderen und seinem Verstehen. Dieses
Verstehen als ein »anderes Verstehen« anzuerkennen, kann dann bedeuten, die
Zeichen, die ich nicht als richtig verstehe, dennoch als richtig anzuerkennen. Ich
gestehe dem Anderen zu, eine autonom interpretierende und geistig zurech-

81 Aus dem »Es ist eben so« wird hier, wenn man so will, ein »Ich kann (im Moment)
nicht anders«. Damit ist aber nicht ausgeschlossen, dass eine Verstindigung in Zu-

kunft moglich wird.

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

250 | ZEICHEN UND FREIHEIT

nungsfihige Person zu sein, und erkenne an, dass sein Verstehen auch ein
Verstehen ist. Eine solche Anerkennung hat einen ethischen Charakter.*

Aber welche Relevanz hat diese Anerkennung anderen Verstehens fiir das
theoretische Weltverhiltnis? Welchen Grund konnte ich haben, auch im Inter-
pretieren die Besonderheit individuellen Verstehens in Rechnung zu stellen?
Nach unserem Gedankengang kénnen wir eine Antwort geben. Dazu miissen wir
die Anerkennung auf die erste Person zuriickbeziehen: Die Freiheitsvoraus-
setzung, die ich fiir den Anderen mache, gilt gleichzeitig fiir mich. Auch mich
selbst kann ich vom interindividuellen Differenzverhéltnis her als individuell-
autonomen Weltinterpreten begreifen; auch mein eigenes Verstehen ist ein freies
Andersverstehen. Und auch ich kann mir die Dinge auf eigene und besondere
Weise verstindlich machen, so wie es ein Anderer vielleicht nicht kann.

Wir stoen hier am Ende also wieder auf die allgemeine Freiheitsvoraus-
setzung, von der wir anfangs ausgegangen waren. Am Grunde dieser Voraus-
setzung, so sieht man jetzt, liegt die Achtung vor der Person, sei es die andere
oder die eigene. Die Frage nach Erkenntnis oder nach besserem Verstehen setzt
die Anerkennung voraus, dass Personen diese Frage selbst beantworten konnen.
Thr liegt, so gesehen, ein ethischer Akt* zugrunde. Und auch ich kann mir zuge-
stehen, dass ich nicht hinter dem eigentlichen, von Gestaltungsformen gereinig-
ten, zeichenlosen Denken zuriickstehe, wie es der Intellektualismus will. Meine
Interpretationsautonomie héngt nicht von Eigenschaften ab, die auf mich zu-
treffen konnen oder nicht. Auch was mein theoretisches Denken angeht, kann
Freiheit, ohne weitere Bedingung, Teil meines Selbstverstindnisses sein. Ich
kann, wenn ich tiber die Welt nachdenke, Freiheit von mir her als Grundbegriff
voraussetzen.

Dass eine solche Anerkennung meiner selbst als eines Individuums, das sich
von sich her Realitét aneignet und Welt schafft, in erster Linie einen Verantwor-
tungsdruck freisetzt, haben wir gesehen. Dass es aber auch beinhaltet, dass es
jemandem, der mit seiner Interpretation allein steht, moglich ist, berechtigter-
weise ein reines Gewissen zu haben, geht aus dem soeben Gesagten hervor. Im

82 Simon spricht von einer »Ethik der Freiheit des anderen und der Anerkennung des aus
eigener Sicht nicht »>verstdndlichen< anderen Verstehens« (Philosophie des Zeichens,
S. 13; vgl. dazu Stegmaier, »Diplomatie der Zeichen«, S. 150-153). Abel entwirft in
diesem Zusammenhang eine »Ethik der Interpretation« (vgl. Sprache, Zeichen, Inter-
pretation, S. 3471f.). — Ich werde diese Linie nicht weiter verfolgen.

83 Die Idee, dass am Grunde der Logik die Ethik liegt, findet man bei Peirce in den Har-
vard Lectures on Pragmatism, S. 200ff. Unsere Uberlegungen haben diesem Gedan-

ken einen eigenen Sinn gegeben.

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

FREIHEIT IN DER ZEICHENINTERPRETATION | 251

interindividuellen Verhiltnis tritt mir vor Augen, dass unterschiedliche richtige
Interpretationen moglich sein miissen. So wie ich den Anderen also nicht fiir
»verrickt« halten muss, wenn ich mit ihm nicht iibereinkomme, so muss ich
auch an mir selbst nicht gleich zweifeln, wenn Einigkeit ausbleibt. Als verant-
wortlicher Weltinterpret werde ich iiber Divergenzen nicht leichtfertig hinweg-
gehen. Dass der Andere Interpretationen fiir verbindlich hilt, die ich nicht teilen
will (und reflexiv nicht teilen kann) ist fiir mich irritierend. Doch ich habe eine
interpretative Verantwortung mir selbst gegeniiber und muss mir meine Welt so
erschlieBen, dass ich in ihr ich selbst sein kann. Eine solche Autonomie geht
tiber die Freiheit der Ja/Nein-Stellungnahme, die Lizenz zur Zuriickweisung von
Interpretationen und die freie Zustimmung im Diskurs hinaus. Sie beinhaltet,
dass ich im Prinzip auch auf mein individuell eigenes Nachdenken vertrauen und
meine besonderen eigenen Interpretationen als richtig verstehen kann. Dass ich
um ein solches Interpretieren auf eigenes Risiko nicht herumkomme, ist eben-
falls Teil der Verantwortung, die ich im theoretischen Denken habe.

3.3 Der Gebrauch von Interpretationsfreiheit

SchlieBen wir die Uberlegungen ab. Wir sind angetreten, die interpretierende
Zeichenbildung als autonomen und individuell-freien Akt zu explizieren und die
Bedeutung des Begriffs der Freiheit im theoretischen Denken zu kldren. Ob nun
wirklich ein angemessenes oder zweckmifBiges Verstindnis formuliert wurde,
kann nicht bewiesen werden. Es miisste sich eigentlich in der Praxis erweisen:
darin, dass eine theoretische Reflexion, die sich unter die Voraussetzung von
Freiheit stellt, zu einem zweckméBigeren Interpretieren fiihrt. Das gewonnene
Bild ist ein Bild von Moglichkeiten. In einer allgemeinen Betrachtung entfalten
sich diese in systematischer Form und konnen vor Augen treten, ohne dass wir
beantworten miissten, welche Option wir ergreifen. Wo wir aber im besonderen
Fall wirklich entscheiden miissen, ob wir der normativen Herausforderung von
gegebenen Zeichen nachgeben, fiir welche Interpretation wir einstehen und
welche Konflikte unverséhnt bleiben, dort werden wir uns die Entscheidung
nicht leicht machen. Und solche Entscheidungen treffen wir jeden Tag. Dass
Verstehen weder bedeutet, einzusehen, wie oder was etwas »an sich« ist, noch
sich darin erschopft, vorgegebene Auffassungsweisen mechanisch fortzusetzen;
dass ein heteronomes Verstehen gar kein Verstehen ist; dass wir im Einzelfall
selbst denken miissen — dies sind Einsichten, die wir auch im alltéglichen Leben
gewinnen konnen. Doch es ist keine Kleinigkeit, daraus die Konsequenz zu
ziehen und Freiheitsvoraussetzungen kritisch und produktiv in Rechnung zu stel-

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

252 | ZEICHEN UND FREIHEIT

len. Gewohnlich neigen wir zu der Annahme, dass die Frage nach der richtigen
Interpretation eigentlich schon beantwortet ist. Wir machen uns selten klar, was
es heiflt, dass die Frage, wie etwas zu interpretieren ist, als Frage danach aufge-
fasst werden kann, wie wir es am besten interpretieren sollen. Damit ist dann der
Blick darauf verstellt, in welchem Sinn die geistige ErschlieBung der Welt meine
oder unsere Sache sein kann.

Doch wenn wir bedenken, dass es in der Verstindigung iiber Sachthemen
gewohnlich gerade nicht darum geht, konventionelle Bedeutungen zu kléren, all-
gemeine Uberzeugungen zu problematisieren oder Wahrnehmungen in Frage zu
stellen, sondern eben darum, in einem besonderen Fall festzulegen, wie etwas,
das bisher unverstanden ist, angemessen verstanden werden kann oder soll, wird
sichtbar, dass die Darstellungsdimension fiir jede inhaltliche Auseinandersetzung
relevant werden kann. Die Losung steht dann aber schon nicht mehr von der
Sache her fest. Dies ist es, was hier als Zusammenhang von Zeichen und Freiheit
geltend gemacht wurde: Dort, wo wir uns nicht aus Unwissenheit streiten und
nicht schon Routinen fiir die Beseitigung von Unentschiedenheiten bereitstehen
— wo also wirklich Fragen offen sind —, kommt es nicht einfach darauf an, die
Welt richtig darzustellen, sondern auch darauf, die Welt richtig darzustellen. Und
die Bildung einer neuen Interpretationsweise ist eine sehr anspruchsvolle Auf-
gabe, die mehr semantisches und rhetorisches Fingerspitzengefiihl erfordert, als
wir in unseren alltéiglichen Uberlegungen oder im Dialog gewohnlich in Rech-
nung stellen. Auch wenn wir die berechtigte Hoffnung haben diirfen, dass sich
eine Gemeinschaft denkender Wesen erreichen lésst: Es sind immer selbststin-
dige, individuelle Aktivititen, von denen her sich bestimmt, welche Anschau-
ungsweisen sich als die richtigen etablieren werden. Ohne dieses Risiko kdnnen
wir gar nichts verstehen — und wir reagieren darauf am besten nicht so, dass wir
vorgeben, uns auf absolut notwendige Schritte zu beschrinken, sondern so, dass
wir die notigen Schritte moglichst verantwortungsvoll machen.

Der verantwortliche Umgang mit Moglichkeiten im theoretischen Denken
bleibt immer eine Aufgabe. Es gibt keinen Punkt, an dem der normative Druck,
nach der jeweils besten Losung zu fragen, endgiiltig abgearbeitet ist. Die Welt
ergibt sich nie einfach von selbst. Die begriffliche Explikation hat in diesem
Sinne vorbereitenden Charakter. Sie ist nur so viel wert, wie sie uns helfen kann,
von der Interpretationsfreiheit, von der wir unweigerlich immer wieder Ge-
brauch machen miissen, immer wieder guten Gebrauch zu machen.

14.02.2026, 14:31:06.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

