
90 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

schichte erklärt wurde (Fukuyama 1989), ist im 21. Jahrhundert eine neue Form 
der Gesellschaftsordnung entstanden. Die Protagonisten dieser Vision, Luh
mann, Castells und Latour, interpretieren die Welt ganz anders als die typi
sche moderne Dichotomie von Kapitalismus und Sozialismus oder Individua
lismus und Kollektivismus. Sie legen die Grundlagen für ein Verständnis der 
Gesellschaft im 21. Jahrhundert, das nicht mehr an die Annahmen der moder
nen westlichen Industriegesellschaft gebunden ist 

2.2 Die Theorie der sozialen Systeme – Luhmann 

Beginnen wir mit einem kurzen und zugegebenermaßen oberflächlichen 
Überblick über Luhmanns Theorie der sozialen Systeme.10 Obwohl Luh
mann seine Theorie sozialer Systeme als eine Beschreibung der Moderne 
charakterisiert, hat er sich über viele der Grundannahmen der modernen 
Sozialtheorie hinweggesetzt und typisch «postmoderne» Positionen einge
nommen. Luhmanns Soziologie lehnt die folgenden Grundannahmen des 
modernen Denkens und der modernen Sozialtheorie ausdrücklich ab: 

1) dass die Gesellschaft aus Menschen und Beziehungen zwischen Menschen 
bestehe; 

2) dass die Gesellschaft folglich durch Konsens der Menschen, durch Über
einstimmung ihrer Meinungen und Komplementarität ihrer Zielsetzun
gen konstituiert oder doch integriert werde; 

3) dass Gesellschaften regionale, territorial begrenzte Einheiten seien, sodass 
Brasilien eine andere Gesellschaft als Thailand, die USA eine andere als die 
Russlands, und dann wohl auch Uruguay eine andere als Paraguay sei; 

4) und dass deshalb Gesellschaften wie Gruppen von Menschen oder wie Ter
ritorien von außen beobachtet werden können. (Luhmann 1997:24f.) 

Es ist entschieden postmodern und posthumanistisch, dass Luhmann die 
traditionelle und grundlegende Annahme ablehnt, dass die Gesellschaft aus 
Menschen und ihren Beziehungen besteht. Dies sind genau die Grund
annahmen des humanistischen Individualismus und der demokratischen 
politischen Theorie, die die Säulen der modernen westlichen Welt und das 
Bekenntnis der Moderne zum autonomen rationalen Subjekt bilden. Für 

10 Siehe Luhmann (1984, 1997). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-008 - am 13.02.2026, 02:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Globale Netzwerkgesellschaft 91 

das moderne westliche Denken entscheiden sich freie, mit Vernunft begabte 
menschliche Individuen dafür, soziale Beziehungen einzugehen und eine 
soziale Ordnung zu konstituieren, deren zwingende und regierende Kräfte 
der Einwilligung dieser Individuen verpflichtet bleiben. Die einzige wichtige 
Frage für die Gesellschaftstheorie war, wie die Individuen in das soziale Ganze 
integriert sind. Angesichts dieser Grundannahmen ist es schockierend, wenn 
Luhmann verkündet, die Gesellschaft bestehe nicht aus Individuen. Woraus 
besteht die Gesellschaft, wenn nicht aus menschlichen Individuen? In einem 
kühnen theoretischen Schritt definiert Luhmann das Grundproblem der So
ziologie neu. Die Theorie der Gesellschaft muss nicht mehr erklären, wie die 
Individuen in die Gesellschaft integriert sind. Das war das Problem der Sozio
logie und der politischen Theorie von Hobbes und Rousseau über Durkheim 
und Weber bis hin zu Habermas und Rawls. Gegen die gesamte moderne 
westliche Tradition erklärt Luhmann, dass die menschlichen Individuen von 
der Gesellschaft ausgeschlossen sind. Der einzelne Mensch ist der Umwelt des 
sozialen Systems zugeordnet. 

Die Grundlage für diesen Schritt liegt im systemtheoretischen Ansatz von 
Luhmann. Ein Grundprinzip der systemischen Ordnung ist, dass jedes System 
durch eine Differenz zwischen dem System und seiner Umwelt konstituiert ist. 
Ohne eine klare Grenze zwischen dem System und der Umwelt kann es kein 
System geben. Das liegt daran, dass alle Systeme auf den Prinzipien der Selek
tion, der Relationierung und der Steuerung beruhen, wobei Elemente ausge
wählt werden, um in ein System aufgenommen zu werden, und in bestimmte 
Beziehungen zueinander gesetzt werden, um die Operationen des Systems auf 
ein Ziel hin zu steuern. Wenn die Gesellschaft ein System sein soll, muss sie al
les ausschließen, was nicht Teil des Systems ist. Für Luhmann sind Kommuni
kationen und nicht Individuen die Elemente des sozialen Systems. Wenn das 
soziale System aus Kommunikationen besteht, braucht es keine menschlichen 
Individuen. Luhmann erklärt also, dass die Gesellschaft aus Kommunikatio
nen und nicht aus Menschen besteht. Diese einzigartige und provozierende 
theoretische Position ergibt sich aus Luhmanns wichtiger Behauptung, dass 
Sinn eine höhere Ebene der emergenten Ordnung ist als das Leben. Für Luh
mann ist die Gesellschaft ein Sinnsystem, d.h. ein System, das auf der Ebe
ne des Sinns existiert.11 Auf der Ebene des Sinns sind nicht die Menschen be

11 Bei dieser Gelegenheit möchten wir offen zugeben, dass wir uns bei unserer Darstel
lung der Sinntheorie in Teil 1 stark auf Luhmanns (1971; 1984) Theorie vom Sinn als einer 
eigenständigen Ebene der emergenten Ordnung gestützt haben. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-008 - am 13.02.2026, 02:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


92 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

deutsam, sondern die Kommunikation. Es ist die Kommunikation, die den ge
sellschaftlichen Sinn verkörpert. Die Gesellschaft ist also ein System von Kom
munikationen. Alle Kommunikationen befinden sich auf der gleichen ontolo
gischen Ebene, der Ebene der Bedeutung. Der Mensch als solcher hat keine 
andere Bedeutung als die, die über ihn gesagt und ihm in der Kommunikati
on zugeschrieben wird. Luhmann spricht von sozial konstruierten «Personen» 
anstelle von Individuen. 

Obwohl Luhmann zwischen der Gesellschaft als Ganzes, die aus großen 
funktionalen Teilsystemen wie Wirtschaft, Bildung, Politik, Wissenschaft, 
Kunst usw. besteht, und kleinen Interaktionen zwischen «Personen» unter
scheidet, begründet dies nicht die traditionelle Unterscheidung zwischen 
Individuum und Gesellschaft, Handeln und Struktur sowie Mikro- und 
Makroebene, die die traditionelle Soziologie kennzeichnet und die soziale 
Integration irgendwie erklären soll. Für Luhmann, und wie wir noch sehen 
werden, auch für Latour, ist der soziale Raum «flach».12 Die Systemtheorie 
erkennt die soziale Differenzierung in Form von Systemen innerhalb von 
Systemen an; dies ist in der Tat das, was «interne Differenzierung» in der 
allgemeinen Systemtheorie bedeutet. Wenn Subsysteme jedoch tatsächlich 
Systeme sind, dann beziehen sie sich auf die Systeme, in denen sie sich be
finden, wie auf eine externe Umwelt. Das bedeutet, dass Personen und ihre 
Face-to-Face-Interaktionen nur in dem Maße zum sozialen System gehören, 
wie die Interaktionssysteme sie konstruieren, d.h. nur als Kommunikation. 
In Luhmanns Revision der Sozialtheorie gibt es folglich kein Problem der 
«Integration» von Individuen in die Gesellschaft. Es ist nicht so, wie Rousseau 
meinte, dass alle Menschen frei geboren werden, aber überall in Ketten liegen, 
sondern alle Akteure sind sozial konstruiert, sodass bestimmte Formen der 
Freiheit verfügbar sind. In Luhmanns Theorie der sozialen Systeme ist kein 
Platz für das autonome rationale Subjekt und das moderne Problem von 
Freiheit und Zwang, Integration und Desintegration. Das soziale System ist 
ein System der Kommunikation, und nur Kommunikation kommuniziert. 
Das System ist der Akteur. 

Die zweite Annahme, dass die Gesellschaft auf einem Konsens oder einer 
Übereinkunft beruht, wie sie für die modernen Gesellschaftsvertragstheorien 
von Hobbes bis Rawls typisch ist, lehnt Luhmann ab. Gesellschaft entsteht und 
besteht nicht, weil freie Individuen, die ursprünglich irgendwie außerhalb der 

12 Das bedeutet, dass es keine ontologischen Domänen und keine Mikro- und Makroebe

ne in der Gesellschaft gibt. Zu Latours Version dieser Idee siehe (2005:165ff.). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-008 - am 13.02.2026, 02:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Globale Netzwerkgesellschaft 93 

Gesellschaft in einem Naturzustand leben, eine Vereinbarung in Form eines 
Gesellschaftsvertrags darüber treffen, wie sie zusammenleben wollen. Weil die 
Gesellschaft aus Kommunikation und nicht aus Kooperation zwischen den In
dividuen besteht, ist für Luhmann keine Übereinkunft zwischen den Individu
en notwendig, damit die Gesellschaft entstehen kann. Uneinigkeit und nicht 
Konsens ist nicht nur empirisch die Norm, sondern fördert auch die Kommu
nikation und behindert sie nicht. Je mehr Menschen uneinig sind und je we
niger Konsens besteht, desto größer ist das Bedürfnis nach Kommunikation. 
Kommunikation hängt also nicht von Einigkeit und Konsens ab. Im Gegenteil: 
Wenn Menschen sich einig sind, haben sie keinen Grund zu kommunizieren. 
Empirisch gesehen ist das Gegenteil von Konsens in der Gesellschaft der Fall.13 
Je mehr Meinungsverschiedenheiten und Kontroversen, desto mehr Kommu
nikation, und je mehr Einigkeit, desto weniger Kommunikation, denn es gibt 
weniger zu besprechen. Würden sich alle darauf einigen, was als wahr, sozial 
akzeptabel und als ehrlich und aufrichtig gilt, wie Habermas (1987) behaup
tet, damit Kommunikation möglich ist, dann gäbe es keine Kontroverse, kei
nen Konflikt, keine Interessenvielfalt, keine echte Politik, ja keine Gesellschaft, 
wie wir sie kennen. Alle wirklichen Probleme wären bereits gelöst. Die Tat
sache, dass die Kräfte des gesellschaftlichen Zwanges und Konformismus so 
groß sind, was sich für Luhmann in der Entstehung symbolisch generalisierter 
Medien und funktionaler Subsysteme zeigt, zeugt von der ständigen Gefahr 
des Kommunikationsversagens und der Bedrohung, die dies für das Funktio
nieren des sozialen Systems darstellt. Nach dem systemtheoretischen Ansatz 
beruht die Gesellschaft nicht auf Konsens, sondern auf der Reduktion kommu
nikativer Komplexität und der Sicherstellung kontinuierlicher kommunikati
ver Operationen. Systeme sind immer ein Komplexitätsgradient, ein Gleichge
wicht von interner und externer Komplexität. Systeme organisieren sich selbst 
und entstehen als Versuche, Komplexität zu reduzieren, die sie notwendiger
weise voraussetzen. Soziale Systeme beruhen nicht auf Gleichartigkeit, Kon
formität, Einstimmigkeit und Konsens. Im Gegenteil, der Konsens ist eine Ge

13 In Habermas’ Theorie des kommunikativen Handelns (1987) wird argumentiert, dass Kom

munikation von einem Konsens über grundlegende Kriterien der Wahrheit, Richtigkeit 
und Aufrichtigkeit abhängt. Brandom greift diesen Gedanken in seinem Begriff des 
«Spiels des Gebens und Fragens nach Gründen» auf, mit dem er die sozialen Praktiken 
definiert, die der Pragmatismus als Grundlage der Bedeutung ansieht. In beiden Fällen 
wird, empirisch gesehen, die «Kraft des besseren Arguments» ständig durch die Kraft 
der Meinungsverschiedenheit und Kontroverse überwunden. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-008 - am 13.02.2026, 02:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


94 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

fahr für die Gesellschaft. Es gibt, wie wir uns erinnern, keine Politik ohne eine 
Opposition. 

Die dritte Annahme, dass Gesellschaften territorial begrenzte Einheiten 
sind, verwechselt die Gesellschaft, zumindest in der Neuzeit, mit National
staaten. Nationalstaaten, ethnische Regionen, Kulturen usw. sollten nicht mit 
der Gesellschaft gleichgesetzt werden. Wo die Globalisierung jegliche terri
toriale Beschränkung der Kommunikation aufhebt, muss davon ausgegangen 
werden, dass die Nationalstaaten innerhalb der Gesellschaft, der einen globa
len Gesellschaft, existieren und nicht die Gesellschaft selbst sind. Wenn das so
ziale System als das System der Kommunikation definiert wird, wo liegen dann 
die Grenzen der Kommunikation? Hört die Kommunikation an der Grenze ei
nes Nationalstaates auf? Die Theorie der sozialen Systeme als Kommunikati
onstheorie ist eine Theorie der einen globalen Gesellschaft, einer «Weltgesell
schaft».14 Dies wird deutlich, wenn man sich die funktionalen Subsysteme der 
Gesellschaft ansieht. Alle funktionalen Subsysteme der Gesellschaft sind glo
bal. Wirtschaft, Wissenschaft, Recht, Religion, Kunst, Bildung usw. sind nicht 
territorial begrenzt. Die einzige Ausnahme, so könnte man argumentieren, ist 
das politische System. Das politische System hat die Funktion, kollektiv ver
bindliche Entscheidungen zu treffen und damit die Gesellschaft zu steuern, 
wobei das durch politische Entscheidungen gebundene «Kollektiv» als territo
rialer Nationalstaat definiert ist. Das Kollektiv des Nationalstaates ist jedoch 
nicht das Kollektiv der Weltgesellschaft. Aus diesem Grund gibt es derzeit kein 
politisches System auf globaler Ebene. Die beunruhigende Folge dieser Situa
tion ist, dass der Gesellschaft derzeit die politische Funktion fehlt. Wie kann 
der territorial begrenzte Nationalstaat die Gesellschaft «steuern», wenn er kei
ne Befugnisse jenseits seiner Grenzen hat? Und wenn die Nationalstaaten ver
suchen, die globale Gesellschaft zu steuern, kommt es auf internationaler Ebe
ne zu einem Hobbes’schen Krieg aller gegen alle.15 Vom politischen System aus 
gesehen gibt es keine Weltgesellschaft, sondern nur einen Hobbes’schen Na
turzustand. 

14 Luhmann, «Globalization or World Society: How to Conceive of Modern Society?», in: 
International Review of Sociology (1997). 

15 Dies ist eine Tatsache, die auch Castells zur Kenntnis nimmt. Trotz vieler Bemühun

gen um eine globale Governance klammern sich die Nationalstaaten an das, was sie 
«Souveränität» nennen (siehe Brexit), und weigern sich, ihre Macht an globale Institu
tionen abzugeben. Aus der Perspektive einer globalen Weltgesellschaft bedeutet dies, 
dass die politische Funktion der Steuerung der Gesellschaft nicht vorhanden ist bzw. 
dass das politische System dysfunktional ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-008 - am 13.02.2026, 02:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Globale Netzwerkgesellschaft 95 

Schließlich wird die vierte Annahme über die Möglichkeit einer externen 
Beobachtung der Gesellschaft abgelehnt, weil sie den Beobachter außerhalb 
der Gesellschaft stellen würde, was unmöglich ist. Das soziale System ist ein 
Kommunikationssystem und ein Sinnsystem, und man kann nicht außerhalb 
der Kommunikation oder ausserhalb von Sinn existieren. Sinn kann nur 
durch Sinn beobachtet werden, so wie Kommunikation nur aus Kommunika
tion entstehen kann. Sinn existiert für Luhmann als Selbstbeobachtung oder 
Selbstdifferenzierung in Wahrnehmung und Kommunikation. Die Selbstre
ferenz des Sinnsystems ist ein Hauptthema in Luhmanns Theorie und nimmt 
einen Großteil der Diskussion der Kybernetik zweiter Ordnung ein.16 Wenn 
die Gesellschaft ein Sinnsystem ist, dann muss die Soziologie zu einer Sinn
theorie werden, was, wie wir argumentiert haben, bedeutet, dass sie in der 
Lage sein muss, sich selbst zu erklären und nicht nur soziale «Objekte», die in 
einem Bereich beobachtet werden, der irgendwie außerhalb des Beobachters 
liegt.17 

Luhmann zeichnet das Bild einer globalen Gesellschaft, die sich in teilauto
nome funktionale Subsysteme ausdifferenziert, von denen jedes seine eigene 
konstitutive Kodierung von Kommunikation besitzt, die vor keinen territoria
len Grenzen haltmacht und den Anspruch erhebt, für alle Kommunikationen 
innerhalb ihrer spezifisch kodierten Grenzen universell zu gelten. Business ist 
überall und kann mit allem gemacht werden, solange es darum geht, etwas zu 
kaufen und zu verkaufen. Bildung ist überall und kann mit allem gemacht wer
den, solange sie erworbene Kenntnisse und Fähigkeiten zertifiziert. Wissen
schaft ist überall und kann alles erforschen, solange sie wahres und zuverläs
siges Wissen schafft. Recht ist überall und kann auf alles angewandt werden, 
solange es darum geht, zu entscheiden, was legal und was illegal ist. Kunst 
ist überall und kann auf alles angewandt werden, solange es darum geht, zu 
erkennen und zu vermarkten, was als originell gilt. Religion ist überall und 
kann auf alles angewandt werden, solange es darum geht, zwischen Transzen
denz und Immanenz zu unterscheiden. Die Medien sind allgegenwärtig und 

16 Die Kybernetik zweiter Ordnung ist die Kybernetik der Kybernetik, die aus dem Ver
such entstanden ist, kybernetische Prinzipien und Konzepte auf die Gesellschaft an
zuwenden. Siehe vor allem Heinz von Foerster. 

17 Die philosophische Hermeneutik, Heidegger, Gadamer, Ricœur, hat immer behauptet, 
die Sozialwissenschaften seien im Unterschied zu den Erklärungsmethoden der Natur
wissenschaften auf «Selbsterkenntnis» ausgerichtet. Für eine Diskussion der einst heiß 
diskutierten Frage siehe Apel (1988). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-008 - am 13.02.2026, 02:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


96 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

können auf alles angewandt werden, solange es sich um die Präsentation von 
Nachrichten und News handelt. Die universelle, aber auch exklusive binäre Co
dierung funktionaler gesellschaftlicher Subsysteme, die gerade deshalb eine 
globale Reichweite haben, ist ein Merkmal dessen, was Luhmann die funktio
nal differenzierte Gesellschaft der heutigen Welt nennt. 

2.3 Die Theorie der globalen Netzwerkgesellschaft – Castells 

Manuel Castells führte die Idee der Netzwerkgesellschaft in seinem drei
bändigen Werk Das Informationszeitalter: Wirtschaft, Gesellschaft, Kultur ein, 
dessen erster Band den Titel Der Aufstieg der Netzwerkgesellschaft (2003) trägt. 
Im Gegensatz zu Luhmann stützt Castells seinen Begriff der Netzwerkge
sellschaft auf die disruptiven Wirkungen der digitalen Informations- und 
Kommunikationstechnologien (IKT). Er spricht von einer «informations
technologischen Revolution» und einem neuen «Technologieparadigma» 
(Castells 2003:75ff.). In Abgrenzung zu einem systemtheoretischen Ansatz 
stellt Castells klar, dass «das Paradigma der Informationstechnologie sich 
nicht in Richtung seiner Schließung als System, sondern in Richtung seiner 
Offenheit als vielschichtiges Netzwerk entwickelt» (75–77). Wie Luhmann ist 
es jedoch die Kommunikation, oder zumindest die Technologien und Formen 
der Kommunikation, die die soziale Ordnung strukturieren. Während die 
Industriegesellschaft die industrielle Technologie widerspiegelt, reflektiert 
die Netzwerkgesellschaft die netzwerkbasierten Informations- und Kom
munikationstechnologien (IKT), insbesondere das Internet.18 Für Castells 
haben die IKT eine neue Form der sozialen Ordnung eingeleitet, die sich 
ebenso wie das Internet über den gesamten Globus erstreckt und alle Formen 
der sozialen Ordnung verändert. Was für Luhmann halbautonome soziale 
Teilsysteme sind, sind für Castells Netzwerke. Netzwerke haben eine ganz 
andere Struktur als geschlossene Systeme. Wie unterscheidet sich Castells’ 
Konzept einer durch globale Netzwerke strukturierten Gesellschaft und der 
daraus entstehenden neuen sozialen Ordnung von Luhmanns Vorstellung 
einer funktional differenzierten Gesellschaft? 

Ein wichtiger Unterschied zwischen Luhmann und Castells ist, dass Luh
mann der Theoretiker, Castells der Empiriker ist. Während Luhmanns Theorie 

18 Siehe Castells Die Internet-Galaxie: Die Reflexionen über das Internet, Wirtschaft und Ge
sellschaft (2003). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-008 - am 13.02.2026, 02:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

