2. Kapitel: Sprache

Ludwig Wittgenstein verstand Sprache als Lebensform und prégte fiir sie
das Bild der alten Stadt. Im Bild der Stadt erscheint Sprache vordergriin-
dig als Struktur, bleibt aber offener, lebendiger Prozess. Sprache erschlieft
sich dadurch als gewachsener Gebrauch, als offene und doch rhythmische
Tatigkeit nach Regeln, als eine Praxis und ihr Argumentationszusammen-
hang. Mit der sprachlichen Praxis der Lebensform wichst die alte Stadt
der Argumentationszusammenhénge. Die alte Stadt der Sprache kann zum
Labyrinth werden. Doch den Handelnden kann es auch immer wieder
gelingen, ihre alte Stadt unter einem angepassten Ordnungsentwurf, in
verandert verbindenden Zusammenhangen zu sehen und sich dann darin
wieder neu zurechtzufinden. Fiir dieses schauende und beschreibende, fiir
dieses narrative Ordnen von Zusammenhangen bendtigt Wittgensteins phi-
losophisches Fragen ebenso wie das politikwissenschaftliche Fragen eine
Methode.

Fiir diese Aufgabenstellung pragt Wittgenstein den Begriff des Sprach-
spiels. Der Begriff des Spiels fangt familiendhnlich die Kennzeichen der
Sprache ein. Auch das Spiel erscheint als offen geregelte Struktur und
bleibt dabei Tatigkeit, Prozess. Spiele lassen sich nicht unter eine Defini-
tion zwingen, sondern bilden einen familiendhnlichen Zusammenhang,
der Zusammenstellen und Vergleichen ermdglicht. Die Vergleichsmethode
des Sprachspiels eréffnet Wittgenstein den Zugang zur Sprache. Wie sich
Wittgenstein die Sprache iiber Spiele erschliefit, so erlaubt die Sprachspiel-
methode analog auch dem politikwissenschaftlichen Fragen den Zugang
zur Praxis und ihrem Argumentationszusammenhang.

Bevor die philosophische und politikwissenschaftliche Methode des
Sprachspiels vorgestellt wird, bedarf es einer grundlegenden Diskussion der
Sprache. In Wittgensteins Sprachphilosophie und ihrer Ndhe zum Konzept
der Praxis liegen die Wurzeln des sprachlich orientierten Konstruktivismus.
Wie in der Einleitung ausgefiihrt, hat Wittgensteins in der Politikwissen-
schaft keine breite Rezeption erlebt. Wenn man bedenkt, dass Politik mit
Aristoteles Reden und Aushandeln bedeutet, also immer in der Sprache
dem Anderen eigene Vorhaben mitteilen und ihn dafiir gewinnen mochte,
ist es ebenso verwunderlich wie bedauerlich, dass die Politikwissenschaft
des 20. Jahrhunderts meist nur indirekt mit der Sprachphilosophie, die zur
gleichen Zeit mit Wittgenstein an der Spitze zu einer dominanten Grof3e

83

https://dol.org/10.5771/9783748914907-83 - am 17.01.2026, 09:34:25.



https://doi.org/10.5771/9783748914907-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Kapitel: Sprache

wurde,® ins Gesprich fand. Die postpositivistische Wende?? ist ohne
Wittgenstein nicht denkbar.?! Um seine Aura als hermetischem Schreiber
entgegenzutreten, soll hier sein Ansatz noch einmal ausfithrlich fiir die
Politikwissenschaft erschlossen werden.

Wittgenstein hat ein vielschichtiges, zum Teil gegensitzliches und strit-
tig interpretiertes Werk hinterlassen. Sein Frithwerk und sein Spatwerk
haben zwei wichtigen philosophischen Stromungen grundlegende Impulse
gegeben.?2 Wenn Wittgenstein fiir die Politikwissenschaft und dabei zur
Losung eines bestimmten Problems fruchtbar gemacht werden soll, kann
weder auf die breite Wittgenstein-Literatur und ihre Kontroversen?®* ein-
gegangen werden, noch ist dies hierfiir notwendig. Die Fragestellung ist
keine philosophische oder philosophiegeschichtliche, sondern sie bleibt
politikwissenschaftlich. Das Interesse dieser Fragestellung gilt der Sprach-
spielmethode des Spatwerks. Hier wird Wittgensteins Intention, Sprache
als von der Praxis bestimmter Zusammenhang zu sehen, am sichersten
deutlich. Aber auch die Werke des Ubergangs und grundlegende Fragen

199 Vgl. dazu Albert Keller, Sprachphilosophie (Alber: Freiburg, 2000) auf S. 14.

200 Vgl. u.a. Jean-Francois Lyotard, Das postmoderne Wissen. Ein Bericht (Wien: Passa-
gen, 1999).

201 Vgl. Hans-Martin Schonherr-Mann, Postmoderne Theorien des Politischen. Pragma-
tismus Kommunitarismus Pluralismus (Miinchen: Fink, 1996) bes. auf S. 101-106.

202 Vgl. Jan Riis Flor: ,Unbestritten ist [...], dafl Wittgenstein es vermocht hat, zwei
grundlegende philosophische Anschauungen zu entwickeln - wobei die zweite zur
ersten teilweise im Widerspruch steht -, die beide wichtige Inspirationsquellen fiir
zwei philosophische Hauptrichtungen dieses Jahrhunderts bilden: fiir den logischen
Positivismus und fiir die Philosophie der normalen Sprache Jan Riis Flor, "Der
junge Wittgenstein. Sprache und Form,' in Philosophie im 20. Jahrhundert. Band 2,
hrsg. von Anton Hiigli und Poul Liibcke (Reinbek: Rowohlt, 1993): 131-156, auf S.
131.

203 Fiir einen ersten Uberblick vgl. Hans-Johann Glock, Wittgenstein-Lexikon (Darm-
stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2000). Fiir einen Einblick in den biogra-
phische Kontext vgl. Wiliam Barley, Wittgenstein ein Leben (Miinchen: Matthes &
Seitz, 1983); Allan Janik und Stephen Toulmin, Wittgensteins Wien (Wien: Décker,
1998); Rush Rhees (Hrsg.), Ludwig Wittgenstein. Portrits und Gesprdche (Frankfurt
am Main: Suhrkamp, 1987); George Henrik von Wright, Wittgenstein (Frankfurt am
Main: Suhrkamp, 1986). Fiir diese Arbeit besonders wichtig waren: Chris Bezzel,
Wittgenstein zur Einfithrung (Hamburg: Junius, 1989); Siegfried C.A. Fay, Zweifel
und GewifSheit beim spdten Wittgenstein. Eine Einfiihrung (Frankfurt am Main:
Peter Lang, 1992); Doris Vera Hofmann, Gewifsheit des Fiirwahrhaltens (Berlin:
de Gruyter, 2000); J.-M. Terricabras, Ludwig Wittgenstein. Kommentar und Inter-
pretation (Freiburg: Alber, 1978); Kurt Wuchterl, Struktur und Sprachspiel bei Witt-
genstein (Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1969); Jorg Zimmermann, Wittgensteins
sprachphilosophische Hermeneutik (Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1975).

84

https://dol.org/10.5771/9783748914907-83 - am 17.01.2026, 09:34:25.



https://doi.org/10.5771/9783748914907-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Kapitel: Sprache

des Frithwerks werden unter dem Blickwinkel des Spéatwerks partiell einbe-
zogen.

Im ersten Abschnitt dieses Kapitels wird der Versuch unternommen,
Wittgensteins Verstandnis von Philosophie, Praxis, Sprache und Lebens-
form als Handeln in der alten Stadt der Sprache zu skizzieren und den An-
schluss an ein aristotelisches und historisches Denken zu finden. Der zweite
Abschnitt konzentriert sich auf den zentralen Begriff der Regel zwischen
Rhythmus und Verdnderung, der familiendhnlich in Sprache und Spiel
auftritt und damit die vergleichende Beschreibung der Sprache im Spiel
moglich macht. Der dritte Abschnitt fiihrt zum Sprachspiel: Im sprach-
lich wachsenden Aushandeln der Stadt gibt es keine klaren Sicherheiten,
dennoch lebt die Stadt in der Gewissheit ihrer Lebensform, die zweifelt
und in Frage stellt, aber in der Gewissheit ihres Handelns steht. Dariiber
hinaus muss auch eine praxisorientierte Politik keine Gewissheit anstreben,
aber gerade diese Gewissheit muss sie kritisch stabilisierend oder in Frage
stellend aufgreifen kdnnen. Die alte Stadt lebt mit Widerspriichen. Wieder
geht es fiir die Wissenschaft darum, nicht préziser als die Praxis sein zu
wollen, aber doch in der Lage zu sein, die Widerspriiche, die der Praxis
ihr Aushandeln erschweren, aufgreifen zu konnen. Im Unterschied zum
naturwissenschaftlichen Forschen und seinem Erklaren geht es Philosophie
und praxisorientierter Politikwissenschaft um ein beschreibendes und be-
griffliches Ordnen von der Praxis bekannten Zusammenhédngen. Dieses
schauende Beschreiben von Zusammenhingen gelingt, da die alte Stadt
familiendhnlich zusammenhéngt und sich Philosophie und praxisorientier-
te Politikwissenschaft familiendhnlich zu ihr stellen konnen. Aus dieser
Familiendhnlichkeit lebt die Vergleichsmethode des Sprachspiels, die nicht
abbildet, sondern vergleichend abstrahierend die Praxis auf ihre Méglich-
keiten hinweist.

Das Vorhaben, die EU in Sprachspielen zu beschreiben, steht somit im
Kontext der Versuche, die nach dem Ende der positivistischen Epistemolo-
gie in der Theorie der Internationalen Beziehungen keinen Weg zuriick
zur Klassischen Erzdhlung politischer Geschichte sehen, sondern nach einer
methodischen Erzahlform suchen, um aus der historischen Praxis der Poli-
tik Schlussfolgerungen fiir die Praxis der gegenwirtigen Politik ziehen zu
konnen.

Wittgensteins Methode des Sprachspiels wie die Haltung seiner Spit-
philosophie scheinen dafiir besonders gut geeignet, da auch sie vor der
Aufgabe stehen, die Probleme seines Frithwerks nach dem Scheitern einer
positivistischen Methode neu und von einer anderen Seite kommend auf-

85

https://dol.org/10.5771/9783748914907-83 - am 17.01.2026, 09:34:25.



https://doi.org/10.5771/9783748914907-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Kapitel: Sprache

zugreifen. Sprachspiel, Lebensform, Familiendhnlichkeit, Regel, Sprache als
Tatigkeit und Gebrauch sind Begriffe, mit denen es Wittgenstein gelingt,
die Philosophie nach den idealsprachlichen Verirrungen an die Probleme
der lebensweltlichen Praxis heranzufithren. Vor dieser Aufgabe steht auch
die Politikwissenschaft. Sie muss mit groflem Aufwand die Moglichkeit
schaffen, die Praxis wieder sprechen zu lassen. Vielleicht kann ihr Wittgen-
stein dabei helfen.

§ 1: Handeln in der alten Stadt

Aristoteles verstand den Menschen als zoon logon echon. Die menschliche
Praxis steht in der Sprache des Menschen. Im Gegensatz zur Wandelbarkeit
der Praxis war bei Aristoteles die Sprache jedoch gemeinsamer Ausdruck
der in die Seelen aller Menschen eingeschriebenen Empfindungen. Aristo-
teles stand in der statisch geschlossenen Sprache der Polis. Fiir Wittgen-
stein war die Offenheit der Sprache die Grundlage fiir die Offenheit des
Handelns.?4 Aus diesem offenen Handeln der Sprache entstanden bei Witt-
genstein die Regelzusammenhiénge, die als Sprachspiele verstanden werden
kénnen.2%

204 Vgl. Roy Harris, Language, Saussure and Wittgenstein. How to play games with words
(London: Routledge, 1988) auf S. 27-28.

205 Gerade im europapolitischen Kontext konnotiert Sprache auch die Vielzahl der
europdischen Sprachen. Doch die Probleme, die entstehen, wenn man von der
einen Sprache in die andere iibersetzen mochte oder wenn zwei Sprachgruppen
miteinander ein Sprachspiel beginnen, gehdren nicht zu Wittgensteins Fragen. Er
geht davon aus, dass die Lebensform Nationalsprachen iibergreifend ist. Fiir Witt-
genstein, der in Deutsch wie Englisch schrieb und englische Redewendungen in
den deutschen Text einfliefSen lief3, war das Sprachspiel Philosophie wohl Teil der
Tatigkeit innerhalb einer europdischen Lebensform. Bei allen Unterschieden diirfen
wir wohl auch fiir unseren Gegenstand, die Betrachtung der Europdischen Union,
von einem europdischen Sprachspiel ausgehen, in dem mit Hilfe vieler Dolmetscher
und Ubersetzer iiber die Nationalsprachen hinweg dieses europiische Sprachspiel
als ,Teil einer Tatigkeit, oder einer Lebensform® (PU 23) gespielt werden kann.
Dabei diirfen jedoch die Probleme nicht {ibersehen werden, die gerade aus der
spezifischen Konstellation des Sprachspiels iiber Ubersetzer entstehen. Erinnert
sei, an die unterschiedlichen und sehr Sprachspiel bestimmenden Konnotationen,
wenn ein Deutscher Fderalismus und wenn ein Englinder federalism hort: Der
eine denkt an starke Bundeslinder, der andere an eine starke Zentralregierung.
Doch bleiben dies Einzelfalle. Die Verwirrungen im europdischen Sprachspiel sind
aber meist nationeniibergreifend gemeinsam. So konnen wohl solche Anwiirfe,
sowohl fiir Wittgensteins Problemstellung wie fiir unsere zuriickgewiesen werden.
Vgl. beispielsweise die Zuriickweisung durch Jakob Meloe, "Uber Sprachspiele und

86

https://dol.org/10.5771/9783748914907-83 - am 17.01.2026, 09:34:25.



https://doi.org/10.5771/9783748914907-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

§ 1: Handeln in der alten Stadt

Da Sprache fiir Wittgenstein Lebensform meinte, erteilte er allen ide-
alsprachlichen Erklarungsversuchen in seinem Spitwerk eine eindeutige
Absage. Dies ist der Ankniipfungspunkt fiir eine praxisorientierte Politik-
wissenschaft. Die Sprache ist der Zusammenhang der Lebensform. Sie ist
regelhafte Tatigkeit, regelhafter Gebrauch. Sie ist das Handeln in der alten
Stadt und damit die alte Stadt selbst. Denn die alte Stadt besteht nicht
aus toten Hauserstrukturen, ihre Grammatik umfasst das ganze Leben der
Bewohner in ihr. Sprache ist als Prozess Handeln und Lebensform. Ein
Prozess in der Gegenwart, der sich immer wieder neu aus der Geschichte in
die Zukunft aufmacht.

Damit steht Wittgensteins Sicht der Sprache im Gegensatz zur traditio-
nellen ,atomistischen?¢ Auffassung, der er im Frithwerk des Tractatus
noch selbst folgte. Sie sah in ihrer langen historischen Entwicklung Sprache
immer in Relation zu Gegenstinden der Welt, die unabhéngig existieren
und in der Sprache benannt werden.?” Die hinweisende Erkldrung, wie
sie Wittgenstein Augustinus zuschrieb,?® baute auf dieser Theorie auf. Fiir
Wittgenstein konnte jedoch diese hinweisende Erklirung nur in einem
bestimmten Kontext erfolgen und mit ihr ist nicht der ganze Gebrauch
der Sprache erfasst. Wittgenstein wandte sich gegen die Auffassung, dass
das Kind die Sprache wie eine Fremdsprache lernt. Er lehnte damit die
Vorstellung ab, dass das Kind schon denken, im Sinne von zu sich selbst
sprechen, konne und nur noch seine Gedanken in die Sprache iiberset-
zen miisse, die ihm gerade beigebracht wird.??® Es gibt keine Gedanken
auflerhalb der Sprache, auflerhalb der Lebensform. Das Kind wéchst in
die Sprache und die Lebensform hinein. Verstanden werden nicht einzelne
Worte und ihre Gegenstdnde, sondern immer Zusammenhénge.?® Damit
kritisierte Wittgenstein iiber das Beispiel des Lernens die Vorstellung von
einem sprachlichen Bewusstsein jenseits der sozialen Welt.2!! Mit dieser Be-

Ubersetzungen,' in Die pragmatische Wende, hrsg. von Dietrich Béhler et al. (Frank-
furt am Main: Suhrkamp, 1986): 113-130.

206 Zur Begriffspragung siehe: Ernst Specht, Die sprachphilosophischen und ontologi-
schen Grundlagen im Spdtwerk Ludwig Wittgensteins (Koln: Kolner Universitits-
Verlag, 1963) auf S. 28.

207 Ibid. auf S. 28-38 zur Entwicklung seit Aristoteles, auf S. 59-68 zu Wittgenstein und
Augustinus.

208 PUL

209 PU 32.

210 Vgl. Ludwig Wittgenstein, Uber GewifSheit. Werkausgabe Band 8 (Frankfurt am
Main: Suhrkamp, 1984) 141. Im Folgenden abgekiirzt als UG.

211 David Bloor, Wittgenstein, Rules and Institutions (London: Routledge, 1997).

87

https://dol.org/10.5771/9783748914907-83 - am 17.01.2026, 09:34:25.



https://doi.org/10.5771/9783748914907-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Kapitel: Sprache

tonung des Zusammenhangs ist aber auch klar, dass Sprache nicht einfach
nur aus Worten ohne reale Referenz besteht, wie der Nominalismus meint.
Wittgenstein grenzte sich auch davon ab:

»50 kann es scheinen, als wire, was wir treiben, Nominalismus. Nomina-
listen machen den Fehler, daf3 sie alle Worter als Namen deuten, also ihre
Verwendung nicht wirklich beschreiben, sondern sozusagen nur eine
papierene Anweisung auf so eine Beschreibung geben. 212

Der Nominalismus bleibt in der atomistischen Sprachauffassung stecken.
Zwar versucht er im Gegensatz zum Realismus nicht mehr fiir jedes Wort
einen korrespondierenden Gegenstand zu finden, doch findet er nicht
aus der Unterteilung in Einzelnamen heraus.?’* Wittgenstein distanziert
sich somit auf der ganzen Linie von der Tradition der Suche nach den
Urelementen der Sprache, die von Sokrates bis zu Russell und seinem
Tractatus reicht.?* Nicht mehr der Name oder der Satz interessieren, son-
dern der Zusammenhang der Sitze in Satzsystemen, der Zusammenhang
der Sprache.?’> Die Bedeutung liegt so nicht in der Relation zwischen Be-
zeichnendem und Bezeichnetem, zwischen Namen und Welt, sondern die
Bedeutung erschliefit sich aus dem Gebrauch der Sprache als Lebensform.
Sprache und Welt gehdren immer schon zusammen. Die Sprache wird
nicht von der Welt der Gegenstinde abgezogen, sie ist vielmehr ,in gewis-
ser Weise am Aufbau der Gegenstinde beteiligt. 2! Die Sprache steht so als
konstituierende Titigkeit im Zusammenhang der Lebensform. Wittgenstein

212 PU 383.

213 Ernst Specht, Die sprachphilosophischen und ontologischen Grundlagen im Spétwerk
Ludwig Wittgensteins (K6ln: Kolner Universitéts-Verlag, 1963) auf S. 37-38.

214 PU 4e.

215 Ludwig Wittgenstein, Philosophische Grammatik. Werkausgabe Band 4 (Frankfurt
am Main: Suhrkamp, 1984) I 124 (auf S. 172). Im Folgend abgekiirzt als PG: ,»Es
gibt keinen alleinstehenden Satz.< Denn was ich >Satz< nenne ist eine Spielstellung
in einer Sprache” Vgl. auch Ludwig Wittgenstein, Zettel. Werkausgabe Band 8
(Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1984). Im Folgenden abgekiirzt als Z. In Z 644
formuliert er: ,Ein Sprachspiel umfafit ja den Gebrauch mehrerer Worter* Z 150
bietet dafiir eine anschauliche Illustration: ,Jemand, der nicht Deutsch kann, hort
mich bei gewissen Anldssen ausrufen: >Welch herrliche Beleuchtung!< Er errit den
Sinn und gebraucht nun den Ausruf selber, wie ich es tue, ohne jedoch die drei
Worter zu verstehen. Versteht er den Ausruf?*

216 Ernst Specht, Die sprachphilosophischen und ontologischen Grundlagen im Spitwerk
Ludwig Wittgensteins (Kéln: Kélner Universitats-Verlag, 1963) auf S. 29.

88

https://dol.org/10.5771/9783748914907-83 - am 17.01.2026, 09:34:25.



https://doi.org/10.5771/9783748914907-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

§ 1: Handeln in der alten Stadt

hélt mit der Betonung des Zusammenhangs den ,Systemcharakter?” der
Sprache fest. Doch ist dies kein geschlossenes System. Die Sprache ist der
Gebrauch, den die Lebensform von ihr macht. Bei aller Spontaneitdt hiangt
der neue Gebrauch jedoch am Gebrauch, den die Lebensform vorher von
ihrer Sprache gemacht hat. Es wird nicht etwas vollig Neues geschaffen,
sondern der Zusammenhang des Systems wird neu gesehen und neu ver-
wandt. Die Veranderung ist somit konstitutiv fiir die Tatigkeit der Sprache,
doch die Verdnderung bleibt an die Lebensform gebunden. Der Begriff
der Regel im Sinne einer Spielregel erdffnet die Moglichkeit, Veranderung
und Konstanz zusammenzubringen.?'® Wittgensteins Weg zur Metapher der
alten Stadt lasst sich iiber eine Anndherung an seine Begriffe von Tatigkeit,
Zusammenhang, Lebensform, Gebrauch und Verdnderung erschliefien:

Die Sprache ist zum einen Tatigkeit. Siegfried Fay brachte es auf den
Punkt, wenn er zugespitzt formuliert: ,Sprache und Handeln sind - nach
Wittgenstein — miteinander verbunden, Sprachspiel und Praxis gehoren zu-
sammen, bilden eine untrennbare Einheit.?"® Bei Wittgenstein selbst heif3t
es:

»>Sprache, das ist ein Wort wie >Tastatur«?2
»Die Sprache [...] ist durch die Sprachhandlung charakterisiert.>?!

Sprechen ist so nicht mehr von der Handlung unterschieden; vielmehr
wird das Sprechen als Handlung erkannt. Austins und Searles Sprechakt-
theorie hat hier ihre Wurzeln.??? Die Sprache als Handlung ist entscheidend
auf den Zusammenhang verwiesen, in dem sie steht. ,Die gemeinsame
menschliche Handlungsweise ist das Bezugssystem.??3 Hier wird der enge
Verweisungszusammenhang zwischen Tétigkeit und Umfeld deutlich - hin-
weisende Erklarungen sind nur im Kontext méglich.

217 Doris Vera Hofmann, Gewifheit des Fiirwahrhaltens (Berlin: de Gruyter, 2000) auf
S. 69.

218 Vgl. ibid. auf S. 81-85.

219 Siegfried C.A. Fay, Zweifel und Gewifsheit beim spdten Wittgenstein. Eine Einfithrung
(Frankfurt am Main: Peter Lang, 1992) auf S. 71.

220 PG183 (aufS.129).

221 PGT1140 (auf S.193).

222 John Austin, How to Do Things with Words (London: Oxford University Press,
1976). John R. Searle, Sprechakte. Ein sprachphilosophisches Essay (Frankfurt am
Main: Suhrkamp, 1983).

223 PU 206.

89

https://dol.org/10.5771/9783748914907-83 - am 17.01.2026, 09:34:25.



https://doi.org/10.5771/9783748914907-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Kapitel: Sprache

»Die Unbeholfenheit, mit der das Zeichen, wie ein Stummer, durch
allerlei Gebérden sich verstdndlich zu machen sucht - sie verschwindet,
wenn wir erkennen, dafl es aufs System ankommt, dem das Zeichen
angehort. 2

~Wenn wir anfangen, etwas zu glauben, so nicht einen einzelnen Satz,
sondern ein ganzes System von Sdtzen. (Das Licht geht nach und nach
iber das Ganze auf.)“225

Dieser Zusammenhang, die Umgebung, in der die Tétigkeit der Sprache
steht, ist die Lebensform. ,[E]ine Sprache vorstellen heifit sich eine Lebens-
form vorstellen??¢ Die Begriffe der Sprache spiegeln nicht das Leben,
sie stehen vielmehr in ihm.??” Das Sprachspiel bleibt so immer auf das
Handeln der Lebensform zuriickverwiesen. Es gibt nichts Gegebenes, keine
Bedeutung, die man ein fiir alle Mal aufspiiren konnte. Es bleibt immer
Setzung, Herrschaft der Lebensform, die dem Betrachter entgegentritt und
auf die er sich einlassen muss.??® Die Lebensform ist so der letzte und
allgemeinste Kontext, in dem die Sprache steht.?? Das Ubereinstimmen
im Urteilen der Lebensform macht jede Verstandigung iiber Sprache und
die daraus folgende Ubereinstimmung oder Nicht-Ubereinstimmung im
Meinen erst moglich.?30

Vor diesem Hintergrund lehnte Wittgenstein jede Bedeutungstheorie im
Sinne eines idealsprachlichen Aufspiirens ab:

»Aber lafit uns nicht vergessen, dafl ein Wort keine Bedeutung hat, die
ihm gleichsam von einer von uns unabhiangigen Macht gegeben wurde,

224 7.228.

225 UG 14L

226 PUI9.

227 Ludwig Wittgenstein, Bemerkung iiber die Farben. Werkausgabe Band 8 (Frankfurt
am Main: Suhrkamp, 1984) Teil III, § 302. Im Folgenden abgekiirzt als BF: ,Wire es
richtig zu sagen, in unsern Begriffen spiegelt sich unser Leben? Sie stehe mitten in
ihm.

228 Vgl. hierzu Chris Bezzel, Wittgenstein zur Einfiihrung (Hamburg: Junius, 1989) auf
S.22.

229 Jorg Zimmermann, Wittgensteins sprachphilosophische Hermeneutik (Frankfurt am
Main: Suhrkamp, 1975) auf S. 129-130.

230 PU 241. Vgl. J.-M. Terricabras, Ludwig Wittgenstein. Kommentar und Interpretation
(Freiburg: Alber, 1978) auf S. 423-425ff. Zur Diskussion um den Begriff der Lebens-
form Joachim Schulte, "Die Hinnahme von Sprachspielen und Lebensformen,' in
Der Konflikt der Lebensformen in Wittgensteins Philosophie der Sprache, hrsg. von
Wilhelm Liitterfelds und Andreas Roser (Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1999):
156-170.

90

https://dol.org/10.5771/9783748914907-83 - am 17.01.2026, 09:34:25.



https://doi.org/10.5771/9783748914907-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

§ 1: Handeln in der alten Stadt

so dafl man eine Art wissenschaftlicher Untersuchung anstellen konnte,
um herauszufinden, was das Wort wirklich bedeutet. Ein Wort hat die
Bedeutung, die ihm jemand gegeben hat.“?3!

»Die Bedeutung der Worte, was hinter ihnen steht, bekiimmert mich im
normalen sprachlichen Verkehr nicht. Sie flieflen dahin und es werden
die Uberginge gemacht von Worten zu Handlungen und von Handlun-
gen zu Worten. Niemand denkt, wenn er rechnet, daran, ob er >gedan-
kenvoll« oder >papageienhaft< rechne.?3?

Und so ergibt sich der Gebrauch als die Bestimmungseinheit der Sprache:

»Eine Bedeutung eines Wortes ist eine Art seiner Verwendung.

Denn sie ist das, was wir erlernen, wenn das Wort zuerst unsere Sprache
einverleibt wird?33

»Man kann fiir eine grof3e Klasse von Fillen der Beniitzung des Wortes
,Bedeutung’ - wenn auch nicht fiir alle Félle seiner Beniitzung — dieses
Wort so erklaren: Die Bedeutung eines Wortes ist sein Gebrauch in der
Sprache.23*

Der Sinn des Satzes liegt in seiner Verwendung. Er verfiigt iber zwei
Bedeutungen, wenn er zwei Arten der Verwendung ermdéglicht.?3® ,Bedeu-
tung, Funktion, Zweck, Nutzen® werden so ,zusammenhingende Begrif-
fe 236 Vor dem Hintergrund dieser ,Gebrauchsdynamik?¥” verliert das
Wort jede ,,Aura, die das Wort mitbringt und in jederlei Verwendung her-
tbernimmt.?*® Doch damit ist keineswegs einer beliebigen, definitorischen
Verwendungsweise die Tiir gedffnet. Die Bedeutung als Gebrauch bleibt
auf die Titigkeit bezogen. ,Nur im Fluff des Lebens haben Worte ihre

231 Ludwig Wittgenstein, Das Blaue Buch. Werkausgabe Band 5 (Frankfurt am Main:
Suhrkamp, 1984) auf S. 52. Im Folgenden abgekiirzt als Blaues Buch.

232 Ludwig Wittgenstein, Letzte Schriften tiber die Philosophie der Psychologie. Werkaus-
gabe Band 7 (1984) § 603.

233 UG 6L

234 PU43.

235 PU 421

236 Ludwig Wittgenstein, Vorstudien zum zweiten Teil der Philosophischen Untersuchun-
gen. Werkausgabe Band 7 (Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1984) § 291. Im Folgen-
den abgekiirzt als Vorstudien.

237 Chris Bezzel, Wittgenstein zur Einfiihrung (Hamburg: Junius, 1989) auf S. 34.

238 Ludwig Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen. Werkausgabe Band 8 (Frankfurt am
Main: Suhrkamp, 1984) auf S. 511. Im Folgenden abgekiirzt als VB.

91

https://dol.org/10.5771/9783748914907-83 - am 17.01.2026, 09:34:25.



https://doi.org/10.5771/9783748914907-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Kapitel: Sprache

Bedeutung.“?*® Die Sprache wird somit kein beliebiges Instrument, sondern
bleibt an den intersubjektiven Gebrauch gebunden.

Wittgenstein redet vom Gebrauch der Sprache als Instrument, doch
dabei darf nicht {ibersehen werden, dass die Lebensform in der Sprache
Gebrauch von sich selbst macht. ,Es ist im Allgemeinen nicht so, daf3
wir denken oder die Sprache gebrauchen, weil es sich lohnt.?*? Die Spre-
cher stehen vor ihrem Nutzenkalkiil in der Sprache und der Lebensform.
Die Verdnderungen, die sowohl eine neue Verwendung, wie gebrauchsge-
fihrdende Verwirrungen begiinstigen konnen, entstammen der Praxis der
Lebensform. Hofmann spricht von ,einer Fluktuation des Gebrauchs?4
Wenn es der Praxis gelingt, ihren Gebrauch nach ihren Bediirfnissen ohne
Verwirrung zu verandern, gibt es keinen Anlass des Eingreifens. Die thera-
peutische Philosophie Wittgensteins greift ein, wenn die Sprache die Praxis
in Verwirrung stiirzt. Wittgenstein verwendet dafiir das Bild der alten Stadt
und das Bild des Labyrinths:

»Unsere Sprache kann man ansehen als eine alte Stadt: Ein Gewinkel
von GafSchen und Platzen, alten und neuen Hausern, und Hausern
mit Zubauten aus verschiedenen Zeiten; und diese umgeben von einer
Menge neuer Vororte mit geraden und regelmafliigen Straflen und mit
einformigen Hiusern. 42

Dieses Bild verweist auf die gewachsene Geschichtlichkeit der Sprache. Die
Sprache erschlief3t sich nach dem Gebrauch, den die Lebensform in ihrer
Geschichte entwickelt und lebt. Die Regeln, die Sprache zusammenhalten,
sind kein abstraktes, kohdrentes, einheitliches System. Die Regeln der Spra-
che dienen dem Gebrauch, pragmatisch und nicht systematisch ist deswe-
gen auch ihr Wuchs. Die Gleichmafligkeit der Regeln, ihre Wiederholung
im Gebrauch, macht die Verstindigung, das Sprechen mdglich. Wenn die
Lebensform einen anderen Gebrauch von ihrer Sprache beginnt, dndern
sich auch die Regeln.

239 Vorstudien 913.

240 Anthony Kenny, Wittgenstein (Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1974) auf S. 196.

241 Doris Vera Hofmann, Gewifheit des Fiirwahrhaltens (Berlin: de Gruyter, 2000) auf
S. 88.

242 PU 8.

92

https://dol.org/10.5771/9783748914907-83 - am 17.01.2026, 09:34:25.



https://doi.org/10.5771/9783748914907-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

§ 1: Handeln in der alten Stadt

»Die Sprache ist ein Labyrinth von Wegen. Du kommst von einer Seite
und kennst dich aus; du kommst von einer anderen zur selben Stelle,
und kennst dich nicht mehr aus. %43

Philosophie ist die Beseitigung von Irrtiimern, die sich in der Verwechslung
der Wege in die alte Stadt eingeschlichen haben und sie zu einem Labyrinth
werden lieflen. Philosophie will der Fliege den Weg aus dem Fliegenglas
zeigen.24

Wittgenstein hat trotz seiner Konzeption der Sprache als Lebensform, als
alte Stadt, keine historische Wende zur Praxis vollzogen. Wie Toulmin zu
Recht bedauert, {ibersah Wittgenstein dabei eine weit reichende Moglich-
keit:

“Given Wittgenstein's concern with humanly useful work, one might
have expected him to read Aristotle more charitably. But like Dewey,
he saw Aristotle as out of date [..]. It need not have been so: recall
his insistence that the meaning of rules, procedures, or language games
exist, not in a private world of individual thinkers and agents, but in
the public domain. Rather than being fragments grasped and followed
by individuals one at a time, such procedures are parts of the collective
activities in which they are put to work, and help to determine their
meaning. Wittgenstein might have found it helpful to study these activit-
ies: looking to see how their procedures and meanings are standardized
and passed on to new generations, and even how such activities develop
historically. Opening that door might have led him into a historicized
practical philosophy, but he never succeeded in walking through it"24°

Aristoteles und Wittgenstein ergdnzen sich besonders in der Verbindung
von Topik und Sprachspiel. Aristoteles bietet das Aushandeln in der hi-
storischen Praxis und die Konzeption, Argumente in der Topik fiir die
Praxis greifbar zu machen. Wittgenstein verhindert mit seiner Betonung
der Wandlungsfahigkeit und Offenheit der Sprache und Lebensform nicht
nur die Enge der Topik. Wittgenstein steuert auch den Gedanken des
regelhaften Zusammenhangs bei. Hinter der Topik stehen nicht mehr die
Sicherheit der Polis und ihre kosmologische Ontologie. Die Topik kann
damit nicht einfach nur mehr ein Ort sein, der durchlaufen werden muss.

243 PU203.

244 PU 309.

245 Stephen Toulmin, Return to Reason (Cambridge: Harvard University Press, 2001)
auf S. 199f.

93

https://dol.org/10.5771/9783748914907-83 - am 17.01.2026, 09:34:25.



https://doi.org/10.5771/9783748914907-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Kapitel: Sprache

In ihr wird vielmehr der Argumentationszusammenhang einer Ordnung,
den sich eine Praxis in der Sprache schafft, sichtbar. Kopperschmidt bringt
diese Verbindung von Wittgensteins Denken und der Topik auf den Punkt:

sTopik als Argumentationsheuristik ist eine Systematisierung bzw. In-
ventarisierung praktisch bewéhrter Argumentationspraxis im Interesse
weiterer Argumentationspraxis [...]. Der methodische Anschlufy erfolgt
genauerhin durch die systematische Erschlieffung argumentationsprak-
tisch bewéhrter Argumentationsressourcen. Was die Rhetorik traditionell
inventio nennt, meint genau dieses systematische ErschliefSen von Argu-
mentationsressourcen mithilfe von Argumentationsinventar. Die Topik
kann solche Fortsetzbarkeit von Argumentation versprechen, weil sie als
Argumentationsheuristik ja eben dies tut: sie stellt Wissen iiber eine,
reflexiv, ndmlich argumentationsanalytisch angeeignete Argumentations-
praxis zur Verfiigung, damit situativ neue Problemlagen im Horizont
dieses Wissens argumentativ zuganglich werden. [..J]ede Topik enthalt
eine Topographie moglicher Argumente und damit eine Topographie
argumentativ aktualisierbarer Plausibilitdtspotentiale. Gelingt der topisch
gesteuerte argumentative Anschluf3 an diese Potentiale, dann gelingt
genau das, was Verstindigung allgemein meint, ndmlich: Unvertrautes
erfolgreich in Vertrautes zu iiberfithren; denn - so Wittgenstein [PU 109]
- >die Probleme werden geldst, nicht durch das Beibringen neuer Erfah-
rungen, sondern durch das Zusammenstellen des langst Bekannten.<
Topik ist die Methodisierung dieser >Zusammenstellung des langst Be-
kannten« 246

Hier wird deutlich, worauf es der Topik wie auch Wittgenstein ankommt:
um Nachhaltigkeit und damit um kldrende Beschreibung einer Ordnung
zur Uberwindung ihres Leerlaufs und zur Fortsetzung ihrer Lebensform.
Dabei bedarf es nicht der Entdeckung und Erkundung neuer Fakten, kei-
ne zusitzlichen Erfahrungen miissen zu Priifungs- und Beweiszwecken
gemacht werde. Die neue Situation der Argumentation in ihrer aktuellen
Herausforderung wird zuriickgebunden an den Schatz der bewéhrten Ar-
gumentationszusammenhénge, um aus ihrer Legitimitit die nachhaltige
Fortsetzung der Praxis ermdglichen zu konnen.

246 Josef Kopperschmidt, "Topik als Argumentationsheuristik," in Topik und Rhetorik,
hrsg. von Thomas Schirren und Gert Ueding (Tiibingen: Niemeyer, 2000): 669-683,
auf S. 674.

94

https://dol.org/10.5771/9783748914907-83 - am 17.01.2026, 09:34:25.



https://doi.org/10.5771/9783748914907-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

§ 1: Handeln in der alten Stadt

Wenn es nun darum geht, aus der historischen Praxis des Aushandelns
heraus die Argumentationszusammenhdnge der Sprache zu verstehen,
muss geklart werden, was Geschichte bedeutet. Die sprachliche Praxis des
menschlichen Handels erkldrt sich nicht aus einem individuellen Lernen
aus dem Naturzustand heraus und als Suche nach allgemeinen Maximen,
sondern sie steht in der Fortsetzung des konkreten, historisch gewachsenen
Argumentationszusammenhangs. Geschichte hort auf, ein Steinbruch fiir
Fallanalysen zum Test {iberzeitlicher Theorien zu sein und kann wieder
als Vorgabe von Bedeutung und Orientierung fiir die Praxis des Handelns
verstanden werden.?¥’ Die Sprache und ihre das Aushandeln pragende
Begriffe lassen sich nur als Teil politischer Projekte und historischer Argu-
mentationszusammenhénge verstehen. Geschichte und Zeit fordern eine
Ontologie, die dem Prozess nicht zugunsten des immer Gleichen jede
Wahrheit abspricht.?#® Die historischen Fakten stehen damit nicht einfach
da, sondern sind Teil eines sich entwickelnden und immer neu unter der
Perspektive der Gegenwart erzéhlten prozeduralen Narrativs. Kratochwil
erinnerte an Thukydides’ Geschichtsverstiandnis als syngraphe:>4°

»[..] the narrative not only orders events in time but in making events
part of a whole, they become episodes of a plot. In this way are we then
able to grasp the deeper meaning of the actions and events described
and reflect on our predicament as historical beings. This is, I think, the
reason for the claim of Thucydides that his ,syngraphe his ,putting
(literally: writing) things together®, represents be a ,good forever [...]"
It lets us not only understand two events in their sequence [...]. Rather
it represents this period as whole, [..] whose plot with a beginning, a
middle and end can be grasped [...]. It is also a narrative, which [...] is
characterized by seriousness of political action upon which later readers
can reflect. 2>

247 Friedrich V. Kratochwil, "History, Action, and Identity. Revisiting the "Second"
Great Debate and Assessing its importance for social theory, (Miinchen: 2002),
S. 4-5. Das Working Paper erschien 2006 in verdnderter Form: Friedrich Kratoch-
wil, “History, Action and Identity: Revisiting the ‘Second’ Great Debate and Asses-
sing its Importance for Social Theory." European Journal of International Relations
1 (2006): 5-29. Dabei wurden zitierte Abschnitte gekiirzt weswegen das Working
Paper hier als Quelle beibehalten wird.

248 1bid. auf S.7.

249 1Ibid. auf S. 10.

250 Ibid. auf S. 15.

95

https://dol.org/10.5771/9783748914907-83 - am 17.01.2026, 09:34:25.



https://doi.org/10.5771/9783748914907-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Kapitel: Sprache

Nicht die Uberlieferung von historischen Fakten zum Beweis einer be-
stimmten Gesetzmafligkeit wird dann ausschlaggebend, sondern der Zu-
sammenhang einer Erzdhlung, die fiir die Fortsetzung der aktuellen Praxis
Anbhaltspunkte liefert. Diese Anhaltspunkte werden zu Ankniipfungsmog-
lichkeiten, die bestimmenden Charakter fiir die Praxis annehmen kénnen,
wenn historische Ereignisse in den Legitimitdts- und Argumentationszu-
sammenhang einer aktuellen Praxis und ihrer Erzdhlung eingebaut wer-
den.?! Die Bedeutung der Geschichte liegt im aktuellen Gebrauch und
dieser steht genauso wenig willkiirlich in der Praxis und ihrem Argumen-
tationszusammenhang wie die Sprache selbst. Der Begriff der Geschichte
reiht sich damit ein in den Zusammenhang von Tatigkeit, Gebrauch, Spra-
che, Lebensform. Dieser Zusammenhang wird durchwebt vom Begriff der
Regel.

§ 2: Regeln

Der Begriff der Regel im Kontrast zum Begriff des allgemeinen Gesetzes
und der Ursache steht im Zentrum der politikwissenschaftlichen Forschung
der letzten Dekaden. Ohne die Entdeckung der Bedeutung der Regel hitte
es keinen constructivist turn in der Politikwissenschaft gegeben.?>? Wittgen-
stein ist hier durch die einschlagigen konstruktivistischen Ansétze ganz eng
mit der politikwissenschaftlichen Debatte verbunden worden. Die Regel
nimmt in der Philosophie Wittgensteins eine zentrale Stellung ein: ,Der
Angelpunkt seiner Uberlegungen ist der Regelbegriff:23 Der Begriff der
Regel verkniipft Wittgensteins Begriffe der Sprache, des Gebrauchs, der
Handlung, der Lebensform und des Sprachspiels.?>* ,Die Regelmafligkeit
unserer Sprache durchdringt unser Leben.?>> Im Regelbegriff liegt sowohl
die Bestimmtheit der regelméafligen Gepflogenheit der Lebensform und des
Rhythmus, die Handeln ermdéglicht und leitet, wie auch die Anpassungsfa-
higkeit und Wandelbarkeit der Regel im Lauf des Handelns. Diese Verbin-

251 Ibid. auf S. 18.

252 Vgl. Friedrich V. Kratochwil, Rules, norms, and decisions (Cambridge: Cambridge
University Press, 1989).

253 Margarete Mollmann, Sprache, Regel, Spiel. Die Stellung des Regelbegriffs in der
Spatphilosophie Wittgensteins (Frankfurt am Main: Diss. phil, 1977) 1.

254 Vgl. Siegfried C.A. Fay, Zweifel und GewifSheit beim spdten Wittgenstein. Eine Ein-
fiihrung (Frankfurt am Main: Peter Lang, 1992) 40.

255 BF III1 303.

96

https://dol.org/10.5771/9783748914907-83 - am 17.01.2026, 09:34:25.



https://doi.org/10.5771/9783748914907-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

§ 2: Regeln

dung, die der Begriff der Regel mdglich macht, liegt auch dem Begriff des
Sprachspiels zu Grunde. Wittgenstein formulierte: ,Das Folgen nach der
Regel ist am GRUNDE unseres Sprachspiels. Es charakterisiert das, was wir
Beschreibung nennen.?>® Die Regel ist auch das, was erfasst werden kann.
Doch damit ist nicht alles gesagt oder gar erklirt. Die Regel tritt eben nicht
einfach an die Stelle des Gesetzes oder der Ursache. Die Regel ldsst vieles
offen:

»=Um eine Praxis festzulegen, geniigen nicht Regeln, sondern man braucht
auch Beispiele. Unsere Regeln lassen Hintertiiren offen, und die Praxis
muss fiir sich selbst sprechen?>

In diesem Zitat verdeutlicht sich die Offenheit des Regelbegriffs und es
wird auch klar, dass zur Beschreibung der Praxis ein Regelverzeichnis allein
nicht geniigt. Die Praxis muss fiir sich selber sprechen und das kann sie
am besten in Beispielen. Hier zeichnet sich die Aufgabe der Sprachspiele ab.
In den Beispielen werden die Regeln belegt und entwickelt. Zimmermann
spricht vom hermeneutischen ,Primat des Beispiels vor der Regel.“?>® Die
Offenheit des Regelbegriffs ldsst keine endgiiltige Festlegung zu. Die Tat
des Beispiels kann die Regel bestitigen oder relativieren. Dieser offene
Regelbegriff ermdglicht die Beschreibung der Praxis durch ihre Regeln und
ihre Beispiele, die die Regeln konstituieren - ,im Anfang war die Tat.?>
Doch die Tat, die eine Verdnderung bringt, hingt eben immer auch ab von
der Lebensform und ihren Regeln. Regel und Beispiel ergeben ein Bild der
Sprache als Teil einer Tétigkeit in einer Lebensform. In dieser Verbindung
zwischen Regel und Beispiel wird ein exemplarisches und analogisches
Denken eingefiihrt, das dann in der Vergleichsmethode der Sprachspiele
und ihrer Familiendhnlichkeit umgesetzt wird.?®® Vor dem Hintergrund
der politikwissenschaftlichen Diskussion konnte man formulieren, dass
der Zusammenhang von Gesetz und Fall aus der naturwissenschaftlichen

256 Ludwig Wittgenstein, Bemerkungen iiber die Grundlagen der Mathematik. Werkaus-
gabe Band 6 (Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1984) § VI 28. Im Folgenden abge-
kiirzt als BGM.

257 UG 139.

258 Jorg Zimmermann, Wittgensteins sprachphilosophische Hermeneutik (Frankfurt am
Main: Suhrkamp, 1975) 120.

259 VB auf S. 493 Goethe zitierend.

260 Jorg Zimmermann, Wittgensteins sprachphilosophische Hermeneutik (Frankfurt am
Main: Suhrkamp, 1975) auf S. 166-170.

97

https://dol.org/10.5771/9783748914907-83 - am 17.01.2026, 09:34:25.



https://doi.org/10.5771/9783748914907-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Kapitel: Sprache

Interpretation der deterministischen Ableitung?®! in den rechtlichen Inter-
pretationszusammenhang der Auslegung verschoben wird.?62 Der Einstieg
fiir eine Anndherung an die Regel kann mit ihrer RegelmafSigkeit beginnen.
Der Anfang der Regel ist Rhythmus, Gleichmafligkeit.?6* Diese Regelmafiig-
keit, diese Wiederholung ist eng an die Gepflogenheit einer Praxis in einer
Lebensform gekniipft:

»Es kann nicht ein einziges Mal nur ein Mensch einer Regel gefolgt sein.
Es kann nicht ein einziges Mal nur eine Mitteilung gemacht, ein Befehl
gegeben, oder verstanden worden sein, etc. — Einer Regel folgen, eine
Mitteilung machen, einen Befehl geben, eine Schachpartie spielen sind
Gepflogenheiten (Gebrauche, Institutionen).?64

»Darum ist >der Regel folgen< eine Praxis. Und der Regel zu folgen
glauben ist nicht: der Regel folgen. Und darum kann man nicht der
Regel >privatim« folgen, weil sonst der Regel zu folgen glauben dasselbe
wire, wie der Regel folgen. 2%

»Einer Regel folgen, das ist analog dem: einen Befehl befolgen. Man wird
dazu abgerichtet und man reagiert auf ihn in bestimmter Weise.26¢

In die Befolgung der Regel wird man eingefiihrt, man bt sie ein.?¢” In der
intersubjektiven Wiederholung entsteht die Regel nicht nur, sie bleibt an
sie gebunden. Und dort ist auch der Ort an dem die Entscheidung dariiber
getroffen wird, ob die Regel gilt und ob sie eingehalten wurde.

»»S0 sagst du also, dafl die Ubereinstimmung der Menschen entscheide,
was richtig und was falsch ist?« — Richtig und falsch ist was Menschen
sagen; und in der Sprache stimmen die Menschen iiberein. Dies ist keine
Ubereinstimmung der Meinungen, sondern der Lebensform 268

,Das Wort >Ubereinstimmung« und das Wort >Regel< sind miteinander

261 Vgl. Kenneth Neal Waltz, Theory of International Politics (Reading: Addison-Wesley,
1979).

262 Vgl. Friedrich V. Kratochwil, Rules, Norms, and Decisions (Cambridge: Cambridge
University Press, 1989).

263 BGM VI 43-45.

264 PU199.

265 PU 202 Vgl. auch BGM VI 2L

266 PU 206.

267 Vgl. auch PU 208.

268 PU 241

98

https://dol.org/10.5771/9783748914907-83 - am 17.01.2026, 09:34:25.



https://doi.org/10.5771/9783748914907-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

§ 2: Regeln

verwandt, sie sind Vettern. Lehre ich einen den Gebrauch des einen
Wortes, so lernt er damit den Gebrauch des anderen.“26?

Vor diesem Hintergrund begann Saul Kripke seine Argumentation zum
Skeptizismus Wittgensteins an Hand der Unbestimmtheit des Regelfolgens
iber die Zeit.?’% Kripke veranschaulichte das Problem am Beispiel der
Addition: Wir kdnnen davon ausgehen, dass die Regeln der Addition uns
zwingen bzw. es rechtfertigen, dass wir jeder beliebigen Kombination von
Summanden ein bestimmtes vorhersagbares Ergebnis zuordnen konnen.
Der Mathematiker kann dem Skeptiker gegeniiber jedoch nicht behaupten,
dass es in unserem Bewusstsein eine alle Uberginge voraussehende Regel
geben wiirde. Eine in unserem Bewusstsein manifest gewordene Regel, die
Klarstellen wiirde, dass wir immer und von Anfang an ausgeschlossen hét-
ten, nicht nur bis zu einer bestimmten Kombination von Summanden nach
dem gewohnten Muster vorzugehen, ist nicht auffindbar. Wir konnen dem
Skeptiker nicht beweisen, dass wir nachdem wir die Addition bis zu einer
bestimmten Summe vorgenommen hétten, nicht zur ,Quaddition” Kripkes
tibergehen konnen, bei der als Ergebnis immer der Wert fiinf erscheint.?”!
Auf den ersten Blick erscheint die Uberlegung vielleicht so unsinnig wie
unnoétig. Entscheidend ist der Gedanke, dass wir keine Moglichkeit haben,
unser Regelfolgen aus uns selbst heraus zu erkliren. Wenn man einer Regel
folgt, entscheidet man sich nicht dafiir, seinem Bewusstsein ein geschlos-
senes System von Regeln einzustanzen. Es ergibt sich keine Disposition,
die ein Lesen zulassen wiirde. Eine mentale Biographie eines Regelfolgen-
den zeigt keine Spur, die festlegt, dass eine Reihe von Entscheidungen,
eine Regel so zu deuten, nicht in Ubereinstimmung mit einer Reihe von
Entscheidungen zu bringen sei, sie anders zu deuten. Wenn also eine Dis-
position zur logisch zwingenden Regelbefolgung nicht gegeben ist, macht
eine deskriptive Aussage, dass der Handelnde sich so verhalten wird, keinen
Sinn. Regelfolgen erscheint damit als normativer Vorgang des Sollens nicht
als deskriptiver Vorgang des Werdens.?”2 Ahnlich problematisch wire ein
gleichsam platonisches Verstindnis des Regelfolgens, bei dem die Regel

269 PU224.

270 PU 202.

271 Vgl. dazu Friedrich V. Kratochwil, "How Do Norms Matter?,' in The Role of Law
in International Politics, hrsg. von Michael Byers (Oxford: Oxford University Press,
2000) 35-68, auf S. 51-62.

272 Saul A. Kripke, Wittgenstein iiber Regeln und Privatsprache (Frankfurt am Main:
Suhrkamp, 1987) auf S. 17-53.

99

https://dol.org/10.5771/9783748914907-83 - am 17.01.2026, 09:34:25.



https://doi.org/10.5771/9783748914907-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Kapitel: Sprache

eine Entitat wire, die sich der Handelnde nicht einschreibt, sondern deren
Struktur unabhéngig vom Handelnden gegeben wiére und eigen Wirkung
entfaltet.?”?

Wenn nun aber weder individuell bestimmbar noch von auflen struktu-
rell vorgegeben eine logische Sicherheit im Handeln des Regelfolgens gege-
ben scheint, stehen wir vor einem weit reichenden Problem, wie Kripke
meinte, einer scheinbar neuen Art des Skeptizismus. Wir folgen Regeln,
ohne dass sie uns etwas zwingend vorgeben konnen.?*

Doch ob daraus ein grundsitzlicher Skeptizismus abzuleiten ist, scheint
auch fraglich, selbst wenn man Kripke noch weiter folgt. Denn die Losung,
die Wittgenstein anbot und die auch Kripke sah, erinnert daran, dass es
ja nicht darum geht, das Regelfolgen ad absurdum zu fithren bzw. sein
Vorkommen zu bestreiten. Strittig sind nur die ,ibermafligen Tatsachen,?”
die die Philosophie mit diesen Formulierungen verbunden hat, also menta-
le Dispositionen oder reale Entitaten. Wittgenstein forderte dazu auf, das
Regelfolgen aus seinen metaphysischen Verstrickungen herauszuholen und
in den Alltag der Sprache zuriickzugeben. Dort geht es um die Verwendung
von Regeln und nicht jede Regel muss sich rechtfertigen. Darauf ldsst sich
Wittgensteins Aussage beziehen, dass wir ein Wort ohne Rechtfertigung,
aber nicht zu Unrecht gebrauchen.?¢

Die entscheidende Wende nimmt die Argumentation, wenn wie oben
bereits dargestellt, das Regelfolgen an die Gemeinschaft gebunden wird.
Der Einzelne kann deswegen nicht privatim einer Regel folgen, weil ihm
dann jede Neuinterpretation seiner Regel, jedes Verfehlen der Regel, gestat-
tet wire und der Regelbegriff seine Aussagekraft verlieren wiirde. Privat
ist eben kein Unterschied moglich zwischen der Regel folgen und dem
Glauben, dass man der Regel folgt, was dem alltdglichen Verstindnis des
Regelfolgens, dessen normativer Anspruch eben gerade auf diesen Unter-
schied Wert legt, widerspricht. Den Gehalt des Regelfolgens bekommt
man erst dann in den Blick, wenn man den intersubjektiven Kontext des
Regelfolgens betrachtet. Denn dort werden durch die Praxis der Anderen
die Griinde fiir die Rechtfertigung vorgegeben. Wenn einer richtig addiert,
wird er in die Gemeinschaft der Addierenden aufgenommen. Gibt er dann
Ergebnisse an, die den allgemein giiltigen Additionsregeln widersprechen,

273 1Ibid. auf S. 72f.
274 1bid. auf S. 79-93.
275 Vgl. ibid. auf S. 90.
276 Vgl. ibid. auf S. 111.

100

https://dol.org/10.5771/9783748914907-83 - am 17.01.2026, 09:34:25.



https://doi.org/10.5771/9783748914907-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

§ 2: Regeln

und ldsst er davon auch nicht ab, wird er ausgeschlossen, vielleicht mit der
Begriindung, er habe den Verstand verloren.?””

Kripke meinte, es bei einem grundsitzlichen Skeptizismus belassen zu
kénnen. Bloor, der Regeln erhellend als Institution und Brauch diskutierte,
wollte aber nun diesen grundsitzlichen Skeptizismus aus dem Regelfolgen
in der Gemeinschaft durch einen voluntaristischen Ansatz einholen. Das
Handeln der Gemeinschaft, das den offenen Raum des Regelfolgens iiber-
briickt, bestimmt - im letzten willkiirlich - welche Regel gilt.?”® Doch
sowohl der Skeptizismus Kripkes wie der Voluntarismus Bloors kénnen mit
Wittgenstein iiberwunden werden.

Gerade weil die Regel und das Regelfolgen gewachsene Institutionen
sind, fiihrt die Rede vom Skeptizismus wie vom Voluntarismus an der Sa-
che vorbei. Der Lebensform und ihren Regeln kann mit einer skeptischen
Haltung begegnet werden. Doch die grundsitzliche Problematisierung des
Regelfolgens fiithrt in die Irre. Wie noch zu zeigen sein wird kann nie alles,
sondern nur vor dem Hintergrund von Vorausgesetztem eine bestimmte
Perspektive angezweifelt werden. Genauso tritt Wittgenstein nicht nur der
privaten Beliebigkeit, sondern auch der voluntaristischen Meinung der Ge-
meinschaft entgegen. Der gemeinsame, unbegriindbare, aber nicht willkiir-
liche Boden der Lebensform wie der Regel ist eben das Leben selbst.

Natiirlich hilt das Leben willkiirliche Uberraschungen bereit. Doch die
Lebensform spannt diese immer wieder ein in ihre gewachsenen Regelzu-
sammenhinge. Wie nicht grundsétzlich gezweifelt werden kann, kann auch
nicht grundsatzlich willkiirlich gehandelt werden. Jede Handlung braucht
zumindest in einer Hinsicht Ubereinstimmung mit dem gewachsenen Re-
gelzusammenhang. Die Lebensform handelt nicht iiberall und grundsitz-
lich willkiirlich, sondern steht im Zusammenhang ihres Handelns, mit dem
sie immer wieder Ubereinstimmung sucht, die sie sich iiber das Regelfolgen
erhélt. Wer hier eine grundsitzliche Begriindung versucht, setzt sich dem
Vorwurf Wittgensteins aus, vor dem Anfang anfangen zu wollen. Die Tat als
Anfang kann nicht durch das Konzept der Willkiir doch noch begriindet
werden. Sie bleibt der Anfang und dann folgen die Griinde des Sprach-
spiels.?”? Jenseits der Sprache und des Handelns gibt es keine Begriindung,
aber auch kein Fragen, das Wittgenstein nicht fiir therapiebediirftig hal-

277 1bid. auf S.121-123.

278 David Bloor, Wittgenstein, Rules and Institutions (London: Routledge, 1997).

279 Vgl. UG 471 und Ludwig Wittgenstein, Bemerkungen iiber die Philosophie der Psy-
chologie. Werkausgabe Band 7 (Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1984) § 689.

101

https://dol.org/10.5771/9783748914907-83 - am 17.01.2026, 09:34:25.



https://doi.org/10.5771/9783748914907-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Kapitel: Sprache

ten wiirde. Genauso wenig wie die Regel nicht jenseits des Sprachspiels
begriindet werden kann, genauso wenig kann sie eine Aussage jenseits ihres
Kontexts machen. Eine Regel steht da, wie ein Wegweiser.28 Damit ist aber
nicht alles geregelt, sondern nur so viel, wie der Kontext zuldsst.

Die eine Seite der Regel ist also ihre unbegriindete und unbegriindbare
Regelmifiigkeit in der Lebensform. Die Regel entwickelt ihre Aussagekraft
innerhalb der Lebensform und der Zusammenhang des Lebens geht aus
dem Regelfolgen hervor. Dieser Kontext des Lebens, Sprechens und Han-
delns ist aber weder determiniert noch statisch. Der Begriff der Regel
ist, wie oben gesehen, eben nicht der Ersatz fiir die Ursache oder das
Gesetz. Die Stelle wird nicht einfach neu besetzt, sondern sie wird neu
ausgerichtet. Daraus ergibt sich die andere Seite der Regel, die ebenfalls
dem Handeln der Lebensform geschuldet ist: ihre Offenheit. Die Regel be-
stimmt nicht jedes Detail. ,Wie hoch darf man den Ball im Tennis schlagen
und wie stark?“?®! Thre Regeldichte hiangt vom Kontext ab. Es gibt kein
Wesen der Regel. Sie nimmt je nach Sprachspiel verschiedene Rollen ein.282
In Abgrenzung zum Versuch einer Idealsprache betont Wittgenstein die
Unmoglichkeit eines vollstindigen Regelverzeichnisses fiir ein Wort. Eine
ideale Verkehrsordnung ist sinnlos. Wenn alles geregelt ist, gibt es keinen
Verkehr mehr. Man kann Regeln verschirfen, aber man kann nicht alles
vollstindig regeln.?®® Der Begrift der Regel ist somit offen. Er ist einmal
offen, indem er nicht alles regelt, er ist aber auch dadurch offen, dass er
Widerspruch duldet. Die Regel lasst die Ausnahme zu. Sie kann gebrochen
werden. Die Regelmafligkeit steht damit zwischen Gleichformigkeit und
Willkiir:

»>Was manchmal geschieht, konnte immer geschehen< — was wire das
fir ein Satz? Ein ahnlicher, wie dieser: Wenn >F(a)< Sinn hat, hat
»(x).F(x)« Sinn.

>Wenn es vorkommen kann, dafl Einer in einem Spiel falsch zieht, so
konnte es sein, daf$ alle Menschen in allen Spielen nichts als falsche
Ziige machten.« - Wir sind also in der Verbindung, hier die Logik unse-
rer Ausdriicke mifizuverstehen, den Gebrauch unserer Worte unrichtig
darzustellen.

280 Vgl. PU 85.
281 Vgl. PU 69.
282 Vgl. PU 53.
283 Vgl. Z 440.

102

https://dol.org/10.5771/9783748914907-83 - am 17.01.2026, 09:34:25.



https://doi.org/10.5771/9783748914907-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

§ 2: Regeln

Befehle werden manchmal nicht befolgt. Wie aber wiirde es aussehen,
wenn Befehle nie befolgt wiirden? Der Begriff >Befehl« hitte seinen
Zweck verloren.284

Im Begriff der Regel ist enthalten, dass man ihr nachkommt, ohne dass es
der Regel schadet, wenn dies einmal nicht geschieht. Wittgenstein geht aber
noch weiter. Innerhalb der Lebensform kann die Regel nicht nur gebrochen
werden. Eine Frage nach ihrem Sinn ist nicht nur erlaubt, sondern auch
geboten, aber eben nur soweit, wie es eine andere Gepflogenheit nahelegt
und ermdglicht. Im Gefolge von Wittgenstein wurde diese gerade auch fiir
die Politikwissenschaft wesentliche Unterscheidung mit der Trennung von
konstitutiven und regulativen Regeln begrifflich ausgebaut.?8> Wittgenstein
schreibt dazu:

»Ich bin also geneigt, auch im Spiel zwischen wesentlichen und unwe-
sentlichen Regeln zu unterscheiden. Das Spiel, mochte man sagen, hat
nicht nur Regeln, sondern auch einen Witz.“23¢

»Das Spiel soll doch durch die Regel bestimmt sein! Wenn also eine
Spielregel vorschreibt, daf§ zum Auslosen vor der Schachpartie die Koni-
ge zu verwenden sind, so gehort das wesentlich zum Spiel. Was konnte
man dagegen einwenden? Dafl man den Witz dieser Vorschrift nicht
einsehe. Etwa, wie wenn man auch den Witz einer Regel nicht einsihe,
nach der jeder Stein dreimal umzudrehen wire, ehe man mit ihm zieht.
Fanden wir diese Regel in einem Brettspiel, so wiirden wir uns wundern
und Vermutungen iiber den Zweck der Regel anstellen.28”

Die Trennung der Regeln, die hinterfragt werden konnen, von denen, die
jenes Hinterfragen moglich machen, ist aber ebenso wenig statisch. Witt-
genstein schldgt vor, sich die einen Sitze als erstarrt und die anderen als
fliissig vorzustellen, wobei die erstarrten den fliissigen als Leitung dienen.
Dieses Verhiltnis ist aber nicht fix, vielmehr konnen in einem reversiblen
Prozess die Rollen getauscht werden.?8® Im Anschluss daran driickt er
diesen Gedanken in seinem grofien Bild des Flusses aus:

284 PU 345.

285 John R. Searle, Sprechakte. Ein sprachphilosophisches Essay (Frankfurt am Main:
Suhrkamp, 1983) auf S. 54-68.

286 PU 564.

287 PU 567.

288 Vgl. UG 96.

103

https://dol.org/10.5771/9783748914907-83 - am 17.01.2026, 09:34:25.



https://doi.org/10.5771/9783748914907-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Kapitel: Sprache

»Die Mythologie kann wieder in Fluf} geraten, das Flufibett der Gedan-
ken sich verschieben. Aber ich unterscheide zwischen der Bewegung
des Wassers im Flufibett und der Verschiebung dieses; obwohl es eine
scharfe Trennung der beiden nicht gibt.?%

Wittgensteins ganze Konzeption der Regel, und damit auch die Konzepti-
on des Sprachspiels, bleibt offen fiir die Verdnderungen, die die Praxis
vornimmt oder nahelegt:

~Wenn sich die Sprachspiele dndern, dndern sich die Begriffe, und mit
den Begriffen die Bedeutung der Worter. 2

»Stellen wir uns die Tatsachen anders vor als sie sind, so verlieren gewis-
se Sprachspiele an Wichtigkeit, andere werden wichtig. Und so dndert
sich, zwar allméhlich, der Gebrauch des Vokabulars der Sprache. !

Mit der Einbindung der Regel in die Praxis ist die Neuproduktion von Re-
geln, Begriffen und Sprachspielen dem geschichtlichen Prozess der Sprach-
spiele eigen.?”? Die Konzeption des Sprachspiels greift diesen offenen Re-
gelzusammenhang des sprachlichen Handelns in der gewachsenen alten
Stadt auf. Spiele haben Regeln, denen man blind folgt, die man aber auch
im Lauf des Spiels aus dem gemeinsamen Spielen heraus dndern kann.

§ 3: Der Weg zum Sprachspiel

Die Metapher der alten Stadt und die Praxis der aristotelischen Polis wei-
sen verwandtschaftliche Ziige auf. Die offenen Regeln in der historischen
Gemeinschaft der Handelnden zwischen Rhythmus und Verdnderung fiihr-
ten ins Zentrum von Wittgensteins Denken. Aus der sprachlichen Praxis
und ihren offenen Regeln heraus entwickelt Wittgenstein seine Vergleichs-
methode des Sprachspiels. Auf dem Weg zu Wittgensteins Sprachspielbe-
griff und seiner fiir die politikwissenschaftliche Fragestellung modifizierten
Anwendungsweise riicken nun die Begriffe in den Mittelpunkt, die die
epistemologische Haltung Wittgensteins kldren und damit die Methode des
Sprachspiels vorbereiten. Der erste Unterabschnitt widmet sich der Gewiss-
heit des Handelnden. Wittgensteins lebensweltliche Konzeption von Ge-
wissheit stellt auch das Wissen der Wissenschaft auf einen pragmatischen

289 UG 97.
290 UG 65.
291 PU 63.
292 Vgl. Chris Bezzel, Wittgenstein zur Einfiihrung (Hamburg: Junius, 1989) auf S. 44.

104

https://dol.org/10.5771/9783748914907-83 - am 17.01.2026, 09:34:25.



https://doi.org/10.5771/9783748914907-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

§ 3: Der Weg zum Sprachspiel

Boden, ohne der Lebensform wie ihrer Wissenschaft die Mdglichkeit zur
Wahrheit in der Tat zu verweigern. Das gleiche Ziel verfolgt sein Bemiihen
um ein pragmatisches Verhiltnis zum Widerspruch, der nur dann zum
Problem wird, wenn er die alte Stadt zum Labyrinth werden lasst, was der
zweite Unterabschnitt erschliefft. Im dritten Unterabschnitt wird deutlich,
wie die Praxis in ihrer Gewissheit und ihren Widerspriichen sich einem
naturwissenschaftlichen Erkliren entzieht und vielmehr ein begriffliches
Ordnen ihrer Zusammenhinge verlangt. Der vierte Unterabschnitt nimmt
dieses schauende und beschreibende Ordnen von Zusammenhéngen als
Aufgabe der Philosophie und der praxisorientierten Politikwissenschaft auf
und weist auf den zentralen Begriff der Familiendhnlichkeit. Dieser Schliis-
selbegriff ebnet den Weg zur Vergleichsmethode des Sprachspiels. Die Le-
bensform Sprache scheint familiendhnlich im Vergleich des Sprachspiels
auf, so kann sich politikwissenschaftlich gewendet auch der Argumentati-
onszusammenhang der Praxis zeigen.

I. Gewissheit

Wittgenstein entwickelt eine Wahrheitskonzeption, die sich von der stren-
gen Dichotomie von wahr und falsch, wie sie die Tradition seit Platon
Uberliefert, 10st und mit einem Wahrheitsbegriff arbeitet, der nicht nur
das Wissen gelten ldsst, sondern auch Glauben und Meinen ihren Bereich
innerhalb der Wahrheitskonzeption zuweist. Doris Vera Hofmann hat diese
Konzeption vergleichend dargestellt.?”3 Fiir unsere Fragestellung interessant
ist die Moglichkeit des Wissens in der politischen wie politikwissenschaftli-
chen Argumentation. Wissen hiangt wie die Regel vom Gebrauch und der
Ubereinstimmung ab:

~Wer gelernt hat, der Mont Blanc sei 4000 m hoch, wer es auf der Karte
nachgeschaut hat, sagt nun, er wisse es.?%*
»Das Wissen griindet sich am Schluf$ auf Anerkennung.?%

293 Doris Vera Hofmann, GewifSheit des Fiirwahrhaltens (Berlin: de Gruyter, 2000).
Vgl. auch Siegfried C.A. Fay, Zweifel und GewifSheit beim spdten Wittgenstein. Eine
Einfiihrung (Frankfurt am Main: Peter Lang, 1992).

294 UG170.

295 UG 378.

105

https://dol.org/10.5771/9783748914907-83 - am 17.01.2026, 09:34:25.



https://doi.org/10.5771/9783748914907-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Kapitel: Sprache

Wissen findet in einem Kontext und in einer Gebrauchsgemeinschaft statt,
die aus der Bewdhrung immer neu entscheidet, was als Wissen gilt. Das
besondere Sprachspiel des Wissens setzt die Intersubjektivitit voraus. Es
muss mitteilbar sein und dann anerkannt werden. Dies kann aber immer
nur in einem Gebrauchskontext stattfinden. Ein Sprachspiel des Zweifelns
macht, entgegen dem grundsitzlichen kartesischen Zweifel, nur innerhalb
eines Sprachspiels Sinn, in dem nicht an allem gezweifelt wird. ,Wenn ich
experimentiere, so zweifle ich nicht an der Existenz des Apparates [...]. Ich
habe eine Menge Zweifel, nur nicht den > Mit dieser Konzeption von
Gewissheit ldsst sich der oben im Kontext des Regelfolgens schon zuriick-
gewiesene grundsitzlich Skeptizismus Kripkes vermeiden. Das Sprachspiel
des Zweifels steht so auf dem Boden des Wissens der Lebensform und ihres
Gebrauchs. Nur innerhalb dieser Praxis funktioniert das Sprachspiel des
Wissens wie auch des Zweifelns. Es liegt alles in der Praxis offen zu Tage
und muss nur ordnend beschrieben werden. Argumentation und Aushan-
deln funktionieren nur, ,wenn man sich auf etwas verlafit. (Ich habe nicht
gesagt, ,auf etwas verlassen kann®)“?” Wittgenstein verabschiedet damit
den grundsitzlichen Skeptizismus?®® — nicht aber eine skeptische Haltung
-, weil es jenseits des Lebens und seiner Fragen keine Fragestellung gibt.
Philosophische Probleme nach Art der Erkenntnistheorie und Metaphysik
sind fiir ihn kiinstliche Fragen, die einfach nur ordnend aufgelost werden
miissen. Wittgenstein stellte den Begriff des Wissens, der keine metaphysi-
sche Betonung vertragt,?®® vollstindig in den Raum der Lebensform, die
Tatigkeit ist.

»Sichere Evidenz ist die, die wir als unbedingt sicher annehmen, nach
der wir mit Sicherheit ohne Zweifel handeln.*300

»Die Begriindung [...], die Rechtfertigung der Evidenz kommt zu einem
Ende; - das Ende aber ist nicht, daf3 uns gewisse Sdtze unmittelbar
als wahr einleuchten, also eine Art Sehen unsererseits, sondern unser

296 UG 337.

297 UG 509.

298 Vgl. fiir die gegenteilige Auffassung: Saul A. Kripke, Wittgenstein iiber Regeln und
Privatsprache (Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1987). Auswahlbibliographie bei
Siegfried C.A. Fay, Zweifel und GewifSheit beim spdten Wittgenstein. Eine Einfiihrung
(Frankfurt am Main: Peter Lang, 1992) auf S. 46f.

299 UG 482.

300 UG 196.

106

https://dol.org/10.5771/9783748914907-83 - am 17.01.2026, 09:34:25.



https://doi.org/10.5771/9783748914907-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

§ 3: Der Weg zum Sprachspiel

Handeln, welches am Grunde des Sprachspiels liegt.3!
»Die primitive Form des Sprachspiels ist die Sicherheit, nicht die Unsi-
cherheit. Denn die Unsicherheit kdnnte nicht zur Tat fithren:3%2

Der Anfang ist unbegriindet. Er liegt in der Tat der Lebensform. Die
Sicherheit, die der Praxis geniigt, um Handeln zu konnen, ist nach dem
Ende des Primats der Erkenntnistheorie ausreichend. Das ist der Boden des
Pragmatismus, auf dem Wittgenstein stand.

Der bei Wittgenstein3® wie bei den Konstruktivisten3?4 beliebte Faust
Goethes - ,Im Anfang war die Tat!“ -, findet hier in seinen Zusammen-
hang. Die Tat gilt nicht als ihre Rechtfertigung, weil sie auf einem sicheren,
gerechtfertigten Grund steht, sondern weil sie — letztlich unbegriindet - fiir
sicher genug gehalten wurde, dass sie vollbracht werden konnte3% ,Das
Ende [der Begriindung] ist nicht die unbegriindete Voraussetzung, sondern
die unbegrindete Handlungsweise.*%¢ ;Worte sind Taten.3 In dieser ers-
ten Tat nimmt das Sprachspiel seinen Anfang und hier hat es angefangen
Sinn zu stiften und damit Begriindung zu erméglichen. Hofmann meinte:

»Das obige Zitat ist somit ganz im Faustischen Sinne zu verstehen, ndm-
lich als Wort, Sinn, Kraft und Tat zugleich, wobei die Ubersetzung als
»Tat“ die entscheidende Dimension der Bedeutungsvielfalt von ,Logos*
darstellt.308

301 UG 204.

302 Ludwig Wittgenstein, "Ursache und Wirkung,' Philosophia 6 (1976) 392-445, auf S. 404.

303 UG 402.

304 Nicholas Greenwood Onuf, World of our making. Rules and rule in social theory and
international relations (Columbia: University of South Carolina Press, 1989) auf
S.35-36.

305 Doris Vera Hofmann, Gewifheit des Fiirwahrhaltens (Berlin: de Gruyter, 2000) auf
S.182.

306 UG 110.

307 PGI131 (aufs$.182).

308 Doris Vera Hofmann, Gewifsheit des Fiirwahrhaltens (Berlin: de Gruyter, 2000)
auf S. 182. Es ist natiirlich auch klar, dass mit einer Uberbetonung der Tat vorder-
griindiger Aktionismus einhergehen und sich dann wie bei Goethe der Teufel als
des Pudels Kern entpuppen kann. Einer zu euphorischen Feier der Tat scheint
sich zumindest mit Goethe deswegen nicht begriinden zu lassen. Auf der anderen
Seite gilt auch, dass die Menschwerdung des Logos echtes Heilshandeln und nicht
Geschwitz Gottes meint. Mit dem Sprechakt Fiat Lux begann die Schopfungstat
unbegriindet. Wittgenstein ganz mit dem von Goethe kritisch konzipierten Faust
gleichzusetzen fithrt deswegen in die Irre. Vgl. auch den Aktionismus Faustens im
zweiten Teil, mit dem Goethe die 6kologische Kritik an der Moderne vorwegnimmt.

107

https://dol.org/10.5771/9783748914907-83 - am 17.01.2026, 09:34:25.



https://doi.org/10.5771/9783748914907-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Kapitel: Sprache

Dieses Verstandnis der Tat eroffnet noch einmal den Rahmen der Lebens-
form, in dem sie geschieht und den sie aufspannt. Die Tat und ihr Wissen
erhalten ihre Begriindung erst hinterher, vom Gelingen der Praxis, vom
Leben selbst. Deswegen kann Wittgenstein auch formulieren:

,Ich bin auf dem Boden meiner Uberzeugungen angelangt.
Und von dieser Grundmauer konnte man beinahe sagen, sie werde vom
ganzen Haus getragen. 3%

Die Sicherheit des Wissens ist im Handeln der Lebensform und ihrer Praxis
gegeben. Aber aufler diesem Handeln als Grund gibt es eben nur Stiitzmau-
ern und Bauten. Diese sind der Frage, dem Zweifel, der Verdnderung und
der Korrektur unterworfen. Sie tragen trotzdem den Grund, weil immer
nur ein Teil angezweifelt, immer nur ein Stiick der Korrektur unterworfen
werden kann. Und selbst bei einem vollstindigen Abriss haben wir die
Triimmer als Baustoffe und unsere Versatzbilder sind nach ihrem Vorbild
geraten. Doch Abriss und Totalentkernung stehen selten an, meist geht es
um korrigierende Verdnderungen.

Hier ergeben sich zwei Fragen: einmal die nach der Begrenztheit des
Wissens auf die jeweilige Lebensform und ihr Handeln, gerade im Kon-
takt mit anderen Lebensformen, und zum anderen die Frage nach der
Korrektur. Wittgenstein bemerkte zur Moglichkeit der Korrektur: ,Nicht
alle Korrekturen unserer Ansichten stehen auf der gleichen Stufe!*! Fay
fithrte weiter aus: ,Zwischen den beiden Polen eines Fundamentalismus
(Ignorieren des angetragenen Korrekturvorschlags) und der Aufgabe des
Sprachspiels [...] sind zahllose Reaktionen mdglich: Integration der Korrek-
tur ins Sprachspiel, Revision/Veranderung des Sprachspiels, Erweiterung
des Sprachspiels u. 43! Das Wissen bleibt genauso offen fiir die Vorgaben
der Praxis wie die Regel, und genauso wenig beliebig. Aus dem Wissen
um die eigene Begrenztheit und die Existenz des Anderen erfolgt gerade
kein absoluter Zweifel und Relativismus: ,Die Pluralitit und Divergenz der
einzelnen Weltbilder zu sehen, bedeutet aber nicht notwendigerweise, das
eigene (= abendlandisch-europdische) relativieren zu miissen.®'> Denn in
der Begegnung ergibt sich ein neues Sprachspiel, in dem zum einen wieder
begriindet werden und damit auch korrigiert und modifiziert werden kann,

309 UG 248.

310 UG 300.

311 Siegfried C.A. Fay, Zweifel und GewifSheit beim spiten Wittgenstein. Eine Einfiihrung
(Frankfurt am Main: Peter Lang, 1992) 71.

312 Ibid. auf S. 68. Vgl. auch UG 108, 286.

108

https://dol.org/10.5771/9783748914907-83 - am 17.01.2026, 09:34:25.



https://doi.org/10.5771/9783748914907-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

§ 3: Der Weg zum Sprachspiel

zum anderen aber auch der eigene Wahrheitsanspruch sich in der Bewah-
rung einl6sen kénnte.

II. Der unproblematische Widerspruch

Wittgensteins Vorstellung vom Handeln in der alten Stadt und der offenen
Regel ldsst nicht nur die Koexistenz von verschiedenen Lebensformen zu,
sie ertragt auch den Widerspruch in sich, so lange er in der Praxis nicht
schadet. Damit ist die Forderung nach Widerspruchsfreiheit letztlich prag-
matisch. Denn wenn an die Stelle der Ordnung eine Ordnung tritt,’"* dann
kénnen sich fiir Widerspriiche neue Beziige ergeben und die Forderung der
Widerspruchsfreiheit verliert ihren Absolutheitsanspruch.®# ,Mein Ziel ist
es, die Einstellung zum Widerspruch und zum Beweis der Widerspruchs-
freiheit zu dndern. 1

Diese Aufgabe Wittgensteins soll auch fiir die Politikwissenschaft tiber-
nommen werden. Gerade in den Sozialwissenschaften und besonders in
der Politikwissenschaft sollte vom bloflen Augenschein her deutlich wer-
den, dass das menschliche Miteinander immer von Widerspriichen gepragt
ist und die Politik diese Widerspriiche immer nur in Kompromisse einbin-
det und sie nicht auflosen kann und das auch gerade nicht ihre Aufgabe ist.
Dennoch wird dieser Allgemeinplatz bei der Methodenbildung regelméfliig
nicht beachtet. Deswegen scheint es hilfreich, dem Widerspruch bei der
Methodenbildung einen herausgehobenen Platz zuzuweisen, ja ihn gerade-
zu in die Mitte der Methodenbildung zustellen.

Zimmermann®'® folgend ldsst sich Wittgensteins Umgang mit dem Wi-
derspruch nachzeichnen: Der Widerspruch kann mehrere Griinde haben.
Er kann auf Verwirrungen in der Praxis des Sprechens deuten, kann den
Konflikt einer Norm mit ihrer Herausforderin meinen und er kann aus der
Einfithrung eines neuen Sprachspiels resultieren. Die Offenheit der Regel,
und das ist entscheidend, verhindert auch hier jede scharfe Trennung zwi-
schen Ubereinstimmung und Widerspruch.

313 PUI32.

314 Doris Vera Hofmann, Gewifheit des Fiirwahrhaltens (Berlin: de Gruyter, 2000) auf
S. 149.

315 BGMIIIL, 82.

316 Jorg Zimmermann, Wittgensteins sprachphilosophische Hermeneutik (Frankfurt am
Main: Suhrkamp, 1975) auf S. 117-118.

109

https://dol.org/10.5771/9783748914907-83 - am 17.01.2026, 09:34:25.



https://doi.org/10.5771/9783748914907-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Kapitel: Sprache

»Nur in normalen Féllen ist der Gebrauch der Worte uns klar vorgezeich-
net; wir wissen, haben keinen Zweifel, was wir in diesem oder jenem Fall
zu sagen haben. Je abnormaler der Fall, desto zweifelhafter wird es, was
wir sagen sollen.3!”

Das primédre Interesse Wittgensteins galt dem Widerspruch, wie er sich
in den Verwirrungen der Sprache zeigt, wenn die Sprache uns gleichsam
Fallen stellt, weil wir unsere Alltagssprache nach Art der Metaphysik oder
verwandten, kiinstlichen Sprachspielen in Unordnung stiirzen und fiir den
Gebrauch untauglich machen. Diese Verwirrung wollte Wittgenstein mit
seinem ordnenden Beschreiben beseitigen. Damit wendete er sich gegen
Widerspriiche, die nur durch die Anforderungen der Philosophie und ihrer
Logik an die Praxis herangetragen werden und dort Widerspriiche proble-
matisieren, die kein Problem fiur den Gebrauch der Lebensform darstellen.
Der ersehnte Frieden in den Gedanken®® ist mit diesen Widerspriichen
gut moglich, er schwindet erst, wenn sie betont werden. Hier konnte man
noch einmal Wittgenstein paraphrasieren: der Widerspruch vertréagt keine
metaphysische Betonung.

»Schadet der Widerspruch, der entsteht, wenn Einer sagt: »>Ich liige. -
Also liige ich nicht. - Also liige ich. etc.<? Ich meine: ist unsere Sprache
dadurch weniger brauchbar, dafl man in diesem Fall aus einem Satz nach
den gewodhnlichen Regeln sein Gegenteil und daraus wieder ihn folgern
kann?“3

Wittgenstein hatte keine Probleme mit einem funktionierenden Sprach-
spiel, das einen Widerspruch als ,stindiges Implement*3?° hat. Wittgen-
steins Problem mit Widerspriichen fangt an, wenn sie, einmal aufgeworfen,
die Praxis beeintréachtigen.

sInteresse erhdlt so ein Widerspruch nur dadurch, dafy er Menschen
gequalt hat und dadurch zeigt, wie aus der Sprache quilende Probleme
wachsen konnen; und was fiir Dinge uns qualen kénnen.3?!

317 PU 142.

318 VB aufS.5Il.

319 BGM I Anhang III 12 (auf S. 120).
320 BGM VIII 1 (auf S. 370).

321 BGM I Anhang III 13 (auf S.120).

110

https://dol.org/10.5771/9783748914907-83 - am 17.01.2026, 09:34:25.



https://doi.org/10.5771/9783748914907-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

§ 3: Der Weg zum Sprachspiel

Hier setzte Wittgensteins therapeutische Philosophie®?? an und hier kénnte
ihm eine therapeutische, praxisorientierte Politikwissenschaft folgen. Die
therapeutische Variante konzentriert sich auf den Widerspruch, der die
sprachliche Praxis in den Leerlauf fithrt und die Nachhaltigkeit einer Le-
bensform stort.

Im integrationstheoretischen Zusammenhang ist die Dichotomie von
Bundesstaat und Staatenbund ein Beispiel fiir einen unndtigen Wider-
spruch, den die Praxis durch den Leerlauf ihrer Sprache erzeugt. Der euro-
pdische Argumentationszusammenhang birgt noch eine Vielzahl weiterer
Widerspriiche. In der Diskussion von Erweiterung und Vertiefung wird
der Widerspruch zwischen gesamteuropdischem Anspruch und kleineuro-
paischer Institutionalisierung virulent. Die Praxis gerdt hier in einen Leer-
lauf, wenn sie den Widerspruch von Vertiefung und Erweiterung entweder
tiir unauflosbar halt oder ihn dialektisch autheben méchte. Es geht nicht
darum, den alten Argumentationszusammenhang und seine Widerspriiche
dialektisch zu iiberwinden und eine héhere Stufe zu erklimmen. Es geht
darum, aus dem Argumentationszusammenhang und seinen Widersprii-
chen heraus eine Umgruppierung der Argumente so vorzunehmen, dass die
Praxis des Aushandelns fortgesetzt werden kann.

Eine Fortsetzung der Praxis kann dann stattfinden, wenn sie in sich
selbst ein Argument findet, das den virulent gewordenen Widerspruch
mit einem anderen, als Widerspruch marginalisierten Argument wieder
in ein Gleichgewicht bringen kénnte. Dabei wird der Widerspruch nicht
aufgelost, sondern in einen anderen Kontext gebracht. Der Widerspruch,
auch die krisenhafte Zuspitzung,3?3 birgt somit auch die Fortsetzbarkeit der
Argumentation.

Der Widerspruch wird damit in doppelter Hinsicht zur Moglichkeit des
Wandels. Wahrend der eine Widerspruch des Argumentationszusammen-
hangs die Praxis anhdlt und zum Wandel dréingt, taucht ein anderer alter,
marginalisierter Widerspruch aus dem Argumentationszusammenhang auf,
der die Fortsetzung der Praxis im Wandel mdéglich macht. Erst wenn
es der Praxis nicht mehr gelingt, ihre eigenen Widerspriiche aus ihrem
eigenen Argumentationszusammenhang heraus auszubalancieren, geht sie
unter und macht einer neuen Praxis Platz, die den alten Argumentationszu-
sammenhang nur noch partiell fortsetzt.

322 PU255,PU 133.
323 Zur Wirkung von Krisen vgl. Romain Kirt (Hrsg.), Die Europdische Union und ihre
Krisen (Baden-Baden: Nomos, 2001).

111

https://dol.org/10.5771/9783748914907-83 - am 17.01.2026, 09:34:25.



https://doi.org/10.5771/9783748914907-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Kapitel: Sprache

Diese Konzeption des Widerspruchs geht damit {iber die bindre Kodie-
rung, auf die sich die politikwissenschaftliche Rezeption Derridas zu be-
schranken scheint,??* hinaus. Das von Derrida angesprochene Problem des
Logozentrismus wird dabei weiter beachtet. Das Selbst tragt immer das
Andere in sich, doch nicht nur in der bindren Form von gut und schlecht,
schwarz und weif3. Der von Derrida gesehene Raum der differance, in dem
keine Authebung méglich ist, sondern nur eine Verschiebung der Gegen-
sitze, scheint in der Praxis des Aushandelns mehr widerspriichliche Bezie-
hungen zueinander zusetzen, als Staatenbund - Bundesstaat, Vertiefung -
Erweiterung. Der Praxis kann es dabei durchaus gelingen, ihre Heterogeni-
tat und ihre Widerspriiche nicht nur als drohendes Problempotential zu
sehen oder am besten iiber bindre Kodierungen zu verdringen, sondern
sich in ihnen einzurichten und sie auch als zukiinftiges Losungspotenzial zu
betrachten.

III. Das Zusammenstellen von Zusammenhéangen

Aus diesem Verstdndnis von Gewissheit und Widerspruch der sprachli-
chen Lebensform heraus formulierte Wittgenstein seine Unterscheidung
von Philosophie und Naturwissenschaft sowie die Aufgabenstellung an die
Philosophie und damit auch an eine praxisorientierte Politikwissenschaft.
Wittgensteins Philosophie wollte nicht erkldren, sondern nur beschreiben
und dabei mdogliche Ordnungsangebote aus den Zusammenhédngen der
Praxis heraus sichtbar machen, um ihr dadurch bei der Uberwindung ihres
Leerlaufs beizustehen.

Fiir Wittgenstein lag der grundlegende Unterschied von Philosophie und
Wissenschaft darin, dass in der Wissenschaft Hypothesen aufgestellt und
getestet werden, wahrend in der Philosophie beschreibende Sprachkritik
gelibt wird.

»Richtig war, dafl unsere Betrachtungen nicht wissenschaftliche Betrach-
tungen sein durften. [...] Und wir diirfen keinerlei Theorie aufstellen.
Es darf nichts Hypothetisches in unseren Betrachtungen sein. Alle Erkla-
rung muss fort, und nur Beschreibung an ihre Stelle treten. [...] Diese
Probleme werden geldst, nicht durch Beibringen neuer Erfahrungen,

324 Maja Zehfuss, Constructivism in international relations. The politics of reality (Cam-
bridge: Cambridge University Press, 2002): 196-249.

112

https://dol.org/10.5771/9783748914907-83 - am 17.01.2026, 09:34:25.



https://doi.org/10.5771/9783748914907-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

§ 3: Der Weg zum Sprachspiel

sondern durch Zusammenstellung des lingst Bekannten. Die Philoso-
phie ist ein Kampf gegen die Verhexung unseres Verstandes durch die
Mittel unserer Sprache 32>

Aus diesem Zitat lassen sich drei hier hilfreiche Argumentationslinien ent-
wickeln: Es geht um den Unterschied von Erkldren und Beschreiben, den
Unterschied von ,neue Erfahrungen beibringen® und ,Zusammenstellen
von langst Bekanntem® sowie die ,kdmpferische®, engagierte Haltung dabei.

Maria Venieri arbeitete den Begriff der Erklarung bei Wittgenstein er-
hellend heraus.?*¢ Die Erklarung durch Ursachen - im Tractatus hatte
Wittgenstein bereits den Glauben an den Kausalnexus in die Reihe des
Aberglaubens gestellt’”” -, wie sie die Wissenschaft anbietet, hat nur in
ihrem Gebrauchszusammenhang ihren Sinn. Wittgenstein wandte sich da-
mit gegen die Verallgemeinerung der naturwissenschaftlichen Methode,
die ,Erkldrung von Naturerscheinungen auf die kleinstmdgliche Anzahl pri-
mitiver Naturgesetze zuriickzufiihren.328 An dieser Suche nach dem einfa-
chen Element hatte sich in seinem Frithwerk auch Wittgenstein beteiligt.3°
Sein Spatwerk hingegen stellte den Versuch dar, sich der Sprache ohne
die Chance dieses unmittelbaren Zugriffs beschreibend zu niahern. Dazu
verabschiedete Wittgenstein jeden Versuch, mit Hilfe einer Idealsprache
hinter die Sprache der Praxis zu schauen. Wittgenstein wollte weg vom
idealsprachlichen Glatteis ohne Reibung,’3? zuriick zu einer alltiglichen
Verwendung der Sprache.3! An die Stelle der naturwissenschaftlichen Ur-
sache, die Sprache determinieren wiirde, setzte Wittgenstein den Grund,
den der Handelnde in der Praxis angibt. Die Praxis kann so wieder fiir
sich selbst sprechen. ,Alle Erklidrung muss fort, und nur Beschreibung an
ihre Stelle treten.**? Aber diese Formulierung muss mit Vorsicht gelesen
werden, gerade wenn sie an einer anderen Stelle sich noch zu verschérfen
scheint:

325 PU109.

326 Maria Venieri, Wittgenstein iiber philosophische Erkldrung (Frankfurt am Main:
Peter Lang, 1989).

327 Ludwig Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus. Werkausgabe Band 1 (Frank-
furt am Main: Suhrkamp, 1984) 5.1361.

328 Blaues Buch auf'S. 39.

329 PU 46.

330 Vgl. PU107.

331 Vgl. PU 116. Vgl. auch Chris Bezzel, Wittgenstein zur Einfiihrung (Hamburg: Junius,
1989) auf S. 38f.

332 PU109.

113

https://dol.org/10.5771/9783748914907-83 - am 17.01.2026, 09:34:25.



https://doi.org/10.5771/9783748914907-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Kapitel: Sprache

»Die Philosophie darf den tatsichlichen Gebrauch der Sprache in keiner
Weise antasten, sie kann ihn am Ende nur beschreiben.

Denn sie kann ihn auch nicht begriinden.

Sie laf3t alles, wie es ist.*3

Das oben gezeigte Engagement scheint dazu nicht zu passen. Es soll hier
jedoch eindeutig klar werden, dass dem ,lingst Bekannten® nichts hinzu-
gefiigt wird, besonders keine erklirende Begriindung. Der Gebrauch der
Sprache, der sich nicht {iber seine Zwecke hinaus begriindet und deswe-
gen auch nicht begriindet werden kann, soll beschrieben werden. In der
Trennung zwischen der begrifflichen Untersuchung der Philosophie, die
Bekanntes beschreibt, und der sachlichen Untersuchung der Naturwissen-
schaft, die neue Erfahrungen beibringt, hielt Wittgenstein den Unterschied
zur Erklarung der Metaphysik fest, die diese beiden Pole vermischt, weil sie
die begriffliche Beschreibung sachlich begriinden will.>**

»Philosophische Untersuchung: begriffliche Untersuchung. Das Wesent-
liche der Metaphysik: daf3 sie den Unterschied zwischen sachlichen und
begrifflichen Untersuchungen verwischt. 3%

Die sachliche Untersuchung, mit ihrem Bestreben, neue Fakten durch er-
klirende Experimente zu sichern, muss vom Unternehmen der Philosophie
ferngehalten werden, das begrifflich beschreiben will, was die Praxis tiber
sich angibt.

Doch die Angaben der Praxis leiden gelegentlich unter der ,Verhexung®
durch die Sprache, woraus sich die Aufgabe der Philosophie ergibt: Im
Beschreiben eréffnet sie fiir die Praxis eine Moglichkeit, ihren Leerlauf zu
iberwinden. ,Die Aufgabe der Philosophie ist nicht, eine ideale Sprache zu
schaffen, sondern den Sprachgebrauch der bestehenden Frage zu klaren. 33
Schauen und Beschreiben, um der ,Fliege den Ausweg aus dem Fliegenglas
zu zeigen,3% damit ldsst sich Wittgensteins Programm umreiflen.

Im Kampf gegen den Leerlauf zielt sein Vorgehen beim Schauen und Be-
schreiben auf das Darstellen von Zusammenhéngen. Wenn die sprachliche
Praxis sich in sich selbst verwirrt hat, hilft ihr, wie es sich im Begriff des

333 PU124.

334 Maria Venieri, Wittgenstein iiber philosophische Erkldrung (Frankfurt am Main:
Peter Lang, 1989) vor allem S. 148-175.

335 Z458.

336 PG172,S.115.

337 PU 309.

114

https://dol.org/10.5771/9783748914907-83 - am 17.01.2026, 09:34:25.



https://doi.org/10.5771/9783748914907-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

§ 3: Der Weg zum Sprachspiel

~Zusammenstellens“ schon andeutet, der ibersichtliche Blick auf ihre Zu-
sammenhinge. Diesen Blick auf die Zusammenhénge muss die Philosophie
durch ihre Narrative freigeben.

»Es ist eine Hauptquelle unseres Unverstindnisses, daf3 wir den Ge-
brauch unserer Worter nicht {ibersehen. — Unserer Grammatik fehlt
es an Ubersichtlichkeit. — Die iibersichtliche Darstellung vermittelt das
Verstindnis, welches eben darin besteht, daff wir die >Zusammenhinge
sehen«. Daher die Wichtigkeit des Findens und Erfindens von Zwischen-
gliedern:338

Somit geht es um die Beseitigung der Uniibersichtlichkeit der Sprache,
die durch ihren Gebrauch entstanden ist, und zwar zu dem Zweck, den
Gebrauch zu beférdern. Die Sprache ldsst sich tibersichtlich ordnen, wenn
es gelingt, Zusammenhénge herzustellen, wenn es sein muss, auch tiber
erfundene Zwischenglieder.

Wenn Sprache eine Lebensform ausmacht, wenn der Fliege der Weg aus
dem Fliegenglas gezeigt werden soll, dann ist Wittgensteins Unternehmen
und jedes Unterfangen im Anschluss daran normativ. Nicht normativ im
Sinne einer Begriindung, sondern nur normativ im Sinne eines Einlassens
auf die Ziele der Lebensform. Wittgenstein schreibt nicht iiber Ethik, sie
kann nur gezeigt werden.?* Seine Ethik steht am Rand.**? Das Ordnen
dient dem Zweck, einen Gebrauch davon zu machen. Doch das Ordnen
zum besseren Gebrauch geht von der Fragestellung der Praxis aus.

JWir wollen in unserm Wissen vom Gebrauch der Sprache eine Ord-
nung herstellen: eine Ordnung zu einem bestimmten Zweck; eine von
vielen moglichen Ordnungen; nicht die Ordnung. Wir werden zu diesem
Zweck immer wieder Unterscheidungen hervorheben, die unsre gew6hn-
lichen Sprachformen leicht iibersehen lassen. [..] Die Verwirrung, die
uns beschaftigt, entsteht gleichsam, wenn die Sprache leerlduft, nicht,
wenn sie arbeitet.34!

338 PUI122.

339 Vgl. fiir einen Einblick: Joachim Schulte, Wittgenstein. Eine Einfiithrung (Stuttgart:
Reclam, 1989) auf S. 96-103.

340 Zu Entwiirfen postmoderner Ethik vgl. Wilhelm Liitterfelds und Thomas
Mohrs, Globales Ethos. Wittgensteins Sprachspiele interkultureller Moral und Religi-
on (Wiirzburg: Konigshausen&Neumann, 2000); Hans-Martin Schonherr-Mann
(Hrsg.), Ethik des Denkens (Miinchen: Fink, 2000).

341 PUI32.

115

https://dol.org/10.5771/9783748914907-83 - am 17.01.2026, 09:34:25.



https://doi.org/10.5771/9783748914907-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Kapitel: Sprache

Wittgenstein ging es bei seiner Beschreibung um das Angebot einer mog-
lichen, wandelbaren und offenen Ordnung zu einem bestimmten Zweck:
sFrieden in den Gedanken. Das ist das ersehnte Ziel dessen der philo-
sophiert. 42 An diesen Ansatz der beschreibenden Ordnung fiir einen
bestimmten Zweck schliefit sich auch eine politikwissenschaftliche Verwen-
dung der Konzeption Wittgensteins an. Fiir die politikwissenschaftliche
Verwendung der Philosophie Wittgensteins ist zu beriicksichtigen, dass
er seinen Wissenschaftsbegriff vor allem von der Physik her ableitet und
gegen die Ubertragung des physikalischen Denkens in die Philosophie,
wie dies u.a. Russell unternahm, kdmpft. Wittgensteins philosophisches
Selbstverstdndnis kann somit in einem hermeneutischen Kontext auch von
einer praxisorientierten Politikwissenschaft rezipiert werden.34?

Eine praxisorientierte Politikwissenschaft will Wissenschaft sein, aber
nur begrifflich arbeiten. Sie stellt deswegen keine Hypothesen auf und ver-
sucht keine kausale Erklarung durch das Beibringen von Beispielen aus der
Fiille neu erhobener Daten. Sie bringt bekannte Beispiele, um Griinde der
Praxis angeben zu konnen. Aus den Griinden folgt keine allgemeine Erkla-
rung im naturwissenschaftlichen Sinn, sondern das Verstehen ihrer Giiltig-
keit im Argumentationszusammenhang ihrer Praxis. Eine praxisorientierte
Politikwissenschaft arbeitet mit historischen Beispielen, doch sie forscht
nicht nach neuen historischen Erkenntnissen. Sie bringt eben gerade keine
neuen Erfahrungen bei, sondern bleibt beim Angebot eines begrifflichen
Ordnens der alten Griinde in bekannten Beispielen der Praxis.

IV. Familienahnlichkeit

In der Abgrenzung der naturwissenschaftlichen Methode von seiner phi-
losophischen hatte Wittgenstein den Weg vom Allgemeinen und seinen
Gesetzen hin zum Besonderen und dem Ordnen in regelhaften Zusammen-
hiangen beschritten:

»Gegeniiber dem Reduktionismus der Naturwissenschaften mit ihrem
Ziel der >Erklarung« geht es in der Philosophie darum, die unendliche

342 VBS. 511
343 Vgl. Jorg Zimmermann, Wittgensteins sprachphilosophische Hermeneutik (Frankfurt
am Main: Suhrkamp, 1975) auf S. 160-166.

116

https://dol.org/10.5771/9783748914907-83 - am 17.01.2026, 09:34:25.



https://doi.org/10.5771/9783748914907-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

§ 3: Der Weg zum Sprachspiel

Vielfalt der Erscheinungen zu beschreiben: >Die Philosophie ist wirklich
srein deskriptiv<344

Die ,unendliche Vielfalt der Erscheinungen® lasst sich beschreiben, weil die
Erscheinungen in einem Netz von Ahnlichkeiten zusammenhéngen.

»Es ist diesen Erscheinungen gar nicht Eines gemeinsam, weswegen wir
fiir alle das gleiche Wort verwenden, - sondern sie sind miteinander in
vielen verschiedenen Weisen verwandt. 4>

,Wir sehen ein kompliziertes Netz von Ahnlichkeiten, die einander iiber-
greifen und kreuzen. Ahnlichkeiten im Groflen und Kleinen: 346

Auch wenn sich Wittgenstein gegeniiber der philosophiegeschichtlichen
Konzeption der Analogie uninteressiert zeigte, sind doch die beiden ge-
gensitzlichen Versuche von Teuwsen und Kunzmann,** ihn im Kontext
dieser Tradition zu diskutieren, erhellend. Wittgenstein weigerte sich dem
Allgemeinen das Partikuldre zu opfern. Er suchte nach den Ahnlichkeiten
zwischen den einzelnen Erscheinungen, um Zusammenhénge, Zwischen-
glieder herzustellen.

Der Gegenstand der Beschreibung wird nicht auf einen Begriff reduziert,
sondern in einem Netz von Zusammengehdrigkeiten beschrieben. Wittgen-
stein 10ste damit seine Abbild-Theorie auf der Basis von Urelementen aus
dem Tractatus ab, ohne seine Bild-Theorie zu verwerfen. Die Wirklichkeit
lasst sich nicht reduziert auf einzelne Punkte in der Sprache spiegeln. Die
Wirklichkeit konstituiert sich in der Sprache als Gleichnis. Ziel ist ja nicht
die Abbildung, die Erkenntnis der Wirklichkeit, sondern der Umgang mit
ihr als Praxis, deren Fortsetzung man raten kann.

344 Blaues Buch S. 39.

345 PU 65.

346 PU 66.

347 Peter Kunzmann, Dimensionen von Analogie. Wittgensteins Neuentdeckung eines
klassischen Prinzips (Diisseldorf: Parerga, 1998); Rudolf Teuwsen, Familiendhnlich-
keit und Analogie (Freiburg: Alber, 1988). Vgl. auch Fierke, die daraufhin weist,
dass im Gegensatz zur Analogie, bei der die Assoziation zum Vergleich zwischen
zwei Bildern naheliegt, beim Begriff der Familiendhnlichkeit oder auch schon beim
Sprachspiel gleich die Vorstellung eines Zusammenhangs verschiedener Teile mit-
schwingt. Karin. M. Fierke, Changing games, changing strategies: critical investiga-
tions in security (Manchester: Manchester University Press, 1998) auf S. 31.

117

https://dol.org/10.5771/9783748914907-83 - am 17.01.2026, 09:34:25.



https://doi.org/10.5771/9783748914907-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Kapitel: Sprache

Wittgenstein entwickelte die Theorie des Schauens vom Frithwerk in sei-
nem Spatwerk weiter.348 ,Denk nicht, sondern schau!“3*° ist der Leitspruch,
der sich durch Wittgensteins Philosophie zieht. Im Beschreiben soll eine
Moglichkeit fiir das Sehen eréffnet werden. Das Beschreiben in Begriffen
kann nie die Sache selbst sein. Sehen ist immer auch auslegen, man sieht
etwas als etwas.®® ,Was erkenne ich als was? Denn ,ein Ding als es selbst
erkennen’ heif3t nichts 3!

Deshalb konzipierte Wittgenstein das Sprachspiel als Vergleichsmethode.
Es geht immer nur um Anndherung, um Ahnlichkeit, nie um Identitét
und Reprisentation. Der Vergleich gelingt nicht dann, wenn etwas exakt
abgebildet wird. Das wire kein Vergleich, sondern eine Verdopplung. Der
Vergleich betont das schérfer, was er herausstellen will, und abstrahiert von
dem, was auch da ist, aber aus der Perspektive der Frage nicht die Relevanz
hat, die dem zugestanden wird, was der Vergleich herausarbeiten soll. Die
Aussage ,a ist wie b“ meint nicht ,a ist gleich %, sondern a zeigt in einem
bestimmten Kontext die gleichen oder zumindest dhnliche Eigenschaften
wie b. Darauf zielt auch die Vergleichsmethode des Sprachspiels ab. Sie will
bestimmte Argumente zeigen, nicht abbilden und reprisentieren.

LWir aber betrachten die Spiele und die Sprachen unter dem Gesichts-
punkt eines Spiels, das nach Regeln vor sich geht. D.h. wir vergleichen
Sprache immer mit so einem Vorgang. >

sUnsere klaren und einfachen Sprachspiele sind nicht Vorstudien zu
einer kiinftigen Reglementierung der Sprache, — gleichsam erste Annéhe-
rungen, ohne Beriicksichtigung der Reibung und des Luftwiderstands.
Vielmehr stehen die Sprachspiele da als Vergleichsobjekte, die durch
Ahnlichkeit und Unihnlichkeit ein Licht in die Verhiltnisse unsrer Spra-
che werfen sollen.3>3

»Nur so namlich kénnen wir die Ungerechtigkeit, oder Leere unsere
Behauptungen entgehen, indem wir das Vorbild als das, was es ist, als
Vergleichsobjekt - sozusagen als Mafistab — hinstellen; und nicht als

348 Vgl. Chris Bezzel, Wittgenstein zur Einfithrung (Hamburg: Junius, 1989) auf S.
108-129.

349 PU 66, Z 458, u.a.

350 Vgl. Doris Vera Hofmann, GewifSheit des Fiirwahrhaltens (Berlin: de Gruyter, 2000)
auf S. 231-237.

351 PGII130,S.180.

352 PG 126 (auf S. 63.)

353 PU 130.

118

https://dol.org/10.5771/9783748914907-83 - am 17.01.2026, 09:34:25.



https://doi.org/10.5771/9783748914907-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

§ 3: Der Weg zum Sprachspiel

Vorurteil, dem die Wirklichkeit entsprechen miisse. (Der Dogmatismus,
in den wir beim Philosophieren so leicht verfallen.)“3>*

Das Sprachspiel wird so eine Vergleichsmethode, in der die Praxis aufscheint,
aber nicht als Spiegelbild, sondern als Analogie, als Ahnlichkeit. Das Spiel
dhnelt der Praxis, so wie die Beispiele und die Narrative einen Bezug zur
Praxis herstellen, in dem die Praxis sich als getroffen erkennt.

Die Beschreibung kann dann nicht davon abhingen, eine direkte, gleich-
sam nahtlose Verbindung zur Wirklichkeit herstellen zu miissen. Sie erhalt
ihre Stirke im auslegenden Verweben der Zusammenhinge und Zwischen-
glieder. So stellt die Beschreibung die Verbindung zur Wirklichkeit {iber einen
festen Strang von Bildern und Ahnlichkeiten her, die ineinandergreifen und
dem Gebrauch in der Praxis standhalten.

,Und wir dehnen unseren Begriff der Zahl aus, wie wir beim Spinnen
eines Fadens Faser an Faser drehen. Und die Stirke des Fadens liegt
nicht darin, dafl irgendeine Faser durch seine ganze Lange lduft, sondern
darin, dafd viele Fasern einander iibergreifen 3%

Um diese Ahnlichkeiten in den Erscheinungen zu fassen, prigte Wittgenstein
den Begriff der Familiendhnlichkeit. Im gleichen Paragraph 67 der Philoso-
phischen Untersuchungen, in dem er die Faser und den Faden einfiihrt,
sprach er auch von der Familiendhnlichkeit:

,Denn so iibergreifen und kreuzen sich die verschiedenen Ahnlichkeiten,
die zwischen den Gliedern einer Familie bestehen: Wuchs, Gesichtsziige,
Augenfarbe, Gang, Temperament, etc. etc.*>>

Eine Familiendhnlichkeit besteht also im Zusammenhang und Zusammen-
halt des zu Beschreibenden, in der Gleichmafligkeit der verschiedenen Ge-
sichtsziige einer Familie. Eine Familiendhnlichkeit entsteht in der dichten
Praxis von Sprechen und Handeln, die vermittelt iber das Ineinandergrei-
fen der Faden des Taus, zum Halt werden kann, durch den eine Fortset-
zung der Lebensform durch ihre Beschreibung erméglicht und erleichtert
wird.

354 PU 3L
355 PU 67
356 PU67.

119

https://dol.org/10.5771/9783748914907-83 - am 17.01.2026, 09:34:25.



https://doi.org/10.5771/9783748914907-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Kapitel: Sprache

Das Ineinandergreifen von Tun und Erleiden, illustrierbar iiber die Fami-
liendhnlichkeit eines alten Ehepaars und seiner Kinder oder die Familien-
dhnlichkeit, die manche einem Hundehalter und seinem Haustier nachsagen
- die Ahnlichkeit, die entsteht, wenn man sich lange aneinander abmiiht.

120

https://dol.org/10.5771/9783748914907-83 - am 17.01.2026, 09:34:25.



https://doi.org/10.5771/9783748914907-83
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	§ 1: Handeln in der alten Stadt
	§ 2: Regeln
	§ 3: Der Weg zum Sprachspiel
	I. Gewissheit
	II. Der unproblematische Widerspruch
	III. Das Zusammenstellen von Zusammenhängen
	IV. Familienähnlichkeit


