
»Größe und Grenze einer ethischen
Weltanschauung«

Die denkerische Herausforderung des Bösen bei
Paul Ricœur

Bernd J. Claret

Im Gedenken an Helmut Riedlinger (1923–2007)

»Wenn ›das Symbol zu denken gibt‹, so bezeichnet das, was die Sym-
bolik des Bösen zu denken gibt, die Größe und Grenze jeder ethischen
Weltanschauung, denn der Mensch, den diese Symbolik enthüllt, ist
nicht nur schuldiger Urheber, sondern ebenso sehr ein Opfer des Bö-
sen.«1

Offen zu Tage liegt heute ein denkwürdiges Faktum, »nämlich die
Tatsache, dass wir uns selbst nicht mehr in der Situation des Bösen
sehen können«2. Auf »eine Freiheit« zu treffen, »die sich das Böse
zur Last legt«3, die eigene Schuld offen und ehrlich eingesteht und
ohne Wenn und Aber bekennt, ist heute schon der krasse Ausnahme-
fall – ein selten zu beobachtender Glücksfall.4 Das war nicht immer
so.

Poetik des Glaubens A 89

1 P. Ricœur, Die Fehlbarkeit des Menschen, Freiburg 1971, S. 16.
2 T. Buchheim, »Schelling und die metaphysische Zelebration des Bösen«, in: Phi-

losophisches Jahrbuch 107 (2000) S. 47–60, hier S. 47. – Dieser Beitrag ist im In-
ternet unter www.thomas-buchheim.de zugänglich.

3 P. Ricœur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 13.
4 Selten geworden ist zudem das grundsätzliche Bekenntnis vor Gott, ein Sünder zu

sein. Es ist »davon auszugehen […], dass der Mensch unserer Tage, auch zahllose
Christen, sich nicht mehr in einer allem anderen vorausgehenden Weise bewusst
sind, ›allzumal Sünder‹ zu sein. Mit einer bloßen liturgischen Rezitation dieser
Formel ist es ja nicht getan.« O. H. Pesch, Gerechtfertigt aus Glauben. Luthers
Frage an die Kirche, Freiburg 1982, S. 51.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I.

Die Gretchenfrage: »Wie hast du’s mit dem Bösen?«

Wir Menschen, die zumindest in unserem Kulturkreis geradewegs in
einen »Sog der Trivialisierung«5 geraten sind, haben uns in einem
schleichenden Prozess zunehmender Vergleichgültigung merkwür-
dig leicht daran gewöhnt (oder soll man sagen: dafür entschieden?),
auf das Bekenntnis, selbst böse gehandelt zu haben, fast vollständig
zu verzichten. Stattdessen treffen wir lieber mehr oder weniger raf-
finierte »Exkulpationsarrangements«6, selbst auf die Gefahr hin,
damit einen verhängnisvollen Anklagemechanismus (der den ande-
ren, oft gerade den Unschuldigen, nicht schont, sondern belastet)
auch von uns aus in Gang zu setzen und weiter am Leben zu hal-
ten.

Diese Situation, mit der man sich heute weitgehend arrangiert
hat, ist vor allem deshalb fatal, weil »das [eigene] Schuldbekenntnis
[und insofern ist ein solches durchaus als ein Glücksfall zu bezeich-
nen] gleichzeitig Entdeckung der Freiheit ist«7 und mit dem gänz-
lichen Ausfall eines solchen Bekenntnisses das Vordringen »zu einem
ungewöhnlich sinngeladenen Selbstverständnis«8 geradezu verwehrt
bleibt. Bei einem Schuldbekenntnis gesteht der Mensch freimütig
und schonungslos im Blick auf sich selbst ein, mit dem Bösen ange-
fangen, es also selbst in Gang gesetzt zu haben. Mit einem solchen
Schuldbekenntnis kommt, und zwar gleich in mehrfacher Hinsicht,

90 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Bernd J. Claret

5 R. Schönberger, »Gott denken«, in: R. Spaemann, Der letzte Gottesbeweis. Mit
einer Einführung in die großen Gottesbeweise und einem Kommentar zum Got-
tesbeweis Robert Spaemanns von Rolf Schönberger, München 2007, S. 33–127,
hier S. 103 (im Kontext seiner Ausführungen über Nietzsche).

6 O. Marquard, »Exkulpationsarrangements. Bemerkungen im Anschluß an René
Girards soziologische Theologie des Sündenbocks«, in: W. Oelmüller (Hg.), Wo-
rüber man nicht schweigen kann. Neue Diskussionen zur Theodizeefrage, Mün-
chen 1992, S. 24–29, hier S. 25.

7 P. Ricœur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 13 (im Anschluss an Jean Nabert). –
Vgl. P. Ricœur, »Schuld, Ethik und Religion«, in: Concilium 6 (1970) S. 384–393,
hier S. 390: »Dieses Eingeständnis [von Schuld im Akt des Bekennens] ist […]
Zugang zu einem Punkt, an dem alles neu beginnen kann. Die Rückkehr zum
Ursprung ist eine Rückkehr zu der Stelle, an der die Freiheit sich selbst entdeckt
als etwas, das befreit werden muss – kurzum: zu der Stelle, an der ich hoffen kann,
befreit zu werden.«

8 P. Ricœur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 13.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Humanität des Menschen ins Spiel. Die Voraussetzung für ein
solches Schuldbekenntnis, mit dem etwas Neues in Gang gesetzt
wird, ist die gelungene Unterbrechung einer »einseitigen Erinne-
rung«: Es wird jetzt eben nicht mehr nur – wie ansonsten unter Men-
schen üblich – dasjenige Böse erinnert, das mir in der Vergangenheit
zugefügt wurde.9

Aber nicht nur der Umgang mit dem Bösen, das wir selbst getan
haben und für das wir, wie man umgangssprachlich durchaus präzise
sagt, etwas können und insofern auch verantwortlich zeichnen müs-
sen, liegt heute im Argen. Dasselbe gilt für den Umgang mit dem
Bösen, das uns angetan wurde und für das wir schlechterdings nichts
können und das wir dementsprechend auch nicht in Verantwortung
übernehmen müssen. Der Umgang auch mit diesem Bösen (getan
von anderen) ist meist von der Art, dass – »auf Teufel komm raus«
– ein Anklagemechanismus in Gang gehalten wird, so dass sich wie-
der einmal mehr bestätigt: Böses gebiert unerbittlich Böses; eine Un-
terbrechung des wohl verhängnisvollsten Teufelskreises findet ein-
fach nicht, zu selten oder zu unentschlossen statt.

Machen wir die Gegenprobe: Wer macht in der Tat Ernst da-
mit, dass die Güte, wie Paul Ricœur sagt,10 die Antwort auf das
Böse ist?

Wer allen Ernstes davon ausgeht, dass die Güte die letztgültige
Antwort auf das Böse ist, und gemäß einer solchen Wegweisung (die
letzten Endes auf Schonung des anderen zielt) zu leben versucht und
damit die durch das Böse faktisch gegebene Herausforderung auf der
Ebene der Lebenspraxis annimmt, der schürt die Hoffnung, dass es
anders werden kann. Am Grunde solcher Akte der Barmherzigkeit
steht letztlich die Grund-Überzeugung: »So radikal das Böse ist – es

Poetik des Glaubens A 91

»Größe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

9 Formuliert in direkter Anlehnung an: S. Orth, »Zwischen Philosophie und Theo-
logie. Das Verzeihen«, in: A. Breitling und S. Orth (Hg.), Erinnerungsarbeit. Zu
Paul Ricœurs Philosophie von Gedächtnis, Geschichte und Vergessen, Berlin
2004, S. 223–236, hier S. 223. – Stefan Orth spricht in diesem Zusammenhang
von einem »von Anfang an ethisch akzentuierten Erinnerungsbegriff« Ricœurs
(S. 224): »Grundsätzlich weist Ricœur in La mémoire, l’histoire, l’oubli in Fort-
führung seiner Besinnung auf den Menschen in Das Selbst als ein Anderer mehr-
fach darauf hin, dass das Erinnern einem nicht einfach nur widerfährt, sondern
auch eine Handlung, ein Tun ist, und dass deshalb das Erinnern-können zu den
›Fähigkeiten‹ hinzuzurechnen ist, die den Menschen als Menschen auszeichnen«
(S. 225).

10 So P. Ricœur in einem Gespräch in der Karwoche 2000 in Taizé. Vgl. im Internet
unter www.taize.fr/de_article1118.html: »Die Güte bricht sich Bahn«.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist nicht so tief wie die Güte.«11 Mit dieser Einstellung ist der Mensch
bereits unterwegs zu dem »befreienden Wort«, das den anderen

92 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Bernd J. Claret

11 Ebd. – Frère Roger (1915–2005) erinnert in seinem Brief an Ricœurs Familie, den
er am 21. Mai 2005, am Tag nach Ricœurs Tod, geschrieben hat, an diese gerade
für das christliche Bewusstsein bedeutungsschweren Worte. Er schreibt damals,
aus der Erinnerung (an ein Gespräch im Jahr 2000) zitierend: »In den letzten fünf-
zig Jahren ist er [sc. Paul Ricœur] oftmals nach Taizé gekommen. […] Er hat uns
oft angestiftet, tiefer nachzudenken. […] Eines Tages sagte er zu uns die Worte:
›Wie radikal das Böse auch sein mag, es reicht nicht an die Tiefe der Güte.‹« Diese
zentrale Aussage findet sich zeitgleich und auch schon früher in Ricœurs Schrift-
tum. Orth weist darauf hin und deutet zugleich an, was diese Aussage in anthro-
pologischer Perspektive bedeutet: »Am Ende des Gedankengangs von La mémoi-
re, l’histoire, l’oubli steht […] – wie schon innerhalb der Phänomenologie der
Schuld – die Behauptung, dass bei aller ›Radikalität‹ des Bösen [im Kantischen
Sinne] mit den entsprechenden Konsequenzen die Bestimmung zum Guten im
Kantischen Sinne ursprünglicher sei. Genau diese Bestimmung zum Guten er-
möglicht es, dass zu den in Das Selbst als ein Anderer profilierten Fähigkeiten
des Menschen, sprechen, handeln, erzählen und moralische Bewertungen vorneh-
men zu können, nicht nur die Fähigkeit zur Erinnerung als eine Art Existenzial
des Menschen tritt, sondern eben auch die Möglichkeit zu verzeihen – ohne dabei
die Schuld zu verdrängen, der sich Ricœur in seinem anthropologischen Frühwerk
so gewissenhaft gewidmet hat. Woher die Kraft dazu kommt? Dies ist eine andere
Frage, die Ricœur in den fast sechs Jahrzehnten professioneller philosophischer
Reflexion bis zuletzt immer wieder auch an die Grenzen der Philosophie geführt
hat.« S. Orth, »Von der Anthropologie der Fehlbarkeit zur Hermeneutik des
Selbst. Stationen auf dem Denkweg von Paul Ricœur«, in: S. Orth und P. Reifen-
berg (Hg.), Facettenreiche Anthropologie. Paul Ricœurs Reflexionen auf den
Menschen, Freiburg 2004, S. 15–36, hier S. 36. Vgl. vor allem den Epilog
»Schwierige Vergebung«, in: P. Ricœur, Gedächtnis, Geschichte, Vergessen, Mün-
chen 2004, S. 697–776. Vgl. die beiden Beiträge hierzu von: M. A. Villaverde,
»Schuld und Vergebung bei Paul Ricœur«, in: A. Breitling und S. Orth (Hg.), Er-
innerungsarbeit, S. 207–222; S. Orth, »Zwischen Philosophie und Theologie«. In
diesem zuletzt genannten Beitrag wartet Orth mit einer für die Ricœur-Forschung
ganz bemerkenswerten These auf, die er auch eingehend begründet. Er vertritt die
Auffassung, »dass man diesen letzten Teil von La mémoire, l’histoire, l’oubli […]
vor dem Hintergrund des Frühwerks lesen und verstehen muss« (S. 232). Seine
These lautet näherhin: »dass Ricœur im Epilog über das Verzeihen angesichts von
Schuld und Leid abermals seine ursprünglichen, bisher nicht ausgeführten Pläne
für eine ›Poetik des Willens‹ wieder aufgreift und jetzt deutlicher als je zuvor
offenlegt. Er knüpft hier wieder an seine Skizzen der ›Poetik‹ einer von Schuld
befreiten Freiheit an, die die ›Philosophie des Willens‹ hätte beschließen sollen –
auch wenn es natürlich nicht genau die ›Poetik des Willens‹ ist, die Ricœur vor
fünfzig Jahren geplant hat. Damals hatte der bekennende Protestant diese vertagt
und seine bereits auf drei Bände angewachsene ›Philosophie des Willens‹ unvoll-
endet gelassen, weil er – im auf strenge Trennung zwischen Philosophie und
Theologie bedachten Geistesleben Frankreichs – Sorge hatte, zu sehr in den Be-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(auf)atmen lässt: »Du bist besser als deine Taten.«12 Vor dem Hinter-
grund solcher alternativer Handlungsmöglichkeiten könnte jeder
selbst sich fragen, ja die »Gretchenfrage« selbst sich stellen: »Nun
sag3, wie hast du3s mit dem Bösen?«

II.

Ein erster Blick auf die Grenze einer ethischen
(Welt-)Anschauung

Allerdings darf man, das lehrt schon die Erfahrung, den Menschen
ethisch auch nicht überfordern mit gut gemeinten Ratschlägen in
der Form von steilen Imperativen – als wären sie in jeder Situation
gleich gültig und als wären »die Hindernisse, die den Maximalforde-
rungen entgegenstehen«13, aus eigener Kraft locker zu bewältigen.
Man darf ihm auch bei aller Zurechenbarkeit nicht einseitig und
kompromisslos, ganz ohne gravierende Einschränkungen zu machen,
das Böse, das er getan hat, umfassend anlasten – als hätte das Böse,
das er tut, so gut wie gar keine Vorgeschichte und nur mit ihm allein
zu tun. Und man darf ihm auch nicht seinen unproduktiven Umgang
mit dem erlittenen Bösen gänzlich verübeln – als wäre er so ganz und
gar nicht negativ vorbelastet und gezeichnet, ja empfindlich verwun-
det, als wäre er in seinen Reaktionen so ganz unbeschwert, jedenfalls
in keiner Weise gehemmt. Man würde damit der Illusion erliegen,

Poetik des Glaubens A 93

»Größe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

reich der Logik des Religiösen zu geraten, auf diese Weise jedoch seine Glaubwür-
digkeit als Philosoph zu verlieren. […] Es spricht jedoch vieles für die Vermutung,
dass der fehlende dritte Band der Willensphilosophie so etwas wie eine Philoso-
phie der Rechtfertigung geworden wäre« (S. 226, 228).

12 P. Ricœur, Gedächtnis, Geschichte, Vergessen, München 2004, S. 759. – Ricœur
spricht in diesem Zusammenhang von einem »Akt der Entbindung« (S. 756),
was bedeutet, dass »der Schuldige […] in die Lage versetzt wird, noch einmal
neu zu beginnen« (S. 754). Vergebung bedeutet soviel wie »den Handelnden von
seiner Handlung entbinden« (S. 753 [Zwischenüberschrift]).

13 H. R. Schlette, »›Geben – nicht Hassen‹. Zur Friedensformel von Albert Camus«,
in: Orientierung 48 (1984) S. 266–268, hier S. 268. Diese Hindernisse sieht Ca-
mus sehr deutlich. Vgl. B. J. Claret, »Theologie im Kontext einer ›zerbrochenen
Welt‹. Zum derzeitigen lebensweltlichen Erfahrungshorizont und seiner Bedeu-
tung für die Theologie«, in: Theologie der Gegenwart 38 (1995) S. 256–271, bes.
S. 268–270.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Mensch sei uneingeschränkt frei und von sich aus – wenn er nur
will, was er soll – zu jeder Zeit zum guten Handeln »fähig«.

Aus philosophischer wie theologischer Sicht, insbesondere aus
(jüdisch-)christlicher Perspektive, ist richtig, dass der Mensch dort
in die Verantwortung zu nehmen ist, wo er nach menschlichem Er-
messen tatsächlich verantwortlich ist. Das kann und muss bisweilen
auch in einer für den Einzelnen sehr unbequemen Weise geschehen.
Er ist auf seine Verantwortung hin ansprechbar, und man darf nicht
zu gering vom Menschen und dessen Fähigkeiten – seinem Können –
denken, dementsprechend ihm auch in ethischer Hinsicht einiges zu-
trauen.14 Aber genauso richtig und wichtig ist der Hinweis, dass in
dieser Perspektive kein Mensch sein Leben am Nullpunkt beginnt;
keiner beginnt in seinem Handeln absolut, d. h. völlig losgelöst und
frei von allen Vorgegebenheiten. Der Mensch vollzieht seine Freiheit
in einem schon geprägten Raum und Kontext, der diesem das Sündi-
gen offenbar nur in der Form zugesteht, dass sündigen soviel heißt
wie nachgeben.

So jedenfalls sieht es Paul Ricœur, in dessen philosophischer An-
thropologie der wirkungsgeschichtlich hochbrisante Adamsmythos
der Bibel eine ganz zentrale Rolle spielt. Es ist gerade die Auseinan-
dersetzung mit dem »Sündenfalldrama«15 in Gen 3,1–7, die das in
seinen Konsequenzen sehr weitreichende Diktum Ricœurs hervor-
bringt: »Sündigen heißt nachgeben.«16 Und das bedeutet: Wenn der
einzelne Mensch das Böse setzt, kann er dies nur tun, indem er das
Böse, das in gewisser Weise (immer) »schon da«17 ist – vor ihm! –
»fortsetzt«18. Und das wiederum bedeutet: An dem Bösen, das durch
einen Menschen geschieht, ist immer auch ein nicht unerheblicher,
signifikant rätselhafter Anteil vorhanden, für den der einzelne

94 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Bernd J. Claret

14 In genuin (jüdisch-)christlicher Perspektive – so lässt sich mit Ludwig Wenzler
formulieren – traut zunächst Gott, der »will, dass ich sein Sprechen mitspreche«,
und der »uns sein Wort nur in unserer Antwort geben will«, dem einzelnen Men-
schen Ungeheueres zu und erwartet dementsprechend auch einiges von ihm, aber
nicht ohne dass er ihn zuvor zur »Stellvertretung« befähigt. L. Wenzler, »Erfah-
rungen mit Gott«, in: L. Wenzler (Hg.), Die Stimme in den Stimmen. Zum Wesen
der Gotteserfahrung, Düsseldorf 1992, S. 7–29, hier S. 23.

15 P. Ricœur, Symbolik des Bösen, Freiburg 1971, S. 274.
16 Ebd., S. 296.
17 Vgl. etwa: ebd., S. 179f., 296, 355.
18 Vgl. etwa: ebd., S. 180, 296 u.ö.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mensch, der »das Böse wahrmacht«19, nicht mehr die Verantwortung
übernehmen kann und auch nicht übernehmen muss. Und eben die-
ser Anteil, der nicht mehr in die Verantwortlichkeit des einzelnen
Menschen fällt, der das Böse setzt, jene andere Seite des Bösen, die
es eben auch gibt und die sich, weil den Verantwortungsbereich des
Menschen übersteigend, anthropologisch nicht restlos reduzieren
lässt, muss einer philosophischen Anthropologie enorm zu schaffen
machen, wenn sie das Phänomen des Bösen bedenkt – freilich nur
nachdem der oder die Philosophierende auf dieses »Andere des
menschlichen Bösen«20 aufmerksam geworden ist.

Ricœur hat – wie kein zweiter Philosoph der Gegenwart – die
Herausforderung, die dieser nicht vom Menschen in Verantwortung
zu übernehmende Anteil am Bösen für das philosophische Denken
bedeutet, gesehen und in der philosophischen Reflexion entspre-
chend darauf reagiert. Und zwar vor allem durch seinen Rückgriff
auf Mythen, die vom Anfang und Ende des Bösen erzählen und da-
von, dass es am Bösen, dort wo es in der Wirklichkeit auftaucht, of-
fenbar immer etwas gibt, das dem Menschen nicht mehr vollauf zu-
rechenbar ist. Erst wo dieser rätselhafte, vom Menschen nicht
gesetzte Anteil mit ins Blickfeld rückt und versucht wird, das Böse
eben nicht nur als eine ausschließlich vom Menschen und seiner Frei-
heit abhängige Größe zu begreifen, sondern auch als eine ihm gegen-
über in gewisser Weise vorgängige Wirklichkeit, ist die mit dem Bö-
sen gegebene Herausforderung auf der Ebene des Denkens wirklich
(vollumfänglich) angenommen: Jetzt wird deutlich, dass die ethische
(Welt-)Anschauung bei all ihrer Größe eben doch auch ihre Grenze
hat.

Unter einer »ethischen Anschauung«21 versteht Paul Ricœur
»das Bemühen […], die Freiheit und das Böse immer enger wechsel-
seitig zu erklären«22. Er denkt dabei vor allem an Kant und dessen
»Annahme der Freiheit zum Bösen«23 (und an Hegel, der in Bezug

Poetik des Glaubens A 95

»Größe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

19 So die gelungene Formulierung von: J. Bründl, Masken des Bösen. Eine Theologie
des Teufels, Würzburg 2002, S. 389.

20 P. Ricœur, »Hermeneutik der Symbole und philosophische Reflexion (I) [1961]«,
in: Hermeneutik und Psychoanalyse. Der Konflikt der Interpretationen II, Mün-
chen 1974, S. 162–195, hier S. 172.

21 P. Ricœur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 15.
22 Ebd., S. 11.
23 H.-J. Ehni, Das moralisch Böse. Überlegungen nach Kant und Ricœur, Freiburg

2006, S. 221. – »Mit Kant und seiner Abhandlung Vom radikalen Bösen hat diese

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf Kant von einer ethischen Weltanschauung spricht). Aber gerade
dieses Bemühen, das voll und ganz getragen ist von der Überzeu-
gung, dass »das Böse der Freiheit zuzurechnen«24 ist, stößt empfind-
lich an eine Grenze, sobald dem Denken aufgeht, dass das Böse zwar
in den Bereich der menschlichen Verantwortung fällt, aber »keine
nur anthropologische Größe« ist.25 Erst wenn klar erkannt worden
ist, dass es auch über dieses »Andere des menschlichen Bösen« phi-
losophisch nachzudenken gilt, kann die enorme denkerische Heraus-
forderung, die mit dem Phänomen des Bösen gegeben ist, überhaupt
erst so richtig zu Bewusstsein kommen.

Die Grenze einer »ethischen Weltanschauung«26 kommt viel-
leicht am nachdrücklichsten in den Blick, wenn man über ein Phäno-
men nachdenkt, das der Hirnforscher Gerhard Roth einmal als
»Schuldparadoxon« bezeichnet hat.

Völlig unabhängig davon, ob jemand dem derzeit im Aufwind
befindlichen Naturalismus anhängt und glaubt, einen Freiheits-
ursprung des Bösen nicht annehmen zu können, oder sich als Vertre-
ter einer »ethischen Weltanschauung« sieht – die von der Wirklich-
keit menschlicher Freiheit ausgeht: Das Phänomen, das hier
beschrieben wird, ist hochinteressant. Je schlimmer sich das Böse zu-
trägt und »je stärker die Schuld« (Roth27) zu sein scheint, je dring-

96 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Bernd J. Claret

Betrachtungsweise ihre erste Reife erlangt; indem der moralische Formalismus
eine einzige Maxime des guten Willens herausstellt, räumt er auch dem schlech-
ten Willen eine einzige Maxime ein; der Formalismus drängt das Böse in eine
Maxime der Willensfreiheit zurück; und eben das ist der Kern der ethischen Auf-
fassung vom Bösen.« P. Ricœur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 13.

24 H.-J. Ehni, Das moralisch Böse, S. 221.
25 Formuliert in direktem Anschluss an: W. Pannenberg, »Das Böse«, in: Evangeli-

sches Kirchenlexikon, Band 1, Göttingen 1956, S. 559–561, hier S. 561. – Wolf-
hart Pannenberg ist im Übrigen einer der ersten Theologen im deutschsprachigen
Raum, der in regelmäßigem persönlichem Kontakt mit Ricœur gestanden und
dessen zweibändige »Phänomenologie der Verfehlung« schon früh rezipiert hat.

26 P. Ricœur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 11, 15 f.
27 Roth, das legen jedenfalls die meisten seiner diesbezüglichen Äußerungen nahe

(auch wenn bei seinen Stellungnahmen aus der jüngsten Zeit leichte Akzentver-
schiebungen und eine gewisse Zurückhaltung im Urteil zu beobachten sind), ver-
wendet zwar noch den Begriff der Schuld, so wie er umgangssprachlich eben ein-
gesetzt wird, aber das Phänomen Schuld (d.h. philosophisch: der dem Menschen
zurechenbaren Verfehlung) existiert für ihn überhaupt nicht. Er kennt jedenfalls
keinen »[schuld]fähigen Menschen« im Sinne Ricœurs. Einer ethischen Anschau-
ung ist hier ganz grundsätzlich der Abschied gegeben: Freiheit und damit auch
ethisch bewertbare Zurechenbarkeit von Handlungen sind seiner Auffassung

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


licher stellt sich die Frage: »Ist der [sc. Täter des Bösen] von allen
guten Geistern verlassen?« »Was ist denn in ihn gefahren, dass er so
etwas tut?« »Ist der denn überhaupt noch (voll) zurechnungsfähig,
wenn er so etwas tut?«

D. h. je schlimmer sich das Böse zuträgt und »je stärker die
Schuld« des Einzelnen zu sein scheint, desto dringlicher stellt sich
die Frage nach dem »Anderen des menschlichen Bösen«, zumindest
aber, ob der Täter des Bösen nicht zugleich auch Opfer des Bösen, also
selbst, vorgängig zu seiner Tat, vom Bösen »affiziert«28 und damit –
wenigstens ein Stück weit – auch zu ent-schuldigen ist. Ein äußerst
merkwürdiges Phänomen: Der Täter des Bösen, d. h. der im Bösen
Aktive, wird unter der Hand zum Opfer des Bösen, d. h. zum Passi-
ven, und zwar in dem Maße, als dessen Schuld zuzunehmen scheint –
als sei der Mensch »je stärker die Schuld« je mehr in eine Gefangen-
schaft hineingeraten, die ihn »je stärker die Schuld« je mehr zum
Opfer des Bösen werden lässt.

Die Reflexionen, die Ricœur im größeren Rahmen seiner »Phä-
nomenologie der Verfehlung« zum »Paradox eines gefangenen frei-
en Willens«29 bietet, sind gleichsam der Schlüssel zu einem ange-
messenen Verständnis dieses geradezu absurd anmutenden
Phänomens. Sie lassen zudem über das bereits Angedeutete hinaus
tiefer erkennen, worin die denkerische Herausforderung des Bösen
bei Paul Ricœur besteht, und besser verstehen, dass Ricœur – gerade
weil er diese Herausforderung vollumfänglich angenommen hat –
in seiner philosophischen Anthropologie sowohl Größe als auch
Grenze einer ethischen Weltanschauung zugleich akzentuiert. Mit
dieser doppelten Akzentsetzung, die eine gewisse Korrektur an Kant
bedeutet30, steht Ricœur einer christlichen Theologie sehr nahe. Er
vermag durch seine gründliche philosophische Reflexion einen ganz
wesentlichen Beitrag dazu zu leisten, dass insbesondere die katho-

Poetik des Glaubens A 97

»Größe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

nach eine Illusion; der Begriff des Bösen und damit auch der Begriff der Verant-
wortung für etwas Böses ist dementsprechend aufzugeben.

28 P. Ricœur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 12.
29 P. Ricœur, Symbolik des Bösen, S. 176.
30 Mit der Formel »Größe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«, P. Ricœur,

Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 11, stellt Ricœur einen »expliziten Bezug« her
zu Kant. Vgl. H.-J. Ehni, Das moralisch Böse, bes. S. 220–224 (Zitat: S. 221). Es ist
das Verdienst von Hans-Jörg Ehni, diesen sehr engen »Bezug der Auffassung Ri-
cœurs vom Bösen zu derjenigen Kants« (S. 173), der im Titel meines Beitrages
angedeutet ist, detailliert aufgewiesen zu haben.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lische Theologie die von ihr vertretene Weltanschauung besser und
tiefer versteht.

Meines Erachtens tut die Theologie, will sie eines ihrer ganz
großen Kernanliegen in seiner ungeheueren Tragweite verstehen,
gut daran, Ricœurs »Phänomenologie der Verfehlung« noch intensi-
ver zu rezipieren, als dies bislang geschehen ist. Dann wird sich ganz
klar und deutlich zeigen: Eine theologische Anthropologie heute
kann auf gar keinen Fall diese »Phänomenologie der Verfehlung«, ja
überhaupt die ganze »facettenreiche Anthropologie«31 Ricœurs bis
hin zu Gedächtnis, Geschichte, Vergessen, gänzlich außer Acht lassen
oder mit ein paar wenigen Hinweisen im Anmerkungsapparat über-
gehen, wie dies in der Theologie immer noch geschieht. Vielmehr
sollte es ihr darum gehen, den anthropologisch wirklich brisanten
Phänomenen bis in ihre Tiefe nachzudenken, um den »fähigen Men-
schen« (homme capable) – um den geht es in der Theologie ganz
zentral – in seinem »Handeln-Können« (pouvoir-faire) besser zu ver-
stehen.

Wollte man eine Liste von theologischen Autorinnen und Auto-
ren anfertigen, die speziell im Rahmen ihrer anthropologischen Re-
flexion auf Ricœur zu sprechen kommen und wenigstens kurz und
prägnant auf ihn verweisen, dann wäre diese zwar recht lang. Aber
es würde sich dann auch zeigen, wie wenig Ricœur, gemessen an dem,
was er zu sagen hat, theologisch rezipiert worden ist. Das gilt im
Grunde genommen bis heute. Immerhin: Die hier namentlich zu
nennen wären, haben Ricœur, im Unterschied zu vielen, wenigstens
zur Kenntnis genommen und geben durch ihre Hinweise zu verste-
hen, dass Ricœur ein für die Theologie wertvoller Gesprächspartner
ist.32 Eine intensivere Auseinandersetzung mit und eine wirkliche

98 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Bernd J. Claret

31 So der Titel des für die theologische Ricœur-Rezeption im Bereich der Anthro-
pologie wichtigen Buches: S. Orth und P. Reifenberg (Hg.), Facettenreiche An-
thropologie.

32 Allen voran, um eine recht frühe (religionsphilosophische) Publikation zu nen-
nen: L. Wenzler, Die Freiheit und das Böse nach Vladimir Solov3ev, Freiburg 1978
(Index). Vgl. aber etwa auch: J. Sudbrack, Religiöse Erfahrung und menschliche
Psyche. Zu Grenzfragen von Religion und Psychologie, von Heiligkeit und
Krankheit, von Gott und Satan, Mainz 1998. – Im Verlauf seiner Ausführungen
macht Josef Sudbrack immer wieder sehr deutlich, dass »die kluge Hermeneutik
Ricœurs […] aufzugreifen [ist]« (S. 114): »Man sollte auf den Spuren der Herme-
neutik weitergehen, die Ricœur für das ›Verstehen‹ des Bösen entworfen hat«
(S. 118). Die damit verbundene »Mühe«, die Ricœur der Theologie »aufträgt«
(S. 119), darf man nicht scheuen.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rezeption von Ricœurs »Phänomenologie der Verfehlung« im Spe-
ziellen findet man in der deutschsprachigen Theologie vor allem bei:
Michael Böhnke33, Wolfhart Pannenberg34, Hermann Häring35,
Siegfried Wiedenhofer36, Jürgen Werbick37, Helmut Riedlinger38,
Stefan Orth39 und Jürgen Bründl40.

Poetik des Glaubens A 99

»Größe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

33 Vgl. M. Böhnke, Konkrete Reflexion. Philosophische und theologische Herme-
neutik. Ein Interpretationsversuch über Paul Ricœur, Frankfurt 1983, bes. S. 18–
54.

34 Vgl. vor allem: W. Pannenberg, Anthropologie in theologischer Perspektive. Reli-
giöse Implikationen anthropologischer Theorie, Göttingen 1983, bes. S. 101–118,
281–285, 294.

35 Vgl. H. Häring, Das Problem des Bösen in der Theologie, Darmstadt 1985, bes.
S. 18, 88, 121f., 124 f., 154. Zuvor schon (im Kontext der Erbsündenproblematik):
Die Macht des Bösen. Das Erbe Augustins, Gütersloh 1979 (Index). Zuletzt: Das
Böse in der Welt. Gottes Macht oder Ohnmacht?, Darmstadt 1999 (Index).

36 Für Siegfried Wiedenhofer liefert Ricœur (neben Eugen Drewermann) einen der
»beiden wichtigsten Beiträge zur Erbsündentheologie der Gegenwart«; er ver-
weist dabei auf: P. Ricœur, Die Fehlbarkeit des Menschen; Symbolik des Bösen;
»Die ›Erbsünde‹. Eine Bedeutungsstudie [1960]«, in: Hermeneutik und Psycho-
analyse. Der Konflikt der Interpretationen II, München 1974, S. 140–161. – So
in: S. Wiedenhofer, »Zum gegenwärtigen Stand der Erbsündentheologie«, in:
Theologische Revue 83 (1987) S. 353–370, hier S. 355. Vgl. aber vor allem den
Aufsatz: S. Wiedenhofer, »›Erbsünde‹ – eine universale Erbschuld? Zum theologi-
schen Sinn des Erbsündendogmas«, in: Theologische Quartalschrift 162 (1982)
S. 30–44, hier S. 37–44 (Ein neuer Vorschlag zur Erbsündentheologie). Wieden-
hofer sieht sich fehlinterpretiert, wenn Kritiker anmerken, dass sein eigener, von
Ricœur herkommender Versuch eines Neuverständnisses des Begriffs der »Erb-
sünde« eine »Auflösung des Gegenstandes des Erbsündendogmas« bedeute.
S. Wiedenhofer, »Hauptformen gegenwärtiger Erbsündentheologie«, in: Interna-
tionale Katholische Zeitschrift »Communio« 20 (1991) S. 315–328, hier S. 328.
Kritik in diese Richtung äußert z. B.: H. Hoping, Freiheit im Widerspruch. Eine
Untersuchung zur Erbsündenlehre im Ausgang von Immanuel Kant, Innsbruck
1990, S. 28.

37 Vgl. vor allem: J. Werbick, Schulderfahrung und Bußsakrament, Mainz 1985. Zu-
vor schon: Glaube im Kontext. Prolegomena und Skizzen zu einer elementaren
Theologie, St. Ottilien 1982.

38 Vgl. H. Riedlinger, »Der Übergang von der Unschuld zur Sünde. Zur geschicht-
lichen und geistlichen Auslegung des Mythos von Adam, Eva und der Schlange«,
in: W. Strolz (Hg.), Vom alten zum neuen Adam. Urzeitmythos und Heils-
geschichte, Freiburg 1986, S. 11–42, bes. S. 25–32.

39 Vgl. bislang vor allem: S. Orth, Das verwundete Cogito und die Offenbarung. Von
Paul Ricœur und Jean Nabert zu einem Modell fundamentaler Theologie, Frei-
burg 1999; »Von der Anthropologie der Fehlbarkeit zur Hermeneutik des Selbst«;
»Das Böse gibt zu denken. Der Ausgangspunkt philosophischer Reflexion bei Paul
Ricœur und Jean Nabert«, in: S. Grätzel und P. Reifenberg (Hg.), Ausgangspunkt
und Ziel des Philosophierens. Akademietagung zum 100-jährigen Gedenken an

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gerade Ricœurs Hermeneutik der Symbole des Bösen fordert
das systematisch-theologische Denken auf ein Höchstmaß heraus,
vor allem dort, wo der Gedanke zentral wird, dass diese Symbole
gleichsam durch einen Begriff zusammengebunden werden können,
der das durch die Symbole des Bösen immer wieder je neu angezeigte
Paradox auf den Punkt – oder besser: auf den Begriff – zu bringen
vermag. Es ist die Rede vom so genannten servum arbitrium, vom
Begriff des »gefangenen freien Willens«. Die Sache, die hier auf den
Begriff gebracht ist und die ich im Folgenden wenigstens ansatzweise
erläutern will, ist wesentlich komplizierter, als dies zunächst schei-
nen mag, weil sie im Grunde genommen außerhalb einer Hermeneu-
tik der Symbole des Bösen nicht erreichbar ist und ohne den langen
(Um-)Weg durch die Welt der Symbole überhaupt nicht recht ver-
standen werden kann. Aber die Sache, um die es hier geht, ist für eine
theologische Anthropologie (aber auch für die Soteriologie und die
Eschatologie) derart wichtig, dass es sich die Theologie nicht leisten
kann, auf einen Gesprächspartner wie Paul Ricœur zu verzichten,
wenn dieser schon derart intensiv und ausführlich über das mit dem
Begriff des servum arbitrium angezeigte Phänomen einer »tragi-
schen ›Selbstantastung der Freiheit‹«41 philosophisch reflektiert hat.

Ricœur zeichnet sich unter den herausragenden Philosophen der
Gegenwart nicht nur dadurch aus, dass er ein »umfangreiches syste-
matisches Werk zum Bösen«42 vorgelegt hat, sondern auch dadurch,
dass ihn der zu Recht »gegen die Philosophie« immer wieder erhobe-
ne »Vorwurf, die Problematik des Bösen unzulässig zu vereinfachen
und zu verharmlosen«43, ganz sicherlich nicht treffen kann. Stefan
Orth, der wohl beste Kenner des Ricœurschen Gesamtwerkes in der
jüngeren Theologengeneration, stellt in seinem Beitrag mit dem be-
zeichnenden Titel »Das Böse gibt zu denken« (2007) fest: »Paul Ri-
cœur war zweifelsohne ein Philosoph, der sich nicht nur mit beson-
derer Hartnäckigkeit mit dem Problem des Bösen auseinandergesetzt
hat. Für ihn war es sogar immer wieder, so meine These, ein wichti-

100 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Bernd J. Claret

»Le Point de départ de la recherche philosophique« (1906) von Maurice Blondel,
London 2007, S. 129–151. Aber auch: »Zwischen Philosophie und Theologie«.

40 Vgl. J. Bründl, Masken des Bösen (Index).
41 So J. Bründl, ebd., S. 210 (Ricœur zitierend und zugleich interpretierend).
42 H.-J. Ehni, Das moralisch Böse, S. 14.
43 Ebd., S. 25. – Vgl. ebd., S. 13–28 (Neuere Veröffentlichungen zum Thema und

Schwierigkeiten mit dem moralisch Bösen in der philosophischen Literatur).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ger, wenn nicht sogar der wichtigste Ausgangspunkt für sein Philoso-
phieren.«44

III.

Der Begriff des servum arbitrium

Inzwischen gibt es eine ganze Reihe von guten Beiträgen, die das An-
liegen von Ricœurs »Phänomenologie der Verfehlung« im Rahmen
seiner großangelegten »Philosophie des Willens« erhellen und auch
in den Inhalt einführen.45 Gemeint sind mit dieser »Phänomenologie
der Verfehlung« in erster Linie die beiden 1960 im französischen
Original erschienenen, aber erst 1971 ins Deutsche übersetzten Wer-
ke Die Fehlbarkeit des Menschen (der erste Band) und Symbolik des

Poetik des Glaubens A 101

»Größe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

44 S. Orth, »Das Böse gibt zu denken«, S. 129. – Das heißt aber nicht, »dass der Aus-
gangspunkt des Denkens […] am Anfang der Reflexion stehen […] muss«
(S. 130). »Der im Nachhinein aus einer systematischen Perspektive erkannte Aus-
gangspunkt des Denkens muss nicht dessen Anfang sein.« (S. 130). Auf jeden Fall
gilt: »Zum cantus firmus der Philosophie Ricœurs gehört die Beschäftigung mit
dem Bösen, wenn sie auch unterschiedlich intensiv war.« (S. Orth, »Zwischen Phi-
losophie und Theologie«, S. 223).
Im Anschluss an das obige Zitat im Haupttext schreibt S. Orth weiter: »Und be-
sonders angesichts dieser Frage zeigt sich dabei die Nähe zu seinem hierzulande so
gut wie unbekannten Lehrer, dem französischen Reflexionsphilosophen Jean Na-
bert.« Es ist das besondere Verdienst von Orth, die recht starke Beeinflussung
Ricœurs durch seinen philosophischen Lehrer Nabert, insbesondere in den fünf-
ziger Jahren, eingehend untersucht zu haben. Vgl. neben diesem eben genannten
Aufsatz »Das Böse gibt zu denken« vor allem auch: S. Orth, Das verwundete
Cogito und die Offenbarung; »Spuren des Denkens von Jean Nabert in Paul Ri-
cœurs ›kleiner Ethik‹«, in: A. Breitling, S. Orth und B. Schaaff (Hg.), Das heraus-
geforderte Selbst. Perspektiven auf Paul Ricœurs Ethik, Würzburg 1999, S. 59–
73; »Vernachlässigte Ressourcen. Das reflexionsphilosophische Fundament der
Hermeneutik Paul Ricœurs«, in: S. Orth und A. Breitling (Hg.), Vor dem Text.
Hermeneutik und Phänomenologie im Denken Paul Ricœurs, Berlin 2002,
S. 189–207.

45 Vgl. vor allem die genannte Studie von Michael Böhnke und die oben genannten
Arbeiten von Orth. Zudem die bereits mehrfach zitierte Studie von Hans-Jörg
Ehni: Das moralisch Böse (bes. das 3. Kapitel). In den folgenden Abschnitten
erlaube ich mir, auf einige Passagen meiner eigenen Arbeit zurückzugreifen. Vgl.
B. J. Claret, Geheimnis des Bösen. Zur Diskussion um den Teufel, Innsbruck 1997,
2. Aufl.: 2000, bes. S. 252–304 (Paul Ricœurs Beitrag zur Diskussion um den
Teufel).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bösen (der zweite Band).46 Darüber hinaus gibt es noch einige wei-
tere Beiträge Ricœurs im Umkreis dieser beiden Bände, die zum bes-
seren Verständnis dessen beitragen können, was hier grundgelegt
ist.47 Weil dies so ist, kann ich mich an dieser Stelle darauf beschrän-
ken, den Begriff zu erläutern, auf den »die ganze Kette« der Symbole
des Bösen »zuhält«, die Ricœur in seiner zweiten Studie interpretie-
rend »durchläuft«48, nämlich den Begriff des »gefangenen freien
Willens«: servum arbitrium49.

Zum besseren Verständnis vorab noch Folgendes: Nachdem Ri-
cœur im ersten Teil seiner Symbolik des Bösen (»Die Ursymbole:
Makel, Sünde, Schuld«) ausführlich über die »Primärsymbolik« und
die »Dynamik der Primärsymbole« gehandelt und eine höchst inte-
ressante Interpretation der Ursymbole des Bösen vorgestellt hat, legt
er in einem kurzen, aber überaus wichtigen Schlusskapitel des ersten
Teils dar, wie die Ursymbole des Bösen gleichsam durch einen Begriff
zusammengebunden, oder wie Ricœur sagt, in einen Begriff »einge-
sammelt« werden können, und zwar in den Begriff des »gefangenen

102 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Bernd J. Claret

46 Ricœur ist übrigens unter den wenigen Philosophen, die eine eigene Symboltheo-
rie entworfen haben, meines Wissens der Einzige, der diese von einer Unter-
suchung der Symbole und Mythen (= in Erzählform entwickelte Symbole; Sym-
bole zweiter Ordnung) des Bösen her entwickelt hat. Zur Frage, wie es bei ihm zu
dieser intensiven Beschäftigung mit den Symbolen (und Mythen) des Bösen ge-
kommen ist, also vor allem zur Ausarbeitung des Werkes Symbolik des Bösen,
vgl. etwa: B. J. Claret, Geheimnis des Bösen, S. 257–259; S. Orth, »Von der An-
thropologie der Fehlbarkeit zur Hermeneutik des Selbst«, S. 17–25.

47 Lediglich auf fünf davon sei nachdrücklich verwiesen. Vgl. vor allem die folgen-
den Aufsätze in: P. Ricœur, Hermeneutik und Psychoanalyse: »Die ›Erbsünde‹ –
eine Bedeutungsstudie [1960]«, S. 140–161; »Hermeneutik der Symbole und phi-
losophische Reflexion (I) [1961]«, S. 162–195; »Hermeneutik der Symbole und
philosophische Reflexion (II) [1962]«, S. 196–216; »Die Anklage entmythisieren
[1965]«, S. 217–238. Zudem: »Schuld, Ethik und Religion«, in: Concilium 6
(1970) S. 384–393 (nicht völlig identisch mit dem in Hermeneutik und Psycho-
analyse, S. 266–283, abgedruckten gleichnamigen Aufsatz von 1969).

48 P. Ricœur, Symbolik des Bösen, S. 175.
49 Man tut gut daran, den lateinischen Begriff »servum arbitrium« beziehungsweise

das französische Äquivalent »serf arbitre« mit dem Wort »gefangener freier Wil-
le« (P. Ricœur, Symbolik des Bösen, S. 176) wiederzugeben und nicht mit dem
Ausdruck »unfreier Wille«, da diese Umschreibung die Aussageabsicht Ricœurs
deutlicher hervortreten lässt und den mit diesem Begriff angezeigten Sachverhalt
in seiner Paradoxie und Anstößigkeit für das Denken besser zur Sprache bringt.
Zudem bietet diese Wiedergabe die Möglichkeit, darauf hinzuweisen, dass die
Chiffre »Gefangenschaft« in Ricœurs »Symbolik des Bösen« eine herausragende
Rolle spielt.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


freien Willens« (servum arbitrium). Diese Passage dient Ricœur da-
zu, wie mit einer Klammer die Interpretation der Symbole erster
Ordnung (Ursymbole des Bösen) mit der der Symbole zweiter Ord-
nung (Mythen des Bösen) zusammenzufügen. Sie ist gleichsam das
Herzstück seiner Symbolik des Bösen, denn hier wird das eigentliche
Thema, das die Symbolik des Bösen zu bedenken gibt, fokussiert.

Mit diesem in der Theologie vor allem durch Luther konturier-
ten Begriff des servum arbitrium, den Luther von Augustinus her
gewinnt50, kann also »das letzte Thema, das das Symbol zu bedenken
gibt«51 zur Sprache – und tatsächlich prägnant auf den Begriff – ge-
bracht werden: »Wenn ›das Symbol zu denken gibt‹, so bezeichnet
das, was die Symbolik des Bösen zu denken gibt, die Größe und Gren-
ze jeder ethischen Weltanschauung, denn der Mensch, den diese
Symbolik enthüllt, ist nicht nur schuldiger Urheber, sondern ebenso
sehr ein Opfer des Bösen.«52

Das bedeutet aber nicht, dass mit dem Begriff des servum arbi-
trium dieses »letzte Thema« in den Griff zu bekommen ist. Vielmehr
gilt: Dieser Begriff bildet gleichsam den »Horizont«53. Er dient Ri-
cœur dazu, »das Paradox eines gefangenen freien Willens«54 zu be-
schreiben, das Phänomen also, dass sich »eine Freiheit […] selbst

Poetik des Glaubens A 103

»Größe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

50 Zu Luther vgl. nach wie vor immer noch und vor allem die Untersuchung von:
H. J. McSorley, Luthers Lehre vom unfreien Willen nach seiner Hauptschrift De
Servo Arbitrio im Lichte der biblischen und kirchlichen Tradition, München 1967.
Zudem: F. Hermanni, »Luther oder Erasmus? Der Streit um die Freiheit des
menschlichen Willens«, in: F. Hermanni und P. Koslowski (Hg.), Der freie und
der unfreie Wille. Philosophische und theologische Perspektiven, München 2004,
S. 165–187; J. Werbick, »›Zur Freiheit hat uns Christus befreit‹ (Gal 5,1). Was
Luthers Widerspruch gegen Erasmus einer theologischen Theorie der Freiheit
heute zu denken gibt«, in: M. Böhnke u.a. (Hg.), Freiheit Gottes und der Men-
schen. Festschrift für Thomas Pröpper, Regensburg 2006, S. 41–69.

51 P. Ricœur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 11.
52 Ebd., S. 16. – »Das Symbol gibt zu denken« – so lautet die Überschrift des Schluss-

kapitels von Paul Ricœurs Symbolik des Bösen, S. 395–406. Mit diesem griffigen
Aphorismus ist ein ganzes Programm auf den Punkt gebracht. »Diesen Ausdruck
prägt Ricœur in Anlehnung an Kants Definition der ›ästhetischen Idee‹, die im
§ 49 der Kritik der Urteilskraft als eine ›Vorstellung der Einbildungskraft, die viel
zu denken veranlasst, ohne daß ihr doch irgend ein bestimmter Gedanke, d. i. Be-
griff adäquat sein kann‹, bestimmt wird.« A. Breitling, Möglichkeitsdichtung –
Wirklichkeitssinn. Paul Ricœurs hermeneutisches Denken der Geschichte, Mün-
chen 2007, S. 63 Anm. 85.

53 P. Ricœur, Symbolik des Bösen, S. 175.
54 Ebd., S. 176.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


knechtet«55. Ricœur weist in diesem Zusammenhang auf die paulini-
sche Rede vom »Leib der Sünde« (Röm 6,6) hin und erläutert, inwie-
fern Paulus »symbolisch vom Leib der Sünde als von einer Figur des
unfreien Willens«56 spricht. Er weist des Weiteren darauf hin, dass
selbst bei Platon die Gefangenschaft der Seele im Leib als ihrem Grab
als eine »Selbstgefangenschaft«57 verstanden wird, »dass der ›Kerker‹
des Leibes ›durch die Begierde besteht‹ und ›der Gebundene selbst am
meisten immer mit angreift, gebunden zu werden‹ (Phaidon, 82
de)«58. Die hier ausgesagte Gefangenschaft ist – so die Interpretation
Ricœurs – »das Symbol für die Antastung der Freiheit durch sie
selbst«59.

Jürgen Werbick, ein guter Kenner des Werkes von Ricœur, der
sich speziell auch mit dessen »Phänomenologie der Verfehlung« aus-
einandergesetzt hat, erläutert das von Ricœur eindringlich beschrie-
bene Phänomen der tragischen Selbstauslieferung an eine Gefangen-
schaft im Rückgriff auf die »Symbolik des Sogs« wie folgt: »Meine
Freiheit wird von einer Macht aufgesaugt, die ›vor‹ mir dagewesen
ist, aber ihre Macht über mich von mir hat.«60

Was das konkret heißt, ist im Rückgriff auf Augustinus kurz zu
erläutern. In seinen »Confessiones«, die hier in der Übersetzung von
Joseph Bernhart zitiert werden61, beschreibt Augustinus sein »ganzes
Elend« (Conf. VIII 12,28) gerade auch mit dem Bild der Gefangen-
schaft. Sich an die Zeit, da er in die Sünde verfangen, ja versunken
war, zurückerinnernd, schreibt Augustinus: »Gebunden von der
Sucht des Fleisches, schleppte ich meine Kette todeswonnetrunken,
ja ich fürchtete, daraus befreit zu werden, und wies das gute Zureden
des Freundes zurück, als hätte mir die Hand, die mich befreien wollte,
an die Wunde gestoßen.« (Conf. VI 12,21).

Ricœur hält nun in seiner Theorie des Bösen Folgendes fest: »Das
Böse ist das, was ich hätte nicht-tun können; […] das bleibt wahr. Zu-
gleich aber behaupte ich: Das Böse ist diese vorgegebene Gefangen-
heit, die es so richtet, dass ich Böses tun muss. Dieser Widerspruch

104 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Bernd J. Claret

55 Ebd.
56 Ebd., S. 178.
57 Ebd., S. 179.
58 Ebd., S. 178.
59 Ebd., S. 178f. (Hervorhebung B. C.).
60 J. Werbick, Schulderfahrung und Bußsakrament, S. 78. Vgl. zudem: Glaube im

Kontext, bes. S. 247–249, 259–264, 271.
61 Augustinus, Bekenntnisse, Frankfurt 1987.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


liegt im Innersten meiner Freiheit; er kennzeichnet die Unfähigkeit
der Fähigkeit, die Unfreiheit der Freiheit.«62 Das bedeutet: Der
Mensch, der das Böse setzt, ist »nicht nur schuldiger Urheber«, d. h.
Täter des Bösen, sondern – immer auch – »ebenso sehr ein Opfer des
Bösen«63. Er ist quasi hineinverfangen ins Böse, während dessen, ja
noch ehe er sich hineinverfängt ins Böse. Um was es hier also geht, ist
die durchaus tragisch zu nennende »Antastung der Freiheit durch sie
selbst«. Dabei ist wichtig zu sehen, worauf Werbick hinweist: »Die
Knechtschaft, die von ihm Besitz ergreift und die Zustimmung zum
Beherrschtwerden – beides bestimmt die Situation des Sünders.«64

Dieses Paradox – »das Rätsel« des gefangenen freien Willens,
»d. h. eines freien Entscheidungsvermögens, das sich bindet und sich
immer schon gebunden findet«65 – ist aber »dem Denken unerträg-
lich« und »lässt sich nicht in direkter Redeweise sagen«66, sondern
nur unter Zuhilfenahme der Symbolsprache. Das bedeutet: Ein Be-
denken und Durchdenken des mit dem Begriff des servum arbitrium
angezeigten Paradoxons »eines verantwortlichen und gefangenen
Menschen, eines für sein Gefangensein verantwortlichen Men-
schen«67, ist aber nur möglich über die Interpretation der Symbole,
die in diesem Begriff quasi »eingesammelt«68 sind. Der Begriff, »der
seine ganze Bedeutung aus der Symbolik gewinnt«69 (insofern han-
delt es sich hier um einen bleibend »indirekten Begriff«70), ist gleich-
sam über eine Interpretation der einzelnen Symbole des Bösen zu
entziffern, in seinem Gehalt zu entschlüsseln; und nur so gibt er
wirklich zu denken.

Auf der Ebene der Primärsymbole nennt Ricœur drei Symbol-
komplexe: die Symbolik der Befleckung (Makel), der Sünde und der
Schuld. Auf der Ebene der Sekundärsymbole unterscheidet er vier
Grundtypen von Mythen, den des Schöpfungsdramas, der Tragik,

Poetik des Glaubens A 105

»Größe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

62 P. Ricœur, »Schuld, Ethik und Religion«, S. 390.
63 P. Ricœur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 16.
64 J. Werbick, Schulderfahrung und Bußsakrament, S. 63 (Hervorhebung B. C.).
65 P. Ricœur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 11.
66 P. Ricœur, Symbolik des Bösen, S. 176.
67 Ebd., S. 118.
68 Das Schlusskapitel des ersten Teils der »Symbolik des Bösen« ist überschrieben

mit: »Einsammlung der Symbolik des Bösen in den Begriff des unfreien Willens«
(ebd., S. 175).

69 Ebd.
70 Ebd.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Sündenfalls und den Mythos von der verbannten Seele.71 Alle
diese Symbole – Erst- und Zweitsymbole (hinzu kommen später
noch die spekulativen Symbole, die so genannten Symbole dritter
Ordnung) – bilden zusammen eine »Symbolik des Bösen«, ein dyna-
misches Gebilde.72 Denn jedes Symbol lebt vom anderen. So lebt ein
Symbol im anderen weiter, wird sozusagen aufgenommen bezie-
hungsweise »aufgehoben«. Dies ist aber nur möglich, weil das »frü-
here« Symbol bereits eine Affinität zu einem »späteren« Symbol
aufweist. Für die Interpretation heißt dies dann, dass ein Symbol
nur im Kontext des gesamten Symbolkomplexes »entziffert« werden
kann. Aber selbst die »Symbolik des Bösen« als Ganze bildet noch
nicht den angemessenen Rahmen, in dem das einzelne Symbol des
Bösen ausgelegt und verstanden werden kann. Erst wenn die »Sym-
bolik der Erlösung«73 hinzugenommen wird, ist ein angemessenes
Verstehen möglich.

Für den »gefangenen freien Willen« gibt es demnach kein Ob-
jekt, das ihm entspricht. Man kann nicht direkt aussagen, was das
servum arbitrium ist. Mit diesem Ausdruck ist zwar eine Wirklich-
keit angezeigt und bezeichnet, aber »eine Wirklichkeit, die begrifflich
[allein] nicht aufzuzeigen ist«74. »Dieser Begriff« – das betont Ri-
cœur nachdrücklich – »kann also nur als die Idee, als das intentionale
telos der ganzen Symbolik des Bösen [gemeint sind hier die Symbole
erster Ordnung] angesteuert werden«, und »selbst dann noch kommt
man ihm nur durch Vermittlung von Symbolen zweiter Ordnung
bei, von solchen nämlich, die durch die Mythen des Bösen erbracht
wurden«75.

In jedem einzelnen Symbol des Bösen wird – bei näherem Hin-
sehen – dieser »Grenzbegriff«76 angezielt. Selbst bei den »archaischs-
ten dieser Symbole« (Befleckungssymbolik) kann dies festgestellt

106 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Bernd J. Claret

71 Zu den vier Grundtypen von Mythen, speziell auch zu Ricœurs beeindruckender
Interpretation des Sündenfallmythos (Gen 3), vgl. H. Riedlinger, »Der Übergang
von der Unschuld zur Sünde«, S. 25–32; B. J. Claret, Geheimnis des Bösen,
S. 280–301.

72 Ricœur spricht von der »Dynamik der Primärsymbole«. P. Ricœur, »Hermeneutik
der Symbole und philosophische Reflexion (I)«, S. 166. Ebenso von der »Dynamik
der Mythen«. P. Ricœur, Symbolik des Bösen, S. 352.

73 Ebd., S. 84.
74 J. Sudbrack, Religiöse Erfahrung und menschliche Psyche, S. 115 (in Bezug auf

»die übermächtige Wirklichkeit des Bösen, die den Menschen bedrängt«).
75 P. Ricœur, Symbolik des Bösen, S. 175.
76 Ebd., S. 176.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden; und nur weil dies so ist, ist es auch möglich, dass diese Sym-
bole »in den fortgeschrittensten bewahrt und wiederbestätigt wer-
den«77. »So kommt eine Kreisbewegung zwischen allen Symbolen
zustande: Die letzten legen den Sinn von denen frei, die ihnen voran-
gehen, aber die ersten verleihen den letzten ihre ganze Symbol-
macht.«78

Dass gerade die ersten Symbole den letzten ihre ganze Symbol-
macht verleihen, die letzten Symbole also die ersten »beerben«, zeigt
Ricœur eindrucksvoll, indem er aufweist, dass die Befleckung zum
»reinen Symbol« werden kann, »wann [sic!] sie in keiner Weise
mehr einen wirklichen Flecken meint, sondern nur den unfreien Wil-
len bedeutet«79. Sobald dies der Fall ist, können in diesem Symbol
drei »Intentionen« aufgedeckt werden, die den so genannten »dreifa-
chen ›Schematismus‹ des unfreien Willens aufbauen«80:

(1) das Schema der »Positivität«, was bedeutet: »das Böse ist
nicht nichts; es ist nicht bloßer Mangel, nicht bloße Abwesenheit
von Ordnung; es ist die Macht der Finsternis; es ist ›gesetzt‹«;

(2) das Schema der »Äußerlichkeit« oder der »Versuchung«,
was bedeutet: »das Böse kommt zum Menschen als das ›draußen‹ sei-
ner Freiheit, das andere als er selbst, in welchem er sich verfängt; […]
es bedeutet, dass das Böse, wiewohl gesetzt, bereits da ist und an-
zieht«;

(3) das Schema der »Ansteckung«, was bedeutet: »dass die Ver-
führung durch das Draußen letztlich eine Selbstantastung ist, eine
Selbstansteckung«, eine »Bindung meiner selbst durch mich selbst«,
wodurch der Akt des Sichbindens in den Zustand des Gebundenwer-
dens überwechselt«.

Gerade mit dieser Vorstellung einer »Ansteckung« ist »das letz-
te Symbol des unfreien Willens, des schlechten Wählens, das sich
selbst bindet«, erreicht. Ricœur denkt »die Hingabe meiner selbst an
die Knechtschaft identisch […] mit der Gewaltherrschaft des Bösen
über mich« und entdeckt im Zuge dessen »die tiefe Bedeutung einer
Trübung der Freiheit«, was ganz und gar nicht dasselbe ist wie ein
Zugrunderichten oder eine Zerstörung der Freiheit: »Anstecken ist

Poetik des Glaubens A 107

»Größe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

77 Ebd., S. 175.
78 Ebd., S. 176.
79 Ebd., S. 179.
80 Auch die folgenden Zitate sind, soweit nicht anders vermerkt, entnommen aus:

ebd., S. 179–181.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht zerstören, trüben ist nicht zugrunde richten.« Das Symbol der
Ansteckung gibt so etwas ungeheuer Wichtiges über »das Verhältnis
des radikalen Bösen zum Sein des Menschen, zur Urbestimmung des
Menschen« zu denken: »Es besagt, dass das Böse, so positiv [im Sinne
von: mächtig], so verführend, so affizierend und infizierend es auch
ist, niemals aus dem Menschen etwas anderes als einen Menschen
machen kann; die Infektion kann keine Zersetzung sein in dem Sinn,
dass die Anlagen und Funktionen, die das Menschentum des Men-
schen ausmachen, zersetzt, abgebaut würden, bis sie eine andere Rea-
lität als die menschliche Realität ergäben.«

Damit ist »die letzte Intention des Befleckungssymbols« er-
reicht. »Alle Implikationen des Ansteckungsschemas« können aber
»nur im Durchgang durch die [nächsten] Symbolschichten«, sprich
auf dem Weg über eine Interpretation der Symbole zweiter (My-
then) und dritter Ordnung (spekulative Symbole, wie zum Beispiel
die »Erbsünde«) »freigelegt« werden.

Bereits zum »zweiten Schema des unfreien Willens« bemerkt
Ricœur Zentrales für die Ricœur-Rezeption im Rahmen der theologi-
schen Anthropologie, aber auch im Rahmen der Soteriologie und
Eschatologie: »Diese Äußerlichkeit ist dem menschlichen Bösen so
wesentlich, dass der Mensch, wie Kant sagt, nicht der absolute Bos-
hafte, nicht die Bosheit sein kann; er ist immer nur der nachfolgende
Böse, der durch Verführung Bösgewordene; das Böse ist zugleich
jetzt ›gesetzt‹ und immer schon da: beginnen heißt hier fortsetzen;
dieses Verführtsein wird in der Äußerlichkeit einer unreinen Berüh-
rung symbolisiert; es ist wesentlich, dass das Böse in gewisser Weise
erlitten wird; das ist, zwischen Irrtümern, der Wahrheitsgrund jeder
Identifikation des menschlichen Bösen mit einem pathos, einer ›Pas-
sion‹.«81

In Ricœurs Theorie des Bösen, bei der sich die Philosophie von
den Symbolen zu denken geben lässt, spielt damit der Gedanke, »dass

108 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Bernd J. Claret

81 Im Zusammenhang der Interpretation des Symbols der Schlange in Gen 3 (das
später im Teufelssymbol weiterlebt) schreibt Ricœur: »Wenn man der Intention
des Schlangenthemas bis auf den Grund geht, muss man schließen, dass der
Mensch nicht der absolut Böse ist; er ist nur der Böse an zweiter Stelle, der Böse
durch Verführung; er ist nicht das Böse, der Böse sozusagen im Substantiv, son-
dern schlecht, boshaft im Adjektiv; er macht sich böse durch eine Art Rück-teil-
nahme, Rück-nachahmung, durch Einwilligung in eine Quelle des Bösen, die der
naive Autor des biblischen Berichts als tierische List schildert. Sündigen heißt
nachgeben.« Ebd., S. 295f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Böse nicht mit dem Guten symmetrisch ist« und »der fehlgehen-
de Mensch nicht vollständig verderbt ist«82 und dass es also »im
Selbst eine ›Unschuld‹ gibt, ›die nicht vollständig zerstört werden
kann«83, eine tragende Rolle: »Wie radikal auch immer das Böse sein
mag, es kann doch nicht so urgründig sein wie das Gute.«

Was diese Aussage in ihrem Sinngehalt bedeutet, erschließt Ri-
cœur vor allem durch eine faszinierende Interpretation des Sünden-
fallmythos in Gen 3. Hier wird dann auch vollends deutlich, »dass
das Böse offenkundig nicht allein von der menschlichen Freiheit ver-
standen werden kann, sondern eine Art Affektion offenbart, mit der
es Macht über den Menschen hat. Ob man diese – wie in der christli-
chen Tradition hier und da geschehen – personifizieren muss, ist eine
andere Frage: In jedem Fall aber ist diese Macht aus der Sicht des
Phänomenologen beschreibbar. Gerade dieser Stachel des Bösen im
menschlichen Handeln ist für Ricœur die große Herausforderung,
an der sich das Denken stößt, weil sie das Phänomen des Fehlgehens
der Freiheit, das schließlich per definitionem nicht vorherzusagen ist,
nicht recht zu fassen bekommt. Das Eingeständnis einer ursprüng-
lichen Affektion durch das Böse, die die moralische Integrität bedroht
und innerhalb der Freiheit des Menschen einen Riss, eine Verletzlich-
keit aufdeckt, gehört zu den schmerzlichen Erfahrungen des Philoso-
phen, der sich dem Freiheitsdenken verpflichtet weiß. Und genau die-
se Erfahrungen des Bösen werden für Ricœur dann vor allem im
Frühwerk, aber auch nach dem Durchschreiten seiner hermeneuti-
schen Phase von den sechziger Jahren bis in die achtziger Jahre des
vergangenen Jahrhunderts, immer wieder zum Ausgangspunkt phi-
losophischer Reflexion.«84

Werfen wir jetzt also abschließend einen Blick auf Ricœurs phi-
losophische Auslegung des Sündenfallmythos. Hier erweist er sich
als ein wahrhafter »Meister der Interpretation«85. Das, was seine
»Symbolik des Bösen« zu denken gibt, nämlich die Größe und die
Grenze jeder ethischen Weltanschauung, wird jetzt vollends deut-
lich.

Poetik des Glaubens A 109

»Größe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

82 S. Orth, »Zwischen Philosophie und Theologie«, S. 234.
83 Ebd. mit Verweis auf: P. Ricœur, La mémoire, l’histoire, l’oubli, Seuil, Paris 2000,

S. 602.
84 S. Orth, »Das Böse gibt zu denken«, S. 132. Vgl. auch: »Von der Anthropologie

der Fehlbarkeit zur Hermeneutik des Selbst«, S. 21f.
85 So H. Riedlinger, »Der Übergang von der Unschuld zur Sünde«, S. 25.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV.

Die »Aufhebung« des tragischen Mythos im
anthropologischen Mythos

Unter den »zahllosen Mythen, die die Verfasstheit der Welt zu erklä-
ren suchen«86 und die durch eine »›Typologie‹ der Mythen vom Ur-
sprung und Ende des Bösen«87 gleichsam geordnet werden können,
spielt für Ricœur ein Typus eine ganz herausragende Rolle, weil man
von ihm her »die Weisung der Mythen in ihrer Gesamtheit am bes-
ten hören, vernehmen und verstehen kann«88. Es ist der Mythos vom
Sündenfall des Menschen, wie er sich in Gen 3 ausgeprägt findet.

Unter den vier Grundtypen – da sind zunächst einmal die drei
Grundtypen des »Schöpfungsdramas«, des »Sündenfalls« und der
»Tragik«, schließlich der »Mythos von der verbannten Seele« – gibt
es zwar diesen »beherrschenden Mythos«89, aber alle vier haben et-
was sehr Wichtiges über den Ursprung und das Ende des Bösen zu
erzählen. Ricœur, der von einer offenbarenden Kraft all dieser My-
then(-typen) ausgeht, ist davon überzeugt, dass uns jeder einzelne
Mythos »etwas zu sagen hat«, also nicht einfach abgeschüttelt wer-
den darf, und »sich […] noch immer an uns richten«90 kann. »Durch
den bevorzugten Mythos« nun gelingt es, so Ricœur, die Anliegen
der anderen Mythentypen zu vernehmen. Durch ihn werden sie
gleichsam »aufgerufen und wiederaufgeweckt; die Aneignung des
Adamsmythos zieht die Aneignung einer Kette von anderen Mythen
[unterschiedlichster Völker] nach sich, die von dem Ort aus zu spre-
chen anfangen, von wo aus der beherrschende Mythos [zentriert in
Gen 3] sich an uns wendet«91.

So kommt es nach Ricœur auch zu einer »Aufhebung« des tra-
gischen Mythos im anthropologischen Mythos. Was den Adams-
mythos (Gen 3) vor allen anderen Mythentypen auszeichnet und
grundlegend von ihnen unterscheidet, ist, dass er allein davon aus-

110 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Bernd J. Claret

86 M. Greiner, »Ererbte Schuld – ererbte Sehnsucht. Statt eines Editorials«, in: Inter-
nationale katholische Zeitschrift »Communio« 20 (1991) S. 291–293, hier S. 291.

87 P. Ricœur, Symbolik des Bösen, S. 196.
88 Ebd., S. 349.
89 Ebd., S. 352.
90 Ebd., S. 349.
91 Ebd., S. 352.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geht, dass der Mensch einen »eigenen Ursprung des Bösen«92 dar-
stellt. Es ist der Versuch, das Böse vom Menschen und seiner Freiheit
her zu begreifen, d. h. seine Option für eine ethische Weltanschau-
ung, die ihn ganz entscheidend charakterisiert. Eben diese Eigenart
hat Ricœur im Blick, wenn er feststellt: »Der Adamsmythos ist der
anthropologische Mythos schlechthin«93; er »ist der extremste Ver-
such, den Ursprung des Bösen und des Guten auseinanderzuhalten;
die Absicht dieses Mythos ist, einen radikalen Ursprung des Bösen
zu begründen, abgehoben vom urgründigeren Ursprung des Gut-
seins der Dinge; […] diese Unterscheidung des Radikalen und des
Originären ist für den anthropologischen Charakter des Adams-
mythos wesentlich; sie macht den Menschen zum Anfang des Bösen
drinnen in einer Schöpfung, die bereits ihren absoluten Anfang im
Schöpfungsakt Gottes hat«94.

Obwohl in Gen 3 sozusagen eine »Vervielfältigung der Quell-
zentren des Bösen«95 dadurch entsteht, dass der Mythos neben Adam
noch zwei weitere Figuren kennt, nämlich Eva und die Schlange, er-
folgt eine bemerkenswerte Gewichtsverteilung in der Weise einer
Unterordnung.96 Weil dies so ist, spricht Ricœur pointiert vom
Adamsmythos.

Aber trotz der Intention des Sündenfallmythos, der Adamsfigur
einen »Vorrang« vor allen anderen Figuren einzuräumen, kommt es
eben doch zu dieser denkwürdigen »Vervielfältigung der Quellzen-
tren des Bösen«: »In der Tat ist es merkwürdig, dass es dem Adams-
mythos nicht gelingt, den Ursprung des Bösen allein in der Figur
eines Urmenschen zu konzentrieren; er spricht auch vom Widersa-
cher, von der Schlange, die der Teufel wird; er spricht auch von einer
anderen Person, Eva, die das Gegenüber dieses Anderen, der Schlan-
ge oder des Teufels, darstellt; so treibt der Adamsmythos einen oder
mehrere Gegenpole zur Hauptfigur des Urmenschen hervor; von die-
sen Gegenpolen empfängt er eine rätselhafte Tiefe, durch die er un-
terbödig mit den anderen Mythen des Bösen in Verbindung steht«.

Im anthropologischen Mythos wird vor allem auch das, was der
tragische Mythos uns zu sagen hat, aufbewahrt und eingespielt. Und
das bedeutet, dass Gen 3 zu verstehen gibt: Sündigen hat – aus-

Poetik des Glaubens A 111

»Größe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

92 Ebd., S. 265.
93 Ebd.
94 Ebd., S. 266.
95 Ebd., S. 268.
96 Vgl. ebd., S. 267f. – Dort auch die folgenden Zitate (Hervorhebung B. C.).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nahmslos immer – »auch mit tragischer Verstrickung zu tun«97,
»Sündersein ist immer auch – manchmal offenkundig, manchmal
verborgen – ein Mithandeln, Zusammenwirken, ein Hineinziehen
und Hineingezogenwerden«98.

Sicherlich, der Mensch stellt den Erfahrungs- und Wahrneh-
mungsort des Bösen in der Welt dar, doch diese Auskunft bedeutet
»keineswegs […] eine Entscheidung über den radikalen Ursprung
des Bösen, sondern nur die Beschreibung des Ortes, wo das Böse auf-
tritt und wo es wahrgenommen werden kann; möglich ist es wohl,
dass der Mensch nicht der radikale Ursprung des Bösen ist, dass er
nicht der Böse aus sich selbst ist«99. Im Schuldbekenntnis, wenn der
Mensch eingesteht, mit dem Bösen angefangen, also es selbst in
Gang gesetzt zu haben, macht der geständige Täter die Entdeckung,
dass das Böse »im selben Augenblick, in dem ich gestehe, dass ich es
setze, schon da ist«100. Er entdeckt »die Kehrseite dieses Bekenntnis-
ses […] das Nicht-Gesetzte in der Setzung des Bösen, das Immer-
schon-da des Bösen, den anderen der Versuchung«101. Was der ge-
ständige Täter demnach entdeckt, ist: Das Böse, das er gesetzt hat
und für das er sich verantwortlich weiß, kommt nicht von ungefähr.
Wenn es aber nicht allein nur seiner Freiheit entsprungen, sondern in
gewisser Weise auch auf ihn zugekommen ist und er vom Bösen vor
und während seiner Tat »affiziert«102 wurde, woher kommt dann das
Böse ursprünglich, das er beginnt und in die Welt setzt, aber nur,
indem er das, was schon da ist, seinerseits fortsetzt? Kommt es ur-
sprünglich vielleicht doch von Adam her? Oder anders gefragt: Lässt
sich das Böse bis an den Anfang der Menschheitsgeschichte zurück-
verfolgen? Stichwort: Sündenfall, Stichwort »Ur-Sünde«. Aber ist
nach Auskunft von Gen 3 nicht auch das Sündigen des ersten Men-
schen (Adam) ganz wesentlich ein »Nachgeben« und kommt ganz
und gar nicht von ungefähr? Das Symbol der Schlange, das später in
das Satanssymbol hinein aufgehoben wird, »gibt zu denken«. So

112 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Bernd J. Claret

97 S. Wiedenhofer, »Hauptformen gegenwärtiger Erbsündentheologie«, S. 320 –
Wiedenhofer verweist an dieser Stelle auf zwei für unser Thema unentbehrliche
Beiträge von P. Ricœur: »Die ›Erbsünde‹ – eine Bedeutungsstudie«, S. 156f.; Le
mal. Un défì à la philosophie et à la théologie, Genf 1986.

98 S. Wiedenhofer, »Hauptformen gegenwärtiger Erbsündentheologie«, S. 320.
99 P. Ricœur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 12.

100 P. Ricœur, Symbolik des Bösen, S. 355.
101 Ebd., S. 368.
102 P. Ricœur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 12.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


symbolisiert die Schlange unter anderem »jenes Böse […], das ich
fortsetze, wenn ich, auch ich es beginne und in die Welt bringe«103.
Sie »stellt das ›Immer-schon-da‹ des Bösen dar, das nichtsdestoweni-
ger Anfang, Akt, Selbstbestimmung der Freiheit ist«104. Springt das
Böse also vielleicht nicht doch auf das Menschengeschlecht über? –
freilich nicht ohne dass der Mensch daran signifikant beteiligt
wäre!105

Gen 3 legt folgenden Verdacht nahe: Es gibt ein ganz merkwür-
diges Ausgeliefertsein des einzelnen Menschen an das Böse, noch vor
jeder Einzeltat, und zwar von Anfang an. Und es gibt die ebenfalls
von Beginn der Menschheitsgeschichte an immer wiederkehrende
Erfahrung, »dass das Teuflische uns ganz nahe ist«106. Das bedeutet
pointiert formuliert: »Unsere Freiheit war und ist nie frei, sondern
eben gefangen.«107 Das gilt jedenfalls für unser Tun des Bösen: Im
Akt des Sündigens ist unsere Freiheit nie ganz frei, sondern eben im-
mer auch gefangen: »Sündigen heißt nachgeben.«108

Eine solche Sicht der Dinge, die radikal ernst nimmt, dass der
einzelne Mensch zwar die Fähigkeit besitzt, das Böse frei zu setzen,
aber immer nur im Modus des Nachgebens, so dass er nur »böse im
Nachhinein« zu sein vermag, muss sich jedoch so manchem Einwand

Poetik des Glaubens A 113

»Größe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

103 P. Ricœur, Symbolik des Bösen, S. 296.
104 P. Ricœur, »Hermeneutik der Symbole und philosophisches Denken«, in: Keryg-

ma und Mythos VI/1 (1963) S. 44–68, hier S. 63.
105 Wenn Rüdiger Safranski sein lesenswertes philosophisches Buch über das Böse

gleich schon im Vorwort damit beginnt, dass er erklärt: »Man muss nicht den
Teufel bemühen, um das Böse zu verstehen.« (R. Safranski, Das Böse oder Das
Drama der Freiheit, München 1997, S. 13), stößt das bei jedem, der Ricœurs Phä-
nomenologie der Verfehlung kennt, auf Befremden. Von Ricœur her könnte man
sogar dagegenhalten und sagen: Nur solange sich die Philosophie und Theologie
auch und gerade vom Teufelssymbol zu denken »geben« lässt – d.h. auch und
gerade von diesem Symbol aus denkt –, wird es ihr gelingen, das Phänomen des
Bösen angemessen zu deuten.

106 H. Häring, »Zwischen Theorie, Praxis und Imagination«, in: Concilium 34 (1998)
S. 21–37, hier S. 28.

107 Ebd., S. 28 (mit Verweis auf das vierte Kapitel von Ricœurs Die Fehlbarkeit des
Menschen [S. 110–172], das überschrieben ist mit: »Die Zerbrechlichkeit des Af-
fektiven«). – Hermann Häring will hier allerdings nicht sagen, Freiheit sei damit
passé – er spricht ja von einer Freiheit, die gefangen ist –, sondern lediglich deut-
lich markieren, dass es keine Freiheit gibt, die so gänzlich frei ist in ihrem Vollzug,
dass nicht auch zugleich bzw. schon zuvor über sie verfügt wird. D. h. menschliche
Freiheit ist immer auch ganz wesentlich ausgelieferte Freiheit, »eben gefangen« –
»nie [absolut] frei« in ihrem (Anfangen-)Können.

108 P. Ricœur, Symbolik des Bösen, S. 296.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von theologischer Seite stellen. Denn: »Hier stellt sich freilich die
Frage, ob das Böse nicht in einer Weise zur Sprache kommt, die dem
Menschen doch einen Entschuldigungsmechanismus erlaubt, weil er
ja nur nachgibt und später kommt.«109

Ricœur will jedenfalls nicht so verstanden werden, als sei das
Sündigen des Menschen keine echte Setzung des Bösen mehr und
der Täter damit weitgehend ent-schuldigt. Dadurch dass diese Set-
zung des Bösen nur im Modus des Nachgebens geschehen kann, ist
zwar die Verantwortlichkeit des einzelnen Menschen empfindlich
eingeschränkt und insofern auch tangiert, aber es bleibt bei einer Ver-
antwortlichkeit im Vollsinn, wenn auch nicht in vollem Umfang. Der
Einzelne bleibt also nach Ricœur sehr wohl für seine Tat, mit der er
das Böse setzt, verantwortlich. Gerade im Hinblick auf das von Ger-
hard Roth so genannte »Schuldparadoxon« wäre zu betonen, dass
auch hier gilt: »Hervorgehen kann das Böse aus dieser Schwäche nur,
weil es gesetzt wird«110; »aber der Mensch setzt es nur, weil er der
Umgarnung des Feindes nachgibt«111; »das Böse setzend, fällt die
Freiheit einem Anderen anheim«112; »das Immerschon-da des Bösen
ist die andere Sicht jenes Bösen, für das ich gleichwohl verantwort-
lich bin«113.

Auch wenn es abwegig anmutet und nicht nur paradox klingt,
sondern paradox ist, es gibt ein Zugleich von Freiheit (selbst-
ursprüngliche Setzung des Bösen) und Knechtschaft (Affektion
durch das Böse), wobei die Passivität des Menschen beim Zustande-
kommen und Aufrechterhalten der Knechtschaft als eine »Passivität
der Freiheit«114 verstanden werden muss: »Für die Frage nach der
Freiheit des Menschen ist dabei […] auf alle Fälle festzuhalten:
Schuld, die mannigfaltig bedingt wie auch durch die Macht des Bösen
provoziert sein mag und deshalb in jedem Fall differenziert zu be-
trachten ist, entspringt letztlich doch einem freien Akt, der die böse
Tat erst hervorbringt.«115

114 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Bernd J. Claret

109 So Erwin Dirscherl sicherlich stellvertretend für viele: E. Dirscherl, Grundriss
Theologischer Anthropologie. Die Entschiedenheit des Menschen angesichts des
Anderen, Regensburg 2006, S. 169.

110 P. Ricœur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 189.
111 Ebd., S. 15.
112 Ebd.
113 P. Ricœur, Symbolik des Bösen, S. 296.
114 H.-J. Ehni, Das moralisch Böse, S. 221.
115 S. Orth, »Das Böse gibt zu denken«, S. 131.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ganz gravierend ist dann aber – aus systematisch-theologischer
Perspektive – vor allem die folgende recht unbequeme Rückfrage:
»Ist das Böse schon in der Welt, so wie die Gnade in der Welt ist?
Wenn es den Menschen schon gibt, dann kommt das Böse in die
Welt, das fortan jedem Menschen vorgegeben ist. Erst wenn das Böse
zwischen Gott und den Menschen passiert, dann ist es in der Zeit
da.116 Aber ist es vorher schon da?«117

Ricœurs Denkansatz, das signalisiert diese berechtigte Rückfra-
ge sehr deutlich, läuft auf eine Weltanschauung hinaus, die gefähr-
lich nahe heranrückt an eine tragische Weltanschauung. Aber eben
nur gefährlich nahe. Denn Ricœur ist ein entschiedener Vertreter
einer »ethischen Weltanschauung«, der – belehrt durch den tragi-
schen Mythos – zwar »dieses in die Ausübung der Freiheit einbegrif-
fene Unausweichliche« sieht und »hellsichtig« geworden ist »für die-
se Schicksalsaspekte, die wir immerfort hervorrufen und entdecken,
je weiter wir fortschreiten in der Reife, der Autonomie und dem so-
zialen Einsatz unserer Freiheit«118, der aber die Hoffnung auf Erlö-
sung unbedingt aufrechterhalten will, die ja bei einer »tragischen
Weltanschauung« unmöglich ist: »Ich glaube, dass die tragische An-
schauung als reiner ›Typus‹ jede Befreiung ausschließt außer der
›Sympathie‹, dem tragischen ›Mitleid‹, d. h. einem ohnmächtigen
Gefühl der Teilnahme am Unglück des Helden«.119

Was Ricœur – im Unterschied zu vielen anderen Denkern – klar
zu sehen vermag, ist, dass »die tragische Anschauung« auch in einer
»ethischen Weltanschauung« prinzipiell unüberwindbar bleibt, ja ihr

Poetik des Glaubens A 115

»Größe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

116 Eben genau diese Position und keine andere scheint heute die genuin christliche
zu sein; und dabei vergisst man sehr schnell (Dirscherl allerdings nicht), dass es im
Christentum mit dieser Auskunft nicht getan ist. Vgl. B. J. Claret, »Die der Struk-
tur unserer Lebenswelt von Haus aus inhärenten Irritationen und das Böse«, in:
B. J. Claret (Hg.), Theodizee. Das Böse in der Welt, 2. Aufl., Darmstadt 2008,
S. 67–116, hier S. 104–108 (Das Böse als das Nicht-zu-Rechtfertigende), 109
(»Ihr nennt euch Christen? Christen, obwohl ihr keinen Teufel kennt?« [L. Kola-
kowski]); Art. »Teufel. III. Theologie- u. dogmengeschichtlich, IV. Systematisch-
theologisch«, in: Lexikon für Theologie und Kirche Band 9, 3. Aufl., Freiburg
2000, S. 1365–1368; Art. »Übel. III. Systematisch-theologisch«, in: Lexikon für
Theologie und Kirche Band 10, 3. Aufl., Freiburg 2001, S. 332–334.

117 Dirscherl selbst lässt die Frage offen, wenn er sogleich hinzufügt: »Diese Frage
bleibt ein Rätsel, mysterium iniquitatis (Rätsel des Bösen).« E. Dirscherl, Grund-
riss Theologischer Anthropologie, S. 169.

118 Vgl. P. Ricœur, Symbolik des Bösen, S. 355.
119 Ebd., S. 259.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kernanliegen geradezu einen Platz darin finden muss. Sie hat das
Recht, innerhalb einer »ethischen Weltanschauung« im dreifachen
Hegelschen Sinne »aufgehoben« zu sein.

Das hier angeschlagene Thema darf innerhalb der Theologie je-
denfalls nicht derart zurückgedrängt oder gar verdrängt werden, dass
es zu einer überzogen anti-tragischen Theologie kommt, die partout
nicht gewillt ist, der Wahrheit des tragischen Mythos Rechnung zu
tragen, weil sie befürchtet, dass es dadurch zu einer Gebrochenheit
des Denkens kommt. Nach Ricœur kann sich »nur eine ›gebrochene‹
Theologie, das heißt eine Theologie, die auf die systematische Totali-
tät verzichtet hat, auf den gefährlichen Weg des Denkens über das
Böse begeben«120. Und dann wird sich immer deutlicher auch zeigen:
»Die tragische Anschauung« lässt sich – angesichts der denkerischen
Herausforderung des Bösen – nicht gänzlich ausmerzen.

116 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Bernd J. Claret

120 P. Ricœur, Das Böse. Eine Herausforderung für Philosophie und Theologie, Zürich
2006, S. 45 f. – »Gebrochen ist in der Tat eine Theologie, die dem Bösen eine mit
der Güte Gottes und der Güte der Schöpfung unvereinbare Realität zuerkennt.«
Ricœur erinnert hier an Karl Barth, dessen Ansicht von der (notwendigen) Gebro-
chenheit des theologischen Denkens und Redens er vollauf teilt, auch wenn er
daran zweifelt, ob Barth »diesem anfänglichen Bekenntnis bis zum Schluss treu
geblieben ist«. Vgl. K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, Band III/3. Die Lehre von
der Schöpfung, Zollikon 1950, S. 332.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89 - am 24.01.2026, 00:27:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Die Gretchenfrage: »Wie hast du’s mit dem Bösen?«
	II. Ein erster Blick auf die Grenze einer ethischen (Welt-)Anschauung
	III. Der Begriff des servum arbitrium
	IV. Die »Aufhebung« des tragischen Mythos im anthropologischen Mythos

