»GroBe und Grenze einer ethischen
Weltanschauung«

Die denkerische Herausforderung des Bosen bei
Paul Ricceur

Bernd ]. Claret

Im Gedenken an Helmut Riedlinger (1923-2007)

»Wenn >das Symbol zu denken gibt¢, so bezeichnet das, was die Sym-
bolik des Bosen zu denken gibt, die Grofle und Grenze jeder ethischen
Weltanschauung, denn der Mensch, den diese Symbolik enthiillt, ist
nicht nur schuldiger Urheber, sondern ebenso sehr ein Opfer des Bo-
sen.«!

Offen zu Tage liegt heute ein denkwiirdiges Faktum, »ndmlich die
Tatsache, dass wir uns selbst nicht mehr in der Situation des Bosen
sehen konnen«?. Auf »eine Freiheit« zu treffen, »die sich das Bose
zur Last legt«?, die eigene Schuld offen und ehrlich eingesteht und
ohne Wenn und Aber bekennt, ist heute schon der krasse Ausnahme-
fall — ein selten zu beobachtender Gliicksfall.* Das war nicht immer

SO.

P. Ricceur, Die Fehlbarkeit des Menschen, Freiburg 1971, S. 16.

4

T. Buchheim, »Schelling und die metaphysische Zelebration des Bésen, in: Phi-
losophisches Jahrbuch 107 (2000) S. 47-60, hier S. 47. — Dieser Beitrag ist im In-
ternet unter www.thomas-buchheim.de zuginglich.

P. Ricceur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 13.

Selten geworden ist zudem das grundsitzliche Bekenntnis vor Gott, ein Siinder zu
sein. Es ist »davon auszugehen [...], dass der Mensch unserer Tage, auch zahllose
Christen, sich nicht mehr in einer allem anderen vorausgehenden Weise bewusst
sind, allzumal Siinder< zu sein. Mit einer blofen liturgischen Rezitation dieser
Formel ist es ja nicht getan.« O. H. Pesch, Gerechtfertigt aus Glauben. Luthers
Frage an die Kirche, Freiburg 1982, S. 51.

Poetik des Glaubens A-

24,01.2028, 00:27:30.

89


https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Bernd ). Claret

Die Gretchenfrage: »Wie hast du’s mit dem Boésen?«

Wir Menschen, die zumindest in unserem Kulturkreis geradewegs in
einen »Sog der Trivialisierung«® geraten sind, haben uns in einem
schleichenden Prozess zunehmender Vergleichgiiltigung merkwiir-
dig leicht daran gewdhnt (oder soll man sagen: dafiir entschieden?),
auf das Bekenntnis, selbst bose gehandelt zu haben, fast vollstiandig
zu verzichten. Stattdessen treffen wir lieber mehr oder weniger raf-
finierte »Exkulpationsarrangements«®, selbst auf die Gefahr hin,
damit einen verhiangnisvollen Anklagemechanismus (der den ande-
ren, oft gerade den Unschuldigen, nicht schont, sondern belastet)
auch von uns aus in Gang zu setzen und weiter am Leben zu hal-
ten.

Diese Situation, mit der man sich heute weitgehend arrangiert
hat, ist vor allem deshalb fatal, weil »das [eigene] Schuldbekenntnis
[und insofern ist ein solches durchaus als ein Gliicksfall zu bezeich-
nen] gleichzeitig Entdeckung der Freiheit ist«” und mit dem ginz-
lichen Ausfall eines solchen Bekenntnisses das Vordringen »zu einem
ungewdhnlich sinngeladenen Selbstverstindnis«® geradezu verwehrt
bleibt. Bei einem Schuldbekenntnis gesteht der Mensch freimiitig
und schonungslos im Blick auf sich selbst ein, mit dem Bésen ange-
fangen, es also selbst in Gang gesetzt zu haben. Mit einem solchen
Schuldbekenntnis kommt, und zwar gleich in mehrfacher Hinsicht,

5 R. Schénberger, »Gott denkeng, in: R. Spaemann, Der letzte Gottesbeweis. Mit
einer Einfiihrung in die groflen Gottesbeweise und einem Kommentar zum Got-
tesbeweis Robert Spaemanns von Rolf Schonberger, Miinchen 2007, S. 33-127,
hier S. 103 (im Kontext seiner Ausfithrungen iiber Nietzsche).

O. Marquard, »Exkulpationsarrangements. Bemerkungen im Anschluf8 an René
Girards soziologische Theologie des Siindenbocks, in: W. Oelmiiller (Hg.), Wo-
riiber man nicht schweigen kann. Neue Diskussionen zur Theodizeefrage, Miin-
chen 1992, S. 24-29, hier S. 25.

P. Ricceur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 13 (im Anschluss an Jean Nabert). —
Vgl. P. Ricceur, »Schuld, Ethik und Religion, in: Concilium 6 (1970) S. 384-393,
hier S. 390: »Dieses Eingestindnis [von Schuld im Akt des Bekennens] ist [...]
Zugang zu einem Punkt, an dem alles neu beginnen kann. Die Riickkehr zum
Ursprung ist eine Riickkehr zu der Stelle, an der die Freiheit sich selbst entdeckt
als etwas, das befreit werden muss — kurzum: zu der Stelle, an der ich hoffen kann,
befreit zu werden.«

8 P. Ricoeur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 13.

=N

~

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

24.01.2026, 00:27:30. @


https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»GroBe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

die Humanitat des Menschen ins Spiel. Die Voraussetzung fiir ein
solches Schuldbekenntnis, mit dem etwas Neues in Gang gesetzt
wird, ist die gelungene Unterbrechung einer »einseitigen Erinne-
rung«: Es wird jetzt eben nicht mehr nur — wie ansonsten unter Men-
schen iiblich — dasjenige Bose erinnert, das mir in der Vergangenheit
zugefiigt wurde.’

Aber nicht nur der Umgang mit dem Bosen, das wir selbst getan
haben und fiir das wir, wie man umgangssprachlich durchaus prizise
sagt, etwas konnen und insofern auch verantwortlich zeichnen miis-
sen, liegt heute im Argen. Dasselbe gilt fir den Umgang mit dem
Bosen, das uns angetan wurde und fiir das wir schlechterdings nichts
konnen und das wir dementsprechend auch nicht in Verantwortung
tbernehmen miissen. Der Umgang auch mit diesem Bosen (getan
von anderen) ist meist von der Art, dass — »auf Teufel komm raus«
— ein Anklagemechanismus in Gang gehalten wird, so dass sich wie-
der einmal mehr bestitigt: Boses gebiert unerbittlich Boses; eine Un-
terbrechung des wohl verhingnisvollsten Teufelskreises findet ein-
fach nicht, zu selten oder zu unentschlossen statt.

Machen wir die Gegenprobe: Wer macht in der Tat Ernst da-
mit, dass die Giite, wie Paul Ricceur sagt,'* die Antwort auf das
Bose ist?

Wer allen Ernstes davon ausgeht, dass die Giite die letztgiiltige
Antwort auf das Bose ist, und gemifS einer solchen Wegweisung (die
letzten Endes auf Schonung des anderen zielt) zu leben versucht und
damit die durch das Bose faktisch gegebene Herausforderung auf der
Ebene der Lebenspraxis annimmt, der schiirt die Hoffnung, dass es
anders werden kann. Am Grunde solcher Akte der Barmherzigkeit
steht letztlich die Grund-Uberzeugung: »So radikal das Bose ist — es

° Formuliert in direkter Anlehnung an: S. Orth, »Zwischen Philosophie und Theo-
logie. Das Verzeihenc, in: A. Breitling und S. Orth (Hg.), Erinnerungsarbeit. Zu
Paul Ricceurs Philosophie von Gedichtnis, Geschichte und Vergessen, Berlin
2004, S.223-236, hier S.223. — Stefan Orth spricht in diesem Zusammenhang
von einem »von Anfang an ethisch akzentuierten Erinnerungsbegriff« Ricceurs
(S. 224): »Grundsitzlich weist Ricceur in La mémoire, ['histoire, I'oubli in Fort-
fithrung seiner Besinnung auf den Menschen in Das Selbst als ein Anderer mehr-
fach darauf hin, dass das Erinnern einem nicht einfach nur widerfihrt, sondern
auch eine Handlung, ein Tun ist, und dass deshalb das Erinnern-kénnen zu den
>Fahigkeiten< hinzuzurechnen ist, die den Menschen als Menschen auszeichnen«
(S. 225).

So P. Ricceur in einem Gesprich in der Karwoche 2000 in Taizé. Vgl. im Internet
unter wwuw.taize.fr/de_article1118.html: »Die Giite bricht sich Bahn«.

Poetik des Glaubens A-

24.01.2026, 00:27:30. @

91


https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bernd ). Claret

ist nicht so tief wie die Giite.«'* Mit dieser Einstellung ist der Mensch
bereits unterwegs zu dem »befreienden Wort«, das den anderen

11 Ebd. — Frére Roger (1915-2005) erinnert in seinem Brief an Ricceurs Familie, den
er am 21. Mai 2005, am Tag nach Ricceurs Tod, geschrieben hat, an diese gerade
fiir das christliche Bewusstsein bedeutungsschweren Worte. Er schreibt damals,
aus der Erinnerung (an ein Gesprich im Jahr 2000) zitierend: »In den letzten fiinf-
zig Jahren ist er [sc. Paul Ricceur] oftmals nach Taizé gekommen. [...] Er hat uns
oft angestiftet, tiefer nachzudenken. [...] Eines Tages sagte er zu uns die Worte:
>Wie radikal das Bose auch sein mag, es reicht nicht an die Tiefe der Giite.«« Diese
zentrale Aussage findet sich zeitgleich und auch schon friiher in Ricceurs Schrift-
tum. Orth weist darauf hin und deutet zugleich an, was diese Aussage in anthro-
pologischer Perspektive bedeutet: »Am Ende des Gedankengangs von La mémoi-
re, I'histoire, I'oubli steht [...] — wie schon innerhalb der Phinomenologie der
Schuld — die Behauptung, dass bei aller >Radikalitdt< des Bésen [im Kantischen
Sinne] mit den entsprechenden Konsequenzen die Bestimmung zum Guten im
Kantischen Sinne urspriinglicher sei. Genau diese Bestimmung zum Guten er-
moglicht es, dass zu den in Das Selbst als ein Anderer profilierten Fihigkeiten
des Menschen, sprechen, handeln, erzihlen und moralische Bewertungen vorneh-
men zu konnen, nicht nur die Fihigkeit zur Erinnerung als eine Art Existenzial
des Menschen tritt, sondern eben auch die Moglichkeit zu verzeihen — ohne dabei
die Schuld zu verdringen, der sich Ricceur in seinem anthropologischen Friihwerk
so gewissenhaft gewidmet hat. Woher die Kraft dazu kommt? Dies ist eine andere
Frage, die Ricceur in den fast sechs Jahrzehnten professioneller philosophischer
Reflexion bis zuletzt immer wieder auch an die Grenzen der Philosophie gefiihrt
hat.« S. Orth, »Von der Anthropologie der Fehlbarkeit zur Hermeneutik des
Selbst. Stationen auf dem Denkweg von Paul Ricceur, in: S. Orth und P. Reifen-
berg (Hg.), Facettenreiche Anthropologie. Paul Ricceurs Reflexionen auf den
Menschen, Freiburg 2004, S.15-36, hier S.36. Vgl. vor allem den Epilog
»Schwierige Vergebunge, in: P. Ricoeur, Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, Miin-
chen 2004, S. 697-776. Vgl. die beiden Beitrige hierzu von: M. A. Villaverde,
»Schuld und Vergebung bei Paul Ricceur, in: A. Breitling und S. Orth (Hg.), Er-
innerungsarbeit, S. 207-222; S. Orth, »Zwischen Philosophie und Theologie«. In
diesem zuletzt genannten Beitrag wartet Orth mit einer fiir die Ricceur-Forschung
ganz bemerkenswerten These auf, die er auch eingehend begriindet. Er vertritt die
Auffassung, »dass man diesen letzten Teil von La mémoire, I'histoire, I'oubli [...]
vor dem Hintergrund des Frithwerks lesen und verstehen muss« (S. 232). Seine
These lautet niherhin: »dass Ricceur im Epilog tiber das Verzeihen angesichts von
Schuld und Leid abermals seine urspriinglichen, bisher nicht ausgefiihrten Pline
fiir eine >Poetik des Willens< wieder aufgreift und jetzt deutlicher als je zuvor
offenlegt. Er kniipft hier wieder an seine Skizzen der >Poetik< einer von Schuld
befreiten Freiheit an, die die >Philosophie des Willens« hitte beschlieBen sollen —
auch wenn es natiirlich nicht genau die >Poetik des Willens« ist, die Ricceur vor
fiinfzig Jahren geplant hat. Damals hatte der bekennende Protestant diese vertagt
und seine bereits auf drei Binde angewachsene >Philosophie des Willens< unvoll-
endet gelassen, weil er — im auf strenge Trennung zwischen Philosophie und
Theologie bedachten Geistesleben Frankreichs — Sorge hatte, zu sehr in den Be-

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

24.01.2026, 00:27:30. @


https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»GroBe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

(auf)atmen lédsst: »Du bist besser als deine Taten.«'> Vor dem Hinter-
grund solcher alternativer Handlungsmoglichkeiten konnte jeder
selbst sich fragen, ja die »Gretchenfrage« selbst sich stellen: »Nun
sag’, wie hast du’s mit dem Bosen?«

Ein erster Blick auf die Grenze einer ethischen
(Welt-)Anschauung

Allerdings darf man, das lehrt schon die Erfahrung, den Menschen
ethisch auch nicht tiberfordern mit gut gemeinten Ratschldgen in
der Form von steilen Imperativen — als wiren sie in jeder Situation
gleich giiltig und als wiren »die Hindernisse, die den Maximalforde-
rungen entgegenstehen«®, aus eigener Kraft locker zu bewiltigen.
Man darf ihm auch bei aller Zurechenbarkeit nicht einseitig und
kompromisslos, ganz ohne gravierende Einschrinkungen zu machen,
das Bose, das er getan hat, umfassend anlasten — als hitte das Bose,
das er tut, so gut wie gar keine Vorgeschichte und nur mit ihm allein
zu tun. Und man darf ihm auch nicht seinen unproduktiven Umgang
mit dem erlittenen Bosen génzlich veriibeln — als wiire er so ganz und
gar nicht negativ vorbelastet und gezeichnet, ja empfindlich verwun-
det, als wire er in seinen Reaktionen so ganz unbeschwert, jedenfalls
in keiner Weise gehemmt. Man wiirde damit der Illusion erliegen,

reich der Logik des Religiésen zu geraten, auf diese Weise jedoch seine Glaubwiir-
digkeit als Philosoph zu verlieren. [...] Es spricht jedoch vieles fiir die Vermutung,
dass der fehlende dritte Band der Willensphilosophie so etwas wie eine Philoso-
phie der Rechtfertigung geworden wire« (S. 226, 228).

12 P. Ricceur, Gediichtnis, Geschichte, Vergessen, Miinchen 2004, S. 759. — Ricoeur
spricht in diesem Zusammenhang von einem »Akt der Entbindung« (S. 756),
was bedeutet, dass »der Schuldige [...] in die Lage versetzt wird, noch einmal
neu zu beginnen« (S. 754). Vergebung bedeutet soviel wie »den Handelnden von
seiner Handlung entbinden« (S. 753 [Zwischeniiberschrift]).

13 H. R. Schlette, »Geben — nicht Hassen«. Zur Friedensformel von Albert Camusx,
in: Orientierung 48 (1984) S. 266-268, hier S. 268. Diese Hindernisse sieht Ca-
mus sehr deutlich. Vgl. B. J. Claret, »Theologie im Kontext einer >zerbrochenen
Welt«. Zum derzeitigen lebensweltlichen Erfahrungshorizont und seiner Bedeu-
tung fiir die Theologie, in: Theologie der Gegenwart 38 (1995) S. 256—271, bes.
S. 268-270.

Poetik des Glaubens A-

24.01.2026, 00:27:30. @

93


https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Bernd ). Claret

der Mensch sei uneingeschriankt frei und von sich aus — wenn er nur
will, was er soll — zu jeder Zeit zum guten Handeln »fihig.

Aus philosophischer wie theologischer Sicht, insbesondere aus
(jiidisch-)christlicher Perspektive, ist richtig, dass der Mensch dort
in die Verantwortung zu nehmen ist, wo er nach menschlichem Er-
messen tatsachlich verantwortlich ist. Das kann und muss bisweilen
auch in einer fiir den Einzelnen sehr unbequemen Weise geschehen.
Er ist auf seine Verantwortung hin ansprechbar, und man darf nicht
zu gering vom Menschen und dessen Fahigkeiten — seinem Konnen —
denken, dementsprechend ihm auch in ethischer Hinsicht einiges zu-
trauen.'* Aber genauso richtig und wichtig ist der Hinweis, dass in
dieser Perspektive kein Mensch sein Leben am Nullpunkt beginnt;
keiner beginnt in seinem Handeln absolut, d.h. véllig losgeldst und
frei von allen Vorgegebenheiten. Der Mensch vollzieht seine Freiheit
in einem schon geprigten Raum und Kontext, der diesem das Siindi-
gen offenbar nur in der Form zugesteht, dass siindigen soviel heifst
wie nachgeben.

So jedenfalls sieht es Paul Ricceur, in dessen philosophischer An-
thropologie der wirkungsgeschichtlich hochbrisante Adamsmythos
der Bibel eine ganz zentrale Rolle spielt. Es ist gerade die Auseinan-
dersetzung mit dem »Siindenfalldrama«® in Gen 3,1-7, die das in
seinen Konsequenzen sehr weitreichende Diktum Ricceurs hervor-
bringt: »Siindigen heifst nachgeben.«'¢ Und das bedeutet: Wenn der
einzelne Mensch das Bose setzt, kann er dies nur tun, indem er das
Bose, das in gewisser Weise (immer) »schon da«' ist — vor ihm! —
»fortsetzt«!8. Und das wiederum bedeutet: An dem Bésen, das durch
einen Menschen geschieht, ist immer auch ein nicht unerheblicher,
signifikant rétselhafter Anteil vorhanden, fiir den der einzelne

14 In genuin (jlidisch-)christlicher Perspektive — so lasst sich mit Ludwig Wenzler
formulieren — traut zunichst Gott, der »will, dass ich sein Sprechen mitspreche,
und der »uns sein Wort nur in unserer Antwort geben will«, dem einzelnen Men-
schen Ungeheueres zu und erwartet dementsprechend auch einiges von ihm, aber
nicht ohne dass er ihn zuvor zur »Stellvertretung« befihigt. L. Wenzler, »Erfah-
rungen mit Gottc, in: L. Wenzler (Hg.), Die Stimme in den Stimmen. Zum Wesen
der Gotteserfahrung, Diisseldorf 1992, S. 7-29, hier S. 23.

15 P. Riceeur, Symbolik des Bosen, Freiburg 1971, S. 274.

Ebd., S. 296.

17 Vgl. etwa: ebd., S. 1791, 296, 355.

Vgl. etwa: ebd., S. 180, 296 u. 6.

N

>3

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

24.01.2026, 00:27:30. @


https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»GroBe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

Mensch, der »das Bose wahrmacht«!?, nicht mehr die Verantwortung
tibernehmen kann und auch nicht iibernehmen muss. Und eben die-
ser Anteil, der nicht mehr in die Verantwortlichkeit des einzelnen
Menschen fillt, der das Bése setzt, jene andere Seite des Bosen, die
es eben auch gibt und die sich, weil den Verantwortungsbereich des
Menschen iibersteigend, anthropologisch nicht restlos reduzieren
ldsst, muss einer philosophischen Anthropologie enorm zu schaffen
machen, wenn sie das Phanomen des Bosen bedenkt — freilich nur
nachdem der oder die Philosophierende auf dieses »Andere des
menschlichen Bosen«?® aufmerksam geworden ist.

Ricceur hat — wie kein zweiter Philosoph der Gegenwart — die
Herausforderung, die dieser nicht vom Menschen in Verantwortung
zu libernehmende Anteil am Bosen fiir das philosophische Denken
bedeutet, gesehen und in der philosophischen Reflexion entspre-
chend darauf reagiert. Und zwar vor allem durch seinen Riickgriff
auf Mythen, die vom Anfang und Ende des Bosen erzihlen und da-
von, dass es am Bosen, dort wo es in der Wirklichkeit auftaucht, of-
fenbar immer etwas gibt, das dem Menschen nicht mehr vollauf zu-
rechenbar ist. Erst wo dieser ritselhafte, vom Menschen nicht
gesetzte Anteil mit ins Blickfeld riickt und versucht wird, das Bose
eben nicht nur als eine ausschlieflich vom Menschen und seiner Frei-
heit abhingige Grofle zu begreifen, sondern auch als eine ihm gegen-
iber in gewisser Weise vorgingige Wirklichkeit, ist die mit dem Bo-
sen gegebene Herausforderung auf der Ebene des Denkens wirklich
(vollumfinglich) angenommen: Jetzt wird deutlich, dass die ethische
(Welt-)Anschauung bei all ihrer Grofle eben doch auch ihre Grenze
hat.

Unter einer »ethischen Anschauung«?' versteht Paul Ricceur
»das Bemiihen [...], die Freiheit und das Bose immer enger wechsel-
seitig zu erkldren«??. Er denkt dabei vor allem an Kant und dessen
»Annahme der Freiheit zum Bosen«? (und an Hegel, der in Bezug

19" So die gelungene Formulierung von: J. Briindl, Masken des Bosen. Eine Theologie
des Teufels, Wiirzburg 2002, S. 389.

20" P. Ricceur, »Hermeneutik der Symbole und philosophische Reflexion (I) [1961]«,
in: Hermeneutik und Psychoanalyse. Der Konflikt der Interpretationen II, Miin-
chen 1974, S. 162-195, hier S. 172.

2t P Ricceur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 15.

2 Ebd., S. 11.

2 H.-]. Ehni, Das moralisch Bsse. Uberlegungen nach Kant und Ricceur, Freiburg
2006, S. 221. - »Mit Kant und seiner Abhandlung Vom radikalen Bisen hat diese

Poetik des Glaubens A~ 95

24.01.2026, 00:27:30. @


https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Bernd ). Claret

auf Kant von einer ethischen Weltanschauung spricht). Aber gerade
dieses Bemiihen, das voll und ganz getragen ist von der Uberzeu-
gung, dass »das Bose der Freiheit zuzurechnen«?* ist, st63t empfind-
lich an eine Grenze, sobald dem Denken aufgeht, dass das Bose zwar
in den Bereich der menschlichen Verantwortung fillt, aber »keine
nur anthropologische Gréfle« ist.> Erst wenn klar erkannt worden
ist, dass es auch tiiber dieses »Andere des menschlichen Bosen« phi-
losophisch nachzudenken gilt, kann die enorme denkerische Heraus-
forderung, die mit dem Phanomen des Bosen gegeben ist, tiberhaupt
erst so richtig zu Bewusstsein kommen.

Die Grenze einer »ethischen Weltanschauung«* kommt viel-
leicht am nachdriicklichsten in den Blick, wenn man iiber ein Phino-
men nachdenkt, das der Hirnforscher Gerhard Roth einmal als
»Schuldparadoxon« bezeichnet hat.

Véllig unabhingig davon, ob jemand dem derzeit im Aufwind
befindlichen Naturalismus anhingt und glaubt, einen Freiheits-
ursprung des Bosen nicht annehmen zu konnen, oder sich als Vertre-
ter einer »ethischen Weltanschauung« sieht — die von der Wirklich-
keit menschlicher Freiheit ausgeht: Das Phénomen, das hier
beschrieben wird, ist hochinteressant. Je schlimmer sich das Bose zu-
triagt und »je starker die Schuld« (Roth?) zu sein scheint, je dring-

Betrachtungsweise ihre erste Reife erlangt; indem der moralische Formalismus
eine einzige Maxime des guten Willens herausstellt, riumt er auch dem schlech-
ten Willen eine einzige Maxime ein; der Formalismus dridngt das Bose in eine
Maxime der Willensfreiheit zuriick; und eben das ist der Kern der ethischen Auf-
fassung vom Bosen.« P. Ricceur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 13.
24 H.-J. Ehni, Das moralisch Bose, S. 221.
25 Formuliert in direktem Anschluss an: W. Pannenberg, »Das Bose«, in: Evangeli-
sches Kirchenlexikon, Band 1, Gottingen 1956, S. 559-561, hier S. 561. — Wolf-
hart Pannenberg ist im Ubrigen einer der ersten Theologen im deutschsprachigen
Raum, der in regelmifligem personlichem Kontakt mit Ricoeur gestanden und
dessen zweibindige »Phinomenologie der Verfehlung« schon friih rezipiert hat.
P. Ricoeur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 11, 15f.
Roth, das legen jedenfalls die meisten seiner diesbeziiglichen Auferungen nahe
(auch wenn bei seinen Stellungnahmen aus der jiingsten Zeit leichte Akzentver-
schiebungen und eine gewisse Zuriickhaltung im Urteil zu beobachten sind), ver-
wendet zwar noch den Begriff der Schuld, so wie er umgangssprachlich eben ein-
gesetzt wird, aber das Phinomen Schuld (d. h. philosophisch: der dem Menschen
zurechenbaren Verfehlung) existiert fiir ihn tiberhaupt nicht. Er kennt jedenfalls
keinen »[schuld]fdhigen Menschen« im Sinne Ricceurs. Einer ethischen Anschau-
ung ist hier ganz grundsitzlich der Abschied gegeben: Freiheit und damit auch
ethisch bewertbare Zurechenbarkeit von Handlungen sind seiner Auffassung

26

o
N}

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

24.01.2026, 00:27:30. @


https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»GroBe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

licher stellt sich die Frage: »Ist der [sc. Tdter des Bosen] von allen
guten Geistern verlassen?« »Was ist denn in ihn gefahren, dass er so
etwas tut?« »Ist der denn tiberhaupt noch (voll) zurechnungsfihig,
wenn er so etwas tut?«

D.h. je schlimmer sich das Bose zutridgt und »je stirker die
Schuld« des Einzelnen zu sein scheint, desto dringlicher stellt sich
die Frage nach dem »Anderen des menschlichen Bosen«, zumindest
aber, ob der Tater des Bosen nicht zugleich auch Opfer des Bosen, also
selbst, vorgingig zu seiner Tat, vom Bosen »affiziert«*® und damit —
wenigstens ein Stiick weit — auch zu ent-schuldigen ist. Ein duflerst
merkwiirdiges Phanomen: Der Titer des Bosen, d.h. der im Bosen
Aktive, wird unter der Hand zum Opfer des Bosen, d.h. zum Passi-
ven, und zwar in dem Mafe, als dessen Schuld zuzunehmen scheint —
als sei der Mensch »je stirker die Schuld« je mehr in eine Gefangen-
schaft hineingeraten, die ihn »je stirker die Schuld« je mehr zum
Opfer des Bosen werden lésst.

Die Reflexionen, die Ricceur im grofieren Rahmen seiner »Pha-
nomenologie der Verfehlung« zum »Paradox eines gefangenen frei-
en Willens«? bietet, sind gleichsam der Schliissel zu einem ange-
messenen Verstindnis dieses geradezu absurd anmutenden
Phanomens. Sie lassen zudem iiber das bereits Angedeutete hinaus
tiefer erkennen, worin die denkerische Herausforderung des Bosen
bei Paul Ricceur besteht, und besser verstehen, dass Ricceur — gerade
weil er diese Herausforderung vollumfinglich angenommen hat —
in seiner philosophischen Anthropologie sowohl Grifle als auch
Grenze einer ethischen Weltanschauung zugleich akzentuiert. Mit
dieser doppelten Akzentsetzung, die eine gewisse Korrektur an Kant
bedeutet®, steht Ricceur einer christlichen Theologie sehr nahe. Er
vermag durch seine griindliche philosophische Reflexion einen ganz
wesentlichen Beitrag dazu zu leisten, dass insbesondere die katho-

nach eine Illusion; der Begriff des Bésen und damit auch der Begriff der Verant-
wortung fiir etwas Boses ist dementsprechend aufzugeben.

28 P. Ricceur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 12.

2% P. Ricceur, Symbolik des Bosen, S. 176.

30 Mit der Formel »Gréf3e und Grenze einer ethischen Weltanschauung, P. Ricoeur,
Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 11, stellt Ricoeur einen »expliziten Bezug« her
zu Kant. Vgl. H.-J. Ehni, Das moralisch Bdse, bes. S. 220-224 (Zitat: S. 221). Es ist
das Verdienst von Hans-J6rg Ehni, diesen sehr engen »Bezug der Auffassung Ri-
ceeurs vom Bosen zu derjenigen Kants« (S. 173), der im Titel meines Beitrages
angedeutet ist, detailliert aufgewiesen zu haben.

Poetik des Glaubens A-

24.01.2026, 00:27:30. @

97


https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Bernd ). Claret

lische Theologie die von ihr vertretene Weltanschauung besser und
tiefer versteht.

Meines Erachtens tut die Theologie, will sie eines ihrer ganz
groflen Kernanliegen in seiner ungeheueren Tragweite verstehen,
gut daran, Ricceurs »Phinomenologie der Verfehlung« noch intensi-
ver zu rezipieren, als dies bislang geschehen ist. Dann wird sich ganz
klar und deutlich zeigen: Eine theologische Anthropologie heute
kann auf gar keinen Fall diese »Phanomenologie der Verfehlungx, ja
tiberhaupt die ganze »facettenreiche Anthropologie«® Ricceurs bis
hin zu Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, ginzlich aufSer Acht lassen
oder mit ein paar wenigen Hinweisen im Anmerkungsapparat iiber-
gehen, wie dies in der Theologie immer noch geschieht. Vielmehr
sollte es ihr darum gehen, den anthropologisch wirklich brisanten
Phénomenen bis in ihre Tiefe nachzudenken, um den »fahigen Men-
schen« (homme capable) — um den geht es in der Theologie ganz
zentral — in seinem »Handeln-Kénnen« (pouvoir-faire) besser zu ver-
stehen.

Wollte man eine Liste von theologischen Autorinnen und Auto-
ren anfertigen, die speziell im Rahmen ihrer anthropologischen Re-
flexion auf Ricceur zu sprechen kommen und wenigstens kurz und
priagnant auf ihn verweisen, dann wire diese zwar recht lang. Aber
es wiirde sich dann auch zeigen, wie wenig Ricceur, gemessen an dem,
was er zu sagen hat, theologisch rezipiert worden ist. Das gilt im
Grunde genommen bis heute. Immerhin: Die hier namentlich zu
nennen wiren, haben Ricceur, im Unterschied zu vielen, wenigstens
zur Kenntnis genommen und geben durch ihre Hinweise zu verste-
hen, dass Ricceur ein fiir die Theologie wertvoller Gesprachspartner
ist.> Eine intensivere Auseinandersetzung mit und eine wirkliche

31 So der Titel des fiir die theologische Ricoeur-Rezeption im Bereich der Anthro-
pologie wichtigen Buches: S. Orth und P. Reifenberg (Hg.), Facettenreiche An-
thropologie.

Allen voran, um eine recht frithe (religionsphilosophische) Publikation zu nen-
nen: L. Wenzler, Die Freiheit und das Bose nach Vladimir Solov’ev, Freiburg 1978
(Index). Vgl. aber etwa auch: J. Sudbrack, Religiése Erfahrung und menschliche
Psyche. Zu Grenzfragen von Religion und Psychologie, von Heiligkeit und
Krankheit, von Gott und Satan, Mainz 1998. — Im Verlauf seiner Ausfithrungen
macht Josef Sudbrack immer wieder sehr deutlich, dass »die kluge Hermeneutik
Ricceurs [...] aufzugreifen [ist]« (S. 114): »Man sollte auf den Spuren der Herme-
neutik weitergehen, die Ricceur fiir das >Verstehen< des Bosen entworfen hat«
(S. 118). Die damit verbundene »Miihe«, die Ricceur der Theologie »auftrigt«
(S. 119), darf man nicht scheuen.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

24.01.2026, 00:27:30. @


https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»GroBe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

Rezeption von Ricceurs »Phinomenologie der Verfehlung« im Spe-
ziellen findet man in der deutschsprachigen Theologie vor allem bei:
Michael Bohnke®, Wolfhart Pannenberg®, Hermann Haring®,
Siegfried Wiedenhofer®, Jiirgen Werbick?”, Helmut Riedlinger®,
Stefan Orth*® und Jiirgen Briind1*.

3 Vgl. M. Bohnke, Konkrete Reflexion. Philosophische und theologische Herme-
neutik. Ein Interpretationsversuch iiber Paul Ricceur, Frankfurt 1983, bes. S. 18—
54.

Vgl. vor allem: W. Pannenberg, Anthropologie in theologischer Perspektive. Reli-

gidse Implikationen anthropologischer Theorie, Géttingen 1983, bes. S. 101-118,

281-285, 294.

35 Vgl. H. Hiring, Das Problem des Bosen in der Theologie, Darmstadt 1985, bes.
S. 18, 88, 121f., 124f., 154. Zuvor schon (im Kontext der Erbsiindenproblematik):
Die Macht des Bésen. Das Erbe Augustins, Giitersloh 1979 (Index). Zuletzt: Das
Base in der Welt. Gottes Macht oder Ohnmacht?, Darmstadt 1999 (Index).

36 Fir Siegfried Wiedenhofer liefert Ricceur (neben Eugen Drewermann) einen der
»beiden wichtigsten Beitrdge zur Erbsiindentheologie der Gegenwartc; er ver-
weist dabei auf: P. Ricceur, Die Fehlbarkeit des Menschen; Symbolik des Bisen;
»Die >Erbsiinde«. Eine Bedeutungsstudie [1960]«, in: Hermeneutik und Psycho-
analyse. Der Konflikt der Interpretationen II, Miinchen 1974, S. 140-161. — So
in: S. Wiedenhofer, »Zum gegenwirtigen Stand der Erbsiindentheologie«, in:
Theologische Revue 83 (1987) S. 353-370, hier S. 355. Vgl. aber vor allem den
Aufsatz: S. Wiedenhofer, » Erbsiinde« — eine universale Erbschuld? Zum theologi-
schen Sinn des Erbsiindendogmasc, in: Theologische Quartalschrift 162 (1982)
S. 30-44, hier S. 37-44 (Ein neuer Vorschlag zur Erbsiindentheologie). Wieden-
hofer sieht sich fehlinterpretiert, wenn Kritiker anmerken, dass sein eigener, von
Ricceur herkommender Versuch eines Neuverstindnisses des Begriffs der »Erb-
siinde« eine »Auflosung des Gegenstandes des Erbsiindendogmas« bedeute.
S. Wiedenhofer, »Hauptformen gegenwirtiger Erbsiindentheologie«, in: Interna-
tionale Katholische Zeitschrift »Communio« 20 (1991) S. 315-328, hier S. 328.
Kritik in diese Richtung duBert z.B.: H. Hoping, Freiheit im Widerspruch. Eine
Untersuchung zur Erbsiindenlehre im Ausgang von Immanuel Kant, Innsbruck
1990, S. 28.

37 Vgl. vor allem: J. Werbick, Schulderfahrung und Bufisakrament, Mainz 1985. Zu-

vor schon: Glaube im Kontext. Prolegomena und Skizzen zu einer elementaren

Theologie, St. Ottilien 1982.

Vgl. H. Riedlinger, »Der Ubergang von der Unschuld zur Siinde. Zur geschicht-

lichen und geistlichen Auslegung des Mythos von Adam, Eva und der Schlanges,

in: W. Strolz (Hg.), Vom alten zum neuen Adam. Urzeitmythos und Heils-

geschichte, Freiburg 1986, S. 11-42, bes. S. 25-32.

Vgl. bislang vor allem: S. Orth, Das verwundete Cogito und die Offenbarung. Von

Paul Ricceur und Jean Nabert zu einem Modell fundamentaler Theologie, Frei-

burg 1999; »Von der Anthropologie der Fehlbarkeit zur Hermeneutik des Selbst«;

»Das Bose gibt zu denken. Der Ausgangspunkt philosophischer Reflexion bei Paul

Ricceur und Jean Nabertc, in: S. Gritzel und P. Reifenberg (Hg.), Ausgangspunkt

und Ziel des Philosophierens. Akademietagung zum 100-jdhrigen Gedenken an

Poetik des Glaubens A~ 99

24.01.2026, 00:27:30. @


https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Bernd ). Claret

Gerade Ricoeurs Hermeneutik der Symbole des Bosen fordert
das systematisch-theologische Denken auf ein Hochstmafl heraus,
vor allem dort, wo der Gedanke zentral wird, dass diese Symbole
gleichsam durch einen Begriff zusammengebunden werden kénnen,
der das durch die Symbole des Bosen immer wieder je neu angezeigte
Paradox auf den Punkt — oder besser: auf den Begriff — zu bringen
vermag. Es ist die Rede vom so genannten servum arbitrium, vom
Begriff des »gefangenen freien Willens«. Die Sache, die hier auf den
Begriff gebracht ist und die ich im Folgenden wenigstens ansatzweise
erlautern will, ist wesentlich komplizierter, als dies zunichst schei-
nen mag, weil sie im Grunde genommen auflerhalb einer Hermeneu-
tik der Symbole des Bosen nicht erreichbar ist und ohne den langen
(Um-)Weg durch die Welt der Symbole iiberhaupt nicht recht ver-
standen werden kann. Aber die Sache, um die es hier geht, ist fiir eine
theologische Anthropologie (aber auch fiir die Soteriologie und die
Eschatologie) derart wichtig, dass es sich die Theologie nicht leisten
kann, auf einen Gesprachspartner wie Paul Ricceur zu verzichten,
wenn dieser schon derart intensiv und ausfiihrlich tiber das mit dem
Begriff des servum arbitrium angezeigte Phinomen einer »tragi-
schen »Selbstantastung der Freiheit«*! philosophisch reflektiert hat.

Ricceur zeichnet sich unter den herausragenden Philosophen der
Gegenwart nicht nur dadurch aus, dass er ein »umfangreiches syste-
matisches Werk zum Bosen«* vorgelegt hat, sondern auch dadurch,
dass ihn der zu Recht »gegen die Philosophie« immer wieder erhobe-
ne »Vorwurf, die Problematik des Bésen unzulissig zu vereinfachen
und zu verharmlosen«*, ganz sicherlich nicht treffen kann. Stefan
Orth, der wohl beste Kenner des Ricoeurschen Gesamtwerkes in der
jiingeren Theologengeneration, stellt in seinem Beitrag mit dem be-
zeichnenden Titel »Das Bose gibt zu denken« (2007) fest: »Paul Ri-
cceur war zweifelsohne ein Philosoph, der sich nicht nur mit beson-
derer Hartnackigkeit mit dem Problem des Bosen auseinandergesetzt
hat. Fiir ihn war es sogar immer wieder, so meine These, ein wichti-

»Le Point de départ de la recherche philosophique« (1906) von Maurice Blondel,
London 2007, S. 129-151. Aber auch: »Zwischen Philosophie und Theologie«.

40 Vgl. J. Briindl, Masken des Bdsen (Index).

41 SoJ. Briind], ebd., S. 210 (Ricceur zitierend und zugleich interpretierend).

42 H.-J. Ehni, Das moralisch Bése, S. 14.

4 Ebd., S.25. — Vgl. ebd., S. 13-28 (Neuere Veroffentlichungen zum Thema und
Schwierigkeiten mit dem moralisch Bosen in der philosophischen Literatur).

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

24.01.2026, 00:27:30. @


https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»GroBe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

ger, wenn nicht sogar der wichtigste Ausgangspunkt fiir sein Philoso-
phieren.«*

Der Begriff des servum arbitrium

Inzwischen gibt es eine ganze Reihe von guten Beitriagen, die das An-
liegen von Ricceurs »Phinomenologie der Verfehlung« im Rahmen
seiner groflangelegten »Philosophie des Willens« erhellen und auch
in den Inhalt einfithren.* Gemeint sind mit dieser »Phinomenologie
der Verfehlung« in erster Linie die beiden 1960 im franzosischen
Original erschienenen, aber erst 1971 ins Deutsche iibersetzten Wer-
ke Die Fehlbarkeit des Menschen (der erste Band) und Symbolik des

# S, Orth, »Das Bose gibt zu denkenc, S. 129. — Das heif3t aber nicht, »dass der Aus-

gangspunkt des Denkens [...] am Anfang der Reflexion stehen [...] muss«
(S. 130). »Der im Nachhinein aus einer systematischen Perspektive erkannte Aus-
gangspunkt des Denkens muss nicht dessen Anfang sein.« (S. 130). Auf jeden Fall
gilt: »Zum cantus firmus der Philosophie Ricceurs gehért die Beschiftigung mit
dem Bosen, wenn sie auch unterschiedlich intensiv war.« (S. Orth, »Zwischen Phi-
losophie und Theologie«, S. 223).
Im Anschluss an das obige Zitat im Haupttext schreibt S. Orth weiter: »Und be-
sonders angesichts dieser Frage zeigt sich dabei die Nihe zu seinem hierzulande so
gut wie unbekannten Lehrer, dem franzosischen Reflexionsphilosophen Jean Na-
bert.« Es ist das besondere Verdienst von Orth, die recht starke Beeinflussung
Ricceurs durch seinen philosophischen Lehrer Nabert, insbesondere in den fiinf-
ziger Jahren, eingehend untersucht zu haben. Vgl. neben diesem eben genannten
Aufsatz »Das Bose gibt zu denken« vor allem auch: S. Orth, Das verwundete
Cogito und die Offenbarung; »Spuren des Denkens von Jean Nabert in Paul Ri-
cceurs >kleiner Ethik, in: A. Breitling, S. Orth und B. Schaaff (Hg.), Das heraus-
geforderte Selbst. Perspektiven auf Paul Ricceurs Ethik, Wiirzburg 1999, S. 59—
73; »Vernachlissigte Ressourcen. Das reflexionsphilosophische Fundament der
Hermeneutik Paul Ricceurs«, in: S. Orth und A. Breitling (Hg.), Vor dem Text.
Hermeneutik und Phdnomenologie im Denken Paul Ricceurs, Berlin 2002,
S. 189-207.

5 Vgl. vor allem die genannte Studie von Michael Bshnke und die oben genannten
Arbeiten von Orth. Zudem die bereits mehrfach zitierte Studie von Hans-Jérg
Ehni: Das moralisch Bése (bes. das 3. Kapitel). In den folgenden Abschnitten
erlaube ich mir, auf einige Passagen meiner eigenen Arbeit zuriickzugreifen. Vgl.
B.J. Claret, Geheimnis des Bosen. Zur Diskussion um den Teufel, Innsbruck 1997,
2. Aufl.: 2000, bes. S.252-304 (Paul Ricceurs Beitrag zur Diskussion um den
Teufel).

&

Poetik des Glaubens A- 101

24.01.2026, 00:27:30. @


https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Bernd ). Claret

Bosen (der zweite Band).*® Dariiber hinaus gibt es noch einige wei-
tere Beitrige Ricceurs im Umkreis dieser beiden Binde, die zum bes-
seren Verstindnis dessen beitragen konnen, was hier grundgelegt
ist.#” Weil dies so ist, kann ich mich an dieser Stelle darauf beschran-
ken, den Begriff zu erlidutern, auf den »die ganze Kette« der Symbole
des Bosen »zuhilts, die Ricoeur in seiner zweiten Studie interpretie-
rend »durchlduft«*, ndmlich den Begriff des »gefangenen freien
Willens«: servum arbitrium®.

Zum besseren Verstandnis vorab noch Folgendes: Nachdem Ri-
cceur im ersten Teil seiner Symbolik des Bosen (»Die Ursymbole:
Makel, Siinde, Schuld«) ausfiihrlich iiber die » Primidrsymbolik« und
die »Dynamik der Primarsymbole« gehandelt und eine hochst inte-
ressante Interpretation der Ursymbole des Bosen vorgestellt hat, legt
er in einem kurzen, aber tiberaus wichtigen Schlusskapitel des ersten
Teils dar, wie die Ursymbole des Bosen gleichsam durch einen Begriff
zusammengebunden, oder wie Ricceur sagt, in einen Begriff »einge-
sammelt« werden kénnen, und zwar in den Begriff des »gefangenen

4

N

Ricceur ist iibrigens unter den wenigen Philosophen, die eine eigene Symboltheo-
rie entworfen haben, meines Wissens der Einzige, der diese von einer Unter-
suchung der Symbole und Mythen (= in Erzdhlform entwickelte Symbole; Sym-
bole zweiter Ordnung) des Bésen her entwickelt hat. Zur Frage, wie es bei ihm zu
dieser intensiven Beschiftigung mit den Symbolen (und Mythen) des Bosen ge-
kommen ist, also vor allem zur Ausarbeitung des Werkes Symbolik des Bisen,
vgl. etwa: B.J. Claret, Geheimnis des Bdsen, S. 257-259; S. Orth, »Von der An-
thropologie der Fehlbarkeit zur Hermeneutik des Selbst«, S. 17-25.

Lediglich auf fiinf davon sei nachdriicklich verwiesen. Vgl. vor allem die folgen-
den Aufsitze in: P. Ricceur, Hermeneutik und Psychoanalyse: »Die >Erbsiinde« —
eine Bedeutungsstudie [1960]«, S. 140-161; »Hermeneutik der Symbole und phi-
losophische Reflexion (I) [1961]«, S. 162-195; »Hermeneutik der Symbole und
philosophische Reflexion (II) [1962]«, S. 196-216; »Die Anklage entmythisieren
[1965]«, S.217-238. Zudem: »Schuld, Ethik und Religion«, in: Concilium 6
(1970) S. 384-393 (nicht vollig identisch mit dem in Hermeneutik und Psycho-
analyse, S. 266-283, abgedruckten gleichnamigen Aufsatz von 1969).

P. Ricceur, Symbolik des Bisen, S. 175.

4 Man tut gut daran, den lateinischen Begriff »servum arbitrium« beziehungsweise
das franzosische Aquivalent »serf arbitre« mit dem Wort »gefangener freier Wil-
le« (P. Ricceur, Symbolik des Bisen, S. 176) wiederzugeben und nicht mit dem
Ausdruck »unfreier Wille«, da diese Umschreibung die Aussageabsicht Ricceurs
deutlicher hervortreten ldsst und den mit diesem Begriff angezeigten Sachverhalt
in seiner Paradoxie und Anstofigkeit fiir das Denken besser zur Sprache bringt.
Zudem bietet diese Wiedergabe die Moglichkeit, darauf hinzuweisen, dass die
Chiffre »Gefangenschaft« in Ricceurs »Symbolik des Bosen« eine herausragende
Rolle spielt.

4

i)

4

>

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

24.01.2026, 00:27:30. @


https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»GroBe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

freien Willens« (seroum arbitrium). Diese Passage dient Ricceur da-
zu, wie mit einer Klammer die Interpretation der Symbole erster
Ordnung (Ursymbole des Bosen) mit der der Symbole zweiter Ord-
nung (Mythen des Bisen) zusammenzufiigen. Sie ist gleichsam das
Herzstiick seiner Symbolik des Bosen, denn hier wird das eigentliche
Thema, das die Symbolik des Bosen zu bedenken gibt, fokussiert.

Mit diesem in der Theologie vor allem durch Luther konturier-
ten Begriff des seroum arbitrium, den Luther von Augustinus her
gewinnt®, kann also »das letzte Thema, das das Symbol zu bedenken
gibt«®' zur Sprache — und tatséichlich prignant auf den Begriff — ge-
bracht werden: »Wenn >das Symbol zu denken gibt¢, so bezeichnet
das, was die Symbolik des Bésen zu denken gibt, die Grofle und Gren-
ze jeder ethischen Weltanschauung, denn der Mensch, den diese
Symbolik enthiillt, ist nicht nur schuldiger Urheber, sondern ebenso
sehr ein Opfer des Bosen.«*?

Das bedeutet aber nicht, dass mit dem Begriff des servum arbi-
trium dieses »letzte Thema« in den Griff zu bekommen ist. Vielmehr
gilt: Dieser Begriff bildet gleichsam den »Horizont«%. Er dient Ri-
cceur dazu, »das Paradox eines gefangenen freien Willens«>* zu be-
schreiben, das Phinomen also, dass sich »eine Freiheit [...] selbst

30 Zu Luther vgl. nach wie vor immer noch und vor allem die Untersuchung von:
H. J. McSorley, Luthers Lehre vom unfreien Willen nach seiner Hauptschrift De
Servo Arbitrio im Lichte der biblischen und kirchlichen Tradition, Miinchen 1967.
Zudem: F Hermanni, »Luther oder Erasmus? Der Streit um die Freiheit des
menschlichen Willens«, in: F. Hermanni und P. Koslowski (Hg.), Der freie und
der unfreie Wille. Philosophische und theologische Perspektiven, Miinchen 2004,
S. 165-187; J. Werbick, »Zur Freiheit hat uns Christus befreitc (Gal 5,1). Was
Luthers Widerspruch gegen Erasmus einer theologischen Theorie der Freiheit
heute zu denken gibt«, in: M. Bohnke u.a. (Hg.), Freiheit Gottes und der Men-
schen. Festschrift fiir Thomas Propper, Regensburg 2006, S. 41-69.

5t P Ricceur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 11.

52 Ebd., S. 16. — »Das Symbol gibt zu denken« — so lautet die Uberschrift des Schluss-
kapitels von Paul Ricceurs Symbolik des Bosen, S. 395-406. Mit diesem griffigen
Aphorismus ist ein ganzes Programm auf den Punkt gebracht. »Diesen Ausdruck
prigt Ricceur in Anlehnung an Kants Definition der dsthetischen Idee¢, die im
§ 49 der Kritik der Urteilskraft als eine >Vorstellung der Einbildungskraft, die viel
zu denken veranlasst, ohne daf3 ihr doch irgend ein bestimmter Gedanke, d.i. Be-
griff addquat sein kann¢, bestimmt wird.« A. Breitling, Maoglichkeitsdichtung —
Wirklichkeitssinn. Paul Ricceurs hermeneutisches Denken der Geschichte, Miin-
chen 2007, S. 63 Anm. 85.

33 P. Ricceur, Symbolik des Bésen, S. 175.

54 Ebd., S. 176.

Poetik des Glaubens A~ 103

24.01.2026, 00:27:30. @


https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Bernd ). Claret

knechtet«?. Ricoeur weist in diesem Zusammenhang auf die paulini-
sche Rede vom »Leib der Siinde« (R6m 6,6) hin und erldutert, inwie-
fern Paulus »symbolisch vom Leib der Siinde als von einer Figur des
unfreien Willens«¢ spricht. Er weist des Weiteren darauf hin, dass
selbst bei Platon die Gefangenschaft der Seele im Leib als ihrem Grab
als eine »Selbstgefangenschaft«*” verstanden wird, »dass der >Kerker«
des Leibes >durch die Begierde besteht« und >der Gebundene selbst am
meisten immer mit angreift, gebunden zu werden< (Phaidon, 82
de)«’®. Die hier ausgesagte Gefangenschaft ist — so die Interpretation
Ricceurs — »das Symbol fiir die Antastung der Freiheit durch sie
selbst«®.

Jiirgen Werbick, ein guter Kenner des Werkes von Ricceur, der
sich speziell auch mit dessen »Phanomenologie der Verfehlung« aus-
einandergesetzt hat, erldutert das von Ricceur eindringlich beschrie-
bene Phinomen der tragischen Selbstauslieferung an eine Gefangen-
schaft im Riickgriff auf die »Symbolik des Sogs« wie folgt: »Meine
Freiheit wird von einer Macht aufgesaugt, die >vor< mir dagewesen
ist, aber ihre Macht iiber mich von mir hat.«®°

Was das konkret heifit, ist im Riickgriff auf Augustinus kurz zu
erliutern. In seinen »Confessiones«, die hier in der Ubersetzung von
Joseph Bernhart zitiert werden®, beschreibt Augustinus sein »ganzes
Elend« (Conf. VIII 12,28) gerade auch mit dem Bild der Gefangen-
schaft. Sich an die Zeit, da er in die Siinde verfangen, ja versunken
war, zurlickerinnernd, schreibt Augustinus: »Gebunden von der
Sucht des Fleisches, schleppte ich meine Kette todeswonnetrunken,
ja ich fiirchtete, daraus befreit zu werden, und wies das gute Zureden
des Freundes zuriick, als hiatte mir die Hand, die mich befreien wollte,
an die Wunde gestofen.« (Conf. VI 12,21).

Ricceur hilt nun in seiner Theorie des Bosen Folgendes fest: »Das
Bose ist das, was ich hitte nicht-tun kénnen; [...] das bleibt wahr. Zu-
gleich aber behaupte ich: Das Bose ist diese vorgegebene Gefangen-
heit, die es so richtet, dass ich Boses tun muss. Dieser Widerspruch

s Ebd.

56 Ebd., S.178.

57 Ebd., S. 179.

58 Ebd., S.178.

9 Ebd., S. 178f. (Hervorhebung B. C.).

60 J. Werbick, Schulderfahrung und Bufisakrament, S.78. Vgl. zudem: Glaube im
Kontext, bes. S. 247-249, 259-264, 271.

61 Augustinus, Bekenntnisse, Frankfurt 1987.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

24,01.2028, 00:27:30.


https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»GroBe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

liegt im Innersten meiner Freiheit; er kennzeichnet die Unfihigkeit
der Fihigkeit, die Unfreiheit der Freiheit.«?> Das bedeutet: Der
Mensch, der das Bose setzt, ist »nicht nur schuldiger Urheber«, d.h.
Titer des Bosen, sondern — immer auch — »ebenso sehr ein Opfer des
Bosen«®. Er ist quasi hineinverfangen ins Bose, wihrend dessen, ja
noch ehe er sich hineinverfangt ins Bose. Um was es hier also geht, ist
die durchaus tragisch zu nennende » Antastung der Freiheit durch sie
selbst«. Dabei ist wichtig zu sehen, worauf Werbick hinweist: »Die
Knechtschaft, die von ihm Besitz ergreift und die Zustimmung zum
Beherrschtwerden — beides bestimmt die Situation des Stinders.«®*

Dieses Paradox — »das Ritsel« des gefangenen freien Willens,
»d.h. eines freien Entscheidungsvermaogens, das sich bindet und sich
immer schon gebunden findet«® — ist aber »dem Denken unertrig-
lich« und »lasst sich nicht in direkter Redeweise sagen«®, sondern
nur unter Zuhilfenahme der Symbolsprache. Das bedeutet: Ein Be-
denken und Durchdenken des mit dem Begriff des seroum arbitrium
angezeigten Paradoxons »eines verantwortlichen und gefangenen
Menschen, eines fiir sein Gefangensein verantwortlichen Men-
schen«¥, ist aber nur mdoglich iiber die Interpretation der Symbole,
die in diesem Begriff quasi »eingesammelt«®® sind. Der Begriff, »der
seine ganze Bedeutung aus der Symbolik gewinnt«® (insofern han-
delt es sich hier um einen bleibend »indirekten Begriff«”), ist gleich-
sam Uber eine Interpretation der einzelnen Symbole des Bosen zu
entziffern, in seinem Gehalt zu entschliisseln; und nur so gibt er
wirklich zu denken.

Auf der Ebene der Primarsymbole nennt Ricceur drei Symbol-
komplexe: die Symbolik der Befleckung (Makel), der Siinde und der
Schuld. Auf der Ebene der Sekunddrsymbole unterscheidet er vier
Grundtypen von Mythen, den des Schopfungsdramas, der Tragik,

62 P. Ricceur, »Schuld, Ethik und Religion, S. 390.

63 P Ricceur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 16.

64 1. Werbick, Schulderfahrung und BufSsakrament, S. 63 (Hervorhebung B. C.).

65 P. Ricceur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 11.

66 P. Ricceur, Symbolik des Bosen, S. 176.

7 Ebd., S. 118.

8 Das Schlusskapitel des ersten Teils der »Symbolik des Bosen« ist iiberschrieben
mit: »Einsammlung der Symbolik des Bosen in den Begriff des unfreien Willens«
(ebd., S.175).

¢ Ebd.

70 Ebd.

Poetik des Glaubens A~ 105

24.01.2026, 00:27:30. @


https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Bernd ). Claret

des Siindenfalls und den Mythos von der verbannten Seele.”! Alle
diese Symbole — Erst- und Zweitsymbole (hinzu kommen spater
noch die spekulativen Symbole, die so genannten Symbole dritter
Ordnung) — bilden zusammen eine »Symbolik des Bésen«, ein dyna-
misches Gebilde.” Denn jedes Symbol lebt vom anderen. So lebt ein
Symbol im anderen weiter, wird sozusagen aufgenommen bezie-
hungsweise »aufgehoben«. Dies ist aber nur moglich, weil das »frii-
here« Symbol bereits eine Affinitdt zu einem »spateren« Symbol
aufweist. Fiir die Interpretation heifit dies dann, dass ein Symbol
nur im Kontext des gesamten Symbolkomplexes »entziffert« werden
kann. Aber selbst die »Symbolik des Bosen« als Ganze bildet noch
nicht den angemessenen Rahmen, in dem das einzelne Symbol des
Bosen ausgelegt und verstanden werden kann. Erst wenn die »Sym-
bolik der Erlosung«” hinzugenommen wird, ist ein angemessenes
Verstehen moglich.

Fiir den »gefangenen freien Willen« gibt es demnach kein Ob-
jekt, das ihm entspricht. Man kann nicht direkt aussagen, was das
seroum arbitrium ist. Mit diesem Ausdruck ist zwar eine Wirklich-
keit angezeigt und bezeichnet, aber »eine Wirklichkeit, die begrifflich
[allein] nicht aufzuzeigen ist«’*. »Dieser Begriff« — das betont Ri-
cceur nachdriicklich — »kann also nur als die Idee, als das intentionale
telos der ganzen Symbolik des Bosen [gemeint sind hier die Symbole
erster Ordnung] angesteuert werden«, und »selbst dann noch kommt
man ihm nur durch Vermittlung von Symbolen zweiter Ordnung
bei, von solchen nidmlich, die durch die Mythen des Bésen erbracht
wurden«”.

In jedem einzelnen Symbol des Bosen wird — bei naherem Hin-
sehen — dieser »Grenzbegriff«’® angezielt. Selbst bei den »archaischs-
ten dieser Symbole« (Befleckungssymbolik) kann dies festgestellt

7

Zu den vier Grundtypen von Mythen, speziell auch zu Ricceurs beeindruckender

Interpretation des Siindenfallmythos (Gen 3), vgl. H. Riedlinger, »Der Ubergang

von der Unschuld zur Siinde«, S.25-32; B.]. Claret, Geheimnis des Béosen,

S. 280-301.

72 Ricceur spricht von der »Dynamik der Primarsymbole«. P. Ricceur, »Hermeneutik
der Symbole und philosophische Reflexion (I)«, S. 166. Ebenso von der »Dynamik
der Mythen«. P. Ricoeur, Symbolik des Bosen, S. 352.

73 Ebd., S. 84.

J. Sudbrack, Religidse Erfahrung und menschliche Psyche, S. 115 (in Bezug auf

»die iibermachtige Wirklichkeit des Bosen, die den Menschen bedringt«).

5 P. Ricceur, Symbolik des Bisen, S. 175.

76 Ebd., S. 176.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

24.01.2026, 00:27:30. @


https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»GroBe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

werden; und nur weil dies so ist, ist es auch moglich, dass diese Sym-
bole »in den fortgeschrittensten bewahrt und wiederbestitigt wer-
den«”. »So kommt eine Kreisbewegung zwischen allen Symbolen
zustande: Die letzten legen den Sinn von denen frei, die ihnen voran-
gehen, aber die ersten verleihen den letzten ihre ganze Symbol-
macht.«”®

Dass gerade die ersten Symbole den letzten ihre ganze Symbol-
macht verleihen, die letzten Symbole also die ersten »beerben, zeigt
Ricceur eindrucksvoll, indem er aufweist, dass die Befleckung zum
»reinen Symbol« werden kann, »wann [sic!] sie in keiner Weise
mehr einen wirklichen Flecken meint, sondern nur den unfreien Wil-
len bedeutet«”. Sobald dies der Fall ist, konnen in diesem Symbol
drei »Intentionen« aufgedeckt werden, die den so genannten »dreifa-
chen >Schematismus« des unfreien Willens aufbauen«®:

(1) das Schema der »Positivitit«, was bedeutet: »das Bose ist
nicht nichts; es ist nicht bloffer Mangel, nicht blofle Abwesenheit
von Ordnung; es ist die Macht der Finsternis; es ist »gesetzt«;

(2) das Schema der »Auflerlichkeit« oder der »Versuchung,
was bedeutet: »das Bose kommt zum Menschen als das >draufSenc sei-
ner Freiheit, das andere als er selbst, in welchem er sich verfangt; [...]
es bedeutet, dass das Bose, wiewohl gesetzt, bereits da ist und an-
zieht;

(3) das Schema der » Ansteckung«, was bedeutet: »dass die Ver-
fihrung durch das Drauflen letztlich eine Selbstantastung ist, eine
Selbstansteckungg, eine »Bindung meiner selbst durch mich selbst«,
wodurch der Akt des Sichbindens in den Zustand des Gebundenwer-
dens iiberwechselt«.

Gerade mit dieser Vorstellung einer » Ansteckung« ist »das letz-
te Symbol des unfreien Willens, des schlechten Wihlens, das sich
selbst bindet, erreicht. Ricceur denkt »die Hingabe meiner selbst an
die Knechtschaft identisch [...] mit der Gewaltherrschaft des Bosen
iiber mich« und entdeckt im Zuge dessen »die tiefe Bedeutung einer
Triibung der Freiheit«, was ganz und gar nicht dasselbe ist wie ein
Zugrunderichten oder eine Zerstorung der Freiheit: » Anstecken ist

77 Ebd., S. 175.

8 Ebd., S. 176.

7 Ebd., S. 179.

89 Auch die folgenden Zitate sind, soweit nicht anders vermerkt, entnommen aus:
ebd., S. 179-181.

~

Poetik des Glaubens A~ 107

24.01.2026, 00:27:30. @


https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Bernd ). Claret

nicht zerstoren, triiben ist nicht zugrunde richten.« Das Symbol der
Ansteckung gibt so etwas ungeheuer Wichtiges tiber »das Verhiltnis
des radikalen Bosen zum Sein des Menschen, zur Urbestimmung des
Menschen« zu denken: »Es besagt, dass das Bose, so positiv [im Sinne
von: michtig], so verfithrend, so affizierend und infizierend es auch
ist, niemals aus dem Menschen etwas anderes als einen Menschen
machen kann; die Infektion kann keine Zersetzung sein in dem Sinn,
dass die Anlagen und Funktionen, die das Menschentum des Men-
schen ausmachen, zersetzt, abgebaut wiirden, bis sie eine andere Rea-
litét als die menschliche Realitit ergaben.«

Damit ist »die letzte Intention des Befleckungssymbols« er-
reicht. »Alle Implikationen des Ansteckungsschemas« konnen aber
»nur im Durchgang durch die [nichsten] Symbolschichten, sprich
auf dem Weg iiber eine Interpretation der Symbole zweiter (My-
then) und dritter Ordnung (spekulative Symbole, wie zum Beispiel
die »Erbstinde«) »freigelegt« werden.

Bereits zum »zweiten Schema des unfreien Willens« bemerkt
Ricoeur Zentrales fiir die Ricoeur-Rezeption im Rahmen der theologi-
schen Anthropologie, aber auch im Rahmen der Soteriologie und
Eschatologie: »Diese Auferlichkeit ist dem menschlichen Bésen so
wesentlich, dass der Mensch, wie Kant sagt, nicht der absolute Bos-
hafte, nicht die Bosheit sein kann; er ist immer nur der nachfolgende
Bose, der durch Verfithrung Bosgewordene; das Bose ist zugleich
jetzt >gesetzt« und immer schon da: beginnen heift hier fortsetzen;
dieses Verfiihrtsein wird in der AufSerlichkeit einer unreinen Beriih-
rung symbolisiert; es ist wesentlich, dass das Bise in gewisser Weise
erlitten wird; das ist, zwischen Irrtiimern, der Wahrheitsgrund jeder
Identifikation des menschlichen Bosen mit einem pathos, einer >Pas-
sion<.«5!

In Ricceurs Theorie des Bosen, bei der sich die Philosophie von
den Symbolen zu denken geben lasst, spielt damit der Gedanke, »dass

81 Im Zusammenhang der Interpretation des Symbols der Schlange in Gen 3 (das
spiter im Teufelssymbol weiterlebt) schreibt Ricceur: »Wenn man der Intention
des Schlangenthemas bis auf den Grund geht, muss man schlieflen, dass der
Mensch nicht der absolut Bose ist; er ist nur der Bose an zweiter Stelle, der Bose
durch Verfithrung; er ist nicht das Bose, der Bose sozusagen im Substantiv, son-
dern schlecht, boshaft im Adjektiv; er macht sich bose durch eine Art Riick-teil-
nahme, Riick-nachahmung, durch Einwilligung in eine Quelle des Bosen, die der
naive Autor des biblischen Berichts als tierische List schildert. Siindigen heift
nachgeben.« Ebd., S. 295 f.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

24.01.2026, 00:27:30. @


https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»GroBe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

das Bose nicht mit dem Guten symmetrisch ist« und »der fehlgehen-
de Mensch nicht vollstindig verderbt ist«®> und dass es also »im
Selbst eine >Unschuld« gibt, >die nicht vollstindig zerstort werden
kann«®, eine tragende Rolle: »Wie radikal auch immer das Bose sein
mag, es kann doch nicht so urgriindig sein wie das Gute.«

Was diese Aussage in ihrem Sinngehalt bedeutet, erschliefSt Ri-
coeur vor allem durch eine faszinierende Interpretation des Siinden-
fallmythos in Gen 3. Hier wird dann auch vollends deutlich, »dass
das Bose offenkundig nicht allein von der menschlichen Freiheit ver-
standen werden kann, sondern eine Art Affektion offenbart, mit der
es Macht tiber den Menschen hat. Ob man diese — wie in der christli-
chen Tradition hier und da geschehen — personifizieren muss, ist eine
andere Frage: In jedem Fall aber ist diese Macht aus der Sicht des
Phinomenologen beschreibbar. Gerade dieser Stachel des Bosen im
menschlichen Handeln ist fiir Ricceur die grofle Herausforderung,
an der sich das Denken stof3t, weil sie das Phinomen des Fehlgehens
der Freiheit, das schlieSlich per definitionem nicht vorherzusagen ist,
nicht recht zu fassen bekommt. Das Eingestandnis einer urspriing-
lichen Affektion durch das Bose, die die moralische Integritit bedroht
und innerhalb der Freiheit des Menschen einen Riss, eine Verletzlich-
keit aufdeckt, gehort zu den schmerzlichen Erfahrungen des Philoso-
phen, der sich dem Freiheitsdenken verpflichtet weif3. Und genau die-
se Erfahrungen des Bosen werden fiir Ricceur dann vor allem im
Frithwerk, aber auch nach dem Durchschreiten seiner hermeneuti-
schen Phase von den sechziger Jahren bis in die achtziger Jahre des
vergangenen Jahrhunderts, immer wieder zum Ausgangspunkt phi-
losophischer Reflexion. «®*

Werfen wir jetzt also abschlieSend einen Blick auf Ricceurs phi-
losophische Auslegung des Siindenfallmythos. Hier erweist er sich
als ein wahrhafter »Meister der Interpretation«®. Das, was seine
»Symbolik des Bosen« zu denken gibt, nimlich die Grofie und die
Grenze jeder ethischen Weltanschauung, wird jetzt vollends deut-

lich.

82 S. Orth, »Zwischen Philosophie und Theologie«, S. 234.

83 Ebd. mit Verweis auf: P. Ricoeur, La mémoire, ['histoire, I’oubli, Seuil, Paris 2000,
S. 602.

84 S. Orth, »Das Bose gibt zu denkeng, S.132. Vgl. auch: »Von der Anthropologie
der Fehlbarkeit zur Hermeneutik des Selbst«, S. 21f.

85 So H. Riedlinger, »Der Ubergang von der Unschuld zur Siindec, S. 25.

Poetik des Glaubens A~ 109

24.01.2026, 00:27:30. @


https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

110

Bernd ). Claret

IV.

Die »Aufhebung« des tragischen Mythos im
anthropologischen Mythos

Unter den »zahllosen Mythen, die die Verfasstheit der Welt zu erkla-
ren suchen«® und die durch eine »Typologie« der Mythen vom Ur-
sprung und Ende des Bosen«¥ gleichsam geordnet werden kionnen,
spielt fiir Ricceur ein Typus eine ganz herausragende Rolle, weil man
von ihm her »die Weisung der Mythen in ihrer Gesamtheit am bes-
ten horen, vernehmen und verstehen kann«®. Es ist der Mythos vom
Siindenfall des Menschen, wie er sich in Gen 3 ausgeprigt findet.

Unter den vier Grundtypen — da sind zunichst einmal die drei
Grundtypen des »Schopfungsdramas«, des »Siindenfalls« und der
»Tragik«, schliefllich der »Mythos von der verbannten Seele« — gibt
es zwar diesen »beherrschenden Mythos«®, aber alle vier haben et-
was sehr Wichtiges tiber den Ursprung und das Ende des Bosen zu
erzdhlen. Ricceur, der von einer offenbarenden Kraft all dieser My-
then(-typen) ausgeht, ist davon iiberzeugt, dass uns jeder einzelne
Mythos »etwas zu sagen hat, also nicht einfach abgeschiittelt wer-
den darf, und »sich [...] noch immer an uns richten«* kann. »Durch
den bevorzugten Mythos« nun gelingt es, so Ricceur, die Anliegen
der anderen Mythentypen zu vernehmen. Durch ihn werden sie
gleichsam »aufgerufen und wiederaufgeweckt; die Aneignung des
Adamsmythos zieht die Aneignung einer Kette von anderen Mythen
[unterschiedlichster Vélker] nach sich, die von dem Ort aus zu spre-
chen anfangen, von wo aus der beherrschende Mythos [zentriert in
Gen 3] sich an uns wendet«”'.

So kommt es nach Ricceur auch zu einer »Aufhebung« des tra-
gischen Mythos im anthropologischen Mythos. Was den Adams-
mythos (Gen 3) vor allen anderen Mythentypen auszeichnet und
grundlegend von ihnen unterscheidet, ist, dass er allein davon aus-

86 M. Greiner, »Ererbte Schuld — ererbte Sehnsucht. Statt eines Editorials«, in: Inter-
nationale katholische Zeitschrift »Communio« 20 (1991) S. 291-293, hier S. 291.

87 P. Ricceur, Symbolik des Bdsen, S. 196.

8 Ebd., S. 349.

8 Ebd., S. 352.

% Ebd., S. 349.

1 Ebd,, S. 352.

%

0

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

24,01.2028, 00:27:30.


https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»GroBe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

geht, dass der Mensch einen »eigenen Ursprung des Bosen«®? dar-
stellt. Es ist der Versuch, das Bose vom Menschen und seiner Freiheit
her zu begreifen, d.h. seine Option fiir eine ethische Weltanschau-
ung, die ihn ganz entscheidend charakterisiert. Eben diese Figenart
hat Ricceur im Blick, wenn er feststellt: »Der Adamsmythos ist der
anthropologische Mythos schlechthin«®; er »ist der extremste Ver-
such, den Ursprung des Bosen und des Guten auseinanderzuhalten;
die Absicht dieses Mythos ist, einen radikalen Ursprung des Bosen
zu begriinden, abgehoben vom wurgriindigeren Ursprung des Gut-
seins der Dinge; [...] diese Unterscheidung des Radikalen und des
Originaren ist fiir den anthropologischen Charakter des Adams-
mythos wesentlich; sie macht den Menschen zum Anfang des Bosen
drinnen in einer Schépfung, die bereits ihren absoluten Anfang im
Schopfungsakt Gottes hat«®.

Obwohl in Gen 3 sozusagen eine »Vervielfiltigung der Quell-
zentren des Bosen«® dadurch entsteht, dass der Mythos neben Adam
noch zwei weitere Figuren kennt, ndmlich Eva und die Schlange, er-
folgt eine bemerkenswerte Gewichtsverteilung in der Weise einer
Unterordnung.” Weil dies so ist, spricht Ricceur pointiert vom
Adamsmythos.

Aber trotz der Intention des Siindenfallmythos, der Adamsfigur
einen »Vorrang« vor allen anderen Figuren einzuraumen, kommt es
eben doch zu dieser denkwiirdigen »Vervielfiltigung der Quellzen-
tren des Bosen«: »In der Tat ist es merkwiirdig, dass es dem Adams-
mythos nicht gelingt, den Ursprung des Bosen allein in der Figur
eines Urmenschen zu konzentrieren; er spricht auch vom Widersa-
cher, von der Schlange, die der Teufel wird; er spricht auch von einer
anderen Person, Eva, die das Gegeniiber dieses Anderen, der Schlan-
ge oder des Teufels, darstellt; so treibt der Adamsmythos einen oder
mehrere Gegenpole zur Hauptfigur des Urmenschen hervor; von die-
sen Gegenpolen empfingt er eine ratselhafte Tiefe, durch die er un-
terbodig mit den anderen Mythen des Bosen in Verbindung steht«.

Im anthropologischen Mythos wird vor allem auch das, was der
tragische Mythos uns zu sagen hat, aufbewahrt und eingespielt. Und
das bedeutet, dass Gen 3 zu verstehen gibt: Siindigen hat — aus-

2 Ebd., S. 265.

% Ebd.

%4 Ebd., S. 266.

5 Ebd., S. 268.

% Vgl. ebd., S. 267 f. — Dort auch die folgenden Zitate (Hervorhebung B. C.).

Poetik des Glaubens A~ 111

24,01.2028, 00:27:30.


https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

112

Bernd ). Claret

nahmslos immer — »auch mit tragischer Verstrickung zu tun«?,
»Siindersein ist immer auch — manchmal offenkundig, manchmal
verborgen — ein Mithandeln, Zusammenwirken, ein Hineinziehen
und Hineingezogenwerden«®.

Sicherlich, der Mensch stellt den Erfahrungs- und Wahrneh-
mungsort des Bosen in der Welt dar, doch diese Auskunft bedeutet
»keineswegs [...] eine Entscheidung {iber den radikalen Ursprung
des Bosen, sondern nur die Beschreibung des Ortes, wo das Bose auf-
tritt und wo es wahrgenommen werden kann; moglich ist es wohl,
dass der Mensch nicht der radikale Ursprung des Bosen ist, dass er
nicht der Bose aus sich selbst ist«®?. Im Schuldbekenntnis, wenn der
Mensch eingesteht, mit dem Bosen angefangen, also es selbst in
Gang gesetzt zu haben, macht der gestandige Tater die Entdeckung,
dass das Bose »im selben Augenblick, in dem ich gestehe, dass ich es
setze, schon da ist«!%, Er entdeckt »die Kehrseite dieses Bekenntnis-
ses [...] das Nicht-Gesetzte in der Setzung des Bosen, das Immer-
schon-da des Bosen, den anderen der Versuchung«'®'. Was der ge-
standige Tédter demnach entdeckt, ist: Das Bose, das er gesetzt hat
und fiir das er sich verantwortlich weif3, kommt nicht von ungefihr.
Wenn es aber nicht allein nur seiner Freiheit entsprungen, sondern in
gewisser Weise auch auf ihn zugekommen ist und er vom Bésen vor
und withrend seiner Tat »affiziert«'®> wurde, woher kommt dann das
Bose urspriinglich, das er beginnt und in die Welt setzt, aber nur,
indem er das, was schon da ist, seinerseits fortsetzt? Kommt es ur-
spriinglich vielleicht doch von Adam her? Oder anders gefragt: Lasst
sich das Bose bis an den Anfang der Menschheitsgeschichte zuriick-
verfolgen? Stichwort: Siindenfall, Stichwort »Ur-Siinde«. Aber ist
nach Auskunft von Gen 3 nicht auch das Siindigen des ersten Men-
schen (Adam) ganz wesentlich ein »Nachgeben« und kommt ganz
und gar nicht von ungefihr? Das Symbol der Schlange, das spiter in
das Satanssymbol hinein aufgehoben wird, »gibt zu denken«. So

©

S. Wiedenhofer, »Hauptformen gegenwirtiger Erbsiindentheologie«, S.320 —
Wiedenhofer verweist an dieser Stelle auf zwei fiir unser Thema unentbehrliche
Beitréige von P. Ricceur: »Die >Erbsiinde« — eine Bedeutungsstudie«, S. 156f.; Le
mal. Un défi a la philosophie et a la théologie, Genf 1986.

%8 S. Wiedenhofer, »Hauptformen gegenwirtiger Erbsiindentheologie«, S. 320.

9 P. Ricoeur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 12.

100 P, Ricceur, Symbolik des Bosen, S. 355.

101 Ebd., S. 368.

102 P Ricceur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 12.

©

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

24.01.2026, 00:27:30. @


https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»GroBe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

symbolisiert die Schlange unter anderem »jenes Bose [...], das ich
fortsetze, wenn ich, auch ich es beginne und in die Welt bringe«'®.
Sie »stellt das s>Immer-schon-da< des Bosen dar, das nichtsdestoweni-
ger Anfang, Akt, Selbstbestimmung der Freiheit ist«'%. Springt das
Bose also vielleicht nicht doch auf das Menschengeschlecht tiber? —
freilich nicht ohne dass der Mensch daran signifikant beteiligt
wire!1%

Gen 3 legt folgenden Verdacht nahe: Es gibt ein ganz merkwiir-
diges Ausgeliefertsein des einzelnen Menschen an das Bose, noch vor
jeder Einzeltat, und zwar von Anfang an. Und es gibt die ebenfalls
von Beginn der Menschheitsgeschichte an immer wiederkehrende
Erfahrung, »dass das Teuflische uns ganz nahe ist«'%. Das bedeutet
pointiert formuliert: »Unsere Freiheit war und ist nie frei, sondern
eben gefangen.«'”” Das gilt jedenfalls fiir unser Tun des Bosen: Im
Akt des Siindigens ist unsere Freiheit nie ganz frei, sondern eben im-
mer auch gefangen: »Stindigen heifst nachgeben. «1%

Eine solche Sicht der Dinge, die radikal ernst nimmt, dass der
einzelne Mensch zwar die Fahigkeit besitzt, das Bose frei zu setzen,
aber immer nur im Modus des Nachgebens, so dass er nur »bose im
Nachhinein« zu sein vermag, muss sich jedoch so manchem Einwand

103 P, Ricceur, Symbolik des Bdsen, S. 296.

104 P Ricceur, »Hermeneutik der Symbole und philosophisches Denkenc, in: Keryg-
ma und Mythos V1/1 (1963) S. 44-68, hier S. 63.

105 Wenn Riidiger Safranski sein lesenswertes philosophisches Buch iiber das Bose
gleich schon im Vorwort damit beginnt, dass er erklirt: »Man muss nicht den
Teufel bemiihen, um das Bose zu verstehen.« (R. Safranski, Das Bdse oder Das
Drama der Freiheit, Miinchen 1997, S. 13), st68t das bei jedem, der Ricceurs Pha-
nomenologie der Verfehlung kennt, auf Befremden. Von Ricceur her kénnte man
sogar dagegenhalten und sagen: Nur solange sich die Philosophie und Theologie
auch und gerade vom Teufelssymbol zu denken »geben« ldsst — d.h. auch und
gerade von diesem Symbol aus denkt —, wird es ihr gelingen, das Phéinomen des
Bosen angemessen zu deuten.

106 H. Haring, »Zwischen Theorie, Praxis und Imagination, in: Concilium 34 (1998)
S.21-37, hier S. 28.

107 Ebd., S. 28 (mit Verweis auf das vierte Kapitel von Ricceurs Die Fehlbarkeit des
Menschen [S. 110-172], das iiberschrieben ist mit: »Die Zerbrechlichkeit des Af-
fektiven«). — Hermann Hiring will hier allerdings nicht sagen, Freiheit sei damit
passé — er spricht ja von einer Freiheit, die gefangen ist —, sondern lediglich deut-
lich markieren, dass es keine Freiheit gibt, die so ginzlich frei ist in ihrem Vollzug,
dass nicht auch zugleich bzw. schon zuvor iiber sie verfiigt wird. D.h. menschliche
Freiheit ist immer auch ganz wesentlich ausgelieferte Freiheit, »eben gefangen« —
»nie [absolut] frei« in ihrem (Anfangen-)Kénnen.

108 P. Ricceur, Symbolik des Bosen, S. 296.

Poetik des Glaubens A~ 113

24.01.2026, 00:27:30. @


https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

114

Bernd ). Claret

von theologischer Seite stellen. Denn: »Hier stellt sich freilich die
Frage, ob das Bose nicht in einer Weise zur Sprache kommt, die dem
Menschen doch einen Entschuldigungsmechanismus erlaubt, weil er
ja nur nachgibt und spiter kommt.«'®

Ricceur will jedenfalls nicht so verstanden werden, als sei das
Stindigen des Menschen keine echte Setzung des Bosen mehr und
der Tater damit weitgehend ent-schuldigt. Dadurch dass diese Set-
zung des Bosen nur im Modus des Nachgebens geschehen kann, ist
zwar die Verantwortlichkeit des einzelnen Menschen empfindlich
eingeschriankt und insofern auch tangiert, aber es bleibt bei einer Ver-
antwortlichkeit im Vollsinn, wenn auch nicht in vollem Umfang. Der
Einzelne bleibt also nach Ricceur sehr wohl fiir seine Tat, mit der er
das Bése setzt, verantwortlich. Gerade im Hinblick auf das von Ger-
hard Roth so genannte »Schuldparadoxon« wire zu betonen, dass
auch hier gilt: »Hervorgehen kann das Bose aus dieser Schwiiche nur,
weil es gesetzt wird«''%; »aber der Mensch setzt es nur, weil er der
Umgarnung des Feindes nachgibt«''!; »das Bose setzend, fillt die
Freiheit einem Anderen anheim«''?; »das Immerschon-da des Bosen
ist die andere Sicht jenes Bosen, fiir das ich gleichwohl verantwort-
lich bin«8,

Auch wenn es abwegig anmutet und nicht nur paradox klingt,
sondern paradox ist, es gibt ein Zugleich von Freiheit (selbst-
urspriingliche Setzung des Bosen) und Knechtschaft (Affektion
durch das Bose), wobei die Passivitidt des Menschen beim Zustande-
kommen und Aufrechterhalten der Knechtschaft als eine »Passivitit
der Freiheit«'* verstanden werden muss: »Fiir die Frage nach der
Freiheit des Menschen ist dabei [...] auf alle Fille festzuhalten:
Schuld, die mannigfaltig bedingt wie auch durch die Macht des Bésen
provoziert sein mag und deshalb in jedem Fall differenziert zu be-
trachten ist, entspringt letztlich doch einem freien Akt, der die bose
Tat erst hervorbringt.«'

109 So Erwin Dirscherl sicherlich stellvertretend fiir viele: E. Dirscherl, Grundriss
Theologischer Anthropologie. Die Entschiedenheit des Menschen angesichts des
Anderen, Regensburg 2006, S. 169.

110 P Ricoeur, Die Fehlbarkeit des Menschen, S. 189.

11 Ebd., S. 15.

112 Ebd.

113 P, Ricceur, Symbolik des Bosen, S. 296.

114 'H.-]. Ehni, Das moralisch Bése, S. 221.

115§, Orth, »Das Bose gibt zu denkenc, S. 131.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

24.01.2026, 00:27:30. @


https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»GroBe und Grenze einer ethischen Weltanschauung«

Ganz gravierend ist dann aber — aus systematisch-theologischer
Perspektive — vor allem die folgende recht unbequeme Riickfrage:
»Ist das Bose schon in der Welt, so wie die Gnade in der Welt ist?
Wenn es den Menschen schon gibt, dann kommt das Bése in die
Welt, das fortan jedem Menschen vorgegeben ist. Erst wenn das Bose
zwischen Gott und den Menschen passiert, dann ist es in der Zeit
da."® Aber ist es vorher schon da?«!"”

Ricoeurs Denkansatz, das signalisiert diese berechtigte Riickfra-
ge sehr deutlich, lauft auf eine Weltanschauung hinaus, die gefahr-
lich nahe heranriickt an eine tragische Weltanschauung. Aber eben
nur gefihrlich nahe. Denn Ricceur ist ein entschiedener Vertreter
einer »ethischen Weltanschauung«, der — belehrt durch den tragi-
schen Mythos — zwar »dieses in die Ausiibung der Freiheit einbegrif-
fene Unausweichliche« sieht und »hellsichtig« geworden ist »fiir die-
se Schicksalsaspekte, die wir immerfort hervorrufen und entdecken,
je weiter wir fortschreiten in der Reife, der Autonomie und dem so-
zialen Einsatz unserer Freiheit«''®, der aber die Hoffnung auf Erlo-
sung unbedingt aufrechterhalten will, die ja bei einer »tragischen
Weltanschauung« unméglich ist: »Ich glaube, dass die tragische An-
schauung als reiner >Typus«< jede Befreiung ausschliefst aufler der
>Sympathie(, dem tragischen >Mitleid¢, d.h. einem ohnmichtigen
Gefiihl der Teilnahme am Ungliick des Helden«.'?

Was Ricceur — im Unterschied zu vielen anderen Denkern — klar
zu sehen vermag, ist, dass »die tragische Anschauung« auch in einer
»ethischen Weltanschauung« prinzipiell uniiberwindbar bleibt, ja ihr

116 Eben genau diese Position und keine andere scheint heute die genuin christliche
zu sein; und dabei vergisst man sehr schnell (Dirscherl allerdings nicht), dass es im
Christentum mit dieser Auskunft nicht getan ist. Vgl. B. J. Claret, »Die der Struk-
tur unserer Lebenswelt von Haus aus inhdrenten Irritationen und das Bose, in:
B.]. Claret (Hg.), Theodizee. Das Bése in der Welt, 2. Aufl.,, Darmstadt 2008,
S. 67-116, hier S.104-108 (Das Bose als das Nicht-zu-Rechtfertigende), 109
(»Ihr nennt euch Christen? Christen, obwohl ihr keinen Teufel kennt?« [L. Kola-
kowski]); Art. »Teufel. III. Theologie- u. dogmengeschichtlich, IV. Systematisch-
theologisch«, in: Lexikon fiir Theologie und Kirche Band 9, 3. Aufl., Freiburg
2000, S. 1365-1368; Art. »Ubel. III. Systematisch-theologisch«, in: Lexikon fiir
Theologie und Kirche Band 10, 3. Aufl., Freiburg 2001, S. 332-334.

7 Dirscherl selbst ldsst die Frage offen, wenn er sogleich hinzufiigt: »Diese Frage
bleibt ein Rétsel, mysterium iniquitatis (Ritsel des Bosen).« E. Dirscherl, Grund-
riss Theologischer Anthropologie, S. 169.

118 Vgl. P. Ricceur, Symbolik des Bisen, S. 355.

119 Ebd., S. 259.

Poetik des Glaubens A~ 115

24.01.2026, 00:27:30. @


https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

116

Bernd ). Claret

Kernanliegen geradezu einen Platz darin finden muss. Sie hat das
Recht, innerhalb einer »ethischen Weltanschauung« im dreifachen
Hegelschen Sinne »aufgehoben« zu sein.

Das hier angeschlagene Thema darf innerhalb der Theologie je-
denfalls nicht derart zuriickgedringt oder gar verdringt werden, dass
es zu einer iiberzogen anti-tragischen Theologie kommt, die partout
nicht gewillt ist, der Wahrheit des tragischen Mythos Rechnung zu
tragen, weil sie befiirchtet, dass es dadurch zu einer Gebrochenheit
des Denkens kommt. Nach Ricceur kann sich »nur eine >gebrochene«
Theologie, das heifit eine Theologie, die auf die systematische Totali-
tit verzichtet hat, auf den gefihrlichen Weg des Denkens iiber das
Bose begeben«'?°. Und dann wird sich immer deutlicher auch zeigen:
»Die tragische Anschauung« ldsst sich — angesichts der denkerischen
Herausforderung des Bésen — nicht ginzlich ausmerzen.

120 P, Ricceur, Das Bése. Eine Herausforderung fiir Philosophie und Theologie, Ziirich
2006, S. 45f. — »Gebrochen ist in der Tat eine Theologie, die dem Bosen eine mit
der Giite Gottes und der Giite der Schopfung unvereinbare Realitit zuerkennt.«
Ricceur erinnert hier an Karl Barth, dessen Ansicht von der (notwendigen) Gebro-
chenheit des theologischen Denkens und Redens er vollauf teilt, auch wenn er
daran zweifelt, ob Barth »diesem anfinglichen Bekenntnis bis zum Schluss treu
geblieben ist«. Vgl. K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, Band I11/3. Die Lehre von
der Schopfung, Zollikon 1950, S. 332.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

24.01.2026, 00:27:30. @


https://doi.org/10.5771/9783495860328-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Die Gretchenfrage: »Wie hast du’s mit dem Bösen?«
	II. Ein erster Blick auf die Grenze einer ethischen (Welt-)Anschauung
	III. Der Begriff des servum arbitrium
	IV. Die »Aufhebung« des tragischen Mythos im anthropologischen Mythos

