
II. Stand der Schiller-Forschung

Der nachfolgende Überblick über die Schiller-Forschung dient der Dar-

stellung des Modus der referentiellen, d.h. auf einen äußeren Kontext

Bezug nehmenden, Lektüre, der in den verschiedenen Untersuchungen

vorherrschend ist. Vor dem Horizont der Kontextualisierungstendenzen der

Ästhetischen Briefe gewinnt das Konzept von Selbstbezüglichkeit, Selbstrefe-

renz und literarischer Selbstreflexion, das der vorliegenden Arbeit zugrunde

liegt, Kontur. Es erweist sich, dass die allgemeine Forschungslektüre zugleich

eine Lektüre der Grammatik der Textaussagen im de Manschen Sinne ist,

denn Schillers Aussagen über die Ästhetik und die Kunst werden inhalt-

lich, im Sinne ihrer Faktizität ›ernst‹ und wörtlich sowie philosophisch und

theoretisch ›fürwahr‹ genommen, indem der Text auf seine philosophi-

schen, beispielsweise geschichtsphilosophischen1, realgeschichtlichen oder

kulturpolitischen Anleihen hin gedeutet wird.2

Die Gründe für den hier etwas detaillierter ausfallenden Forschungsüber-

blick liegen im heuristischen Wert der dort dominierenden nachvollzogenen

1 Vgl. z.B. Benno vonWiese: Die Utopie des Ästhetischen bei Schiller. In: Ders.: Zwischen

Utopie undWirklichkeit. Studien zur deutschen Literatur. Düsseldorf 1963, S. 94 und ders.:

Friedrich Schiller. Stuttgart 1959. Zu einem ausführlichen Forschungsüberblick über die

geschichtsphilosophische und moralische Bedeutung der Ästhetischen Briefe vgl. Cho:

Selbstreferentialität der Literatur, S. 21-24. Heutzutage wird die früher dominierende

Tradition geschichtsphilosophischer Bedeutungen der Ästhetischen Briefe von politi-

schen und geschichtlichen Kontextualisierungen abgelöst, die den Text überzeugend

als Auseinandersetzung mit den Auswirkungen der Revolution und des Terreurs lesen.

Einen Überblick über politische und politikgeschichtliche Kontexte bietet Wolfgang

Riedel in ders.: Philosophie des Schönen.

2 Solches mag Assoziationen an frühere Debatten über Widerspiegelungstheorien we-

cken; das Entdecken einer gesellschaftsabbildenden Funktionsweise von (literari-

schen, kulturellen,…) Texten ist zuweilen eher ein Indikator für die deutende Position,

unter welcher der Text vereinfacht oder vereinheitlicht wird.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

Argumentationslinien, die in den Ästhetischen Briefen entdeckt werden, und

ihrer jeweiligen logischen Problempotentiale für die spätere Analyse in den

Hauptkapiteln der vorliegenden Arbeit. Denn der Überblick an dieser Stelle

soll über die am häufigsten genannten Widersprüche, Aporien, Paradoxien

und über andere logische Probleme in den Ästhetischen Briefen informieren.

Hinzu kommt, dass immer wieder zwei parallele Lektüremöglichkeiten der

Ästhetischen Briefe durch die Forschung nahe gelegt werden. Diese Lektüren

decken sich weitgehend mit den offenkundigen und widersprüchlich ange-

legten Argumentationslinien in den Ästhetischen Briefen. Ein weiteres Argu-

ment für einen ausführlicheren Überblick ist die Rekonstruktion von logi-

schen Implikationen, die bei der Reduktion auf einen Typ von Lektürestrang

oder bei der Kombination zweier Lektürestränge auftreten können und einen

ersten Einblick in die logisch-ästhetische Funktionsweise des Textes bieten.

DesWeiteren können in der Folge die Verwendung häufiger und gängiger Be-

gründungsformeln, aber auch teilweise kreativer Lösungen in den verschie-

denen Forschungsansätzen beobachtet werden.

Man könnte diese ›einsträngige‹ oder eindimensionale Referenzbezie-

hung des Textes zu einem favorisierten diskursiven Kontext als eine Art

›Referenz‹- oder ›Kontextualisierungsthese‹ bezeichnen, die vielen Forschun-

gen zugrunde liegt. In der Regel orientieren sie sich dabei an (scheinbar)

referentiellen Hinweisen, die im paradoxie- und tropenbeladenen Text Schil-

lers – so formuliert es Paul de Man – als »Enklave des Vertrauten« »eine

Verankerung im Gemeinplatz«3 bieten. Das Spiel der Tropen und Figuren,

das in der vorliegenden Arbeit herausgestellt wird, hintergeht jedoch eindeu-

tige Zuschreibungen der Zeichen des Textes auf externe Referenten (eines

wie auch immer gearteten) Kontextes, wie zu zeigen sein wird, oder in den

Termini der Dekonstruktion: der Zuweisung der Signifikanten auf letzte

Signifikate.

Vor allem zwei Bereiche scheinen sich für die Herleitung einer Kontextab-

hängigkeit der Ästhetischen Briefemindestens seit den 60er Jahren des letzten

Jahrhunderts immer wieder anzubieten und durchzusetzen: Die Ästhetischen

Briefe werden auf der einen Seite als Reaktion auf eine politische und gesell-

schaftliche Problematik gelesen, die über das Konzept einer Kunst, die vermit-

telnde, erziehende oder gar psychologische bzw. therapeutische Funktionen

hat, mehr oder weniger einen Lösungsansatz für die real-politische Situati-

on bzw. auch für den anthropologischen Zustand des Menschen, der sich in

3 De Man : Allegorien des Lesens, S. 209.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Stand der Schiller-Forschung 59

dieser real-politischen Situation befindet, bieten. Auf der anderen Seite steht

ihre Lektüre sehr häufig und dies ebenso zunehmend im Horizont philosophi-

scher Diskurse und des philosophiegeschichtlichen Hintergrunds, insbesonde-

re der Philosophie Kants4. Dass der Kontext der Philosophie für die Lektüre

der Ästhetischen Briefe in der Forschung zugrunde gelegt wird, zeigen Formu-

lierungen wie »Schiller als Philosoph«5, »Schillers philosophische[]Theorie«6,

»Philosophie der ästhetischen Briefe«7 usf. Helmut Koopmann schreibt be-

reits 1982, dass in »der Forschung […] die großen ästhetischen Abhandlungen

[…] weithin als Höhepunkte seiner philosophischen Tätigkeit angesehen wor-

den [sind].«8 Eine Kontextualisierungsmöglichkeit in Richtung Anthropolo-

gie kann neben diesen beiden als ein dritter Bezugsrahmen gelten, dessen

Wichtigkeit für die Ästhetischen Briefe immer wieder betont wird.9 Die Ein-

schätzung der Relevanz des historischen und real-politischen Kontextes für

die Konzeption der Ästhetischen Briefe differiert in den Forschungsansätzen.

4 Vgl. für eine ausführliche und vergleichendeAnalyse der Begrifflichkeiten der Ästhetik

Kants (Kritik der Urteilskraft) und der ›Ästhetik‹ Schillers (Briefe über die ästhetische

Erziehung des Menschen) exemplarisch Hans Feger: Die Macht der Einbildungskraft in

der Ästhetik Kants und Schillers. Heidelberg 1995. Eine Beziehung zwischen Schillers Äs-

thetischen Briefen und Kants Ethik sah bereits Jeffrey Barnouw: »Freiheit zu geben durch

Freiheit«. Ästhetischer Zustand – Ästhetischer Staat. In: Wolfgang Wittkowski: Friedrich

Schiller. Kunst, Humanität und Politik in der späten Aufklärung. Ein Symposium. Tü-

bingen 1982, S. 138-161. Zum auf Kant zurückgehenden Vernunftbegriff Schillers vgl.

schon die früheren grundlegenden Studien von Sigbert Latzel: Die ästhetische Ver-

nunft. In: Klaus L. Berghahn (Hg.): Friedrich Schiller zur Geschichtlichkeit seines Wer-

kes. Kronberg/Ts. 1975, S. 241-252, S. 244ff., ders.: Zu Schillers Vernunftauffassung. Be-

trachtungen zur individuellen Verwendungsgeschichte eines Wortes. In: Literaturwis-

senschaftliches Jahrbuch 13 (1972), S. 41-69 undWolfgangDüsing: Ästhetische Formals

Darstellung von Subjektivität. Zur Rezeption Kantischer Begriffe in Schillers Ästhetik.

In: Berghahn: Friedrich Schiller, S. 197-239.

5 Wolfgang Riedel: Aus den Anfängen der Projektionspsychologie. J. F. Abels Von den

Reizungen, die die tote Natur durch die beseelte erhält (1784). Mit dem Abdruck des

Abelschen Essays. In: Cordula Burtscher/Markus Hien (Hg.): Schiller im philosophischen

Kontext. Würzburg 2011. S. 9-28, S. 9. Vgl. auch Frederick Beiser : Schiller as philosopher.

A Re-Examination. Oxford 2005 und Plumpe : Die Literatur der Philosophie, S. 168.

6 Plumpe : Die Literatur der Philosophie, S. 169.

7 Wiese: Utopie des Ästhetischen, S. 88.

8 Helmut Koopmann: »Bestimme Dich aus Dir selbst«. Schiller, die Idee der Autonomie

und Kant als problematischer Umweg. In: Wittkowski: Friedrich Schiller, S. 202-216,

S. 212.

9 Vgl. auch Wolfgang Riedels Überblick über die verschiedenen wissenschaftlichen

Forschungs-Strömungen in ders.: Philosophie des Schönen.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

Für Gerhard Plumpe z.B. ist »Schillers ästhetische Konzeption der neunzi-

ger Jahre […] von der Erfahrung der Französischen Revolution unablösbar«10,

1982 hatte Koopmann das noch negiert:

Nicht die Erfahrungen der Französischen Revolution haben Schiller zur im-

mer intensiveren Beschäftigung mit dem Phänomen des Schönen geführt,

sondern vielmehr der überwältigende Einfluß der Kantischen Philosophie.11

In den letzten Jahren hat allerdings das Forschungsinteresse am politischen

Aspekt, der in den Ästhetischen Briefen zum Ausdruck kommt, laut einer Ein-

schätzung von Wolfgang Riedel wieder deutlich zugenommen.12 Der radika-

le Einfluss des epochemachenden geschichtlichen Ereignisses der französi-

schen Revolution sowie ihre sowohl breiten als auch tief schürfenden gesell-

schaftlichen und politischen Veränderungen und Auswirkungen auf ganz Eu-

ropa finde unmittelbar und offenkundig, so die neuere Forschung, Eingang in

Schillers Werk.13 Im Lichte detailliert aufbereiteter dokumentarischer Zeug-

nisse der Pariser Revolution und ihrer Rezeption durch Schiller in einer jünge-

10 Plumpe: Ästhetische Kommunikation, S. 109.

11 Koopmann: Bestimme Dich aus Dir selbst, S. 212.

12 Riedel: Philosophie des Schönen, S. 67ff.

13 Vgl. auch Riedels zusammenfassenden und geschichtlichen Forschungsüberblick über

den ›politischen Schiller‹ in Riedel: Philosophie des Schönen, besonders S. 68ff. Riedel

zitiert dort beispielsweise aus den Anfängen dieser noch stärker geschichtsphiloso-

phisch geprägten Forschungstradition Georg Lukács Geschichte und Klassenbewusstsein

von 1923 und Benno von Wieses Friedrich Schiller von 1959. Weiter führt er als wichti-

ge Forschungs-Quellen an: Walter Müller-Seidel: Friedrich Schiller und die Politik. »Nicht

das Große, nur das Menschliche geschehe«.München 2009 sowie die vonWolfgang Riedel

selbst herausgegebenenWürzburger Schillervorträge 2009Würzburg 2011. Des Weite-

ren sei hier der folgendeBeitrag genannt: Olivier Agard: Kulturkritik et politique: Schil-

ler Rousseau Kant. In: Ders.: L’éducation estétique, S. 149-170.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Stand der Schiller-Forschung 61

ren Studie von Hans-Jürgen Schings14 konturieren Schillers Augustenburger

Briefe und die Ästhetischen Briefe wieder stark als politische Angelegenheit.15

Daneben ist die sowohl in traditionellen als auch in jüngeren Schiller-

Studien formulierte Frage – paradoxerweise – nach der (gesellschaftlichen,

politischen oder philosophischen) Funktionsbestimmung einer autonomen

Kunst ein zentrales Anliegen und mündet in der Regel konkret in die Frage

nach der Bedeutung des ästhetischen Staates, ein wiederkehrendes und kon-

trovers diskutiertes Thema, das die gesamte Schiller-Forschung gleich einem

roten Faden durchzieht.16 Die These der »gesellschaftliche[n] Funktion der

14 Hans-Jürgen Schings: Revolutionsetüden. Schiller – Goethe – Kleist. Würzburg 2012, be-

sonders S. 136ff. Schings stützt sich bei seiner Argumentation insbesondere auf die Be-

richterstattung desMoniteur und verfolgt en detail Schillers Kenntnis dieser Quelle, ein

konkreter und direkter Bezug auf die beiden genannten Texte ist aber dort nicht zu

verzeichnen. Schings entscheidet sich letzten Endes für »eine ganz andere Herkunft«

des »Schlüsselworts« – aus dem Textzusammenhang wäre zu vermuten, dass Schings

mit dem »Schlüsselwort« auf Schillers »ästhetischen Staat« rekurriert: Er führt als Her-

kunft das Modell der »schönen Geselligkeit« und die Kategorien des »Schönen« über-

haupt sowie des »Geschmacks« an, die Freiheit ›spenden‹. (vgl. ebd., S. 138f.) Mit dieser

Einschätzung bezieht er sich allerdings explizit auf ästhetische Kategorien außerhalb

einer politischen Reichweite.

15 Vgl. dazu auch Riedels Kommentar zu Schings Werk in Riedel: Philosophie des Schö-

nen, S. 69.

16 Vgl. zur umstrittenen Deutung des ästhetischen Staates Janz: Über die ästhetische Er-

ziehung,, S. 663ff. Die Wendung zum ästhetischen Staat steht nach Rolf Peter Janz zum

Beispiel für das Resultat einer um 1800 autonom gewordenen Kunst, die unter kei-

nen Umständen eine »Indienstnahme der Kunst für fremde Zwecke« erfahren darf,

da das »Prinzip der Kunstautonomie aber gerade [besagt], daß das Subjekt in der Er-

fahrung des Schönen unter allen Umständen von Festlegungen freigehalten werden

muß« (659). Benno von Wiese erkannte als Erster in der Figur des ästhetischen Staa-

tes das Sinnbild einer Utopie, die eine Art Bewusstsein für eine endgültige moralische

Gesetzgebung in derWirklichkeit erzeugt (Benno vonWiese: ZwischenUtopie undWirk-

lichkeit. Studien zur deutschen Literatur. Düsseldorf 1963). Annemarie Gethmann-Siefert

z.B. sieht in der zweiten These Schillers ebenfalls eine gesellschaftliche Utopie, durch

die Kunst zu einer ›Verbesserung im Politischen‹ beizutragen. (Vgl. Gethmann-Siefert:

Idylle und Utopie). Der ästhetische Staat erfährt bei Jörn Rüsen die Deutung eines ›Or-

tes‹, wo die bürgerlichen Subjekte ihre »verwirklichte[]Menschheit erfahren und reali-

sieren können«. Jörn Rüsen: Bürgerliche Identität zwischenGeschichtsbewußtsein undUto-

pie. Friedrich Schiller. In: German Studies Review 9 (1986), S. 11-27, S. 22. Andere deuten

den Schluss als Symptom einer Autonomisierung der Kunst und zugleich als logische

Konsequenz und Auflösung des paradoxen heteronomen Anspruches an eine autono-

me Kunst, deren Autonomie sich gegenüber der Übernahme einer moralischen oder

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

Kunst, zu sittlicher und damit auch zu politischer Freiheit zu erziehen«17,

wie sie noch 1973 Rolf-Peter Janz aufstellte,18 könnte indes als eine Art ge-

meinsame und implizite Ausgangs- oder Basisthese gelten, die in graduell

unterschiedlicher Präsenz den einzelnen Untersuchungen zugrunde liegt –

die einzelnen Forschungspositionen beziehen allerdings oft uneinheitlich zu

dieser Stellung.

Es kursieren sehr unterschiedliche Deutungsrichtungen bei der Erfor-

schung der Ästhetischen Briefe. So unterschiedlich die Kontexte sind, die für

die Verortung des Schillerschen Textes herangezogen werden, so ähnlich sind

die einzelnen Studien mit dieser Problematik der Vielfalt der möglichen Kon-

texte konfrontiert. Die Uneindeutigkeit der Art der Referenzbeziehung des

Textes auf seine unterlegten Kontexte lassen die Kontingenz des Referenz-

bezuges aufscheinen. Das komplexe referentielle Verweisungsspiel im Text

Schillers führt möglicherweise zu bis ins Unendliche sich weiter fortschrei-

benden Anschlusskommunikationen.19 Schlussendlich liegt dieser Umstand

an der Tatsache, mit den Worten von Hans-Jürgen Schings, dass die Briefe

Über die ästhetische Erziehung des Menschen »alle Register«20 ziehen, neben Po-

litik eben doch auch die »Transzendentalphilosophie« (ebd.) oder vielleicht

noch die Kategorien des »Schönen« oder »des Geschmacks« bemühen (ebd.)

Aufgrund ihrer semantischen Komplexität erweist es sich offenkundig als un-

möglich, sie auf nur einen Kontext reduzieren zu können.

Viele Studien reflektieren dabei eine im Großen und Ganzen wider-

sprüchliche Zweideutigkeit der Gesamtkonstruktion Schillers, entweder mit

der Schwerpunktsetzung eher auf der einen Zielrichtung oder setzen ihr

Augenmerk auf die andere Argumentationsschiene Schillers.21 Häufig ist

gesellschaftlichen Funktionwie z.B. Erziehung oder politische Verbesserung in den Äs-

thetischen Briefen letztlich durchsetzt. (Vgl. exemplarisch Plumpe: Ästhetische Kommu-

nikation I.)

17 Rolf-Peter Janz: Autonomie und soziale Funktion der Kunst. Studien zur Ästhetik von Schiller

und Novalis. Stuttgart 1973, S. 66.

18 Im überarbeiteten von Koopmann herausgegebenen Handbuch von 2011 deutet Janz

diesen inzwischen längst als widersprüchlich erkannten Zusammenhang nur noch an:

Er spricht dort neuerdings aber von der Verträglichkeit zwischen »dem Konzept der

ästhetischen Erziehung mit dem strikten Gebot der Kunstautonomie.«

19 Vgl. die Verfasserin: Sinn.

20 Schings: Revolutionsetüden, S. 138.

21 Dabei erklärt schon 1780 Schiller beim Versuch über den Zusammenhang der thierischen

Natur desMenschenmit seiner geistigen: »derWahrheit [ist] nichts so gefährlich, als wenn

einseitige Meinungen einseitige Widerleger finden«. Hier spricht er von der »Mittel-

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Stand der Schiller-Forschung 63

aber auch zu beobachten, dass sich eine Unentschiedenheit der Autoren in

Bezug auf die Argumentationslinien, Kontextbezüge oder Absichten Schillers

bemerkbar macht, indem sie zum Ende ihrer Publikation wieder kurz um-

schwenken und sich dort die explizite oder implizite These des ›Scheiterns‹

oder des ›Fragmentarischen‹ breit macht. Woran liegt es, diese Tendenz zum

Wechsel innerhalb der wissenschaftlichen Argumentation, welche besondere

Bewandtnis hat es mit dem Schillerschen Text auf sich, dessen Eigenart zu

rekonstruieren und zu verstehen die Forschung seit langem beschäftigt hat?

Paul de Man stellt in Bezug auf das ›Scheitern‹ im Angesicht von Lücken

und Brüchen der Gliederung oder der systematischen Verknüpfung eine

andere Frage: »Welche Entsprechung besitzt dieser Punkt des Scheiterns

in der Ordnung der Sprache?«22 Und beantwortet es damit, dass dies für

einen »Wechsel von einem tropologischen Sprachmodus in einen anderen«23

sprechen könnte.

 

Die These der politischen Wirkung

bzw. des gesellschaftlichen Therapeutikums

 

In der zitierten Studie von Hans-Jürgen Schings merkt dieser an, »Schillers

›ästhetischer Staat‹« sei »oft Gegenstand kopfschüttelnder Ratlosigkeit«24.

Mit dieser Einschätzung steht er nicht allein, dennoch ruft der Begriff

»Staat« immer wieder Assoziationen zu den Bereichen des Politischen oder

des Staatsphilosophischen hervor. Der ästhetische Staat wird auch in diesem

Fall zunächst gedeutet als die »ursprüngliche Forderung« »nach Liberalität

der ästhetischen Kultur« im Hinblick auf die Freiheit.25 Dieser repräsen-

tiert das Ideal des menschlichen Zusammenlebens, der ›schöne Ton‹ ist

»der Vorläufer der Freiheit« (143) und »seine kleinen Zirkel« (ebd.) – hier

präsentiert als Pendant zu Goethes Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten –

linie der Wahrheit«, bei der das »Gleichgewicht zwischen beiden Lehrmeinungen zu

halten« sei (NA 20, S. 40).

22 Vgl. Paul de Man: Phänomenalität und Materialität bei Kant. In: Ders.: Ideologie des

Ästhetischen, S. 9-38, S. 36.

23 Vgl. Paul de Man: Phänomenalität und Materialität, S. 36.

24 Schings: Revolutionsetüden, S. 142. Der ›ästhetische Staat‹ ist eine Figur bei Schiller, de-

ren Bedeutung in der Forschung bis heute ungeklärt ist.

25 Schings: Revolutionsetüden, S. 142. Die Formel »ästhetischer Staat« sieht Schings dabei

»in einem Beziehungsnetz« zwischen Robespierre und Burke verankert (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

werden in dieses Bild der idealen menschlichen Zusammenkünfte und ihrer

geselligen26 Kreise eingereiht.

Interessanterweise schwenkt Schings am Ende seines Schiller-Kapitels

von der real-politischen Verortung der Ästhetischen Briefe zum Prinzip »ästhe-

tischer Humanität« um, das dann doch eher im »Ingenium des Künstlers«

und »auf dem Feld der menschenverändernden Kunst« zu finden sei. Nur

in diesem »Reich des Ideals« lägen auch die tatsächlichen »Quellpunkte

künftiger Freiheit«.27

Die These der politischen Wirkung hat Tradition28: Eine explizite »Stel-

lungnahme zur ›politischen‹ Bedeutung der Kunst«29 sehen in den 1980er

Jahren bereits Annemarie Gethmann-Siefert in Schillers Begriff des »schö-

nen Scheins«, der ein »Gegen-Bild« und eine »vorgestellte Alternative zum

Bestehenden« entwerfe,30 und Karl Menges, der eine »gesellschaftskriti-

sche[] Akzentuierung von Schillers Gedankenführung« nachzeichnet und

beobachtet, wie das Philosophieren Schillers ›wirkungsästhetisch‹ eine »kon-

krete Wirkungsabsicht in der Umstrukturierung der politischen Verhältnisse

verfolgt«.31

26 Vgl. Schings: Revolutionsetüden, S. 138. »Schillers Modell ist die schöne Geselligkeit.«

(Ebd.) Vgl. zum Gedanken der Geselligkeit auch Sarah Schmidt: Zum Denkmodell der

Wechselwirkung als Dialektik von Grenzauflösung und Grenzziehung. Freie Gesellig-

keit bei Friedrich Schleiermacher mit Blick auf Friedrich Schillers Briefe zur ästheti-

schen ErziehungdesMenschen. In: Bärbel Frischmann (Hg.):GrenzziehungenundGrenz-

überwindungen. Philosophische und interdisziplinäre Zugänge. Hannover 2014. S. 91-109.

27 Alle Zitate bei Schings: Revolutionsetüden, S. 144.

28 Vgl. auch zu den Risiken der politischen Deutung Paul de Mans, der in seiner Vorle-

sung »Kant and Schiller« (1977-1983) auf die Umdeutung und das fatale »misreading of

Schiller’s aesthetic state« durch Joseph Goebbels verweist. De Man: Kant and Schiller,

S. 154f.

29 Gethmann-Siefert: Idylle und Utopie, S. 39.

30 Gethmann-Siefert 1980, S. 40. »Aus dem Gegensatz generiert der schöne Schein zwar

nicht die direkte Handlungsanweisung«, jedoch gebe er über die »Anschaulichkeit der

Alternative in der lebendigen Gestalt des Kunstwerks dann (über die in der Phantasie

vorweg ›realisierte‹ andere Wirklichkeit) inhaltlich anleitende Hinweise auf das Ziel

des Handelns an. (Ebd.)

31 Karl Menges: Schönheit als Freiheit in der Erscheinung. Zur semiotischen Transforma-

tion des Autonomiegedankens in den ästhetischen Schriften Schillers. In: Wittkowski:

Friedrich Schiller, S. 181-199, S. 186. Menges deutet den Schluss der Briefe jedoch als

»Abbruch des autonomieästhetischen Lösungsversuchs« (194), aber erklärt sich diesen

anders als Gethmann-Siefert als das Zerbrechen einer Konstruktion, die »den ästheti-

schen Signifikationsprozeß überfordert, indem er die Kunst als Zeichen von Auto-

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Stand der Schiller-Forschung 65

Noch an diese Tradition anschließend führt ein jüngerer Beitrag von An-

dreas Anglet als Referenzbereich der Ästhetischen Briefe gleichfalls das Politi-

sche an,32 dessen zugrunde liegenden Prämissen hinsichtlich der hier vorge-

stellten ›politischenThese‹ exemplarisch etwas detaillierter vorgestellt werden

sollen. Zwar ist der Titel viel versprechend, denn dieser lautet: »Zwischen den

Kraftfeldern ästhetischer, politischer und philosophischer Diskurse – die Ei-

gendynamik der Argumentationsstränge undWirkungsabsichten in Schillers

›Briefen über die ästhetische Erziehung‹«. Jedoch enttäuscht die Umsetzung

dieses Versuchs etwas, denn aus der Absicht, die semantische Komplexität

der Ästhetischen Briefe in den Griff zu bekommen, wird ein Anknüpfen an al-

te ›Deutungsmuster‹ sowie der ›Erkenntnis‹ oder dem Zugeständnis, keine

neuen Erkenntnisse gewonnen zu haben. Anglet vermutet zum einen hin-

ter der Mehrsträngigkeit der Argumentation einen bloß »unabgeschlossenen

gedanklichen Prozess« (186), zum anderen argumentiert er wörtlich aus der

»›Erziehungs‹-Perspektive«, (195) – hierbei handelt es sich jedoch ausdrück-

lich um die Perspektive der »politische Erziehung« (194) – aus der die Kunst

als Therapeuticum bzw. »therapeutische Kunstpsychologie« (196) in einer Art

»vorpolitischen Bereich« (ebd.) agieren solle.33 In diese Richtung setzt er seine

Argumentation fort, wenn er weiter die Ästhetischen Briefe als »Überlegungen

zur therapeutischen Wirkung der Kunst als Kultur stiftendem Phänomen«

(197) deklariert, wobei er »die leitmotivische Typisierung der beiden Kontra-

henten der Französischen Revolution« (ebd.) wieder aufnehme. Die »Zirkel«

werden hier übrigens im Sinne einer sich vorbereitenden und kontrollieren-

den Öffentlichkeit für dieses ganze Unterfangen interpretiert,34 die aber eine

›pessimistische‹ Grundhaltung Schillers verrieten.35 (205) Anglet stellt sich

nomie gerade nicht autonom sein läßt, sondern sie mit einem Auftrag versieht, der

sie zum politischen ›Werkzeug‹ reduziert.« (194)

32 Anglet: Zwischen den Kraftfeldern ästhetischer, politischer und philosophischer Dis-

kurse.

33 Das erinnert im Übrigen stark an die traditionelle Deutung des ›Vorscheins‹ im Sinne

Ernst Blochs. Vgl. Janz: Über die ästhetische Erziehung, S. 664.

34 Vgl. Anglet: Zwischen den Kraftfeldern ästhetischer, politischer und philosophischer

Diskurse, S. 193.

35 Der Pessimismus drücke sich in einer »Befürchtung von Rückschlägen« Schillers sein

ideales Modell betreffend aus, dementsprechend mache er einen »Rückzieher« und

schränke sein Programm von dem ganzen ›Staat‹ auf ›wenige auserlesene Zirkel‹ ein.

(Alle Zitate bei Anglet: Zwischen den Kraftfeldern ästhetischer, politischer und philo-

sophischer Diskurse, S. 205).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

nämlich für Schiller konkret die Frage, wie eine »Rückwirkung eines idea-

len apolitischen Kunstraumes auf den realen politischen und gesellschaft-

lichen Raum« (202) aussehen könnte, wenn dieses Projekt nicht gar schei-

tern sollte, indem es ›folgenlos‹ bleibe.36 Die dabei aber zum Problem der

Aporie führende Ausbeutung einer außerpolitischen und eigentlich autono-

men Kunst für politische Zwecke37 wird im Folgenden zumwiederholten Ma-

le innerhalb dieses traditionellen ›Stranges‹ der Forschung über die Ästheti-

schen Briefe zwar benannt, führt aber trotz Bemühung bewusstseinsphiloso-

phischer Inhalte des Textes und einer möglichen gegenseitigen argumenta-

tiven Durchdringung und Legitimierung im Hinblick auf ein besseres Ver-

ständnis in diesem Beitrag zu keiner wirklich befriedigenden Lösung. Angelt

deutet die Briefform dann konsequent als »Inkaufnahme eines fragmentari-

schen Charakters, den Schillers Text mit seinen offenen Argumentationsen-

den besitzt.« (208) Sein Fazit fällt mit der folgenden Wertung entsprechend

nüchtern aus, wenn er zusammenfasst:

Die »typologischeVerschiebung«der vormals historischenModelle hin zu ei-

ner »metahistorisch-vertikale[n] Trias […] rein philosophischer Idealtypen«,

Zustände, die vertikal in einer Gemeinwesen nebeneinander oder – gemäß

Schillers normativer ästhetischer Anthropologie – ›übereinander‹ bestehen,

verweist darauf, dass Schillers Briefe nicht nur Fragment geblieben sind, son-

dern seine politische Argumentation an einem ganz anderen Punkt ange-

kommen ist, als von den ersten Briefen programmatisch vorgegeben war.38

Auf Untersuchungen von Carsten Zelle rekurrierend,39 macht er das ›Frag-

mentarische‹ und ›Unabgeschlossene‹ der Schillerschen Abhandlung für die

Mehrsträngigkeit seiner Abhandlung verantwortlich, traditionell ein beliebtes

Forschungsmotiv.

Der gewählte bewusstseinsphilosophische Begründungsdiskurs macht aus

der Schrift zunehmend eine Theorie über den Beitrag von Kunst und Spiel

36 Vgl. Anglet: Zwischen den Kraftfeldern ästhetischer, politischer und philosophischer

Diskurse, S. 206.

37 Vgl. zum ›Problem‹ der Autonomie des Kunstwerks beispielsweise auch die posthum

erschienene Ästhetische Theorie Theodor W. Adornos.

38 Anglet: Zwischen den Kraftfeldern ästhetischer, politischer und philosophischer Dis-

kurse, S. 209f.

39 Vgl. S. 210.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Stand der Schiller-Forschung 67

zur onto- wie phylogenetischen Zivilisierung des Menschen unter Berück-

sichtigung einer kunstpsychologischen Diätetik. Der subjektphilosophische

Zugriff der späteren Briefe entfernt die Schrift immer weiter von ihrem ur-

sprünglichen Anlass und Programm, auch wenn Schiller dies durch den Ver-

such einesAnschlusses des letztenBriefes andenAnfang zu verschleiern ver-

suchen scheint, wobei sich aber die Verschiebung der Akzente umso deutli-

cher offenbart. […] Daraus abzuleiten, dass der Text deshalb unpolitisch sei,

schüttet das Kind allerdings mit dem Bade aus und übersieht dessen deut-

lich politische Akzente. Dass diese sich mit anderen Zügen des Textes, der

Kulturkritik und der bewusstseinsphilosophischen Begründung einer Ästhe-

tik nicht zu einem geschlossenen Ganzen verbinden, ist jedoch offensicht-

lich. (210)

Was hier zum Ausdruck gebracht wird, ist das Ergebnis genauer Beobachtun-

gen, deren Schlussfolgerungen aber der vermeintlichen logischen Unverein-

barkeit der Schillerschen Argumentationsstränge zum Opfer fallen: Schillers

zusätzliche bewusstseinsphilosophische Argumentationsführung findet also,

trotz des an und für sich kreativen, aber doch auch ebenso traditionell ver-

hafteten Lösungsversuchs von Anglet, der Kunst eine apolitische Therapie-

wirkung zuzusprechen, keine (argumentations-)logisch plausibilisierte An-

bindung an seine politische Argumentation, denn das würde, wie oben erläu-

tert, zwangsläufig in eine Aporie münden.40

40 Vgl. auch besonders die Beiträge des Bandes Zum Schillerjahr 2009 – Schillers politische

Dimension. Hg. von Bernd Rill. München 2009. Darin belebt beispielsweise Helmut Ko-

opmann in seinem Aufsatz »Schillers Staatsdenken« die These vom ›Scheitern‹ des äs-

thetischen Staates neu, dessen Verwirklichung im Politischen und Gesellschaftlichen

als Anspruch und Aufgabe ›unlösbar‹ (142) blieb, und spricht ebenfalls vom »Einge-

ständnis des Scheiterns« (142) in Anbetracht der »wenigen auserlesenen Zirkel«, die

Koopmann trotz dieser Erkenntnis dennochmit der Realität der »Gesellschaft desWei-

marer Hofs« assoziiert. (Helmut Koopmann: Schillers Staatsdenken, S. 142). Ein wert-

voller Beitrag von Matthias Warstat findet sich ebenfalls dort, der Christoph Menkes

kritische Auseinandersetzung mit Jacques Rancières politischer Auslegung von Schil-

lers Ästhetik rekonstruiert. (Matthias Warstat: Erfahrungen von Gleichheit: Schillers

Theaterästhetik in der Gegenwart. In: Bernd Rill (Hg.) ZumSchillerjahr 2009, S. 161-168.)

Warstatt gibt zunächst Rancières Meinung folgendermaßen wieder: der »Autonomie

der Kunst« sei einer »Politisierung der Kunst« nicht entgegengesetzt, sondern diese sei

»im höchsten Maße politisch«, da durch die Kunsterfahrung eine Einebnung gesell-

schaftlicher Hierarchien und Schichten ermöglicht werde (163). Menke spreche sich

hingegen mit dem Argument, dies führe in eine »Aporie zwischen der beanspruchten

Autonomie ästhetischer Erfahrung und dem Streben nach politischer Strukturverän-

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

Augenscheinlich kommen zu Anglets Beobachtungen der ›Verschiebung‹

der ursprünglichen Programmatik der Ästhetischen Briefe in Richtung ›kunst-

psychologischer Diätetik‹ und des von Schiller wohl eher als unbeabsichtigt

eingeschätzten ›Fragmentarischen‹ überdies noch ein Motiv der ›Verschleie-

rung‹ ins Spiel: nicht nur rückt die Verdopplung desWortes ›Versuch‹ das Be-

streben Schillers dadurch in die Nähe einer starken Unbeholfenheit und Hilf-

losigkeit, was seine argumentativen Kompetenzen betrifft, diese Einschät-

zungwird sogar noch von der Unterstellung übertroffen, dass der Autor Schil-

ler vermutlich die nicht kohärenten Anschlüsse ›verschleiern‹, d.h. absichtlich

überdecken wollte.

Interessant ist wiederum, dass Anglet trotz aller argumentativ proble-

matischen Zugeständnisse, aber vielleicht auch gerade aufgrund eben dieser

Einschätzung auf der These der politischen Wirkungsabsicht beharrt. Das

Festhalten an der politischen Funktionalität des Textes trotz offensichtlich

noch gleichrangiger anderer Kontextualisierungsmöglichkeiten, die sich nur

schwer theoretisch nachvollziehbar oder zumindest nicht stringent-linear

miteinander kombinieren lassen, erweist sich nicht nur in diesem Beitrag

als hartnäckig.

Auch Bernd Fischer und María del Rosario Acosta López kommen in dem

2011 von Jeffrey L. High, Nicholas Martin und Norbert Oellers herausgege-

benen Band Who is this Schiller now? Essays on his reception and significance, der

auf die International Schiller Conference der California State University in 2009

anlässlich des 250. Geburtstages von Friedrich Schiller zurückgeht, zu einer

ganz ähnlichen, wenn nicht gar derselben Einschätzung.41 In seinem Aufsatz

derung«, für den bekannten Widerspruch zwischen autonomer Kunst und ihrer hete-

ronom bestimmten Funktion der Politisierung vom Standpunkt außerhalb der Kunst

aus (164). Vgl. das unmittelbar anschließende Kapitel in der vorliegenden Arbeit: Die

These der ambivalenten Zielsetzung.

41 Vgl. Bernd Fischer: Zur kulturpolitischen Dynamik des ästhetischen Spiels in Schillers

Briefen Ueber die ästhetische Erziehung des Menschen. In: Jeffrey L. High/Nicholas

Martin/Norbert Oellers: Who is this Schiller now? Essays on his reception and signifi-

cance. New York 2011, S. 133-146. Auch María del Rosario Acosta López warnt in ihrem

Aufsatz »›Making Other People’s Feelings Our Own‹: From the Aesthetic to the Political

in Schiller‹ Aesthetic Letters« im selben Band vor den Gefahren mehrdeutiger Ergeb-

nisse bei dem Versuch, das Verhältnis von Ästhetik und Politik im Detail zu fassen

(›when this relationship is addressed in detail, the results are best ambiguous‹ (188)),

bei einer Analogie-Setzung von ästhetischem Projekt und seinen politischen Konse-

quenzen (›the most self-evident – although very problematic – interpretation, […] an

analogical relationship […] between the aesthetic project and its political consequen-

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Stand der Schiller-Forschung 69

Zur kulturpolitischen Dynamik des ästhetischen Spiels in Schillers Briefen Ueber die

ästhetische Erziehung des Menschen untersucht Bernd Fischer die ›ästhetische

Theorie‹ Schillers hin auf ihre »gesellschaftliche Funktionalität ästhetischer

Kompensation und Therapie als Antizipationen einer kulturpolitisch re-

levanten Ästhetik« (133) und proklamiert eine »theoretische Ausarbeitung

eines kulturpolitischen Programms« (134) unter Berücksichtigung seiner

›transzendentalphilosophischen Begründung‹ mitsamt ihrer ›Transgressio-

nen‹ (ebd.). Aus der Perspektive der philosophischen Anthropologie fasst

Fischer das ›Spiel‹ in ›pragmatischer‹ Hinsicht auf ›als kompensierender

und therapeutischer Erlebnisraum‹ (136).42 Resümierend sieht er in den

»ästhetischen Wirkungspotentiale[n]« »ein Moment der kulturpolitischen

Funktionalität« (140). Allein im letzten Satz seines Aufsatzes schränkt er diese

›Formel‹ politischer Wirkung wieder etwas unter Rückgriff auf die bekannte

argumentationslogische Problematik ein:

Schillers Analyse der kognitionspsychologischen Potenzen von ästheti-

schem Schein und Spiel stößt, so ist hoffentlich deutlich geworden, auf

politische und ethische Aporien (144).

Überleitend hatte er schon diesen (ebenfalls traditionellen) Meinungswechsel

anklingen lassen, indem er die vorgenannte These oder Formel umformuliert

in die »Frage, in welchem Grade diese Erfahrung unsere politische Dienst-

barkeit fördert, therapiert oder hindert« (142), die bis heute die Forschung

›umtreibe‹. Es ist ein Zugeständnis an die Unlösbarkeit dieses ›traditionel-

len‹ logisch-theoretischen und aporetischen Problems bei dem Versuch, eine

ästhetisch-politische oder transzendentalphilosophisch-politische Gleichung

ces«, ebd.). Solches würde ihrer Meinung nach die Mehrheit aller Autoren tun (vgl.

S. 188). Trotz ihrer Warnungen fällt ihre Conclusio auf der letzten Seite pro-politisch

aus: »It widens up necessarily to include human political relationships (understanding

the political here, as it has been understood throughout the paper, in a broad sense, as

I also think Schiller does: as a common dimension of interhuman relationships, which

is the prerequisite of any other even more narrow possibility of the political or of poli-

tics). Only aesthetic experience changes our usual, almost solipsist, perspective of the

world and makes humankind.« (196)

42 Seine These von Schillers »politisch motivierte[n] Analyse der kognitionspychologi-

schen Potenz des ästhetischen Scheins« (139) und dessen therapeutischer und kultur-

politischer Wirkung stützt er mit den Erkenntnissen moderner Neurowissenschaften

mit Bezug auf das Spiel (137) und der Medienwissenschaften; darin nennt er vor allem

die »so genannte Kultivierungstheorie« (139).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

unter ästhetischen Vorzeichen aufzustellen. In einem Ausblick in ›vier Pro-

blemkomplexen‹ (138) erklärt er im dritten Punkt aber bemerkenswerter Wei-

se ebenso perspektivenreich wie knapp (er sagt, er könne »allerdings nur den

ersten etwas umfassender darstellen« (138)), Schillers Einräumen des Proble-

matischen einer

kompensatorische[n] Eingebundenheit gerade des überzeitlichen, autono-

men, zweck- und inhaltsfreien Anspruchs der Kunst […], ohne dass er auf

der empirischen Ebene zu einer Erklärung dieser als Paradoxie empfunde-

nen Beobachtung finden kann. (143)

Bemerkenswert imHinblick auf diese Studie ist die Wahrnehmung einer em-

pirischen Ebene des Textes, die für die vorliegende Analyse von großem Inter-

esse ist. Diese Paradoxie scheint Fischer zwei Seiten zuvor zu meinen, wenn

er einen ästhetischen Grundgedanken von Schiller, der auch in anderen Tex-

ten durchscheine, beschreibt als »das Reich der zwecklosen Zweckhaftigkeit«

(141). Auch erwähnt er an die genannte beobachtete Paradoxie anschließend

die »Paradoxie der Identität« (143), die bereits von Käte Hamburger einge-

führt wurde, die Schillers konstitutionelle Differenz von Person und Zustand

betrifft.43 Fischer verweist hier also schon explizit auf das Problem der Para-

doxie in den Ästhetischen Briefen.44

Die hier exemplarisch vorgestellten Forschungsergebnisse weisen also

einerseits darauf hin, diese Überladung des ›Signifikationsprozesses‹45

der Ästhetischen Briefe prinzipiell zu erkennen und als Problem anzusehen,

aufgrund von dessen Unlösbarkeit gewichten sie aber andererseits das

Ganze letzten Endes recht voraussetzungslos wieder in die Richtung einer

politischen Zweckhaftigkeit. Auf diese Weise wird die Paradoxie zwischen

autonomer Kunst und heteronomer Funktionszuschreibung durch die Kon-

zentration auf nur einen Argumentationsstrang mit Luhmann asymmetrisiert,

das Anreichern mit dem Zusatzsinn der politischen Funktionalität könnte

hierbei als die Asymmetrisierungsform des Zweckes oder der Externalisie-

rung angesehen werden. Als halbseidenes Ausweichen aus diesen paradoxen

43 Vgl. Fischer: Zur kulturpolitischen Dynamik, S. 143.

44 Bernd Fischer spricht in seinen ausblickartigen Anmerkungen zum Schluss seines Auf-

satzes auch von »zahlreiche[n] Autoren«, die »die anthropologischen, philosophischen

und kunsthistorischen Diskurse aufgearbeitet haben«, während »Schillers Versuch der

Paradoxie der Identität, der für heutige Diskurse einiges verspricht, soweit ich das

überblicke, weniger Beachtung gefunden [hat]« (143).

45 Vgl. Menges (Anm. 31).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Stand der Schiller-Forschung 71

und aporetischen Fallstricken kann ebenfalls die, eingeschränkt politische

Erklärung gelten, der ästhetische Staat sei ein eher »utopisches Gebilde«46,

der teilweise noch mit den Zusätzen des Ideals oder der Versöhnung verse-

hen wird. Die Verwirklichung eines utopischen Staatsmodells wird damit

in eine unbestimmte Zukunft verlegt, vom Typ der Asymmetrisierung wür-

de Luhmann hier von einer Verzeitlichung oder Sukzessivität sprechen.47

Resümierend könnte man sicherlich einige Deutungs-Muster aufgrund der

logischen Implikationen bestimmter Thesen ausmachen. So ließe sich bei-

spielsweise etwas provokativ behaupten, dass in der These der politischen

Wirkung oder Funktionalität ein eigenes ›Scheitern‹ eingeschrieben ist durch

die Unmöglichkeit, ein zweckfreies Ästhetisches an etwas zweckorientiertes

Politisches sinnvoll anzubinden. Alle noch so kreativen, einfühlsamen und

umsichtigen Deutungsversuche ›scheitern‹ letztlich selbst an der ambiva-

lenten und sonderbaren Zielsetzung in den Ästhetischen Briefen und an ihrer

eingestandenen weniger geglückten Reduktion auf einen eindeutigen und

widerspruchsfreien Sinn, weil das Gefühl nicht schwindet, Schillers Text

damit einfach nicht gerecht zu werden.

Interessant wieder ist, dass manche den nicht weiter ins Konkrete ausge-

führten Ausweg in das »Gedankenspiel«48 und das ästhetische Spiel als »Fik-

tion«49 gebrauchen. Sogar die ›Zirkel‹ im Hinblick auf ihre logische Beschaf-

fenheit blitzen am wissenschaftlichen Horizont auf, bleiben jedoch ohne nä-

here Erklärung in dem ebenso eindrucksvollen wie auch bedeutenden Satz,

dass die »ästhetisch zugespitzte Humanität […] im Herderschen Sinne zirku-

lär angelegt bleibt«.50

Die durchaus bekannte Grundproblematik in allen hier genannten For-

schungsansätzen hängt nach der Einschätzung dieser Studie mit den kon-

zeptuell sich widersprechenden Lektüresträngen und Argumentationslinien

in den Ästhetischen Briefen und den mehrfach sich überlagernden und evozier-

ten Diskursen, die, wie Anglet treffend bemerkt, in der Architektonik51 der

Ästhetischen Briefe ›nebeneinander‹ und ›übereinander‹ gelagert sind.

46 Koopmann: Schillers Staatsdenken, S. 142.

47 Vgl. Kap. Sinnprozessieren II der vorliegenden Arbeit.

48 Koopmann: Schillers Staatsdenken, S. 142.

49 Fischer: Zur kulturpolitischen Dynamik,, S. 135.

50 Fischer: Zur kulturpolitischen Dynamik, S. 136.

51 Vgl. die Aussage Gerhard Plumpes, dass Schillers ›Labyrinth‹ »wohl überraschende

Aussichten oder plötzliche Durchblicke, selten aber einen Blick auf die Architektonik

des ›Ganzen‹ zuläßt.« Plumpe: Ästhetische Kommunikation I, S. 109.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

Dass der ganze Text mitsamt aller Argumentationsführungen sich, entge-

gen der Einschätzungen Anglets und Fischers beispielsweise, zu einer ›mathe-

matisch-logisch geschlossenen‹ und kohärenten ästhetischen Ganzheit zu-

sammenfügt, diesen Nachweis zu erbringen, ist das Ziel der vorliegenden

Untersuchung.

Das Politische ist nicht mehr wegzudenken aus der Deutung der Ästheti-

schen Briefe, aber der Schlüssel zu ihrem (Selbst-)Verständnis, so soll hier noch

einmal betont werden, liegt darin, dass alle evozierten Inhalte weder allein

gültig sind noch negiert werden, aber in der Schwebe gehalten werden.

 

Die These der ambivalenten Zielsetzung und die These

der Autonomieästhetik

 

Hintergrund für die dargestellte Diskussion, ob es eine politische Funktio-

nalität tatsächlich gibt und wie diese in den Ästhetischen Briefen gemeint sein

könnte, ist der schon länger – insbesondere auch in systemtheoretisch ar-

beitenden Studien – verbreitete Gedanke, dass die Ästhetischen Briefe einem

folgenschweren Selbstwiderspruch anheimfallen, indem sie ausgerechnet die

Autonomie der Kunst dazu benutzen, um für diese neue unerwartete Funk-

tionen für die Gesellschaft bzw. Leistungen für die Politik oder die Philo-

sophie bestimmen zu können. Diese Forschungs-Tradition verweist explizit

auf die zweideutige, ambivalente Konstruktion, auf ihren inhärenten Selbst-

widerspruch und eine grundsätzlich angelegte Paradoxie und soll hier noch

einmal gesondert dargestellt werden. Auch hier werden Deutungsmuster an-

gewendet, die diese Zweideutigkeiten zugunsten der Widerspruchsfreiheit

eliminieren.52

Janz vertritt die These des Widerspruchs zwischen Autonomie der

Kunst53, die von (moralischen) Zwecken frei sein soll, und sozialer Funktion

der Kunst als Erziehung. Diesen Widerspruch führt er darauf zurück, dass

bei dem Versuch, eben beides »in einer Theorie zusammenzudenken, Schil-

ler demnach der ästhetischen Erziehung zwei sich widersprechende Ziele

[setzt], den ästhetischen Zustand als bloße Bestimmbarkeit, als moralische

52 Vgl. so oder so ähnlich die Verfasserin: Sinn.

53 Vgl. Janz: Über die ästhetische Erziehung und Janz: Autonomie und soziale Funktion der

Kunst.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Stand der Schiller-Forschung 73

Unentschiedenheit – und als höchste Vollendung der Subjektivität.«54 Das

erste Ziel äußere Schiller in der Formulierung im 23. Brief: »Mit einemWort:

es giebt keinen andernWeg, den sinnlichenMenschen vernünftig zumachen,

als daß man denselben zuvor ästhetisch macht.«55 Das zweite widerspreche

diesem insofern, als Schiller bereits den ästhetischen Zustand als denjenigen

erachte, in dem der »Begriff der Menschheit vollendet ist«56 und innerhalb

dessen der berühmte Satz wahr werden kann, dass der Mensch »nur da ganz

Mensch [ist], wo er spielt«.57

Tabelle 1: Das Ästhetische als Durchgangsstufe

Ausgangszustand -> Durchgangsstu-

fe

-> Endzustand

Naturzustand

Widerstreit

zwischen Sinnlich-

keit und Vernunft

 

›Realität‹

›Materie‹

›Stoff‹

›Wirklichkeit‹

-> Ästhetische

Freiheit

Ganzheit des

Menschen

 

›Therapeuticum‹

›Mitte‹

›Instrument‹

›Werkzeug‹

-> Ethische Freiheit

Verwirklichung der

sittlichen Vernunft

 

›in einigen auserlesenen

Zirkeln‹

Politische Funktion

Kulturelle Funktion

Utopie

Mit Wiese verstehe sich das erste Ziel als »Voraussetzung für eine spätere Epoche der

Menschheit […], in der diese auch im politisch gesellschaftlichen Zusammenleben zu

einer Gesetzgebung durch Vernunft reif geworden ist« (Wiese: Die Utopie des Ästheti-

schen, S. 94).

Die ›Durchgangsthese‹, das Ästhetische bzw. der ›ästhetischer Staat‹ als

Durchgangsstadium zu politischer Freiheit, korreliert signifikant,mit der An-

sicht des Bildungs- und Erziehungsanspruchs der Ästhetischen Briefe58 – in

54 Janz: Autonomie und soziale Funktion der Kunst, S. 65.

55 NA 20, S. 383 (23. Brief).

56 NA 20, S. 356 (15. Brief).

57 NA 20, S. 359 (15. Brief).

58 Vgl. dazu Michael Hauskeller:Was ist Kunst? Positionen der Ästhetik von Plato bis Danto.

München 2002, S. 44;Nobert Schneider:Geschichte derÄsthetik von derAufklärungbis zur

Postmoderne. Eine paradigmatische Einführung. Stuttgart 1997; Gert Ueding: Rhetorik und

Ästhetik in Schillers theoretischen Abhandlungen. In: Berghahn (Hg.) Friedrich Schiller,

S. 159-195.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

der älteren Forschungsliteratur eher anhand geschichtsphilosophischer In-

terpretationsmodelle, heutzutage eher, wie oben bereits dargestellt, mit der

– ebenfalls problematischen – Deutung politischer Wirkungspotentiale.

Janz deutet die erste Variante als referentiellen Bezug auf den Kontext der

Kantschen Ethik und dessenDualismus von Vernunft und Sinnlichkeit, so wie

ihn die Kritik der praktischen Vernunft differenziert. Die zweite These der qua

Schönheit vollzogenen »höchsten Vollendung des Menschen […] als Ziel der

ästhetischen Erziehung«59 verlagere die Zielsetzung seiner Argumentation

dahin gehend, dass die erreichte harmonische Subjektivität im ästhetischen

Zustand nicht mehr als notwendiges Durchgangsstadium zum vernünftigen

Menschen erscheine, sondern als Endstadium der Erziehung. Durch diese

zweite Zielsetzung verlasse er aber das Gesetz der praktischen Vernunft. In

Bezug auf die Autonomie, die Schiller im Sinn hat, lasse sich

[a]ber nur das zweite Ziel, die harmonische Subjektivität, die im Spiel der

Vermögen sich selbst bestimmt, autonom ist, […] mit jener Gemütsfreiheit

vereinbaren, die Schiller im 22. Brief als Kriterium der Autonomie definiert

hat. (65f.)

Interpretiert wird hier die Entscheidung Schillers zwischen zwei ambivalen-

ten Zielsetzungen der ästhetischen Erziehung zugunsten der ›Unerreichbar-

keit des Ideals‹ und es wird dieThese aufgestellt, dass der »›ästhetische Staat‹,

der sich nur in ›einigen wenigen auserlesenen Zirkeln‹ verwirklichen ließe,

[…] mit dem politischen, von dem die Abhandlung ausging, nichts gemein

[hat].« (66) Den »im Titel der Schrift enthaltenen Anspruch schließlich auf-

zugeben« (66) sei die daraus notwendig sich ergebende Konsequenz. Das Ziel

der Autonomie setze sich gegenüber dem Ziel der gesellschaftlichen Funktion

der Kunst bei Schiller durch.

59 Janz: Autonomie und soziale Funktion, S. 65.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Stand der Schiller-Forschung 75

Tabelle 2: Die Ästhetische als Endziel der Menschheit

Ausgangszustand -> Vorläufiges Ziel -> Endziel

Naturzustand/

Dynamischer Staat

 

 

Widerstreit zwischen

Sinnlichkeit und Ver-

nunft

-> Sittliche Ver-

nunft/

Ethischer Staat

 

Vollendung des

Vernunft-

Vermögens

-> ÄsthetischeVernunft*

/Kunstautonomie/

Autonomieästhetik/

Ästhetischer Staat

 

Vollendung der Menschheit

in Freiheit

Nach Benno von Wiese: Utopie des Ästhetischen, S. 95. Dass der ästhetische Staat

»Selbstzweck und Ziel, ja sogar utopisches Ziel« ist, schreibt ebenfalls bereits Ham-

burger: Nachwort, S. 149. Diese Sichtweise des ästhetischen Staates korreliert mit der

Deutung, Schiller würde sich am Ende der Briefe gegen eine Erziehungsidee ausspre-

chen

*Wiese sieht die ›sittliche Vernunft‹ in Schillers »Philosophie des Schönen« (95) von der

ästhetischen Vernunft übertroffen. Latzel analysiert den Begriff der ›Vernunft‹ in Schil-

lers philosophischen Schriften und stellt heraus, dass Schiller den Begriff nicht ein-

heitlich verwendet, auch wenn der Begriff nach 1791 stark Kantische Färbungen trägt.

(Latzel: Zu Schillers Vernunftauffassung, S. 52-62.) Der Begriff ›ästhetische Vernunft‹

komme bei Schiller selbst nicht vor, sondern sei ein Produkt der Forschung (vgl. Latzel:

Die ästhetische Vernunft, S. 249).

Eine analoge paradoxe Strategie sieht Gerhard Plumpe darin, dass die

autonome Kunst die Funktion erhalten soll, durch ihre therapeutischen

Totalisierungs- und Entdifferenzierungsfähigkeiten60 die Voraussetzung für

ihre Autonomie, den Ausdifferenzierungsprozess der Systeme als »Bedingung

ihrer eigenen Seinsmöglichkeit«61, zurückzunehmen.

So dargestellt, erscheinen ihre Autonomie als Resultat der sozialen

Differenzierung und ihre Funktionalität als Therapie der Differenzierung als

paradox.

Der Sinn dieser hochdifferenzierten Praxis soll aber gerade sein, Differen-

zierung aufzuheben. Darin liegt das Paradox. 62

60 Die Therapie besteht darin, dem Menschen zu einer ganzheitlichen Identität ange-

sichts der beklagenswerten Differenzierung der menschlichen Vermögen zu verhel-

fen. Vgl. Plumpe: Ästhetische Kommunikation I, S. 115ff.

61 Plumpe: Ästhetische Kommunikation I, S. 115.

62 Vgl. ebd. S. 115f.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

Plumpe benennt damit explizit ein grundlegendes Paradoxon der Ästhetischen

Briefe. Nach Plumpe wären

dann nur noch zwei – komplementäre – Strategien möglich, und wir glau-

ben, daß Schiller zwischen ihnen hin und her pendelt: Entweder identifi-

ziertman ästhetischemit aller sozialen Kommunikation; dannwäre das Ide-

al der Assoziation freier Subjekte gleichsamdas zumpolitischenModell auf-

geblähte ästhetische Kommunikationssystem, Kunst und Gesellschaft wä-

ren deckungsgleich. Eine massive Utopie! Oder man reserviert nüchterner

nur die Sondersphäre des Ästhetischen ›wahrer Humanität‹, geht also davon

aus, daß in der modernen Gesellschaft allein noch im Bereich der Kunst und

der ästhetischen Kommunikation der Mensch ›ganz‹ zum Zuge komme.63

Die beiden im folgenden Zitat ›komplementären Strategien‹, die Plumpe

dann analog zu Janz‹ Analyse der »zwei sich widersprechenden Ziele«64

bei Schiller erkennt, werden als logische Konsequenz dieser Beobachtung

sichtbar:

Es bleibt die große Zweideutigkeit seiner Konstruktion, daß in ihr der ästhe-

tische Moment einerseits als Durchgangsstufe, Therapeuticum und Instru-

ment erscheint – auf dem Wege des Menschen zu selbstbestimmter Mo-

ralität und freier Vergesellschaftung im Staat der Zukunft –, andererseits

aber auch als Ziel, als Zweck in sich, weil allein in ihm Freiheit von jeder Be-

stimmtheit, sie sei Natur- oder Vernunftgesetz, möglich ist.65

Angesichts der besonders in denBlick genommenen Paradoxie der Entdifferen-

zierung gerade mittels Kunstautonomie erscheint der von Plumpe gesehene

Schritt Schillers von der (politischen) Utopie weg und hin zu den »›auserle-

senen Zirkeln‹, wie Schiller mit elitärem Unterton sagt« (128), einleuchtend.

Der Totalitätsanspruch verbleibe auf diese Weise innerhalb ›ästhetischer

Kommunikation‹ und der politische Anspruch der Kunst als »Mittel zur

Erreichung politischer Freiheit« (128) werde fallen gelassen. Bei Plumpe

wird also die Wende am Schluss nicht als Scheitern, sondern als theoreti-

sche Konsequenz umgedeutet. Er vermutet, dass »Schiller von Anfang an

ein ästhetisches Projekt verfolgte« (ebd.), der ›ästhetische Staat‹ bleibt ein

63 Plumpe : Ästhetische Kommunikation I, S. 115f.

64 Vgl. dazu auch Düsing: Ästhetische Form, S. 222.

65 Plumpe: Ästhetische Kommunikation I, S. 123.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Stand der Schiller-Forschung 77

›Zweck für sich‹ und sei nicht ›politisches Programm‹ (ebd.).66 Plumpes

Verdienst liegt vor allem in der expliziten Benennung einiger auftretender

grundlegender paradoxer Gedanken- und Argumentationsgänge, Aporien,

Inkonsistenzen und Widersprüche in dieser ästhetischen Schrift Schillers.67

In Janz und Plumpes Ansätzen wird die eingestandene Zweideutigkeit

der Ästhetischen Briefe durch die Entscheidung für das zweite Ziel, die Auto-

nomieästhetik, zu lösen versucht, diesmal unter Preisgabe einer politischen

Deutung. Das Ausweichen der politischen Utopie auf einige ›auserlesene‹, ins

Geheime, Verschwörerische oder Elitäre verstandene, ›Zirkel‹ ist im Übrigen

ein beliebtes Deutungs-Motiv.68

 

Utopie, Idyllenkonstruktion und Versöhnungsparadigma

 

Utopie, Idylle und Versöhnung werden häufig und charakteristisch im Zusam-

menhang mit den Ästhetischen Briefen genannt.69 Die Utopie wird dabei oft in

Begleitung eines politischen, früher mehr geschichtsphilosophischen Ideals

angetroffen; zumTeil spiegelt sich darin eine Konstruktion von Idylle, die uto-

pisch gewendet, oft ein Moment der ›Versöhnung‹ beinhaltet. ›Versöhnung‹

referiert hier im Allgemeinen auf die utopische Vorstellung eines Heilszu-

standes des Ästhetischen, der paradigmatisch in der Lage ist, der anthropo-

logischen Doppelnatur des Menschen wieder zu einer Ganzheit zu verhelfen,

teilweise vor dem Hintergrund einer – im gesellschaftlichen oder kulturpoli-

tischen Sinne – als unzulänglich empfundenen Wirklichkeitskonstruktion70.

66 Interessant ist, dass Plumpe trotz seiner These, dass Schiller ein ›ästhetisches Pro-

jekt‹ im Sinn hatte, paradoxerweise ein Schaubild für die Briefe entwirft, dass dem der

›Durchgangsthese‹ entspricht. In seinem ›triadischen‹ Schema erfährt das Ästhetische

als »Ä(sth. Phase)« eine Zwischenstellung zwischen »N(Archaik)« und »V(ernunftstaat

der Zukunft« (vgl. Plumpe: Ästhetische Kommunikation I, S. 134).

67 Vgl. Plumpe: Ästhetische Kommunikation I, S. 124, 126ff.

68 Das Verbleiben des Ästhetischen im »Zirkel« deutet Rüsen als »Glücksfall gelingender

Kommunikation«. Vgl. Rüsen: Bürgerliche Identität. Ein Zusammenspiel von psycho-

logischen und politischen Elementen in der Idee des ›ästhetischen Staates‹ sieht Bar-

nouw: »Freiheit zu geben durch Freiheit.«, S. 142-152. Barnouw schreibt, dass »Schiller

seine ›ästhetische‹ Psychologie imRahmen einer Fragestellung ausarbeitet, die die po-

litische Freiheit angeht« (152). Vgl. Riedel: Philosophie des Schönen, S. 101.

69 Vgl. Riedels Einschätzung in Riedel: Philosophie des Schönen, 73f.

70 Vor dem Hintergrund des »Verlusts gesellschaftlicher Totalität« beschreibt Menges

das ›ästhetische Versöhnungsparadigma‹ als die ›harmonische und harmonisieren-

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

DieThese der Utopie ist in der Forschung der 1980er Jahre verbreitet. Rolf

Grimmingers Einschätzung der ›Utopie der vernünftigen Lust‹ bezieht sich

generell auf das Projekt der 18.-Jahrhundert-Ästhetiken, deren gemeinsame

Aufgabe darin begründet sei, die ›Lust‹, die in der irrationalen Bedürfnis-

natur des Menschen angelegt ist, mit der (moralisch) vernünftigen Ordnung

zu verbinden.71 Die »Möglichkeit des ›felix aestheticus‹, des glückselig ästhe-

tischen Menschen«72 realisiert sich in Wieses Entwurf der Utopie des Ästheti-

schen paradoxerweise eben nur in der Unmöglichkeit der ästhetischen Utopie,

als Schein, der völlig empirielos einen legitimen Raum neben und außerhalb

von Wirklichkeit für sich beansprucht.73 Die Utopie des Ästhetischen konzipiert

Wiese als dritte utopische Kategorie neben der Utopie der Zukunft und der Uto-

pie der Vergangenheit. Das spezifisch ›Neue‹ der dritten utopischen Kategorie,

der Utopie des Ästhetischen, liegt nach Wiese darin begründet, »dem Un-

möglichen ein Bürgerrecht noch unter den Bedingungen unserer irdischen

Welt« (87) zu geben bzw. »ein zeitloses Dasein noch mitten in der Zeit [zu]

realisier[en]« (ebd.). Wiese deutet also Schillers Konzeption des Ästhetischen

als eine Sphäre, die »jenseits der geschichtlichen Erfahrung« (86) und außer-

halb des Wirklichen existiert, die aber eben dadurch alle Geschichte trans-

zendiere. Eine ›zeitlose Gegenwärtigkeit‹ umfasse der ästhetische Zustand,

indem er »die in der Geschichte bereits durchlaufenen Determinationen wie-

der aufhebt« (87). Er bezieht sich dabei auf Textstellen wie »wie aus der Zeit

gerissen« (ebd.) und »Nur wer sich über die Wirklichkeit hinauswagt, kann

allein die Wahrheit erobern (vgl. Ende des 10. Briefes)« (ebd.).

de Funktion der autonomen Kunst‹. Menges: Schönheit als Freiheit, S. 184f. Zu einem

Überblick der Forschung, die die These vertritt, dass das ästhetische Spiel die Funktion

der (ideologischen) Kompensation des Wirklichen innehabe, vgl. Cho: Selbstreferen-

tialität der Literatur, S. 22ff.

71 Vgl. Rolf Grimminger: Die Utopie der vernünftigen Lust. Sozialphilosophische Skizze

zur Ästhetik des 18. Jahrhunderts bis zu Kant. In: Christa Bürger u.a. (Hg.): Aufklärung

und literarische Öffentlichkeit. Frankfurt a.M. 1980, S. 116-132, S. 121. Das Projekt des »an-

gemessenen Vergnügens« wird laut Grimminger bereits seit Anfang des 18. Jahrhun-

derts in der Literatur und in den Poetiken (z.B. Gottsched) betrieben, da aufgrund des

Fehlens eines allgemeinenRechtsstands der ›Appell an dieMoral« (Kants zu verinnerli-

chendes Sittengesetz) eine freie Entfaltung der Lust nahezu verdrängt hatte. Vgl. ebd.,

S. 118ff.

72 Grimminger 1980, S. 121. Der Begriff ›Felix aestheticus‹ stammtursprünglich ausBaum-

gartens Aesthetica.

73 Wiese: Utopie des Ästhetischen,, S. 84ff.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Stand der Schiller-Forschung 79

Die »dritte, utopische Sphäre, die Schiller als ›Spiel‹ oder als ›Spieltrieb‹

bezeichnet« (89) ist »frei von Absichten und Zwecken« (ebd.). Dieser Zustand,

so deutet Wiese, sei ein Zustand ›unbegrenzter Möglichkeiten‹, »aber sobald

auch nur die geringste Bestimmung und damit Determination einsetzt, ist

die Unschuld und Fülle dieses paradiesischen Glückes wiederum verloren.«

(91) Schönheit und Schein, zitiert Wiese, gebe es »doch nur im ›wesenlosen

Reich der Einbildungskraft‹« (93), und um den utopischen Charakter zu wah-

ren, müssen sie innerhalb der Grenzen des freien Spiels verbleiben und dür-

fen dem ›Ernst des Wirklichen‹ keinen Zutritt gewähren.74

Schillers Rückgriff auf die Antike, die als »die vergangene geschichtliche

Vollendung« erscheine, ist nach Annemarie Gethmann-Siefert ein Konzept

von Idylle eingeschrieben, das eine sozialkritische Funktion in Bezug auf die

empirische historische Situation vor 1800 erfüllt, die von »Zerrissenheit« ge-

prägt ist.75 Diese Idyllen- und Kunstkonzeption bei Schiller trägt dabei eben-

falls utopischen Charakter76, denn

imVerweis auf eine historisch vergangene, aber gleichwohl als realmögliche

Vollendung überwindet die Idylle den Status des bloßen Scheins […].

Dem schönen Schein wird ein Realitäts- und Handlungsanspruch im Bereich

desWirklichen und Politischen eingeräumt, indem ihm als Idylle sowohl sozi-

alkritische Funktionen für die entfremdete Gegenwart als auch die zukunfts-

und handlungsorientierte utopische Funktion der Versöhnung undHarmoni-

sierung von Natur und Kultur, beigemessen werden. Die Utopie erscheint da-

bei nicht nur als möglich, sondern im Rückgriff auf die geschichtliche Reali-

tät der Antike als realisierbar.77 Gethmann-Siefert sieht die Frage des »Schei-

terns der großen Idylle, soweit sie dichtungsimmanent bleibt« (64) angesichts

Schillers »Ausweichhypothese vom schönen Schein als Eigenreich der Reali-

tät« (66) im 27. Brief, mit dem die Briefe vorläufig enden,78 als berechtigt an.

74 Vgl. Wiese: Utopie des Ästhetischen, S. 93.

75 Vgl. Gethmann-Siefert: Idylle und Utopie, S. 56ff., Zitat auf S. 56.

76 Vgl. ebd., besonders S. 55-61.

77 Gethmann-Siefert grenzt sich mit dieser Einschätzung der ›utopischen Idylle‹ und ge-

sellschaftlichen Funktion der Kunst von der marxistischen Sichtweise der »Idylle als

Ablösung der unmittelbaren politischenWirkung der Kunst« (Ebd., S. 47) ab. Zur Funk-

tion der ›futurischen Idylle‹ in Schillers Abhandlung Über naive und sentimentalische

Dichtung vgl. auch Plumpe: Ästhetische Kommunikation I, ,S. 143ff.

78 Zur Annahme eines fragmentarischen Charakters der Briefe vgl. auch Plumpe: Ästheti-

sche Kommunikation I, S. 109 und Riedel: Philosophie des Schönen, S. 76.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

Sie begründet das ›Scheitern‹ mit dem defizitären Begriffsinstrumentarium

der Philosophie Kants, dessen Schiller sich bedient, aber »nicht […] produktiv

über Kant hinausgeht« (65).

 

Reduktionen: Dialektisches, Triadisches, Drei-Schritt-Modelle

und Schemata

 

An dieser Stelle soll ein Spezifikumder Schiller-Forschung dargestellt werden:

Es ist auffällig, wie im vorigen Kapitel deutlich wurde, dass die Gesamtstruk-

tur des Textes anscheinend zu einer vereinfachenden Schematisierung79 ein-

lädt, wobei besonders das Merkmal der Dreigliedrigkeit in den Blick fällt.80

Drei-Stufen-Schemata sind aus dem Kontext der Geschichtsmodelle des 18.

Jahrhunderts bekannt.81 Sie alle beinhalten ein teleologisches Moment wie

das Kantische Geschichtsmodell82, indem sie eine Evolution von einem Roh-

zustand (Natur) zu einem wie auch immer vollendeten Zustand des Mensch-

seins (Vernunft, Selbstreflexion u.a.) entwerfen. Diese Schematisierungsten-

denz entspricht der Lektüre einer sukzessiven und linearen Argumentation,

das in Schillers Fall oft auch zur Deutung eines dialektischen oder ›quasidia-

lektischen‹83 Schemas (These – Antithese – Synthese) führt.

Das dreistufige Schema hat in der Forschung verschiedene Namen:

Bolten nennt es »triadisches Geschichtsmodell in […] dem Konstitutions-

79 Vgl. dazu auch Luhmanns Darstellung des ›Schematismus‹, der die Funktion der Kom-

plexitätsreduktion und die Erleichterung von Anknüpfung hat (Luhmann: Soziale Sys-

teme, S. 125).

80 Vgl. Carsten Zelles Schaubild »Schema 4 – Schiller Dreiergliederungen« im Schiller-

Handbuch (Zelle: Über die ästhetische Erziehung, S. 445) und Plumpe: Ästhetische

Kommunikation I, S. 134. Vgl. auch Peter-André Alt: Natur, Zivilisation und Narratio.

Zur triadischen Strukturierung von Schillers Geschichtskonzept. In: Zeitschrift für Ger-

manistik, Neue Folge 18 (2008), S. 530-545.

81 So werden z.B. Hegels ›Geistesgeschichte‹ oder Friedrich Schlegels Konzept einerNeu-

en Mythologie in drei Phasen unterteilt, die man – grob generalisierend – als Phase

der Indifferenz, Phase der Differenzierung und Phase der Entdifferenzierung oder der

Selbstreflexivität der Differenz, die in sich selbst als Einheit zurückkehrt, bezeichnen

könnte – ein Paradebeispiel für das Paradoxwerden einer Differenz.

82 Dargestellt in seinem Aufsatz Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Ab-

sicht (1784). Vgl. auch Schillers Antrittsrede in Jena am 26. Mai 1789:Was heißt und zu

welchem Ende studiert man Universalgeschichte?

83 Zelle: Über die ästhetische Erziehung, S. 425.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Stand der Schiller-Forschung 81

schema der Ästhetischen Briefe«84 und sieht dort die ›vertraute‹ teleologische

Dreiteilung von »indifferenter Einheit – Entzweiung – vermittelter Einheit«

(230f.) verwirklicht. Es tritt als »triadisches Modell«85 oder als »Schil-

lers triadische Konstruktion«86 in Erscheinung. Die »Dreigliedrigkeit der

Weltgeschichte«87 sieht Koopmann in den Briefen Schillers dargelegt. Die

Schematisierungstendenz entspricht auch hier dem kontextualisierenden,

philosophiegeschichtlich antwortenden und linear inhaltlichen Lektüremo-

dus des Textes.

Riedel entdeckt der Anlage nach schon in den Augustenburger Briefen ein

»Drei-Stufen-Modell«: »Die ›erste Stuffe‹ zeigt den Menschen als reines ›Na-

turwesen‹«88, »bis – ›auf der zweyten Stuffe‹ etwas ›ihn frey macht‹. Dieses

etwas ist ›die Betrachtung‹ (ebd.). Schon hier meint Schiller die ästhetische«.89

Die dritte Stufe entwirft Riedel bei Schiller, ohne die ›dritte Stuffe‹ zu zitieren

oder gar zu nennen, sondern nur ›sein Punkt‹ und als ›Schlüssel zu seinem

Dasein‹ gedacht: aus der ästhetisch freien Betrachtung, d.h. so viel wie aus

dem »Distanzgewinn« (88), entstehe in der »Abstraktionsleistung« so etwas

wie eine »historische Anthropologie des Kulturerwerbs« (ebd.), weite Schiller

das Ästhetische aus ins »Politische und Moralische hinein«. Die Reihenfolge

wäre wieder: Naturzustand – ästhetischer Zustand – Verbesserung im Poli-

tischen. Das Ästhetische z.B. in der Kunsterfahrung steht hier wie so oft als

die Bedingung der Möglichkeit für anderes.

Oft als ›Mitte‹ oder ›Mittellage‹ bezeichnet,90 wird diese als Ausgleich für

die im Text erzeugten dichotomen und antagonistischen Begriffspaare vor-

gestellt.

Die Unterstellung eines dialektischen Modells, eines mittleren Zustands

oder einer Mittellage impliziert jeweils eine stabile Erfahrung und feste

Strukturen von Sinn, die auf diese Weise in den Ästhetischen Briefen aber nicht

existent sind. Entgegen des dialektischen Paradigmas bei Fichte geht es eben

nicht um ›Dreistufenschemata‹, sondern um literarische selbstbezügliche

Sinnprozesse in den Ästhetischen Briefen, wie im Folgenden nachgewiesen

werden soll.

84 Bolten: Friedrich Schiller, S. 230

85 Vgl. Plumpe : Ästhetische Kommunikation, S. 122.

86 Menges: Schönheit als Freiheit in der Erscheinung, S. 189.

87 Koopmann: »Bestimme dich aus dir selbst.«, S. 205.

88 Riedel: Philosophie des Schönen, S. 86.

89 Riedel: Philosophie des Schönen, S. 85ff., hier S. 87.

90 Zelle: Über die ästhetische Erziehung,, S. 429.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

Die Ästhetischen Briefe als Philosophie

 

Der zweite große Kontextbereich, der sich für die Ästhetischen Briefe in der

(literatur-)wissenschaftlichen Literatur abzeichnet und der vermutlich eine

noch größere Rolle bei der Einordnung seiner ästhetischen Texte spielt, ist

der Bereich der Philosophie.

Dabei lässt sich zeigen, dass in der Rezeptionsgeschichte des Schiller-

schen Textes vor allem auf die Kontexte der Geschichtsphilosophie,Moralphi-

losophie, Transzendentalphilosophie, philosophischen Anthropologie91 oder

Ethik Bezug genommen wird. Ein hoher Stellenwert kommt insbesondere

der Philosophie Kants zu, deren Einfluss auf Schillers philosophisches Schrei-

ben als maßgeblich eingeschätzt wird. Ein weiterer philosophischer Kontext,

der per se zur Deutung der Ästhetischen Briefe herangezogen und ihnen gleich-

sam unterlegt wird, ist die Ästhetik als untergeordnete Disziplin der Philo-

sophie, die philosophische Ästhetik,92 die seit Friedrich Wilhelm Joseph Schel-

ling und Georg Wilhelm Friedrich Hegel traditionell mit den Bezeichnungen

91 Vgl. Riedel: Philosophie des Schönen, S. 89f. Zur ›Zwischenposition‹ Schillers in Bezug

auf die philosophische Anthropologie, der in seiner Ästhetik den Menschen als »kom-

pensierenden Defektflüchter« und so die »Kunst als genuinen Bestandteil der »Philo-

sophie des Homo compensator« begreift, deren ästhetische Wirkungspotentiale aber

durchaus im Kulturpolitischen verortet werden können, vgl. Fischer: Zur kulturpoli-

tischen Dynamik, S. 136ff. Trotz kulturpolitisch verstandener Ausrichtung der Ästheti-

schen Briefe lässt sich diese Publikation auch als ein umfassenderer Überblick über die

einzelnen philosophischen Kontextualisierungsmöglichkeiten lesen.

92 Vgl. die Titel diverser philosophischer Einführungen in die Ästhetik: Maria E. Reicher:

Einführung in die philosophische Ästhetik. 3., überarbeitete Auflage. Darmstadt 2015,

Günther Pöltner: Philosophische Ästhetik. Grundkurs Philosophie. Bd. 16. Stuttgart 2008.

Auch Annemarie Gethmann-Siefert schreibt eine Einführung in die philosophische Ästhe-

tik, wie ihrer Einleitung zu entnehmen ist, aber ihr Titel enthält nicht den Zusatz ›phi-

losophisch‹. Dasmag an ihrer in der Einleitung dargelegten Einschätzung des Verhält-

nisses zwischen Philosophie und Kunst liegen: »Die Kunst ist daher kein genuines The-

ma der Philosophie, und die philosophische Ästhetik kann ihremGegenstand prinzipi-

ell nicht gerecht werden. […] Zwei Eigenheiten der Kunst führen zur philosophischen

Ortlosigkeit ihrer Bestimmung: Ihre Sinnlichkeit undAnschaulichkeit auf der einen, ih-

re Zweckfreiheit auf der anderen Seite.« Annemarie Gethmann-Siefert: Einführung in

die Ästhetik. München 1995, S. 7. Vgl. auch Monika Betzler/Julian Nida-Rümelin (Hg.):

Ästhetik und Kunstphilosophie von der Antike bis zur Gegenwart in Einzeldarstellungen. 2.

aktual. und ergänzte Auflage. Stuttgart 2012, wo die Schillerschen Ästhetischen Brie-

fe zusammen mit seinen anderen ästhetischen Texten hier im Kanon geschichtlicher

Ästhetiken ihren festen Platz haben.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Stand der Schiller-Forschung 83

›Kunstphilosophie‹ oder ›Philosophie der Kunst‹ bzw. ›Philosophie der schö-

nen Kunst‹93 und ›Kunsttheorie‹ bzw. Theorie der Kunst oder des Schönen94

konnotiert ist, welche auf eine philosophische Bestimmung der Kunst zie-

len.95 Auch hier werden Schillers inhaltliche Aussagen als referentielle Bezü-

ge auf den außerhalb des Textes liegenden Kontext gelesen: Die Ästhetischen

Briefe werden dabei als Anschlusstext an die philosophische Kommunikation

über die Kunst rezipiert. Die Ästhetik Schillers erfährt ein Bombardement an

philosophischen Sinnzuschreibungen, die alle gemein haben, dass sie am In-

halt der Briefe eine philosophische oder ästhetische ›Theorie‹ Schillers ablesen

und alle möglichen fremdreferentiellen und intertextuellen Verweise auf die

philosophische Tradition inklusive ihrer Kunstbestimmungen entdecken.

Die Konsequenz der nachträglichen Festschreibung der Ästhetik als

Kunstphilosophie durch Schelling und insbesondere durch Hegel ist, dass

die Ästhetik oder das Ästhetische bei Schiller in philosophischen Kontexten

verortet wird.

Geschichtsphilosophie

Dass der ästhetische Zustand als eine Art Durchgangsstadium zum vernunft-

bestimmten Dasein des Menschen konzipiert wird, wurde in früherer For-

schung gern an geschichtsphilosophische Traditionen angeschlossen, worun-

ter sich auch Kants Geschichtsphilosophie befindet (zum Beispiel in dessen

Aufsatz Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht, 1784), so-

wie an dessen Ethik (Kritik der praktischen Vernunft, 1788). Die Geschichtsphilo-

sophien in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts prognostizieren im Allge-

meinen den Siegeszug von Sittlichkeit und Vernunft am Ende einer Entwick-

lung zum ganzenMenschen96 hin.Das Konzept der Vernunft variiert dabei: Der

vollen Entfaltung der Vernunft immenschlichen Bewusstsein, die sich eigent-

lich automatisch vollziehen soll,muss jedoch paradoxerweise durch die Erzie-

hung zur Vernunft nachgeholfen werden. Auch Schillers Idee wird in diesem

93 Vgl. Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Vorlesungen über die Ästhetik I. Auf der Grundlage

derWerke von 1832-1845 neu ed. Ausg. Redaktion Eva Moldenhauer und Karl Markus

Michel. Frankfurt a.M. 61999 [1986], S. 13.

94 Vgl. Marie E. Reicher: Einführung in die philosophische Ästhetik, S. 13ff. und 32.

95 Vgl. Gethmann-Siefert: Einführung in die Ästhetik S. 183ff.

96 Vgl. das berühmte Zitat Schillers zum ›ganzen‹ Menschen im 15. Brief in den Ästheti-

schen Briefen. Vgl. zu einem anthropologischen Begriffskonzept des ganzen Menschen

im 18. Jahrhundert Schings (Hg.): Der ganze Mensch. Anm. 31.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

Kontext als Erziehungsversuch gesehen,97 wenn er die Geschichtsphilosophie

um die Komponente des Ästhetischen erweitert, indem er es als hilfreiches

Zwischenstadium auf demWeg zum vollendeten Vernunftvermögen einsetzt.

Zumal der Titel der Ästhetischen Briefe aufgrund des darin enthaltenen Begriffs

»Erziehung« diese Lektüre explizit nahezulegen scheint.

Schiller als ›Philosoph‹

Die Einschätzung, Schiller sei per se ein ›Philosoph‹, wenn auch zum Teil

mit der eingangs dieser Studie erwähnten Zusatzbezeichnung »Dichter-

Philosoph«, war unter Philosophen anscheinend nicht immer unbestritten.98

Unter seinen Zeitgenossen hatte sich selbst Fichte kritisch gegenüber der

›Philosophie‹ Schillers geäußert99 und selbst Schiller gibt gegenüber Goethe

in einem Brief am 31. August 1794 zu: Es »übereilte mich der Poet, wo ich

philosophiren sollte«.100 Zur neueren Rehabilitierung des dezidiert ›phi-

losophischen‹ und ›theoretischen‹ Charakters seiner Schriften erscheinen

in letzter Zeit zunehmend Titel wie Friedrich Schiller. Ein unterschätzter Theo-

retiker101 oder Schiller as Philosopher. A Re-Examination.102 Wolfgang Riedel

kommentiert diesen Sachverhalt in einem Aufsatzband von 2011 mit dem

bezeichnenden Titel Schiller im philosophischen Kontext folgendermaßen:

Der philosophische Schiller war immer präsent – nur nicht bei den Philo-

sophen, die sich lange mit der kräftesparenden Vorstellung von Schiller als

97 Vgl. Brokoff: Die Unvereinbarkeit von Erziehung.

98 Vgl. Riedel: Aus den Anfängen der Projektionspsychologie, S. 9ff.

99 Vgl. Zelle: Über die ästhetische Erziehung des Menschen, S. 437f., Luserke-Jaqui: Fried-

rich Schiller, S. 214f. und Shu Ching Ho: Ausgleich der Gegensätze. Zur Bedeutung der

Kantischen Philosophie im Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe. In: Bernhard

Fischer und Norbert Oellers: Der Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe. Berlin 2011,

S. 101-120, S. 102.

100 Brief an Goethe vom 31.8.1794 (Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe in den Jahren

1794-1805. Mit Einleitung und Erläuterungen. Hg. v. Philipp Stein. Erster Band 1794-

1796. Leipzig 1955).

101 Georg Bollenbeck/Lothar Ehrlich (Hg.): Der unterschätzte Theoretiker. Köln u.a. 2007.

102 Frederick Beiser: Schiller as Philosopher. A Re-Examination. Oxford 22008 [2005]. In sei-

nem Buch »Schiller as Philosopher« unterzieht Beiser diese ›These‹ vorsichtig einer

›Nachprüfung‹, äußert sich jedoch skeptisch gegenüber einer ›simplen‹ Übernahme

und Anwendung Schillers von bestimmten philosophischen Positionen wie z.B. von

Kant, Fichte (z.B. seinesModells derWechselwirkung) und Rousseau und rekonstruiert

schlüssig dessen kritische Auseinandersetzung mit diesen. Vgl. den Titel einer frühen

Arbeit von Kuno Fischer: Schiller als Philosoph. Heidelberg 21905.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Stand der Schiller-Forschung 85

Sekundärkantianer zufrieden gegeben und so der Aufgabe enthoben haben,

imBlick auf diesenDenker einmal imDetail auf das philosophische Feld zwi-

schen dem Ende des Wolffianismus und der Wende zur Transzendentalphi-

losophie einzugehen.103

Von entscheidender Bedeutung ist im angeführten Zitat das Diktum, dass der

Autor Schiller in der Philosophie selbst eigentlich nie wirklich eine bedeuten-

de Rolle gespielt hat.

»It’s the difference between a philosopher and Schiller, who is not a

philosopher.« Dieses Zitat stammt von Paul de Man, der in einer kritischen

Auseinandersetzung mit ästhetischen und philosophischen Grundgedanken

bei Kant und Schiller in seiner gleichnamigen Vorlesung »Kant and Schil-

ler« zu diesem Ergebnis kommt.104 In seiner Vorlesung bezieht sich dieser

Ausspruch allerdings auf Schillers Text Vom Erhabenen im Vergleich zu Kants

dritter Kritik. Die Kant-Kontextualisierung von Schillers Texten beruhe

seiner Einschätzung nach auf der folgenschweren Unterstellung, Schiller

beziehe sich auf philosophische Fragestellungen Kants, aber tatsächlich, so

konstatiert Paul de Man, praktiziere Schiller eine Art absichtsvolles Missver-

stehen (›misreading‹) Kants.105 De Man nennt Schillers Ästhetische Briefe an

anderer Stelle auch eine »fragwürdige Version von Kants Theorie, der man

bei Schiller begegnet«.106

Der Kontext Kant

Eine lange Tradition in der Literaturwissenschaft hat also die Einordnung

der so genannten ›philosophischen Phase‹ Schillers in den Kontext der Kanti-

103 Wolfgang Riedel: Aus den Anfängen der Projektionspsychologie, S. 9. Vgl. dort auch

seinen kurzen Überblick über die Forschung zu dem ›philosophischen Schiller‹.

104 Vgl. Paul deMans Vorlesung »Kant and Schiller« (1977-1983, die postum auf der Grund-

lage von transkribierten Audiotapes in folgendemBand veröffentlicht wurde:Aesthetic

Ideology. Paul de Man. Edited with an Introduction by Andrzej Warminski. Minneapolis
52008 [1996], S. 129-162, hier S. 144. Paul de Man spricht sich hier dezidiert gegen die

philosophische Lesbarkeit der Schillerschen Schrift Vom Erhabenen und damit gegen

eine philosophische Bezugnahme auf Kants Paragraph 29 in seiner dritten Critique aus,

die Schiller in seinem Text zitiere: »Kant was dealing with a strictly philosophical con-

cern, with a strictly philosophical, epistemological problem […], in Schiller’s case, the

explanation is entirely empirical, psychological, without any concern for epistemolog-

ical implications« (143).

105 Vgl. Paul de Man: Kant und Schiller, S. 155.

106 De Man: Ästhetische Formalisierung, S. 206.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

schen Philosophie gestellt,107 da Schiller sich seit den 1790er Jahren mit des-

sen Geschichtsphilosophie, Transzendentalphilosophie und Aufklärungsphi-

losophie sowie weiter mit dessen Ästhetik und Ethik auseinander setzte, wo-

bei er insbesondere an dessen Lösungen und Grundthesen auf dem Feld der

Moralphilosophie108 interessiert war. Insofern die Einreihung der Ästhetischen

Briefe oft unter die einzelnen philosophischen Disziplinen erfolgt, wird eben-

falls all derer bis dato angehäufter theoretisch problematischer Ballast, der

aufgrund von innewohnenden und paradox werdenden Differenzen entsteht,

übernommen.

Aus der Sicht einer Forschungsperspektive zum Beispiel, die zum Er-

gebnis von ›kantischen‹ Übernahmen kommt, wie bei der Moralphilosophie

Kants, kamen Schiller dessen Lösungen für die ›Unzulänglichkeit‹ der Debat-

ten aus den antagonistischen Lagern der traditionellen Moralphilosophie in

den Anfängen des 18. Jahrhunderts sehr entgegen.109 Bei der »Überwindung

der Moralphilosophie der Aufklärung«110 geht es aber eigentlich um die

Überwindung einer sich ins Paradoxe aufstauenden Dissonanz, wobei diese

ähnlich wie bei der paradoxen Funktionsbestimmung der Kunst beschrieben

wird. Das Problem wird in der paradoxen Heteronomie des autonomen

moralischen Handelns gesehen, das, wenn es auf den Zweck einer überirdi-

schen Vergeltung gerichtet ist, eigentlich egoistisch motiviert ist und somit

nicht einem wahrhaftigen Anspruch von Moralität genügen kann. Es geht

schlicht auch hier um die Autonomie der Moral, die von der Religiosität als

heteronomer Zweckbestimmung letztlich befreit werden muss, um reine

Moralität und reines moralisches (und erhabenes) Handeln zu begründen.111

107 Vgl. den Band von Burtscher/Hien: Schiller im philosophischen Kontext.

108 Vgl. insbesondere den Aufsatz von Laura Anna Macor: Die Moralphilosophie des jun-

gen Schiller. Ein ›Kantianer ante litteram‹. In: High u.a.:Who is this Schiller now? S. 99-

115.

109 Vgl. Macor: Die Moralphilosophie, S. 100f.f. und S. 109. Die beiden Lager könnten grob

in das Lager der auf den Menschen bezogenen Egoismusthese seit Hobbes und nach

ihm die Anhänger des französischenMaterialismus wieMandeville und Helvétius ver-

sus Rousseau und die ›schottischen Moralphilosophen‹, die von einer altruistischen

Neigung des Menschen ausgingen, unterteilt werden.

110 Macor: Die Moralphilosophie, S. 109.

111 Macor: Die Moralphilosophie, S. 109f.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Stand der Schiller-Forschung 87

Der ›Kantianer Schiller‹112 lässt sich daher inzwischen als geflügeltesWort

lesen, auchwenn er als selbst denkender Philosoph inzwischen vereinzelt zum

»Kantianer ante litteram«113 avanciert ist, der nur diejenigen Ideen Kants für

seine Philosophie selektiert, in denen er seine eigene philosophische Entwick-

lung bestätigt sieht.114

Zur Möglichkeit der Kant-Kontextualisierung existieren zahlreiche Publi-

kationen.115 Ob Schillers Ideen als übereinstimmend mit Kants philosophi-

schen Grundannahmen oder diese als übertreffend,116 transformierend oder

verwerfend117 dargestellt werden, bleibt im Auge des Betrachters. Festzuhal-

ten ist, dass der Bezug auf Kant äußerst wichtig und ernst genommen wird,

112 Schings: Revolutionsetüden, S. 24. Vgl. zur Umstrittenheit dieser Bezeichnung Laura

AnnaMacor, die zur der Überzeugung kommt, dass Schillers ›philosophische Identität‹

eher als »Kantianer ante litteram« beschrieben werden könnte.

113 Vgl. den Titel von Macor: Die Moralphilosophie.

114 Vgl. ebd.

115 Vgl. exemplarisch Lars Meier: Kantische Grundsätze? Schillers Selbstinszenierung als

Kant-Nachfolger in seinen Briefen Ueber die ästhetische Erziehung desMenschen. In: Burt-

scher/Hien (Hg.): Schiller im philosophischen Kontext. S. 50-63. Auch Menges sieht die

Briefe explizit auf Kant Bezug nehmend, die eine »erkenntniskritisch wie poetolo-

gisch bedeutsame Erweiterung der Kantischen Position« (183) darstellt. Er weise der

Kunst – entgegen Kants Ansatz von Schönheit als transzendentales und empirielo-

ses ›Symbol der Sittlichkeit‹ – eine empirische Funktion zu (183), da Schönheit eine

»Verbesserung im politischen« [NA 20, 332f.] nicht nur darstelle, sondern bewirke (vgl.

Menges: Schönheit als Freiheit, S. 183). Neben dem »Kontext der Kant-Abhängigkeit«

(184f.) erfasst Menges einen zweiten philosophischen Kontext: Schillers Denken stehe

im Übergang zwischen »der analytischen Verstandesmetaphysik Kants« und der »dia-

lektischen Philosophie Hegels« (184).

116 Vgl. Koopmann: »BestimmeDich aus Dir selbst«. Bereits Koopmann vertrat schon 1982

die These, dass Schiller Kant in dessen Definition des Schönen übertreffen wollte.

Koopmann sah die Fähigkeiten Schillers auf einen aufklärungskritischen Ansatz be-

schränkt, aufgrund dessen »die Einengung auf rein ästhetische Fragen unter dem Ein-

fluß Kants […] in eine Aporie hinein[führte], die Schiller zwar sah, aber nicht lösen

konnte.« (213) Es führte zum ›notwendigen‹ »Scheitern« (213), das Schöne als nicht

fremdbestimmt zu ›bestimmen‹, »aber nicht, weil es, wie bei Kant, nur Symbol des

Sittlich-Moralischen ist«, sondern sollte »autonom um seiner selbst willen« (212) sein.

Autonomie sei in der Konsequenz »also nur noch als ästhetische Autonomie, und die

auch nur ›in einigen wenigen Zirkeln‹« (212) gegeben. Dieses ist, wie man sehen kann,

ein stetes und wiederkehrendesMotiv in der Deutung der Ästhetischen Briefe bis heute.

117 Zur lauter werdenden Kritik des eindeutigen Zusammenhangs zwischen Kant und

Schiller vgl. Meier: Kantische Grundsätze?, Kalliope Koukou: Schillers Kant-Kritik in

seiner Schrift Ueber Anmuth und Würde. In: Burtscher/Hien: Schiller im philosophischen

Kontext, Beiser: Schiller as Philosopher.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

zumal Schiller auch in den Augustenburger Briefen ein paar Sätze zu ›Kanti-

schen Grundsätzen‹ schreibt, welche er ›unterschreibe‹.118

Philosophie und Rhetorik: Schillers philosophischer Schreibstil

Von großem Interesse für die hier vertretene Annahme einer ›tropologischen‹

Verfasstheit der Ästhetischen Briefe, – hierbei handelt es sich um eine Begriff-

lichkeit von Paul de Man119 – ist ein wieder aktuell gewordener Zweig der

Forschung, dessen lange Traditionslinie bis zu der Studie von Elizabeth M.

Wilkinson und L. A. Willoughby von 1977 zurückreicht und der sich auch mit

der »Eigentümlichkeit«120 seines Schreibstils befasst.

Schon in dieser frühen Schiller-Studie kamen Wilkinson und Willoughby

zu der Ansicht, dass die Form der Abhandlung einer gesonderten Aufmerk-

samkeit bedarf und ein Charakteristikum seines Schreibens ausmache.121

Es wird zwar inzwischen immer öfter angenommen, dass auch rhetori-

sche Formen ihren Eingang in seine ›Philosophie‹, seine Darstellung des an-

thropologischen Wissens oder seine kunstphilosophischen und kunsttheore-

tischen Argumentationen finden, um hier dem philosophischen Diskurs dar-

stellerisch sowie mithilfe der Rhetorik und ihrer Werkzeuge zu nachdrückli-

118 Im Brief an den Prinzen von Augustenburg vom 3. Dezember 1793 schreibt Schiller:

»Ich bekenne gleich vorläufig, daß ich im Hauptpunckt der Sittenlehre vollkommen

Kantisch denke. Ich glaube nemlich und bin überzeugt, daß nur diejenigen unserer

Handlungen sittlich heißen, zu denen uns bloß die Achtung für das Gesetz der Ver-

nunft und nicht Antriebe bestimmten, wie verfeinert auch diese seyen, und welch im-

posante Nahmen sie auch führen. Ich nehme mit den rigidesten Moralisten an, daß

die Tugend schlechterdings auf sich selbst ruhen müsse, und auf keinen von ihr ver-

schiedenen Zweck zu beziehen sey. Gut ist (nach den Kantischen Grundsätzen, die ich

in diesem Stück vollkommen unterschreibe) gut ist, was nur darum geschieht, weil es

gut ist.« NA 26, S. 322. Vgl. zur tropologischen (Ver-)Wendung des Ausdrucks »Kanti-

sche Grundsätze« in den Ästhetischen Briefen das Kapitel Die Trope des Beweises in der

vorliegenden Arbeit.

119 Vgl. de Man: Ideologie des Ästhetischen.

120 Diesen Begriff verwendeten schon Wilkinson und Willoughby. Vgl. auch Berghahn:

»Schillers philosophischer Stil«, S. 314.

121 Vgl. zur »rhetorischenAnordnungderWorteundBegriffe; für Kontraste in unterschied-

lichen Abstufungen, von der einfachen Antithese bis zu den subtilsten Formen der

Inversion; für Verkürzungen, Zusammenziehen und Verdichtungen« sowie »Wieder-

holungen eines Wortes oder […] Wiederholungen desselben Wortes – bzw. desselben

Begriffs – inmodifizierter Form«, auch »Ähnlichkeiten und Parallelen«,Widersprüche,

Paradoxa und anderer »augenfälligerer Hinweis[e] auf die Form der Gesamtstruktur«

Wilkinson/Willoughby: Schillers ästhetische Erziehung, insbesondere S. 54ff.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Stand der Schiller-Forschung 89

chem Ausdruck zu verhelfen. Die antagonistische und widersprüchliche Text-

struktur Schillers wird hier zwar teilweise als stilistischer Rückgriff mit Bezug

auf die traditionelle rhetorische Figur des Chiasmus ausgelegt, deren Funk-

tion wird jedoch dem eigenen philosophischen Schreibstil122 zugeschrieben.

Von »ästhetisierende[r] Darstellungsweise« spricht auch Carsten Zelle. Sie

ziel[e] darauf, das ›sinnliche Vermögen‹ für die reine Vernunfttätigkeit ›zu

gewinnen‹ (AB 51). Angesprochen wird also die Funktion des conciliare bzw.

die conciliato, womit Quintilian eine der Aufgaben des Redners umschreibt,

nämlich durch milde Affekterregung (Ethos) den Hörer bzw. Leser für die

dargestellte Sache geneigt zu machen bzw. »wie andere sagen, zu gewin-

nen«. [.] Die durch die ›Ästhetisierung‹, genauer: denn die Ästhetik umfaßt

das Schöne und das Erhabene – die durch die Verschönerung des philosophi-

schen Vortrags erreichte Doppeladressierung an die menschlicheMischnatur

treibt auf der stilistischen Ebene des Schillerschen Texts immer wieder zur

Figur des Chiasmus, die die Komplementarität der wechselseitig aufeinan-

der bezogenen Gemütskräfte zum Ausdruck bringt.123

Zelle führt hier als Referenz für die spezielle Form des ›philosophischen Vor-

trags‹ explizit die Rhetorikschule Quintilians an, deren Anforderungen an den

Redner Schiller in den Ästhetischen Briefen zu erfüllen suche. Der Einsatz der

Rhetorik erfülle hier den (anthropologisch gewendeten) Zweck der ›Doppel-

adressierung an die menschliche Mischnatur‹, der auf der »stilistischen Ebe-

ne« »immer wieder zur Figur des Chiasmus [treibt]«.124 Der Griff zur rheto-

rischen Figur des Chiasmus – beim ›philosophischen Vortrag‹ also hier eher

eine Frage des Stils.125

Besonders der Chiasmus gehört für Alice Stašková zum rhetorischen

Formen-Inventar, das die Aufmerksamkeit auf die Gestaltung der Ab-

122 Vgl. Berghahn: Schillers philosophischer Schreibstil und Helmut Koopmann: Denken

in Bildern. Zu Schillers philosophischem Stil. In: Jahrbuch der Deutschen Schillergesell-

schaft. Hg. von Fritz Martini, Walter Müller-Seidel und Bernhard Zeller. 30. Jahrgang

1986. S. 218-250. Zuletzt Stašková: Der Chiasmus in Schillers ästhetischen Schriften.

123 Zelle: L’éducation esthétique, S. 53 [Herv. AL].

124 Zelle: L’éducation esthétique, S. 53.

125 Bereits Paul de Man hatte in seiner Vorlesung »Kant und Schiller« die Trope des Chi-

asmus bei Schillers Texten hervorgehoben: »And that structure can be schematized in

that trope of chiasmus, which is obsessionally recurrent throughout Schiller’s discour-

se. You’ll get it everywhere.« De Man: Kant and Schiller, S. 136f.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

handlungen lenke126 – als »rhetorische Figur« (202), »Figur« (211) oder als

»Stilfigur« (204). Der Chiasmus liege hier »in der syntaktischen Struktur«

und bildet ein »Spezifikum von Schillers Schreibart« (210).

Bei Klaus L. Berghahn, der unter dem Eintrag »Schillers philosophischer

Stil« im Schiller-Handbuch vonHelmut Koopmann sowohl 1998 als auch in der

zweiten, überarbeiteten Auflage von 2011 versucht, diesen spezifischen, aber

philosophischen Stil zu beschreiben, findet sich bereits ein kurzer Hinweis in

Klammern auf die Verwendung der »Gedankenfigur« des Paradoxons – neben

der Ironie und der hier bei Schiller als bedeutend gewichtiger eingeschätzten

Gedankenfigur des ›Chiasmus‹:

Nun ist der Chiasmus nur eine Gedankenfigur unter anderen (wie etwa Para-

doxon oder die Ironie), aber bei Schiller gewinnt er eine solche stilbildende

Eigentümlichkeit, daß man ihn zu Recht als »Schillers Lieblingsfigur« (WIL-

KINSON) bezeichnen kann.127

Der explizite Verweis auf die ›rhetorische Tradition‹ und das ›philosophische

Stilideal‹ Schillers stellen die Ästhetischen Briefe mit dieser Deutungslinie also

in den Kontext der Rhetorik als traditioneller Stillehre und Redekunst. Zwar

nahm das Wirken der Rhetorik in der Philosophie »den bis dahin der Dich-

tung reservierten Begriff der Darstellung in Anspruch, als eine ›Transzenden-

talrhetorik‹«128, was aber in erster Linie mit weiteren Konsequenzen für die

Philosophie verbunden ist, wenngleich Stašková konzediert: »Die Philosophie

rückte in die Nähe der Dichtung« (212). Diese kurze ausblickartige Annähe-

rung der Philosophie Schillers an die »Dichtung« wird unmittelbar im dar-

an anschließenden Satz aber sofort wieder unter die traditionelle Sichtweise

›zurechtgerückt‹: »Die Philosophie wird aber darum nicht weniger philoso-

phisch, wenn ihre Sprache, ähnlich derjenigen der Dichtung, weniger trans-

parent ist.«129 Die Zuordnung zur Philosophie und zu einer philosophischen

Sprachverwendung Schillers bleibt auch hier weiter bestehen.

Schillers Ästhetische Briefe als bloß stilistisch und rhetorisch kunstvoll

gefertigtes ›philosophisches Schreiben‹ anzusehen, das sich hier durch eine

besondere Art undWeise des Stils und dem verstärkten Einsatz von Chiasmen

ausdrückt, wird aber der hoch komplexen ästhetischen Text-Konstruktion

126 Vgl. Stašková: Der Chiasmus, S. 211.

127 Berghahn: Schillers philosophischer Stil, S. 314.

128 Stašková: Der Chiasmus, S. 212.

129 Stašková: Der Chiasmus, S. 212.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Stand der Schiller-Forschung 91

und insbesondere seiner über das ›Faktuale‹ des Philosophischen hinaus-

gehenden tropologischen, selbstbezüglich paradoxen und dichterischen

Formenvielfalt nicht gerecht.

 

›Doppelte Ästhetik‹ oder eine Ästhetik der Ästhetik

 

Dass die Ästhetischen Briefe mehr oder weniger als Philosophie sein könnten,

eben weil sich einer (extremen) rhetorischen Darstellungsweise bedienen,

ist zwar, wie schon angemerkt, inzwischen öfter bemerkt worden.130 Dieser

Umstand ist gemeint, wenn man inzwischen statt nur von ›philosophischen‹

vermehrt von ›theoretischen‹ Schriften sowie ›ästhetisch-philosophischen

Schriften‹131 spricht. Die Bezeichnungen »Dichter-Philosoph« oder »Dichter-

philosoph« (Klaus L. Berghahn, Thomas Stachel) sind kreative Lösungen für

das Problem, wie man diesen ›dichterischen‹ Formen in seiner Philosophie

begegnen und einen Namen geben kann. Die grundlegende Zuordnung die-

ser Schrift zum Gebiet der Philosophie bleibt aber trotz aller Zugeständnisse

an eine sich abzeichnende Unentschiedenheit in solcher Namensgebung

bestehen.

In der bekannten Studie von Wilkinson und Willoughby aus der frühe-

ren Forschung wird die Vermutung bereits nahe gelegt, dass »gewisse As-

pekte dieses Werks, die allzu oft als Zeichen von Schillers eigener Unsicher-

heit aufgefaßt wurden, ganz anders zu bewerten [wären]«132. Wilkinson und

Willoughby »wollen […] die Behauptung aufstellen, daß die Abhandlung als

Ganzes einen Versuch darstellt, eine Form zu finden, die ihremThema genau

entspricht.«133

Die Auffassung, »Schillers ästhetischeTheorie als ›doppelte Ästhetik‹ (Zel-

le 1995) bzw. ›dual aesthetic‹ (Pugh 1996, S. 81) ernst zu nehmen«134, ist indes

130 Erstmals, wie schon bemerkt,Wilkinson/Willoughby: Schillers Ästhetische Erziehung so-

wie exemplarisch Luserke-Jaqui: Friedrich Schiller, Varun F.Ort: DenStoff durchdie Form

vertilgen. Wilkinson und Willoughby beschreiben diesen Sachverhalt folgenderma-

ßen: »Schillers Abhandlung ist freilich viel weniger als eine vollständige Theorie der

Kunst und der Künste, ist aber zugleich viel mehr.« (Wilkinson/Willoughby: Schillers

Ästhetische Erziehung, S. 65)

131 Greiner: Verschiebung und Spiel, S. 216.

132 Wilkinson/Willoughby: Schillers Ästhetische Erziehung, S. 107.

133 Wilkinson/Willoughby: Schillers Ästhetische Erziehung, S. 106.

134 Zelle: Über die ästhetische Erziehung des Menschen, S. 426.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

in der Schiller-Forschung verbreitet. Dennoch wird dieser Ausdruck konzep-

tuell uneinheitlich verwendet. In der Regel geht die Bezeichnung auf die Re-

zeption von wörtlich ›dualistischen‹ (bzw. ›dualistisch-antithetischen‹) Mo-

dellen der Ästhetischen Briefe zurück135, die in der Anlage des Textes immer

wieder z.B. zwischen den zwei Arten der Schönheit oder der anthropologi-

schen Triebnatur des Menschen gesehen wird. Zelle umschreibt den Begriff

doppelte Ästhetik bzw. dual aesthetic in seinem Eintrag Über die Ästhetischen Briefe

im Schiller-Handbuch von Luserke-Jaqui mit Pugh als ›Widerstreit‹ ›zweier

Konzeptionen‹136:

In Schillers theoretischemWerk herrscht ›awar between twounderlying log-

ical-metaphysical paradigms, one favouring the unity and one favouring the

other the separation of form (or spirit or reason) and matter (or nature or

sensibility), and the two paradigms are epitomized in the aesthetic concepts

›beautiful‹ and ›sublime‹ (Pugh 1996, S. XIII). Schiller löst einenWiderspruch,

indem er einen neuen schafft.137

Äußerst bedeutend mit Blick auf die Zielrichtung dieser Studie erscheint

Pughs Bemerkung, dass zugrunde liegende, auch logische (wenn auch

logisch-metaphysische) Paradigmen am Werke sind, die sich gegenseitig

angreifen. Diese Sichtweise konvergiert mit der zugrunde liegenden Beob-

achtung dieser Studie in dem Punkt, dass es darin zwei gleichursprüngliche

Argumentationslinien gibt, die sich gegenseitig ›torpedieren‹: eine gramma-

tische, die eine lineare und wörtlich zu nehmende Theorie zu sein vorgibt,

und ein anderer parallel dazu verlaufender rhetorischer Lektürestrang.

Wichtig ist auch, dass in Zelles Zitat ein Grundprinzip des logischenWir-

kens und Prozessierens der Ästhetischen Briefe sehr deutlich formuliert wird:

Es ist die logische Krux bei der (ästhetischen) Sache, dass kein Widerspruch

dort aufgelöst werden kann, ohne sich in den Fallstricken weiterer problema-

tischer und selbstbezüglich paradoxerWidersprüche und Aporien zu ›verstri-

cken‹.138

In eben diese Richtung zielt auch ein eigener Beitrag von 2008, in dem

die vonWilkinson undWilloughby angedeutete »Entsprechung von Form und

135 Vgl. Zelle: Über die ästhetische Erziehung des Menschen, S. 425f., 428.

136 Vgl. Zelle: Über die ästhetische Erziehung des Menschen, S. 426.

137 Zelle Über die ästhetische Erziehung des Menschen, S. 426.

138 Vgl. dazu auch Zelle: Notstandsgesetzgebung, S. 456.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Stand der Schiller-Forschung 93

Inhalt der Ästhetischen Briefe« bereits thematisiert und untersucht wurde.139

Dort wurde bereits in Grundzügen dargelegt, dass der Text »praktiziert, was

er beschreibt«140 Auf diese Weise »erscheint« das Ästhetische oder die Ästhe-

tik im Text »weil das, was über sie im Textinhalt geschrieben wird, in den

selbstbezüglich paradoxen Formen, die dabei produziert werden, erscheint«

(39), womit der Text »nach eigenen Vorgaben ästhetisch« (40) ist. »Man könnte

sagen, dass es sich hier um eine ästhetisch verfasste Ästhetik handelt: eine

Ästhetik der Ästhetik« (40).

Schiller schreibt in seiner Abhandlung Ueber die nothwendigen Grenzen beim

Gebrauch schöner Formen, er schreibe seine Abhandlungen im Stil der ›schö-

nen Diktion‹ [.] und verwende nicht die philosophische Schreibart.141

Eine interessante historische Begebenheit lässt sich nach der Meinung der

vorliegenden Arbeit als Argument gegen die These von Schillers ›philoso-

phischer Schreibart‹142 lesen: In ihrer Analyse von Schillers rhetorischem

Schreibstil zitiert Stašková Wilhelm Mackensen, ein Philosoph und Zeitge-

nosse Schillers, der Schillers philosophische Abhandlung als »Darstellung«

aburteilte.143 Auch Fichte kritisiert seinen Kollegen:

Sie fesseln die Einbildungskraft, welche nur frey seyn kann, und wollen die-

selbe zwingen, zu denken. Das kann sie nicht; daher, glaube ich, entsteht

die ermüdende Anstrengung, die mir Ihre philosophischen Schriften verur-

sachen; […] Ich muß alles von Ihnen erst übersetzen, ehe ich es verstehe; […]

Ihre philosophischen Schriften sind gekauft, bewundert, angestaunt, aber,

soviel ich merke, weniger gelesen, und gar nicht verstanden worden; […] Je-

139 Vgl. zu den folgendenÜberlegungen so oder so ähnlich die Verfasserin: ParadoxeWie-

derholbarkeit, S. 41.

140 Die Verfasserin: Paradoxe Wiederholbarkeit, S. 40.

141 Die Verfasserin: Paradoxe Wiederholbarkeit, S. 40.

142 In seinem Text Über die notwendigen Grenzen beim Gebrauch schöner Formen schreibt

Schiller zwar nicht explizit über die ›philosophische Schreibart‹, aber über die ›wissen-

schaftliche Schreibart‹, die er gegen die ›populäre‹ und die ›schöne Schreibart‹ absetzt.

Der ›wissenschaftliche Ausdruck‹ wird bei ihm aber in Klammern als »philosophischer

oder populärer« charakterisiert, so dass man davon ausgehen kann, dass die »wissen-

schaftliche Schreibart« zumindest teilweise die philosophische impliziert. Auch diffe-

renziert er dort den »schönen Schriftsteller« von dem »populären Schriftsteller« und

dem »philosophischen Schriftsteller«.

143 Vgl. Stašková: Der Chiasmus, S. 211.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

der lobt, so sehr er kann; aber hütet sich wohl vor der Frage: was denn ei-

gentlich darin stehe? (NA 35, S. 232)144

Selbst Schillers »enttäuschter« Financier, der Herzog von Augustenburg,

bringt seinen Unmut zum Ausdruck:

[…] der gute Schiller ist doch eigentlich nicht zum Philosophen geschaffen.

Es bedarf einenUebersetzer, der das poetisch schönGesagtemit philosophi-

scher Präzision entwickelt, der ihn aus demPoetischen in die philosophische

Sprache übersetzt.145

Die zeitgenössische Kritik um Schillers nicht verständliche und nicht verstan-

dene ›Philosophie‹ und die Forderung nach ihrer Übersetzung kann als Hin-

weis dafür gelten, dass es sich wahrscheinlich nicht um eine philosophische

Abhandlung handelt, denn Schillers ›philosophische‹ Vortragsweise ist ziem-

lich untypisch für seine Zeit.

Die spezielle Verwendung der Begriffe in den Ästhetischen Briefen durch

den Einsatz rhetorischer Figuren wie Synonymik, Homonymie und Chias-

mus beschreibt Stašková in der Nachfolge von Wilkinson und Willoughby als

seinen charakteristischen Schreibstil und bezeichnet diesen als »beau désord-

re«.146

Trotz dieser Beobachtungen und der offenkundigen Abweichungen zu ei-

ner ›philosophischen Schreibart‹ weist die Publikation Schiller weiter demPa-

radigma des Philosophischen zu:

Die Philosophie wird darum aber nicht weniger philosophisch, wenn ihre

Sprache, ähnlich derjenigen der Dichtung, weniger transparent ist. Im Falle

Schillers kann man mit Blick auf den Chiasmus behaupten, dass die opacité

seiner philosophischen Sprache Gründe hat, die mit philosophischen Frage-

stellungen selbst zusammenhängen. Der eine Grund liegt in der Thematik

seiner Schriften, der andere betrifft, in Bezug auf diese Thematik, die Frage

nach der Verstehbarkeit der ästhetischen Form.147

Und genau darum geht es der Autorin: Als rhetorische »Stilfigur« (204) und

»als Bild« (214) »verweisen Schillers Chiasmen schließlich auf das Problem

144 Zitat gefunden von Luserke-Jaqui: Friedrich Schiller, S. 215.

145 Zitat gefunden von Hans Schulz: Friedrich Christian Herzog zu Schleswig-Holstein. Ein Le-

benslauf. Stuttgart, Leipzig 1910, S. 193. Zit. n. Luserke-Jaqui, Friedrich Schiller, S. 263.

146 Vgl. Stašková: Der Chiasmus, S. 202.

147 Stašková: Der Chiasmus, S. 212.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Stand der Schiller-Forschung 95

der Verstehbarkeit der ästhetischen Form« in einem kunstphilosophischen

Sinne, denn dies ist laut Gethmann-Siefert die vordergründige Aufgabe einer

philosophischen Ästhetik.

Die Aufgabe der philosophischen Ästhetik besteht nicht darin, die Existenz

der Kunst zu beweisen […]. Ihre Aufgabe ist, Kunst als Elementmenschlicher

Kultur zu verstehen und diese Verstehbarkeit der Kunst explizit nachzuwei-

sen, sie sozusagen im Vollzug zu begründen. Bei aller Verschiedenheit der

Ansätze und der Durchführung der philosophischen Ästhetik ist man sich

darüber einig, daß die spezifisch philosophische Aufgabe darin besteht, das

Phänomen Kunst mit Hilfe adäquater Kategorien und treffender Begriffe

dem Verstehen zugänglich zu machen.148

Die Einordnung der Ästhetischen Briefe unter die Philosophie, speziell der

Kunstphilosophie, ist üblich. Dementsprechend wird sein Schreiben hier

als ästhetische Abhandlung immer noch hauptsächlich unter den Aspekt

einer kunstphilosophischen und kunsttheoretischen Abhandlung geordnet,

vermittelst derer er ästhetische Probleme, zwar rhetorisch angemessen, aber

letzten Endes ›nicht weniger philosophisch‹ anhand der ›philosophischen

Sprache‹ diskutiert, auch wenn es bereits Stimmen gibt, die von einer Äs-

thetik ›im doppelten Sinne‹ sprechen. Diese enge Begriffsführung für das

Ästhetische oder die Ästhetik, das soll hier noch einmal betont werden, ist

aber erst durch Schelling und insbesondere durch Hegel geprägt worden, die

ihre philosophischen Bestimmungen der Kunst aber erst nach Schillers Text

publizierten.149

Interessant ist, dass Stašková am Ende ihres Aufsatzes die Chiasmen mit

Dieter Mersch als ein Überkreuzen von Wahrnehmung und Konstruktion,

»ohne sich in einem Punkt zu begegnen, um einen Augenblick gemeinsam

148 Gethmann-Siefert: Einführung in die Ästhetik, S. 18.

149 Schellings Ausarbeitung der Ästhetik erfolgt in den Jahren 1799-1804/05 aus seinen

Vorlesungen in Jena und Würzburg. Vgl. Gethmann-Siefert: Einführung in die Ästhetik,

S. 184. Hegels ›Ästhetik‹ oder ›Philosophie der Kunst‹ wurde in dieser Form erst nach

seinem Tod durch seinen Schüler Heinrich Gustav Hotho veröffentlicht (1835-1838 und

1842) und beruht im Wesentlichen auf seinen Vorlesungen in den Jahren 1818-1829.

Diese Ausgabe seiner ›Ästhetik‹, auf die sich alle nachfolgenden Texteditionen immer

grundlegend bezogen und entsprechend reproduziert haben, ist im Übrigen inzwi-

schen selbst umstritten, da viele neue Quellen und Nachschriften von Hegels Vorle-

sungen bekannt wurden, die sich davon unterscheiden. Vgl. Gethmann-Siefert: Ein-

führung in die Ästhetik, S. 203ff.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

stillzuhalten«150, in Schillers Schrift wahrnimmt. Das unaufhörlich Prozes-

sierende sticht aus dieser Aussage Staškovás ebenso ›präsent‹ hervor, wie aus

der ästhetischen Schrift Schillers selbst.

Für die »Möglichkeit der Verstehbarkeit« heißt dies aber im Ergebnis laut

Stašková, dass sie »durchkreuzt« und »vorbei« ist (214). Diese Auffassung

kann nicht uneingeschränkt geteilt werden, denn das Prozessierende macht

in der Gesamtkonstruktion des Schillerschen Ästhetischen wieder Sinn,

wie hier vorgeschlagen wird. Zum Schluss erinnern die Formulierungen

Staškovás im Übrigen an explikative Definitionen151 anhand des Begriffs des

›Vollzugs‹:

Genauer ausgedrückt: der Chiasmus vollzieht sich amAnspruch der Versteh-

barkeit. Auch darin zeigen Schillers Chiasmen ein Wesentliches der ästheti-

schen Erfahrung. (214)

Diese Formulierungen ähneln der von Gethmann-Siefert beschriebenen Auf-

gabe152 und dem von Marie E. Reichert definierten Gegenstandsbereich153

der philosophischen Ästhetik: Der Begriff der Verstehbarkeit (von Kunst) und ihre

Begründung im Vollzug (hier: im Vollzug des Chiasmus) sowie der Begriff der

ästhetischen Erfahrung als ihre zentralen Themen lassen eine Zuordnung der

Ästhetischen Briefe zur philosophischen Ästhetik in diesem Aufsatz erkennen.

Die Problematik dieser Zuordnung wurde bereits an mehreren Stellen

deutlich gemacht. John A. McCarthy schlägt beispielsweise einen Paradig-

menwechsel in Bezug auf die Ästhetischen Briefe vor, weg von den »philoso-

phischen« Briefen zu den ästhetischen Briefen.154

150 Stašková: Der Chiasmus, S. 214.

151 Als explikative oder erklärende Definitionen bzw. Explikationen werden diejenigen

philosophische Definitionen der Kunst oder des Kunstbegriffs bezeichnet, die dem

Anspruch gerecht werden müssen, »dass sie den Kern des herrschenden Sprachge-

brauchs unversehrt bestehen lässt, aber zugleich den Begriff weniger vage und viel-

deutig macht.« Marie E. Reichert: Einführung in die philosophische Ästhetik, S. 28.

152 Gethmann-Siefert, Einführung in die Ästhetik, S. 18.

153 Marie E. Reicher: Einführung in die philosophische Ästhetik, S. 13ff.

154 Vgl. John A. McCarthy: Energy and Schiller’s Aesthetics from the »Philosophical« to the

Aesthetic Letters. In: High/Martin/Oellers (Hg.):Who is This Schiller Now? S. 165-186. Dar-

in schlägt er als Konzept Energie und Kraft vor, schon ausgehend von denWissenskon-

zepten des 18. Jahrhunderts. Ein ähnlicher Zugang über Wissenskulturen, -konzepte

und -prozesse, die durch eine noch nicht ganz ausgebildete dreiwertige Logik im 18.

Jahrhundert ausgelöst werden, wird in der vorliegenden Studie gewählt. Gegen das

vorgeschlagene Konzept der ›Kraft‹ von High spricht das folgende Zitat Schillers im 15.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Stand der Schiller-Forschung 97

Resümee zur Forschung

 

Festzuhalten ist, dass die Forschung in Bezug auf die Ästhetischen Briefe seit

Jahrzehnten Widersprüche und Paradoxien konstatiert. In den Ästhetischen

Briefen angelegteWidersprüchewerden von einander widersprechendenDeu-

tungsmodi in der Forschung häufig gespiegelt: Bezugnahmen auf diverse Re-

ferenzkontexte sind die Folge.

Die ›These der politischen Wirkung‹ beerbt zum Teil noch das teleologi-

sche Geschichtsmodell von Kant, das die (vorgeschaltete) Wirkung des Ästhe-

tischen im Streben auf ein höheres Ziel funktionalisiert: in der Geschichts-

philosophie ging es um die Entwicklung des Menschen zu höherer sittlicher

und moralischer Vernunft – im ›Kulturpolitischen‹ erhält der Mensch ana-

log die Chance, zum idealen Staatsbürger heranzuwachsen. In diese Sparte

lassen sich auch die Kontexte der Utopie, der Idylle und der Versöhnung einfü-

gen, die ein Ideal außerhalb eines Wirklichkeitsbezuges setzen, teilweise mit

Blick aber auf dessen mögliche Realisierung. Dieses zieht aber als logisches

und aporetisches Problem die Paradoxie eines heteronom unterlegten (politi-

schen, geschichtlichen,…) Zweckes einer an und für sich als autonom und als

zweckfrei konzipierten Kunstbegriffes nach sich.

Wenn der zweite Kontextbereich zur Deutung der Ästhetischen Briefe wie

von Plumpe und Janz in einer allgemeinen Autonomieforderung der Kunst

gesehen155 wird, dann impliziert das die These, das Ästhetische sei als Ziel

z.B. menschlicher Entwicklung das eigentliche Anliegen der Ästhetischen Brie-

fe.

Der dritte Referenzkontext wird in der Philosophie und ihren Unterdiszi-

plinen gesehen: der ›Ästhetik‹ als ›Kunstphilosophie‹ bzw. als ›Kunsttheorie‹,

der Moralphilosophie, der Kantischen Philosophie, der Transzendentalphilo-

sophie etc. Es ist deutlich geworden, dass die Ästhetischen Briefe als ›Ästhe-

tik‹ gemeinhin dem philosophischen Diskurs zugeordnet werden und daher

als philosophische Antwort auf den philosophischen bzw. kunstphilosophi-

schen und kunsttheoretischen Kontext gelesen werden. Da Schillers Abhand-

Brief, wo Schiller dasWirken in der ›Kunst‹ und in der ›ästhetischen Kunst‹ in einer sehr

poetisch formulierten Passage folgendermaßen beschreibt: »da ist keine Kraft, diemit

Kräften kämpfte, keine Blöße, wo die Zeitlichkeit einbrechen könnte.« (NA 20, S. 360.)

Auch der letzte Brief spricht gegen diesen Ansatz, denn dort umschreibt er nur den

dynamischen Staat als »furchtbares Reich der Kräfte« (NA 20, S. 410, 27. Brief).

155 Der Kontext der Autonomieforderung wird dabei auf die Kenntnis Schillers der Kanti-

schen Kritik der Urteilskraft zurückgeführt.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

lung der philosophische Beobachterstandort, also ein kunstexterner Stand-

ort, zugeordnet wird, erscheinen die darin enthaltenen Aussagen folglich als

heteronome Bestimmungen der Kunst. Die in der Forschung konstatierte Pa-

radoxie zwischen Autonomie und heteronomer sozialer Funktion der Kunst

in den ÄsthetischenBriefen liegt eben bereits in dieser Zuordnung begründet.156

Die Unmöglichkeit, dieses Paradoxon aufzulösen, resultiert aus der Tatsache,

dass sich jede externe Funktionsbestimmung zu dem autonom bestimmten

System der Kunst heteronom verhält.

 

Vorschlag: Literatur als Rahmen für die Ästhetischen Briefe

 

Es sei noch angemerkt, dass der Begriff des Rhetorischen in dieser Arbeit

ebenfalls verwendet bzw. der rhetorische Aspekt der Ästhetischen Briefe behan-

delt wird. Der Begriff des Rhetorischen interessiert hier aber nicht im Sinne

einer bis in die Antike zurückreichenden Disziplin und Lehre des redneri-

schen Stils. Im Rahmen dieser Studie interessiert der Begriff Rhetorik nur

in der Hinsicht seiner Verwendung durch Paul de Man, wie er ihn in seiner

spannungsreichen Differenz zwischen Rhetorik und Grammatik157 als ›tro-

pologischen Sprachmodus‹158 gegenüber einer Bezug nehmenden und wört-

lichen Sprachverwendung abgrenzt.159

Das Rhetorische und Figurative des Textes ist in der Forschung inzwi-

schen in den Vordergrund gerückt. Denn die rhetorischen Figuren ragen

überdeutlich und unübersehbar aus dem Text hervor. Rhetorisch und fi-

gurativ zeugt das Ganze des Textes von einer tropologischen Verfasstheit.

Kommt dann noch die Möglichkeit eines literarischen Selbstbezugs hinzu,

156 Plumpe beobachtet den paradoxen Leistungsanspruch der Philosophie ausgerechnet

an die Adresse der Autonomie von Kunst. Vgl. Plumpe 1995a, S. 166f. (Vgl. auch Kap.

1.1.1.)

157 De Man: Allegorien des Lesens, S. 35ff.

158 Paul de Man: Phänomenalität und Materialität, S. 36.

159 Vgl. Paul de Man: Allegorien des Lesens, S. 35ff. Vgl. im Übrigen zur Einschätzung der

Entwicklung der Disziplin der Rhetorik insgesamt auch Gérard Genettes »La rhétori-

que restreinte« (S. 232 zit.n. Matzner: Die Poesie der Metonymie, S. 21), der eine Verän-

derung innerhalb der Rhetorik verzeichnet – von der klassischen Redekunst weg zu

einer Wissenschaft der Figuren und Tropen (vgl. ebd., S. 22). Diese Veränderung geht

einher »mit der Idee einer wesenhaften Metaphorizität der poetischen Sprache und

der Sprache überhaupt.« (Zitat von Genette, ebd., S. 248, zit.n. Matzner, ebd., S. 22).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Stand der Schiller-Forschung 99

hat man es wohl eher mit Literatur zu tun.160 Der Begriff der Literatur, der

in der vorliegenden Arbeit zugrunde gelegt wird, orientiert sich an einigen

Darlegungen Paul de Mans u.a. in seinem Text Semiologie und Rhetorik in

den Allegorien des Lesens, wo er »die rhetorische und figurative Macht der

Sprache mit der Literatur selber gleich[setzt]«161 und sieht es als Zeichen von

Literatur und Literarizität, wenn es unentscheidbar wird, welche Bedeutung

in einem Text den ›Vorrang‹ hat, die buchstäbliche oder die figurative.162

Es müsste zu zeigen sein, wie der literarische Text der Ästhetischen Briefe

ein »Wissen von sich selbst«163 in sich kreiert und so diese Lesevariante aus

sich selbst heraus anbietet.

Nach Eva Horn, Bettine Menke und Christoph Menke degradiert aus der

Perspektive der Philosophie die offenkundige Literarizität der Schreibweise

von Texten zum ›bloß Rhetorischen‹.164 Horn,Menke undMenke zufolge wird

in der Regel der literarische Charakter der Philosophie als ›Rhetorik‹ »mar-

ginalisiert«165. Philosophische Texte implizierten eine bestimmte »Form des

Wirklichkeitsbezugs« (13), das wäre eine unterstellte »bruchlose und unmit-

telbare Gegebenheit des Referenten« (13).

Der ›Wirklichkeitsbezug‹ philosophischer Texte ist ihre Frage nach der Mög-

lichkeit, den ›Gelingensbedingungen‹ der Referentialität der von ihnen ge-

lesenen Rede; sie ist sekundäre Referentialität‹. (12)

Literarische Texte hingegen ›spielen‹ mit dem ›Wirklichkeitsbezug‹ und mit

der Möglichkeit von Referentialität: Sie evozieren Kontexte, nur um sie figu-

rativ wieder zu negieren und zu ›brechen‹.

Literarische Texte ›setzen‹ Referenz – aber zugleich verhandeln sie dessen

Möglichkeitsbedingungen anhand von Figuren, die eine referentielle Illu-

sion erzeugen oder diese in der Disfiguration der Darstellung wiederum

durchbrechen.166

160 Vgl. Horn/Menke/Menke: Literatur als Philosophie, S. 10 (Einleitung).

161 Paul de Man: Semiologie und Rhetorik. In: Allegorien des Lesens, S. 31-51, S. 40 (Im Fol-

genden wird nur noch der gesamte Band Allegorien des Lesens zitiert.)

162 Vgl. ebd.

163 Horn/Menke/Menke: Literatur als Philosophie, S. 9 (Einleitung).

164 Ebd., S. 10.

165 Vgl. ebd., S. 10f.

166 Horn/Menke/Menke: Literatur als Philosophie, S. 12 (Einleitung).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

Gesetzte Referentialität erweist sich dadurch als Illusion und schließt einMo-

ment des Fiktionalen ein. Fiktionalität ist nach Horn, Menke und Menke ein

wesentliches Merkmal von literarischen Texten.167

In diesem Sinne hebt ein literarischer Text sowohl eindeutige Referenz-

beziehungen als auch die zeitliche Komponente der linearen Zeichenkette

auf.168 Literatur bricht die argumentative Kohärenz und kann nicht gleich-

zeitig logisch-stringente Theorie sein.

Die Philosophie ist darin soweit ›theoretisch‹, nämlich eine Form des Wis-

sens, wie sie sich Argumentationsverfahren anvertraut, die ihre Ansprüche

verbürgen sollen, sich aufs Wissen, Darstellen, Sprechen usw. im Allgemei-

nen zu beziehen.169

Der üblichen Deutung der Ästhetischen Briefen ist demnach aufgrund der

Zuordnung zur Philosophie und ihrer verbürgten Ansprüche auf kohärente

Argumentationsweisen im Sinne eines eindeutigen Referenz- und Wirk-

lichkeitsbezuges hochsignifikant ein auf Selbstwidersprüchen beruhendes

›Scheitern‹, ›Aufgeben‹ und ein unauflösbares Aporetisches eingeschrie-

ben. Die Forschung hält dennoch an einer grammatischen, faktualen und

theoretischen Lektüre fest, die referentielle Bezüge im Text ausmacht. Die

Feststellung der Widersprüchlichkeit und des ›Scheiterns‹ des Programms

wirkt sich aufgrund der Einordnung des Textes als Philosophie nicht auf eine

167 Die Begriffe der Literatur, des Literarischen oder der Literarizität folgen hier also dem

Verständnis von Eva Horn, Bettine Menke und Christoph Menke, die auch das Kriteri-

um der Fiktionalität für die Literatur geltend machen (Vgl. Horn/Menke/Menke: Ein-

leitung. In: Dies.: Literatur als Philosophie, S. 7-14). In ihrer Abgrenzung zur Philosophie

gewinnenHorn et al. für die Literatur spezifische Kriterien, die sie erst aus ihrem span-

nungsreichen und wechselseitigen Verhältnis zur Philosophie schöpfen. (Vgl. ebd.,

S. 10.) Neben der Methode Paul de Mans werden nach dem Handbuch von Borgards

et al. (Literatur und Wissen) weitere Strategien und Kriterien des Literarischen in den

Ästhetischen Briefen herausgearbeitet. Vgl. insgesamt zur ›Debatte‹ über Literarizität,

Poetizität und Ästhetizität, ihrer jeweiligen Begriffsklärungen sowie die theoretisch

schwierige Abgrenzung von literarischen zu nicht-literarischen Texten SimoneWinko:

Auf der Suche nach der Weltformel. Literarizität und Poetizität in der neueren lite-

raturtheoretischen Diskussion. In: Simone Winko/Fotis Jannidis/Gerhard Lauer (Hg.):

Grenzen der Literatur. Zum Begriff und Phänomen des Literarischen. Berlin/New York 2009,

S. 374-396.

168 Vgl. so oder so ähnlich die Verfasserin: Paradoxe Wiederholbarkeit, S. 32.

169 Horn/Menke/Menke: Literatur als Philosophie, S. 10 (Einleitung).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Stand der Schiller-Forschung 101

Revision der Gesamtstruktur und -architektur des Textes aus170, sondern

führt zu Strategien der Eliminierung oder zumindest der Relativierung der

Widersprüche. Die wörtliche oder faktische Lesart als Theorie oder als Phi-

losophie über die Kunst und ihre ästhetischen Funktionen wird beibehalten.

Die Formulierung »theoretisches Bemühen« zeigt außerdem ›Verständ-

nis‹ für Schillers Versuch, eine »Lösung für das Problem [zu finden], an

Kants strengem Autonomiegebot festzuhalten und der Kunst zugleich eine

Funktion vorzugeben, die der ästhetischen Erziehung«.171 Eine derartige

Perspektive übersieht die evidenten Brüche in der Argumentation und ist

daher als Lösungsversuch a priori zum Scheitern verurteilt: »Schiller [ist]

sich seiner Widersprüche einerseits bewußt gewesen […], [vermochte] sie

andererseits aber auch nicht aufzulösen«.172

Gerade die Paradoxien, Widersprüche und Wechselwirkungen eröffnen

aber den Blick auf die hochgradig selbstreflexive (literarische) Seite des Textes

und enthalten ein Potential der Selbstbezüglichkeit.

Es müsste also zu zeigen sein, wie die Ästhetischen Briefe als Literatur die-

ses selbstbezügliche Potential als ›Wissen von sich selbst‹173 in ihre Form(en)

fließen lassen und wie solche textimmanenten ›Gesetze‹ aussehen könnten,

die

die Texte sich als die Regeln ihrer Lektüre (als ihre Gattung oder Rahmung)

jeweils selbst setzen (im Fall der Literatur); aber es heißt andererseits auch,

in der Lektüre zu beobachten, wie sie sich zu diesem selbstgesetzten Ge-

setz in Relation setzen, umdieses nicht zu befolgen, in Erfüllung, Exposition,

Übertretung, Brechung und Aussetzungen jener Ordnungen, die sie gerade

voraussetzen.174

Die bisherigen kontextuellen ›Rahmungen‹ z.B. der Philosophie (oder der Po-

litik) setzen voraus, dass die ÄsthetischenBriefemit denGesetzen der jeweiligen

170 Eine Ausnahme aber bildet Gerhard Plumpes Umdeutung zum ›ästhetischen Projekt‹.

Ebenfalls spricht bereits Hamburger von einem »bewußt aufgestellten Zirkel« (Ham-

burger: Nachwort, S. 141) und ein Bewusstsein Schillers der »metaphorischen Bedeu-

tungen seiner Begriffe« (145) und deutet das im Hinblick auf seine Idee des ästheti-

schen Staates als Selbstzweck und Ziel der Abhandlung.

171 Janz: Autonomie und soziale Funktion, S. 67.

172 Bolten: Friedrich Schiller, S. 236.

173 Horn/Menke/Menke: Literatur als Philosophie, S. 9.

174 Ebd., S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

Disziplin gelesen werden.175 Diese Rahmen scheinen aber offenkundig nicht

zu passen, wie aus dem Forschungsüberblick hervorgegangen sein sollte.

Zur Legitimierung des Rahmens der Literatur für die Ästhetischen Briefe

liefert das folgende Zitat eine indirekte Begründung. Es handelt von der heu-

tigen Überladung der Literatur mit kulturellen »Symbolisierungen, Kommu-

nikationsformen und Praktiken« und diskursiven Verflechtungen.

Erklärt zu einem ›kulturellen Artefakt‹ unter anderen, wird Literatur zum

Trägermedium von Symbolisierungen, Kommunikationsformen und kultu-

rellen Praktiken, deren Gegenstände – seien es Politik, Religion, Recht, My-

thologie oder die historischen Formationen der Wissenschaften – sich als

Thematisierungen in ihr aufsuchen lassen. Die spezifische Textualität von

Literatur wird so zur allgemeinen diskursiven Verflochtenheit und zumKon-

tinuum ›kultureller Kommunikation‹ nivelliert.176

Die ÄsthetischenBriefe avancieren als Literatur zumParadebeispiel par excellence

für das im Zitat angeführte ›kulturelle Artefakt‹ oder ›Trägermedium‹, in dem

sich alle möglichen Thematisierungen aufsuchen lassen.

Die ›spezifische Textualität‹ der Ästhetischen Briefe als Literatur, worin sie

sich von der Philosophie abgrenzt, und darauf zielt das vorliegende Projekt,

liegt in ihrer Eigenschaft der sinnprozessierenden Verschiebung zwischen

Referentialität und Selbstreferentialität. Gleichzeitig drückt sich dieses Spe-

zifische von literarischen Texten in ihren selbstbezüglichen Formen als Wis-

sen über den eigenen Text und seine Gesetzmäßigkeiten aus, welche im Fol-

genden analysiert werden sollen.

Was passiert zum Beispiel mit den evozierten Kontexten, den Begriffen

und Argumentationen in den Ästhetischen Briefen, wie gehen sie selbst mit der

widersprüchlichen Textanordnung und den aufgestellten Thesen um?

175 Vgl. ebd.

176 Horn/Menke/Menke: Literatur als Philosophie, S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003 - am 14.02.2026, 06:37:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

