1. Gesellschaftsvertrag oder groBter Gesamtnutzen?

Der Wirtschaftshistoriker Richard William Fogel hat mit einer iiberra-
schenden These grofie Aufmerksamkeit gefunden und Emporung erregt.
In seiner Untersuchung Without Consent or Contract iiber den Aufstieg
und Fall der Sklaverei in den Vereinigten Staaten behauptet er, daf
diese Institution wihrend langer Zeit eine sehr effiziente Praxis gewesen
sei. Sie habe nicht nur zu einem grofleren Gesamtnutzen in den Siid-
staaten beigetragen; auch fiir den einzelnen Sklaven sei sie weniger hart
gewesen, als man bisher angenommen hat. Im Durchschnitt ging es dem
einzelnen Sklaven viel besser als einem freien Lohnarbeiter im Norden
der Vereinigten Staaten oder in Grofibritannien.

Fogel lieB die Aufregung iiber seine These ziemlich kalt. Denn er be-
zweifelt gar nicht, daf} die Institution der Sklaverei, auch wenn sie einen
bisher weithin unterschitzten Beitrag zur Prosperitit der Siidstaaten im
18. und frithen 19. Jahrhundert geleistet habe, eine ungerechte gesell-
schaftliche Praxis gewesen sei. In seinem Nachwort sagt Fogel, daf die
Sklaverei moralisch zu verurteilen sei, weil sie einer bestimmten Gruppe
von Menschen grundlegende Menschen- und Biirgerrechte vorenthalten
habe. Selbst wenn die Sklaverei niitzlich fiir die wirtschaftliche Prospe-
ritit und die Wohifahrt jedes einzelnen gewesen sei, so lasse sie sich
doch nicht mit der politischen Gerechtigkeit als der vorrangigen Tugend
der Institutionen einer Gesellschaft in Einklang bringen. Auch schlech-
ten Menschen kann es gut gehen, auch lasterhafte Personen konnen
erfolgreich sein. Gleiches gilt fiir die Politik: Auch ungerechte Gesell-
schaften miissen nicht unbedingt Not und Armut leiden und kénnen
hervorragend funktionieren und prosperieren.

"The time has come to resolve the paradox, to cut the tie between economic
success (or failure) and moral virtue (or evil). A quarter century of research on
the economics of slavery has demonstrated that no such connection exists. Slav-
ery was profitable, efficient, and economically viable in both the United States
and the West Indies when it was destroyed, but it was never morally good.
Slavery did not die because either divine Providence or 'events' ensure that evil
systems cannot work. Its death was an act of 'econocide’, a political execution of

25

17.01.2026, 14:44:04,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

an immoral system at its peak of economic success, incited by men ablaze with
moral fervor." (Fogel 1989, 410)

Immer noch sitzen wir dem Vorurteil auf, dal die personale oder soziale
Prosperitit letztlich auf ein besonderes moralisches Verdienst zuriick-
zufiihren und ein Zeichen der Gunst der Gotter sei. Fogel meldet dage-
gen Einspruch an; er verwirft die Identifizierung von Tugend und
Wohlfahrt wie auch deren Umkehrung, die Identifizierung von Unge-
rechtigkeit und Misere. Aus der Prosperitdt der Siidstaaten lasse sich
nicht auf eine moralische Legitimitit der Sklaverei schliefien. Selbst
wenn jedes einzelne Mitglied einer solchen Gesellschaft hinsichtlich
seines personlichen Wohlergehens besser gestellt ist als in einer ver-
gleichbaren anderen Gesellschaft, bildet diese Tatsache keinen Grund,
eine solche Gesellschaft als gerecht anzusehen.

Die Empoérung seiner Kritiker hat man dagegen als Inkonsequenz
von utilitaristisch denkenden Wirtschaftswissenschaftlern zu diagnosti-
zieren, die vor den Konsequenzen ihrer impliziten moraltheoretischen
Annahmen zuriickschrecken. Thre den Individual- oder Gesamtnutzen
zum obersten MaBstab einer Theorie der Gerechtigkeit erhebende Uber-
legung beruht letztlich auf reinem Wunschdenken: Die Institution der
Sklaverei widerspricht unserem gesunden Gerechtigkeitsempfinden,
deshalb kann sie auch unméglich zum wirtschaftlichen Wohlergehen
einer Gemeinschaft beigetragen haben. Auf die Idee, daB sich unser
Gerechtigkeitsempfinden aus ganz anderen Quellen als nur derjenigen
der wirtschaftlichen Wohlfahrt speisen konnte, kommen diese Kritiker
Fogels gar nicht. Deshalb erscheinen die Ergebnisse von Fogels empi-
rischen Forschungen filr manche Wirtschaftstheoretiker utilitaristischer
Provenienz auch so irritierend.

Bisher stand das Gerechtigkeitsempfinden selbst der Wirtschaftswis-
senschaftler und Utilitaristen in Einklang mit ihrer grundlegenden nor-
mativen Prdamisse, derzufolge allein der grofite Gesamtnutzen einer
Gesellschaftsordnung das Kriterium fiir deren Gerechtigkeit sein kénne.
Doch Fogel zwingt nicht nur seine utilitaristisch argumentierenden
Kollegen und Gegner zum Umdenken. Wir haben uns zusammen mit
ihnen Rechenschaft iiber die Griinde abzulegen, die sich hinter ihren
und unseren moralischen Urteilen verbergen. Welche Kriterien, welche
Mafstibe legen wir iiberhaupt bei der Beurteilung von gesellschaftli-
chen Institutionen an? Ist es der grofitmogliche, von ihren Institutionen
zu produzierende Gesamtnutzen, den wir zur Beurteilung der Legitimi-
tiat einer Gesellschaft heranziehen? Oder miissen wir uns auf andere
Mafstibe stiitzen, wenn wir etwa die Institution der Sklaverei als unge-
recht kritisieren wollen?

26

17.01.2026, 14:44:04,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.1. Zwei Quellen der politischen Legitimitdt

Im folgenden méchte ich die Frage aufwerfen, mit welchen Griinden wir
moralische Urteile iiber die Gerechtigkeit einer Gesellschaft fillen, die
uns hier als gleichbedeutend mit der politischen Legitimitdt dieser Ge-
sellschaftsordnung gelten soll.' Wo entspringen die Ideen der politi-
schen Legitimitit, welches sind die Mafstdbe unserer Unterscheidung
zwischen gerechten und ungerechten Gesellschaften? Was kann uns
iiberhaupt als ein guter Grund gelten, wenn wir politischen Verhéltnis-
sen mit moralischen Urteilen zu Leibe riicken? Das ist eine philosophi-
sche und keine politische Fragestellung, es geht uns um die Art von
Griinden, die wir fiir bestimmte moralische oder politische Urteile ins
Feld fiihren. Fiir Politiker sind Griinde oft nur Mittel zum Zweck des
Machterhalts; auch sie operieren mit Idealen, doch es geht ihnen um die
Gestaltung der Wirklichkeit. Nicht zuletzt steckt beim Politiker hinter
jedem Ideal auch eine gehorige Portion Eigeninteresse. Politiker gehen
von bestimmten Idealen bzw. moralischen Einsichten als Zielvorstellung
aus, und so kommt den Begriindungen selten grofie Aufmerksamkeit zu.
Politiker fallen Urteile und begriinden diese Urteile; doch riicken diese
Griinde nicht selbst in den Mittelpunkt der politischen Argumentation.
In politischen Debatten werden etwa die Inhalte der politischen Mo-
ralitat diskutiert; wir stellen also vielleicht die Verfassung, manche
politischen Institutionen, die Politik der Regierung usw. in Frage. Wenn
wir dagegen den groften Gesamtnutzen dem Gesellschaftsvertrag ge-
geniiberstellen, dann ist das im Vergleich dazu ein sehr abstraktes The-
ma. Zwar ist diese Gegeniiberstellung nicht unmittelbar von praktischer
Bedeutung, doch ist es letztlich der Ausgang dieses Konflikts, der iiber
die Berechtigung unseres Gebrauchs bestimmter Argumente entscheidet,
die wir bei inhaltlichen Debatten verwenden. Was sind unsere Mafisti-
be, anhand derer wir zum Beispiel eine Verfassung kritisieren oder
gutheiflen? Welches sind die Kriterien, nach denen wir politische Insti-
tutionen beurteilen? Welche Argumente treffen iiberhaupt, wenn wir
iiber die Legitimitdt politischer Herrschaft sprechen? Welche Griinde
sind in diesen Debatten gute Griinde? Diese Fragen sind es, denen ich

' Rawls unterscheidet zZwischen der Legitimitit einer politischen Ordnung und deren Gerech-
tigkeit: Die Gerechtigkeit ist ein allgemeineres Kriterium als die Legitimitat; eine politische
Ordnung kann aus ibergeordneten Erwigungen legitim sein, obwohl einzelne oder gar alle
ihre Bestandteile ungerecht sind (1995a, 154 und 175). Gerade in einer nicht-idealen Theorie
der Gerechtigkeit wird der schwachere Standard der Legijtimitat gegeniiber dem anspruchsvol-
leren Standard der Gerechtigkeit eine groBe Rolle spielen; im Augenblick stelle ich diese
Unterscheidung aber zurtick.

27

17.01.2026, 14:44:04,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hier anhand der Gegeniiberstellung von grofitem Gesamtnutzen und
Gesellschaftsvertrag nachgehen will.> Wir haben die Argumente oder
Griinde, die wir fiir bestimmte Urteile vorbringen, von den Urteilen zu
unterscheiden, die wir iiber bestimmte moralisch relevante Sachverhalte
fallen. Wir mogen beispielsweise ein Urteil wie "Die Sklaverei ist ein
Unrecht!" teilen. Doch konnten wir dies aus ganz unterschiedlichen
Griinden tun. Die drei Niveaus der Moralentwicklung, das prdmorali-
sche, das konventionelle und das postkonventionelle Niveau, die wir in
der Entwicklungspsychologie Kohlbergs (1996) antreffen, verdeutlichen
das recht gut.

Diese drei Niveaus sind bei Kohlberg dann jeweils in zwei Stufen
untergliedert, was ihn zu einer in sechs Stufen eingeteilten Entwick-
lungspsychologie des MoralbewuBtseins fithrt. Zunichst konnte der
Sklave selbst davon iiberzeugt sein, dafl die Sklaverei ein Unrecht dar-
stellt, weil sie ihm bei der Verfolgung seiner eigenen Interessen im
Wege steht. Das wire ein erster pramoralischer Grund fiir die Ableh-
nung der Sklaverei; ihrer Verurteilung liegt hier ein blofler Egoismus
oder Hedonismus zugrunde. Auf einer konventionellen Ebene suchen
wir zur Begriindung unserer praktischen Urteile bei den jeweils herr-
schenden Sitten und den anerkannten Autorititen Zuflucht. Deren In-
halte gelten dann als Prinzip der Moral, als letztes Wort, das sich nicht
weiter hinterfragen 1aft. Eine religios fundierte Kritik der Sklaverei
wiirde sich dieser konventionellen Ebene der Moralbegriindung zuord-
nen lassen. Auf einer postkonventionellen Ebene konnten einerseits der
grofite Gesamtnutzen oder der Gesellschaftsvertrag - beide sind nach
Kohlberg auf einer Stufe 5 als mogliche Grundlagen unserer morali-
schen Urteile angesiedelt - oder aber - auf seiner Stufe 6 - das ethische
Gewissen auf einer hochsten Stufe der Moralentwicklung als Grundlage
der Verurteilung der Sklaverei (als moglicher Inhalt eines moralischen
Urteils) gelten. Abgesehen von dieser sechsten und hochsten Stufe der
Moralentwicklung, dem ethischen Gewissen, konnen wahrscheintich auf
allen anderen Stufen Argumente nicht nur gegen, sondern auch fiir die
Legitimitdt der Sklaverei gefunden werden.

2 Der weitverbreiteten Skepsis gegeniiber der wissenschaftlichen Behandlung dieser Fragen
treten gleichermaBen Karl-Otto Apel (1988, 26) und Hilary Putnam entgegen (1981, 143).
Der positivistische Objektivismus unserer Physik sei hier genauso wenig angebracht wie der
irrationalistische Subjektivismus unserer Ethik. Beiden in der modemen Kultur miteinander
verkniipften und teilweise sogar komplementiren Tendenzen sei durch eine Humanisierung
der Physik einerseits, welche deren Wurzeln auch in subjektiven, menschlichen Interessen
aufzuzeigen habe, und einer entsprechenden Rationalisierung der Ethik andererseits, welche
einer universellen und objektiven Grundlegung der Moralitit und der Politik zu gelten habe,
entgegenzuwirken.

28

17.01.2026, 14:44:04,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fiir die Zwecke unserer Untersuchung klammern wir das pramorali-

sche und das konventionelle Niveau aus; es geht mir um eine Auseinan-
dersetzung zwischen verschiedenen Moraltheorien auf dem postkonven-
tionellen Niveau;, wir werden jedoch das Verhiltnis einer postkonven-
tionellen Begriindung der politischen Moral zu anderen méglichen all-
gemein moralischen, religiosen oder philosophischen Begriindungsvari-
anten zu kliren haben. Auch das ethische Gewissen einer einzigen Per-
son eignet sich nicht als Instanz zur Entscheidung von Fragen in bezug
auf die politische Moralitit; Aufgrund seiner kognitiven Grenzen kann
es der Komplexitiat moderner Gesellschaften nicht gerecht werden, und
in einer pluralistischen Gemeinschaft kann es auferdem mit den morali-
schen Inhalten des Gewissens anderer Personen in Konflikt treten. So-
mit bleiben als Konkurrenten iibrig: der grofite Gesamtnutzen und der
Gesellschaftsvertrag. Lange Zeit gab es, um auf Fogels Beispiel zuriick-
zukommen, einen Konsens zwischen Reprisentanten beider Seiten: die
Sklaverei ist - auf je verschiedener moralischer Grundlage - von beiden
Seiten als Unrecht verurteilt worden. Auch Kohlberg behauptet, daf
man aus unterschiedlichen Pramissen auf verschiedenen Stufen zu iden-
tischen moralischen Urteilen gelangen kann:
,,JEmpirisch wird diese Behauptung dadurch gestiitzt, daB sich prinzipienorien-
tierte Befragte auf Stufe S in der Tat in vielen Konfliktsituationen dariiber einig
sind, welche Handlung die richtige sei. Das ist nun zwar kein Beweis dafiir, da3
ein Konsens auf Stufe 5 moralisches Handeln definiert, aber es ist doch eine
empirische Absicherung der ansonsten falsifizierbaren philosophischen Be-
hauptung, daB verschiedene moralische Prinzipien doch eine Ubereinstimmung
dariiber erlauben, was in bestimmten Situationen richtig ist.“ (1996, 390).

Die Ergebnisse von Fogels Forschungsarbeit notigen uns nun aber, von
den beiden Prinzipien auf Kohlbergs fiinfter Stufe ausgehend, zu recht
unterschiedlichen Bewertungen der Institution der Sklaverei. Denn
Fogel fiigt mit seiner Untersuchung eine dissonante Note in den ur-
spriinglichen Gleichklang der beiden Prinzipien auf dieser Stufe ein.
Wenn es empirisch richtig ist, da} die Sklaverei nicht im angenomme-
nen Ausmal ineffizient war und durchaus einen Beitrag zum Kollektiv-
nutzen in Form einer wirtschaftlichen Prosperitidt der Siidstaaten habe
leisten konnen, dann wird der tiefer liegende Gegensatz zwischen Utili-
tarismus und Kontraktualismus offenbar: Beide Seiten operieren mit
verschiedenen Annahmen; und wenn Fogels These richtig ist, miissen
diese entsprechend auch zu verschiedenen Beurteilungen der Sklaverei
filhren. Nur wird dies manchem Utilitaristen, der sich durch Fogel
plotzlich gezwungen schen konnte, fiir die Sklaverei einzutreten, nicht
mehr in sein eigenes moralisches Weltbild passen. Entweder legt dieser

29

17.01.2026, 14:44:04,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Utilitarist dann seine eigene Bedenken als irrationale Sentimentalitit
beiseite oder aber er ist bereit, sich auf die Befragung der Grundlagen
seines moralischen Denkens einzulassen.

Die Geschichte der politischen Philosophie kennt eine grofie Anzahl von
Begriindungsméglichkeiten fiir politische Urteile. Die Ordnung der
Natur oder des Kosmos ist ein moglicher Grund; Aufgabe der Politik ist
es dann, die Ordnung der Gesellschaft moglichst der Ordnung der Natur
anzugleichen. Der Wille Gottes ist ein weiterer moglicher Grund, da die
Menschen Geschopfe Gottes sind, haben sie seinem Willen auf Erden
Folge zu leisten. Auflerdem gibt es die Orientierung am Althergebrach-
ten, an der Tradition, an den Konventionen: Es soll so sein, wie es im-
mer schon war, weil es immer so gewesen ist. Die Tradition einer Ge-
meinschaft gilt dann als erster Orientierungspunkt fiir das politische
Handeln. Eine Strategie der Begriindung moralischer Normen kann man
die Orientierung an Konventionen oder Traditionen nicht nennen; es
scheint vielmehr so, dal Fragen nach den guten Griinden einer be-
stimmten Form etwa der politischen Herrschaft mit dem Hinweis auf das
Althergebrachte einfach nicht zugelassen werden. Dieser Variante er-
scheint nicht das Faktum der politischen Herrschaft per se begriin-
dungsbediirftig, philosophisch problematisch erscheint ihr nur jede
Form der Verianderung, jeder Versuch einer Reform, der sich immer an
den bestehenden, tradierten Verhiltnissen wird messen lassen miissen.
Seit dem Beginn der Moderme sind diese Begriindungstypen in
Zweifel gezogen worden. Der Mensch selbst - seine Anlage zum ver-
niinftigen Denken und seine lust- und leidensfihige Natur - riickten in
den Mittelpunkt von Erkenntnistheorie und Moralphilosophie. Der
Mensch als verniinftiges und freies, gleichzeitig aber bediirftiges Ver-
nunftwesen bildete auch den Ansatzpunkt fiir zwei Traditionen der poli-
tischen Philosophie, die sich mit dem Beginn der Moderne herauskri-
stallisiert haben und bis heute in der Diskussion stehen. Die Rede ist
von der Theorie des Gesellschaftsvertrags zum einen und von der Theo-
rie des groBten gesellschaftlichen Nutzens zum anderen. Vertragstheo-
retiker wie auch Utilitaristen bieten jeweils verschiedene Kriterien an,
was iiberhaupt als Grund in der politischen Philosophie gelten kann. Fiir
den Vertragstheoretiker ist es dic Idee des Gesellschaftsvertrags, die
verniinftige Zustimmung aller Mitglieder einer Gesellschaft zu deren
wesentlichen Ordnungsprinzipien, welche die Gerechtigkeit dieser Ge-
sellschaft garantiert. Dem Utilitaristen gilt dagegen der grdfStmogliche
Kollektivnutzen, die Maximierung der aggregierten Summe des Nutzen-
niveaus aller einzelnen Mitglieder einer Gesellschaft als oberstes Krite-
rium der politischen Legitimitat dieser Gesellschaft. Unter Umstdnden,

30

17.01.2026, 14:44:04,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wie Kohlberg zu Recht feststellt, konnen verschiedene Begriin-
dungstypen zwar zum gleichen Ergebnis fithren. Doch spricht das nicht
gegen eine Unterscheidung dieser Begriindungstypen.

Natiirlich kann man die Frage nach einem Grund oder einem Krite-
rium fiir politische Legitimitdt ablehnen; oder man kann auf theologi-
sche bzw. metaphysische Begriindungen zuriickgreifen und die beiden
modernen Begriindungsmuster ablehnen. Die Kritik dieser Positionen
liegt auferhalb der Reichweite meiner Untersuchung, denn hier soll es
um eine Selbstverstindigung innerhalb der Moderne gehen. Angenom-
men es stehen uns weder die Natur, noch Gott, noch die Tradition als
Leitlinien zur Begriindung politischer Legitimitit zur Verfiigung, auf
welche Griinde konnen wir uns dann noch fiir Urteile berufen, die sich
auf die politische Gerechtigkeit bezichen? Vor dem Hintergrund dieser
Einschriankung stehen uns nur noch der Utilitarismus und der Kontrak-
tualismus - und beide Theorien sind ja inzwischen selbst zu Traditionen
innerhalb der politischen Philosophie geworden - zur Verfiigung. Nun
gibt es eine Fille verschiedener Auspriagungen dieser beiden Theorien.
Die Utilitaristen streiten sich dariiber, was denn nun als grofter Ge-
saminutzen zu gelten hat und wie er in der politischen Praxis am besten
maximiert werden kann. Und die Vertragstheoretiker unterscheiden sich
darin, wie sie die Situation festlegen, in der die verniinftige Zustimmung
aller Betroffenen gegeben werden bzw. der Abschluf des Gesellschafts-
vertrags stattfinden soll. SchlieBlich kann man auch den Begriff der
verniinftigen Zustimmung je nach Interpretation mit verschiedenen In-
halten fiillen. Den verschiedenen Interpretationen der beiden Theorien
werden wir uns noch genauer zuwenden.

Auf dem européischen Kontinent trifft der Utilitarismus auf wenig
Zuneigung, und in der Regel nimmt man an, sich eine Auseinanderset-
zung mit dem Utilitarismus ersparen zu konnen; selten wird er wirklich
als eigenstindige normative politische Theorie ernst genommen. Gegen
diese Vorurteile anzugehen ist eines der Anliegen der vorliegenden
Arbeit, wenn sie zum Schluf} auch in eine qualifizierte Kritik des Utili-
tarismus miinden wird. Doch diese Kritik soll gerade das grofie Potential
des Utilitarismus deutlich werden lassen, das in der klassischen wie
auch in der gegenwirtigen angelsidchsischen Philosophie lingst aner-
kannt ist; die Vertragstheorie hat sich dort hauptsichlich in der Ausein-
andersetzung mit utilitaristischen Theorieansitzen fortentwickelt, wih-
rend die Rivalen der Vertragstheoric im kontinentalen Europa echer
religios oder kommunitaristisch fundierte Theorieansitze vertraten.
Religionen und Traditionen mégen zwar Begriindungen fiir die politi-
sche Legitimitit bestimmter Herrschaftsbeziehungen anbieten; rational
in dem hier verstandenen engeren Sinne sind diese Begriindungen je-

31

17.01.2026, 14:44:04,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

doch nicht. Deshalb sind sie auch nicht Bestandteil der engeren Bestim-
mung der Struktur der politischen Vernunft. Allerdings wird auf ihren
durchaus verniinftigen Beitrag zur motivationalen Dynamik, zur politi-
schen Stabilitit und zur sozialen Realisierbarkeit eines Idealbilds der
gerechten Gesellschaft im Rahmen einer nicht-idealen Moraltheorie
zuriickzukommen sein.

Die Auseinandersetzung mit dem Utilitarismus lohnt schon deshalb,
weil viele politische Systeme die Maximierung des Gesamtnutzens tiber
die allgemeine verniinftige Zustimmung aller Betroffenen setzen. Eine
Berufung auf individuelle Menschen- oder Biirgerrechte hat etwa in
China oder Singapur wenig Chancen, das Individuum hat in der kollek-
tiven Anstrengung selbst die Verletzung von Menschen- und Biirger-
rechten zu dulden und der Verwirklichung des kollektiven Ziels der
Nutzenmaximierung zum Opfer zu bringen. Auch in den sogenannten
liberalen Demokratien westlicher Pragung rivalisieren Argumente des
wirtschaftlichen Wachstums und der internationalen Konkurrenzfihig-
keit mit der Sorge um die Achtung von individuellen Freiheitsrechten
und sozialen Fiirsorgerechten. Es ist nicht immer klar, welcher Begriin-
dungstypus den liberalen Demokratien westlicher Priagung tatsichlich
zugrunde liegt.* Innerhalb der realen /nkarnationen der utilitaristischen
Moraltheorie beziehen politischen Systeme ihre Legitimitdt aus einem
Bezug auf den Gesamtnutzen und riumen daneben keinen Platz fiir eine
davon unabhingige Bedeutung oder Geltung von individuellen Frei-
heitsrechten ein.

Welche der beiden Antworten auf unsere Frage nach der Quelle der
politischen Legitimitit ist nun die richtige? Gibt es iiberhaupt einen
Konflikt zwischen den beiden Antworten oder stehen sie in einem Kom-
plementarititsverhiltnis? Und wie 148t sich eine solche Frage nach dem
richtigen Kriterium iiberhaupt beantworten? Gibt es gar einen letzten
Grund, der uns eine Antwort darauf erlauben wiirde? Denn sicherlich
kann diese Frage nicht innerhalb des Rahmens der beiden Theorien
beantwortet werden. Angesichts der langen und komplexen Diskussion
um dieses Thema kann es nicht iiberraschen, dafl ich hier zu keinem
letzten Grund oder zu einer letzten Antwort vorstofien werde. Doch ich
mochte wenigstens einige der entscheidenden Dimensionen des Pro-

* Nach Gellner ist die Sprache der normalen politischen Debatte hauptsachlich utilitaristisch
gefarbt (1992, 152). Und die Kritik des biirokratischen Wohlfahrtsstaates von Weber bis
Foucault speist sich letztlich aus dem Verdacht, daB selbst die modeme, sich liberal (miB-)
verstehende Gesellschaft zuletzt emem utilitaristischen und gleichzeitig anti-liberalen Denk-
muster entspringt. Foucault mochte seine Beschreibung von Benthams Panopticum (1975, 201
- 210) ja als Modell fiir die Beschreibung der Gesellschaften westlicher Prigung msgesamt
verstanden wissen.

32

hittps://doi.org/10.5771/6783485993003-25 - am 17.01.2026, 14:44:04, httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (I IEm—.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

blems herausarbeiten, innerhalb derer sich dann auch jede Antwort
bewegen mufl. Methodisch orientiere ich mich weitgehend an der zeit-
genossischen angelsichsischen Diskussion. Dort haben sich die meiner
Meinung nach entscheidenden Dimensionen des Problems herauskri-
stallisiert; doch hat meines Wissens bislang niemand den Versuch un-
ternommen, diese in einer einheitlichen Gesamtschau der Struktur und
Dynamik der politischen Vernunft zusammenzufiihren. In der Hauptsa-
che lehnt sich diese Arbeit an das von Rawls entworfene und als Alter-
native zum Utilitarismus entwickelte Modell einer Vertragstheorie an.
Weithin wird angenommen, daf} diese vertragstheoretisch fundierte
Theorie der Gerechtigkeit eine klare und erfolgreiche Widerlegung des
Utilitarismus darstelle. Lohnt dann die Aufmerksamkeit noch, welche
die vorliegende Untersuchung dem Utilitarismus widmet?

Neben den Inkarnationen utilitaristischen Denkens als realer politi-
scher Herausforderung des Vertragstheoretikers gibt es weitere Griinde
fiir die erneute Beschiftigung mit dem Utilitarismus: Denn nach der
Veroffentlichung von A Theory of Justice konnte man nicht nur eine
Renaissance des an Kant orientierten vertragstheoretischen Denkens
beobachten. Hierzulande weitgehend unbeachtet fithrte diese auch zu
einer Erneuerung des utilitaristischen Denkens auf einem auflerordent-
lich hohen Argumentationsniveau‘. Die Theorieentwicklung der letzten
drei Jahrzehnte rechtfertigt schon das Interesse, das wir dem Utilitaris-
mus entgegenbringen wollen, doch es erschopft sich darin nicht. Denn
es gibt gute systematische Griinde, an Rawls' Theorie der Gerechtigkeit
als vertragstheoretischer Alternative zum Utilitarismus zu zweifeln. Hat
er den Utilitarismus denn tatsichlich entkriften konnen? Schaut man
sich die grofle Resonanz an, auf die der Utilitarismus in manchen Krei-
sen immer noch trifft, scheint die Antwort auf diese Frage vollig offen.

Wenn ich hier eine systematische Untersuchung der wichtigsten Ar-
gumente unternehme, die im letzten Vierteljahrhundert zwischen Utili-
taristen und Kontraktualisten ausgetauscht wurden, so will ich daraus
auch einige paradigmatische Moglichkeiten ableiten, im Feld der Politik
mit Griinden zu argumentieren. Die drei utilitaristischen Herausforde-
rungen an die Vertragstheorie wiederholen deshalb nicht nur willkiirli-

* Die wichtigsten Beitrage zum Neo-Utilitarismus - und zum Neo-Utilitarismus zahle ich hier
emnfach die utilitaristischen Positionen, die nach 4 Theory of Justice (1971) entwickelt worden
sind und sich an ihr orientieren - haben Brandt (GR und 1992), Brink (1989), Griffin (WB),
Hare (MT), Harsanyi (1976), Parfit (RP) und Regan (UC) vorgelegt. Neben Rawls haben sich
die fihrenden Vertragstheoretiker wie J. M. Buchanan (LL), Gauthier (MA), Hoffe (PG),
Nozick (ASU) und Scanlon (CU) immer eher fiir eine Ausemandersetzung mit dem Utilita-
rismus als mit anderen Begriindungsansatzen interessiert. Um ihn zu vermeiden, so argu-
mentieren sie, bedilrfe es einer Auseinandersetzung mit diesem utilitaristischen Rivalen (vgl.
Nagel 1981, 137; Scanlon CU, 103; Korsgaard 1996a, 275).

33

17.01.2026, 14:44:04,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

che oder zufillige Themen der politischen Philosophie; sie geben viel-
mehr eine Konstellationen vor, wie man sich Argumentation in der
politischen Philosophie iiberhaupt zu denken hat. Und damit verfolgt
diese Untersuchung auch einen iiber die Prisentation der Debatte zwi-
schen Utilitaristen und Kontraktualisten hinausgehenden Zweck: Es
geht ihr um die wesentlichen Formen und Methoden des Gebrauchs der
verschiedenen Vernunftvermégen auf dem Gebiet der politischen Philo-
sophie.

Zur Einfithrung erscheint es mir sinnvoll, in diesem ersten Kapitel
einige Vorfragen im Detail zu kliren: Was sind iiberhaupt die Gemein-
samkeiten von Utilitaristen und Kontraktualisten, die sie von anderen
Positionen unterscheiden und die unser exklusives Interesse an ihnen
rechtfertigen konnten? Und wie wollen wir den Unterschied zwischen
ihnen in einer wenigstens vorldufigen Art und Weise fassen? Welche
internen Varianten gibt es jeweils innerhalb dieser beiden Ansétze (1.
2.)? Dann sind einige Vorbemerkungen zum Anwendungsbereich not-
wendig, der uns hier vor allem interessiert. Wie kann man das Gebiet
der Politik begrifflich definieren, und worin unterscheidet es sich von
anderen Gebieten, die ebenfalls von Interesse fiir eine allgemeine Moral-
theorie sein konnten? Was sind die besonderen Schwierigkeiten, die wir
beachten miissen, wenn wir auf dem Feld der Politik moralisch argu-
mentieren wollen? Und nédherhin interessiert uns dann vor allem, was
man etwas vage unter der Politik in liberalen, demokratischen Regimen
westlicher Priagung versteht. Welche Rolle kommt der Moraltheorie in
diesen Regimen zu (1. 3.)? Anschliefend will ich der Methode zuwen-
den, mit der ich hier vorgehen will: Welche Strategie wird uns weiter-
filhren, wenn wir diese Ansitze nicht nur vergleichend gegeniiberstellen
und deren verschiedene Stirken und Schwichen gegeneinander auf-
rechnen, sondern zu einer qualifizierten Bewertung und Entscheidung
kommen wollen? Dazu will ich das hier angewendete Prinzip eines
kooperativen Dialogs vorstellen. Eine kurze Ubersicht iiber den Aufbau
und den Fortgang der Argumentation dieser Arbeit rundet dieses Kapitel
ab (1. 4)).

1. 2. Gemeinsamkeiten und Unterschiede

Was haben Utilitarismus und Kontraktualismus gemeinsam? Was unter-
scheidet sie von anderen normativen Kriterien der politischen Legitimi-
tat? Allgemein gesprochen stellen beide jeweils ein normatives Krite-
rium zur Kritik oder Legitimation von moralischen Normen oder von

34

17.01.2026, 14:44:04,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gerechtigkeitsprinzipien auf. Primir geht es ihnen weder um eine histo-
rische Erklarung des Ursprungs der Gesellschaft noch um eine Erkla-
rung realer politischer Vorginge.® Damit unterscheiden sie sich schon
von blof positivistischen oder empirischen Ansitzen, die sich allein fiir
faktisch geltende Gesetze, fiir empirisch beobachtbare Tatsachen oder
Prozesse interessieren. Auflerdem beziehen sich Kontraktualisten und
Utilitaristen zunichst auf eine bestimmte Ar¢ des Vorteils, der zum Kri-
terium der politischen Legitimitit avanciert. Es ist vorteilhafter, die
Gesellschaft auf eine bestimmte Weise zu ordnen, und dieser Vorteil
begriindet auch ihre jeweilige Legitimitit. Strittig ist nun, und hier
werden wir dann auch die Unterschiede zwischen Utilitarismus und
Kontraktualismus fassen konnen, von welcher Art dieser Vorteil und
wer das Subjekt dieses Vorteils sein soll. Wenden wir uns aber zuerst
den Gemeinsamkeiten der beiden Ansitze zu.

1. 2. 1. Rationale Rechtfertigung als Gemeinsamkeit

Drei Charakteristika lassen sich angeben, die beide Kriterien teilen und
durch die sie sich von anderen normativen Theorien unterscheiden.
Zunichst ist ihnen der ungefihre Zeitpunkt ihrer historischen Entste-
hung gemeinsam, in ihrer heutigen Form haben sich die beiden Doktri-
nen vor allem in den letzten drei oder vier Jahrhunderten, also etwa seit
Beginn der Neuzeit, entwickelt (zur Historie der Doktrin des Gesell-
schaftsvertrags vgl. Hampton 1993 und Kersting 1994, zur Historie des
Utilitarismus vgl. Halevy 1928 und Dicey 1930). Neben ihrer histori-
schen Nihe kommt ihnen jeweils eine zentrale Bedeutung bei der Ent-
stehung und Entwicklung der liberalen und demokratischen Staatsfor-
men in der westlichen Welt zu. Sie haben beide einen je spezifischen
Beitrag zur Entwicklung einer eigenstindigen westlichen politischen
Kultur geliefert. Die Vertragstheoretiker Hobbes und Locke spielten
etwa eine wichtige historische Rolle bei der Losung der religios moti-
vierten Kriege in der frithen Neuzeit durch die Kritik der religiosen
Legitimation politischer Autoritit. Rousseau und Kant waren dann die
Vorkidmpfer fiir die Kritik des Absolutismus und die Idee der demokrati-

* Hampton zufolge kann die Vertragstheorie nicht nur eine Rechtfertigung sondemn auch eine
Erklarung von gesellschaftlichen Machtverhaltnissen leisten (1986, 269 und 273; vgl. Kavka
1986, 19; Kersting 1994, 12). Auch Utilitaristen wie Bentham oder J. St. Mill haben ange-
nommen, daB sich ihre normative Theorie unmittelbar aus der realen Tatsache ableiten lasse,
daB Menschen nach der groftmoglichen Befriedigung ihrer Wiinsche und Interessen streben
und daB daher dem Utilitarismus auch ein Erklarungspotential in bezug auf die psychologi-
schen und politischen Realitaten zukomme.

35

17.01.2026, 14:44:04,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen Mitbestimmung. Und Utilitaristen wie Bentham und J. St. Mill
haben neben ihrem Engagement fiir die Demokratie zuletzt wesentliche
Impulse fiir die Errichtung eines Sozial- und Wohlfahrtsstaates gegeben
(Rawls ID, 285; Gauthier MA, 105).

Uber ihren historischen Ursprung und ihren EinfluB auf die politische
Kultur des Westens hinaus haben der Kontraktualismus und der Utilita-
rismus aber auch inhaltliche Gemeinsamkeiten: Sie wenden sich gegen
religiose oder traditionelle Autorititen, verzichten auf theologische
Argumente und gehen stattdessen von einem sdkularisierten Kontext fiir
die Aufgabe der politischen Legitimation aus. Beide nechmen sie jeweils
eine universalistische Autoritdt der politischen Rationalitit fiir sich in
Anspruch, die allein auf bestimmten Anlagen und Vermégen des Men-
schen griindet. Mit universalistischer Autoritit meine ich hier nur die
potentielle Anwendbarkeit von utilitaristischer und kontraktualistischer
Moraltheorie in verschiedenen Kontexten. Denn sicher haben sie dann
verschiedene Vorstellungen dariiber entwickelt, worin diese allgemein
menschlichen Vermégen, worin die Vernunftnatur des Menschen né-
herhin bestehen soll; und sie kénnen auch anerkennen, daB es dariiber
in verschiedenen Kulturkreisen unterschiedliche Auffassungen geben
kann. Doch gegen jede relativistische oder skeptische Einstellung teilen
beide Theorien die optimistische Auffassung, daBl es moglich ist, eine
verniinftige Begriindung politischer Normen zu geben. Diese Normen
sind grundsétzlich auf alle politischen Gemeinschaften anwendbar und
konnen sogar den Verkehr zwischen verschiedenen politischen Gemein-
schaften auf moralisch begriindete Art und Weise regeln.

Zuletzt gehen beide Theorien vom Individuum als grundlegender Ein-
heit jedes Versuchs der politischen Legitimation aus. Fiir Vertragstheo-
retiker wie auch fiir Utilitaristen kommt dem Individuum selbst die
Autoritit dariiber zu, was fiir es gut oder schlecht ist: Gut oder schlecht
fiir das Individuum ist das, was es dafiir hilt. Die Bestimmung des Gu-
ten ist hier, jedenfalls innerhalb bestimmter Grenzen, rein subjektiv.
Diese These muf nicht mit einem umfassenden Individualismus gleich-
gesetzt werden, nach welchem sich ein Individuum hauptsdchlich nur
fiir sein eigenes Wohlergehen interessiert. Denn Kontraktualisten wie
auch Utilitaristen ist die Vorstellung durchaus nicht fremd, daB es auch
altruistische Individuen geben koénnte, Individuen also, die nicht ihr
eigenes Wohlergehen an erster Stelle verfolgen. So kann das Indivi-
duum durchaus das Wohl seiner Familie, seiner Freunde, seines Vereins
oder seiner Partei vor sein eigenes personliches Wohlergehen stellen.
Dennoch bildet dabei das Individuum die Basis jeder politischen Legi-
timation, denn es entscheidet allein iiber seine Priferenzen, ganz gleich

36

17.01.2026, 14:44:04,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ob diese nun moralisch oder egoistisch sind.® Sicher sind es wieder un-
terschiedliche Auffassungen iiber das Individuum, die jeweils in die
Grundlegung der beiden Theorien eingehen. Fiir den Utilitaristen liegt
das Grundvermégen des Individuums wesentlich in der Féahigkeit, Lust
oder Schmerz zu fiihlen. Fiir den Kontraktualisten sind es im Gegenzug
die Anlagen zur freien Selbstbestimmung, die Fahigkeit zur rationalen
Uberlegung und Entscheidung, die als wesentliches Charakteristikum
des Individuums zu gelten und die Basis der Moraltheorie zu bilden hat.

Neben diesen drei gemeinsamen Charakteristika, die sie von anderen
Moraltheorien unterscheiden, teilen Kontraktualisten und Utilitaristen
auch einige Schwierigkeiten und Probleme. So sind sie aufgrund ihrer
jeweiligen Kriterien der politischen Legitimitit - im Gegensatz etwa zu
Theorien, die auf gemeinschaftlichen Traditionen aufruhen - nicht dazu
in der Lage, die jeweiligen Grenzen der politischen Einheiten anzuge-
ben, die die Bezugspunkte fiir ihre Theorien bilden.” Auch die Grenzen
der Individuen an der Basis fiir unsere beiden Ansitze konnen innerhalb
der Theorien selbst nicht ganz ecinfach festgelegt werden: Was sind
iiberhaupt die Einheiten der Zustimmung zu einer Gerechtigkeitskon-
zeption? Hier geht es um das Problem der Festlegung der Entschei-
dungssituation, in welcher der Gesellschaftsvertrag stattfinden soll. In
der Tradition vertragstheoretischen Denkens tauchte dieses Problem in
der Frage nach der angemessenen Beschreibung des Naturzustands auf.
Und was sind die Einheiten der Befriedigung von Wiinschen und Inter-
essen, die Einheiten und Grenzen von Lust und Schmerz, die fiir die
utilitaristische Moraltheorie noch in Betracht gezogen werden kénnen?
Gehoren die Tiere noch dazu? Und wie sicht es mit den Pflanzen aus?
Inwieweit méchte man auch die spiteren Generationen mit in die Be-
wertung der politischen Legitimitit einer Gesellschaftsordnung einbe-
ziehen?

® Dabei ist es durchaus nicht richtig, daB beide Theorien die individuellen Praferenzen als

gegeben annehmen miissen und keine Angaben iiber ihre Entstehung machen kdnnen. Sowohl
Kontraktualisten (wie Rawls, Rousseau oder Kant) wie auch Utilitaristen (hier ist an erster
Stelle J. St. Mill zu nennen; vgl. Wollheim 1984, 224) verfiigen itber Theorien dariiber, wie
sich individuelle Priferenzen innerhalb einer Gesellschaft bilden und verindem kénnen, wie
sich bestimmte gesellschaftliche Verhiltnisse auf die Prigung von Priferenzen auswirken.

7 8o sind die Konstitution kollektiver Identitaten und die damit verbundenen Grenzziehun-
gen politischer Einheiten nicht selten selbst wiederum Gegenstand von moralischen und politi-
schen Konflikten (Pizzomo 1991, 213), und die Vertragstheoretiker werden wie auch die
Utilitaristen Probleme haben, moralische Kriterien fir die Schlichtung dieser speziellen Art
von Konflikten zu formulieren. Da diese Probleme jedoch beiden Theorien gemeinsam sind,
haben sie fiir ihre Diskussion und respektive Bewertung keine groBe Bedeutung (Mackie
1985, 91). Weiterhin haben beide Ansitze neben der Grenzziehung nach auBen auch spezifi-
sche Probleme mit intemen Subdivisionen von politischen Einheiten, wie cie etwa fiir foderali-
stische Staaten charakteristisch sind (Dahl 1983; Whelan 1983).

37

17.01.2026, 14:44:04,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auflerdem ist beiden Theoriestringen gemeinsam, daf sie nicht un-
bedingt nur die moralischen Grundlagen fiir ein liberales und demokra-
tisches politisches System bilden kénnen. Sowohl der Kontraktualismus
als auch der Utilitarismus konnen unter Umstinden ein autoritdres poli-
tisches System als gerechtfertigt ansehen. Ein kontraktualistisches Legi-
timationsmodell der politischen Rationalitit mufl durchaus nicht, das
konnen wir am Beispiel von Hobbes® Leviathan sehen, eine demokrati-
sche Herrschaftsordnung zu seinem Ergebnis haben. Und fiir den Utili-
tarismus kann das zuletzt sogar bis zur Rechtfertigung eines totalitaristi-
schen Systems gehen, wenn niamlich die Priferenzen der Individuen
zum Gegenstand der politischen Machtausiibung gemacht werden und
sic zuletzt von der politischen Autoritit zu einer gesamtnutzenmaximie-
renden Einstellung gezwungen bzw. dahingehend manipuliert werden.
Das Gute besteht fiir den Utilitaristen allein in der Befriedigung von
Wiinschen oder Priferenzen; welche Inhalte diese Wiinsche oder Prife-
renzen annchmen sollen, kann selbst wiederum nur aus der Perspektive
des grofitmoglichen Gesamtnutzens entschieden werden. Diese Gefah-
ren sind also nicht von vornherein auszuschliefen, und an verschiede-
nen Stellen unserer Untersuchung werden wir uns mit ihnen beschifti-
gen miissen. Trotzdem soll hier nicht der Extrem- oder Ausnahmefall
zum Schwerpunkt unserer Untersuchung werden; wir leben im Kontext
einer weitgehend liberalen und demokratischen politischen Kultur, und
wir interessieren uns fiir die moglichen Griinde ihrer Legitimitét, ihrer
Kritik- bzw. Reformbediirftigkeit.

Wenn ich meine Untersuchung auf die beiden genannten Formen der
politischen Argumentation begrenze, so glaube ich damit nicht, daf
diese Theorien bereits alle Moglichkeiten ausschopfen, ein liberales und
demokratisches politisches Regime zu rechtfertigen; es wird also nicht
das gesamte Spektrum moéglicher politischer Griinde abgedeckt. Doch
ich nehme sie hier als die beiden einzigen ernsthaften Kandidaten, die
ein rationales Kriterium zur Bewertung der politischen Verhaltnisse in
unserem speziellen westlichen Kontext anbieten.® Die Leser, die diese

® Far mich stellt die Vertragstheorie und nicht eine Theorie der Rechte den eigentlichen
Rivalen zum Utilitarismus dar. Nozick (ASU, 10f.), Gauthier (MA, 222), Dworkin (1989, 50)
und Mackie (1985, 86) nehmen dagegen fundamentale Rechte zum Ausgangspunkt ihrer
Begriindung einer Konzeption der politischen Gerechtigkeit und nehmen gleichzeitig an, damit
den Utilitarismus widerlegt zu haben. Zurecht schreibt Narveson: “There is a temptation to
make a definitional connection between rights and contract, thus defining the contractarian
view into truth. The temptation should be resisted.” (1985, 161) Rechte konnen in meinen
Augen nicht als moralische Grundlagen einer moralischen Theorie der Politik dienen, denn sie
sind bereits substantielle Prinzipien einer politischen Moralitit, die ihrerseits einer Begriindung
bedirfen. Bei Rawls - wie auch bei anderen Kontraktualisten (Scanlon CU; Buchanan LL) -
geht der VertragsabschluB der Verteilung individueller Freiheitsrechte voraus; letztere ist das

38

17.01.2026, 14:44:04,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ausgangspramisse nicht teilen, werden sich von meiner Argumentation
kaum iiberzeugen lassen; es geht hier um eine Selbstvergewisserung der
eigenen Position, eine der Moderne immanente Debatte steht im Mittel-
punkt meines Interesses. Doch werden es diese Leser vielleicht dennoch
niitzlich finden und zu schitzen wissen, dafl die hier unternommene
Klirung ihnen eine prizise Gegenargumentation ermoglicht. Wenn eine
Selbstverstindigung iiber die fiir die Moderne charakteristischen Ratio-
nalititsstandards auch keine Begriindung dieser Malistibe gegeniiber
anderen Standards darstellt, so muf} diese Selbstverstindigung einem
der Tradition der Moderne gegeniiber Fernstehenden nicht unbedingt
auf eine Werbung fiir diese Standards abzielen oder sich umgekehrt
etwa mit einem moralischen Relativismus begniigen. Eine Selbstver-
stindigung kann anderen Personen gegeniiber auch eine Einladung zur
Kritik, anderen Kulturen gegeniiber eine Aufforderung zum Dialog
darstellen.

1. 2. 2. Tradition und Variationen des Kontraktualismus

Worin unterscheiden sich nun unsere beiden Kandidaten? Und worin
unterscheiden sich die verschiedenen Varianten innerhalb ein und der-
selben Theorie? Ein Kontraktualist wird nur dann einen Grund als einen
wirklichen Grund anerkennen, wenn er von allen Betroffenen in den
entsprechend festgelegten Umstinden akzeptiert werden konnte. Ein
Utilitarist wird demgegeniiber nur dann einen Grund als einen solchen
anerkennen, wenn er auf die Maximierung des Gesamtnutzens einer
Gesellschaft Bezug nimmt. Dabei gilt es allerdings verschiedene Mog-
lichkeiten in Betracht zu ziehen, wie diese beiden Kriterien iiberlappen
oder konvergieren konnen. John Harsanyi, zum Beispiel, leitet eine
utilitaristische Gerechtigkeitskonzeption von einer nach kontraktualisti-
schem Muster konstruierten Entscheidungssituation ab. Unter den ent-
sprechenden Bedingungen, so behauptet er, werden alle Personen der
Maximierung des Durchschnittsnutzens als dem grundlegenden Prinzip
einer legitimen Politik zustimmen. Auch wenn Harsanyi ein dem Rawls-
schen Urzustand dhnliches Verfahren benutzt - und Rawls' Idee des
Urzustands stammt urspriinglich eigentlich von Harsanyi (TJ § 24, 137
FN. 11) - so versteht er sich doch nicht als Kontraktualist; denn sein

Ergebnis, nicht die Voraussetzung des Gesellschaftsvertrags. Und natiirlich billigen alle
Utilitaristen den Rechten nur einen derivativen Status zu (Hare MT, 151; Brandt 1992: /1.
Utilitarianism and moral rights, 196 - 212, Griffin WB, 234, Hardin MLR, 76 und 81;
Sumner 1987, 130).

39

17.01.2026, 14:44:04,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kontraktualistisches Modell fiihrt ihn zu einer utilitaristischen Kon-
zeption der Gerechtigkeit (1976, 46; vgl. Rawls TJ § 6. 29).

Auf der anderen Seite konnte auch argumentiert werden, daf} es ge-
rade der Gesellschaftsvertrag bzw. bestimmte natiirliche Rechte des
Menschen sind, die den Gesamtnutzen einer Gesellschaft maximieren
helfen. So wird das Ideal des Kontraktualisten fiir die Zwecke einer
utilitaristischen Moraltheorie der Politik instrumentalisiert. Nur wenn
alle Betroffenen eciner bestimmten Gesellschaftsordnung zustimmen
konnen, besteht iiberhaupt die Chance, daf in dieser Gesellschaft auch
der Gesamtnutzens maximiert wird. Wieder haben wir den irritierenden
Fall eines Zusammentreffens, einer Konvergenz unserer beiden Krite-
rien, wobei jedoch das eine Kriterium jeweils vorgibt, den wahren
Grund des anderen darzustellen. Wir miissen daher eine klarere Be-
schreibung der Spezifika beider Positionen geben.

Beginnen wir mit dem Kontraktualismus. Eine ganze Reihe von
Theorien verstehen sich als kontraktualistisch; gemeinsames Element ist
dabei jedoch die Auswahl von Gerechtigkeitsprinzipien (vgl. Freeman
1991, 288).° Von einer kontraktualistischen Perspektive aus gesehen ist
die jeweilige Gerechtigkeitskonzeption also jeweils Resultat einer ver-
niinftigen Entscheidung, eben eines Vertragsabschlusses zwischen allen
betroffenen Personen. Eine Konzeption der Gerechtigkeit resultiert nicht
aus einer privilegierten Einsicht in die Natur oder den Kosmos, sie ist
das Resultat einer Ubereinstimmung zwischen denen, die unter einem
bestimmten politischen Arrangement zusammenzuleben haben. Die
Entscheidung fiir bzw. die Zustimmung zu einem bestimmten Arrange-
ment wird dabei immer cine bestimmte Art des Interesses, einen be-
stimmten Vorteil oder Nutzen fiir das Individuum zur Basis haben. Wie
jedoch die Bedingungen der Entscheidungssituation festgelegt werden
und von welcher Art der Vorteil sein wird, das unterscheidet verschie-
dene Varianten des Kontraktualismus. Voraussetzung fiir einen Gesell-
schaftsvertrag ist natiirlich neben einer bereits vorhandenen gemeinsa-
men Sprache auch eine bereits bestechende Form des gemeinsamen Zu-
sammenlebens. Die Sprache selbst, die Kultur oder die Gesellschaft

®  Nicht zu verwechseln ist die Doktrin des Gesellschaftsvertrags mit einer Doktrin, welche
die Legitimitat der Gesellschaft von Privatvertragen zwischen verschiedenen Individuen ausge-
hend herleiten wiirde. Nozick (ASU) beispielsweise 1aBt seinen Minimalstaat aus Privatvertra-
gen zwischen Individuen und Schutzagenturen hervorgehen. Damit werden jedoch die Hinter-
grundbedingungen nicht beriicksichtigt, die einigen Individuen erhebliche Verhandlungs-
vorteile garantieren, obwohl sie selbst bereits Resultat einer gesellschaftlichen Kooperation
sind, die ihrerseits einer moralischen Beurteilung unterworfen werden kann (Rawls PL, 23).
Das Ideal des Gesellschaftsvertrags zielt darauf ab, eine Perspektive der Unparteilichkeit zu
entwerfen, in der diese Verhandlungsvorteile eliminiert sind (Rawls PL, Lecture VII. The
Basic Structure as Subject, 257 - 288).

40

17.01.2026, 14:44:04,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

koénnen deshalb nicht ihrerseits Gegenstand des Vertragsabschlusses
oder gar Quelle unserer moralischen Urteile sein. Eine von Aristoteles
oder Hegel inspirierte Sozialphilosophie irrt, wenn sie die kulturellen
und geschichtlichen Voraussetzungen, die dem Vertragsabschlufd ganz
unbestritten voranzugehen haben, als geeignetes Instrument einer Kritik
des Ideals des Gesellschaftsvertrags ansieht. Rawls hat deutlich ge-
macht, daf} der Vertrag kein geschichtliches Ereignis sein muf}; es ge-
niigt, ihn als bloB hypothetisches Gedankenexperiment zu verstehen, um
einen Mafistab der Kritik der Gesellschaft und des Entwurfs einer alter-
nativen Konzeption der Gerechtigkeit zu erhalten:

,,1he content of the agreement is not to enter a given society or to adopt a given
form of government, but to accept certain moral principles.“ (TJ § 3, 16)

Ausgehend von der je spezifischen Art des Vorteils konnen nun ver-
schiedene Unterscheidungen getroffen werden, je nach den verschiede-
nen Pramissen iiber die vertragsschliefenden Parteien und je nach Fra-
gestellung hinsichtlich des Objekts des Vertragsabschlusses. Daraus
ergeben sich die verschiedenen Varianten der Vertragstheorie; so mag
man beispielsweise zuerst fragen, was iiberhaupt den Gegenstand des
Vertragsabschlusses darstellt. Die klassische Version der Vertragstheo-
rie sieht im Ideal des Gesellschaftsvertrags zuerst eine Losung des Pro-
blems der politischen Autoritdt oder der politischen Herrschaft. Es ist
die Legitimitit eines Staats iiberhaupt, die Legitimitit auch der Aus-
iibung der politischen Herrschaft und die damit korrespondierende poli-
tische Verpflichtung eines Staatsbiirgers, die der Gesellschaftsvertrag
fundiert. So kontraktieren die Parteien beispielsweise bei Hobbes um
eine Instanz zu errichten, die sie dazu zwingen kann, ihre Befehle aus-
zufithren. Im Gegensatz dazu haben die gegenwirtigen Theorien der
Vertragstheorie wie etwa diejenige von Rawls eine bestimmte Konzep-
tion der distributiven Gerechtigkeit zum Resultat, die Existenz und die
Legitimitit des Staates steht dabei nicht mehr im Mittelpunkt der Frage-
stellung. Hier beantwortet das Ideal des Gesellschaftsvertrags eine Ver-
teilungsfrage und nicht die Frage nach einer politischen Herrschaftsord-
nung (Feinberg 1973, 266, Hampton 1986, 256, Kavka 1986, 399, Ker-
sting 1994, 16).

Weiterhin kann man verschiedene Varianten der Vertragstheorie un-
terscheiden, je nachdem wie die Situation festgelegt wird, in welcher der
Vertragsabschluf zustande kommen soll. Die Pramissen, die in die Defi-
nition der Ausgangssituation eingehen, bestimmen wesentlich die Re-
sultate der Vertragstheorie, und wir konnen hier zwei grundsitzliche
Varianten unterscheiden. Entweder sind die Parteien in der Entschei-
dungssituation bereits auf irgendeine Weise moralisch motiviert und

41

17.01.2026, 14:44:04,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

entscheiden aufgrund dieser bereits vorausgesetzten moralischen Motive
(bei Rawls, Scanlon und Nagel), oder aber sie gehen ohne diese morali-
schen Motive in die Verhandlungen iiber den Gesellschaftsvertrag und
entscheiden ausschlieflich nach ihrem jeweiligen Figeninteresse, das
nicht unbedingt rein egoistisch sein mufl (bei Gauthier oder J. M.
Buchanan).”® Je nachdem wie diese Varianten dann wiederum den mo-
ralischen Standpunkt bzw. das Eigeninteresse fassen, und hier sind
wieder unterschiedliche Varianten denkbar, lassen sich verschiedene
Subdivisionen von Vertragstheorien unterscheiden.

Die Probleme beider Varianten des Kontraktualismus sind Gegen-
stand heftiger Debatten. Diejenige Variante, die von moralischen Moti-
ven ausgeht, ist dem Vorwurf ausgesetzt, letztlich auf einem reinen
Zirkelschlufl zu beruhen. Die Pramissen sind so gehaltvoll gefafit, daB es
dort nicht weiter schwierig ist, substanticlle moralische Resultate zu
erhalten. Doch was ist die Basis fiir diese gehaltvollen moralischen
Pramissen selbst, die in die Definition der Entscheidungssituation einge-
hen? Wie kann ich etwas voraussetzen, das eigentlich zu zeigen wire?
Und wie verhilt sich eine solche Theorie zur politischen Realitit, in
welcher die moralischen Motive oft nicht in hinreichender Qualitit und
Quantitdt anzutreffen sind? Auf der anderen Seite erscheint es vielen
zweifelhaft, ob man aus einer bloB eigeninteressierten Motivation der
Parteien in der Entscheidungssituation tatsachlich moralisch gehaltvolle
Resultate ableiten kann. Ist das Eigeninteresse allein tatsichlich eine
tragfihige Basis fiir die moralische Argumentation in der Politik? Und
wenn ja, warum? Natiirlich fillt es dann leichter anzugeben, warum
man auch eine empirische Motivation hat, sich an das Ergebnis eines
Gesellschaftsvertrags zu halten. Doch spiegelt dieses Ergebnis letztlich
nicht blof} die unterschiedlichen Machtverhiltnisse von je eigeninteres-
sierten Parteien wieder, die iiber mehr oder weniger Macht verfiigen,
ihre Interessen auch in Verhandlungen durchzusetzen?

In Rawls' Theorie finden wir nun Bestandteile beider Positionen, und
deshalb ist seine Theorie auch zu Recht in den Mittelpunkt der Dis-
kussionen geriickt. Die Ambiguitit seiner Theorie der Gerechtigkeit, die
auf merkwiirdige Weise zwischen moralischen Motiven in Form eines
Gerechtigkeitssinns und an der Maximierung ihres Anteils an Primér-
giitern interessierten Vertragsparteien oszilliert, wird uns Gelegenheit

' Sugden unterscheidet zwischen einem starken und einem schwachen Kontraktualismus
(1990, 769): Der starke Kontraktualismus eines Gauthier beansprucht, ohne moralischen
Input auszukommen; der schwache Kontraktualismus eines Rawls dagegen nimmt bestimmte
moralische Intuitionen zZum Ausgangspunkt eines Rechtfertigungsmodells, das unter Umstan-
den in einem Feed-back-Verfahren auch zu Revisionen an diesen Ausgangsintuitionen fiihren
wird.

42

17.01.2026, 14:44:04,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

geben, das ganze Potential der Vertragstheorie jenseits einer Dichotomie
von moralischer versus eigeninteressierter Motivation auszuschopfen.
Im Urzustand sind die Parteien zwar primir am eigenen Vorteil interes-
siert, doch gleichzeitig befinden sie sich hinter dem sogenannten Schlei-
er der Nichtwissenheit, der ihnen ihre eigene Identitit kaschiert und
damit ein unparteiisches Moment in die Entscheidungssituation ein-
fithrt, das den Gerechtigkeitssinn der Parteien artikulieren soll. Viel-
leicht sind nun beide Elemente fiir einen vertragstheoretischen Ansatz
wesentlich, doch in der Rawlsschen Version erscheinen sie zunéchst als
zwei einander fremde Elemente, die ohne ¢in inneres Verhiltnis neben-
einander gestellt wurden. Das kantische Theorieelement einer von den
je individuellen Interessen unabhdngigen Unparteilichkeit steht dort
ohne innere Beziehung neben der instrumentalistischen Rationalitéts-
auffassung der Theorie der rationalen Entscheidungswahl.

Rawls bezeichnet die Theorie der Gerechtigkeit ja als Teil der Theo-
rie der rationalen Entscheidungswahl (TJ § 3, 16; zur Einschrinkung
vgl. dagegen bereits TJ § 61, 404). Deshalb wirkt auch der Schleier der
Nichtwissenheit wie eine willkiirliche Nebenbedingung, die nur deshalb
eingefiihrt wird, um die gewiinschten Resultate zu erhalten. Und Rawis
gesteht selbst ein: "We want to define the original position so that we
get the desired results." (TJ § 24, 141) Erst in den neueren Schriften
zum Political Liberalism finden wir dann eine Losung dieses Problems;
dort sind die beiden Seiten der Entscheidungssituation zwar weiterhin
voneinander unabhdngig, doch sie stehen nicht mehr beziehungslos
nebeneinander, wie das noch in 4 Theory of Justice der Fall war (vgl.
Abschnitte 6. 2. und 6. 3.). Im Gegensatz zu vielen Interpretationen
seiner jiingeren Schriften denke ich daher auch, von einer funda-
mentalen Kontinuitidt bei Rawls sprechen zu konnen. Rawls selbst be-
stitigt diese Interpretation, wenn er die Kontinuitit zwischen 4 Theory
of Justice und Political Liberalism hinsichtlich des Inhalts und der
Basis der liberalen Konzeption der politischen Gerechtigkeit betont (PL,
7). Die wesentlichen Verinderungen betreffen ausschlieflich das Pro-
blem der politischen Stabilitit in einer wohlgeordneten Gesellschaft.

1. 2. 3. Tradition und Variationen des Utilitarismus
Drei Merkmale kennzeichnen im Gegensatz dazu die utilitaristische
Position (Sen 1979; Hoffe 1992; Hardin MLR, 19). Zunichst bewertet

der Utilitarismus nicht die intrinsischen Qualititen von Handlungen,
Normen. Dispositionen oder Institutionen; er bewertet diese vielmehr je

43

17.01.2026, 14:44:04,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nach den Konsequenzen, die sie zur Folge haben." Utilitaristen sind
immer auch Konsequentialisten, denn sie betrachten politische Institu-
tionen und politisches Handeln als blofic Mittel zur Erreichung von
bestimmten Zielen. Je nachdem, ob die Folgen von Handlungen, Regeln,
Dispositionen oder Institutionen im Mittelpunkt einer utilitaristischen
Theorie stehen, spricht man von Handlungs-Utilitarismus (Hare MT,
43), Regel-Utilitarismus (Brandt 1992, 212; Harsanyi 1982, 41), Motiv-
Utilitarismus (Adams 1976) oder institutionellem Utilitarismus (Hardin
MLR, 13; Nida-Riimelin 1993, 84). Der Regel-Utilitarismus und der
institutionelle Utilitarismus sind dabei nicht konsequentialistisch in dem
Sinne, dafl sie die Bewertung von einzelnen Handlungen von deren
Konsequenzen abhingig machen. Einzelne Handlungen werden viel-
mehr je nach Ubereinstimmung und Befolgung von bestimmten Regeln
oder Institutionen bewertet, die dann allerdings ihrerseits nach den
Konsequenzen fiir die allgemeine Wohlfahrt bewertet werden. Der Kon-
sequentialismus ist hier nicht Bestandteil einer Entscheidungsprozedur,
die vielmehr Regeln, Normen und Institutionen zur Grundlage hat;, nur
sind diese Regeln selbst wiederum auf der Grundlage eines konsequen-
tialistischen Bewertungsmaf3stabes festgesetzt. Diese Formen eines
indirekten Konsequentialismus konnen, was die Bewertung von einzel-
nen Handlungen anbelangt, durchaus deontologische Moraltheorien
generieren.

Die Unterscheidung zwischen deontologischen und konsequentialisti-
schen Moraltheorien ist dabei nicht mit der Unterscheidung zwischen
kontraktualistisch und utilitaristisch begriindeten Moraltheorien iden-
tisch. Denn auch eine kontraktualistisch fundierte Gerechtigkeitskon-
zeption kann konsequentialistische Elemente etwa in Form einer Kon-
zeption der Verteilungsgerechtigkeit aufweisen. So sagt Rawls, daBd “al/
ethical doctrines worth our attention take consequences into account in
Jjudging rightness. One which did not would simply be irrational, crazy."
(TJ § 6, 30) Und ebenso kann eine utilitaristisch fundierte Moraltheorie
deontologische Elemente wie beispielsweise eine individuelle Pflichten-

! Dabei wird allerdings hiufig iibersehen, daB es gar nicht so leicht ist, eine Handlung von
deren Konsequenzen zu trennen (vgl. Brandt GR, 271 und 280; Griffin WB, 281; Trapp 1988,
53). Und auBerdem zihlen dann zu den Folgen mancher Handlungen einer Person auch wieder
Handlungen anderer Personen (Nida-Rimelin 1993, 12). Zihlt der Tod von B zu den Folgen
der Handlung von A, der den Abzug des Revolvers driickt? Oder hat man den Tod von B als
Bestandteil der Handlung von A anzusehen? Manche Folgen sind beabsichtigt, manche sind
nicht beabsichtigt aber vorhersehbar, manche sind zuletzt ganz unbeabsichtigt. Sicher zieht
man den Kreis zu eng, wenn man etwa nur beabsichtigte Folgen zur Beschreibung bzw. zur
Individuation von Handlungen zulaBt; andererseits sind in bestimmten Fillen selbst unvorher-
sehbare Folgen mit zu einer Handlung zu rechnen (Feinberg 1970: 6. Action and Responsibi-
lity, 119 - 151; Davidson 1980: 5. Agency, 43 - 62).

44

17.01.2026, 14:44:04,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lehre beinhalten, die das Rechte beim Handeln des Einzelnen zunichst
iiber die Verfolgung des Guten setzt und das gerade um der Maximie-
rung cines wie auch immer spezifizierten gemeinsamen Gutes willen.
Dann kann man sogar ein sogenannter Regel-Utilitarist sein, ohne ein
Handlungs-Konsequentialist zu sein (Frey 1985, 65; Nida-Riimelin
1993, 85). Doch die zentrale Unterscheidung ist fiir Rawls die Unter-
scheidung zwischen deontologischen und teleologischen Moraltheorien.

Grundsitzlich werden bei Rawls teleologische Theorien von deonto-
logischen Theorien durch die Bestimmung des Verhiltnisses des Rech-
ten und des Guten unterschieden. Teleologische Theorien definieren das
Gute unabhingig vom Rechten; dabei sind nicht alle teleologischen
Theorien auch dem Utilitarismus zuzurechnen (Griffin WB, 234) Deon-
tologische Theorien kennen dagegen diese Unabhingigkeit des Guten
vom Rechten nicht, eine deontologische Theorie ,, does nof interpret the
right as maximizing the good.” (TJ § 6, 30). Deshalb stellt Rawls den
deontologischen Theorien nicht die konsequentialistischen sondern die
teleologischen Theorien gegeniiber; deontologische Theorien gelten ihm
daher auch nicht als Theorien ,, that characterize the rightness of insti-
tutions and acts independently from their consequences.  (Ibid.)"*

Das zweite Element einer jeden utilitaristischen Theorie ist eine be-
stimmte Werttheorie, das heifit eine bestimmte Konzeption derjenigen
Konsequenzen, die uns {iberhaupt als wiinschenswert erscheinen. Jede
utilitaristische Moraltheorie hingt von einer bestimmten Idee des Guten,
einer inhaltlichen Vorstellung der Wohlfahrt oder des Gliicks ab, die
dann quantitativ von den Handlungen, Regeln oder Institutionen maxi-
miert werden soll. Wenn der klassische Utilitarismus bestimmte Be-
wubtseinszustinde wie Lust oder Schmerz als Gegenstand einer Theorie
des Gliicks oder des zu maximierenden Werts annahm (Bentham 1988,
1), so beziechen sich zeitgenossische Utilitaristen auf Wiinsche oder
Priferenzen als Basis ihrer Gliickstheorie. Damit werden sie von blofien
Bewulitseinszustinden unabhingig und kénnen andere Werte mit in das

12 Als hilfreich erweist sich hier Sandels Unterscheidung von zwei verschiedenen Bedeutun-
gen des Begriffs der Deontologie, der einmal auf einer inhaltlich-moralischen, ein andermal
auf einer grundlegend-legitimierenden Ebene angesiedelt ist: “/n its moral sense, deontology
opposes consequentialism; it describes a first order ethic containing certain categorical
duties and prohibitions which take unqualified precedence over other moral and practical
concerns. In its foundational sense, deontology opposes teleology; it describes a form of
Justification in which first principles are derived in a way that does not presuppose any
final human purposes or ends, nor any determinate conception of the human good. Of the
two strands of the deontological ethic, the first is no doubt the more familiar.” (1982, 3)
Obgleich dieser erste Gegensatz der wohl gebrauchlichere ist, versucht die hier vorliegende
Untersuchung die Untiefen des Spannungsverhiltnisses der zweiten Gegenitberstellung auszu-
loten.

45

hittps://doi.org/10.5771/6783485993003-25 - am 17.01.2026, 14:44:04, httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (I IEm—.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maximandum aufnehmen: "We desire things other than states of mind, I
might sometimes prefer, say, bitter truth to comforting delusion." (Grif-
fin WB, 13, vgl. Griffin 1991) Aulerdem hingt mit einem sich auf die
Erfiillung von Priferenzen beziehenden Utilitarismus der Begriff des
Gesamtnutzens nicht mehr nur von einem einzigen, monistischen Typus
des Werts ab. Der Gesamtnutzen kann eine Pluralitit von Werten um-
schliefflen, wenn er nur als formales Konzept etwa einer prudentiellen
Konzeption der Rationalitit verstanden wird. "'Well-being’ or ‘utility’ is
best understood as a formal analysis of the concept of prudential value.
And prudential values are irreducibly plural.” (Griffin WB, 147) Neben
Lustgefiihlen kénnen dann auch die Vollendung eines Werks, Autono-
mie, Verstehen und tiefe personliche Bindungen als Bestandteile einer
utilitaristischen Werttheorie angesechen werden (WB, 67; vgl. Brandt
GR, 253, Brink 1989, 221).

Ein Wunsch oder eine Priferenz ist zwar ein mentaler Zustand, doch
zielen sie auf einen bestimmten Zustand in der Welt ab. Das Erleben
von Lustgefiihlen ist deshalb nur ein méglicher Inhalt von Wiinschen
oder Priferenzen neben vielen anderen moglichen Inhalten. Ein Buch
zu schreiben, sich fiir eine Sache einzusetzen, mag ein miihseliges Un-
terfangen sein. Doch wenn diese Dinge als wertvoll angesechen werden,
so gilt das Erreichen dieser Ziele auch als eine Befriedigung des ent-
sprechenden Wunsches oder der entsprechenden Priferenz (Parfit RP, 6)
- und zwar selbst dann, wenn dabei keine merklichen Lustgefiihle im
Bewufitsein wahrgenommen werden. Selbst bestimmte moralische Welt-
zustinde konnen unter den Giitern oder Zielen sein, auf die unsere
Wiinsche gerichtet sind und die wir durch unser Handeln realisieren
wollen. Amartya Sen argumentiert zum Beispiel fiir eine konsequentia-
listische Theorie, die allerdings nicht auf die Wohlfahrt eines Gemein-
wesens abzielt, sondern die Verletzung von Rechten in der Bewertung
von bestimmten Weltzustinden mit in eine umfassende Werttheorie mit
einschliefit (1982, 12; vgl. Abschnitt 5. 3. 3.). Rechte werden damit
selbst zum Teil eines bestimmten Wertes, den es zu realisieren gilt. Und
Scheffler spricht etwa auch von einem pluralistischen Konsequentialis-
mus, welcher neben der Maximierung eines Wertes auch “a distributi-
on-sensitive conception of the overall good" mit einschliefit (1982a, 29,
vgl. Trapp 1988, 214). Kann man hier auch nicht mehr von einer utili-
taristischen Position im engeren Sinne sprechen, ist diese Position doch
konsequentialistisch in dem Sinne als sie nimlich die Konsequenzen
von bestimmten Handlungen oder Institutionen zum obersten Kriterium
ihrer Bewertung erheben.

Neben dem konsequentialistischen Element enthilt jede utilitaristi-
sche Theorie sowohl eine Konzeption des individuellen Guten wie auch

46

17.01.2026, 14:44:04,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eine Konzeption des kollektiven Guten. Einerseits mub} festgelegt wer-
den, was iiberhaupt in die aggregierte Summe des Gesamtnutzens einer
Gesellschaft eingehen soll. Andererseits muf} dariiber hinaus festgelegt
werden, wie die einzelnen Posten zusammengefafit werden sollen; insbe-
sondere kann man entweder - wie der klassische Utilitarismus - die
absolute Summe aller einzelnen Gliicksniveaus bilden; dieser Version
gibt auch Hare den Vorzug (1989b, 215). Oder aber man mifit das kol-
lektive Gut mit dem Durchschnittsnutzen aller Individuen einer kollekti-
ven Einheit; Harsanyi favorisiert diese Version des kollektiven Guten,
welche von der blolen Anzahl der Individuen einer Gesellschaft unab-
héngig gemacht wird (1976, 45; 1982, 44). Dem Durchschnitts-Utilita-
risten geht es nicht um ein Maximum an Wohlfahrt iiberhaupt, es geht
ihm um eine moglichst hohe durchschnittliche Wohlfahrt der einzelnen
Individuen.

Das dritte Element jeder utilitaristischen Theorie besteht in der For-
derung, daB’ das derart festgelegte kollektive Gute maximiert werden
solle. Die Summe der Wohlfahrt einer Gesellschaft resultiert aus der
Differenz zwischen positiven und negativen Bilanzposten in der kollek-
tiven Nutzenkalkulation; und dieser Betrag soll moglichst groB sein. Der
Imperativ der utilitaristischen Moraltheorie ist einfach so zu formulie-
ren: ,Maximiere durch Deine Handlungen (Normen, Motive oder Insti-
tutionen) die quantitativ bestimmbare Menge dieses bestimmten Guten
in der Welt!“" Der Utilitarismus hat also nichts mit einer Doktrin etwa
eines ethischen Egoismus zu tun, einer Doktrin, die besagt, dafl es mo-
ralisch gefordert ist, die Wohlfahrt einer bestimmten Person zu ma-
ximieren. Die Utilitaristen fordern die Maximierung der Wohlfahrt aller
Mitglieder einer Gesellschaft zusammengenommen, nicht eines einzel-
nen Individuums (vgl. Nida-Rimelin 1993, 53; Kavka 1986, 357,
Sidgwick 1981, 411). Auch der ethische Egoismus ist genauso wie die
Rationalititstheorie der Klugheit eine konsequentialistische und auch
maximierend ausgerichtete Theorie, und dariiber hinaus konnten beide
Theorien die gleiche Werttheorie wie eine utilitaristische Moraltheorie
haben, doch ist das Subjekt der prudentiellen Konzeption der Rationali-
tit ein anderes als dasjenige der utilitaristischen Konzeption der Mora-
litat.

Diese drei Merkmale des Utilitarismus kénnen auch die drei mogli-
chen Angriffspunkte einer systematischen Kritik des Utilitarismus bil-

3 Die klassische Formel Benthams, "Maximiere die grofite Wohlfahrt der groBten Anzahl!”
(the greatest happiness of the greatest number; 1988, 5), ist nicht frei von Ambiguititen,
denn es ist unmoglich, zwei verschiedene GroBen, also die grofte Wohlfahrt und die grofite
Anzahl zugleich zu maximieren (Griffin WB, 151; Hardin MLR, 21). Griffin schlagt deshalb
vor, die groBte Anzahl aus der Formel herauszunehmen und nur die Wohlfahrt zu maximieren.

47

17.01.2026, 14:44:04,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den; dem ersten Merkmal konnte ein moralischer Einwand entgegnen,
daB der Utilitarismus die Handlungsoptionen der Agenten zu stark be-
schneide und die deontologischen Restriktionen zum Schutze moglicher
Betroffener des Handelns anderer Personen ignoriere; dem zweiten
Merkmal koénnte eine evaluative Kritik entgegnen, dafl der Begriff des
Guten, mit welchem der Utilitarismus operiere, nicht umfassend fiir alle
Personen einer Gesellschaft bestimmt werden konne; und ein dritter
epistemischer Einwand wiirde geltend machen konnen, dal wir niemals
eine absolute GewiBheit in bezug auf die Folgen einer Handlung besit-
zen konnen und daB sich das Prinzip der kollektiven Gliickseligkeit
schon allein deshalb nicht als Moralprinzip aufstellen 1aft (vgl. auch
Kant 1977, Bd. VII: Kritik der praktischen Vernunft, 148).

Dem konsequentialistischen Element konnte man also zuerst die In-
tegritdt der Person - ob als handelnder oder leidender Person, ob als
Agent oder als Patient - gegeniiberstellen, die der Konsequentialismus
zugunsten der in der Summe vorteilhaften Folgen allein iibergehen
kann. Denn angesichts der vorteilhaften Folgen zihlen weder die etwai-
gen moralischen Skrupel des Handelnden noch die Opfer, die den Leid-
tragenden auferlegt werden konnen. Zweitens konnte man dann die
inhaltliche Definition des Guten in Zweifel ziehen, die jede Version des
Utilitarismus voraussetzen muf}. Entweder ist dieser Zweifel dann ein
nur moderater Zweifel hinsichtlich der je spezifischen Konzeption des
Guten, die durch eine andere Konzeption zu ersetzen sei. Damit wird
aber der Utilitarismus noch nicht im Mark getroffen, denn iiber die
Moglichkeit einer Konzeption des gemeinsamen Guten als solcher be-
steht hier kein Zweifel. Oder aber der Zweifel ist radikal und setzt bei
der Méglichkeit der Konzeption eines gemeinsamen Guten selbst an, die
es erlauben sollte, die verschiedenen Wertvorstellungen der Gesell-
schaftsmitglieder kommensurabel zu machen. Zuletzt kann die Maxi-
mierungsmaxime des Ultilitarismus angegriffen werden. Zum einen
konnte es aufgrund mangelnder Informationen und anderer epistemi-
scher Restriktionen vielleicht unmoglich sein, die Konsequenzen be-
stimmter Handlungen und Institutionen hinsichtlich einer umfassenden
Konzeption des Guten zu kalkulieren. Schliefilich setzt der Utilitarismus
wenigstens die Moglichkeit kalkulierbarer Wahrscheinlichkeiten von
moglichen Handlungsfolgen voraus. Oder aber man setzt gegen das
Maximierungsgebot ein grundsitzliches Argument, das den Aspekt der
Verteilungsgerechtigkeit als ein von jeder Maximierung unabhéngiges
moralisches Kriterium beriicksichtigt wissen will.

Oft wird die angebliche Unmoglichkeit eines interpersonellen Nut-
zenvergleichs zum Ausgangspunkt der Kritik des Utilitarismus genom-
men (vgl. die klassische Kritik von Robbins 1932), der einer einheitli-

48

17.01.2026, 14:44:04,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

chen MeBlatte zur Aggregation aller individuellen Nutzenniveaus be-
darf. Zur Verrechnung jeweils unterschiedlicher Nutzenniveaus muf} es
schlieflich moglich sein, diese miteinander zu vergleichen. Doch ist
diese letztlich rein quantitative Bewertung des Nutzens tiberhaupt mog-
lich, wenn es um qualitativ ganz verschiedene Inhalte geht? Und was
1aBt sich aus dieser Schwierigkeit fiir eine Kritik des Utilitarismus ab-
leiten? SchlieBlich konnte der Utilitarismus trotz der Unmoglichkeit
eines interpersonellen Nutzenvergleichs die einzig richtige Moraltheorie
sein, die dann eben auf praktisch unlosbare Anwendungsschwierigkeiten
trifft. Rawls selbst macht seine Kritik des Utilitarismus nicht an diesem
Punkt fest und betont, dal "the more important objections to utilitaria-
nism are at another level” (T] § 49, 321).

,-The main point is that even if interpersonal comparisons of satisfaction can be
made, these comparisons must reflect values which it makes sense to pursue. It
is irrational to advance one end rather than another simply because it can be
more accuretely estimated. The controversy about interpersonal comparisons
tends to obscure the real question, namely, whether the total (or average) happi-
ness is to be maximized in the first place.« (Rawls TJ § 15, 91)

So ist auch die Moglichkeit oder Unmdglichkeit interpersoneller Nut-
zenvergleiche fiir die Diskussion der Meriten und Miéngel verschiedener
Moraltheorien eher marginal.* Will man sich dennoch mit dem Pro-
blem des interpersonellen Nutzenvergleichs auseinandersetzen - und
dies scheint fiir einen am Begriff der Verantwortung orientierten Begriff
der Politik, die auch mit Kosten und unerwiinschten Folgen ihrer Ent-
scheidungen zu rechnen hat, unumginglich -. so hat man auch zu be-
riicksichtigen, dafl das Problem des inter-personellen Nutzenvergleichs
nicht grundsitzlich vom Problem des intra-personalen Nutzenvergleichs
verschieden ist. Entweder verzichtet man auf Vergleiche auf beiden
Gebieten, oder aber man lift sie auf beiden Gebieten zu. Schliefllich
gibt es keinen Grund, hier eine kiinstliche Grenze zu zichen. Wenn
synchrone Nutzenvergleiche zwischen verschiedenen Personen unmég-
lich sind, so miissen diachrone Nutzenvergleiche zwischen verschiede-

Y Das Kriterium der Pareto-Optimalitit versucht, die Schwierigkeit des interpersonellen
Nutzenvergleichs durch ein Verfahren der sozialen Entscheidung zu umgehen, bei dem alle
Betroffenen gleichermafien enen Vorteil haben werden. Denn, so Pareto, wie kénnte man das
Glick des Wolfs, ein Schaf zu fangen und zu fressen, mit dem Gliick des Schafes vergleichen,
eben nicht vom Wolf gefressen zu werden? Wie sollte man wohl den Nutzen der Gemeinschaft
von Wolf und Schaf maximieren kdnnen? (Pareto 1966, 67f) Die Pareto-Optimalitit ist
deshalb ein Sozialwahlverfahren, das auf die Moglichkeit des interpersonellen Nutzenver-
gleichs verzichtet und trotzdem die Idee eines moglichst groBen Gesamtnutzens beibehalt. Nur
hat dieses Kriterium seine Schwiche in der Nichtentscheidbarkeit vieler Situationen, in denen
es unumginglich ist, den Vorteil der einen Seite gegen den Nachteil der anderen Seite zu
verrechnen.

49

17.01.2026, 14:44:04,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nen Zeitpunkten im Leben ein und derselben Person auch unméglich
sein.'* Nur wiirde man sich mit einer solchen Auffassung der Inkom-
mensurabilitit verschiedener Wertvorstellung innerhalb des Lebens
einer einzigen Person auch die Méglichkeit einer plausiblen Theorie der
Klugheit, einer prudentiellen Konzeption der Rationalitidt nehmen.

1. 3. Politik und éffentliche Vernunft

Wir wollen die Debatte zwischen Kontraktualismus und Utilitarismus
nun auf deren Relevanz fiir die moralische Beurteilung der wichtigsten
gesellschaftlichen Institutionen einschranken. Sicherlich bieten beide
Theorien auch MaBstibe fiir die moralische Beurteilung von individuel-
lem Handeln an; in Analogie zum Handlungs-Utilitarismus konnte man
dann etwa von einem Handlungs-Kontraktualismus sprechen. Uns inter-
essiert aber allein der Bereich der Politik, die wir als eine besondere
Form des kollektiven Handelns und Verantwortens kennenlernen wer-
den. Dabei soll nicht abgestritten werden, daB es ein komplexes Wech-
selverhiltnis zwischen allgemeiner Moraltheorie und politischer Philo-
sophie, zwischen personaler Ethik und gemeinschaftlicher Verantwort-
lichkeit gibt, welches bei unseren Ausfiihrungen zur Stabilitdt einer
wohlgeordneten Gesellschaft und deren Errichtung unter nicht-idealen
Umstinden eine wichtige Rolle spielen wird.

Politik betrifft all die Fragen und Konflikte, die sich aus der organi-
sierten Form des Zusammenlebens in gemeinsamen Institutionen erge-
ben. An der zentralen Stelle dieser Organisationen steht der Staat, der
ein legitimes Monopol der Gewaltausiibung in einer Gesellschaft bean-
sprucht. Eine politische Gemeinschaft ist von anderen méglichen gesell-

'S Siehe Brink (1989, 254), Davidson (1986a), Griffin (WB, 147) und Hurley (1989, 110).
Harsanyis Fundierung des Utilitarismus beruht beispielsweise gerade auf der Ausweitung des
intra-personalen auf einen inter-personellen Nutzenvergleich hinter dem Schleier der Nichtwis-
senheit (1976, 50). Die Opposition gegen den inter-personellen Nutzenvergleich gehe nur auf
die frihen Tage des logischen Positivismus zuriick, der sich skeptisch gegeniiber einer Intro-
spektion in fremde Geister verhielt (Harsanyi, 1982, 52). Nach Davidson sind unsere eigenen
Rationalitatsstandards beispielsweise eine ausreichende Grundlage fiir interpersonelle Nutzen-
vergleiche: "I think interpersonal comparisons have a basis in the sense that in the process
of attributing propositional attitudes like beliefs, desires, and preferences to others inter-
personal comparisons are necessarily made."” (1986, 203) Inter-personelle Nutzenvergleiche
sind damit die Bedingung der Moglichkeit der Attribution von rationalen Meinungen und
Winschen. Wihrend Davidson die enge Verbindung zwischen Priferenzen und dem tatsachli-
chen Nutzen unterstreicht, versucht Scanlon inter-personelle Nutzenvergleiche iiber einen
objektiven Standard vorzunehmen, der die Dringlichkeit von Bedurfhissen zum Ausgangs-
punkt macht (Scanlon 1991, 18).

50

17.01.2026, 14:44:04,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schaftlichen Assoziationen wie zum Beispiel Kirchen, Universititen,
grofen Konzernen usw. zu unterscheiden, denn sie umfafit alle einzel-
nen Assoziationen auf einem Staatsterritorium, legt durch ein Rechtssy-
stem das Verhiltnis und den Verkehr der Assoziationen untereinander
fest und regelt grundsitzliche Fragen bei der Griindung und Auflésung
von gesellschaftlichen Vereinigungen. Im Gegensatz zu einzelnen Pri-
vatpersonen oder gesellschaftlichen Assoziationen verfolgt nun der Staat
keine bestimmten Zwecke etwa in der Form einer partikularen Konzep-
tion des Guten. Die Zwecke der Politik sind vielmehr in der Verfassung
festgelegt und betreffen den gerechten Ausgleich zwischen verschiede-
nen Konzeptionen des guten Lebens; die Verfolgung etwa auch einer
Konzeption eines gemeinschaftlichen Gutes ist dieser Aufgabe unterge-
ordnet (vgl. Abschnitt 7. 4.).

Im Gegensatz zu den einzelnen Gemeinschaften innerhalb eines
Staates, die aus blof privatrechtlichen Vertrigen hervorgehen und des-
halb auch jederzeit wieder aufgelést werden konnen, ist es weitaus
schwieriger, sich als Staatsbiirger aus einem Staatsverband zu l6sen.
Man wird in einen Staat hineingeboren, und normalerweise bleibt man
in diesem Verband bis an sein Lebensende. Deshalb kommt auch der
politischen Organisation eines Staates eine besondere Bedeutung zu, die
andere gesellschaftliche Organisationen nicht besitzen. Die Zugehérig-
keit zu einem Staatswesen ist nicht auf gleiche Art und Weise freiwillig
wie die Zugehorigkeit zu besonderen gesellschaftlichen Assoziationen
(Rawls PL, 122 und 136f.; Rawls 1993c, 7). Die politische Ordnung
einer Gesellschaft wird mit einer besonderen Form des Zwangs aufrecht
erhalten; die Polizei dient der inneren, das Militdr der dufleren Sicher-
heit. Gesellschaftliche Assoziationen kénnen diese speziellen Sankti-
onsmechanismen der Politik nicht fiir ihre Zwecke in Anspruch neh-
men; Mitgliedschaften in Assoziationen basieren auf individuellen Nut-
zenkalkiilen oder auch allgemeineren Wertvorstellungen. Sie umgreifen
nicht in gleicher Weise den Aufbau der gesamten Gesellschaft wie die
mit Zwangsmitteln und einem Gewaltmonopol ausgestattete politische
Entscheidungsinstanz eines Gemeinwesen.

Rawls spricht nun vom Gebrauch einer dffentlichen Vernunft, wenn
es darum geht, die Ausiibung dieser speziellen, von allen Staatsbiirgern
gemeinsam konstituierten Form der politischen Macht zu legitimieren.
Doch 148t der Begriff der dffentlichen Vernunft mehrere Abgrenzungen
gegeniiber einem nicht-dffentlichen Gebrauch der Vernunft zu: Die
Unterscheidung von 6ffentlichem und nicht-6ffentlichem Vernunftge-
brauch kann einerseits die politische Gemeinschaft zum Bezugspunkt
haben, wonach sich der nicht-6ffentliche Vernunftgebrauch auf gesell-
schaftliche Assoziationen innerhalb dieser Gemeinschaft wie Kirchen,

51

17.01.2026, 14:44:04,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Universititen usw. bezieht. Damit wiirde man eine Unterscheidung
beziiglich des Gegenstandes des Gebrauchs der Vernunft vornehmen;
der nicht-6ffentliche Gebrauch der Vernunft wiirde sich allein auf die
innere Verfafitheit und Zielverfolgung von gesellschaftlichen Assozia-
tionen beziehen (Rawls PL, 220). Und nur der 6ffentliche Vernunftge-
brauch wiirde sich danach auf die Konzeption der politischen Gerech-
tigkeit in einer Gesellschaft beziehen. Aullerdem steht dieser Vernunft-
gebrauch mit dem Gebrauch des Gewaltmonopols durch den Staat in
einer unmittelbaren Beziehung. Doch die Unterscheidung kann sich
auch auf das Subjekt bzw. auch die Reichweite des Vernunftgebrauchs
beziehen: Bei Kant etwa ist der offentliche Gebrauch der Vernunft als
freier Vernunftgebrauch vom nicht-6ffentlichen Gebrauch der Vernunft
als unfreiem Privatgebrauch der Vernunft unterschieden.

"Der offentliche Gebrauch seiner Vernunft muB jederzeit frei sein, und der
allein kann Aufklirung unter Menschen zu Stande bringen; der Privatgebrauch
derselben aber darf 6fters sehr enge eingeschrinkt sein, ohne doch darum den
Fortschritt der Aufklarung sonderlich zu hindem." (1977: Bd. XI, 55)

Der private Vernunftgebrauch wird hier als Vernunftgebrauch des Inha-
bers eines Amts iiber offentliche Angelegenheiten verstanden. Und in
der Ausiibung dieses Amtes sollte er seiner Privatmeinung keine zu
grofe Rolle beimessen. Fiir Rawls ist das Unterscheidungsmerkmal aber
nicht die Freiheit sondern der Gegenstand, woriiber inhaltlich zusam-
men mit anderen riasoniert wird. Bei Rawls wird die offentliche Vernunft
vorzugsweise von Gesetzgebern, vom Personal der Exekutive und Judi-
kative angewendet und bezieht sich allein auf politische Fragen (1995a,
140 FN. 19). Bei Rawls ist die dffentliche Vernunft nicht mehr Richterin
iiber die Geltungsanspriiche umfassender Doktrinen; sie bezieht sich
ausschlieBlich auf Fragen, die mit der Ausiibung der politischen Herr-
schaft der Staatsbiirger iiber sich selbst als Verantwortungs- und Schick-
salsgemeinschaft zu tun haben. Sie sollte daher besser polifische Ver-
nunft genannt werden.'* Fiir Rawls geht es nur darum, bestimmte Griin-
de, die in umfassenden Konzeptionen des guten Lebens wurzeln, aus der
Debatte iiber die Konzeption der politischen Gerechtigkeit aus-

! Habermas wiederum sieht die offentliche Vernunft dagegen unspezifisch fiir alle gesell-
schaftlichen Belange auch jenseits der engeren Sphire der Politik als relevant an. So milssen
sich Wahrheitsanspriiche etwa von umfassenden religidsen oder metaphysischen, Doktrinen in
ihrem Lichte Gberpritfen lassen; und sie werden diese Prifung bei Habermas nicht unbedingt
bestehen. Bei Rawls heiBt es dagegen, daB ,, to deny that religious beliefs can be publicly and
fully established by reason is not to say that they are not true.” (PL, 153) Fir Rawls stellt
also die Mdglichkeit einer 6ffentlichen Rechtfertigung keine Einlosung des Geltungsanspru-
ches von Aussagen in bezug auf ihre metaphysische Wahrheit bzw. allgemeine moralische
Richtigkeit dar.

52

17.01.2026, 14:44:04,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zugrenzen. Der Verfassungsgerichtshof, der seine Beratungen an diesen
"constitutional essentials" ausrichtet, kann hier als Beispiel eines rein
offentlichen Vernunftgebrauchs angesehen werden (PL, 231). Nur im
iibergreifenden Konsens oder dann auch in nicht-idealen Umstinden
sind zum Zwecke der gesellschaftlichen Stabilisierung oder Etablierung
einer Gerechtigkeitskonzeption auch in umfassenden Konzeptionen des
guten Lebens wurzelnde Griinde im oOffentlichen Vernunftgebrauch
zugelassen (vgl. Abschnitt 5. 5.).

Die Schwierigkeiten, die meiner Ansicht nach bei Rawls‘ eigenem
Gebrauch des Begriffs der offentlichen Vernunft auszumachen sind,
resultieren aus einer Ambiguitit hinsichtlich der Konzeption der politi-
schen Gerechtigkeit im Verhiltnis zur Anwendung und Ausiibung poli-
tischer Herrschaft. Wenn sich der 6ffentliche Vernunftgebrauch allein
auf eine Gerechtigkeitskonzeption bezieht, dann hat er mit der politi-
schen Realitdt der Machtausiibung noch nichts zu tun. Sobald die Ver-
nunft sich aber auf die Ebene der konkreten Herrschaftsverhiltnisse
begibt, wird auch die Unterscheidung von offentlicher und nicht-6ffent-
licher Vernunft durchlissig: und soweit ich sehe, verwendet Rawls den
Begriff der offentlichen Vernunft dann gleichzeitig in drei verschiede-
nen Bedeutungen. Deshalb méchte ich nach der Durchfithrung der ent-
sprechenden Unterscheidungen die Verwendung des Begriffs der politi-
schen Vernunft fiir eine dieser drei Bedeutungen allein reservieren: Zum
einen bezieht sich sein Begriff der offentlichen Vernunft nidmlich auf
das Gewaltmonopol des Staats, zum anderen enthilt er das Erfordernis
der offentlichen Bekanntheit, der Publizitdt, und schlieBlich steht er,
insofern er durch die Dimension des Rechten konstituiert ist, in einem
Gegensatz zu den je besonderen Doktrinen des guten Lebens der Privat-
personen einer Gemeinschaft.

Nur einer dieser Begriffe, und zwar der zweite, auf die faktische Be-
kanntheit der Gerechtigkeitsprinzipien bezogene Begriff, verdient in
unserem Diskussionskontext tatsichlich die Bezeichnung einer dffentli-
chen Vernunft. Uns geht es jedoch um eine politische Konzeption der
Gerechtigkeit, die sich immer auch auf das Gewaltmonopol des Staates
bezieht. Nach Rawls legitimiert die 6ffentliche Vernunft dieses Gewalt-
monopol; doch kann es keineswegs fiir ausgemacht gelten, dafd die
Griinde dieses Vernunftgebrauchs immer 6ffentlich bekannt sind; und es
kann ebensowenig fiir ausgemacht gelten, daB diese Rechtfertigung
generell und bereits vom Begriff her unabhingig von den umfassenden
Doktrinen des guten Lebens stattzufinden hat. Das kann so sein, und in
einer liberalen Demokratie wird das faktisch auch im allgemeinen so
sein. Doch es muf} nicht so sein; deshalb mochte ich fiir diesen spezifi-

53

17.01.2026, 14:44:04,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen Zweck der rationalen Argumentation in bezug auf das staatliche
Gewaltmonopol den Begriff der politischen Vernunft reservieren.

Gerade in nicht-idealen Umstinden kann es notwendig sein, daf be-
stimmte politische Griinde wenigstens voriibergehend nicht 6ffentlich
gemacht werden, bis ein Transformationsprozefl abgeschlossen ist, der
die Realisierung der Anwendungsbedingungen einer idealen Theorie der
Gerechtigkeit zum Ziel hat. Und es kann weiterhin passieren, dal dann
auch umfassende Konzeptionen des guten Lebens zu den Bestandteilen
einer politischen Rationalitit zu zihlen sind. Sicherlich iiberlappen sich
offentliche und politische Vernunft in weiten Teilen, doch gibt es gute
Griinde, sie begrifflich zu trennen. Die politische Vernunft bezieht sich
immer auf die Zwangsbefugnis des Staates, sie hat die Legitimation und
Kritik der Einrichtung und Ausiibung eines staatlichen Gewaltmonopols
zur Aufgabe. Die offentliche Vernunft betrifft dagegen all die Gesichts-
punkte, welche die Biirger eines Staates unabhingig von der staatlichen
Zwangsbefugnis teilen kénnen, auf welche sie sich berufen konnen und
welche sie gegenseitig anerkennen konnen, ohne dabei notwendiger-
weise die Einrichtung einer politischen Herrschaftsordnung im Sinn zu
haben. So mag die offentliche Vernunft beispielsweise auch bestimmte
kulturelle oder historische Gegebenheiten zum Referenzpunkt haben,
die alle Mitglieder eines Gemeinwesens fraglos als Bestandteil ihrer
kollektiven Identitit anerkennen, ohne sie jedoch als triftiges Argument
fiir die Rechtfertigung der Ausiibung politischer Macht zu gebrauchen.

Den Begriff einer spezifisch politischen Vernunft méchte ich deshalb
vom Offentlichkeitserfordernis einerseits und andererseits von der Frage
danach, ob sie zu den umfassenden Doktrinen des guten Lebens der
Staatsbiirger zu zihlen ist, unterschieden wissen. Damit gewinne ich
auch die Moglichkeit, die Frage aufzuwerfen, ob politische Griinde of-
fentlich bekannt sein sollten. Denn es konnte sein, dal} gute politische
Griinde in bestimmten Umstinden esoterisch und der Offentlichkeit
entzogen bleiben (vgl. Abschnitt 3. 5.). Und des weiteren konnte es
moglich sein, daB es fiir eine politische Gemeinschaft konstitutive 7ra-
ditionen und gemeinsame Erfahrungen gibt, die zwar nicht direkt mit
der Legitimation politischen Handelns in Zusammenhang stehen und
nicht unmittelbar zur politischen Vernunft zu zihlen sind, aber dennoch
ein Element der Konzeptionen des guten Lebens aller Staatsbiirger die-
ser Gemeinschaft darstellen (vgl. Abschnitt 7. 4.). Gemeinsame kol-
lektive Erinnerungen und gemeinsame kollektive Erwartungen kénnen
deshalb zum Bestandteil der gemeinsamen Ressourcen des verniinftigen
Argumentierens zidhlen. Und auch wenn diese Gemeinsamkeit keine
politische Vernunft im Sinne einer liberalen Demokratie begriindet, so
konnen diese Gemeinsamkeiten in hierarchisch-wohlgeordneten Gesell-

54

17.01.2026, 14:44:04,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schaften zur Rechtfertigung und Kritik der inneren politischen Herr-
schaftsverhiltnisse dienen (vgl. Rawls LP). Dort wiirde sich dann eine
Konzeption der politischen Gerechtigkeit aus einer Konzeption eines
gemeinsamen Gutes der Mitglieder dieser Gesellschaft herleiten lassen
(PL, 109). Der Begriff einer spezifisch politischen Vernunft ermoglicht
es, Fragen nach dem Verhiltnis eines legitimen Gewaltmonopols und
der Zwangsbefugnis des Staates zur Offentlichkeit von Gerechtigkeits-
prinzipien und zur Bezichung zu umfassenden Doktrinen der Staatsbiir-
ger aufzuwerfen. Insbesondere ist es damit auch nicht gesagt, daB politi-
sche Griinde gegeniiber umfassenden ethischen Doktrinen eines guten
Lebens eine vollstindige Neutralitidt beanspruchen kénnen.

Die vorliegende Untersuchung ist an einer Grundlegung einer liberalen
und demokratischen politischen Ordnung interessiert, und diese soll mit
Hilfe der Bestimmung der Struktur und Dynamik der politischen Ver-
nunft geleistet werden. Innerhalb einer liberalen politischen Ordnung
geht man meist davon aus, daBl der Staat keine besonderen umfassenden
Konzeptionen des guten Lebens favorisieren darf (Rawls, PL, 190).
Andere Liberale sprechen auch von einer Neutralitit des politischen
Gemeinwesens gegeniiber seinen Biirgern. Dworkin etwa beschreibt den
Liberalismus als eine Theorie der Gleichheit, die eine offiziclle Neutra-
litéit gegeniiber Konzeptionen verlangt, die angeben, welche Dinge im
Leben wertvoll sind (1985, 203); aus dieser Neutralitit leiten sich auch
die Begrenzungen der Legitimitit bestimmter politischer Handlungen ab
(vgl. W. von Humboldt 1967; J. St. Mill 1991, Feinberg 1984). Rawls
vermeidet jedoch den Begriff der Neutralitit, der ihm nicht frei von
Ambiguititen scheint. Denn Neutralitit kann verschieden verstanden
werden. Rawls unterscheidet die Verfahrensneutralitdt von der Zielneu-
tralitat und der Neutralitdt des Einflusses bzw. des Resultats einer libe-
ralen Konzeption der politischen Gerechtigkeit (PL, 193).

Sicher ist nun der politischen Liberalismus neutral hinsichtlich der
Ziele des politischen Handelns; der Staat privilegiert nicht absichtlich
bestimmte Konzeptionen des guten Lebens gegeniiber anderen. Doch
das gleiche kann nicht ohne weiteres von den Verfahrensvoraussetzun-
gen und den tatsdchlichen Resultaten des Verfahrens gesagt werden.
Denn die Voraussetzungen, von denen die kontraktualistische Prozedur
ausgeht, sind nicht frei von bestimmten substantiellen Wertvorstellun-
gen (Rawls ID, 377, vgl. Abschnitt 6. 1.). Auflerdem kann nicht garan-
tiert werden, dall die Resultate politischen Handelns - wenn auch nicht
beabsichtigt - bestimmte Auffassungen des guten Lebens nicht gegen-
iiber anderen bevorzugen. Rawls gibt zu, daB es naiv wire anzuneh-
men, daB} ,die Grundstruktur eines gerechten Verfassungsstaates keine

55

17.01.2026, 14:44:04,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bedeutenden Auswirkungen und Einfliisse darauf hat, welche umfas-
sende Lehre dauerhaft Zustimmung findet und Anhénger gewinnt.“ (ID,
378; vgl. Nagel EP, 166) Benachteiligungen bestimmter Konzeptionen
des guten Lebens sind daher, obwohl nicht beabsichtigt, so doch vorher-
sehbar und unvermeidlich. Rawls sagt selbst, daf es ,.keine soziale Welt
ohne Verluste* gebe, ,das heifit keine soziale Welt, die nicht einige
Lebensformen ausschlosse, die auf ihre besondere Weise bestimmte
grundlegende Werte verwirklichen.” (ID, 382) So ist also das kontrak-
tualistische Begriindungsmodell von Rawls weder neutral hinsichtlich
seiner Voraussetzung noch hinsichtlich seiner Resultate (Rawls 1975a,
539). In jeder Moraltheorie werden einige Konzeptionen des guten Le-
bens bevorzugt und andere vielleicht sogar vollig eliminiert (Ibid., 549
und Rawls ID, 382f.).

Deshalb ist der Begriff der Neutralitit - als Hilfsmittel zur Prazisie-
rung der Konzeption liberaler Politik - auch mit Vorsicht zu genieflen.
Besser ist es, die Begriffsbestimmung der liberalen Politik von vornher-
ein auf die beabsichtigt verfolgten Ziele (und nicht die gehaltvollen
Voraussetzungen oder die faktischen Resultate) des staatlichen Han-
delns zu begrenzen. Danach soll sie gegeniiber der Pluralitit der Welt-
anschauungen und Konzeptionen des guten Lebens unparteiisch sein
und keine bestimmte Auffassung auf Kosten anderer Auffassungen mit
Hilfe des Zwangsapparates durchzusetzen versuchen. Was jedoch die
Wirkungen einer bestimmten politischen Ordnung - ohne den beabsich-
tigen und direkten Gebrauch des staatlichen Zwangsapparates - hin-
sichtlich bestimmter Wertvorstellungen, hinsichtlich bestimmter gesell-
schaftlicher Traditionen und bestimmter gesellschaftlicher Bindungen
angeht, so werden sich diese der Verantwortlichkeit eines politischen
Gemeinwesens aber auch nicht ganz entziehen lassen. Die Frage nach
der Legitimitit einer politischen Forderung gemeinschaftlicher Giiter
fallt zwar nicht mehr in die engere Reichweite einer Gerechtigkeitstheo-
rie, doch wird sie sich nicht aus einer Bestimmung insbesondere auch
der Dynamik der politischen Vernunft ausschlieffen lassen.

1. 4. Kooperativer Dialog

Aber kehren wir nach dieser kurzen Erorterung des Anwendungsberei-
ches der beiden Legitimititskriterien zu unserer Debatte zwischen Kon-
traktualisten und Utilitaristen zuriick. Wie koénnen wir die Meriten und
die Mingel unserer beiden Rivalen iiberpriifen, die beide gleichermafien
beanspruchen, eine Grundlage fiir die moralische Argumentation in der

56

17.01.2026, 14:44:04,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

liberalen Politik zu bilden? Sicher wire es ein Leichtes, einfach eine
schwache Formulierung einer dieser Theorien herauszugreifen und ihr
Inkohidrenzen oder fehlerhafte Pramissen nachzuweisen. Unserem sy-
stematischen Zweck wire damit nicht gedient. Deshalb will ich - nach
dem Prinzip einer wohlwollenden Interpretation - annehmen, daf beide
Positionen eine immanente Kohirenz aufweisen; sowohl den Utilitaris-
mus als auch den Kontraktualismus will ich in ihren iiberzeugendsten
Fassungen zur Grundlage meiner systematischen Analyse machen. Doch
die immanente Kohirenz sagt nichts iiber die Wahrheit der betreffenden
Theorie aus; und diese soll hier tiberpriift werden.

Anstatt nun beide Theorien nur vergleichend gegeniiberzustellen, will
ich sie hier in einen fruchtbaren Dialog verwickeln, in dem sie sich
wechselseitig schirfer profilieren und auch weiterentwickeln konnen.
Im Gegensatz zu Ackerman (1980) und Habermas (1983 und 1991)
gehe ich davon aus, dafl unsere beiden Kriterien nicht durch den Dialog
als oberstem Kriterium substituiert werden konnen. Der Dialog kann
nicht bestimmte Uberzeugungen ersetzen; inhaltliche Uberzeugungen
miissen in den Dialog eingebracht werden und neue Uberzeugungen
miisscn am Ende des Dialogs stehen (Ricoeur 1990, 335). Deshalb
mochte ich das Prinzip des kooperativen Dialogs als methodologisches
Prinzip fiir meine Diskussion, nicht als Alternative zu den beiden Kan-
didaten verstanden wissen. Der Ausgang dieses Dialogs ist offen, doch
die Moglichkeiten seines Ausgangs sind nicht unbegrenzt. Entweder wir
erhalten die klare Rechtfertigung einer Theorie auf Kosten der Widerle-
gung der anderen, oder wir enden mit einer Synthese beider Theorien.
Eine weitere Moglichkeit wire eine radikal pluralistische Schlufifolge-
rung, nach der beide Theorien als gleichermafien giiltige Interpreta-
tionen der moralischen Grundlagen der liberalen Politik erscheinen.
Doch vielleicht konnen wir dann wenigstens die guten Griinde und die
jeweiligen Grenzen fiir die Geltungsanspriiche der beiden Theorien
festlegen. Skeptisch bin ich gegeniiber den in der analytischen Philoso-
phie beliebten knock-down Argumenten. Hier teile ich Nozicks Vorbe-
halte gegeniiber einer ,, coercive philosophy “;, schlieBlich sei es nicht
nett, jemanden dazu zu zwingen, eine bestimmte Meinung anzunehmen.
Vor allem sind zwingende Argumente dann nicht nett, wenn es darum
geht, die staatliche Zwangsbefugnis zu legitimieren, man wiirde den
politischen Zwang auch noch mit Hilfe eines philosophischen Zwangs
unterbauen. Attraktiver scheint da schon Nozicks Modell eines intel-
lektuellen Judos:

“Mightn’t there be a legitimate use of argument, in self-defence against argu-
mentative bludgeoning by others? Could one wield arguments to attack the other

57

17.01.2026, 14:44:04,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

person’s position, but only after he has attacked your own - intellecutial karate
in response to his initiating argument? Alternatively, arguments might be used
solely to disarm an attacker. Deftly, the force of the assault could be diverted or
even turned against the attacker - intellectual judo or aikido.” (1981, 5)"

In diesem Sinne mochte ich unsere beiden Kandidaten in einen fiktiven
Dialog verwickeln, der sich eine einfache und hoffentlich relativ unum-
strittene Argumentationsregel zu eigen macht. Ein Argument ist nur
dann iiberzeugend, wenn gezeigt werden kann, dah jeder mégliche Ein-
wand dagegen bereits auf die eine oder andere Weise auf bestimmte
Elemente eben dieses Arguments zuriickgreifen mufl. Wenn eine Seite
eines Disputs zeigen kann, dafl der Erfolg des Arguments der anderen
Seite von der Richtigkeit einer Annahme der eigenen Seite abhidngt,
dann kann diese Seite fiir sich beanspruchen, wenigstens einen lokalen
Sieg in diesem Disput davongetragen zu haben. Doch das wird auch fiir
die andere Seite von Vorteil sein; schlieflich hat man eine gemeinsame
Grundlage gefunden, auf welcher das Gesprich fortgesetzt werden kann.

Mit dieser Argumentationsregel mochte ich zu zeigen versuchen, dafl
der Erfolg der utilitaristischen Kritik der Vertragstheorie von einigen
Annahmen ihres Rivalen abhingt. Damit wird die Vertragstheorie selbst
zur Bedingung der Moglichkeit ihrer utilitaristische Herausforderung.
Wenn das richtig sein sollte, dann muf auch der Utilitarist - in seinem
eigenen Interesse - einige der Grundannahmen der Vertragstheorie an-
nehmen. Die Struktur der politischen Vernunft zwingt den Utilitaristen
nicht, bestimmte Dinge zu glauben; doch sie wird erweisen, daB} er be-
reits unvermeidlich an bestimmte Dinge glaubt, um iiberhaupt eine
Kritik der vertragstheoretischen Position formulieren zu kénnen. Dann
kann der Utilitarist immer noch abstreiten, dal er diese Annahme
macht, und solange wir ihn nicht iiberzeugt haben, wird der Disput
dann tatsichlich als weiterhin offen beendet werden miissen. Wir wen-
den damit eine transzendentalphilosophische Methode an, die iibrigens
schon Bentham zum Nachweis der Richtigkeit des Utilititsprinzips
empfohlen hat:

7 Gadamer hat hier eine weniger sportlich-spielerische Vorstellung davon, wie ein kooperati-

ver Dialog aussehen kann, der dann auch fiir beide Seiten von Vorteil ist: ,,Die erste Bedin-
gung fir die Kunst des Gesprichs ist, sich jeweils des Mitgehens des Partners zu versichem. ...
Ein Gesprach fithren verlangt, den anderen nidht niederzuargumentieren, sondem im Gegenteil
das sachliche Gewicht der anderen Meinung wirklich zu erwigen. Sie ist daher eine Kunst des
Erprobens.” (1960, 349) Den gegenseitigen Vorteil 1aBt Nozick auBer acht; im Judo gjbt es
immer einen Gewinner und einen Verlierer, der Angreifer wird schlieBlich aufs Kreuz gelegt!
Im gelingenden Gesprach konnen dagegen beide Seiten gewinnen. Wihrend Brandt explizit
auf der Suche nach "zwingenden" (coercive) Argumenten ist (GR, 224 und 229), lehnt auch
Rawls die Zwangsmethode in der politischen Philosophie ab (PL, 45).

58

17.01.2026, 14:44:04,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,»When a man attempts to combat the principle of utility, it is with reasons
drawn, without his being aware of it, from that very priniple itself. His argu-
ments, if they prove any thing, prove not that the principle is wrong, but that,
according to the applications he supposes to be made of it, it is misapplied.”
(1988, 4f.)

Wir wollen genau diese transzendentalphilosophische Vorgehensweise,
welche die Bedingungen der Moglichkeit eines Arguments hinterfragt,
zur Verteidigung des Prinzips der allgemeinen Zustimmbarkeit verwen-
den. Dieser lokale Sieg der Vertragstheorie wird jedoch seinen Preis
fordern; denn angenommen, es kann gezeigt werden, da} der utilitari-
stische Gegner von einigen Grundannahmen der Vertragstheorie richti-
gen Gebrauch macht, muB auch akzeptiert werden, dafl manche utilitari-
stischen Einwidnde gegen die Vertragstheorie gerechtfertigt sind. Das
Resultat unseres kooperativen Dialogs wird keine vernichtende Nieder-
lage des Utilitarismus sein; der Vertragstheoretiker wird sich wohl zur
Revision einiger seiner eigenen Annahmen veranlafit sehen. Beide sol-
len die giiltigen Elemente in der Sicht ihrer Rivalen anerkennen lernen,
und beide Seiten sollen angesichts dieser Kritik dazu gebracht werden,
ihre Ausgangsiiberzeugungen dieser Kritik entsprechend zu modifizie-
ren und zu verbessern. Beide Seiten sollen also von dem Dialog profitie-
ren, der hier stattfinden soll; beide Seiten haben jedoch auch einen Bei-
trag zu leisten, damit er gelingt. Jede der drei utilitaristischen Heraus-
forderungen, die nun vorgestellt werden sollen, enthilt ein Kérnchen
Wahrheit und wird den Kontraktualisten dazu bringen, seine Position so
zu reformulieren, daB sie dieser Kritik dann standhalten kann.

Was zunichst als Herausforderung des Kontraktualismus erschien,
wird in sein Gegenteil verkehrt. Es wird einen weiteren Grund geben,
die kontraktualistische Position anzunehmen. Haben wir mit diesem
Projekt Erfolg, dann ist es auch nicht mehr selbstverstindlich, daB die
Vorhersage des baldigen Absterbens des Utilitarismus wahr werden und
er sich friiher oder spéter gewissermaBen von selbst erledigen wird. Ber-
nard Williams, der allerdings auch einer kontraktualistischen Begriin-
dungsprozedur wenig Sympathie entgegenbringt, wird dann seine vorei-
lige Grabrede zum angekiindigten Ableben des Utilitarismus zuriick-
nehmen miissen: ,, The day cannot be too far off in which we hear no
more of it.” (1973b, 150). Denn weiterhin wird der Utilitarismus eine
wichtige Rolle in der Klarung der richtigen Begriindungsprozedur der
Moraltheorie spielen. Weiterhin wird eine kontraktualistische Position
auf ihren Gegenpart - nicht zuletzt zum Zwecke der Verbesserung und
Prézisierung der eigenen Position - angewiesen sein. Die drei konstituti-
ven Elemente des Utilitarismus - der Konsequentialismus, eine Theorie
des individuellen wie auch des kollektiven Guten und der Imperativ der

59

17.01.2026, 14:44:04,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maximierung dieses Werts - miissen auf die eine oder andere Weise
auch in der Struktur und Dynamik der politischen Vernunft beriicksich-
tigt werden.

Der Gang der Untersuchung, den ich hier noch vorstellen mochte, ist
nun als eine Konkretisierung dieses Modells des kooperativen Dialogs
auf die Debatte zwischen den Utilitaristen und den Kontraktualisten zu
verstehen. Den kontraktualistischen Rahmen, den Rawls' 4 Theory of
Justice enthilt, mochte ich als Ausgangspunkt der vorliegenden Ab-
handlung nehmen. Alle neo-utilitaristischen Kritiker der Vertragstheo-
riec haben Rawls' Theorie zu ihrem wichtigsten Bezugspunkt gemacht;
sie unternehmen einen Versuch, auf seine Kritik des Utilitarismus zu
antworten. Interessanterweise hat nun aber Rawls in seinen jiingeren,
unter dem Titel Political Liberalism erschienenen Vorlesungen die
Bezugnahme auf den Utilitarismus weitgehend fallen lassen. Er scheint
nicht mehr an einer Auseinandersetzung mit dem Utilitarismus interes-
siert; fiir das neue Problem der politischen Stabilitit in einer pluralisti-
schen Gesellschaft stellt er keine echte Konkurrenz fiir den Kontraktua-
listen mehr dar; die monistische Moraltheorie des Utilitarismus kann die
spezielle Herausforderung, die vom Phidnomen eines weltanschaulichen
Pluralismus fiir die politische Philosophie ausgeht, gar nicht wahrneh-
men. In meinen Augen kann aber Rawls‘ neuer Ansatz sehr gut fiir eine
umfassende Antwort auf seine neo-utilitaristischen Kritiker verwendet
werden. Auch wenn das Thema als solches dort nicht mehr explizit
abgehandelt wird, so wird hier die Alternativposition des Kontraktua-
lismus gegeniiber dem Utilitarismus wesentlich gestirkt.'®

Sechs Etiketten, die jeweils in den Uberschriften der sechs zentralen
Kapitel dieser Arbeit genannt werden, sollen einige grundsitzliche
Moglichkeiten der Argumentation in der politischen Philosophie benen-
nen. Den Anfang meiner Untersuchung macht die Prisentation von

'8 Rawls motiviert die Fortentwicklung seiner Theorie mit einer Inkonsistenz zwischen Teil I
und Teil III von 4 Theory of Justice einerseits und seinem Aufsatz The Independence of
Moral Theory (1975b) andererseits, auf welche Samuel Scheffler (1979a) hingewiesen hat
(PL, xv). Diese Inkonsistenz ist direkt mit der Utilitarismus-Kritik von Rawls verkniopft. Sie
besteht in der Annahme, dal eine Moraltheorie auf keinem bestimmten Kriterium der per-
sonalen Identitat aufruht. Doch wenn dem so ist, dann ist nicht einzusehen, warum nicht auch
eine utilitaristische Gesellschaft mit emem schwachen Kriterium der personalen Identitit in der
Zeit wohlgeordnet in dem Sinne sein kann, als ihre Mitglieder ebenfalls einen Gerechtigkeits-
sinn - nun im Sinne des Utilitarismus - entwickeln konnen und das (utilitaristisch gefafite)
Rechte zum Bestandteil ihrer je eigenen Vorstellung des Guten machen kdnnten. Das Problem
des Political Liberalism ist deshalb weder die Revision der Grundannahmen von A Theory of
Justice noch auch die Entwicklung einer neuen Altemative zum Utilitarismus, sondem die
Losung des theorieinternen Problems der politischen und psychologischen Stabilitat einer
wohlgeordneten Gesellschaft (vgl. Abschnitt 7. 2.).

60

17.01.2026, 14:44:04,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rawls' grundlegender Intuition der Verschiedenheit von Personen. Diese
liegt sowohl seiner Kritik des Utilitarismus wie auch seiner eigenen
Version einer Vertragstheorie zugrunde. Sein Argument nimmt im we-
sentlichen den folgenden Verlauf: 1. Personen, so lautet die Pramisse,
sind verschieden, und jede Moraltheorie hat diese Verschiedenheit an-
gemessen zu beriicksichtigen. 2. Der Utilitarismus, und diese Feststel-
lung ist Ergebnis einer Beschreibung der utilitaristischen Moraltheorie,
nimmt diese Verschiedenheit von Personen nicht ernst (TJ § 5, 27). 3.
Deshalb, so lautet nun die Schlufifolgerung, taugt das Kriterium des
groBten Gesamtnutzens nicht als Grundlage einer Moraltheorie und ist
durch das Kriterium des Gesellschaftsvertrags zu ersetzen. Die Aufgabe
unserer Arbeit wird nun zundchst darin bestehen, die hier als Pramisse
fungierende Intuition zu interpretieren; die These des zweiten Kapitels
lauft auf die Behauptung hinaus, daf diese Intuition ein bestimmtes
Verstindnis der Begriffe der praktischen Rationalitit wie auch der di-
stributiven Moralitit zum Ausdruck bringt und gleichzeitig eine Be-
stimmung des Verhiltnisses zwischen diesen beiden Begriffen vor-
nimmt.

Drei mogliche Ansatzpunkte einer Kritik dieses Arguments von ei-
nem utilitaristischen Standpunkt sind vorstellbar; diese drei Strategien
bilden zugleich auch die drei grundlegenden Moglichkeiten der Kritik
eines philosophischen Arguments (Goldman 1994); Denn man kann
erstens anzweifeln, daB die Prdamisse eines Arguments korrekt ist.
Zweitens kann man in Frage stellen, dal die Schluf3folgerungen aus
diesen Priamissen gerechtfertigt sind. Vielleicht sind dazu Zusatzan-
nahmen notwendig, die nicht ausgewiesen und begriindet sind. Und
drittens 146t sich fragen, ob das Argument fiir den betreffenden Kontext
iiberhaupt relevant ist, ob es iiberhaupt Auswirkungen auf unsere bereits
bestehenden Uberzeugungen und Meinungen zeitigen wird. Ein Argu-
ment kann also schwach sein, weil seine Pramissen bereits falsch ange-
setzt wurden, obgleich sich die betreffenden SchluBfolgerungen tatsich-
lich aus diesen Pramissen ziehen lassen. Ein Argument mag ja zu den
richtigen Schlufifolgerungen kommen, doch wenn es auf falschen Pra-
missen beruht, ist es nur von begrenztem, bestenfalls manipulatorischem
Interesse. Mit einem richtigen Ergebnis, das nur aufgrund falscher
Griinde und gliicklicher Zufille gewonnen wurde, kann man nicht zu-
frieden sein. Weiterhin kann ein Argument falsch sein, wenn zwar die
Pramissen richtig sind, doch die Schlufifolgerungen sich daraus nicht
mit Notwendigkeit ergeben. Man hat in diesem Fall vielleicht einen
Fehler in der Schlufifolgerung gemacht, oder man hat neue Primissen
verwendet, die selbst fehlerhaft sind. Und zuletzt muf3 auch das Publi-
kum, miissen die Leser oder die Horer eines Arguments mit in Betracht

61

17.01.2026, 14:44:04,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gezogen werden. Wenn das Argument nimlich keinen Einflu} auf seine
Zuhorerschaft hat, wenn sich aus intellektuellen Spielercien keine Ver-
dnderung von Uberzeugungen ergibt, so entbehrt das Argument jegli-
cher Tragweite. Es ist fiir scinen Adressaten dann irrelevant, unabhin-
gig davon, ob dieses Argument nun richtig, schwach oder falsch ist.
GemiB dieser Schematisierung einer Uberpriifung von Argumentationen
gibt es drei Moglichkeiten, die Kritik des Utilitarismus und die Fundie-
rung der Vertragstheorie durch Rawls‘ Intuition der Verschiedenheit
von Personen anzugreifen.

Zunichst konnte somit ein Utilitarist die Richtigkeit der Intuition ei-
ner Verschiedenheit von Personen in Frage stellen. Dieser Moglichkeit
werde ich in meinem dritten Kapitel unter Zuhilfenahme der metaphysi-
schen Revision der Theorie der personalen Identitit von Derek Parfit
nachgehen. Sodann kann man sich auch die Frage stellen, ob denn die
Intuition der Verschiedenheit von Personen schon ein hinreichender
Grund fiir die Ablehnung des Utilitarismus ist. Richard M. Hare jeden-
falls verneint diese Frage. Es konnte sich nach einer kritischen Priifung
des Status der Intuition herausstellen, daB sie mit einer utilitaristischen
Fundierung der politischen Moralitit kompatibel ist. Mit dieser kompa-
tibilistischen Akkodomation der Intuition von Rawls in einer utilitaristi-
schen Moraltheorie will ich mich im vierten Kapitel beschiftigen. Ein
dritter Ansatzpunkt der utilitaristischen Kritik wire schlieflich die
Frage, ob die Intuition der Verschiedenheit von Personen fiir unseren
konkreten politischen Kontext iiberhaupt von praktischer Relevanz ist.
Gerade das Ideal des Gesellschaftsvertrags beruht auf hypothetischen
Annahmen, die nicht mit den wirklichen Verhiltnissen einer Gesell-
schaft iibereinstimmen. Der Utilitarismus besitzt gegeniiber der Vertrag-
stheorie den groflen Vorteil, daB er auf keine idealen oder fiktiven Ver-
hiltnisse Bezug nehmen muf}, um konkrete Normen fiir die politische
Praxis moralisch zu rechtfertigen. Russell Hardin und andere haben
unter Bezugnahme auf dic Notwendigkeit der praktischen Relevanz
einer Moraltheorie eine dritte Moglichkeit der Kritik der Vertrags-
theorie aufgezeigt, mit der ich mich im fiinften Kapitel beschiftigen
méchte.

Im sechsten und siebten Kapitel will ich mégliche Antworten auf die-
se Kritiker aus vertragstheoretischer Perspektive formulieren. Diese
Antworten méchte ich unter dem allgemeinen Titel der politischen Kon-
struktion der Gerechtigkeitsprinzipien priasentieren, die mit einer dyna-
mischen Dimension der politischen Vernunft im siebten Kapitel erginzt
werden und ihren Abschiuf finden soll. Damit sollen die revisionire
Metaphysik, die kompatibilistische Kritik und der Vorwurf der prakti-
schen Irrelevanz teilweise zuriickgewiesen und teilweise in den politi-

62

17.01.2026, 14:44:04,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen Konstruktivismus mit aufgenommen werden, welcher nun die
neue Basis der vertragstheoretischen Grundlegung einer liberalen Kon-
zeption der politischen Gerechtigkeit bildet. Dabei will ich zeigen, daB
diese drei Herausforderungen - gemif unserem Prinzip des kooperativen
Dialogs - auf die politische Konstruktion der Gerechtigkeitsprinzipien
angewiesen sind. Dadurch erhilt meine Untersuchung gewissermafien
ein transzendentalphilosophisches Herzstiick, das die Bedingungen der
Moglichkeit eines Arguments offenlegen will. Die drei Kritiken sind
zwar teilweise korrekt, doch treffen sie nicht ihr Ziel. Es wird sich viel-
mehr herausstellen, daf die Vertragstheorie gestirkt aus der Debatte mit
dem Utilitarismus hervorgehen wird. Die Intuition einer Verschieden-
heit von Personen wird von Rawls derart modifiziert und revidiert, daB
sie eine prizisere und gegeniiber den drei utilitaristischen Herausforde-
rern resistente Grundlegung der Vertragstheorie erlaubt. In diesem Sin-
ne will ich im sechsten und siebten Kapitel das Potential der neueren
Arbeiten von Rawls fiir die Entgegnung auf seine neo-utilitaristischen
Kritiker herausarbeiten.

Hat Parfit den Inhalt der Intuition der Verschiedenheit von Personen
angegriffen, so antwortet Rawls nun, dafl Personen nur partiell verschie-
den sind und tatsichlich einige Ziele teilen, die sie in einer gesellschaft-
lichen Einheit zusammenfiihren. Denn die Biirger einer gerechten Ge-
sellschaft teilen die Sorge um die Gerechtigkeit ihrer politischen Institu-
tionen, die sie weniger verschieden machen als Rawls urspriinglich
annahm. Daher werden diese Biirger auch eine gemeinsame 6ffentliche
oder besser politische Identitdt entwickeln und bestimmte politische
Wertvorstellungen teilen. Trotzdem gehen sie weiterhin gleichzeitig
ihren je individuellen Lebensplinen nach; ihre Verschiedenheit im
Sinne eines bestimmten Verhiltnisses von Rationalitit und Moralitit
wird nicht grundlegend angetastet.

Hares Kritik setzt am Status der moralischen Intuition an. Rawls ent-
gegnet hierauf, dafl dieser Status nicht auf einer bestimmten morali-
schen oder metaphysischen Doktrin beruht. Es geniigt, wenn man diesen
Status als blof} politischen versteht, das heift, Personen sind nur im
politischen Leben als voneinander verschieden zu denken. Das schliefit
nicht aus, dal manche Personen diese fiir die politische Moralitit
grundlegende Idee fiir ihr Privatleben verwerfen. Als Privatperson kann
der Biirger einer liberalen Gesellschaft durchaus das utilitaristische
Prinzip der Gesamtnutzenmaximierung zu seinem obersten Moralprin-
zip - und sogar zum Inhalt seiner Konzeption eines guten Lebens - ma-
chen. Er kann dann immer noch den aus anderen Quellen fundierten
Gerechtigkeitsprinzipien von Rawls‘ 4 Theory of Justice zustimmen.
Ein Argument fiir den Utilitarismus als Fundament der politischen Mo-

63

17.01.2026, 14:44:04,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ralitit stellt diese Konzession des Vertragstheoretikers aber nicht dar.
Selbst wenn der Utilitarismus zum gleichen Resultat wie die vertrags-
theoretische Entscheidungsprozedur kommt, so ist damit kein Argument
fiir den Utilitarismus gewonnen, sondern nur fiir die beiden Theorien
gemeinsame liberale Konzeption der politischen Gerechtigkeit. In einem
iibergreifenden Konsens kann diese vielleicht von Moraltheorien unter-
schiedlichster Provenienz getragen und unterstiitzt werden. Rawls bean-
sprucht also gar keine definitive Antwort auf den Status seiner Konzep-
tion zu geben; damit wiirde er sich auch dem Faktum des Pluralismus
einer modernen Gesellschaft entgegenstellen. Hare hat dagegen Pro-
bleme, eben dieses Faktum des Pluralismus in seiner utilitaristischen
Moraldoktrin zu akkomodieren.

Auch die Reichweite und die damit zusammenhédngende praktische
Relevanz der moralischen Intuition wird sich zuletzt als flexibler und
dynamischer erweisen, als man das allein aus 4 Theory of Justice hitte
ablesen konnen. Die Vertragstheorie kann sich durchaus einer Mo-
ralpsychologie von liberalen Personen und einer nicht-idealen Theorie
offnen, die auch die ungiinstigsten Verhiltnisse der politischen Wirk-
lichkeit beriicksichtigt. Sie kann zum einen zeigen, wie sich ein Ge-
rechtigkeitssinn in jedem einzelnen Mitglied einer wohlgeordneten
Gesellschaft herausbilden wird, damit wird die Vertragstheorie fiir das
einzelne Individuum praktisch relevant. Zudem kann die Vertragstheo-
riec den Weg eines geschichtlichen Transformationsprozesses vorzeich-
nen, der den Ubergang von nicht-idealen Verhiltnissen zu einer wohl-
geordneten Gesellschaft aufzeigt; diese Dynamik der politischen Ver-
nunft werde ich im letzten Kapitel abhandeln.

Ich beende meinen Argumentationsgang mit einer zusammenfassen-
den und weiterfiilhrenden Uberlegung zur Selbstauthentifizierung der
Verfassung der politischen Vernunft. Die Bestimmung der Struktur der
politischen Vernunft besteht dabei zunichst in einer Identifizierung der
einzelnen Elemente der politischen Vernunft. Hierzu wird vor allem die
doppelte Unterscheidung von theoretischem und praktischem Vernunft-
gebrauch und von reinem und empirischem Modus des Vernunfige-
brauchs von Bedeutung sein. Anschlieflend werden diese verschiedenen
Elemente in eine entsprechende Beziehung zucinander gesetzt. Die
Dynamik der politischen Vernunft ergibt sich daran ankniipfend aus der
Bestimmung des Verhiltnisses des philosophischen Ideals zur politi-
schen Realitit. Sie resultiert aus der Beziehung von Rationalitit und
Moralitdt zu den verschiedenen Formen der Irrationalitidt und der Im-
moralitit, die unser politisches Leben kennzeichnen.

Wenn das Hauptanliegen dieser Untersuchung in der systematischen
Uberpriifung der respektiven Stirken und Schwichen der kontraktuali-

64

17.01.2026, 14:44:04,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stischen und utilitaristischen Moraltheorie und der sich daraus ergeben-
den Bestimmung der Struktur und Dynamik der politischen Vernunft
besteht, so werden wir jedoch auch verschiedentlich interessante Einzel-
probleme streifen: Zum einen werden wir beispielsweise mehrmals auf
das Prinzip der Offentlichkeit zu sprechen kommen; dann miissen wir
auch substantielle Probleme wie Freiheitsrechte, Verteilungsgerech-
tigkeit und demokratische Partizipation im Auge behalten; daneben
werden wir an verschiedenen Stellen dieser Untersuchung auf die Frage
nach der Bezichung von individuellem und kollektivem Handeln und
sich daraus ergebenden Fragen nach der individuellen und kollektiven
Verantwortlichkeit stolen. Auf die eine oder andere Weise stehen diese
weiterfithrenden Fragen aber immer mit unserem Hauptziel der Be-
stimmung der Struktur und Dynamik der politischen Vernunft in Zu-
sammenhang,

65

17.01.2026, 14:44:04,



https://doi.org/10.5771/9783495993903-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.1. Zwei Quellen der politischen Legitimität
	1.2. Gemeinsamkeiten und Unterschiede
	1.2.1. Rationale Rechtfertigung als Gemeinsamkeit
	1.2.2. Tradition und Variationen des Kontraktualismus
	1.2.3. Tradition und Variationen des Utilitarismus

	1.3. Politik und öffentliche Vernunft
	1.4. Kooperativer Dialog

