
 

 

7. Ideologien der Anerkennung 
            
 
 
 
Indem, so wurde in dem Kapitel „Anerkennen als Erfahrungsprozess II“ deutlich, 
die auf die individuelle Selbstverwirklichung ausgerichtete Anerkennungstheorie 
Honneths das Selbstverhältnis als Ergebnis einer selbstbezüglichen Identifikation 
fasst, vermag sie die Einbindung der Individuen in ihnen gegenüber vorgängige 
Machtverhältnisse nicht kritisch zu reflektieren. Denn eine handlungsermöglichen-
de Identifikation mit eigenen Eigenschaften, Wünschen und Fähigkeiten ist auch 
dann möglich, wenn die Individuen deshalb eine bestätigende Anerkennung durch 
Andere erhalten, weil sie sich in ein bestehendes Gefüge festgelegter Positionen 
einfügen. Der Begriff der Anerkennung erscheint in dieser Perspektive allein als 
Element der Reproduktion der herrschenden sozialen Verhältnisse und droht somit, 
jede kritische Funktion zu verlieren. Eine solche kritische Perspektive auf bestimm-
te Anerkennungsverhältnisse ergibt sich aus der Ideologietheorie Althussers und 
den an sie anschließenden Ansätzen. Denn hier erscheint die bestätigende Anerken-
nung als Einordnung der Individuen in eine gegebene soziale Struktur und die Her-
ausbildung ihrer Handlungsfähigkeit zugleich als eine Form der Unterwerfung. 

Um die Ideologietheorie Althussers verstehen und beurteilen zu können, ist es 
zunächst notwendig, auf sein Philosophieverständnis und seine Bestimmung der 
gegenwärtigen Aufgaben der Philosophie kurz einzugehen; erst vor diesem Hinter-
grund lässt sich verstehen, welches Problem Althusser in der Theorie der Ideologie 
zu lösen versucht und wie er dabei vorgeht. Über diese Theorie soll demnach ge-
klärt werden, wie es möglich ist, dass eine gegebene soziale Struktur durch die 
Handlungen der Subjekte reproduziert wird. Nach Althusser kommt der Ideologie 
eine solche Reproduktionsfunktion innerhalb jeder gesellschaftlichen Ordnung zu. 
Gegenübergestellt werden dementsprechend nicht eine ideologische und eine nicht-
ideologische Form der Vergesellschaftung, sondern Ideologie und Wissenschaft. 
Allein aus der Perspektive der Wissenschaft können die in einen gegebenen Struk-
turzusammenhang eingelassenen Ideologien erkannt werden. Die Theorie der Ideo-
logie setzt einen scharfen Bruch, oder, mit Althusser formuliert, einen rigorosen 
wissenschaftstheoretischen Einschnitt zwischen der Perspektive des wissenden phi-

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


224 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

losophischen oder soziologischen Beobachters und der des in der Ideologie befan-
genen Akteurs voraus.1 Nur durch die radikale Distanzierung von den im Alltags-
handeln angelegten und vorausgesetzten Vorurteilen des common sense kann der 
Beobachter bestimmen, was die Akteure, die selbst nicht wissen, was sie tun, tat-
sächlich tun. Nur für ihn zeigt sich, welchen vorgängigen sozialen Zwängen und 
Prägungen sie in ihrem alltäglichen und scheinbar selbstbestimmten Handeln unter-
liegen und welche sozialen Verhältnisse sie darin reproduzieren.2 Die soziale Be-
deutung des Tuns kann in diesem Rahmen also allein aus einer externen Perspektive 
bestimmt werden.3 Hier wird insbesondere zu fragen sein, inwiefern es möglich ist, 
eine solche Trennung widerspruchsfrei zu entwickeln und vor dem Hintergrund ei-
ner solchen Trennung den kritischen Anspruch der eigenen Theoriebildung zu 
rechtfertigen (1). 

Ausgehend von der Bestimmung der Problemstellung, die über die Theorie der 
Ideologie gelöst werden soll, will ich in einem zweiten Schritt auf Althussers Re-
konstruktion der Funktionsweise der Ideologie eingehen. Entsprechend dieser Re-
konstruktion ist die Reproduktion einer gegebenen sozialen Struktur durch die Ideo-
logie deshalb möglich, weil die Individuen erst durch die Identifikation mit den an 
sie gestellten Erwartungen eine bestimmte Identität ausbilden und diese ihnen zu-
gewiesene Identität als eine ihnen immer schon zukommende verkennen. Damit je-
doch wird eine bestimmte Ausprägung des Verhältnisses zwischen sozialer Struktur 
und den unter ihr befassten Individuen zum Grundmodell einer jeden Vergesell-
schaftung; die Möglichkeit der gemeinsamen Gestaltung von Ansprüchen und An-
forderungen ist so schon begrifflich ausgeschlossen. Eine solche Konzeption muss 
aber die Reflexions- und Strukturierungsleistungen unterschlagen, die für die Be-

                                                            
1  Vgl. Althusser, Louis, Vorwort:Heute, in: Für Marx, Frankfurt am Main 1968,  S. 33. 

2  Vgl. Celikates, Robin, From Critical Social Theory to a Social Theory of Critique: On the 

Critique of Ideology after the  Pragmatic Turn, in: Constellations 13, No 1, 2006, S. 23f. 

3  Deshalb wurde Althusser auch vorgeworfen, mit dieser Differenzierung in politischer 

Hinsicht die beanspruchte Führungsrolle der Kader der kommunistischen Partei gegen-

über den revoltierenden Arbeitern und Studenten des Mai 68 zu rechtfertigen. (Vgl. Ran-

ciere, Jaques, On the Theory of Ideology. The Politics of Althusser, in: Quelle: 

http://www.radicalphilosophy.com/article/on-the-theory-of-ideology, letzter Zugriff: 

08.10.2013) Zwar lassen sich gegen eine solche Einschätzung Althussers selbstkritische 

Einschränkungen der eigenen Perspektive  anführen. „To become [...] ,organic intellectu-

als of the proletariat‘ (Gramsci), intellectuals have to carry out a long, painfull and diffi-

cult re-education.“ (Althusser, Louis, Philosophy as a Revolutionary Weapon, in: New 

Left Review 1971, Quelle: http://www.marxists.org/reference/archive/althusser/1968/ 

philosophy-as-weapon.htm, letzter Zugriff: 08.10.2013) Allerdings muss dann auch ge-

zeigt werden, wie sich ein solches Bekenntnis im Aufbau der Theorie niederschlägt. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 225 

 

 

wältigung der Probleme des Alltagshandelns selbst notwendig sind. So gerät aus 
dem Blickfeld, dass die Geschichte sozialer Kämpfe gerade auch als Geschichte des 
Widerstands gegen solche Zuweisungen von innerhalb einer gegebenen Struktur 
festgelegten sozialen Funktionen oder Positionen verstanden werden muss. 
 
„Indem sie die Individuen allein als Funktionsträger verstehen, gehen „diese exaltierten Den-

ker, ob „Bürgerliche“ oder „Marxisten“ von der gleichen latenten „Anthropologie“, von der 

gleichen Grundannahme vom „Menschen“ aus – daß nämlich alle Männer und Frauen (sie 

selbst ausgenommen) verdammt dämlich sind.“4  

 
Indem also Althusser rigoros zwischen Wissenschaft und Alltagspraxis trennt, in-
dem er, so der Vorwurf, Handlungsweisen direkt aus bestehenden sozialen Struktu-
ren ableitet, unterschätzt er die Fähigkeiten der Akteure, die eigenen Handlungszu-
sammenhänge kritisch zu erschließen und zu restrukturieren (2).5 

Um dieses Problem zu vermeiden, ist es, so soll in einem dritten Schritt in Aus-
einandersetzung mit Butlers Versuch einer kritischen Erweiterung des Althusser-
schen Ideologieverständnisses gezeigt werden, nicht ausreichend, die Theorie der 
Ideologie um eine Konzeption des vordiskursiven Begehrens zu ergänzen. Denn mit 
einer solchen Konzeption stellen sich die Probleme, die sich in der Auseinanderset-
zung mit Mead ergeben hatten, nur erneut (3). 

Zugleich jedoch bietet Althussers Ideologietheorie auch produktive Anschluss-
möglichkeiten. Diesen will ich im anschließenden Kapitel „Anerkennen als Erfah-
rungsprozess III“ weiter nachgehen. Sie ermöglicht es, Ideologie als eine bestimmte 
Form der sozialen Praxis zu verstehen, in der den Akteuren die soziale Bedeutung 
ihres Tuns und damit auch dessen mögliche Reproduktionsfunktion selbst nicht 
transparent wird. In ein gesellschaftskritisches Ideologieverständnis lässt sich dieser 
Gedanke dann überführen, wenn Ideologeme innerhalb eines pragmatistischen Ar-

                                                            
4  Thompson, Edward P., Das Elend der Theorie. Zur Produktion geschichtlicher Erfahrung, 

Frankfurt am Main 1980,  S. 207. 

5  Der rigorose Einschnitt, den Althusser für die eigene Theorie in Anspruch nimmt, und 

der daraus folgende intellektuelle Elitismus sind, so Thompson, dann nur der unreflek-

tierte Ausdruck der bestehenden Trennung zwischen Theorie und Praxis, zwischen uni-

versitär verankerten Intellektuellen und den praktischen Erfahrungen sozialer Wider-

standsbewegungen. Die Subjektkritik, die jede Anerkennung, jeden Gewinn von Hand-

lungsfähigkeit zugleich als undurchschaute Unterwerfung fasst, wäre somit weniger Er-

gebnis einer wissenschaftlichen Einsicht, sondern Ausdruck einer bestehenden Erfah-

rungslosigkeit, oder einer bestehenden Trennung zwischen verschiedenen Erfahrungsho-

rizonten. Die Theorie Althussers reproduziert diese Trennung nur, anstatt sie zu reflektie-

ren und schrittweise zu überwinden. (Vgl. ebd., S. 245f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


226 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

gumentationsrahmens als operativ leitende normative Gewissheiten verstanden 
werden, die die Weiterentwicklung des Erfahrungsprozesses blockieren. Erst ein 
unter Bezugnahme auf Dewey, Castoriadis und Wittgenstein zu entwickelnder 
pragmatistischer Ansatz ermöglicht es demnach, zentrale Einsichten der Ideolo-
gietheorie Althussers für eine Kritik bestimmter Anerkennungsverhältnisse frucht-
bar zu machen. Der Pragmatismus begrenzt also nicht nur die Reichweite der Ideo-
logiekritik Althussers, er steht zu ihr auch in einem produktiven Ergänzungsver-
hältnis. 

 
 

7.1 DIE WISSENSCHAFT VON UND IN DER GESCHICHTE 
 
Zunächst soll jedoch auf das Philosophieverständnis Althussers eingegangen wer-
den. Philosophische Umwälzungen sind demnach stets nachträgliche Ereignisse; sie 
reagieren stets auf ihnen vorausgehende wissenschaftliche Entdeckungen. So folgt 
der Platonismus auf die Entwicklung der Mathematik und der Cartesianismus auf 
die der modernen Physik. „Transformations in Philosophy are always rebounds 
from great scientific discoveries.“6 Die zentrale wissenschaftliche Entdeckung der 
Gegenwart geht auf Marx zurück und sie besteht, so Althusser, in der Begründung 
der Wissenschaft von der Geschichte. Erst auf der Grundlage der späten Schriften 
von Marx, insbesondere dem Kapital und den Grundrissen, kann die Geschichte 
wissenschaftlich, und das heißt nicht ausgehend von den Handlungen einzelner, 
sondern ausgehend von der jeweils bestehenden „Gesellschaftsformation“7 begrif-
fen werden. Die einzelnen Ereignisse sind demnach durch eine tieferliegende Struk-
tur bestimmt.8 „Marx hat eine neue Wissenschaft begründet: die Wissenschaft von 
der Geschichte gesellschaftlicher Formationen oder die Geschichtswissenschaft.“9 
Die damit verbundene theoretische Aufgabe ist jedoch bisher noch nicht erfasst und 

                                                            
6  Althusser, Louis, Philosophy as a Revolutionary Weapon, in: New Left Review 1971, 

Quelle: http://www.marxists.org/reference/archive/althusser/1968/philosophy-as-weapon. 

htm, letzter Zugriff: 08.10.2013. Eine etwas ausführlichere Liste findet sich in: ders., 

Über die Reproduktion, Hamburg 2012, S. 38. 

7  Vgl. Althusser, Louis, Über die Reproduktion, Ideologie und ideologische Staatsapparate, 

2. Halbband, Hamburg 2012, S. 44. 

8  Vgl. Honneth, Axel, Geschichte und Interaktionsverhältnisse. Zur strukturalistischen 

Deutung des Historischen Materialismus, in: Jaeggi, Urs und Honneth, Axel (Hrsg.), 

Theorien des Historischen Materialismus. Band 1, Frankfurt am Main 1977, S. 407. 

9  Althusser, Louis, Über die Beziehung von Marx zu Hegel, in: Lenin und die Philosophie, 

Reinbek bei Hamburg 1974, S. 48. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 227 

 

 

dementsprechend auch noch nicht bewältigt worden.10 Sie besteht darin, die zentra-
len Grundannahmen, Methoden und Zusammenhänge, die in den späten Marxschen 
Schriften implizit angelegt sind, oder sich allenfalls in metaphorischer Form finden, 
auf den Begriff zu bringen. Was also in der marxistischen Wissenschaft schon im-
plizit angelegt ist, muss durch eine noch zu entwickelnde Philosophie expliziert und 
systematisiert werden. Notwendig ist die Entwicklung einer solchen Philosophie 
deshalb, weil ohne eine solche Explikation und Systematisierung die durch Marx 
eröffnete Möglichkeit der wissenschaftlichen Erforschung des Gebiets der Ge-
schichte durch ideologische Rückschritte untergraben zu werden droht. Hier findet 
sich eine zweite Bestimmung der Aufgabe der Philosophie: Sie gilt als Klassen-
kampf auf dem Gebiet der Theorie; sie ist ein Kampfplatz, der nicht zu befrieden 
ist, solange antagonistische gesellschaftliche Klassen bestehen. Zentraler Gegen-
stand ihrer Auseinandersetzung sind demnach die jeweils hegemonialen gesell-
schaftlichen Ideologien.11 In der ersten Hinsicht hat die Philosophie die produktive 
Funktion, für die bestehenden wissenschaftlichen Neuerungen eine allgemeine 
Theorie zu entwickeln; in der zweiten hat sie die kritische Funktion der Zurückwei-
sung gesellschaftlich verbreiteter Ideologien. In der ersten Hinsicht betont Althusser 
beständig die Kontinuität zu den Marxschen Texten; die eigenen Überlegungen ver-
steht er demnach als Auslegungen, die zu keinem Zeitpunkt den Anspruch erheben, 
die behandelten Referenztexte zu problematisieren.12 In der zweiten Hinsicht arbei-
tet Althusser mit radikalen Abgrenzungen. „Wenn die Philosophie in letzter Instanz 
Klassenkampf in der Theorie ist […], so nimmt dieser Kampf eine der Philosophie 
eigene Form an, nämlich die der theoretischen Abgrenzung, des Umwegs und der 
Arbeit an ihrer Differenz.“13 

                                                            
10  Vgl. Althusser, Louis, Philosophy as a Revolutionary Weapon, in: New Left Review 

1971,  Quelle: http://www.marxists.org/reference/archive/althusser/1968/philosophy-as-

weapon.htm, letzter Zugriff: 08.10.2013. 

11  Vgl. Althusser, Louis, Über die materialistische Dialektik, in: Für Marx, Frankfurt am 

Main 1968, S. 109. 

12  Ich werde hier nicht der Frage nachgehen, ob Althusser diesen Anspruch tatsächlich ein-

zulösen vermag. 

13  Althusser, Louis, Über die Beziehung von Marx zu Hegel, in: Lenin und die Philosophie, 

Reinbek bei Hamburg 1974, S. 52. Es ist jedoch nicht vollkommen klar, ob es möglich 

ist, beide Bestimmungen der Philosophie, die wissenschaftstheoretische und die politi-

sche, in einen kohärenten Zusammenhang zu bringen. Nach Althusser hängen diese bei-

den Hinsichten insofern zusammen, als die Wissenschaft das Terrain bildet, das durch die 

Philosophie gegen die ideologischen Verzerrungen verteidigt wird; der Klassenkampf, 

d.h. auf dem Gebiet der Theorie die Auseinandersetzung zwischen Materialismus und 

Idealismus, jedoch den Inhalt und das Ziel dieser Kämpfe bestimmt. Der Verteidigung 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


228 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Zunächst war jedoch offen geblieben, worin die zentrale wissenschaftliche Ein-
sicht von Marx, die es durch die Philosophie zu begreifen und gegen ideologische 
Verzerrungen zu sichern gilt, genau besteht. Für die von Marx begründete Wissen-
schaft von der Geschichte ist es demnach kennzeichnend, dass hier die einzelnen 
gesellschaftlichen Phänomene durch ihre Stellung in einer übergreifenden Struktur 
bestimmt und allein auf ihrer Grundlage zu begreifen sind. Sie lassen sich nur er-
schließen, wenn sie als Elemente eines Gesamtzusammenhanges verstanden wer-
den. „Die Einfachheit ist also nicht ursprünglich: Es ist im Gegenteil das struktu-
rierte Ganze, das der einfachen Kategorie ihren Sinn gibt, oder die am Ende eines 
langen Prozesses und unter außergewöhnlichen Umständen die ökonomische Exis-
tenz gewisser einfacher Kategorien produzieren kann.“14 Diese strukturellen Bedin-
gungen bestimmen auch den Rahmen für historische Entwicklungen; diese lassen 
sich allein im Ausgang von ihnen und nicht unter Bezugnahme auf die Handlungen 
und Intentionen einzelner Individuen verstehen. In der Durchführung der Rekon-
struktion des Produktionsprozesses des Kapitals durch Marx zeigt sich in Bezug auf 
einen bestimmten gesellschaftlichen Teilbereich, den der Ökonomie, wie dabei das 
Verhältnis zwischen der Struktur und den unter ihr befassten Elementen sich je-
weils bestimmt. Dieses Verhältnis ist jedoch, wie erwähnt, noch durch die Philoso-
phie auf den Begriff zu bringen. Dies gilt dann auch als Voraussetzung dafür, die 
Marxsche Analyseperspektive auch auf andere Gebiete, die Kunst, die Politik und 
eben auch die Ideologie anzuwenden. Dafür ist ein allgemeiner Begriff der „struktu-

                                                                                                                                    
der Wissenschaft kann jedoch nur dann eine bestimmte politische Bedeutung zukommen, 

wenn diese selbst politische Implikationen hat, wenn beiden, der Wissenschaft und der 

Ideologie, unter Umständen eine vergleichbare Funktion zukommen kann. In einigen 

Passagen behauptet Althusser auch explizit eine solche direkte politische Bedeutung der 

Wissenschaft. „In principle, true ideas always serve the people […].“ (Althusser, Louis, 

Philosophy as a Revolutionary Weapon, in: New Left Review 1971, Quelle: 

http://www.marxists.org/reference/archive/althusser/1968/philosophy-as-weapon.htm, 

letzter Zugriff: 08.10.2013.) Diese These, die zudem nicht weiter begründet wird, ist je-

doch höchst problematisch. So fördert etwa Taylors wissenschaftliche Analyse des Pro-

duktionsprozesses keinesfalls die Bedingungen der Emanzipation; vielmehr dient hier die 

Erzeugung des Wissens und ihre organisatorische Verankerung auf der Ebene des Mana-

gements umgekehrt der Durchsetzung von Kontrollansprüchen. Zudem werden damit die 

Unterscheidungskriterien zwischen Wissenschaft und Ideologie unklar und damit auch 

das Ideologiekonzept selbst fraglich. Auf diese Spannung zwischen dem wissenschaftli-

chen und dem politischen Anspruch Althussers und den unterschiedlichen Versuchen, sie 

zu bewältigen, werde ich im weiteren Verlauf noch zurückkommen. 

14  Althusser, Louis, Über die materialistische Dialektik, in: Für Marx, Frankfurt am Main 

1968, S. 141. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 229 

 

 

ralen Kausalität“15 zu entwickeln. „Mit welchem Begriff oder Begriffssystem lassen 
sich die Determination der Elemente einer Struktur, die strukturalen Beziehungen 
zwischen diesen Elementen und alle Auswirkungen dieser Beziehungen als das 
Wirken einer Struktur denken?“16 Die Formen, in denen bisher Kausalität gefasst 
wurde, können den damit formulierten Anforderungen nicht gerecht werden und 
somit die Spezifika der strukturalen Kausalität nicht erfassen. Das lineare Kausali-
tätsmodell, in dem Ursache und Wirkung einander im zeitlichen Verlauf folgen, ist 
hier deshalb unzureichend, weil im Falle der strukturalen Kausalität Ursache und 
Wirkung nicht nur nicht getrennt aufeinander folgen, sondern die Ursache (die 
Struktur) überhaupt nicht als eigenständige, unabhängig von ihren Wirkungen be-
stehende Entität erfasst werden kann; sie besteht vielmehr allein in der Gesamtheit 
ihrer Wirkungen. Das Hegelsche Modell des Ausdrucks muss hingegen, so Althus-
ser, ein einheitliches Wesen unterstellen, das allen einzelnen Momenten zu Grunde 
liegt; sie gelten dann nur als dessen Erscheinung. Alle gesellschaftlichen Phänome-
ne bringen dann nur ein ihnen gemeinsames inneres Prinzip zum Ausdruck.17 „Hin-
ter dieser ganzen Konzeption steht eine Idee der expressiven Totalität, bei der alle 
Elemente totale Teile sind, die jeweils die innere Einheit der Totalität ausdrücken, 
welche in ihrer ganzen Komplexität immer nur die Vergegenständlichung-
Entäußerung eines einfachen inneren Prinzips ist.“18 Ein solches Ausdrucksverhält-
nis ist mit dem Strukturbegriff, den Althusser zu entwickeln beansprucht, nicht ver-
einbar; dieser impliziert auch, dass einer gegebenen Gesellschaftsformation19 nie 
ein einziges einheitsstiftendes Prinzip zu Grunde liegt. 

Althussers Forderung, dass die wissenschaftliche Betrachtung der Geschichte 
diese als „Prozess ohne Subjekt“20 zu begreifen hat, enthält demnach eine doppelte 
Stoßrichtung. Zum einen ist damit angezeigt, dass die Entwicklung der Gesellschaft 
nicht ausgehend von den handelnden Subjekten zu verstehen ist; sie sind nicht er-

                                                            
15  Althusser, Louis und Balibar, Etienne, Das Kapital lesen. Band 1, Reinbek bei Hamburg 

1972, S. 251. 

16  Ebd., S. 251. 

17  Vgl. Althusser, Louis, Widerspruch und Überdeterminierung. Anmerkungen für eine Un-

tersuchung, in: Für Marx, Frankfurt am Main 1968, S. 67. 

18  Althusser, Louis, Ist es einfach in der Philosophie Marxist zu sein?, in: ders. Ideologie 

und ideologische Staatsapparate. Aufsätze zur marxistischen Theorie, Hamburg 1977, S. 

64. 

19  Zum Begriff der Gesellschaftsformation: Vgl. Althusser, Louis, Über die Reproduktion, 

Ideologie und ideologische Staatsapparate, 2. Halbband, Hamburg 2012, S. 44. 

20  Vgl. Althusser, Louis, Über die Beziehung von Marx zu Hegel, in: ders., Lenin und die 

Philosophie, Reinbek bei Hamburg 1974, S. 64. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


230 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

klärendes, sondern zu erklärendes Phänomen.21 Die Geschichte als „Prozess ohne 
Subjekt“ ist somit mit einem Theater zu vergleichen, bei dem die sozialen Akteure 
„zunächst gezwungenermaßen Schauspieler sind, Gefangene von Texten und Rol-
len, deren Autoren sie nicht sein können. Denn dieses Theater ist in seinem Wesen 
ein Theater ohne Autor.“22 Zum anderen heißt das auch, dass die Gesellschaft nicht 
als Einheit zu fassen ist, in der alle Teile auf ein gemeinsames Zentrum hin ausge-
richtet sind; sie ist vielmehr ein Ensemble heterogener Praxisformen, deren jeweili-
ges Zusammenwirken stets gefährdet bleibt. Mit dieser doppelten Stoßrichtung sind 
auch die beiden Gegner benannt, gegen deren ideologische Verzerrungen Althusser 
das Marxsche Werk meint verteidigen zu müssen: Den „Ökonomismus“ und den 
„Humanismus“. 

Mit dem Vorwurf des „Ökonomismus“ begegnet Althusser jenen Strömungen 
innerhalb des Marxismus, die unterschiedliche gesellschaftliche Praxisformen auf 
ein gemeinsames Zentrum, die Ökonomie, zurückführen und sie damit auf den Sta-
tus unselbstständiger Erscheinungen eines ihnen zu Grunde liegenden Wesens re-
duzieren.23 Die Hegelsche Bestimmung des Verhältnisses von Wesen und Erschei-
nung wird hier zwar, so Althusser, materialistisch gewendet und damit etwa die Be-
ziehung zwischen Staat und bürgerlicher Gesellschaft verkehrt; die Art der Bezie-
hung und der verwendeten Begriffe bleibt dabei jedoch gleich. Das materielle Le-
ben bildet nunmehr das Wesen, dem gegenüber alle anderen gesellschaftlichen Be-
reiche als bloße Erscheinungen gelten.24 Diesen Fehler des Ökonomismus führt 
Althusser in dem von ihm nicht veröffentlichten Manuskript „Über die Reprodukti-
on“ auch auf Marx selbst zurück. In der „Einleitung zur Kritik der politischen Öko-
nomie“ verwendet Marx demnach ein historisches Schema, dementsprechend die 
historische Entwicklung von der konstanten Entfaltung der Produktivkräfte ausgeht, 
der sich die jeweiligen Produktionsverhältnisse und der entsprechende Überbau 
vermittelt über revolutionäre Umwälzungen nur nachträglich anpassen. Dieses 
Schema entspricht hinsichtlich seines formalen Aufbaus der Geschichtsphilosophie 
Hegels, in der die Idee der Freiheit als treibende Kraft gilt, die sich innerhalb einer 

                                                            
21  Vgl. Althusser, Louis, Über Marx und Freud, in: ders. Ideologie und ideologische Staats-

apparate. Aufsätze zur marxistischen Theorie, Hamburg 1977, S. 101. 

22  Althusser, Louis und Balibar, Etienne, Das Kapital lesen. Band 1, Reinbek bei Hamburg 

1972, S. 260-61. 

23  Es ist hier, wie häufig, nicht ganz eindeutig, welche Autoren Althusser hier konkret im 

Auge hat. 

24  Althusser, Louis, Widerspruch und Überdeterminierung. Anmerkungen für eine Untersu-

chung, in: Für Marx, Frankfurt am Main 1968, S. 75. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 231 

 

 

gegebenen politischen Form entwickelt, bis sie diese als beschränkende Hülle 
sprengt, um anschließend eine neue Form zu bilden.25 

Allerdings verweist gerade auch die Metapher von Basis und Überbau, die Marx 
hier verwendet, in Althussers Interpretation auf die Eigenständigkeit der unter-
schiedlichen gesellschaftlichen Instanzen; damit ist ein Gesellschaftsverständnis 
angezeigt, nach dem sich die unterschiedlichen Praxisformen auf irreduzible, zum 
Teil konfligierende Prinzipien beziehen. Sie wirken zwar wechselseitig aufeinander 
ein, ohne darin aber durch ein gemeinsames Zentrum koordiniert zu werden. 

Die ökonomische Basis bleibt zwar auch in der Konzeption Althussers „in letz-
ter Instanz“ determinierend; jedoch ist die Form, in der sich die Widersprüche und 
Konflikte der ökonomischen Basis äußern, stets durch die Gesamtheit der innerhalb 
einer Gesellschaft bestehenden Praxisformen, die etablierten Ideologien, politischen 
Traditionen, internationalen Konstellationen etc., bestimmt. Die Ökonomie ist zwar 
die Basis; der Überbau bestimmt jedoch die Form der Kämpfe. „Die einsame Stun-
de der ‚letzten Instanz‘ schlägt nie, weder im ersten noch im letzten Augenblick.“26 
Ein ökonomischer Widerspruch macht sich also nie in reiner Form geltend; er ist 
zugleich „auch determiniert […] durch die verschiedenen Ebenen und die verschie-
denen Instanzen der Gesellschaftsformation, die er belebt: wir können ihn in seinem 
Prinzip überdeterminiert nennen.“27 

Dieser Begriff des gesellschaftlichen Ganzen soll an dieser Stelle nicht weiter 
verfolgt werden; wichtig ist jedoch, dass diese Kritik des Ökonomismus und die 
Weiterentwicklung des Begriffs der strukturalen Kausalität in zweierlei Hinsicht für 
Althussers Theorie der Ideologie bedeutsam sind. Zum einen verfügen die Staats-
apparate,28 in denen, wie noch zu zeigen sein wird, die Ideologien materiell veran-
kert sind, selbst über kein einheitliches Zentrum. Die unterschiedlichen Ideologi-
schen Staatsapparate Schule, Kirche, Familie, das politische System, das kulturelle 
System usw.,29 entstammen unterschiedlichen Traditionen; sie sind durch unter-

                                                            
25  Vgl. Althusser, Louis, Über die Reproduktion, Ideologie und ideologische Staatsapparate, 

2. Halbband, Hamburg 2012, S. 297. 

26  Althusser, Louis, Widerspruch und Überdeterminierung. Anmerkungen für eine Untersu-

chung, in: Für Marx, Frankfurt am Main 1968, S. 81. 

27  Ebd., S. 66. 

28  Soweit mir bekannt, rechtfertigt Althusser nicht, weshalb er den Begriff des Apparates 

anderen, z.B. dem der Institution, vorzieht. Vermutlich ist das dem Versuch geschuldet, 

ein ideologiefreies Vokabular zu entwickeln, das ohne den Bezug zu handelnden Akteu-

ren, ihren Absichten, Zwecken usw. auskommt. (Vgl. auch: Ricoeur, Paul, Lectures on 

Ideology and Utopia, NewYork 1986, S. 146.) 

29  Eine Liste findet sich in: Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. 

Halbband, Hamburg 2010, S. 55. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


232 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

schiedliche, zum Teil widersprüchliche Ausrichtungen und Arbeitsweisen geprägt 
und zudem innerhalb einer gemeinsamen Struktur nur lose vernetzt. 
 
„Während der (repressive) Staatsapparat ein organisiertes Ganzes darstellt, dessen verschie-

dene Glieder unter einer Befehlseinheit zentral zusammengefasst werden […], sind die Ideo-

logischen Staatsapparate vielfältig, unterschiedlich, ‚relativ autonom‘ und dazu in der Lage, 

ein objektives Feld für Widersprüche zu liefern, in denen sich in manchmal begrenzten, 

manchmal auch extremen Formen die Zusammenstöße zwischen dem kapitalistischen und 

dem proletarischen Klassenkampf auswirken und ausdrücken können […].“30 

 
Althusser bezeichnet deshalb auch eine Gesellschaftsformation als eine „Struktur 
von Strukturen.“ „Die Althussersche Konzeption der gesellschaftlichen Totalität als 
eines ‚komplexen Ganzen‘ begreift deren Teile, die Instanzen, also selbst wiederum 
als Ganzheiten.“31  

Zum anderen sind die Ideologischen Staatsapparate in diesem Rahmen als Teil 
des Überbaus ein für die Gesamtstruktur notwendiges Element. „Jeder Wider-
spruch, jede wesentliche Gliederung der Struktur und das allgemeine Gliederungs-
verhältnis in der Struktur mit Dominante bilden ebenso viele Existenzbedingungen 
des komplexen Ganzen selbst.“32 Die Ideologie ist damit nicht bloß eine passive 
Abbildung der realen gesellschaftlichen Verhältnisse, sondern für die Reproduktion 
des gesellschaftlichen Gesamtzusammenhanges selbst konstitutiv. 

Die Explikation des Begriffs der strukturalen Kausalität richtet sich jedoch nicht 
nur gegen die Ideologie des „Ökonomismus“, sondern auch gegen die selbst inner-
halb des Marxismus vertretene Ideologie des „Humanismus“. Die Ideologie des 
„Humanismus“ wurde, so Althusser, auch von Marx selbst in dessen Frühschriften 
vertreten. Kennzeichnend hierfür ist der Ausgang von einer Wesensbestimmung des 
Menschen, die dem Einzelnen als Attribut zukommt und die als Berufungsinstanz 
der Kritik und als Grundlage für die Erklärung historischer Entwicklungen in An-
spruch genommen wird. „Der Mensch als Zentrum seiner Welt im philosophischen 
Sinne des Wortes, als ursprüngliches Wesen und Zweck seiner Welt: dies läßt sich 

                                                            
30  Ebd., S. 61. Trotz dieser  Differenzen bilden die unterschiedlichen Ideologischen Staats-

apparate und ihre jeweiligen Arbeitsweisen innerhalb einer gegebenen Gesellschaftsfor-

mation eine interne Struktur, in der jeweils ein bestimmter ideologischer Staatsapparat 

eine dominante Funktion einnimmt; im Falle der bürgerlich-kapitalistischen Gesellschaft 

ist dies die Schule. 

31  Charim, Isolde, Der Althusser-Effekt. Entwurf einer Ideologietheorie, Wien 2002, S. 43. 

32  Althusser, Louis, Über die materialistische Dialektik, in: Für Marx, Frankfurt am Main 

1968, S. 151. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 233 

 

 

wohl als ein theoretischer Humanismus im strengen Sinne bezeichnen.“33 Aller-
dings brechen Marx und Engels in späteren Schriften mit einer solchen Vorstellung 
und entwickeln, so Althusser, einen theoretischen Antihumanismus. Wenn nämlich 
das Individuum als „Ensemble der gesellschaftlichen Verhältnisse“34 bestimmt ist, 
kann nicht länger von einem allgemeinen Wesensbegriff ausgegangen werden; 
vielmehr sind umgekehrt die Bestimmungen des Individuums allein vor dem Hin-
tergrund der bestehenden Produktionsweise zu verstehen.35 

 
„Marx zeigt, daß das, was eine Gesellschaftsformation in letzter Instanz determiniert und ihre 

Erkenntnis gibt, nicht das Gespenst eines menschlichen Wesens oder einer menschlichen Na-

tur ist; es ist nicht der Mensch und nicht einmal „die Menschen“ , sondern ein Verhältnis, das 

Produktionsverhältnis, das mit der Basis, dem Unterbau zusammenfällt.“36   

 
Wenn jedoch nach Althusser der dialektische Materialismus von einer gegebenen 
gesellschaftlichen Struktur ausgeht, innerhalb derer erst einzelnen Individuen spezi-
fische Funktionen zugewiesen werden, dann muss geklärt werden, weshalb deren 
Handlungen in der Regel tatsächlich diesen Funktionszuweisungen entsprechen. 
Und genau in dieser Hinsicht ist die Theorie der Ideologie ein Element der Weiter-
entwicklung des Begriffs der strukturalen Kausalität.37 Auf ihrer Grundlage soll 
verständlich werden, weshalb die Handlungen und das Selbstverständnis der Indivi-
duen in der Regel den Reproduktionsanforderungen des gesellschaftlichen Struktur-
zusammenhangs entsprechen. „Was uns hier interessieren muss, ist zunächst her-
auszufinden, wie der Ideologie dieser Kraftakt gelingt, der darin besteht, ganz allein 

                                                            
33  Althusser, Louis, Ist es einfach in der Philosophie Marxist zu sein?, in: ders. Ideologie 

und ideologische Staatsapparate. Aufsätze zur marxistischen Theorie, Hamburg 1977, S. 

79. Mit dieser Kritik des Humanismus richtet sich Althusser u.a. gegen existentialisti-

sche, phänomenologische und anthropologische Marxdeutungen. (Vgl. Honneth, Axel, 

Geschichte und Interaktionsverhältnisse. Zur strukturalistischen Deutung des Histori-

schen Materialismus, in: Jaeggi, Urs und Honneth, Axel (Hrsg.), Theorien des Histori-

schen Materialismus. Band 1, Frankfurt am Main 1977, S. 425.) 

34  Marx, Karl, Thesen über Feuerbach, in: MEW. Band 3, S. 534. 

35  Vgl. Althusser, Louis, Marxismus und Humanismus, in: ders., Für Marx, Frankfurt am 

Main 1968, S. 178. 

36  Althusser, Louis, Ist es einfach in der Philosophie Marxist zu sein?, in: ders. Ideologie 

und ideologische Staatsapparate. Aufsätze zur marxistischen Theorie, Hamburg 1977, S. 

83. 

37  Vgl. Althusser, Louis, Über Marx und Freud, in: ders., Ideologie und ideologische Staats-

apparate. Aufsätze zur marxistischen Theorie, Hamburg 1977, S. 101. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


234 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

‚die Dinge in Gang‘ und die Leute auf Trab zu halten.“38 Erst die Unterwerfung un-
ter die herrschende Ideologie ermöglicht es, dass die Individuen „ganz von allein“39 
funktionieren. Den Individuen kommt hier keine konstitutive Funktion zu; ihre Rol-
le wird vielmehr von der gegebenen Struktur festgelegt. Die Zuspitzung, mit der 
Althusser hier arbeitet, um diese These zu plausibilisieren, kennzeichnet die gesam-
te Ideologietheorie: Entweder gilt, wie im Humanismus, das Subjekt als Ursprungs-
kategorie, als souveräner Urheber der eigenen Praxis; dann aber werden bestehende 
Abhängigkeiten von vorgefundenen Umständen ausgeblendet. Oder aber diese Um-
stände werden anerkannt, dann aber ist das Handeln vollständig „durch den Mecha-
nismus des Prozesses diktiert“40. Entweder sind alle Regeln durch die Spieler er-
zeugt, oder aber die Regeln spielen die Spieler.41 Ein Drittes, etwa den eigenständi-
gen Umgang mit vorgefundenen Umständen, gibt es nicht. 

Der „Humanismus“ wird von Althusser also gerade deshalb als ideologisch zu-
rückgewiesen, weil er das Subjekt, verstanden als Urheber seiner Handlungen, nicht 
als eine von einem gesellschaftlichen Strukturzusammenhang abzuleitende, sondern 
als ursprüngliche Kategorie versteht und damit die faktisch bestehende Abhängig-
keit und Unterwerfung des Einzelnen verschleiert. Die Theorie der Ideologie the-
matisiert demgegenüber die Ideologie als notwendige Bedingung für die Reproduk-
tion einer jeden gesellschaftlichen Struktur. Sie kann selbst in einer klassenlosen 
Gesellschaft nicht überwunden werden. Damit verliert aber der Begriff der Ideolo-
gie seine gesellschaftskritische Funktion; er ist vielmehr notwendig, um ein allge-
meines gesellschaftstheoretisches Problem zu lösen - das der Erklärung der Repro-
duktion einer Gesellschaftsstruktur. Der Mensch ist, so Althusser, von Natur aus ein 
ideologisches Lebewesen.42 „Die Ideologie ist keine Verirrung oder ein zufälliger 
Auswuchs der Geschichte: sie ist eine für das historische Leben der Gesellschaften 

                                                            
38  Althusser, Louis, Über die Reproduktion, Ideologie und ideologische Staatsapparate, 2. 

Halbband, Hamburg 2012, S. 142. 

39  Ebd., S. 111. 

40  Ebd., S. 31. 

41  Leicht variiert übernommen von: Thompson, Edward P.,  Das Elend der Theorie. Zur 

Produktion geschichtlicher Erfahrung, Frankfurt am Main 1980, S. 212. Leicht variiert, 

weil Thompson hier Regellosigkeit der Eigenaktivität der Regeln gegenüber stellt. Dies 

trifft m.E. die von Althusser suggerierte Alternative nicht ganz. Diese arbeitet, wie er-

wähnt, mit dem Gegensatz zwischen der durch das Subjekt erzeugten und der subjekter-

zeugenden Regel. 

42  Vgl. Althusser, Louis,Über die Reproduktion, Ideologie und ideologische Staatsapparate, 

2. Halbband, Hamburg 2012, S. 130. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 235 

 

 

wesentliche Struktur.“43 Ihr kommt innerhalb der Geschichte eine einheitliche 
Funktion und Struktur zu; allein deshalb ist überhaupt eine allgemeine Theorie der 
Ideologie möglich.44 Gegen Kritiken gegenüber diesem „theoretischen Antihuma-
nismus“ wendet Althusser ein, dass es die kapitalistischen Produktionsverhältnisse 
sind, die die Subjekte zu Trägern von Funktionen reduzieren, während die Marx-
sche Theorie diese Reduktion nur reflektiert. „Nicht der Theoretiker Marx behan-
delt sie so, sondern das kapitalistische Produktionsverhältnis!“45 Dies ist zwar rich-
tig, jedoch ist die Marxsche theoretische Reflexion dieser Reduktion zugleich ihre 
Kritik und ihre Kritik ist sie deshalb, weil eine alternative Einrichtung der gesell-
schaftlichen Verhältnisse als möglich gilt, in der die Subjekte nicht nur gegebene 
Funktionsanforderungen erfüllen, sondern dieses Verhältnis selbst gestalten. Diese 
Annahme teilt Althusser jedoch nicht; für ihn ist soziale Praxis nur durch und unter 
einer Ideologie möglich. In dieser Hinsicht kann die Ideologiekonzeption Althus-
sers gerade nicht, wie von ihm beansprucht, als Weiterentwicklung der Marxschen 
verstanden werden. Denn sie fragt nicht nach den Formen, in denen die Interessen 
der Herrschenden verschleiert werden und als die der Allgemeinheit erscheinen, 
nicht nach den Formen der Naturalisierung gesellschaftlicher Verhältnisse und nicht 
nach Blockierungen des Erfahrungsprozesses, die die Aufklärung praktischer Wi-
dersprüche verhindern, sondern nach den allgemeinen Bedingungen der Reproduk-
tion einer gesellschaftlichen Struktur. 

Der kritische Gegenbegriff zu dem der Ideologie ist dann nicht der einer alterna-
tiven Gesellschaftsordnung, in der die Ideologie überwunden werden kann, sondern 
der der Wissenschaft. Auf ihrer Grundlage allein ist es möglich, die Ideologie zu 
durchschauen und zu erklären. Dieser Versuch der Trennung zwischen der Praxis, 
von der gelten soll, dass sie nur durch eine Ideologie möglich ist und der Wissen-
schaft, die allein diese Funktionsweise der Ideologie zu durchschauen vermag, führt 
jedoch in Widersprüche. Denn einerseits soll die Ideologie als Voraussetzung jeder 
Praxis gelten; sie ermöglicht es, dass die Individuen durch ihr Handeln zur Repro-
duktion eines sozialen Zusammenhanges beitragen, ohne sich über diese soziale 
Bedeutung aufklären zu können. Die Einsicht in diese Funktionsweise ist nur aus 
einer externen Perspektive, der der Wissenschaft, möglich. Zugleich soll aber ande-

                                                            
43  Althusser, Louis, Marxismus und Humanismus, in: ders., Für Marx, Frankfurt am Main 

1968, S. 183. 

44  Vgl. Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg 

2010, S. 74. 

45  Althusser, Louis, Ist es einfach in der Philosophie Marxist zu sein?, in: ders. Ideologie 

und ideologische Staatsapparate. Aufsätze zur marxistischen Theorie, Hamburg 1977, S. 

84. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


236 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

rerseits die Wissenschaft selbst als ein Ideologischer Staatsapparat und damit als ei-
ne Praxis unter anderen begriffen werden. 

Das Subjekt ist nach Althusser eine ideologische Kategorie und sogar, wie noch 
zu diskutieren sein wird, die grundlegende ideologische Kategorie schlechthin. 
Wenn vor diesem Hintergrund die Wissenschaft als Gegenbegriff zu dem der Ideo-
logie eingeführt werden soll, dann muss es möglich sein, den wissenschaftlichen 
Forschungsprozess rekonstruieren zu können, ohne dabei die Kategorie des Sub-
jekts einführen zu müssen. Den Versuch einer solchen Rekonstruktion unternimmt 
Althusser, indem er den Begriff der Praxis, unter den dann auch der der wissen-
schaftlichen Forschung fällt, anhand des Begriffs der Produktionsweise entwickelt. 
Eine Produktionsweise ist, so die klassisch-marxistische Interpretation, bestimmt 
als eine Einheit von Produktivkräften und Produktionsverhältnissen. Praxisformen 
unterscheiden sich demnach zunächst hinsichtlich der Produktivkräfte, die in ihnen 
zum Einsatz kommen, d.h. danach, welche Arbeitsgegenstände ihnen zu Grunde 
liegen, welche Mittel sie für deren Umwandlung einsetzen und welche Resultate sie 
erzeugen. Den Individuen kommt hierbei deshalb nur eine untergeordnete Bedeu-
tung zu, weil sie die in diesem Prozess eingesetzten Arbeitsmittel und die für ihre 
Anwendung notwendigen technischen Regeln schon als gegeben vorfinden. „Dar-
aus ergibt sich die wichtige marxistische THESE, dass innerhalb der PRODUK-
TIVKRÄFTE, zu denen die Menschen als aktive Träger des Arbeitsprozesses gehö-
ren, nicht etwa diese Menschen, sondern die Produktionsmittel das determinierende 
Element bilden.“46 Zudem sind innerhalb einer Produktionsweise die Produktions-
verhältnisse gegenüber den Produktivkräften das determinierende Element. So 
ergibt sich aus der Ausrichtung des kapitalistischen Produktionsverhältnisses auf 
die Mehrwertproduktion der Einsatz der technischen Mittel, wie etwa das Fließ-
band, sowie die unterschiedlichen Aspekte der Teilung und Organisation der Arbeit, 
z.B. die Trennung zwischen Planungs-, Überwachungs-, und Ausführungsfunktio-
nen.47 Der einzelne Handelnde ist demnach also in jeder Praxis sowohl in Bezug auf 
die Mittel, die er einsetzt, als auch in Bezug auf die Funktion, die er darin erfüllt, 
durch die jeweilige Produktionsweise bestimmt. 

Auch die theoretische Praxis der Wissenschaft wird demnach spezifiziert durch 
die Natur des Objekts, auf das sie sich bezieht, den konkreten Gegenstand der For-
schung, durch die Produktionsmittel, die sie einsetzt, etwa die spezifischen For-

                                                            
46  Althusser, Louis, Über die Reproduktion, Ideologie und ideologische Staatsapparate, 2. 

Halbband, Hamburg 2012, S. 50. Die Hervorhebung stammt vom Autor. Den berühmten 

Sperrdruck verwendet Althusser zumeist, jedoch, wie dieses Beispiel zeigt, nicht immer, 

für die Kennzeichnung technischer Termini. Vgl. die editorische Notitz von Jaques Bidet 

im selben Band. 

47  Vgl. ebd., S. 75. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 237 

 

 

schungsmethoden, und das Ergebnis, das sie produziert, nämlich Erkenntnisse, so-
wie die interindividuellen Verhältnisse, unter denen sich dieser Prozess vollzieht. 
Dies scheint Althusser die Möglichkeit zu geben, in Bezug auf das Gebiet der Wis-
senschaft die Bedingungen der Möglichkeit gültiger Erkenntnis nicht in einem er-
kennenden Subjekt verankern zu müssen.48  
 
„Genaugenommen sieht nicht mehr das Auge (Auge des Geistes) eines Subjekts das, was auf 

dem von einer theoretischen Problematik bestimmten Feld erscheint: in den Objekten oder 

Problemen, die es bestimmt, sieht vielmehr dieses Feld sich selbst: Sehen ist also nichts ande-

res als die notwendige Reflexion der Objekte durch ihr Feld.“49 

 
Nicht der Forschende wendet bestimmte Methoden auf einen gegebenen Gegen-
stand an, um ein bestimmtes Resultat zu erzielen; vielmehr wird er selbst innerhalb 
der wissenschaftlichen Produktionsweise angewendet, so wie die Arbeitskraft in-
nerhalb einer ökonomischen Produktionsweise angewendet wird.50 In beiden Pro-
zessen spielt das Subjekt zwar noch eine Rolle, jedoch nicht die, die es zu spielen 
vermeint.51 

Fraglich aber ist, ob es mit diesem Vokabular gelingt, den Forschungsprozess 
der Wissenschaft als „Prozess ohne Subjekt“ zu rekonstruieren und damit die Wis-
senschaft rigoros von der Ideologie zu trennen. Wird, so die These, die Althusser zu 
rechtfertigen sucht, die wissenschaftliche Forschung als eine Produktionsweise un-
ter anderen gefasst, so kann gezeigt werden, dass in ihr den Produktionsverhältnis-

                                                            
48  Althusser, Louis und Balibar, Etienne, Das Kapital lesen. Band 1, Reinbek bei Hamburg 

1972, S. 77. 

49  Ebd., S. 28. 

50  Damit werden aber nicht nur wissenschaftliche Neuerungen, also auch die von Marx aus-

gehende, unverständlich. Die Erzeugung von Erkenntnissen ist dann allein vor dem Hin-

tergrund einer gegebenen, den Forschungsprozess bestimmenden Struktur zu erklären. 

Das zentrale erkenntnistheoretische Problem, das Althusser noch aufwirft, lautet dann 

auch nicht mehr, welche Voraussetzungen für die Möglichkeit gültiger Erkenntnisse in 

Anspruch genommen werden müssen, sondern unter welchen Umständen der Produkti-

onsprozess der theoretischen Praxis einen Erkenntniseffekt produziert. „Der Mechanis-

mus, den wir erhellen möchten, ist also der Mechanismus, der in den besonderen, 

,Erkenntnisse‘ genannten Produkten diesen ,Erkennntiseffekt‘ erzeugt.“ (Althusser, Louis 

und Balibar, Etienne, Das Kapital lesen. Band 1, Reinbek bei Hamburg 1972, S. 82.) Es 

ist aber nicht zu sehen, wie es möglich sein soll, von einem Mechanismus der Erzeugung 

von Erkenntnissen zu sprechen, ohne die Unterscheidung zwischen Ursachen und Grün-

den einzuziehen. 

51  Ebd., S. 31. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


238 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

sen sowie den Produktivkräften und nicht dem erkennenden Subjekt die entschei-
dende Rolle zukommt. Wenn aber für den ökonomischen Prozess gilt, dass dessen 
Reproduktion nur gelingt, wenn die herrschende Ideologie garantiert, dass die Indi-
viduen die ihnen zugewiesene Funktion „wie von selbst“ erfüllen und zugleich die 
Arbeitskraft des Forschenden innerhalb des Forschungsprozesses genau so ange-
wendet wird, wie die des Arbeitenden innerhalb des ökonomischen Produktionspro-
zesses, dann muss auch für den Bereich der Wissenschaft erklärt werden, weshalb 
bestimmte Individuen bestimmten Funktionszuweisungen, hier die zu forschen, 
freiwillig und „ganz von selbst“ entsprechen und dies kann nach Althusser nur die 
Theorie der Ideologie leisten.52 Dann aber ist es nicht länger möglich, wie von Alt-
husser beansprucht, Ideologie und Wissenschaft rigoros zu trennen; vielmehr muss 
innerhalb der Wissenschaft von einer Ideologie, von der Ideologie als Möglich-
keitsbedingung der Wissenschaft gesprochen werden. 

Und auch in einer anderen Hinsicht führt dieser Versuch der Trennung in einen 
Widerspruch. Wenn nämlich die Ideologie als die notwendige Voraussetzung einer 
jeden Praxis gilt und zugleich die Wissenschaft rigoros von ihr getrennt werden 
soll, weil nur diese Trennung eine Einsicht in ihre Funktionsweise ermöglicht, dann 
bleibt unklar, wie die eigene Theoriebildung zugleich als praktischer Eingriff, nach 
Althusser als „Klassenkampf in der Theorie“ verstanden werden kann.53 Denn ist 
sie ein solcher Eingriff, dann ist es nicht möglich, beide Bereiche, die Wissenschaft 

                                                            
52  „Es gibt Praxis nur durch und unter einer Ideologie.“ (Althusser, Louis, Ideologie und 

ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg 2010, S. 84.) Diese Zuspitzung ist, 

wenn jede Praxis als Produktion begriffen wird, nur konsequent. Denn Produktion voll-

zieht sich nur innerhalb einer bestimmten Produktionsweise; in dieser ist, wie gezeigt, die 

Arbeitskraft ein untergeordnetes, durch die gegebene Struktur bestimmtes Moment. Für 

jede Praxis ist dann aber zu fragen, wie es in ihr gelingt, dass die Individuen in ihr „wie 

von selbst“ funktionieren. Wäre die ideologische Praxis eine Praxis neben anderen, dann 

würde sich das Problem auch für sie selbst stellen oder sie könnte das Funktionieren der 

anderen nicht erklären. Das aber heißt, dass die ideologische Praxis nicht einem bestimm-

ten gesellschaftlichen Teilbereich, also einzelnen Institutionen des Überbaus zugeordnet 

werden kann; sie thematisiert dann nur einen bestimmten Aspekt, der für jedwede Praxis 

erfüllt sein muss. Jede Praxis also muss, was auch immer sie im Besonderen produziert, 

ob Bauklötzchen, Wahlsiege oder Erkenntnisse, auch Subjekte produzieren, die sich mit 

ihren Handlungen in die durch Rituale geregelten Praktiken der ideologischen Staatsap-

parate einzufügen vermögen. Die Theorie der Ideologie muss sie dann so rekonstruieren 

können, dass deutlich wird, wie das gelingt. Der Schritt, mit dem poststrukturalistische 

Autoren die Grundfigur der Ideologietheorie aus dem Marxschen Gesellschaftsverständ-

nis lösen, ist damit bei Althusser selbst schon angelegt. 

53  Ricoeur, Paul, Lectures on Ideology and Utopia, New York 1986, S. 132. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 239 

 

 

von der Geschichte und die Ideologie als der Form, in der die den Geschichtsverlauf 
prägenden kämpfenden Klassen ihre Kämpfe erfahren und deuten, voneinander zu 
trennen. Diese Spannung rührt m.E. daher, dass Althusser zwei heterogene sozial-
theoretische Traditionslinien zu verknüpfen sucht: eine, die auf Durkheim und eine, 
die auf Marx zurückgeht. In Kontinuität zur ersten muss er, um die eigene Perspek-
tive als wissenschaftliche ausweisen zu können, zwischen den Vorurteilen des 
common sense und den Begriffen der Theorie, die gerade durch die Enthaltung von 
Parteinahmen gewonnen werden, zwischen dem Selbstverständnis der Handelnden 
und der tatsächlichen sozialen Bedeutung ihres Tuns trennen.54 In einem solchen 

                                                            
54  In den methodologischen Reflexionen Durkheims wird der Bruch mit der Akteursper-

spektive damit gerechtfertigt, dass die alltagspraktischen Begriffsbildungen, die sich auf 

soziale Phänomene beziehen, einem grundsätzlichen Zweifel zu unterziehen sind. Zwar 

entwickeln auch die Akteure ein Verständnis der Gesellschaft und ihrer zentralen Institu-

tionen; der Soziologe bewegt sich also scheinbar auf einem Gebiet, das durch ein schon 

bestehendes Vorverständnis erschlossen wurde, zumal dieses Vorverständnis, so könnte 

weiter gefolgert werden, da nämlich die sozialen Phänomene das Werk der handelnden 

Individuen sind, in diesem Fall sogar für den Gegenstand selbst eine konstitutive Bedeu-

tung hat. Dieser letzte Punkt wird jedoch von Durkheim deshalb in Zweifel gezogen, weil 

die zentralen, den Alltag prägenden Institutionen von vorhergehenden Generationen tra-

diert wurden, die Ursachen ihres Entstehens also nicht unmittelbar präsent sind und die 

Akteure schon für ihr individuelles und erst recht für ihr soziales Handeln über die tat-

sächlich bestimmenden Motive sich nicht Rechenschaft zu geben wissen. Und dies liegt, 

so lautet das zentrale Argument, das Durkheim in diesem Text entwickelt, daran, dass das 

jeweilige Vorverständnis ohne eine hinreichende, wissenschaftlichen Kriterien genügen-

de Methode gebildet wurde. (Vgl. Durkheim, Emile, Die Regeln der soziologischen Me-

thode, Frankfurt am Main 1984, S. 90.) Es ist nur notwendiges Mittel für den unmittelba-

ren Lebensvollzug; sein Nutzen liegt in der erfolgreichen Bewältigung bestehender Um-

weltanforderungen. Es erfasst deshalb allenfalls die Aspekte des Gegenstandes, die sich 

auf das eigene Handeln unmittelbar auswirken; keinesfalls jedoch, oder zumindest nicht 

zwingend, seine zentralen Bestimmungen. Die schon bestehenden Vorverständnisse gel-

ten deshalb nicht als Mittel, um sich einen zu untersuchenden Gegenstandsbereich zu er-

schließen, sondern als zu überwindende Vorurteile; sie verhindern gerade eine unvorein-

genommene Untersuchung der das soziale Leben prägenden Gesetzmäßigkeiten. „Diese 

Begriffe sind im Gegenteil wie ein Schleier, der sich zwischen die Dinge und uns legt 

und sie desto mehr verhüllt, je durchsichtiger man ihn glaubt.“ (Ebd., S. 116.) Insofern 

die Ausschaltung der Vorurteile – und damit der Bruch mit der Akteursperspektive – als 

die zentrale Bedingung gilt, um zu gesichertem Wissen über die soziale Welt gelangen zu 

können, müssen hier alle Vorbegriffe systematisch ausgeschaltet werden. „Der Soziologe 

muß also, sowohl bei der Bestimmung des Gegenstandes seiner Forschung als auch im 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


240 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Rahmen jedoch ist es nur schwer möglich, die eigene theoretische Arbeit, wie in der 
marxistischen Tradition, zugleich als praktischen Eingriff, als Teil der Selbstaufklä-
rung der Akteure über die in ihrem Handeln auftretenden praktischen Widersprüche 
zu begreifen. 

Eine Alternative dazu besteht darin, die strikte Gegenüberstellung zwischen 
Wissenschaft und Ideologie, zwischen Außen- und Innenperspektive aufzugeben 
und die Kritik der Ideologie als schrittweise zu vollziehenden Selbstaufklärungs-
prozess zu konzipieren. Wenn aber ein solcher Selbstaufklärungsprozess als mög-
lich angesehen wird, dann besteht auch kein Grund mehr für die Behauptung, dass 
die ideologische Verkennung in allen denkbaren gesellschaftlichen Formationen in 
gleicher Weise unüberwindbar und notwendig ist. Auf die Möglichkeit einer sol-
chen Selbstaufklärung und eine damit verbundene gesellschaftskritische Funktion 
zielt, wie im Abschnitt „Anerkennen als Erfahrungsprozess I“ herausgearbeitet, der 
Marxsche Begriff der Ideologiekritik. Die Ideologiekritik zeigt hier, dass und wie 
die bisherige Realisierung spezifischer praktischer Prinzipien ihre eigene Verkeh-
rung hervorbringt und damit auch, inwiefern diese Prinzipien und das damit ver-
bundene Selbstverständnis der Handelnden künftig reformuliert werden müssen. 
Eine solche Rekonstruktion der bisherigen Situation, die die leitenden normativen 
Prinzipien, die Formen der Handlungsvernetzung und die Weiterentwicklung der 
zentralen praktischen Prinzipien umgreift, ist in der Konzeption Althussers kaum 
denkbar. Dies nicht nur, weil hier die Akteure allein durch die Anforderungen der 
bestehenden Struktur bestimmt sind, sondern auch, weil die jeweiligen praktischen 
Prinzipien allein hinsichtlich ihrer Reproduktionsfunktion in die Untersuchung ein-
bezogen werden; sie gelten nie als wie immer unzureichende, vorläufige Vorschlä-
ge für die Lösung praktischer Konflikte, sondern als direkte Antwort auf die Repro-
duktionsanforderungen einer gegebenen Struktur. Wird in dieser Weise der Sinn, 

                                                                                                                                    
Verlaufe seiner Beweisführung, sich des Gebrauchs von Begriffen entschieden entschla-

gen, die außerhalb der Wissenschaft und für Bedürfnisse, die nichts Wissenschaftliches 

an sich haben, gebildet wurden. Er muß sich von falschen Selbstverständlichkeiten be-

freien, die den Verstand des naiven Menschen beherrschen, und ein für allemal das Joch 

dieser empirischen Kategorien abschütteln, die durch lange Gewöhnung schließlich zu 

einer tyrannischen Macht werden.“ (Ebd., S. 129.) Gerade für die Soziologie ist ein sol-

cher Schritt notwendig, denn ihre Gegenstände prägen die Lebensvollzüge der Einzelnen 

unmittelbar und evozieren so Parteinahmen, die eine nüchterne Untersuchung verhindern. 

„Was die Emanzipation der Soziologie so schwierig macht, ist der Umstand, dass das Ge-

fühl häufig Partei ergreift.“ (Ebd. S. 129.) Dieses Modell war, wie Robin Celikates zeigt, 

für die Entwicklung der kritischen französischen Soziologie insgesamt und auch für Alt-

husser von entscheidender Bedeutung. (Vgl. Celikates, Robin, Kritik als soziale Praxis. 

Gesellschaftliche Selbstverständigung und kritische Theorie, Frankfurt am Main 2009.) 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 241 

 

 

den praktische Prinzipien für die Akteure haben können, ausgeblendet, wird auch 
die Entstehung und Entwicklung der Ideologie zum Rätsel.55'56 

                                                            
55  Althusser schreibt: „Die menschlichen Gesellschaften scheiden die Ideologie aus wie ein 

Element oder eine Atmosphäre, die für ihre Atmung, für ihr geschichtliches Leben uner-

läßlich sind.“ (Althusser, Louis, Marxismus und Humanismus, in: ders., Für Marx, Frank-

furt am Main 1968, S. 182.) Die funktionalistische These, dass die Ideologie für das ge-

schichtliche Leben einer Gesellschaft unerlässlich ist, ersetzt jedoch noch nicht den 

Nachweis, wie konkrete Ideologien entstehen. 

56  Gegen diese Rekonstruktion lassen sich jedoch zwei Einwände erheben. 1. betont Althus-

ser, dass den unterschiedlichen Ideologischen Staatsapparaten auch, wie erwähnt, unter-

schiedliche, zum Teil konfligierende Praktiken zu Grunde liegen. Die Struktur erzeugt al-

so keineswegs, wie das vorangegangene Zitat aus „Marxismus und Humanismus“ nahe 

legt, quasi automatisch die Bedingungen ihrer Reproduktion; vielmehr basiert letztere 

stets auf einem prekären, keineswegs langfristig gesicherten Gleichgewicht zwischen un-

terschiedlichen Instanzen. „Jede strukturale Kausalität ist der notwendige Effekt einer ir-

reduziblen Kontingenz, in der jederzeit die latente Möglichkeit der Krise steckt.“ Balibar, 

Étienne, Adieu, in: ders., Für Althusser, Mainz 1994, S. 39.) Diese Heterogenität der un-

terschiedlichen Praktiken ermöglicht 2. auch Konflikte, genauer: Klassenkämpfe, inner-

halb der Ideologischen Staatsapparate. Gegen Einwände, die den latenten Funktionalis-

mus der Ideologietheorie beklagen, betont Althusser, die Arbeit der Ideologischen Staats-

apparate sei gerade deshalb notwendig, weil es Widerstand gibt. (Althusser, Louis, Ideo-

logie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg 2010, S. 106.) In der Ideo-

logie, oder genauer: zwischen den verschiedenen Ideologien werden also auch die zentra-

len Konflikte einer Gesellschaft ausgetragen. Die Ideologischen Staatsapparate sind dem-

entsprechend Orte des Klassenkampfs, in denen sowohl ehemals herrschende Klassen ih-

re Position bewahren als auch ausgebeutete Klassen Widersprüche ausnutzen und Terrain 

gewinnen können. Dies zeigt sich etwa im Übergang von der feudalen zur kapitalisti-

schen Gesellschaftsordnung. Weil in der feudalen Gesellschaft die Kirche den zentralen 

Ideologischen Staatsapparat bildet, der schulische, informationelle, kulturelle und religiö-

se Funktionen vereint, konzentriert sich der Kampf von der Reformation bis zur Aufklä-

rung auf diese Institution und die von ihr vertretenen religiösen Dogmen. Die Eroberung 

der Staatsmacht durch die Bourgeoisie in der französischen Revolution hatte neben der 

Aneignung, Zerschlagung und Neuformung der repressiven Staatsapparate auch das Ziel 

der Zerschlagung der Kirche. Mit der Schule schafft die Bourgeoisie einen neuen Staats-

apparat, der zwar Teile der ehemals kirchlichen Funktionen übernimmt, aber in erster Li-

nie dem Ziel dient, ihre Hegemonie zu sichern. Eine solche Lesart hat insbesondere Éti-

enne Balibar entwickelt. Die Ideologie ist demnach die Form, in der die Klassenkämpfe 

einer Gesellschaft geführt werden und damit auch politisch stets umstritten. Deshalb be-

hauptet die Ideologietheorie auch keine einfache Manipulation durch die herrschenden 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


242 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

                                                                                                                                    
Gedanken und eine dementsprechende Beschränktheit der Beherrschten. (Vgl. Balibar, 

Étienne, Das Nicht-Zeitgenössische, in: ders., Für Althusser, Mainz 1994, S. 73.) Die 

Ideologie ist eine von den Beherrschten selbst ausgehende Konstruktion eines bestimm-

ten Selbstverständnisses, in denen deren zentrale Konflikte und Hoffnungen verarbeitet 

werden. „Die  herrschende Ideologie in einer gegebenen Gesellschaft ist immer eine spe-

zifische Universalisierung des Imaginären der Beherrschten: die von ihr ausgearbeiteten 

Begriffe lauten Gerechtigkeit, Freiheit und Gleichheit, Arbeit, Glück usw. […].“ (Ebd., S. 

75) 

 Allerdings lässt sich gegen diese Lesart einwenden, dass die Heterogenität der unter-

schiedlichen Staatsapparate durch den Rückbezug auf die ökonomische Basis zugleich 

auch eingeschränkt wird; die unterschiedlichen Ideologischen Staatsapparate werden 

durch die herrschende Ideologie, die aufgrund der „Determinierung in letzter Instanz“ die 

der Herrschenden ist, vereinheitlicht. Diesen beiden spannungsvollen Tendenzen inner-

halb der Ideologietheorie zwischen der Heterogenität der Ideologischen Staatsapparate 

und ihrer Vereinheitlichung durch die herrschende Ideologie, bleibt in der Durchführung 

der Ideologietheorie die letztere dominant. (Vgl. Schweicher, Reinhard, Epistemologie 

bei Althusser. Einige Bemerkungen zu Althussers Versuch einer „Theorie der Ideologie“, 

in: Sandkühler, Hans-Jörg (Hrsg.), Betr.: Althusser. Kontroversen über den Klassen-

kampf in der Theorie, Köln 1977, S. 152.) Denn hier werden gegenwärtige Ideologien al-

lein als Bedingungen der Reproduktion der bestehenden ökonomischen Struktur themati-

siert, mögliche Konflikte zwischen ihnen ausgeblendet und vielmehr ihr wechselseitiges 

Ergänzungsverhältnis herausgearbeitet. Mit einer solchen funktionalistischen Deutung 

reduziert er die Komplexität gesellschaftlicher Institutionen „auf den Status bloßer Unter-

stützung anderer Institutionen und verlegt ihre Bedeutung außerhalb ihrer selbst.“ (Eagle-

ton, Terry, Ideologie. Eine Einführung, Stuttgart 2000, S. 173.) Dies zeigt sich u.a. in 

Althussers Diskussion des Rechts. Er versucht hier zu zeigen, inwiefern die juristisch-

moralische Ideologie die freiwillige Befolgung der Rechtsnormen ermöglicht und damit 

den Bestand einer gegebenen strukturierten Praxis garantiert. „Damit die juristische Pra-

xis ‚funktioniert‘ reicht es aus, auf die juristisch-moralische Ideologie zurückzugreifen 

und die Dinge funktionieren „ganz von alleine […].“ (Althusser, Louis, Über die Repro-

duktion, Ideologie und ideologische Staatsapparate, 2. Halbband, Hamburg 2012, S. 111.) 

Die Funktion der durch die juristisch-moralische Ideologie garantierten Rechtsnormen 

besteht ihrerseits darin, dass Zusammenspiel der kapitalistischen Produktionsverhältnisse 

zu regulieren. Die behauptete Eigenständigkeit der unterschiedlichen Instanzen schlägt 

sich also in der Analyse des Rechts nicht nieder; sämtliche Charakteristika des Rechts, 

die Althusser diskutiert - Abstraktion, Universalität und Formalität - sind vielmehr aus 

dieser Funktionsbestimmung abzuleiten. Das Recht oder die juristisch-moralische Ideo-

logie gilt damit nicht als ein zwischen unterschiedlichen Ansprüchen umkämpftes Feld 

und in keiner Hinsicht als mögliche Berufungsinstanz der Kritik; ihre Bedeutung be-

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 243 

 

 

 
 

7.2 EIN BILD HÄLT UNS GEFANGEN: IDEOLOGIE UND

 IDENTITÄT 
 

„An uns ist es, den tiefen theoretischen Grund für 

diese Behauptung zu suchen.“57 

 
Die Ideologietheorie versteht sich dementsprechend als ein Element der Weiterent-
wicklung des in den Marxschen Schriften implizit angelegten Begriffs der „struktu-
ralen Kausalität“; ihr Ausgangspunkt ist die Frage nach den Bedingungen der Re-
produktion einer gegebenen Produktionsweise, wie es möglich ist, dass eine Gesell-
schaft in ihrer Produktion die Bedingungen dieser Produktion selbst mit reprodu-
ziert. Die Antwort hierauf ist auf verschiedenen Ebenen zu entwickeln. Marx be-
stimmt im Kapital den kapitalistischen Produktionsprozess als Einheit von Arbeits-
prozess und Verwertungsprozess; Arbeit überhaupt, der „Stoffwechsel mit der Na-
tur“ ist demnach eine allgemeine Naturbestimmung des Menschen; die Eigenschaft, 
wertbildend zu sein, kommt ihr jedoch nur unter bestimmten gesellschaftlichen Be-
dingungen zu. Die Reproduktion der kapitalistischen Produktionsweise beinhaltet 
demnach nicht nur die Reproduktion der allgemeinen Voraussetzungen des Ar-
beitsprozesses überhaupt,58 sondern auch die der Voraussetzungen des Verwer-
tungsprozesses. Dafür muss sie die Trennung zwischen den Eigentümern der Pro-
duktionsmittel auf der einen und den zum Verkauf gezwungenen Eigentümern der 

                                                                                                                                    
schränkt sich vielmehr darauf, das reguläre Funktionieren des kapitalistischen Produkti-

onsverhältnisses zu ermöglichen. Ebenso entspricht die Ideologie, die durch den domi-

nanten Ideologischen Staatsapparat bürgerlich-kapitalistischer Gesellschaften, die Schule, 

vermittelt wird, exakt den Anforderungen, vor die die Individuen entsprechend ihrer Posi-

tion innerhalb des ökonomischen Produktionsprozesses gestellt werden. (Vgl. Althusser, 

Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg 2010, S. 68.) 

„Die strukturale Geschichtstheorie hat ihre Grundbegriffe so radikal von Bestimmungen 

sozialen Handelns gereinigt, daß sie auch nachträglich nicht in der Form der Geschichts-

schreibung einzelne historische Vorgänge im Interaktionsnetz von sozialen Kämpfen und 

kollektiven Verständigungsprozessen wahrnehmen kann [...].“ (Honneth, Axel, Geschich-

te und Interaktionsverhältnisse. Zur strukturalistischen Deutung des Historischen Materi-

alismus, in: Jaeggi, Urs und Honneth, Axel (Hrsg.), Theorien des Historischen Materia-

lismus. Band 1, Frankfurt am Main 1977, S. 435.) 

57  Althusser, Louis, Marxismus und Humanismus, in: ders., Für Marx, Frankfurt am Main 

1968, S. 138.  

58  Dazu gehören etwa Rohstoffe und Arbeitsmittel. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


244 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Ware Arbeitskraft auf der anderen Seite stets erneut erzeugen.59 Eine solche Unter-
scheidung lässt sich auch in Bezug auf ein spezifisches Element des Produktions-
prozesses, die Arbeitskräfte oder das variable Kapital, treffen. Deren Reproduktion 
beinhaltet demnach zum einen spezifische materielle Bedingungen, die Versorgung 
mit bestimmten Gütern, und den Erhalt bestimmter, den Produktivkräften entspre-
chender technischer Fähigkeiten und Qualifikationen. Zum anderen impliziert ihre 
Reproduktion als Bestandteil des kapitalistischen Verwertungsprozesses auch ihre 
Unterwerfung unter die spezifischen Regeln der durch die Klassenherrschaft etab-
lierten  Ordnung. Wenn die Reproduktion einer Produktionsweise stets auch als Re-
produktion eines bestimmten sozialen Verhältnisses zu verstehen ist, verlangt diese 
Reproduktion von den Individuen auch die Befolgung von Regeln, die entsprechend 
ihrer Position innerhalb dieser sozialen Verhältnisse an sie gestellt werden. „Die 
Reproduktion der Arbeitskraft lässt also deutlich in Erscheinung treten, dass ihre 
conditio sine qua non nicht nur in der Reproduktion ihrer ,Qualifikation‘ besteht, 
sondern auch in der Reproduktion ihrer Unterwerfung unter die herrschende Ideo-
logie oder auch der ,Praxis‘ dieser Ideologie.“60 Und so wie der Arbeitsprozess in-
nerhalb der kapitalistischen Produktionsweise zugleich Verwertungsprozess ist, so 
wird auch die Qualifikation der Arbeitskraft in bzw. unter den Formen der ideologi-
schen Unterwerfung vollzogen. 

Die Theorie der Ideologie ist also notwendig, um zu erklären, wie es möglich 
ist, dass sich dieses spezifische soziale Verhältnis durch deren Handlungen repro-
duziert. Für eine solche Theorie muss dann auch der klassische marxistische Staats-
begriff erweitert werden. Dessen zentrales Defizit besteht nach Althusser darin, 
dass hier der Staat nur als Repressionsinstanz begriffen wurde. Der Staatsapparat 
als repressive Gewalt der herrschenden Klassen umfasst dann in erster Linie Poli-
zei, Gerichte, Armee, Regierung und Verwaltung. Die Repression allein gewähr-
leistet jedoch noch nicht die Reproduktion der Produktionsverhältnisse – dafür ist 
auch die Unterwerfung unter die herrschende Ideologie notwendig. Um die Repro-
duktion der Produktionsverhältnisse begreifen zu können, muss also das bisherige 
marxistische Staatsverständnis erweitert werden; der Begriff der repressiven Staats-

                                                            
59  Nach Marx reproduziert die Mehrwertproduktion ihre eigenen Voraussetzungen. Insofern 

der Eigentümer der Ware Arbeitskraft nur erhält, was zu seiner Reproduktion erforderlich 

ist, obwohl er selbst mehr Werte produziert, erzeugt er den Mehrwert, den sich der Kapi-

taleigner aneignet; das Ergebnis dieses Prozesses ist dann aber dessen Ausgangsbedin-

gung: die Trennung zwischen Arbeit und Kapital. 

60  Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg 

2010, S. 43. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 245 

 

 

apparate ist zu ergänzen durch den der ideologischen Staatsapparate.61 Beide Berei-
che sind für die Reproduktion der Produktionsverhältnisse notwendig; jedoch erfül-
len sie diese Funktion mit jeweils unterschiedlichen Mitteln. Der repressive Staats-
apparat „funktioniert durch den Rückgriff auf Gewalt“, während die Ideologischen 
Staatsapparate „durch den Rückgriff auf Ideologie“ funktionieren.“62 Zumindest 
funktionieren, so wird einschränkend hinzugefügt, die repressiven Staatsapparate 
überwiegend auf der Grundlage der Repression und umgekehrt die ideologischen 
Staatsapparate überwiegend auf der Grundlage der Ideologie. So verlangen auch die 
interne Struktur und die Wirkungsweise des repressiven Staatsapparats der Armee 
entsprechende Ideologien, etwa über die wesentlichen soldatischen Tugenden, die 
Notwendigkeit des Gehorsams etc.; und ebenso verfügt der ideologische Staatsap-
parat der Schule über Formen des Zwangs, etwa Maßnahmen der Bestrafung, des 
Ausschlusses etc. 

Die ideologischen Staatsapparate erscheinen zunächst als System unterschiedli-
cher, spezialisierter Institutionen: religiöse, schulische, familiale, juristische, politi-
sche, kulturelle und interessenverbandliche ideologische Staatsapparate. Dem unter 
eine einheitliche Befehlsgewalt subsumierten repressiven Staatsapparat steht also 
eine Vielzahl ideologischer Staatsapparate gegenüber. Diese arbeiten auf je ver-
schiedene Weise: Der politische ideologische Staatsapparat unterwirft die Subjekte 
unter die herrschende Staatsideologie, der kulturelle verbreitet funktionale Ressen-
timents, der religiöse lehrt die Nichtigkeit des Menschen etc.. Vereinheitlicht wer-
den sie zum einen, insofern sie eine ihnen gemeinsame Funktion, die Reproduktion 
der Produktionsverhältnisse erfüllen und zum anderen, insofern sie in ihren unter-
schiedlichen Arbeitsweisen der zentralen Ideologie der herrschenden Klassen un-
terworfen sind. „Nach unserem Wissen kann keine Klasse dauerhaft die Staats-
macht in Besitz halten, ohne zugleich ihre Hegemonie über und in den Ideologi-
schen Staatsapparaten auszuüben.“63 Die Herrschaft in den ideologischen Staatsap-
paraten ist somit entscheidend für die Stabilität der Klassenherrschaft. 

Die Schule versteht Althusser als den zentralen ideologischen Staatsapparat der 
bürgerlichen Gesellschaft. Diese Bedeutung kommt ihr deshalb zu, weil sie über ei-
nen langen Zeitraum über eine zwangsverpflichtete Zuhörerschaft verfügt und so 
übergreifend und nachhaltig das Erlernen von Fähigkeiten und spezifischen Selbst-

                                                            
61  Vgl. Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg 

2010, S. 54. Explizit verweist Althusser hier auf Antonio Gramsci, der vergleichbare 

Überlegungen entwickelt; er unterscheidet zwischen Zivilgesellschaft und politischer Ge-

sellschaft, zwischen Hegemonie und Zwang als den Mitteln der Reproduktion der Klas-

sengesellschaft. 

62  Ebd., S. 56. 

63  Ebd., S. 58. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


246 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

verständnissen vermitteln kann. Sie sorgt damit wesentlich dafür, dass der Einzelne 
seine Rolle im bestehenden Funktionszusammenhang übernehmen kann und will 
und damit auch zu dessen Reproduktion beizutragen vermag. „Jede Gruppe, die un-
terwegs ,herausfällt‘, ist praktischerweise bereits mit derjenigen Ideologie ausge-
stattet, welche ihrer Rolle in der Klassengesellschaft entspricht.“64 So verfügen die 
künftigen Lohnabhängigen am Ende ihrer Schullaufbahn über ein professionelles, 
apolitisches und patriotisches Bewusstsein, die künftigen Ausbeuter über die Fähig-
keit zu befehlen und zu kooperieren, die künftigen Agenten des repressiven Staats-
apparats über die Fähigkeit zur Durchsetzung von Gehorsam, die angehenden 
Berufsideologen über die Fähigkeit zur Beeinflussung usw. 

 
„Derart vermittelt über das Erlernen von einigem Know-how, das seinerseits eingebettet ist in 

die massive Eintrichterung der Ideologie der herrschenden Klasse, werden die Produktions-
verhältnisse einer kapitalistischen Gesellschaft zu einem großen Teil reproduziert, d.h. die 

Verhältnisse von Ausgebeuteten und Ausbeutern und von Ausbeutern zu Ausgebeuteten.“65 

 
Bisher wurden das wissenschaftliche Selbstverständnis Althussers, der Kontext, in 
dem die Theorie der Ideologie auftritt und das Problem, das sie lösen soll, disku-
tiert. Die Ideologietheorie ist demnach ein Beitrag zur Wissenschaft des Dialekti-
schen Materialismus; sie dient der Weiterentwicklung der marxistischen Staatstheo-
rie und soll erklären, wie es möglich ist, dass sich eine den Individuen gegenüber 
vorgängige Struktur durch deren Handlungen reproduziert. Bisher war jedoch offen 
geblieben, wie die Ideologie diese Funktionsbestimmung konkret erfüllt. Dafür 
formuliert Althusser drei Thesen. Den ersten beiden kommt dabei, so mein Interpre-
tationsvorschlag, in erster Linie die Funktion zu, die bezüglich Struktur und Funkti-
onsweise der Ideologie zentrale dritte These vorzubereiten. 

 
Ich werde hier mit der zweiten These beginnen, weil sich an ihr die Unterschiede zu 
bisherigen Ideologiekonzeptionen am deutlichsten herausarbeiten lassen und zudem 
die erste und die dritte These am Besten auf ihrer Grundlage verstanden werden 
können. Sie lautet: „Die Ideologie hat eine materielle Existenz.“66 Althusser grenzt 
sich damit von Konzeptionen ab, die Ideologien ausschließlich als eine bestimmte 
Form des Bewusstseins verstehen. So beschreiben etwa Marx und Engels in der 
„Deutschen Ideologie“ die Ideologie als Ergebnis einer arbeitsteiligen Trennung 
zwischen Theorie und Praxis, durch die sich das Bewusstsein einbilden kann, wirk-

                                                            
64  Ebd., S. 68. 

65  Ebd., S. 69. 

66  Ebd., S. 79. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 247 

 

 

lich etwas vorzustellen, ohne etwas Wirkliches vorzustellen.67 Die Ideologie gilt 
damit zum einen als passiver Reflex der bestehenden Formen der Arbeitsteilung 
und zum anderen als bloße Vorstellung, die in die bestehende Wirklichkeit nicht 
einzugreifen vermag.68 Demgegenüber zielt die These Althussers darauf, die Ideo-
logie als eine eigenständige und für die Reproduktion einer Gesellschaftsformation 
entscheidende Praxisform zu verstehen. „Eine Ideologie existiert immer in einem 
Apparat und in dessen Praxis oder Praktiken. Diese Existenz ist materiell.“69 Die für 
die Ideologie kennzeichnende materielle Existenz ist also bestimmt als eine spezifi-
sche Praxis; für die Rekonstruktion des Althusserschen Ideologiebegriffs ist also 
dieser Begriff der Praxis genauer zu bestimmen. 

Ausgangspunkt ist dabei ein bestimmter Ideologischer Staatsapparat, in dessen 
Rahmen bestimmte Rituale festgelegt sind. Diese innerhalb des ideologischen Ap-
parats festgelegten Rituale schreiben vor, wie und unter welchen Umständen be-
stimmte Praktiken zu vollziehen sind. Die einzelnen Handlungen sind in diese 
durch Rituale geregelten Praktiken eingebettet und damit Vollzug allgemeiner Pra-
xisformen. „[W]ir werden von Taten sprechen, die in Praktiken eingebettet sind. 
Und wir werden bemerken, dass diese Praktiken durch Rituale, in die sie sich ein-
schreiben, geregelt sind, im Rahmen der materiellen Existenz eines ideologischen 
Apparates […].“70 

Ein Ritual lässt sich als Inbegriff von sozialen Regeln verstehen, die vorschrei-
ben, wann und wie sich bestimmte Praktiken zu vollziehen haben. So enthalten die 
von Foucault untersuchten Disziplinarinstitutionen Vorschriften über den Ablauf 
der einzelnen Tätigkeiten. Sie weisen den Individuen bestimmte Funktionsstellen 
innerhalb eines Raumes zu und machen sie so der Überwachung zugänglich; sie un-
tergliedern ihre Tätigkeiten in einzelne Elemente, unterwerfen sie exakten zeitli-
chen Vorgaben und machen so Entwicklungsfortschritte der Individuen und Unter-
schiede zwischen ihnen sichtbar.71 Die Rituale eines Ideologischen Staatsapparats 

                                                            
67  Vgl. Marx, Karl und Engels, Friedrich, Die deutsche Ideologie, in: MEW. Band 3, S. 31. 

68  Die „Deutsche Ideologie“ ist zwar, wie zuvor gezeigt, für Althusser das Werk, in dem der 

Bruch mit der „humanistischen Ideologie“ vollzogen und der Kontinent der Geschichte 

für die Wissenschaft entdeckt wird, gleichzeitig aber gilt ihm die in diesem Werk entwi-

ckelte Ideologiekonzeption noch als mechanistisch-positivistisch und noch nicht als mar-

xistisch. (Vgl. Althusser, Louis, Über die Reproduktion, Ideologie und ideologische 

Staatsapparate, 2. Halbband, Hamburg 2012, S. 244.) 

69  Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg 

2010, S. 80. 

70  Ebd. ,S. 82. 

71  Vgl. Foucault, Michel, Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses, Frankfurt 

am Main 1994, S. 173ff. Foucaults Analyse der Disziplinen in „Überwachen und Strafen“ 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


248 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

sind dann die Gesamtheit von Regeln, die vorschreiben, unter welchen Umständen 
und wie die Individuen bestimmte Praktiken zu vollziehen haben. Die Wiederho-
lung der so regulierten Praktiken führt zur Ausbildung von Handlungsgewohnhei-
ten. So ist auch die Herausbildung leistungsfähiger Arbeitskräfte das Resultat eines 
solchen Disziplinierungsprozesses.72 

Althusser schreibt jedoch nicht nur, dass die Rituale der Ideologischen Staats-
apparate bestimmte Praktiken regulieren, sondern auch, dass die Handlungen der 
Individuen in diese Praktiken „eingebettet“ sind. Das lässt sich so verstehen, dass 
die einzelnen Handlungen ihre Bedeutung erst innerhalb des Gesamtzusammenhan-
ges der Praktiken eines Ideologischen Staatsapparats erhalten. So beschränken sich 
die Disziplinarinstitutionen in der Analyse Foucaults nicht darauf, die einzelnen 
Handlungen zu zergliedern, zeitlich zu regulieren und auf eine einheitliche Norm zu 
beziehen; sie umfassen auch die Synthetisierung, die Zusammensetzung der zuvor 
getrennten Handlungen. „Die Disziplin ist […] die Kunst der Zusammensetzung 
von Kräften zur Herstellung eines leistungsfähigen Apparates.“73 In der Armee 
werden die einzelnen gedrillten Soldaten zu Teilen eines Ganzen, zu einem einheit-
lich auf Befehle reagierenden Körper. Somit wirken die einzelnen Handlungen erst 
als Teil der Praktiken eines Ideologischen Staatsapparats so zusammen, dass sie auf 
ein übergeordnetes Ziel ausgerichtet sind und sich im Hinblick auf dessen Erfüllung 
wechselseitig ergänzen. Und so wie in Marx' Kapital die Arbeitskräfte an die „gro-
ße Maschinerie“74 angeschlossen werden, der Rhythmus ihrer Tätigkeit, ihr Zu-
sammenwirken und ihr Produkt von dieser diktiert wird, so „erleiden“75 die Indivi-
duen innerhalb der Ideologischen Staatsapparate ihre Einheit;76 diese kann nicht 

                                                                                                                                    
wird von verschiedenen Autorinnen als Konkretisierung und Weiterentwicklung dieses 

von Althusser selbst als „vorläufige Hypothese“ bezeichneten Verständnisses der Ideolo-

gischen Staatsapparate interpretiert. (Vgl. Charim, Isolde, Der Althusser-Effekt. Entwurf 

einer Ideologietheorie, Wien 2002, insbesondere S. 91f. und Lindner, Urs, Alles Macht, 

oder was? Foucault, Althusser und die kritische Gesellschaftstheorie, in: PROKLA, Heft 

145, Jg. 6, 2006, S. 583-590.) Umgekehrt versteht auch Althusser die Werke Foucaults 

als Versuche der Weiterentwicklung des allgemeinen Begriffs der strukturalen Kausalität. 

72  Vgl. Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg 

2010, S. 65. 

73  Foucault Michel, Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses, Frankfurt am 

Main 1994, S. 212. 

74  Marx, Karl, Das Kapital. Band 1, in: MEW. Band 23, S. 391ff. 

75  Vgl. Charim, Isolde, Der Althusser-Effekt. Entwurf einer Ideologietheorie, Wien 2002, S. 

101. 

76  Auch dieser Querverweis auf das Kapital stammt von Charim. Auch wenn sich damit 

sehr gut erläutern lässt, wie Althusser den Zusammenhang zwischen Praxis und Hand-

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 249 

 

 

ausgehend von den einzelnen Individuen, sondern nur unter Bezugnahme auf die 
durch Rituale geregelten Praktiken verstanden werden. Die Handlungen enthalten 
ihre sozialen Bedeutungen erst innerhalb übergreifender Praktiken; diese soziale 
Bedeutung scheint hier zudem von ihrem Verständnis dieser Bedeutung unabhängig 
zu sein. 
 
„Es tritt also klar hervor, dass das Subjekt handelt, insofern dies durch das folgende System 

bewirkt wird (das wir hier in seiner realen Ordnung von Bestimmungen aufführen): durch ei-

ne Ideologie, die innerhalb eines materiellen ideologischen Apparats existiert, materielle 

Praktiken vorschreibt, welche durch ein materielles Ritual geregelt sind, wobei diese Prakti-

ken wiederum in den materiellen Taten eines Subjekts existieren, das mit vollem Bewusstsein 

seinem Glauben entsprechend agiert.“77 

 
Offen ist aber, wie dieses System das Handeln der Subjekte bewirkt und welche 
Bedeutung dem Selbstverständnis der Handelnden hier noch zukommen kann. 

 
In der ersten These präzisiert Althusser, wie die Theorie der Ideologie das Selbst-
verständnis der Handelnden einbezieht und inwiefern sie diesem widerspricht: „Die 
Ideologie repräsentiert das imaginäre Verhältnis der Individuen zu ihren realen 
Existenzbedingungen.“78 Damit grenzt sich Althusser auch kritisch von traditionel-
len Ideologiekonzeptionen ab. Diese fassen Ideologien zumeist als Weltanschauun-
gen, die die Realität verzerren, also als falsche Vorstellungen, denen aber zugleich 
bestimmte Elemente in der Realität entsprechen. Dabei sind verschiedene Varianten 
des Verständnisses des Charakters dieser Verzerrung zu unterscheiden. In der me-
chanistischen Variante entspricht die Struktur der Ideologie der der sozialen Welt, 
etwa wenn der Glaube an einen göttlichen Herrscher auf die weltliche Herrscherfi-
gur des Königs zurückgeführt wird. In der hermeneutischen Variante wird ideologi-
sche Verkehrung aus dem Wesen des Menschen abgeleitet; so gilt etwa in der Reli-
gionskritik Feuerbachs der Glaube an Gott als Ergebnis der Projektion der noch 
nicht als solche erkannten Wesenseigenschaften des Menschen auf eine externe In-

                                                                                                                                    
lung bestimmt, so wirft er doch für das Vorhaben der Ideologietheorie ein Problem auf. 

Denn Marx erläutert hier nicht den allgemeinen Mechanismus einer durch Apparate gere-

gelten Praxis, sondern einen bestimmten Abschnitt in der Entwicklung der kapitalisti-

schen Produktionsweise, der von anderen, etwa dem der Manufaktur, im Hinblick auf ge-

nau die hier relevanten Kennzeichnungen deutlich abgesetzt wird und auch von modernen 

Formen der subjektivierten Arbeit deutlich abzusetzen ist. 

77  Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg 

2010, S. 83-84. 

78  Ebd., S. 75. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


250 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

stanz. In beiden Fällen gilt der Glaube an Gott als falsche Vorstellung, deren kon-
krete Ausgestaltung jedoch zugleich ihre Entsprechung in der Realität hat; Ideolo-
gien repräsentieren hier „die Existenzbedingungen des Menschen in einer imaginä-
ren Form [...].“79 Zudem wurden auch unterschiedliche Erklärungsvarianten entwi-
ckelt, woher die imaginären Verzerrungen der realen Existenzbedingungen stam-
men und weshalb die Menschen ihrer bedürfen. So erklären bestimmte Varianten 
der Religionskritik der Aufklärung Ideologien daraus, dass gesellschaftliche Eliten 
Andere bewusst betrügen, um ihre Herrschaft zu sichern. Die Marxsche Entfrem-
dungstheorie hingegen sieht die Ursache für Ideologien in der herrschenden materi-
ellen Entfremdung. Aber trotz dieser Unterschiede eint sie eine zentrale Gemein-
samkeit: „All diese Interpretationen nehmen [...] die These wörtlich […], dass näm-
lich das, was man in der Ideologie als imaginäre Vorstellung von der Welt widerge-
spiegelt findet, die Existenzbedingungen der Menschen, einfach deren reale Welt 
sind.“80 Althusser begreift jedoch entsprechend der zweiten These Ideologien nicht 
in erster Linie als Vorstellungssysteme, sondern zunächst als Praxis. Die Theorie 
der Ideologie bestimmt das Verhältnis zwischen den innerhalb eines ideologischen 
Staatsapparats festgelegten Ritualen, der Praxis und den einzelnen Handlungen. 
Entscheidend ist nun, dass diese Darstellung dem Selbstverständnis der Subjekte, 
die nach Althusser in der Ideologie leben, widerspricht. Diese gehen vielmehr da-
von aus, dass sie über Überzeugungen verfügen, die sie frei gebildet haben, und 
dass sie aufgrund dieser Überzeugungen handeln. So scheint die Teilnahme an den 
Praktiken der religiösen ideologischen Staatsapparate von bestimmten Glaubens-
vorstellungen abzuhängen: Wenn das Subjekt an Gott glaubt, geht es in die Kirche, 
betet, beichtet und pilgert es usw. Der eigene Glaube, und das heißt auch ein be-
stimmter Glaube bezüglich der Bedeutung der eigenen Handlung, erscheint als die 
Grundlage für die Teilnahme an bestimmten Praktiken. Von dieser Darstellung lö-
sen sich auch die von Althusser kritisierten traditionellen Konzeptionen der Ideolo-
gie nicht; die imaginären Repräsentationen der Realität, die jeweiligen Überzeu-
gungen des Subjekts, sind auch hier die Grundlage der Handlungen. 
 
„Bei diesem ganzen Schema stellen wir also fest, dass die ideologische Vorstellung von der 

Ideologie sich selbst dazu gezwungen sieht anzuerkennen, dass jedes ,Subjekt‘, das mit einem 

,Bewusstsein‘ ausgestattet ist und an die „Ideen“ glaubt, welches sein „Bewusstsein“ ihm 

eingibt und freiwillig akzeptiert, auch „seinen Ideen entsprechend handeln“ muss, also seine 

eigenen Ideen als freies Subjekt in die Taten seiner materiellen Praxis einschreiben muss.“81 

 

                                                            
79  Ebd., S. 76. 

80  Ebd., S. 77. 

81  Ebd., S. 81. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 251 

 

 

Weil die traditionellen Ideologiekonzeptionen davon ausgehen, dass sich die Über-
zeugungen auch in Handlungen umsetzen müssen, jedoch dabei das Verhältnis von 
Überzeugung und Handlung verkennen, bleiben sie selbst in der Ideologie befan-
gen. Denn genau diese Bestimmung des Verhältnisses von Überzeugung und Hand-
lung wird in der Ideologietheorie Althussers umgekehrt. Diese Umkehrung ist vor-
gebildet in der Formulierung Pascals: „Knie nieder, bewege die Lippen zum Gebet, 
und Du wirst Glauben.“82 Der Glaube ist hier nicht der Grund für eine entsprechen-
de Handlung, sondern er wird umgekehrt erst durch das Knien erzeugt. Zudem ist 
der durch das Knien erzeugte Glaube nicht nur, wie Charim überzeugend erläutert, 
der Glaube an Gott, sondern zugleich auch der Glaube an ein bestimmtes Verhältnis 
von Glaube und Handlung, nämlich der Glaube daran, nur zu knien, weil man 
glaubt. Die Ursache, das Knien, „bringt etwas hervor, in dem sie nicht als Ursache, 
sondern als Wirkung vorkommt.“83 Die Begriffe des Glaubens und der Handlung 
bleiben in dieser Konzeption zwar erhalten, jedoch ergibt sich hier der Glaube aus 
der Handlung und nicht umgekehrt die Handlung aus dem Glauben. 

Die Handlung ist hier, wie erwähnt, ein Element der dem Subjekt gegenüber 
vorgängigen sozialen Strukturen, den ideologischen Staatsapparaten, die Rituale 
festlegen, die wiederum Praktiken regeln, in die sich die einzelnen Handlungen ein-
schreiben. Der Glaube besteht nur innerhalb solcher in bestimmte Praktiken einge-
betteten Handlungen. Charim unterscheidet hier zwischen zwei Ebenen, dem Pri-
mär- und dem Sekundärvorgang der Ideologie. Im Rahmen des Primärvorgangs 
wird der Einzelne in den Rahmen der durch bestimmte Rituale geregelten Praktiken 
eingepasst; er „wird gekniet“84. Im Sekundärvorgang geht die Bewegung demge-
genüber vom Handelnden selbst aus, er kniet, und das aufgrund des eigenen Glau-
bens. „[D]er kleinere Kreislauf des ,Glaubens‘ (,Subjekt‘, ,Ideen‘, ,Handlungen‘) ist 
eingeschrieben in den größeren Kreislauf von Praxen, Ritualen und Ideologischen 
Staatsapparaten.“85 Weil es ein zentraler Effekt des Primärvorgangs ist, dass er den 
Individuen selbst nicht bewusst wird, dass ihnen also ihre Handlungen nicht als das 
erscheinen, was sie sind, nämlich Ergebnis einer Einpassung in bestimmte Praxis-
formen, sondern als Realisierung eines freien Entschlusses auf der Grundlage der 
eigenen Überzeugungen, sind es weniger „ihre realen Existenzbedingungen, ihre 
reale Welt, welche sich die ,Menschen‘ in der Ideologie ,vorstellen‘,  sondern […] 
vor allem ihr Verhältnis zu diesen Existenzbedingungen, [...].“86 Nicht die Produk-

                                                            
82  Zitiert nach Althusser; ebd., S. 82. 

83  Charim, Isolde, Der Althusser-Effekt. Entwurf einer Ideologietheorie, Wien 2002, S. 80. 

84  Ebd., S. 85. 

85  Ebd., S. 82. 

86  Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg 

2010, S. 77. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


252 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

tionsverhältnisse, die die Existenzbedingungen der Individuen beherrschen, sondern 
das Verhältnis der Individuen zu diesen Produktionsverhältnissen wird von den In-
dividuen verkannt. Imaginär ist das Verhältnis zu den eigenen Existenzbedingungen 
innerhalb der Ideologie deshalb, weil die heteronome Einpassung der Individuen in 
bestehende soziale Verhältnisse von diesen umgedeutet wird; sie selbst verstehen 
ihre Handlung als Ausdruck eines Entschlusses, den sie auf der Grundlage ihrer ei-
genen Überzeugungen fällen. 

Die Theorie der Ideologie sollte klären, weshalb die Individuen in der Regel 
„wie von selbst“ funktionieren, also in ihren Handlungen eine gegebene Struktur 
reproduzieren. Die Thesen, die bis jetzt entwickelt wurden, besagen nur, dass ihre 
Handlungen das Ergebnis einer Einpassung in regulierte Praktiken sind und dass sie 
selbst ihre Handlungen nicht als Ergebnis einer solchen Einpassung deuten. Das ge-
stellte Problem ist damit jedoch noch nicht gelöst, denn bisher ist unklar geblieben, 
weshalb diese Einpassung87 überhaupt erfolgreich ist. Offen ist demnach noch, 
weshalb sich das Individuum überhaupt „knien lässt“ und weshalb diese Unterwer-
fung gerade dann, wenn sie erfolgreich ist, nicht mehr als solche thematisiert wer-
den kann. Warum also lässt sich das Subjekt knien und weshalb glaubt es, wenn es 
sich schon knien lässt, nicht, dass es gekniet wurde, sondern dass es kniet, weil es 
glaubt? Die Antwort auf diese Fragen soll die für das Verständnis der Funktions-
weise der Ideologie zentrale 3. These geben. 

 
Hierfür werden die Begriffe des Subjekts und der Anrufung eingeführt: „Die Ideo-
logie ruft die Individuen als Subjekte an.“88 Die Kategorie des Subjekts ist demnach 
konstitutiv für jede Ideologie. Althusser unterscheidet hier zwei Bedeutungsebenen. 
Das Subjekt ist sowohl freier Autor der eigenen Handlungen und zugleich ein un-
terworfenes Wesen. 
 
„Die geläufige Bedeutung des Wortes ist 1) eine freie Subjektivität: ein Zentrum der Initiati-

ve, das Urheber und Verantwortlicher seiner eigenen Taten ist; 2) ein unterjochtes Wesen, das 

einer höheren Autorität unterworfen ist und daher keine andere Freiheit hat als die der freiwil-

ligen Anerkennung seiner Unterwerfung.“89  

 
Diese beiden Bedeutungsebenen, die im Begriff des Subjekts zusammen gedacht 
werden sollen, sind durch die beiden zuvor entwickelten Thesen schon vorbereitet. 
Das Subjekt ist einmal das Resultat einer Unterwerfung, die sich durch die Einpas-

                                                            
87  Charim spricht hier vom repressiven Moment innerhalb der Ideologischen Staatsapparate. 

88  Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg 

2010, S. 84. 

89  Ebd., S. 98. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 253 

 

 

sung in die regulierten Praktiken der ideologischen Staatsapparate vollzieht; zu-
gleich jedoch verkennt es dieses Verhältnis zu den eigenen Existenzbedingungen, 
indem es sich als Autor der eigenen Handlungen versteht. In diesem Sinne ist die 
Subjektkonstitution die zentrale Leistung einer jeden Ideologie. 
 
„Wir sagen: Die Kategorie des Subjektes ist konstitutiv für jede Ideologie. Aber gleichzeitig 

fügen wir sogleich hinzu, dass die Kategorie des Subjektes nur insofern konstitutiv für jede 

Ideologie ist, als jede Ideologie die (sie definierende) Funktion hat, konkrete Individuen zu 

Subjekten zu konstituieren.“90 

 
Zwischen den Individuen als Trägern der Subjektfunktion und den Subjekten selbst 
ist also zu unterscheiden; erst die Ideologie macht aus den Individuen Subjekte. Al-
lerdings wird dabei der Begriff des Individuums nicht weiter bestimmt. Darauf wird 
zurückzukommen sein, denn dies ist ein wesentlicher Grund dafür, dass der Prozess 
der Subjektkonstitution bei Althusser stets reibungslos zu gelingen scheint. Die 
Konstitution des Subjekts vollzieht sich durch die „Anrufung“. Diese erläutert Alt-
husser durch das bekannte Beispiel des Polizistenrufs auf der Straße: „He, sie da!“ 
Indem der Angerufene sich umdreht, nimmt er den Ruf an, er erkennt an, dass er 
ihm galt und damit wird das Individuum zum Subjekt. „Durch diese einfache physi-
sche Wendung um 180 Grad wird es zum Subjekt. Warum? Weil es damit aner-
kennt, dass der Anruf ,genau‘ ihm galt und dass es ,gerade es war, das angerufen 
wurde‘ (und niemand anderes).“91 

Dieses Beispiel zeigt einerseits, dass sich die Anrufung stets in einem komple-
xen, vielfältig gegliederten sozialen Kontext vollzieht. So bewegt sich das angeru-
fene Individuum in einem öffentlichen Raum, in dem der anrufenden Instanz eine 
besondere Autorität und Amtsgewalt zukommt etc. Die anrufende Instanz sind da-
bei stets andere Subjekte. Andererseits ist jedoch dieses Beispiel zugleich in zweier-
lei Hinsicht einzuschränken. Zum einen ist die hier implizierte zeitliche Folge prob-
lematisch; die Individuen, so präzisiert Althusser später, sind immer schon als Sub-
jekte angerufen. Damit ist u.a. gemeint, dass schon vor der Geburt des Individuums 
eine soziale Einordnung und Identitätszuweisung erfolgt. Der Familienname, die 
ethnische Zugehörigkeit, die Staatsbürgerschaft etc. sind schon festgelegt. Das In-
dividuum bewegt sich also von Beginn an in bestimmten Formen der Anrufung. 
Zum anderen erfolgt die Anrufung nicht nur, wie das Beispiel suggeriert, in der 
Form der sprachlichen Anrede. Sie erfolgt in allen Formen, in denen die Individuen 
in gemeinsamen Praktiken mit bestimmten Erwartungen konfrontiert werden. Von 
einer Anrufung lässt sich also dann sprechen, wenn den Individuen eine bestimmte 

                                                            
90  Ebd., S. 85. 

91  Ebd., S. 89. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


254 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Position innerhalb der regulierten Praktiken der Ideologischen Staatsapparate zu-
gewiesen wird. 

Entsprechend der beiden Ebenen, die den Begriff des Subjekts kennzeichnen,  
die der Handlungsurheberschaft und die der Unterwerfung, sind auch für die sub-
jektkonstituierende Anrufung zwei Ebenen zu unterscheiden: die der Wiedererken-
nung und die der Verkennung. Die Wiedererkennung kennzeichnet das Verhältnis 
des Subjekts zur Anrufung; die Verkennung, die darin liegt, kann nur aus der wis-
senschaftlichen Perspektive der Theorie der Ideologie als solche erkannt werden. 
Die Anrufung weist den Individuen eine bestimmte Identität und damit zugleich ei-
ne feste Rolle in den gemeinsamen Praktiken zu. Sie bezeichnet sie als Arbeiter, 
Unternehmer oder Soldat oder eben als Arbeiterin, Unternehmerin oder Soldatin; 
mit dieser Zuweisung gehen auch bestimmte Verpflichtungen einher. In der An-
nahme des Rufes, indem sie sich als Gemeinte verstehen, erkennen sie an, dass sie 
dieses Subjekt sind, dass ihnen diese Identität zukommt. Sie erkennen sich in der 
Identität, mit der sie angerufen werden, wieder. Das heißt aber nach Althusser auch, 
dass sie diese Zuschreibungen nicht nur übernehmen, sondern sich zugleich als sol-
che verstehen, denen diese Zuschreibungen immer schon zukommen. Die jeweilige 
Identität wird ihnen in der Anrufung so angeboten, als ob sie ihnen schon zukom-
men würde, als Inbegriff schon bestehender Eigenschaften; die Ideologie verdeckt 
so ihre performative Funktion. Die Annahme der Anrufung erscheint damit den In-
dividuen als Wiedererkennung. Die Individuen werden zwar erst durch die Anru-
fung in Subjekte transformiert; jedoch werden sie als immer schon bestehende Sub-
jekte angerufen. Die Anrufung verdeckt also für die, die in der Ideologie leben, ihre 
zentrale Leistung: die Konstitution des Subjekts; ihnen scheinen die ideologischen 
Vorstellungen selbst natürlich zu sein. Es gilt ihnen als selbstverständlich, dass sie 
diese bestimmten Subjekte sind; und in der Durchsetzung dieser Evidenz, darin, 
dass diese Zuschreibung selbst nicht fragwürdig wird, besteht der für das Funktio-
nieren der Ideologie entscheidende ideologische Effekt. „Es ist eine der Wirkungen 
der Ideologie, dass durch die Ideologie der ideologische Charakter der Ideologie ge-
leugnet wird.“92 Erst die wissenschaftliche Theorie der Ideologie erkennt die Diffe-
renz zwischen Individuum und Subjekt und damit das ideologische Wiedererkennen 
als ein Verkennen. Indem aber die Individuen als immer schon bestehende und 
nicht als erst durch die Anrufung konstituierte Subjekte angerufen werden und in-
dem sie die ihnen zugewiesene Identität als Abbild verkennen, muss auch verkannt 
werden, worin die Funktion der Anrufung besteht: in der Reproduktion der Produk-
tionsverhältnisse. Sie verkennen also, dass ihre Subjektposition auf ihnen gegen-
über vorgängige soziale Strukturen bezogen, als funktionales Moment für deren 
Reproduktion gedacht werden muss. Die Erfüllung der ihnen zugewiesenen Aufga-

                                                            
92  Ebd., S. 89. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 255 

 

 

ben erscheint ihnen nicht als etwas, wozu sie durch die ideologischen Staatsappara-
te erst gebracht werden müssen, sondern als etwas, das sich aus ihrer Identität 
ergibt. Die Erfüllung sozialer Erwartungen wird als freier Handlungsentschluss ver-
kannt. Was den Individuen als Ausdruck ihrer Identität erscheint, erweist sich somit 
für die Theorie der Ideologie als Einpassung in einen unabhängig von ihnen beste-
henden Funktionszusammenhang. „Die Wirklichkeit, um die es in diesem Mecha-
nismus geht und die in den Formen dieser Wiedererkennung notwendig verkannt 
wird (Ideologie = Wiederkennung/Verkennung), ist in der Tat in letzter Instanz die 
Reproduktion der Produktionsverhältnisse und der Verhältnisse, welche sich aus 
ihnen ableiten.“93 

Die grundlegende Struktur, die diesen Effekt ermöglicht, erläutert Althusser am 
Beispiel der religiösen Ideologie. Die Anrufung der einzelnen Subjekte durch die 
religiösen ideologischen Staatsapparate erfolgt hier im Namen Gottes, des „absolu-
ten SUBJEKTS“. Dieses SUBJEKT gilt innerhalb der religiösen Ideologie als 
selbstständig und von den anderen unabhängig; es bildet das Zentrum, um das sich 
alle anderen Subjekte versammeln. Nach Althusser ist jede Ideologie zentriert um 
ein solches absolutes SUBJEKT.94 Durch die in seinem Namen erfolgende Anru-
fung der jeweiligen ideologischen Staatsapparate und indem sich die Individuen als 
Angerufene in ihm wiedererkennen, werden sie ihm unterworfen. Durch diese Bin-
dung an ein gemeinsames Zentrum werden sie auch untereinander gleich; weil sie 
alle als nach seinem Bilde geschaffen sind, können sie sich auch untereinander wie-
dererkennen. 

Zwischen dem SUBJEKT und dem Subjekt besteht in dieser Struktur eine dop-
pelt spiegelhafte Beziehung.95 Zum einen erkennt sich das Subjekt in dem SUB-
JEKT; es versteht sich als nach seinem Bilde geschaffen und sieht damit sich in 
ihm. Das SUBJEKT ist ihm die Mitte, durch welche es sich mit sich zusammen-
schließt. Die Annahme dieses Bildes als Selbstbild ist zugleich eine Unterwerfung; 
sie beinhaltet die Übernahme der damit verbundenen Aufgaben und Pflichten. Zu-
gleich gehen die Subjekte davon aus, dass das SUBJEKT sie wiedererkennen wird, 
d.h., dass es garantiert, die zu erlösen, die sich in ihm wiedererkannt haben. Beide 
Spiegelungen gewährleisten das Funktionieren der Ideologie. 
 
„Resultat: Gefangen in diesem vierfachen System der Anrufung als Subjekte – der Unterwer-

fung unter das SUBJEKT, der allgemeinen Wiedererkennung und der absoluten Garantie, 

,funktionieren‘ die Subjekte in der riesigen Mehrzahl der Fälle ,ganz von selber‘ – mit Aus-

                                                            
93  Ebd., S. 98-99. 

94  Vgl. ebd., S. 96. 

95  Vgl. ebd., S. 96. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


256 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

nahme der ,schlechten Subjekte‘, die gelegentlich ein Eingreifen dieser oder jener Abteilung 

des (repressiven) Staatsapparats auslösen.“96 

 
Die Individuen werden erst deshalb durch die Übernahme der Erwartungen anderer 
Subjekte zu Subjekten, weil sie erst auf der Grundlage einer solchen Übernahme 
überhaupt einen Selbstbezug herstellen können. Indem sie sich mit bestimmten Zu-
schreibungen identifizieren, indem sie sich als Arbeiter, Unternehmer oder Solda-
ten, oder eben Arbeiterinnen, Unternehmerinnen oder Soldatinnen verstehen, kön-
nen sie sich überhaupt evaluierend auf die eigenen Eigenschaften beziehen; also die 
Eigenschaften wertschätzen, die diesen Zuschreibungen entsprechen, andere zu 
verbessern oder zu verwerfen suchen etc. Erst durch eine solche Identifikation wer-
den sie auch handlungsfähig, denn erst auf dieser Grundlage verfügen sie über be-
stimmte Kriterien, um zwischen verschiedenen Handlungsoptionen begründet ent-
scheiden zu können. Sie tun, was in der jeweiligen Handlungssituation entspre-
chend ihrer Position in den regulierten Praktiken getan werden muss. Die Annahme 
der Anrufung ist hier also die Bedingung dafür, um ein positives Selbstverhältnis 
ausbilden zu können und dies impliziert, dass jedes positive Selbstverhältnis eine 
Unterwerfung voraussetzt. Die Subjekte, die sich mit diesen vorgegebenen Zu-
schreibungen identifizieren, verkennen, worum es in diesem Prozess letztlich geht, 
nämlich die Reproduktion der Produktionsverhältnisse. Wenn Honneth schreibt, 
dass sich das Urteil über den ideologischen Charakter bestimmter Selbstverständ-
nisse und Rollenbilder, wie das der guten Hausfrau oder des tapferen Soldaten, 
dann abschwächt, wenn gesehen wird, dass eine Identifikation mit diesen Zuschrei-
bungen den Betroffenen unter den gegebenen Umständen ein positives Selbstver-
hältnis ermöglicht, verfehlt er genau diesen Punkt von Althussers Ideologietheorie. 
„Jedesmal […] kann sich ein bestimmtes Dispositiv der Wertschätzung, das wir ret-
rospektiv für pure Ideologie halten, bei näherer Berücksichtigung der historischen 
Umstände als eine Bedingung für die gruppenspezifische Erlangung von erhöhtem 
Selbstwert erweisen.“97 Das positive Selbstverhältnis, das die Grundlage für die 
Handlungen des Subjekts bildet und das sich erst aus der Identifikation mit sozialen 
Erwartungen ergibt, bildet für Althusser aber gerade den Kern der ideologischen 
Verkennung. 

Die Annahme der Anrufung ist jedoch nur die notwendige, noch nicht die hin-
reichende Bedingung für die Ausbildung eines positiven Selbstverhältnisses, denn 
es ist natürlich möglich, dass es nicht gelingt, dem Bild, an dem man sich ausrich-

                                                            
96  Ebd., S. 97. 

97  Honneth, Axel, Anerkennung als Ideologie. Zum Zusammenhang von Moral und Macht, 

in: ders., Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, Frankfurt am Main 2010, S. 

107. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 257 

 

 

tet, auch tatsächlich zu entsprechen. In diesem Falle produziert die Annahme der 
Anrufung eher eine Form des unglücklichen Bewusstseins. Nicht die Ebenbildlich-
keit zwischen SUBJEKT und Subjekt ist dann zentral, sondern die Auffassung, dass 
das Subjekt gerade nicht das SUBJEKT ist, sondern eben nur nach dessen Bilde ge-
schaffen wurde, es also dessen Eigenschaften stets nur unvollkommen zu realisieren 
vermag. Auch wenn die Annahme der Anrufung in diesem Sinne kritische Selbst-
einschätzungen ermöglicht, sind die in der Anrufung enthaltenen Zuschreibungen 
selbst davon nicht betroffen; vielmehr ermöglichen sie erst eine solche Selbstkritik. 

Allerdings basiert diese Argumentation auf verschiedenen, noch nicht weiter 
ausgewiesenen Voraussetzungen. Die Subjektkonstitution ermöglicht nur dann die 
reibungslose Reproduktion der Produktionsverhältnisse, wenn das, womit die Sub-
jekte sich identifizieren, als vollkommen statisch gedacht wird; nicht zufällig also 
spricht Althusser hier von einem „Bild“. Wird hingegen, wie im Kapitel „Anerken-
nen als Erfahrungsprozess II“ vorgeschlagen, die Ausbildung von Selbstverhältnis-
sen als ein beständiger Konstruktionsprozess gedacht, in dessen Verlauf auf der 
Grundlage der bisherigen Erfahrungen die impliziten Voraussetzungen und Maß-
stäbe des eigenen Handelns expliziert, reflektiert und verändert werden, gilt also die 
Ausbildung eines Selbstverhältnisses als eine durch Selbstkritik vermittelte Selbst-
erzeugung, in deren Verlauf auch die Maßstäbe einer solchen Kritik verändert wer-
den, so ist ein solcher notwendiger Zusammenhang zwischen Subjektkonstitution 
und Reproduktionsfunktion keineswegs selbstverständlich. Die Handelnden hätten 
dann die Möglichkeit, sich im Verlaufe eines solchen Prozesses vermittelt über die 
Kritik Anderer und die Widersprüche, die sich in ihren Handlungszusammenhängen 
ergeben, schrittweise über die soziale Bedeutung ihres Tuns aufzuklären; sie könn-
ten dann erfahren, welche Konsequenzen dieses Tun für Andere und die gemeinsa-
men Handlungszusammenhänge insgesamt hat, welche Handlungszusammenhänge 
also verfestigt und welche abgebrochen oder destabilisiert werden; auf dieser 
Grundlage können sie dann auch ihr bisheriges Selbstverständnis korrigieren. Wenn 
diese Möglichkeit zugestanden wird, so gilt keineswegs, dass das, worum es in den 
ideologischen Zuschreibungen geht – die Reproduktion der Produktionsverhältnisse 
– von den Akteuren notwendig verkannt werden muss. Die Theorie der Ideologie 
kann also nur deshalb die Handlungsfähigkeit als Resultat einer vorgängigen und 
verkannten Unterwerfung verstehen, weil ihr erfahrungsresistente identitäre Fixie-
rungen als Grundmodell für Selbstverhältnisse überhaupt gelten. 

Die implizite Beschränkung auf ein solches Grundmodell wird Althusser auch 
deshalb erleichtert, weil der Begriff des Individuums, also der Entität, die durch die 
Anrufung zum Subjekt werden soll, vollkommen unbestimmt bleibt; das Individu-
um erscheint so als leere Fläche, in die sich die Zuschreibungen der ideologischen 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


258 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Staatsapparate widerstandslos und ohne Verzerrung einschreiben lassen.98 Dieses 
Vorgehen ist nicht zufällig, denn jede Bestimmung dieses Begriffs läuft Gefahr, die 
Rede von „dem Menschen“ wieder einzuführen, die die Theorie der Ideologie gera-
de überwinden wollte.99 

Allerdings scheint auch Althusser nicht davon auszugehen, dass es selbstver-
ständlich ist, dass die jeweiligen Zuschreibungen von den Individuen auch ange-
nommen werden, dass also die Subjektkonstitution tatsächlich gelingt. Denn für die 
Funktion der Ideologie ist es, wie erwähnt, auch notwendig, dass das SUBJEKT die 
Erlösung derer garantiert, die sich in ihm wiedererkennen. Eine solche Garantie des 
SUBJEKTS für die Subjekte scheint aber nur dann notwendig zu sein, wenn auch 
die Möglichkeit der Ablehnung der Anrufung besteht, denn sie formuliert ja die 
Konsequenzen, die aus der Annahme oder der Ablehnung folgen. Ist nicht damit die 
Annahme der Anrufung nur als Handlung beschreibbar und setzt dies nicht Fähig-
keiten voraus, die nur einem Subjekt zugesprochen werden können?100 Wie lässt 
sich die Möglichkeit des Scheiterns der Anrufung begründen, wenn sich die Hand-
lungsfähigkeit erst aus der Unterwerfung ergeben soll? Wie sind die „schlechten 
Subjekte“, von denen Althusser spricht, möglich? Folgt nicht daraus, dass eine kon-
krete Anrufung abgelehnt werden kann, dass der Konstitutionsprozess des Subjekts 
und damit die Differenz zwischen Individuum und Subjekt erfahrbar ist? Ist es da-
für nicht notwendig, die bisherige Leerstelle des Begriffs des Individuums weiter zu 
bestimmen? Zudem gilt Althusser die religiöse Ideologie als ein Beispiel, an dem 
die Struktur einer jeden Ideologie erläutert werden soll. Was aber entspricht der Fi-
gur des SUBJEKTS in der politischen, juristischen oder moralischen Ideologie? 
Zwar lassen diese sich so beschreiben, dass sie bestimmte Bilder, also Zuschrei-

                                                            
98  Zwar schreibt Althusser in der nachträglichen „Notiz über die ISA“, die Anrufung 

durch die herrschenden Ideologischen Staatsapparate sei nur deshalb notwendig, weil es 

Widerstand gibt; allerdings wird der in der vorherigen Rekonstruktion der Funktions-

weise der ideologischen Staatsapparate mit keiner Silbe erwähnt. Vielmehr wird her-

ausgearbeitet, dass sich die Handlungsfähigkeit erst aus der mit der Annahme der Anru-

fung einhergehenden Unterwerfung ergibt und dass deshalb auch das Handeln der Sub-

jekte nichts anderes ist „als die lebendige Verkörperung des bewunderungswürdigen 

Wortes ihres Gebetes [Amen!]: So sei es!“ (Althusser, Louis, Ideologie und ideologi-

sche Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg 2010, S. 97.) 

99  Jedoch unterliegt er selbst an den Stellen, an denen er die Notwendigkeit der Ideologie 

begründen will, selbst dieser Gefahr. (Vgl. Berthold, Jürgen, Althusserlektüren. Lektü-

re/Ideologie/Dialektik in Althussers Diskurs, Würzburg 1992, S. 89.) „[D]er Mensch 

[ist] von Natur aus ein ideologisches Lebewesen [...].“ (Althusser, Louis, Ideologie und 

ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg 2010, S. 85.) 

100  Vgl. Eagleton, Terry, Ideologie. Eine Einführung, Stuttgart 2000, S. 168. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 259 

 

 

bungen enthalten, mit denen sich die Individuen identifizieren können und dass die-
se Bilder insofern eine zentrierende Funktion haben, als die Individuen damit auf 
sie hin ausgerichtet sind und sie den Bezugspunkt bilden, von dem aus die unter-
schiedlichen Praktiken der Ideologischen Staatsapparate überhaupt erst eine sinn-
volle Einheit bilden. Was aber wird in diesen Ideologien garantiert? Und wie wird 
es garantiert? Was entspricht hier der zweiten spiegelhaften Beziehung, der Wie-
dererkennung des SUBJEKTS in den Subjekten? 
 
 

7.3 RUF MICH AN! 
 
Die späten Schriften Butlers und insbesondere „Psyche der Macht“ lassen sich als 
Versuche verstehen, eine Antwort auf die zuvor aufgeworfenen Fragen zu entwi-
ckeln.101 Ich diskutiere ihre Arbeiten hier deshalb, weil sie zentrale Annahmen der 
Althusserschen Konzeption der Subjektwerdung teilt, zugleich aber innerhalb die-
ses Rahmens die Möglichkeit des Widerstands und der Kritik aufzeigen will. Um 
meine These zu begründen, dass für die Möglichkeit der Kritik an konkreten Ideo-
logien der Anerkennung Althussers Verständnis der Subjektivierung und des 
Selbstverhältnisses aufzugeben ist, muss ich also auch zeigen, inwiefern ihre Ant-
wortvorschläge für das gestellte Problem nicht hinreichen. 

Im Anschluss an Althusser bezeichnet Butlers Begriff der Subjektivation den 
Prozess der Unterwerfung und den der Subjektwerdung.102 Die Handlungsfähigkeit 

                                                            
101  Ich diskutiere Butlers Überlegungen allein in dieser Hinsicht. Das heißt natürlich nicht, 

dass sich Butler nicht auch kritisch von Althusser abgrenzt. Die entscheidenden Diffe-

renzen liegen hier m.E. darin, dass Butler 1. die Prozesse der Subjektivierung nicht 

mehr einem einheitlichen Institutionengefüge, den ideologischen Staatsapparaten, zu-

ordnet; wobei diese Konsequenz, wie gezeigt, auch durch Althussers eigene Überlegun-

gen nahe gelegt wird; dass sie 2. im Anschluss an Foucault den Gegensatz zwischen 

Wissenschaft und Ideologie aufgibt und eine Konzeption entwickelt, nach der die kriti-

sche Distanz zu den etablierten Formen der Subjektivierung nicht nur dem wissen-

schaftlichen Beobachter, sondern den Subjekten selbst zukommt; und dass sie 3. die 

einzelnen Handlungen nicht mehr als einfache Realisierungen eines übergeordneten, in 

den Ritualen der ideologischen Staatsapparate festgeschriebenen Handlungstypus be-

greift; vielmehr geht sie davon aus, dass jede Umsetzung einer Handlung auch die sie 

regulierenden Rituale verändern kann. Auf die zuletzt genannten Punkte werde ich noch 

zurückkommen; den ersten glaube ich vernachlässigen zu können, weil sie trotz dieser 

Differenz an der grundlegenden Struktur des Prozesses der Subjektwerdung festhält. 

102  Vgl. Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am 

Main 2001, S. 8. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


260 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

der Subjekte ist damit abhängig von einer vorgängigen Unterwerfung. In Althussers 
Konzeption der Anrufung blieb jedoch, wie gezeigt, letztlich unklar, weshalb und 
unter welchen Umständen die Anrufung erfolgreich ist, unter welchen Umständen 
sich also die Individuen mit den an sie gestellten Erwartungen identifizieren. Denn 
dafür müsste auch gezeigt werden, weshalb die in der Anrufung angebotene Aner-
kennung von den Individuen angenommen und nicht etwa zurückgewiesen wird. 
Vor diesem Hintergrund versucht Butler, die Konzeption der Anrufung durch eine 
Theorie der Psyche zu ergänzen. Auf dieser Grundlage soll, so der Anspruch, ge-
zeigt werden, weshalb das Individuum sich umwendet und damit zum Subjekt wird 
und weshalb es die eigene Unterwerfung sogar aktiv unterstützt. Im Anschluss an 
die Althusser-Kritik Mladen Dolars ist dafür ein Teil des Individuums anzunehmen 
und näher zu bestimmen, der der Subjektivierung vorgeordnet ist und nicht in ihr 
aufgeht. „There is a sudden and abrupt transition from an individual- a pre-
ideological entity, a sort of materia prima - into the ideological subject.“103 Trotz 
der zuvor benannten Schwierigkeiten scheint eine solche Ergänzung auch Althus-
sers eigenem Selbstverständnis zu entsprechen; so deutet er die Psychoanalyse als 
die Wissenschaft, die die psychischen Verluste des Subjektivierungsprozesses the-
matisiert.104 Nach Althusser thematisieren die Theorie der Ideologie und die Psy-
choanalyse mit dem Prozess der Subjektivierung denselben Gegenstand; allerdings 
untersuchen sie ihn aus unterschiedlichen Perspektiven: einmal aus der des gesell-
schaftlichen Strukturzusammenhangs und einmal aus der des in ihn eingebundenen 
Individuums. Deshalb können dann auch die Erkenntnisse der einen Wissenschaft 
die der anderen erweitern und stützen. „It must be clear that this [der Erkennt-
nisfortschritt der Psychoanalyse, S.B.] has opened up one of the ways which may 
perhaps lead us some day to a better understanding of this structure of ideological 
misrecognition, which is of particular concern for all investigations into ideolo-
gy.“105 

Butler verwendet die Kategorie der Psyche, um diese prä-ideologische Entität 
des Individuums zu erfassen; ohne sie kann weder die erfolgreiche Subjektkonstitu-
tion, noch der Widerstand gegen bestimmte Formen der Anrufung verständlich 

                                                            
103  Dolar, Mladen, Beyond Interpellation, in: Qui Parle 6, No. 2, 1993, S. 74. 

104  Vgl. Althusser, Louis, Freud and Lacan, New Left Review 55, 1, May-June 1969, S. 57. 

Die Psychoanalyse zählt demnach für ihn auch zu den zentralen wissenschaftlichen Er-

eignissen des 19. Jahrhunderts; Lacan wird als Autor gedeutet, der versucht die in den 

einzelnen Untersuchungen verwendeten Begriffe der Psychoanalyse theoretisch zu fas-

sen und gegen ideologische Fehldeutungen zu schützen. Nach Althusser entspricht also 

das eigene Verhältnis zu Marx dem Lacans zu Freud. 

105  Ebd., S. 65. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 261 

 

 

werden.106 Die Theorie der Psyche klärt demnach auch nicht nur die Bedingungen 
des Erfolgs der Anrufung, sondern zugleich die Möglichkeit ihres Scheiterns. Die 
Psyche ist also nicht nur das, aus dem das Subjekt hervorgeht, sondern auch das, 
was in dem Subjekt nie aufgeht; sie beinhaltet auch Formen des in der Subjektkon-
stitution verdrängten Begehrens. 

Damit ist eine weitere Hinsicht benannt, in der die Theorie der Psyche107 die der 
Anrufung erweitern und korrigieren soll. Zwar betont auch Althusser, dass die je-
weiligen Formen der Subjektivierung stets umkämpft, ja überhaupt nur aufgrund 
eines vorgängigen Widerstandes notwendig sind; jedoch erscheinen sie in der Re-
konstruktion der Funktionsweise der Ideologie allein als Bedingungen der Repro-
duktion der Produktionsverhältnisse, die reibungsfrei Subjekte erzeugen, die den 
jeweiligen Anforderungen entsprechen. „Althussers Auffassung [bleibt], so nützlich 
sie auch ist, implizit durch den Begriff eines zentralisierten Staatsapparates be-
schränkt, dessen Wort, wie das der göttlichen Autorität, Tat ist.“108 Weil hier das 
Subjekt allein als Ergebnis einer vorgängigen Unterwerfung gefasst wird, erscheint 
das individuelle Bewusstsein als Teil einer Herrschaftstechnik.109 Demgegenüber ist 
über eine Theorie der Psyche zu bestimmen, wie sich die Macht, die dem Subjekt 

                                                            
106  „Das Begehren aus dem Subjekt zu vertreiben heißt, seine potentiell aufrührerischen 

Forderungen zum Schweigen zu bringen und die Wege zu ignorieren, auf denen es den 

ihm zugewiesenen Platz in der sozialen Ordnung nur vieldeutig und unsicher erreichen 

kann. (Eagleton, Terry, Ideologie. Eine Einführung, Stuttgart 2000, S. 169.) 

107  Aufgrund dieser unterschiedlichen Funktionen ist es schwer, den Begriff der Psyche ge-

rade in dem Werk „Psyche der Macht“ eindeutig zu bestimmen. Der Begriff bezeichnet 

hier einmal das, was der Subjektwerdung vorhergeht und sie erklären soll. Zugleich 

wird er verwendet, um eine Differenz zwischen dem Individuum und dem konstituier-

ten Subjekt bezeichnen zu können; er entspricht hier dem psychoanalytischen Begriff 

des Unbewussten. In einer weiteren Verwendungsweise begründet dieser Begriff die ei-

gene Identität des Individuums, die kritisch gegen bestehende soziale Erwartungen ge-

wendet werden kann. Dabei hat der Begriff der Psyche jeweils auch einen unterschied-

lichen methodischen Status. In der ersten Verwendungsweise ist er als eine Annahme zu 

verstehen, die vorausgesetzt werden muss, wenn die faktisch erfolgreiche Subjektkon-

stituion erklärt werden soll; in der zweiten wird die Psyche über die Techniken der Psy-

choanalyse erschlossen; in der dritten nehmen die sozialen Akteure selbst explizit auf 

sie Bezug. 

108  Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am Main 

2001, S. 11. 

109  Vgl. Butler, Judith, Subjekt, in: Gosepath, Stefan; Hirsch, Wilfried und Rössler, Beate 

(Hrsg.), Handbuch der politischen Philosophie und Sozialphilosophie. Band 2, Berlin 

2008, S. 1302. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


262 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

vorhergeht und es erzeugt, von der unterscheidet, die das Subjekt ausübt. Über sie 
soll ein Ansatz entwickelt werden, der die Abhängigkeit und die eigenständige 
Handlungsfähigkeit des Subjekts zusammen zu denken vermag. Er soll es ermögli-
chen, die Wirkmächtigkeit der dem Einzelnen gegenüber vorgängigen Normen der 
Anerkennbarkeit zu erfassen, ohne aber dabei das Handeln auf die Reproduktion 
bestehender Machtbeziehungen zu reduzieren. 

 
In Althussers Konzeption kann die Anrufung die Umwendung des Individuums 
nicht erzwingen. Auch in ihr wird somit implizit bei den Adressaten der Anrufung 
eine Bereitschaft zur Übernahme sozialer Erwartungen vorausgesetzt.110 „In den 
Begriffen der Althusserschen Beispiele lässt sich diese Benennung jedoch nicht oh-
ne eine gewisse Bereitschaft oder ein vorwegnehmendes Begehren seitens des An-
gesprochenen vollbringen.“111 

Die Minimalbestimmung, die den Individuen zugesprochen werden muss, damit 
sie die Umwendung vollziehen und einen Subjektstatus erlangen können, ist die 
„Begierde, in seinem Sein zu bestehen“.112 Diese Bestimmung versteht Butler auch 
als Ausgangspunkt oder Voraussetzung des eigenen Ansatzes.113 Das „Sein“, in 
dem sie zu verharren begehren, ist hier zu verstehen als „soziales Sein“.114 Die in 
der Anrufung enthaltenen Zuschreibungen gelten in der Konzeption Butlers als In-
begriff der Normen und gesellschaftlichen Bedingungen, deren Befolgung die An-
erkennbarkeit des Subjekts sichert. Die Unterordnung unter diese Normen ist des-
halb die Bedingung des sozialen Überlebens. „Das Subjekt ist genötigt, nach Aner-
kennung seiner eigenen Existenz in Kategorien, Begriffen und Namen zu trachten, 
die es nicht selbst hervorgebracht hat, und damit sucht es das Zeichen seiner eige-
nen Existenz außerhalb seiner selbst – in einem Diskurs, der zugleich dominant und 
indifferent ist.“115 Damit lässt sich nun bestimmen, was die anrufende Instanz den 
Angerufenen garantiert, was also die nach Althusser die Subjektkonstitution be-
stimmende doppelte Spiegelstruktur kennzeichnet: Denen, die die Anrufung an-

                                                            
110  Vgl. Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am 

Main 2001, S. 106. 

111  Ebd., S. 105. 

112  Butler, Judith, Eine Welt, in der Antigone am Leben geblieben wäre, in: Deutsche Zeit-

schrift für Philosophie 49, 2001, S. 593. 

113  Vgl. ebd., S. 593. 

114  Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am Main 

2001, S. 31. 

115  Ebd., S. 25. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 263 

 

 

nehmen, die sich also nach Butler an den gegebenen Kriterien der Anerkennbarkeit 
ausrichten, wird die Fortdauer der eigenen sozialen Existenz garantiert.116 

Umgekehrt zeigt sich darin eine grundsätzliche Abhängigkeit und Verletzlich-
keit des einzelnen Subjekts gegenüber den gegebenen Kriterien der Anerkennbar-
keit. „Wo gesellschaftliche Kategorien eine anerkennungsfähige und dauerhafte so-
ziale Existenz gewährleisten, werden diese Kategorien, selbst wenn sie im Dienst 
der Unterwerfung stehen, oft vorgezogen, wenn die Alternative darin besteht, über-
haupt keine soziale Existenz zu haben.“117 Diese Abhängigkeit arbeitet Butler ins-
besondere an frühen Phasen der Eltern-Kind Beziehungen heraus. Hier legen die El-
tern die Bedingungen fest, an denen das Kind sich ausrichten muss und aus dem 
Begehren des Kindes, in seinem Sein zu verharren, ergibt sich dessen Unterordnung 
unter die gegebenen Bedingungen der Anerkennbarkeit.118 Die hier benannte 
„Gründungsunterordnung“ wird in späteren Entwicklungsphasen verdrängt, in de-
nen sich das Subjekt als souveränen Urheber der eigenen Handlungen zu begreifen 
lernt. Die Macht erscheint dann nicht mehr als Ursprung, aus dem das Subjekt her-
vorgeht, sondern als Wirkung des Subjekts. Indem es selbst Macht ausübt, verkennt 
es seine ursprüngliche Unterordnung. Mit der Subjektwerdung geht somit stets auch 
eine Verschleierung der es hervorbringenden Macht einher. „Die Sache ist nicht 
einfach die, daß man die Anerkennung des anderen braucht, und daß Unterordnung 
eine Form der Anerkennung gewährt; vielmehr […] besteht die Haltung des er-
wachsenen Subjekts eben in der Verleugnung und Wiederholung dieser Abhängig-
keit.“119 Das Verhältnis zu den eigenen Existenzbedingungen ist hier also deshalb 

                                                            
116  Jedoch ist das Begehren im Gegensatz zum Trieb dadurch gekennzeichnet, dass die er-

hoffte Befriedigung nie erreicht wird und sich somit kein Objekt als das wahre, eigent-

lich begehrte erweist. (Vgl. Žižek, Slavoj, Die Tücke des Subjekts, Frankfurt am Main 

2010, S. 357.) Wenn Butler also von einem „Begierde, im Sein zu verharren“ spricht, 

lässt sich das so verstehen, dass sich das Subjekt nie dessen gewiss sein kann, dass es 

die gegebenen Kriterien der Anerkennbarkeit tatsächlich erfüllt. Dies muss es vielmehr 

beständig erneut handelnd unter Beweis stellen. Die Subjektwerdung ist somit auch be-

ständig von einem Scheitern bedroht. (Vgl. Dolar, Mladen, Beyond Interpellation, in: 

Qui Parle 6, No. 2, 1993, S. 75f.) 

117  Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am Main 

2001, S. 24. 

118  Unabhängig von der Frage, ob damit Eltern-Kind Beziehungen zutreffend charakteri-

siert sind, bleibt hier unklar, ob sie auf diese Beziehungen nur beispielhaft Bezug 

nimmt, um an ihnen die grundlegende Struktur des Subjektivierungsprozesses zu erläu-

tern oder ob sie die Unterordnung im Rahmen dieser Beziehungen tatsächlich als einen 

auch spätere Entwicklungsstufen tragenden Gründungsakt des Subjekts versteht. 

119  Ebd., S. 14. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


264 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

imaginär, weil das erwachsene Subjekt die Abhängigkeit, aus der es hervorgeht, 
verdrängen muss, um seinem Selbstverständnis entsprechen zu können. 

Diese These, nach der die für das soziale Überleben des Einzelnen notwendige 
Anerkennung dessen Unterordnung unter vorgängige Kriterien der Anerkennbarkeit 
verlangt, entwickelt Butler unter Bezugnahme auf die Überlegungen Hegels in der 
„Phänomenologie des Geistes“.120 Diese sind für Butler deshalb interessant, weil 
hier das Subjekt gerade nicht als souveräne Instanz eingeführt wird. Vielmehr er-
folgt eine Reflexion auf die unterschiedlichen Formen, in denen es sich einer sozia-
len Welt ausgesetzt sieht, die nicht auf es zurückgeht.121 Die Auseinandersetzung 
zwischen Herr und Knecht mündet entsprechend ihrer Interpretation auch nicht in 
eine Emanzipationsgeschichte, sondern in die Internalisierung der Gebote des 
Herrn; Hegel zeigt, wie sich das äußerliche Verhältnis zum Herrn zu einem innerli-
chen Verhältnis der Selbstkasteiung durch das Gewissen wandelt. „Bei Hegel be-
freit sich der Knecht vom anscheinend äußerlichen ,Herrn‘ nur, um sich in einer 
ethischen Welt verschiedenen Normen und Idealen unterworfen zu finden.“122 He-
gel thematisiert demnach die Mechanismen der Selbstreglementierung, die für die 

                                                            
120  Hier findet sich nach Butler eine kritische Reflexion der Abhängigkeit, der das Subjekt 

ausgesetzt ist, und der Grundlagen der Gewissensbildung. Die Sätze „Es [das Selbstbe-

wusstsein, S.B.] […] ist außer sich gekommen. […] es hat sich selbst verloren, denn es 

findet sich als ein anderes Wesen.“ ( Hegel, G.W.F., Phänomenologie des Geistes, GW. 

Band 9, S. 109.) interpretiert sie so, dass das Selbst den Anderen ausgeliefert ist, dass 

der Subjektwerdung ein ursprünglicher Selbstverlust zu Grunde liegt. (Vgl. Butler, Ju-

dith, Die Macht der Geschlechternomen, Frankfurt am Main 2009, S. 240.) Allerdings 

verfolgt Butler in dieser Passage den Hegelschen Gedankengang nicht weiter. Nach 

Hegel aber bestimmen die zitierten Sätze nur ein Element des Anerkennungsverhältnis-

ses, das auch das Element der wechselseitigen Selbstfreigabe enthält. Butler verschenkt 

durch diese verkürzte Rezeption die Möglichkeit, die intersubjektive Konfliktdynamik 

des Anerkennens, in denen das Selbstverständnis des Subjekts und dessen Deutung 

durch Andere beständig in einen Gegensatz treten und sich wechselseitig korrigieren, 

produktiv weiter zu entwickeln. Ihre Rekonstruktion des Subjektivierungsprozesses be-

zieht sich dann auch zentral auf Ich-Wir Verhältnisse, d.h. auf Verhältnisse, in denen 

ein noch unbestimmtes und abhängiges Individuum einem schon bestehenden, durch 

gemeinsame Kriterien des Anerkennens geeinten, und letztlich aber anonymen Kollek-

tiv gegenüber tritt. 

121  Vgl. Butler, Judith, Subjekt, in: Gosepath, Stefan; Hirsch, Wilfried und Rössler, Beate 

(Hrsg.), Handbuch der politischen Philosophie und Sozialphilosophie. Band 2, Berlin 

2008, S. 1303. 

122  Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am Main 

2001, S. 35-36. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 265 

 

 

Prozesse der Subjektivierung notwendig sind; Befreiung ist in der Konsequenz 
nicht nur als Befreiung von äußeren Autoritäten zu denken, sondern auch als Be-
freiung vom eigenen Selbst. 

Der Übergang vom äußeren Verhältnis zu einem Selbstverhältnis ergibt sich aus 
den Erfahrungen, die der Knecht in seiner Arbeit für den Herrn macht. Der Knecht 
bearbeitet Dinge für den Genuss des Herrn. Dabei kann er zwar an den Objekten 
seiner Arbeit die eigene gestaltende Macht erfahren, denn die Produkte seiner Ar-
beit sind durch ihn geprägt. „Durch die Arbeit kömmt es aber zu sich selbst.“123 In-
sofern er jedoch für den Genuss des Herrn arbeitet, eignet sich jener die Produkte 
seiner Arbeit an. Der Knecht erfährt damit das Verschwinden dessen, worin er sich 
ausdrückt und reflektiert. Indem der Gegenstand durch den Herrn verbraucht wird, 
wird auch die Prägung, die er ihm gab, ausgelöscht.124 Insofern der Knecht das, was 
er ist, nur in dem bestätigt findet, was er tut, droht ihm damit auch ein Selbstverlust. 
„Das bestimmte Ding, das der Knecht macht, widerspiegelt den Knecht selbst als 
bestimmtes Ding. Weil der Gegenstand jedoch weggegeben wird, wird der Knecht 
selbst zu etwas, das verwirkt und verloren werden kann.“125 Damit erreicht ihn auch 
nach seinem Zurückschrecken vor dem Kampf auf Leben und Tod die Todesfurcht. 
Die auf die Auseinandersetzung zwischen Herr und Knecht folgenden Gestalten des 
Bewusstseins - Stoizismus, Skeptizismus und das unglückliche Bewusstsein - lassen 
sich dann als Versuche verstehen, diese Todesfurcht zu überwinden, indem das 
Bewusstsein die Bestimmungen für sich als Wesentliche setzt, die nicht der Ver-
gänglichkeit unterstehen. Die Todesfurcht führt deshalb im unglücklichen Bewusst-
sein zu einer Identifikation mit den unveränderlich scheinenden Regeln, die durch 
den Herrn gesetzt werden.126 Das Bewusstsein spaltet sich in eine Position des 
Herrn, die als unwandelbarer Teil des Selbst gilt, und eine des Knechts, die mit der 
Körperlichkeit verhaftet und somit sterblich bleibt; durch diese Verinnerlichung der 
Herrenposition wird eine Praxis der beständigen Selbstbeurteilung und der Selbst-
reinigung in der Andacht und anderen religiösen Ritualen etabliert. 

Für Butler ist hier zum einen entscheidend, dass sich die normativen Reglemen-
tierungen, unter die der Knecht sein Leben stellt, aus der Todesfurcht ergeben. Zu 
einem Subjekt wird er erst, indem er die Regeln des Herrn verinnerlicht, und diese 
Verinnerlichung erfolgt, weil er hofft, so das eigene soziale Überleben zu können. 
Zum anderen, und darauf liegt ein weiterer Schwerpunkt ihrer Interpretation, miss-
lingt dieser Versuch des Knechts, zwischen den wesentlichen und den unwesentli-

                                                            
123  Hegel, G.W.F., Phänomenologie des Geistes, GW. Band 9, S. 114. 

124  Vgl. Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am 

Main 2001, S. 41. 

125  Ebd., S. 43. 

126  Vgl. ebd., S. 44. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


266 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

chen Teilen des eigenen Selbst zu trennen. Die Selbstkasteiung, in der, wie noch im 
äußerlichen Verhältnis zum Herrn, der eigene Körper als unwesentlich gesetzt und 
symbolisch aufgeopfert wird, bleibt an den Körper gebunden; das Selbst genießt 
sich selbst in dieser Selbstaufopferung; was seinen Verzicht ausdrücken soll, ist 
lustvolle Selbstbestätigung. Das in Andacht und Selbstkasteiung zu erreichende 
Selbstgefühl bleibt also eingebettet in die Körperlichkeit, die es zu überwinden 
sucht, die Aufgabe des eigenen Willens selbst ein Willensakt usw.127 

Dieser Grundgedanke wird von Butler weitergeführt in einer an Nietzsche und 
Freud orientierten Theorie des Gewissens. Auch diese Überlegungen Butlers lassen 
sich als Ergänzung und Weiterentwicklung von Althussers Rekonstruktion des Sub-
jektivierungsprozesses lesen. Denn Althusser selbst nimmt auf diesen Begriff Be-
zug, um zu erklären, weshalb die Individuen den an sie gestellten Aufgaben tatsäch-
lich entsprechen. So ist etwa der Regelfall der Rechtsbefolgung nur möglich auf-
grund der im Gewissen der Subjekte verankerten juristisch-moralischen Ideologie. 
„Sie sind anständig allein aufgrund ihres „professionellen Gewissens“ oder auch 
einfach ihres „moralischen Gewissens“, und sie leiten daraus gelegentlich einen 
gewissen Stolz ab […].“128 Allerdings hat Althusser diesen Gedanken nicht weiter 
ausgearbeitet. Nach Butler muss die Hinwendung an die anrufende Instanz zugleich 
als Ausbildung des Gewissens verstanden werden. Beide Wendungen, die Umwen-
dung und die Wendung gegen sich selbst, werden zugleich vollzogen. „Die Refle-
xivität wird konstituiert durch diesen Moment des Gewissens, durch diese Rück-
wendung gegen sich selbst, die sich zugleich mit einer Hinwendung zum Gesetz 
vollzieht.“129 Den Gedanken, wonach die Ausrichtung an den gegebenen Kriterien 
der Anerkennbarkeit nur erklärt werden kann, wenn dabei ein Begierde, im Sein zu 
verharren, vorausgesetzt wird, ergänzt Butler also durch die zusätzliche These, dass 
diese Ausrichtung nur dann langfristig stabil ist, wenn sie sich auch im Gewissen 
der Subjekte niederschlägt. 

Schon bei Althusser war die Identifikation mit den in der Anrufung enthaltenen 
Zuschreibungen die Bedingung für den Selbstbezug des Subjekts; Butler versucht 
darüber hinaus, die psychische Dynamik zu bestimmen, die diesem Prozess zu 
Grunde liegt. Im Gewissen wendet sich demnach ein bestimmter Trieb, bei Nietz-
sche, an den Butler hier anschließt, die Lust an der Grausamkeit, gegen sich.130 

                                                            
127  Ebd., S. 49f. 

128  Althusser, Louis, Über die Reproduktion, Ideologie und ideologische Staatsapparate, 2. 

Halbband, Hamburg 2012, S. 107. 

129  Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am Main 

2001, S. 108. 

130  Nach Nietzsche ist die Bestrafung des Schuldners ein Lustgewinn, der für das geschul-

dete Gut entschädigen soll; diese Strafpraxis züchtet erst das Gedächtnis und damit den 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 267 

 

 

Zwar ermöglicht dies erst die kritische Selbstprüfung des Subjekts, die Unterschei-
dung zwischen gebotenen, verbotenen und erlaubten Handlungen oder Begehrun-
gen; jedoch gewinnt das Verbot seine Kraft nur aus dem Begehren, das es verbietet. 
Die Stärke des Gewissens entspricht damit der des von ihm unterdrückten Begeh-
rens. Daran knüpft Butler an. „Mit anderen Worten wird das Verbot zum Anlaß, 
den Instinkt unter dem Zeichen des Verbotsgesetzes noch einmal auszuleben.“131 
Weil damit aber das Gebot von dem Begehren gestützt wird, das es verbietet, und 
die Selbstreglementierung als eine eigene Quelle der Befriedigung erlebt wird, er-
zeugt die Wendung gegen sich das Begehren nach dieser Wendung.132 Daraus ge-
winnt das Gewissen seine Stabilität. Dies ist für den langfristigen Erfolg des Sub-
jektivierungsprozesses entscheidend, denn diese Dynamik erklärt erst die Befriedi-
gung, die aus der Annahme der jeweiligen Kriterien der Anerkennbarkeit und der 
damit einhergehenden Unterwerfung des eigenen Begehrens erwachsen kann. So 
kann gezeigt werden, wie die Unterwerfung des Begehrens ein Begehren dieser Un-
terwerfung hervorruft. 

Gegebene Bedingungen der Anerkennbarkeit werden also deshalb angenom-
men, weil diese Annahme die Bedingung der sozialen Existenz ist. Die Annahme ist 
die Voraussetzung, um für andere ein Subjekt sein zu können. Weil die Kraft des 
mit dieser Annahme entstehenden Gewissens dem von ihm unterdrückten Begehren 
entstammt, wird die Selbstreglementierung selbst eine Form der Befriedigung der 
untersagten Lust. Die doppelte Spiegelstruktur, die der Subjektivierung zu Grunde 
liegt, ist zum einen also deshalb möglich und stabil, weil die, die sich nicht im Ruf 
des SUBJEKTS wiedererkennen, vom sozialen Tod bedroht sind; sie gelten nicht 
als intelligible Subjekte und werden deshalb ausgeschlossen. Zum anderen wird die 
Wiedererkennung mit dem Bilde des SUBJEKTS, das heißt die Anwendung der ge-
gebenen Bedingungen der Anerkennung in der kritischen Selbstprüfung, zu einer 
eigenen Quelle der Befriedigung, der grausamen Lust an der Selbstbestrafung. Des-
halb bleiben die Subjekte, so Butler, den Bedingungen ihrer eigenen Unterwerfung 
verhaftet. 
 

                                                                                                                                    
Menschen als das Tier, das versprechen, und das heißt auch sich selbst bestrafen kann. 

Die Strafe, die zunächst das Versprechen-können vorauszusetzen scheint, erzeugt dieses 

erst, sie erzwingt die dafür notwendige Verinnerlichung des Triebes. „Diese zuvor dem 

Gläubiger zugeschriebene Lust wird dann unter dem Druck des Gesellschaftsvertrages 

zu einer verinnerlichten, zur Freude an der Verfolgung seiner selbst.“ (Butler, Judith, 

Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am Main 2001, S. 74.) 

131  Ebd., S. 79. 

132  Vgl. ebd., S. 69. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


268 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Die Überlegungen Butlers in „Psyche der Macht“ zielen aber zugleich darauf, die 
Konsequenz, nach der jedes Handeln eines Subjekts nur die Bedingungen der Aner-
kennbarkeit wiederholt und verfestigt, aus denen es hervorgegangen ist, zu vermei-
den und demgegenüber danach zu fragen, wie auf der Grundlage einer solchen sub-
jektkritischen Position noch Widerstand und politische Handlungsfähigkeit gedacht 
werden kann. Es soll also bestimmt werden, wie eine oppositionelle Haltung des 
Subjekts zu der es hervorbringenden Macht möglich ist, weshalb die vom Subjekt 
ausgeübte Macht nicht auf die das Subjekt hervorbringende Macht reduziert werden 
kann.133 

Butlers These ist hier, dass die Macht in ihrer Aneignung verändert werden 
kann, und dass deshalb die Handlungsfähigkeit des Subjekts die es hervorbringen-
den Bedingungen übersteigt. Diese Diskontinuität zwischen der gegenüber dem 
Subjekt vorausgesetzten und der von ihm ausgeübten Macht ist möglich, so der ers-
te Schritt für die Begründung dieser These, aufgrund einer „zeitbedingten Anfällig-
keit“134 der Bedingungen der Anerkennung. Die etablierten Bedingungen der Aner-
kennung regulieren zwar die Handlungen der Subjekte; jedoch bestehen sie umge-
kehrt nur durch die und in den auf sie Bezug nehmenden Praktiken. Sie müssen also 
beständig reinszeniert werden und in dieser Reinszenierung sind Verschiebungen 
und Umdeutungen möglich. „Diese Wiederholung oder besser Iterabilität wird so 
zum Nicht-Ort der Subversion, zur Möglichkeit der Neuverkörperung einer Subjek-
tivationsnorm, die die Richtung ihrer Normativität ändern kann.“135 Weil also die 
gegebenen Bedingungen der Anerkennbarkeit nur dann dauerhaft bestehen, wenn 
sie beständig in den Handlungen der Subjekte wiederholt werden, können sie sich 
insofern verändern, als diese für ihren Bestand notwendige Wiederholung scheitern 
kann. „Aber sie sind insofern verletzlich, als sie davon abhängig sind, ,realisiert‘ zu 
werden. Darin liegt ihr Risiko: Sie können scheitern.“136 Es ist möglich, diese Nor-
men zu variieren, in andere Handlungsketten einzugliedern und ihnen so einen neu-
en Sinn zuzuweisen. Durch eine Variation der Praktiken, so lässt sich dieser Ge-
danke auf die Terminologie Althussers zurückbeziehen, können schrittweise auch 
die sie regulierenden Rituale verschoben und reformuliert werden.137 

                                                            
133  Vgl. ebd., S. 21. 

134  Ebd., S. 17. 

135  Ebd., S. 95. 

136  Butler, Judith, Eine Welt, in der Antigone am Leben geblieben wäre, in: Deutsche Zeit-

schrift für Philosophie 49, 2001, S. 591. 

137  Auch wenn Butler zunächst alternative Formen der praktischen Reinszenierung im 

Blick zu haben scheint, die sich erst nachträglich auf einer diskursiven Ebene nieder-

schlagen, findet sich eine vergleichbare Verschiebung auch im Falle der zuvor geschil-

derten Kämpfen um Anerkennung. So würde nämlich auch die Forderung nach Aner-

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 269 

 

 

Allerdings begründet diese Abhängigkeit der Kriterien der Anerkennung von ih-
rer Reinszenierung in den einzelnen Handlungen nur die objektive Möglichkeit der 
Veränderung. Soll sich diese Veränderung jedoch nicht nur aus einer Verdichtung 
zufälliger Fehldeutungen ergeben, so ist zu begründen, weshalb die Subjekte diese 
Möglichkeit in einer bestimmten Weise nutzen sollten. In einigen Passagen ver-
sucht Butler, auch dieses Problemfeld auf der Grundlage ihrer Theorie der Psyche 
zu bearbeiten. Denn hiernach geht das Subjekt zwar aus der Psyche hervor, diese 
jedoch umgekehrt nie in ihm auf. Um den Bedingungen der Anerkennbarkeit ent-
sprechen zu können, muss sich das Subjekt selbst reglementieren und bestimmte 
Begehrungen verdrängen. „Die Psyche, die das Unbewusste einschließt, ist somit 
vom Subjekt ganz verschieden; sie ist genau das, was über die einkerkernden Wir-
kungen der diskursiven Forderung einer kohärenten Identität, über die diskursive 
Forderung, ein kohärentes Subjekt zu werden, hinausreicht.“138 

Die Bedingungen der Anerkennbarkeit schreiben Formen „lebbarer Gesell-
schaftlichkeit“139 vor, sie lenken und erzeugen bestimmte Formen des Begehrens; 
weil die Psyche in diesen Kategorien jedoch nie ganz aufgehen kann, geht mit der 
Subjektbildung zugleich eine grundlegende „Entfremdung“140 einher. Mit dieser 
Terminologie wird auch deutlich, dass Butler auf eine normative Kritik an bestimm-
ten Bedingungen der Anerkennbarkeit zielt. Die Subjektivierung ist also nicht nur 
ein Prozess, in dem die Unterwerfung des Begehrens ein Begehren der Unterwer-
fung erzeugt, sondern auch ein Prozess, in dem die Möglichkeit der Kritik an dieser 
Unterwerfung entsteht. „Es gibt hier eine Produktivität des Begehrens, das nie mit 
einer bestimmten Anerkennung zu erfüllen ist.“141 Aufgrund dieser Differenz zwi-
schen dem eigenen Begehren und den in der Anrufung enthaltenen Zuschreibungen 
und Erwartungen ist eine kritische Distanz gegenüber den bestehenden Bedingun-
gen der Anerkennbarkeit möglich. Mit der Subjektwerdung geht also auch die Ver-
werfung bestimmter Formen des Begehrens einher.142 Der Einzelne geht in den Pro-

                                                                                                                                    
kennung der eigenen Leistungen die Leistungsnorm nicht bloß wiederholen, sondern 

auch diese Norm selbst verändern. Denn das, was überhaupt als Leistung gelten kann, 

müsste im Falle der erfolgreichen Durchsetzung der jeweiligen Ansprüche anders ver-

standen und reformuliert werden. 

138  Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am Main 

2001, S. 83. 

139  Vgl. ebd., S. 25. 

140  Vgl. ebd., S. 31. 

141  Butler, Judith, Eine Welt, in der Antigone am Leben geblieben wäre, in: Deutsche Zeit-

schrift für Philosophie 49, 2001, S. 594. 

142  Zugespitzt wird diese These in den Überlegungen Butlers zur Melancholie. Demnach 

können, soll das Subjekt den bestehenden Bedingungen der Anerkennbarkeit entspre-

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


270 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

zessen der Subjektivierung nicht auf; er erleidet durch sie Verluste, die zum Wider-
stand motivieren können. Die Subjekte sehen sich also deshalb genötigt, die gege-
benen Bedingungen der Anerkennbarkeit in einer bestimmten Weise zu reinszenie-
ren und zu verschieben, weil die Unbegrenztheit ihres Begehrens stets in einem 
Konflikt mit den Grenzen der anerkennbaren Formen der Subjektivität steht. Diese 
Differenz gibt ihnen die Möglichkeit, zu diesen Formen auf Distanz zu gehen. „Wir 
können vielleicht wirklich spekulieren, daß der Moment des Widerstandes, der Op-
position eben dann entsteht, wenn wir uns an unsere Beschränkung verhaftet finden, 

                                                                                                                                    
chen, bestimmte Formen des Begehrens nicht realisiert, sogar noch nicht einmal be-

wusst werde. Ein diesen Bedingungen entsprechendes Selbstverständnis des Subjekts 

gründet darauf, nie in dieser Weise begehrt zu haben. Deshalb darf dieser Verlust der 

eigenen Möglichkeiten des Begehrens auch nicht bewusst und betrauert werden. Das 

betreffende Begehren wird, so die hier verwendete Terminologie, verworfen. „Weil das 

Subjekt über diesen Verlust nicht reflektiert, nicht reflektieren kann, markiert dieser 

Verlust die Grenze der Reflexivität, markiert er, was deren Zirkularität übersteigt (und 

bedingt).“ (Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt 

am Main 2001, S. 28.) Insofern die Gründung des Subjekts erst aus dieser Verwerfung 

hervorgeht, entsteht das Subjekt zusammen mit dem Unbewussten. Dieser Verlust darf 

selbst nicht bewusst und betrauert werden kann und aus dieser nicht abgeschlossenen 

Trauer entsteht die Melancholie. Die aufgegebenen Objekte des Begehrens, so Butler 

im Anschluss an die Psychoanalyse, werden verinnerlicht; die Identität des Subjekts 

bildet sich als Niederschlag der aufgegebenen Objektbesetzungen. „Das Objekt aufzu-

geben, wird nur unter der Bedingung einer melancholischen Verinnerlichung möglich, 

oder, was sich für uns als noch wichtiger erweisen könnte, unter der Bedingung einer 

melancholischen Inkorporation oder Einverleibung.“ (Butler, Judith, Psyche der Macht. 

Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am Main 2001, S. 127.) Weil die Ge-

schlechtszugehörigkeit des Einzelnen erst durch dessen heterosexuelle Positionierung 

erreicht wird, erfolgt die Ausbildung männlicher oder weiblicher Subjektivität durch die 

Verwerfung des homosexuellen Begehrens; die Verwerfung der Homosexualität ist so-

mit konstitutiv für heterosexuelle Form der Subjektivität; deren Selbstverständnis ist ge-

rade dadurch geprägt, nie jemanden gleichen Geschlechts geliebt und nie eine solche 

Liebe verloren zu haben. Die Performanz der Geschlechtszugehörigkeit ist dann aber 

als Versuch zu verstehen, die verlorenen Liebesobjekte, deren Verlust nicht betrauert 

werden kann, in sich aufzunehmen. Wenn gilt, dass Identifizierungen sich erst aus der 

Verinnerlichung verlorener Liebesobjekte ergeben, dann verweist, so die Pointe dieser 

Überlegung, die heterosexuelle Identität auf ein vorgängiges homosexuelles Begehren. 

(Vgl. ebd., S. 137.) 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 271 

 

 

wenn wir uns gerade in unserem Verhaftetsein beschränkt finden.“143 Diese Distanz 
ist jedoch nicht nur die des Subjekts gegenüber einer ihm äußerlichen Macht, son-
dern zugleich auch eine Distanz innerhalb des Subjekts selbst; der Widerstand ist 
somit stets auch ein Versuch, die bisherige Form der eigenen Subjektivität zu über-
winden144 und etwas anderes zu werden, als man ist.145 In der widerständigen Praxis 
beginnt jemand etwas zu werden, wofür es im bisherigen Feld, das die anerkennba-
ren Formen der Subjektivität definiert, keinen Platz gibt. Wenn aber die Erfüllung 
der gegebenen Bedingungen der Anerkennbarkeit die Voraussetzung für das soziale 
Überleben des Subjekts ist, dann muss ein solcher Widerstand auch die eigene sozi-
ale Existenz gefährden. Wer dem Willen folgt, nicht dermaßen regiert zu werden, 
also Foucaults Tugend der „Entunterwerfung“146, auf die Butler hier verweist, prak-

                                                            
143  Butler, Judith, Noch einmal: Körper und Macht, in: Honneth, Axel und Saar, Martin 

(Hrsg.), Michel Foucault. Zwischenbilanz einer Rezeption. Frankfurter Adorno-

Konferenz 2001, Frankfurt am Main 2003, S. 64. 

144  Vgl. Butler, Judith, Subjekt, in: Gosepath, Stefan; Hirsch, Wilfried und Rössler, Beate 

(Hrsg.), Handbuch der politischen Philosophie und Sozialphilosophie. Band 2, Berlin 

2008, S. 1302. Auch diese Wendung schließt an eine bestimmte Linie der Hegelrezepti-

on an. So hatte schon Kojève in seiner Auslegung der Dialektik zwischen Herr und 

Knecht argumentiert, der Knecht könne sich nur dann vom Herrn befreien, wenn er das 

Risiko des Todes eingeht, vor dem er in der ursprünglichen Auseinandersetzung noch 

zurückgeschreckt war. (Vgl. Kojève, Alexandre, Zusammenfassender Kommentar zu 

den ersten sechs Kapiteln der Phänomenologie des Geistes, in: Fulda, Hans-Friedrich 

und Henrich, Dieter (Hrsg.), Materialien zu Hegels „Phänomenologie des Geistes“, 

Frankfurt am Main 1979, S. 128.) Die zentrale Figur, an der diese Widerständigkeit und 

das damit einhergehende Todesrisiko erläutert wird, ist die der Antigone. Sie gilt für 

Butler gerade nicht als Vertreterin des Verwandtschaftsprinzips, sondern, indem sie ih-

ren Bruder inzestuös begehrt, als Vertreterin einer vorsozialen Sittlichkeit. Sie lebt ein 

unlebbares Begehren, ein Begehren, das in der bestehenden Ordnung nicht anerkannt 

werden kann. Darin zeigt sie, dass keine unhintergehbare Ordnung von Verwandt-

schafts- und Liebesbeziehungen besteht; dass die Norm, indem sie von ihrer Anwen-

dung abhängig ist, auch verletzlich bleibt. Damit riskiert sie jedoch auch ihre gesamte 

soziale Existenz. (Vgl. Butler, Judith, Antigones Verlangen. Verwandtschaft zwischen 

Leben und Tod, Frankfurt am Main 2001.) 

145  Vgl. Foucault, Michel, Was ist Aufklärung?, in: ders., Dits et Ecrits. Schriften 4. 1980-

88, Frankfurt am Main 2005, S. 703. 

146  Vgl. Foucault, Michel, Was ist Kritik?, Berlin 1992, S. 15. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


272 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

tiziert, riskiert nicht mehr als anerkannbares Subjekt zu gelten und setzt damit die 
Bedingungen seiner sozialen Existenz aufs Spiel.147  
 
„Eine solche Möglichkeit würde eine andere Art von Wendung erfordern, eine Wendung, die, 

durch das Gesetz ermöglicht, eine Abwendung vom Gesetz ist und den Identitätsverlockun-

gen widersteht, eine Handlungsfähigkeit gegen und über ihre eigenen Entstehungsbedingun-

gen hinaus. Eine solche Wendung erfordert die Bereitschaft, nicht zu sein [...].“148 

 
Allerdings kritisiert Butler selbst in anderen Passagen einen solchen Lösungsvor-
schlag. Denn mit der Bezugnahme auf die unbegrenzte Produktivität des Begehrens 
kann nur das Unterlaufen bestimmter Normen, nicht jedoch deren Außerkraftset-
zung und Neuartikulation erklärt werden. „Der Widerstand ist somit in einem Be-
reich angesiedelt, der praktisch keine Macht hat, das Gesetz zu verändern, zu dem 
er in Opposition steht.“149 Es bleibt hier unklar, wie das Subjekt in die Lage gelan-
gen kann, die Formen der Selbstreglementierung durch das eigene Gewissen zu hin-
terfragen; denn die im Gewissen verinnerlichten Bedingungen der Anerkennbarkeit 
galten ja gerade als die Grundlage der kritischen Selbstprüfung. Die Kritik und die 
Neuartikulation der etablierten Bedingungen der Anerkennbarkeit müsste, so will 
ich diesen Gedanken hier weiterführen, diese Bedingungen begründet zurückweisen 
können; dafür aber reicht die Bezugnahme auf ein noch unerfülltes Begehren nicht 
aus. In der Konsequenz müssten dann nämlich alle Forderungen nach der Verände-
rung dieser Bedingungen als in gleicher Weise berechtigt gelten, was wiederum nur 
heißt, dass von berechtigt und unberechtigt nicht mehr gesprochen werden kann. 
Die Probleme, die sich hier stellen, entsprechen letztlich denen, die sich aus dem 
Versuch Honneths ergeben hatten, die Veränderung der Anerkennungsordnungen 
aus den noch unrealisierten Möglichkeiten des Meadschen I zu erklären und zu 
rechtfertigen. In beiden Fällen kann nicht geklärt werden, wie es möglich ist, sich 
von den Bewertungen des eigenen Gewissens kritisch zu distanzieren und zwischen 
berechtigten und unberechtigten Anerkennungsforderungen zu unterscheiden. 

Eine Alternative zu dieser Argumentation liegt in der Bezugnahme auf eine „ur-
sprüngliche Freiheit“150 oder „Zwecksetzungsfähigkeit“ des Subjekts, die durch die 

                                                            
147  Vgl. Butler, Judith, Was ist Kritik? Ein Essay über Foucaults Tugend, in: Deutsche 

Zeitschrift für Philosophie 2002, Jg. 50, S. 257-58. 

148  Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am Main 

2001, S. 122. 

149  Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am Main 

2001, S. 94. 

150  Butler, Judith, Was ist Kritik? Ein Essay über Foucaults Tugend, in: Deutsche Zeit-

schrift für Philosophie 50, 2002, S. 263. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 273 

 

 

bestehenden Machtbeziehungen nicht kontrolliert werden kann. „Man könnte sagen, 
die Zwecke der Macht sind nicht immer die der Handlungsfähigkeit.“151 Diese 
Zwecksetzungsfähigkeit kommt dann zum Ausdruck, so setzt Butler diesen Gedan-
ken fort, wenn sich das Subjekt der Grenzen bewusst wird, die die Formen aner-
kennbarer Subjektivität festlegen152 und ihnen gegenüber auf der eigenen Identität 
beharrt. So schildert sie den Widerstand einer transsexuellen Person wie folgt: 
„Ausgehend von genau dieser Lücke, dieser Deckungsungleichheit zwischen der 
Norm, die angeblich sein Mensch-Sein begründet, und dem ausgesprochenen Be-
harren auf sich selbst, das er vorführt, entwickelt er seinen Wert und spricht seinen 
Wert aus.“153 Butler zeigt jedoch weder, wie es möglich ist, sich über diese Grenzen 
aufzuklären, noch, wie die eigene Identität gegen bestehende soziale Zuschreibun-
gen entwickelt und behauptet werden kann. Die nach Althusser die Ideologie kenn-
zeichnende „doppelte Spiegelstruktur“ liegt auch ihrer Rekonstruktion des Subjek-
tivierungsprozesses zu Grunde. Demnach bildet sich die Identität und damit die 
Möglichkeit des Selbstbezuges erst durch die Identitfikation mit den bestehenden 
sozialen Zuschreibungen; mit dieser Identifikation geht auch eine Verkennung der 
Differenz zwischen Individuum und Subjekt einher. Butler ergänzt diese Rekon-
struktion nur durch die Einbeziehung der psychischen Dynamiken, die diesem Pro-
zess zu Grunde liegen. Die Zuschreibungen des SUBJEKTS werden demnach an-
genommen, weil dies die Bedingung für die Erfüllung des Begehrens ist, im Sein zu 
verharren und weil die Selbstreglementierung durch das Gewissen zu einer eigenen 
Quelle des Lustgewinns wird. Der Bezug auf eine ursprüngliche Freiheit und 
Zwecksetzungsfähigkeit widerspricht damit den Grundlage der eigenen Theorie.154 

                                                            
151  Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am Main 

2001, S. 20. 

152  Vgl. Butler, Judith, Was ist Kritik? Ein Essay über Foucaults Tugend, in: Deutsche 

Zeitschrift für Philosophie 50, 2002, S. 259. 

153  Butler, Judith, Jemandem gerecht werden. Geschlechtsangleichungen und Allegorien 

der Transsexualität, in: Das Argument 242, 2001, S. 682. 

154  Butler spricht auch davon, auf diesen Begriff der Freiheit nur in einem „Wagnis“ Bezug 

nehmen zu können. Ein Wagnis ist damit nicht nur deshalb verbunden, weil mit der 

praktischen Inanspruchnahme dieser Freiheit der eigene Subjektstatus gefährdet ist, 

sondern auch, weil er verwendet wird, ohne dass seine begriffliche Grundlage ausge-

wiesen werden könnte. (Vgl. Butler, Judith, Was ist Kritik? Ein Essay über Foucaults 

Tugend, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 2002, Jg. 50, S. 264.) Butler scheint in 

ihrer Interpretation von Foucaults „Was ist Kritik?“ anzudeuten, dass diese beiden As-

pekte des „Wagnisses“ letztlich zusammenfallen: Indem Foucault diesen Begriff ver-

wendet, bewegt er sich an den Grenzen eines epistemischen Feldes, überschreitet er die 

vom „Macht-Wissen“ gezogenen Beschränkungen. (Vgl. ebd., S. 263.) Dann wäre das 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


274 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Auch dieses Dilemma hatte sich in dieser Arbeit schon ergeben. Das Paradox 
der Gegenwartsdiagnose der „Dialektik der Aufklärung“ bestand darin, dass in dem 
Maße, in dem davon ausgegangen wird, dass die Diagnose zutrifft, dass also tat-
sächlich die blinde Selbsterhaltung das zentrale Movens geschichtlicher Entwick-
lungen bildet, begrifflich-diskursive Vermögen als ideelle Werkzeuge zur Verwirk-
lichung dieses Zwecks gelten müssen und das einheitliche Selbst als Ergebnis der 
Verinnerlichung gesellschaftlicher Repressionsinstanzen zu verstehen ist, unver-
ständlich werden muss, wie sie möglich ist.155 In beiden Fällen stellt sich das Prob-
lem, dass unklar wird, wie das eigene kritische Selbstverständnis mit den Mitteln 
der eigenen Theorie rekonstruiert und gerechtfertigt werden kann. 

 
Der zentrale Beitrag, der sich durch die Bezugnahme auf Althusser für eine Kon-
zeption und Kritik ideologischer Formen der Anerkennung gewinnen lässt, besteht 
darin, die Ideologie nicht nur als ein falsches Bewusstsein, sondern auch als eine 
bestimmte Praxis und ein bestimmtes Verhältnis der Akteure zu dieser Praxis fassen 
zu können. Diese Praxis ist demnach dadurch gekennzeichnet, dass sie zur Repro-
duktion einer sozialen Ordnung beiträgt und dass den in ihr handelnden Akteuren 
diese Bedeutung ihres eigenen Tuns selbst nicht bewusst ist. Sie sind auch dort, wo 
sie sich als selbstständig begreifen, untergeordnetes Element einer gesellschaftli-
chen Struktur. Weil hier gezeigt werden kann, inwiefern sich bestimmte Selbstver-
hältnisse erst aus der Identifikation mit bestimmten sozialen Erwartungen ergeben, 
die innerhalb eines verfestigten Strukturzusammenhanges an die Individuen gestellt 

                                                                                                                                    
Insistieren auf diesem Begriff auch in Butlers Text schon die praktische Durchführung 

der „Entunterwerfung“, von der er und sie sprechen. Ein „Wagnis" ist dies jedoch nur 

innerhalb des eigenen epistemologischen Feldes; es ist also für die zu entwickelnde Po-

sition keineswegs notwendig. Zudem ist ein solches „Wagnis“ keineswegs die einzige 

Form, um die Grenzen eines epistemologischen Feldes zu überschreiten; dies ist etwa 

auch möglich, indem gezeigt wird, inwiefern es nicht in der Lage ist, die Phänomene, 

auf die es sich bezieht, und dazu kann auch die eigene theoretische Praxis der Entun-

terwerfung zählen, adäquat zu erfassen. Der Ausweg über die Behauptung einer Positi-

on, die den eigenen Argumentationszusammenhang unvermittelt überschreitet, lässt 

sich zwar als ein „Wagnis“ beschreiben; er ist es aber auch deshalb, weil in der Konse-

quenz beliebig zu werden droht, was behauptet wird. So finden sich etwa auch entge-

gengesetzte Positionen, die das „Wagnis“ eingehen, die Gegenthese aufzustellen und 

etwa behaupten, die Praxis der Entunterwerfung sei selbst ein bestimmtes Regime der 

Subjektivierung. (Vgl. Schäfer, Thomas, Reflektierte Vernunft. Michel Foucaults anti-

totalitäre Macht- und Wahrheitskritik, Frankfurt am Main 1995, S. 60.) 

155  Vgl. Habermas, Jürgen, Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen, 

Frankfurt am Main 1988, S. 155. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 275 

 

 

werden, kann in der Konsequenz die Bezugnahme auf ein individualistisch gefass-
tes positives Selbstverhältnis nicht mehr hinreichen, um die normative Grundlage 
einer kritischen Theorie der Anerkennung zu bestimmen. Die erfahrungsresistente 
Behauptung der eigenen Identität kann, so wird hier deutlich, in Unfreiheit um-
schlagen. Butler macht darüber hinaus darauf aufmerksam, dass diese Erwartungen 
stets auch den Umkreis dessen beschränken, was als anerkennbare Form der Sub-
jektivität gilt; die, die sich nicht mit ihnen identifizieren und in ihrem Handeln nicht 
an ihnen ausrichten, sind in letzter Konsequenz von sozialen Ausschlüssen bedroht. 
Damit wird deutlich, dass sich eine kritische Theorie der Anerkennung nicht auf ei-
ne normative Rekonstruktion der gegenwärtigen Anerkennungsmuster beschränken 
kann, denn damit läuft sie Gefahr, diese Formen des Ausschlusses selbst nicht the-
matisieren zu können. 

Allerdings ist die ideologische Verkennung für Althusser ein notwendiges Ele-
ment einer jeden Praxis. Für jede Gesellschaftsordnung gilt, dass die Praxis nur 
durch und unter einer Ideologie möglich ist. In der Konsequenz kann Althusser die 
Einsicht in die Struktur und Funktionsweise der Ideologie nicht als Teil dieser Pra-
xis verstehen, sondern muss sie einem von ihr getrennten Bereich der Wissenschaft 
zuordnen. Wenn also der Ideologie ein solch umfassender und geschlossener Cha-
rakter zukommt, kann sie nur aus einer externen Perspektive als Ideologie themati-
siert und kritisiert werden. Die zentralen zuvor diskutierten Schwierigkeiten der 
Ideologietheorie Althussers ergeben sich aus dieser Zuspitzung und aus der durch 
sie notwendigen Trennung. Denn damit wird unklar, inwiefern die von der Ideolo-
gie getrennte Wissenschaft zugleich als Praxis und die eigene Theoriebildung, wie 
beansprucht, als Teil einer innergesellschaftlichen Auseinandersetzung gelten kann. 
Gerade dann, wenn sich die Theorie als Kritik an einem bestimmten gesellschaftli-
chen Zustand und als Beitrag zu dessen Überwindung versteht, muss sie selbst als 
ideologisch gelten. „But what motivates a critique if not an interest, an interest in 
emancipation, an interest in liberation, something which pulls a critique necessarily 
into the ideological sphere?“156 

Die Behauptung der Notwendigkeit der ideologischen Verkennung ist aber nur 
dann plausibel, wenn davon ausgegangen wird, dass die starre Identifizierung mit 
sozialen Zuschreibungen die einzige Form der Ausbildung eines Selbstverhältnisses 
ist, denn nur dann fügt sich die jeweilige Identität der Akteure reibungslos und ohne 
dass ihnen das bewusst wäre in den gesellschaftlichen Strukturzusammenhang ein. 
Die Theorie der Ideologie kann also nur deshalb davon ausgehen, dass die Praxis 
nur durch und unter einer Ideologie möglich ist, weil sie von Subjekten ausgeht, die 
in Verkennung ihrer ursprünglichen Unterwerfung den jeweiligen Strukturzusam-
menhang blind reproduzieren. Die einzige eigenständige Funktion, die Althusser 

                                                            
156  Ricoeur, Paul, Lectures on Ideology and Utopia, New York 1986, S. 152. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


276 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

dem Bewusstsein der Akteure zuspricht, ist die, die unterschiedlichen Identitätszu-
weisungen der verschiedenen Staatsapparate zu vereinheitlichen und selbst diese 
Vereinheitlichung ist von der bürgerlichen Ideologie selbst gefordert.157 Damit ver-
hält sich das für mich zentrale Problem der Ideologietheorie Althussers genau um-
gekehrt zu dem von Honneths Anerkennungstheorie: Während es hier unmöglich 
war, auf der Grundlage der in Anspruch genommenen normativen Prinzipien das 
gesellschaftliche Problem der Ideologie zu thematisieren, ist es hier vor dem Hin-
tergrund der zentralen gesellschaftstheoretischen Annahmen (es gibt keine Gesell-
schaft ohne Ideologie, das Subjekt ist die Grundkategorie jeder Ideologie, die Be-
deutung jeder Ideologie beschränkt sich auf ihre Reproduktionsfunktion) unmög-
lich, die Ideologie in normativer Hinsicht zu kritisieren. 

Entsprechend der doppelten Spiegelstruktur der Ideologie erhält das Individuum 
erst durch die Anrufung des SUBJEKTS eine bestimmte Identität und bleibt fortan 
auf diese festgelegt, ohne sich selbst auf diese Unterordnung kritisch zurückbezie-
hen zu können. Diese Struktur wird auch von Butler in ihrer Rekonstruktion des 
Subjektivierungsprozesses in Anspruch genommen. Die Theorie der Psyche be-
stimmt darüber hinaus die psychischen Grundlagen, die dem Individuum zukom-
men müssen, damit die Annahme der Anrufung möglich und stabil ist. Butler gibt 
zwar die Althussersche Trennung zwischen Wissenschaft und Ideologie auf und 
versucht, die kritische Distanz zu den jeweiligen Formen der Subjektivierung auf 
die Akteursebene zurückzuverlagern. Der Bezug auf den Begriff des Begehrens 
reicht jedoch nicht aus, um zu begründen, weshalb bestimmte Identitätszuweisun-
gen zurückgewiesen werden können. Denn auch wenn es damit möglich ist, eine 
Differenz zwischen den gegebenen Bedingungen der Anerkennbarkeit und dem ei-
genen Begehren zu erfahren, so wird doch nicht verständlich, weshalb dies zu einer 
Kritik dieser Bedingungen und einer Hinterfragung des eigenen Gewissens und 
nicht zu einer Verschärfung des Unglücks des unglücklichen Bewusstseins führen 
soll, das darüber verzweifelt, dass die eigenen Begehrungen den akzeptierten Nor-
men nicht entsprechen. Indem sie an der doppelten Spiegelstruktur festhält, nach 
der sich die Identität des Subjekts erst durch die Wiedererkennung mit dem Bilde 
des SUBJEKTS und die damit einhergehende Verkennung bildet, ist auch in dieser 
Konzeption die unterwerfende Subjektivierung als solche, wie bei Althusser die 
Ideologie im Allgemeinen, ewig und notwendig. „Ich denke, dass sich politische 
Gemeinschaften in dem Maße produzieren und reproduzieren, wie sie durch Grenz-

                                                            
157  Vgl. Althusser, Louis, Über Marx und Freud, in: ders., ders. Ideologie und ideologische 

Staatsapparate. Aufsätze zur marxistischen Theorie, Hamburg 1977, S. 99. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 277 

 

 

ziehungen das nicht-ganz-Lesbare, das-nicht-ganz-Lebbare als Teil ihrer Gemein-
schaft produzieren, als verleugneten, aber konstitutiven Teil der Gemeinschaft.“158 

                                                            
158  Butler, Judith, Eine Welt, in der Antigone am Leben geblieben wäre, in: Deutsche Zeit-

schrift für Philosophie 49, 2001, S. 597. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839431313-006 - am 14.02.2026, 09:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

