7. ldeologien der Anerkennung

Indem, so wurde in dem Kapitel ,,Anerkennen als Erfahrungsprozess 11 deutlich,
die auf die individuelle Selbstverwirklichung ausgerichtete Anerkennungstheorie
Honneths das Selbstverhéltnis als Ergebnis einer selbstbeziiglichen Identifikation
fasst, vermag sie die Einbindung der Individuen in ihnen gegeniiber vorgéngige
Machtverhiltnisse nicht kritisch zu reflektieren. Denn eine handlungsermoglichen-
de Identifikation mit eigenen Eigenschaften, Wiinschen und Fahigkeiten ist auch
dann moglich, wenn die Individuen deshalb eine bestitigende Anerkennung durch
Andere erhalten, weil sie sich in ein bestehendes Gefiige festgelegter Positionen
einfiigen. Der Begriff der Anerkennung erscheint in dieser Perspektive allein als
Element der Reproduktion der herrschenden sozialen Verhéltnisse und droht somit,
jede kritische Funktion zu verlieren. Eine solche kritische Perspektive auf bestimm-
te Anerkennungsverhéltnisse ergibt sich aus der Ideologietheorie Althussers und
den an sie anschlieBenden Ansétzen. Denn hier erscheint die bestitigende Anerken-
nung als Einordnung der Individuen in eine gegebene soziale Struktur und die Her-
ausbildung ihrer Handlungsfahigkeit zugleich als eine Form der Unterwerfung.

Um die Ideologietheorie Althussers verstehen und beurteilen zu kénnen, ist es
zundchst notwendig, auf sein Philosophieverstindnis und seine Bestimmung der
gegenwirtigen Aufgaben der Philosophie kurz einzugehen; erst vor diesem Hinter-
grund lésst sich verstehen, welches Problem Althusser in der Theorie der Ideologie
zu 16sen versucht und wie er dabei vorgeht. Uber diese Theorie soll demnach ge-
klart werden, wie es moglich ist, dass eine gegebene soziale Struktur durch die
Handlungen der Subjekte reproduziert wird. Nach Althusser kommt der Ideologie
eine solche Reproduktionsfunktion innerhalb jeder gesellschaftlichen Ordnung zu.
Gegeniibergestellt werden dementsprechend nicht eine ideologische und eine nicht-
ideologische Form der Vergesellschaftung, sondern Ideologie und Wissenschaft.
Allein aus der Perspektive der Wissenschaft konnen die in einen gegebenen Struk-
turzusammenhang eingelassenen Ideologien erkannt werden. Die Theorie der Ideo-
logie setzt einen scharfen Bruch, oder, mit Althusser formuliert, einen rigorosen
wissenschaftstheoretischen Einschnitt zwischen der Perspektive des wissenden phi-

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

224 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

losophischen oder soziologischen Beobachters und der des in der Ideologie befan-
genen Akteurs voraus.' Nur durch die radikale Distanzierung von den im Alltags-
handeln angelegten und vorausgesetzten Vorurteilen des common sense kann der
Beobachter bestimmen, was die Akteure, die selbst nicht wissen, was sie tun, tat-
séchlich tun. Nur fiir ihn zeigt sich, welchen vorgéngigen sozialen Zwingen und
Pragungen sie in ihrem alltdglichen und scheinbar selbstbestimmten Handeln unter-
liegen und welche sozialen Verhiltnisse sie darin reproduzieren.” Die soziale Be-
deutung des Tuns kann in diesem Rahmen also allein aus einer externen Perspektive
bestimmt werden.’ Hier wird insbesondere zu fragen sein, inwiefern es moglich ist,
eine solche Trennung widerspruchsfrei zu entwickeln und vor dem Hintergrund ei-
ner solchen Trennung den kritischen Anspruch der eigenen Theoriebildung zu
rechtfertigen (1).

Ausgehend von der Bestimmung der Problemstellung, die iiber die Theorie der
Ideologie gelost werden soll, will ich in einem zweiten Schritt auf Althussers Re-
konstruktion der Funktionsweise der Ideologie eingehen. Entsprechend dieser Re-
konstruktion ist die Reproduktion einer gegebenen sozialen Struktur durch die Ideo-
logie deshalb moglich, weil die Individuen erst durch die Identifikation mit den an
sie gestellten Erwartungen eine bestimmte Identitét ausbilden und diese ihnen zu-
gewiesene Identitét als eine ihnen immer schon zukommende verkennen. Damit je-
doch wird eine bestimmte Auspriagung des Verhiltnisses zwischen sozialer Struktur
und den unter ihr befassten Individuen zum Grundmodell einer jeden Vergesell-
schaftung; die Moglichkeit der gemeinsamen Gestaltung von Anspriichen und An-
forderungen ist so schon begrifflich ausgeschlossen. Eine solche Konzeption muss
aber die Reflexions- und Strukturierungsleistungen unterschlagen, die fiir die Be-

Vgl. Althusser, Louis, Vorwort:Heute, in: Fiir Marx, Frankfurt am Main 1968, S. 33.

2 Vgl Celikates, Robin, From Critical Social Theory to a Social Theory of Critique: On the
Critique of Ideology after the Pragmatic Turn, in: Constellations 13, No 1, 2006, S. 23f.

3 Deshalb wurde Althusser auch vorgeworfen, mit dieser Differenzierung in politischer
Hinsicht die beanspruchte Fiihrungsrolle der Kader der kommunistischen Partei gegen-
iiber den revoltierenden Arbeitern und Studenten des Mai 68 zu rechtfertigen. (Vgl. Ran-
ciere, Jaques, On the Theory of Ideology. The Politics of Althusser, in: Quelle:
http://www.radicalphilosophy.com/article/on-the-theory-of-ideology, letzter  Zugriff:
08.10.2013) Zwar lassen sich gegen eine solche Einschédtzung Althussers selbstkritische
Einschrankungen der eigenen Perspektive anfiihren. ,,To become [...] ,organic intellectu-
als of the proletariat® (Gramsci), intellectuals have to carry out a long, painfull and diffi-
cult re-education.” (Althusser, Louis, Philosophy as a Revolutionary Weapon, in: New
Left Review 1971, Quelle: http://www.marxists.org/reference/archive/althusser/1968/
philosophy-as-weapon.htm, letzter Zugriff: 08.10.2013) Allerdings muss dann auch ge-

zeigt werden, wie sich ein solches Bekenntnis im Aufbau der Theorie niederschlégt.

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 225

wiltigung der Probleme des Alltagshandelns selbst notwendig sind. So gerit aus
dem Blickfeld, dass die Geschichte sozialer Kédmpfe gerade auch als Geschichte des
Widerstands gegen solche Zuweisungen von innerhalb einer gegebenen Struktur
festgelegten sozialen Funktionen oder Positionen verstanden werden muss.

,Indem sie die Individuen allein als Funktionstrager verstehen, gehen ,,diese exaltierten Den-
ker, ob ,,Biirgerliche” oder ,,Marxisten* von der gleichen latenten ,,Anthropologie®, von der
gleichen Grundannahme vom ,,Menschen* aus — daf3 ndmlich alle Ménner und Frauen (sie

selbst ausgenommen) verdammt damlich sind.*

Indem also Althusser rigoros zwischen Wissenschaft und Alltagspraxis trennt, in-
dem er, so der Vorwurf, Handlungsweisen direkt aus bestehenden sozialen Struktu-
ren ableitet, unterschitzt er die Fahigkeiten der Akteure, die eigenen Handlungszu-
sammenhénge kritisch zu erschlieen und zu restrukturieren ).}

Um dieses Problem zu vermeiden, ist es, so soll in einem dritten Schritt in Aus-
einandersetzung mit Butlers Versuch einer kritischen Erweiterung des Althusser-
schen Ideologieverstindnisses gezeigt werden, nicht ausreichend, die Theorie der
Ideologie um eine Konzeption des vordiskursiven Begehrens zu ergidnzen. Denn mit
einer solchen Konzeption stellen sich die Probleme, die sich in der Auseinanderset-
zung mit Mead ergeben hatten, nur erneut (3).

Zugleich jedoch bietet Althussers Ideologietheorie auch produktive Anschluss-
moglichkeiten. Diesen will ich im anschlieBenden Kapitel ,,Anerkennen als Erfah-
rungsprozess [11* weiter nachgehen. Sie ermoglicht es, Ideologie als eine bestimmte
Form der sozialen Praxis zu verstehen, in der den Akteuren die soziale Bedeutung
ihres Tuns und damit auch dessen mogliche Reproduktionsfunktion selbst nicht
transparent wird. In ein gesellschaftskritisches Ideologieverstidndnis 14sst sich dieser
Gedanke dann iiberfithren, wenn Ideologeme innerhalb eines pragmatistischen Ar-

4 Thompson, Edward P., Das Elend der Theorie. Zur Produktion geschichtlicher Erfahrung,
Frankfurt am Main 1980, S. 207.

5 Der rigorose Einschnitt, den Althusser fiir die eigene Theorie in Anspruch nimmt, und
der daraus folgende intellektuelle Elitismus sind, so Thompson, dann nur der unreflek-
tierte Ausdruck der bestehenden Trennung zwischen Theorie und Praxis, zwischen uni-
versitdr verankerten Intellektuellen und den praktischen Erfahrungen sozialer Wider-
standsbewegungen. Die Subjektkritik, die jede Anerkennung, jeden Gewinn von Hand-
lungsfahigkeit zugleich als undurchschaute Unterwerfung fasst, wére somit weniger Er-
gebnis einer wissenschaftlichen Einsicht, sondern Ausdruck einer bestehenden Erfah-
rungslosigkeit, oder einer bestehenden Trennung zwischen verschiedenen Erfahrungsho-
rizonten. Die Theorie Althussers reproduziert diese Trennung nur, anstatt sie zu reflektie-

ren und schrittweise zu tiberwinden. (Vgl. ebd., S. 245f.)

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

226 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

gumentationsrahmens als operativ leitende normative Gewissheiten verstanden
werden, die die Weiterentwicklung des Erfahrungsprozesses blockieren. Erst ein
unter Bezugnahme auf Dewey, Castoriadis und Wittgenstein zu entwickelnder
pragmatistischer Ansatz ermoglicht es demnach, zentrale Einsichten der Ideolo-
gietheorie Althussers fiir eine Kritik bestimmter Anerkennungsverhaltnisse frucht-
bar zu machen. Der Pragmatismus begrenzt also nicht nur die Reichweite der Ideo-
logiekritik Althussers, er steht zu ihr auch in einem produktiven Ergénzungsver-
héltnis.

7.1 DIE WISSENSCHAFT VON UND IN DER GESCHICHTE

Zunéchst soll jedoch auf das Philosophieverstidndnis Althussers eingegangen wer-
den. Philosophische Umwilzungen sind demnach stets nachtréagliche Ereignisse; sie
reagieren stets auf ihnen vorausgehende wissenschaftliche Entdeckungen. So folgt
der Platonismus auf die Entwicklung der Mathematik und der Cartesianismus auf
die der modernen Physik. ,, Transformations in Philosophy are always rebounds

from great scientific discoveries.“®

Die zentrale wissenschaftliche Entdeckung der
Gegenwart geht auf Marx zuriick und sie besteht, so Althusser, in der Begriindung
der Wissenschaft von der Geschichte. Erst auf der Grundlage der spéten Schriften
von Marx, insbesondere dem Kapital und den Grundrissen, kann die Geschichte
wissenschaftlich, und das heifit nicht ausgehend von den Handlungen einzelner,
sondern ausgehend von der jeweils bestehenden ,,Gesellschaftsformation®’” begrif-
fen werden. Die einzelnen Ereignisse sind demnach durch eine tieferliegende Struk-
tur bestimmt.® ,Marx hat eine neue Wissenschaft begriindet: die Wissenschaft von
der Geschichte gesellschaftlicher Formationen oder die Geschichtswissenschaft.’

Die damit verbundene theoretische Aufgabe ist jedoch bisher noch nicht erfasst und

6  Althusser, Louis, Philosophy as a Revolutionary Weapon, in: New Left Review 1971,
Quelle: http://www.marxists.org/reference/archive/althusser/1968/philosophy-as-weapon.
htm, letzter Zugriff: 08.10.2013. Eine etwas ausfiihrlichere Liste findet sich in: ders.,
Uber die Reproduktion, Hamburg 2012, S. 38.

7  Vgl. Althusser, Louis, Uber die Reproduktion, Ideologie und ideologische Staatsapparate,
2. Halbband, Hamburg 2012, S. 44.

8 Vgl. Honneth, Axel, Geschichte und Interaktionsverhiltnisse. Zur strukturalistischen
Deutung des Historischen Materialismus, in: Jaeggi, Urs und Honneth, Axel (Hrsg.),
Theorien des Historischen Materialismus. Band 1, Frankfurt am Main 1977, S. 407.

9  Althusser, Louis, Uber die Beziehung von Marx zu Hegel, in: Lenin und die Philosophie,
Reinbek bei Hamburg 1974, S. 48.

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 227

dementsprechend auch noch nicht bewiltigt worden.' Sie besteht darin, die zentra-
len Grundannahmen, Methoden und Zusammenhénge, die in den spiten Marxschen
Schriften implizit angelegt sind, oder sich allenfalls in metaphorischer Form finden,
auf den Begriff zu bringen. Was also in der marxistischen Wissenschaft schon im-
plizit angelegt ist, muss durch eine noch zu entwickelnde Philosophie expliziert und
systematisiert werden. Notwendig ist die Entwicklung einer solchen Philosophie
deshalb, weil ohne eine solche Explikation und Systematisierung die durch Marx
eroffnete Moglichkeit der wissenschaftlichen Erforschung des Gebiets der Ge-
schichte durch ideologische Riickschritte untergraben zu werden droht. Hier findet
sich eine zweite Bestimmung der Aufgabe der Philosophie: Sie gilt als Klassen-
kampf auf dem Gebiet der Theorie; sie ist ein Kampfplatz, der nicht zu befrieden
ist, solange antagonistische gesellschaftliche Klassen bestehen. Zentraler Gegen-
stand ihrer Auseinandersetzung sind demnach die jeweils hegemonialen gesell-
schaftlichen Ideologien.'" In der ersten Hinsicht hat die Philosophie die produktive
Funktion, fiir die bestehenden wissenschaftlichen Neuerungen eine allgemeine
Theorie zu entwickeln; in der zweiten hat sie die kritische Funktion der Zuriickwei-
sung gesellschaftlich verbreiteter Ideologien. In der ersten Hinsicht betont Althusser
bestiindig die Kontinuitit zu den Marxschen Texten; die eigenen Uberlegungen ver-
steht er demnach als Auslegungen, die zu keinem Zeitpunkt den Anspruch erheben,
die behandelten Referenztexte zu problematisieren.'” In der zweiten Hinsicht arbei-
tet Althusser mit radikalen Abgrenzungen. ,,Wenn die Philosophie in letzter Instanz
Klassenkampf in der Theorie ist [...], so nimmt dieser Kampf eine der Philosophie
eigene Form an, ndmlich die der theoretischen Abgrenzung, des Umwegs und der

Arbeit an ihrer Differenz.«"

10 Vgl. Althusser, Louis, Philosophy as a Revolutionary Weapon, in: New Left Review
1971, Quelle: http://www.marxists.org/reference/archive/althusser/1968/philosophy-as-
weapon.htm, letzter Zugrift: 08.10.2013.

11 Vgl. Althusser, Louis, Uber die materialistische Dialektik, in: Fiir Marx, Frankfurt am
Main 1968, S. 109.

12 Ich werde hier nicht der Frage nachgehen, ob Althusser diesen Anspruch tatséchlich ein-
zuldsen vermag.

13 Althusser, Louis, Uber die Bezichung von Marx zu Hegel, in: Lenin und die Philosophie,
Reinbek bei Hamburg 1974, S. 52. Es ist jedoch nicht vollkommen klar, ob es moglich
ist, beide Bestimmungen der Philosophie, die wissenschaftstheoretische und die politi-
sche, in einen kohdrenten Zusammenhang zu bringen. Nach Althusser hdangen diese bei-
den Hinsichten insofern zusammen, als die Wissenschaft das Terrain bildet, das durch die
Philosophie gegen die ideologischen Verzerrungen verteidigt wird; der Klassenkampf,
d.h. auf dem Gebiet der Theorie die Auseinandersetzung zwischen Materialismus und

Idealismus, jedoch den Inhalt und das Ziel dieser Kdmpfe bestimmt. Der Verteidigung

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

228 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

Zunichst war jedoch offen geblieben, worin die zentrale wissenschaftliche Ein-
sicht von Marx, die es durch die Philosophie zu begreifen und gegen ideologische
Verzerrungen zu sichern gilt, genau besteht. Fiir die von Marx begriindete Wissen-
schaft von der Geschichte ist es demnach kennzeichnend, dass hier die einzelnen
gesellschaftlichen Phdnomene durch ihre Stellung in einer iibergreifenden Struktur
bestimmt und allein auf ihrer Grundlage zu begreifen sind. Sie lassen sich nur er-
schlieBen, wenn sie als Elemente eines Gesamtzusammenhanges verstanden wer-
den. ,,Die Einfachheit ist also nicht urspriinglich: Es ist im Gegenteil das struktu-
rierte Ganze, das der einfachen Kategorie ihren Sinn gibt, oder die am Ende eines
langen Prozesses und unter auflergewohnlichen Umstidnden die dkonomische Exis-
tenz gewisser einfacher Kategorien produzieren kann.“'* Diese strukturellen Bedin-
gungen bestimmen auch den Rahmen fiir historische Entwicklungen; diese lassen
sich allein im Ausgang von ihnen und nicht unter Bezugnahme auf die Handlungen
und Intentionen einzelner Individuen verstehen. In der Durchfiihrung der Rekon-
struktion des Produktionsprozesses des Kapitals durch Marx zeigt sich in Bezug auf
einen bestimmten gesellschaftlichen Teilbereich, den der Okonomie, wie dabei das
Verhiltnis zwischen der Struktur und den unter ihr befassten Elementen sich je-
weils bestimmt. Dieses Verhiltnis ist jedoch, wie erwédhnt, noch durch die Philoso-
phie auf den Begriff zu bringen. Dies gilt dann auch als Voraussetzung dafiir, die
Marxsche Analyseperspektive auch auf andere Gebiete, die Kunst, die Politik und
eben auch die Ideologie anzuwenden. Dafiir ist ein allgemeiner Begriff der ,,struktu-

der Wissenschaft kann jedoch nur dann eine bestimmte politische Bedeutung zukommen,
wenn diese selbst politische Implikationen hat, wenn beiden, der Wissenschaft und der
Ideologie, unter Umstinden eine vergleichbare Funktion zukommen kann. In einigen
Passagen behauptet Althusser auch explizit eine solche direkte politische Bedeutung der
Wissenschaft. ,,In principle, true ideas always serve the people [...].“ (Althusser, Louis,
Philosophy as a Revolutionary Weapon, in: New Left Review 1971, Quelle:
http://www.marxists.org/reference/archive/althusser/1968/philosophy-as-weapon.htm,
letzter Zugriff: 08.10.2013.) Diese These, die zudem nicht weiter begriindet wird, ist je-
doch hochst problematisch. So fordert etwa Taylors wissenschaftliche Analyse des Pro-
duktionsprozesses keinesfalls die Bedingungen der Emanzipation; vielmehr dient hier die
Erzeugung des Wissens und ihre organisatorische Verankerung auf der Ebene des Mana-
gements umgekehrt der Durchsetzung von Kontrollanspriichen. Zudem werden damit die
Unterscheidungskriterien zwischen Wissenschaft und Ideologie unklar und damit auch
das Ideologiekonzept selbst fraglich. Auf diese Spannung zwischen dem wissenschaftli-
chen und dem politischen Anspruch Althussers und den unterschiedlichen Versuchen, sie
zu bewiltigen, werde ich im weiteren Verlauf noch zuriickkommen.

14 Althusser, Louis, Uber die materialistische Dialektik, in: Fiir Marx, Frankfurt am Main
1968, S. 141.

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 229

ralen Kausalitat“"”

zu entwickeln. ,,Mit welchem Begriff oder Begriffssystem lassen
sich die Determination der Elemente einer Struktur, die strukturalen Beziehungen
zwischen diesen Elementen und alle Auswirkungen dieser Beziehungen als das
Wirken einer Struktur denken?*'® Die Formen, in denen bisher Kausalitit gefasst
wurde, konnen den damit formulierten Anforderungen nicht gerecht werden und
somit die Spezifika der strukturalen Kausalitéit nicht erfassen. Das lineare Kausali-
tatsmodell, in dem Ursache und Wirkung einander im zeitlichen Verlauf folgen, ist
hier deshalb unzureichend, weil im Falle der strukturalen Kausalitdt Ursache und
Wirkung nicht nur nicht getrennt aufeinander folgen, sondern die Ursache (die
Struktur) tiberhaupt nicht als eigenstidndige, unabhéngig von ihren Wirkungen be-
stehende Entitdt erfasst werden kann; sie besteht vielmehr allein in der Gesamtheit
ihrer Wirkungen. Das Hegelsche Modell des Ausdrucks muss hingegen, so Althus-
ser, ein einheitliches Wesen unterstellen, das allen einzelnen Momenten zu Grunde
liegt; sie gelten dann nur als dessen Erscheinung. Alle gesellschaftlichen Phdnome-
ne bringen dann nur ein ihnen gemeinsames inneres Prinzip zum Ausdruck.'” ,,Hin-
ter dieser ganzen Konzeption steht eine Idee der expressiven Totalitdt, bei der alle
Elemente totale Teile sind, die jeweils die innere Einheit der Totalitdt ausdriicken,
welche in ihrer ganzen Komplexitit immer nur die Vergegenstdndlichung-
EntiuBerung eines einfachen inneren Prinzips ist.“'® Ein solches Ausdrucksverhilt-
nis ist mit dem Strukturbegriff, den Althusser zu entwickeln beansprucht, nicht ver-
einbar; dieser impliziert auch, dass einer gegebenen Gesellschaftsformation'® nie
ein einziges einheitsstiftendes Prinzip zu Grunde liegt.

Althussers Forderung, dass die wissenschaftliche Betrachtung der Geschichte

“20 7u begreifen hat, enthilt demnach eine doppelte

diese als ,,Prozess ohne Subjekt
StoBrichtung. Zum einen ist damit angezeigt, dass die Entwicklung der Gesellschaft

nicht ausgehend von den handelnden Subjekten zu verstehen ist; sie sind nicht er-

15 Althusser, Louis und Balibar, Etienne, Das Kapital lesen. Band 1, Reinbek bei Hamburg
1972, S. 251.

16 Ebd., S.251.

17 Vgl. Althusser, Louis, Widerspruch und Uberdeterminierung. Anmerkungen fiir eine Un-
tersuchung, in: Fiir Marx, Frankfurt am Main 1968, S. 67.

18 Althusser, Louis, Ist es einfach in der Philosophie Marxist zu sein?, in: ders. Ideologie
und ideologische Staatsapparate. Aufsétze zur marxistischen Theorie, Hamburg 1977, S.
64.

19 Zum Begriff der Gesellschaftsformation: Vgl. Althusser, Louis, Uber die Reproduktion,
Ideologie und ideologische Staatsapparate, 2. Halbband, Hamburg 2012, S. 44.

20 Vgl. Althusser, Louis, Uber die Beziehung von Marx zu Hegel, in: ders., Lenin und die
Philosophie, Reinbek bei Hamburg 1974, S. 64.

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

230 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

kldarendes, sondern zu erklarendes Phinomen.”' Die Geschichte als ,,Prozess ohne
Subjekt* ist somit mit einem Theater zu vergleichen, bei dem die sozialen Akteure
»zundchst gezwungenermallen Schauspieler sind, Gefangene von Texten und Rol-
len, deren Autoren sie nicht sein konnen. Denn dieses Theater ist in seinem Wesen

ein Theater ohne Autor.“*

Zum anderen heif3it das auch, dass die Gesellschaft nicht
als Einheit zu fassen ist, in der alle Teile auf ein gemeinsames Zentrum hin ausge-
richtet sind; sie ist vielmehr ein Ensemble heterogener Praxisformen, deren jeweili-
ges Zusammenwirken stets gefédhrdet bleibt. Mit dieser doppelten Stofrichtung sind
auch die beiden Gegner benannt, gegen deren ideologische Verzerrungen Althusser
das Marxsche Werk meint verteidigen zu miissen: Den ,,Okonomismus* und den
,,Humanismus‘.

Mit dem Vorwurf des ,,Okonomismus* begegnet Althusser jenen Strémungen
innerhalb des Marxismus, die unterschiedliche gesellschaftliche Praxisformen auf
ein gemeinsames Zentrum, die Okonomie, zuriickfiihren und sie damit auf den Sta-
tus unselbststandiger Erscheinungen eines ihnen zu Grunde liegenden Wesens re-
duzieren.” Die Hegelsche Bestimmung des Verhiltnisses von Wesen und Erschei-
nung wird hier zwar, so Althusser, materialistisch gewendet und damit etwa die Be-
ziehung zwischen Staat und biirgerlicher Gesellschaft verkehrt; die Art der Bezie-
hung und der verwendeten Begriffe bleibt dabei jedoch gleich. Das materielle Le-
ben bildet nunmehr das Wesen, dem gegeniiber alle anderen gesellschaftlichen Be-
reiche als bloBe Erscheinungen gelten.”* Diesen Fehler des Okonomismus fiihrt
Althusser in dem von ihm nicht verdffentlichten Manuskript ,,Uber die Reprodukti-
on“ auch auf Marx selbst zuriick. In der ,,Einleitung zur Kritik der politischen Oko-
nomie“ verwendet Marx demnach ein historisches Schema, dementsprechend die
historische Entwicklung von der konstanten Entfaltung der Produktivkrifte ausgeht,
der sich die jeweiligen Produktionsverhiltnisse und der entsprechende Uberbau
vermittelt iiber revolutiondre Umwilzungen nur nachtrdglich anpassen. Dieses
Schema entspricht hinsichtlich seines formalen Aufbaus der Geschichtsphilosophie
Hegels, in der die Idee der Freiheit als treibende Kraft gilt, die sich innerhalb einer

21 Vgl. Althusser, Louis, Uber Marx und Freud, in: ders. Ideologie und ideologische Staats-
apparate. Aufsdtze zur marxistischen Theorie, Hamburg 1977, S. 101.

22 Althusser, Louis und Balibar, Etienne, Das Kapital lesen. Band 1, Reinbek bei Hamburg
1972, S. 260-61.

23 Es ist hier, wie hdufig, nicht ganz eindeutig, welche Autoren Althusser hier konkret im
Auge hat.

24 Althusser, Louis, Widerspruch und Uberdeterminierung. Anmerkungen fiir eine Untersu-
chung, in: Fiir Marx, Frankfurt am Main 1968, S. 75.

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 231

gegebenen politischen Form entwickelt, bis sie diese als beschrinkende Hiille
sprengt, um anschlieBend eine neue Form zu bilden.”

Allerdings verweist gerade auch die Metapher von Basis und Uberbau, die Marx
hier verwendet, in Althussers Interpretation auf die Eigenstindigkeit der unter-
schiedlichen gesellschaftlichen Instanzen; damit ist ein Gesellschaftsverstdndnis
angezeigt, nach dem sich die unterschiedlichen Praxisformen auf irreduzible, zum
Teil konfligierende Prinzipien beziehen. Sie wirken zwar wechselseitig aufeinander
ein, ohne darin aber durch ein gemeinsames Zentrum koordiniert zu werden.

Die 6konomische Basis bleibt zwar auch in der Konzeption Althussers ,,in letz-
ter Instanz determinierend; jedoch ist die Form, in der sich die Widerspriiche und
Konflikte der 6konomischen Basis dul3ern, stets durch die Gesamtheit der innerhalb
einer Gesellschaft bestehenden Praxisformen, die etablierten Ideologien, politischen
Traditionen, internationalen Konstellationen etc., bestimmt. Die Okonomie ist zwar
die Basis; der Uberbau bestimmt jedoch die Form der Kimpfe. ,,Die einsame Stun-
de der ,letzten Instanz‘ schligt nie, weder im ersten noch im letzten Augenblick.“*’
Ein 6konomischer Widerspruch macht sich also nie in reiner Form geltend; er ist
zugleich ,,auch determiniert [...] durch die verschiedenen Ebenen und die verschie-
denen Instanzen der Gesellschaftsformation, die er belebt: wir kénnen ihn in seinem
Prinzip iiberdeterminiert nennen.*’

Dieser Begriff des gesellschaftlichen Ganzen soll an dieser Stelle nicht weiter
verfolgt werden; wichtig ist jedoch, dass diese Kritik des Okonomismus und die
Weiterentwicklung des Begriffs der strukturalen Kausalitét in zweierlei Hinsicht fiir
Althussers Theorie der Ideologie bedeutsam sind. Zum einen verfligen die Staats-
apparate,” in denen, wie noch zu zeigen sein wird, die Ideologien materiell veran-
kert sind, selbst iiber kein einheitliches Zentrum. Die unterschiedlichen Ideologi-
schen Staatsapparate Schule, Kirche, Familie, das politische System, das kulturelle
System usw.,” entstammen unterschiedlichen Traditionen; sie sind durch unter-

25 Vgl. Althusser, Louis, Uber die Reproduktion, Ideologie und ideologische Staatsapparate,
2. Halbband, Hamburg 2012, S. 297.

26 Althusser, Louis, Widerspruch und Uberdeterminierung. Anmerkungen fiir eine Untersu-
chung, in: Fiir Marx, Frankfurt am Main 1968, S. 81.

27 Ebd., S. 66.

28 Soweit mir bekannt, rechtfertigt Althusser nicht, weshalb er den Begriff des Apparates
anderen, z.B. dem der Institution, vorzieht. Vermutlich ist das dem Versuch geschuldet,
ein ideologiefreies Vokabular zu entwickeln, das ohne den Bezug zu handelnden Akteu-
ren, ihren Absichten, Zwecken usw. auskommt. (Vgl. auch: Ricoeur, Paul, Lectures on
Ideology and Utopia, NewYork 1986, S. 146.)

29 Eine Liste findet sich in: Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1.
Halbband, Hamburg 2010, S. 55.

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

232 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

schiedliche, zum Teil widerspriichliche Ausrichtungen und Arbeitsweisen gepragt
und zudem innerhalb einer gemeinsamen Struktur nur lose vernetzt.

,,Wihrend der (repressive) Staatsapparat ein organisiertes Ganzes darstellt, dessen verschie-
dene Glieder unter einer Befehlseinheit zentral zusammengefasst werden [...], sind die Ideo-
logischen Staatsapparate vielfaltig, unterschiedlich, ,relativ autonom‘ und dazu in der Lage,
ein objektives Feld fir Widerspriiche zu liefern, in denen sich in manchmal begrenzten,
manchmal auch extremen Formen die Zusammenstole zwischen dem kapitalistischen und

dem proletarischen Klassenkampf auswirken und ausdriicken kénnen [...].*

Althusser bezeichnet deshalb auch eine Gesellschaftsformation als eine ,,Struktur
von Strukturen.” ,,Die Althussersche Konzeption der gesellschaftlichen Totalitét als
eines ,komplexen Ganzen® begreift deren Teile, die Instanzen, also selbst wiederum
als Ganzheiten.*”'

Zum anderen sind die Ideologischen Staatsapparate in diesem Rahmen als Teil
des Uberbaus ein fiir die Gesamtstruktur notwendiges Element. ,Jeder Wider-
spruch, jede wesentliche Gliederung der Struktur und das allgemeine Gliederungs-
verhéltnis in der Struktur mit Dominante bilden ebenso viele Existenzbedingungen
des komplexen Ganzen selbst.“32 Die Ideologie ist damit nicht blof eine passive
Abbildung der realen gesellschaftlichen Verhéltnisse, sondern fiir die Reproduktion
des gesellschaftlichen Gesamtzusammenhanges selbst konstitutiv.

Die Explikation des Begriffs der strukturalen Kausalitét richtet sich jedoch nicht
nur gegen die Ideologie des ,,Okonomismus®, sondern auch gegen die selbst inner-
halb des Marxismus vertretene Ideologie des ,,Humanismus“. Die Ideologie des
,Humanismus* wurde, so Althusser, auch von Marx selbst in dessen Friithschriften
vertreten. Kennzeichnend hierfiir ist der Ausgang von einer Wesensbestimmung des
Menschen, die dem Einzelnen als Attribut zukommt und die als Berufungsinstanz
der Kritik und als Grundlage fiir die Erkldrung historischer Entwicklungen in An-
spruch genommen wird. ,,Der Mensch als Zentrum seiner Welt im philosophischen
Sinne des Wortes, als urspriingliches Wesen und Zweck seiner Welt: dies 1d8t sich

30 Ebd., S. 61. Trotz dieser Differenzen bilden die unterschiedlichen Ideologischen Staats-
apparate und ihre jeweiligen Arbeitsweisen innerhalb einer gegebenen Gesellschaftsfor-
mation eine interne Struktur, in der jeweils ein bestimmter ideologischer Staatsapparat
eine dominante Funktion einnimmt; im Falle der biirgerlich-kapitalistischen Gesellschaft
ist dies die Schule.

31 Charim, Isolde, Der Althusser-Effekt. Entwurf einer Ideologietheorie, Wien 2002, S. 43.

32 Althusser, Louis, Uber die materialistische Dialektik, in: Fiir Marx, Frankfurt am Main
1968, S. 151.

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 233

wohl als ein theoretischer Humanismus im strengen Sinne bezeichnen.“ Aller-
dings brechen Marx und Engels in spéteren Schriften mit einer solchen Vorstellung
und entwickeln, so Althusser, einen theoretischen Antihumanismus. Wenn namlich
das Individuum als ,,Ensemble der gesellschaftlichen Verhiltnisse*** bestimmt ist,
kann nicht ldnger von einem allgemeinen Wesensbegriff ausgegangen werden;
vielmehr sind umgekehrt die Bestimmungen des Individuums allein vor dem Hin-
tergrund der bestehenden Produktionsweise zu verstehen.”

,Marx zeigt, daf} das, was eine Gesellschaftsformation in letzter Instanz determiniert und ihre
Erkenntnis gibt, nicht das Gespenst eines menschlichen Wesens oder einer menschlichen Na-
tur ist; es ist nicht der Mensch und nicht einmal ,,die Menschen® , sondern ein Verhéltnis, das

Produktionsverhiltnis, das mit der Basis, dem Unterbau zusammenfllt. >

Wenn jedoch nach Althusser der dialektische Materialismus von einer gegebenen
gesellschaftlichen Struktur ausgeht, innerhalb derer erst einzelnen Individuen spezi-
fische Funktionen zugewiesen werden, dann muss gekldrt werden, weshalb deren
Handlungen in der Regel tatsdchlich diesen Funktionszuweisungen entsprechen.
Und genau in dieser Hinsicht ist die Theorie der Ideologie ein Element der Weiter-
entwicklung des Begriffs der strukturalen Kausalitit.”” Auf ihrer Grundlage soll
verstiandlich werden, weshalb die Handlungen und das Selbstverstdndnis der Indivi-
duen in der Regel den Reproduktionsanforderungen des gesellschaftlichen Struktur-
zusammenhangs entsprechen. ,,Was uns hier interessieren muss, ist zunéchst her-
auszufinden, wie der Ideologie dieser Kraftakt gelingt, der darin besteht, ganz allein

33 Althusser, Louis, Ist es einfach in der Philosophie Marxist zu sein?, in: ders. Ideologie
und ideologische Staatsapparate. Aufsitze zur marxistischen Theorie, Hamburg 1977, S.
79. Mit dieser Kritik des Humanismus richtet sich Althusser u.a. gegen existentialisti-
sche, phidnomenologische und anthropologische Marxdeutungen. (Vgl. Honneth, Axel,
Geschichte und Interaktionsverhiltnisse. Zur strukturalistischen Deutung des Histori-
schen Materialismus, in: Jaeggi, Urs und Honneth, Axel (Hrsg.), Theorien des Histori-
schen Materialismus. Band 1, Frankfurt am Main 1977, S. 425.)

34 Marx, Karl, Thesen iiber Feuerbach, in: MEW. Band 3, S. 534.

35 Vgl. Althusser, Louis, Marxismus und Humanismus, in: ders., Fiir Marx, Frankfurt am
Main 1968, S. 178.

36 Althusser, Louis, Ist es einfach in der Philosophie Marxist zu sein?, in: ders. Ideologie
und ideologische Staatsapparate. Aufsitze zur marxistischen Theorie, Hamburg 1977, S.
83.

37 Vgl. Althusser, Louis, Uber Marx und Freud, in: ders., Ideologie und ideologische Staats-

apparate. Aufsétze zur marxistischen Theorie, Hamburg 1977, S. 101.

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

234 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

,die Dinge in Gang‘ und die Leute auf Trab zu halten.*® Erst die Unterwerfung un-
ter die herrschende Ideologie ermdglicht es, dass die Individuen ,,ganz von allein*®’
funktionieren. Den Individuen kommt hier keine konstitutive Funktion zu; ihre Rol-
le wird vielmehr von der gegebenen Struktur festgelegt. Die Zuspitzung, mit der
Althusser hier arbeitet, um diese These zu plausibilisieren, kennzeichnet die gesam-
te Ideologietheorie: Entweder gilt, wie im Humanismus, das Subjekt als Ursprungs-
kategorie, als souverdner Urheber der eigenen Praxis; dann aber werden bestehende
Abhéngigkeiten von vorgefundenen Umsténden ausgeblendet. Oder aber diese Um-
stdinde werden anerkannt, dann aber ist das Handeln vollsténdig ,,durch den Mecha-
nismus des Prozesses diktiert“*’. Entweder sind alle Regeln durch die Spieler er-
zeugt, oder aber die Regeln spiclen die Spieler.* Ein Drittes, etwa den eigenstindi-
gen Umgang mit vorgefundenen Umsténden, gibt es nicht.

Der ,,Humanismus* wird von Althusser also gerade deshalb als ideologisch zu-
riickgewiesen, weil er das Subjekt, verstanden als Urheber seiner Handlungen, nicht
als eine von einem gesellschaftlichen Strukturzusammenhang abzuleitende, sondern
als urspriingliche Kategorie versteht und damit die faktisch bestehende Abhingig-
keit und Unterwerfung des Einzelnen verschleiert. Die Theorie der Ideologie the-
matisiert demgegeniiber die Ideologie als notwendige Bedingung fiir die Reproduk-
tion einer jeden gesellschaftlichen Struktur. Sie kann selbst in einer klassenlosen
Gesellschaft nicht {iberwunden werden. Damit verliert aber der Begriff der Ideolo-
gie seine gesellschaftskritische Funktion; er ist vielmehr notwendig, um ein allge-
meines gesellschaftstheoretisches Problem zu 16sen - das der Erkldrung der Repro-
duktion einer Gesellschaftsstruktur. Der Mensch ist, so Althusser, von Natur aus ein
ideologisches Lebewesen.”” | Die Ideologie ist keine Verirrung oder ein zufilliger
Auswuchs der Geschichte: sie ist eine fiir das historische Leben der Gesellschaften

38 Althusser, Louis, Uber die Reproduktion, Ideologie und ideologische Staatsapparate, 2.
Halbband, Hamburg 2012, S. 142.

39 Ebd, S.111.

40 Ebd, S. 31.

41 Leicht variiert iibernommen von: Thompson, Edward P., Das Elend der Theorie. Zur
Produktion geschichtlicher Erfahrung, Frankfurt am Main 1980, S. 212. Leicht variiert,
weil Thompson hier Regellosigkeit der Eigenaktivitdt der Regeln gegeniiber stellt. Dies
trifft m.E. die von Althusser suggerierte Alternative nicht ganz. Diese arbeitet, wie er-
wihnt, mit dem Gegensatz zwischen der durch das Subjekt erzeugten und der subjekter-
zeugenden Regel.

42 Vgl. Althusser, Louis,Uber die Reproduktion, Ideologie und ideologische Staatsapparate,
2. Halbband, Hamburg 2012, S. 130.

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 235

wesentliche Struktur.“* Thr kommt innerhalb der Geschichte eine einheitliche
Funktion und Struktur zu; allein deshalb ist iiberhaupt eine allgemeine Theorie der
Ideologie moglich.** Gegen Kritiken gegeniiber diesem ,,theoretischen Antihuma-
nismus* wendet Althusser ein, dass es die kapitalistischen Produktionsverhéltnisse
sind, die die Subjekte zu Trdgern von Funktionen reduzieren, wihrend die Marx-
sche Theorie diese Reduktion nur reflektiert. ,Nicht der Theoretiker Marx behan-
delt sie so, sondern das kapitalistische Produktionsverhltnis!“** Dies ist zwar rich-
tig, jedoch ist die Marxsche theoretische Reflexion dieser Reduktion zugleich ihre
Kritik und ihre Kritik ist sie deshalb, weil eine alternative Einrichtung der gesell-
schaftlichen Verhiltnisse als moglich gilt, in der die Subjekte nicht nur gegebene
Funktionsanforderungen erfiillen, sondern dieses Verhéltnis selbst gestalten. Diese
Annahme teilt Althusser jedoch nicht; fiir ihn ist soziale Praxis nur durch und unter
einer Ideologie moglich. In dieser Hinsicht kann die Ideologiekonzeption Althus-
sers gerade nicht, wie von ihm beansprucht, als Weiterentwicklung der Marxschen
verstanden werden. Denn sie fragt nicht nach den Formen, in denen die Interessen
der Herrschenden verschleiert werden und als die der Allgemeinheit erscheinen,
nicht nach den Formen der Naturalisierung gesellschaftlicher Verhiltnisse und nicht
nach Blockierungen des Erfahrungsprozesses, die die Aufklarung praktischer Wi-
derspriiche verhindern, sondern nach den allgemeinen Bedingungen der Reproduk-
tion einer gesellschaftlichen Struktur.

Der kritische Gegenbegriff zu dem der Ideologie ist dann nicht der einer alterna-
tiven Gesellschaftsordnung, in der die Ideologie iiberwunden werden kann, sondern
der der Wissenschaft. Auf ihrer Grundlage allein ist es moglich, die Ideologie zu
durchschauen und zu erkldren. Dieser Versuch der Trennung zwischen der Praxis,
von der gelten soll, dass sie nur durch eine Ideologie mdglich ist und der Wissen-
schaft, die allein diese Funktionsweise der Ideologie zu durchschauen vermag, fiihrt
jedoch in Widerspriiche. Denn einerseits soll die Ideologie als Voraussetzung jeder
Praxis gelten; sie ermoglicht es, dass die Individuen durch ihr Handeln zur Repro-
duktion eines sozialen Zusammenhanges beitragen, ohne sich iiber diese soziale
Bedeutung aufkldren zu konnen. Die Einsicht in diese Funktionsweise ist nur aus
einer externen Perspektive, der der Wissenschaft, moglich. Zugleich soll aber ande-

43 Althusser, Louis, Marxismus und Humanismus, in: ders., Fiir Marx, Frankfurt am Main
1968, S. 183.

44 Vgl. Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg
2010, S. 74.

45 Althusser, Louis, Ist es einfach in der Philosophie Marxist zu sein?, in: ders. Ideologie
und ideologische Staatsapparate. Aufsitze zur marxistischen Theorie, Hamburg 1977, S.
84.

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

236 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

rerseits die Wissenschaft selbst als ein Ideologischer Staatsapparat und damit als ei-
ne Praxis unter anderen begriffen werden.

Das Subjekt ist nach Althusser eine ideologische Kategorie und sogar, wie noch
zu diskutieren sein wird, die grundlegende ideologische Kategorie schlechthin.
Wenn vor diesem Hintergrund die Wissenschaft als Gegenbegriff zu dem der Ideo-
logie eingefiihrt werden soll, dann muss es mdglich sein, den wissenschaftlichen
Forschungsprozess rekonstruieren zu kdnnen, ohne dabei die Kategorie des Sub-
jekts einfithren zu miissen. Den Versuch einer solchen Rekonstruktion unternimmt
Althusser, indem er den Begriff der Praxis, unter den dann auch der der wissen-
schaftlichen Forschung féllt, anhand des Begriffs der Produktionsweise entwickelt.
Eine Produktionsweise ist, so die klassisch-marxistische Interpretation, bestimmt
als eine Einheit von Produktivkréiften und Produktionsverhéltnissen. Praxisformen
unterscheiden sich demnach zunéchst hinsichtlich der Produktivkrifte, die in ihnen
zum Einsatz kommen, d.h. danach, welche Arbeitsgegenstinde ihnen zu Grunde
liegen, welche Mittel sie fiir deren Umwandlung einsetzen und welche Resultate sie
erzeugen. Den Individuen kommt hierbei deshalb nur eine untergeordnete Bedeu-
tung zu, weil sie die in diesem Prozess eingesetzten Arbeitsmittel und die fiir ihre
Anwendung notwendigen technischen Regeln schon als gegeben vorfinden. ,,Dar-
aus ergibt sich die wichtige marxistische THESE, dass innerhalb der PRODUK-
TIVKRAFTE, zu denen die Menschen als aktive Triiger des Arbeitsprozesses geho-
ren, nicht etwa diese Menschen, sondern die Produktionsmittel das determinierende
Element bilden.*“*

verhéltnisse gegeniiber den Produktivkriaften das determinierende Element. So

Zudem sind innerhalb einer Produktionsweise die Produktions-

ergibt sich aus der Ausrichtung des kapitalistischen Produktionsverhéltnisses auf
die Mehrwertproduktion der Einsatz der technischen Mittel, wie etwa das FlieB3-
band, sowie die unterschiedlichen Aspekte der Teilung und Organisation der Arbeit,
z.B. die Trennung zwischen Planungs-, Uberwachungs-, und Ausfiihrungsfunktio-
nen.” Der einzelne Handelnde ist demnach also in jeder Praxis sowohl in Bezug auf
die Mittel, die er einsetzt, als auch in Bezug auf die Funktion, die er darin erfiillt,
durch die jeweilige Produktionsweise bestimmt.

Auch die theoretische Praxis der Wissenschaft wird demnach spezifiziert durch
die Natur des Objekts, auf das sie sich bezieht, den konkreten Gegenstand der For-
schung, durch die Produktionsmittel, die sie einsetzt, etwa die spezifischen For-

46 Althusser, Louis, Uber die Reproduktion, Ideologie und ideologische Staatsapparate, 2.
Halbband, Hamburg 2012, S. 50. Die Hervorhebung stammt vom Autor. Den berithmten
Sperrdruck verwendet Althusser zumeist, jedoch, wie dieses Beispiel zeigt, nicht immer,
fiir die Kennzeichnung technischer Termini. Vgl. die editorische Notitz von Jaques Bidet
im selben Band.

47 Vgl. ebd., S. 75.

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 237

schungsmethoden, und das Ergebnis, das sie produziert, nimlich Erkenntnisse, so-
wie die interindividuellen Verhiltnisse, unter denen sich dieser Prozess vollzieht.
Dies scheint Althusser die Moglichkeit zu geben, in Bezug auf das Gebiet der Wis-
senschaft die Bedingungen der Moglichkeit giiltiger Erkenntnis nicht in einem er-
kennenden Subjekt verankern zu miissen.*®

,»Genaugenommen sieht nicht mehr das Auge (Auge des Geistes) eines Subjekts das, was auf
dem von einer theoretischen Problematik bestimmten Feld erscheint: in den Objekten oder
Problemen, die es bestimmt, sicht vielmehr dieses Feld sich selbst: Sehen ist also nichts ande-

res als die notwendige Reflexion der Objekte durch ihr Feld.“*

Nicht der Forschende wendet bestimmte Methoden auf einen gegebenen Gegen-
stand an, um ein bestimmtes Resultat zu erzielen; vielmehr wird er selbst innerhalb
der wissenschaftlichen Produktionsweise angewendet, so wie die Arbeitskraft in-
nerhalb einer konomischen Produktionsweise angewendet wird.”’ In beiden Pro-
zessen spielt das Subjekt zwar noch eine Rolle, jedoch nicht die, die es zu spielen
vermeint.”'

Fraglich aber ist, ob es mit diesem Vokabular gelingt, den Forschungsprozess
der Wissenschaft als ,,Prozess ohne Subjekt* zu rekonstruieren und damit die Wis-
senschaft rigoros von der Ideologie zu trennen. Wird, so die These, die Althusser zu
rechtfertigen sucht, die wissenschaftliche Forschung als eine Produktionsweise un-
ter anderen gefasst, so kann gezeigt werden, dass in ihr den Produktionsverhéltnis-

48 Althusser, Louis und Balibar, Etienne, Das Kapital lesen. Band 1, Reinbek bei Hamburg
1972, S.77.

49 Ebd., S. 28.

50 Damit werden aber nicht nur wissenschaftliche Neuerungen, also auch die von Marx aus-
gehende, unverstiandlich. Die Erzeugung von Erkenntnissen ist dann allein vor dem Hin-
tergrund einer gegebenen, den Forschungsprozess bestimmenden Struktur zu erkléren.
Das zentrale erkenntnistheoretische Problem, das Althusser noch aufwirft, lautet dann
auch nicht mehr, welche Voraussetzungen fiir die Moglichkeit giiltiger Erkenntnisse in
Anspruch genommen werden miissen, sondern unter welchen Umsténden der Produkti-
onsprozess der theoretischen Praxis einen Erkenntniseffekt produziert. ,,Der Mechanis-
mus, den wir erhellen mochten, ist also der Mechanismus, der in den besonderen,
,Erkenntnisse‘ genannten Produkten diesen ,Erkennntiseffekt® erzeugt.” (Althusser, Louis
und Balibar, Etienne, Das Kapital lesen. Band 1, Reinbek bei Hamburg 1972, S. 82.) Es
ist aber nicht zu sehen, wie es moglich sein soll, von einem Mechanismus der Erzeugung
von Erkenntnissen zu sprechen, ohne die Unterscheidung zwischen Ursachen und Griin-
den einzuziehen.

51 Ebd, S.31.

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

238 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

sen sowie den Produktivkriften und nicht dem erkennenden Subjekt die entschei-
dende Rolle zukommt. Wenn aber fiir den 6konomischen Prozess gilt, dass dessen
Reproduktion nur gelingt, wenn die herrschende Ideologie garantiert, dass die Indi-
viduen die ihnen zugewiesene Funktion ,,wie von selbst” erfiillen und zugleich die
Arbeitskraft des Forschenden innerhalb des Forschungsprozesses genau so ange-
wendet wird, wie die des Arbeitenden innerhalb des 6konomischen Produktionspro-
zesses, dann muss auch fur den Bereich der Wissenschaft erklart werden, weshalb
bestimmte Individuen bestimmten Funktionszuweisungen, hier die zu forschen,
freiwillig und ,,ganz von selbst* entsprechen und dies kann nach Althusser nur die
Theorie der Ideologie leisten.”* Dann aber ist es nicht linger méglich, wie von Alt-
husser beansprucht, Ideologie und Wissenschaft rigoros zu trennen; vielmehr muss
innerhalb der Wissenschaft von einer Ideologie, von der Ideologie als Mdglich-
keitsbedingung der Wissenschaft gesprochen werden.

Und auch in einer anderen Hinsicht fiihrt dieser Versuch der Trennung in einen
Widerspruch. Wenn némlich die Ideologie als die notwendige Voraussetzung einer
jeden Praxis gilt und zugleich die Wissenschaft rigoros von ihr getrennt werden
soll, weil nur diese Trennung eine Einsicht in ihre Funktionsweise ermdglicht, dann
bleibt unklar, wie die eigene Theoriebildung zugleich als praktischer Eingriff, nach
Althusser als ,,Klassenkampf in der Theorie” verstanden werden kann.” Denn ist
sie ein solcher Eingriff, dann ist es nicht moglich, beide Bereiche, die Wissenschaft

52 ,,Es gibt Praxis nur durch und unter einer Ideologie.” (Althusser, Louis, Ideologie und
ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg 2010, S. 84.) Diese Zuspitzung ist,
wenn jede Praxis als Produktion begriffen wird, nur konsequent. Denn Produktion voll-
zieht sich nur innerhalb einer bestimmten Produktionsweise; in dieser ist, wie gezeigt, die
Arbeitskraft ein untergeordnetes, durch die gegebene Struktur bestimmtes Moment. Fiir
jede Praxis ist dann aber zu fragen, wie es in ihr gelingt, dass die Individuen in ihr ,,wie
von selbst* funktionieren. Wire die ideologische Praxis eine Praxis neben anderen, dann
wiirde sich das Problem auch fiir sie selbst stellen oder sie konnte das Funktionieren der
anderen nicht erklaren. Das aber heifit, dass die ideologische Praxis nicht einem bestimm-
ten gesellschaftlichen Teilbereich, also einzelnen Institutionen des Uberbaus zugeordnet
werden kann; sie thematisiert dann nur einen bestimmten Aspekt, der fiir jedwede Praxis
erfiillt sein muss. Jede Praxis also muss, was auch immer sie im Besonderen produziert,
ob Bauklotzchen, Wahlsiege oder Erkenntnisse, auch Subjekte produzieren, die sich mit
ihren Handlungen in die durch Rituale geregelten Praktiken der ideologischen Staatsap-
parate einzufiigen vermogen. Die Theorie der Ideologie muss sie dann so rekonstruieren
konnen, dass deutlich wird, wie das gelingt. Der Schritt, mit dem poststrukturalistische
Autoren die Grundfigur der Ideologietheorie aus dem Marxschen Gesellschaftsverstéind-
nis l6sen, ist damit bei Althusser selbst schon angelegt.

53 Ricoeur, Paul, Lectures on Ideology and Utopia, New York 1986, S. 132.

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 239

von der Geschichte und die Ideologie als der Form, in der die den Geschichtsverlauf
pragenden kdmpfenden Klassen ihre Kdmpfe erfahren und deuten, voneinander zu
trennen. Diese Spannung rithrt m.E. daher, dass Althusser zwei heterogene sozial-
theoretische Traditionslinien zu verkniipfen sucht: eine, die auf Durkheim und eine,
die auf Marx zuriickgeht. In Kontinuitét zur ersten muss er, um die eigene Perspek-
tive als wissenschaftliche ausweisen zu koénnen, zwischen den Vorurteilen des
common sense und den Begriffen der Theorie, die gerade durch die Enthaltung von
Parteinahmen gewonnen werden, zwischen dem Selbstverstdndnis der Handelnden
und der tatsichlichen sozialen Bedeutung ihres Tuns trennen.”* In einem solchen

54 In den methodologischen Reflexionen Durkheims wird der Bruch mit der Akteursper-
spektive damit gerechtfertigt, dass die alltagspraktischen Begriffsbildungen, die sich auf
soziale Phdnomene beziehen, einem grundsétzlichen Zweifel zu unterziehen sind. Zwar
entwickeln auch die Akteure ein Verstindnis der Gesellschaft und ihrer zentralen Institu-
tionen; der Soziologe bewegt sich also scheinbar auf einem Gebiet, das durch ein schon
bestehendes Vorverstindnis erschlossen wurde, zumal dieses Vorverstiandnis, so konnte
weiter gefolgert werden, da ndmlich die sozialen Phanomene das Werk der handelnden
Individuen sind, in diesem Fall sogar fiir den Gegenstand selbst eine konstitutive Bedeu-
tung hat. Dieser letzte Punkt wird jedoch von Durkheim deshalb in Zweifel gezogen, weil
die zentralen, den Alltag pragenden Institutionen von vorhergehenden Generationen tra-
diert wurden, die Ursachen ihres Entstehens also nicht unmittelbar prasent sind und die
Akteure schon fiir ihr individuelles und erst recht fiir ihr soziales Handeln iiber die tat-
sdchlich bestimmenden Motive sich nicht Rechenschaft zu geben wissen. Und dies liegt,
so lautet das zentrale Argument, das Durkheim in diesem Text entwickelt, daran, dass das
jeweilige Vorverstidndnis ohne eine hinreichende, wissenschaftlichen Kriterien geniigen-
de Methode gebildet wurde. (Vgl. Durkheim, Emile, Die Regeln der soziologischen Me-
thode, Frankfurt am Main 1984, S. 90.) Es ist nur notwendiges Mittel fiir den unmittelba-
ren Lebensvollzug; sein Nutzen liegt in der erfolgreichen Bewiltigung bestehender Um-
weltanforderungen. Es erfasst deshalb allenfalls die Aspekte des Gegenstandes, die sich
auf das eigene Handeln unmittelbar auswirken; keinesfalls jedoch, oder zumindest nicht
zwingend, seine zentralen Bestimmungen. Die schon bestehenden Vorverstindnisse gel-
ten deshalb nicht als Mittel, um sich einen zu untersuchenden Gegenstandsbereich zu er-
schliefen, sondern als zu iiberwindende Vorurteile; sie verhindern gerade eine unvorein-
genommene Untersuchung der das soziale Leben prigenden GesetzmiBigkeiten. ,,Diese
Begriffe sind im Gegenteil wie ein Schleier, der sich zwischen die Dinge und uns legt
und sie desto mehr verhiillt, je durchsichtiger man ihn glaubt.“ (Ebd., S. 116.) Insofern
die Ausschaltung der Vorurteile — und damit der Bruch mit der Akteursperspektive — als
die zentrale Bedingung gilt, um zu gesichertem Wissen iiber die soziale Welt gelangen zu
konnen, miissen hier alle Vorbegriffe systematisch ausgeschaltet werden. ,,Der Soziologe

muf} also, sowohl bei der Bestimmung des Gegenstandes seiner Forschung als auch im

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

240 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

Rahmen jedoch ist es nur schwer moglich, die eigene theoretische Arbeit, wie in der
marxistischen Tradition, zugleich als praktischen Eingriff, als Teil der Selbstaufkla-
rung der Akteure iiber die in ihrem Handeln auftretenden praktischen Widerspriiche
zu begreifen.

Eine Alternative dazu besteht darin, die strikte Gegeniiberstellung zwischen
Wissenschaft und Ideologie, zwischen Auflen- und Innenperspektive aufzugeben
und die Kritik der Ideologie als schrittweise zu vollziehenden Selbstaufkldrungs-
prozess zu konzipieren. Wenn aber ein solcher Selbstaufkldrungsprozess als mog-
lich angesehen wird, dann besteht auch kein Grund mehr fiir die Behauptung, dass
die ideologische Verkennung in allen denkbaren gesellschaftlichen Formationen in
gleicher Weise uniiberwindbar und notwendig ist. Auf die Moglichkeit einer sol-
chen Selbstaufkldrung und eine damit verbundene gesellschaftskritische Funktion
zielt, wie im Abschnitt ,,Anerkennen als Erfahrungsprozess I herausgearbeitet, der
Marxsche Begriff der Ideologiekritik. Die Ideologiekritik zeigt hier, dass und wie
die bisherige Realisierung spezifischer praktischer Prinzipien ihre eigene Verkeh-
rung hervorbringt und damit auch, inwiefern diese Prinzipien und das damit ver-
bundene Selbstverstindnis der Handelnden kiinftig reformuliert werden miissen.
Eine solche Rekonstruktion der bisherigen Situation, die die leitenden normativen
Prinzipien, die Formen der Handlungsvernetzung und die Weiterentwicklung der
zentralen praktischen Prinzipien umgreift, ist in der Konzeption Althussers kaum
denkbar. Dies nicht nur, weil hier die Akteure allein durch die Anforderungen der
bestehenden Struktur bestimmt sind, sondern auch, weil die jeweiligen praktischen
Prinzipien allein hinsichtlich ihrer Reproduktionsfunktion in die Untersuchung ein-
bezogen werden; sie gelten nie als wie immer unzureichende, vorldufige Vorschli-
ge flir die Losung praktischer Konflikte, sondern als direkte Antwort auf die Repro-
duktionsanforderungen einer gegebenen Struktur. Wird in dieser Weise der Sinn,

Verlaufe seiner Beweisfiihrung, sich des Gebrauchs von Begriffen entschieden entschla-
gen, die auBlerhalb der Wissenschaft und fiir Bediirfnisse, die nichts Wissenschaftliches
an sich haben, gebildet wurden. Er muf sich von falschen Selbstverstandlichkeiten be-
freien, die den Verstand des naiven Menschen beherrschen, und ein fiir allemal das Joch
dieser empirischen Kategorien abschiitteln, die durch lange Gewdhnung schlieflich zu
einer tyrannischen Macht werden.” (Ebd., S. 129.) Gerade fiir die Soziologie ist ein sol-
cher Schritt notwendig, denn ihre Gegenstande pragen die Lebensvollziige der Einzelnen
unmittelbar und evozieren so Parteinahmen, die eine niichterne Untersuchung verhindern.
,»Was die Emanzipation der Soziologie so schwierig macht, ist der Umstand, dass das Ge-
fiihl haufig Partei ergreift. (Ebd. S. 129.) Dieses Modell war, wie Robin Celikates zeigt,
fiir die Entwicklung der kritischen franzdsischen Soziologie insgesamt und auch fiir Alt-
husser von entscheidender Bedeutung. (Vgl. Celikates, Robin, Kritik als soziale Praxis.
Gesellschaftliche Selbstverstdndigung und kritische Theorie, Frankfurt am Main 2009.)

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 241

den praktische Prinzipien fiir die Akteure haben konnen, ausgeblendet, wird auch

die Entstehung und Entwicklung der Ideologie zum Rétse

55'6
1.

55

56

Althusser schreibt: ,,Die menschlichen Gesellschaften scheiden die Ideologie aus wie ein
Element oder eine Atmosphire, die fiir ihre Atmung, fiir ihr geschichtliches Leben uner-
1aBlich sind.* (Althusser, Louis, Marxismus und Humanismus, in: ders., Fiir Marx, Frank-
furt am Main 1968, S. 182.) Die funktionalistische These, dass die Ideologie fiir das ge-
schichtliche Leben einer Gesellschaft unerlédsslich ist, ersetzt jedoch noch nicht den
Nachweis, wie konkrete Ideologien entstehen.

Gegen diese Rekonstruktion lassen sich jedoch zwei Einwénde erheben. 1. betont Althus-
ser, dass den unterschiedlichen Ideologischen Staatsapparaten auch, wie erwiahnt, unter-
schiedliche, zum Teil konfligierende Praktiken zu Grunde liegen. Die Struktur erzeugt al-
so keineswegs, wie das vorangegangene Zitat aus ,,Marxismus und Humanismus® nahe
legt, quasi automatisch die Bedingungen ihrer Reproduktion; vielmehr basiert letztere
stets auf einem prekdren, keineswegs langfristig gesicherten Gleichgewicht zwischen un-
terschiedlichen Instanzen. ,,Jede strukturale Kausalitét ist der notwendige Effekt einer ir-
reduziblen Kontingenz, in der jederzeit die latente Moglichkeit der Krise steckt.” Balibar,
Etienne, Adieu, in: ders., Fiir Althusser, Mainz 1994, S. 39.) Diese Heterogenitét der un-
terschiedlichen Praktiken ermdglicht 2. auch Konflikte, genauer: Klassenkdmpfe, inner-
halb der Ideologischen Staatsapparate. Gegen Einwénde, die den latenten Funktionalis-
mus der Ideologietheorie beklagen, betont Althusser, die Arbeit der Ideologischen Staats-
apparate sei gerade deshalb notwendig, weil es Widerstand gibt. (Althusser, Louis, Ideo-
logie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg 2010, S. 106.) In der Ideo-
logie, oder genauer: zwischen den verschiedenen Ideologien werden also auch die zentra-
len Konflikte einer Gesellschaft ausgetragen. Die Ideologischen Staatsapparate sind dem-
entsprechend Orte des Klassenkampfs, in denen sowohl ehemals herrschende Klassen ih-
re Position bewahren als auch ausgebeutete Klassen Widerspriiche ausnutzen und Terrain
gewinnen kénnen. Dies zeigt sich etwa im Ubergang von der feudalen zur kapitalisti-
schen Gesellschaftsordnung. Weil in der feudalen Gesellschaft die Kirche den zentralen
Ideologischen Staatsapparat bildet, der schulische, informationelle, kulturelle und religio-
se Funktionen vereint, konzentriert sich der Kampf von der Reformation bis zur Aufkla-
rung auf diese Institution und die von ihr vertretenen religiosen Dogmen. Die Eroberung
der Staatsmacht durch die Bourgeoisie in der franzosischen Revolution hatte neben der
Aneignung, Zerschlagung und Neuformung der repressiven Staatsapparate auch das Ziel
der Zerschlagung der Kirche. Mit der Schule schafft die Bourgeoisie einen neuen Staats-
apparat, der zwar Teile der ehemals kirchlichen Funktionen libernimmt, aber in erster Li-
nie dem Ziel dient, ihre Hegemonie zu sichern. Eine solche Lesart hat insbesondere Eti-
enne Balibar entwickelt. Die Ideologie ist demnach die Form, in der die Klassenkdmpfe
einer Gesellschaft gefiihrt werden und damit auch politisch stets umstritten. Deshalb be-

hauptet die Ideologietheorie auch keine einfache Manipulation durch die herrschenden

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

242 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

Gedanken und eine dementsprechende Beschrinktheit der Beherrschten. (Vgl. Balibar,
Etienne, Das Nicht-Zeitgendssische, in: ders., Fiir Althusser, Mainz 1994, S. 73.) Die
Ideologie ist eine von den Beherrschten selbst ausgehende Konstruktion eines bestimm-
ten Selbstverstdndnisses, in denen deren zentrale Konflikte und Hoffnungen verarbeitet
werden. ,,Die herrschende Ideologie in einer gegebenen Gesellschaft ist immer eine spe-
zifische Universalisierung des Imagindren der Beherrschten: die von ihr ausgearbeiteten
Begriffe lauten Gerechtigkeit, Freiheit und Gleichheit, Arbeit, Glick usw. [...].“ (Ebd., S.
75)

Allerdings ldsst sich gegen diese Lesart einwenden, dass die Heterogenitdt der unter-
schiedlichen Staatsapparate durch den Riickbezug auf die 6konomische Basis zugleich
auch eingeschriankt wird; die unterschiedlichen Ideologischen Staatsapparate werden
durch die herrschende Ideologie, die aufgrund der ,,Determinierung in letzter Instanz* die
der Herrschenden ist, vereinheitlicht. Diesen beiden spannungsvollen Tendenzen inner-
halb der Ideologietheorie zwischen der Heterogenitét der Ideologischen Staatsapparate
und ihrer Vereinheitlichung durch die herrschende Ideologie, bleibt in der Durchfiihrung
der Ideologietheorie die letztere dominant. (Vgl. Schweicher, Reinhard, Epistemologie
bei Althusser. Einige Bemerkungen zu Althussers Versuch einer ,,Theorie der Ideologie®,
in: Sandkiihler, Hans-Jorg (Hrsg.), Betr.: Althusser. Kontroversen iiber den Klassen-
kampf in der Theorie, K6In 1977, S. 152.) Denn hier werden gegenwértige Ideologien al-
lein als Bedingungen der Reproduktion der bestehenden 6konomischen Struktur themati-
siert, mogliche Konflikte zwischen ihnen ausgeblendet und vielmehr ihr wechselseitiges
Ergdnzungsverhéltnis herausgearbeitet. Mit einer solchen funktionalistischen Deutung
reduziert er die Komplexitét gesellschaftlicher Institutionen ,,auf den Status bloBer Unter-
stiitzung anderer Institutionen und verlegt ihre Bedeutung auflerhalb ihrer selbst.“ (Eagle-
ton, Terry, Ideologie. Eine Einfiihrung, Stuttgart 2000, S. 173.) Dies zeigt sich u.a. in
Althussers Diskussion des Rechts. Er versucht hier zu zeigen, inwiefern die juristisch-
moralische Ideologie die freiwillige Befolgung der Rechtsnormen ermdglicht und damit
den Bestand einer gegebenen strukturierten Praxis garantiert. ,,Damit die juristische Pra-
xis ,funktioniert® reicht es aus, auf die juristisch-moralische Ideologie zuriickzugreifen
und die Dinge funktionieren ,,ganz von alleine [...].“ (Althusser, Louis, Uber die Repro-
duktion, Ideologie und ideologische Staatsapparate, 2. Halbband, Hamburg 2012, S. 111.)
Die Funktion der durch die juristisch-moralische Ideologie garantierten Rechtsnormen
besteht ihrerseits darin, dass Zusammenspiel der kapitalistischen Produktionsverhéltnisse
zu regulieren. Die behauptete Eigenstindigkeit der unterschiedlichen Instanzen schlégt
sich also in der Analyse des Rechts nicht nieder; simtliche Charakteristika des Rechts,
die Althusser diskutiert - Abstraktion, Universalitdt und Formalitit - sind vielmehr aus
dieser Funktionsbestimmung abzuleiten. Das Recht oder die juristisch-moralische Ideo-
logie gilt damit nicht als ein zwischen unterschiedlichen Anspriichen umkémpftes Feld

und in keiner Hinsicht als mogliche Berufungsinstanz der Kritik; ihre Bedeutung be-

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 243

7.2 EIN BILD HALT UNS GEFANGEN: IDEOLOGIE UND
IDENTITAT

»An uns ist es, den tiefen theoretischen Grund fiir

diese Behauptung zu suchen.**’

Die Ideologietheorie versteht sich dementsprechend als ein Element der Weiterent-
wicklung des in den Marxschen Schriften implizit angelegten Begriffs der ,,struktu-
ralen Kausalitdt®; ihr Ausgangspunkt ist die Frage nach den Bedingungen der Re-
produktion einer gegebenen Produktionsweise, wie es moglich ist, dass eine Gesell-
schaft in ihrer Produktion die Bedingungen dieser Produktion selbst mit reprodu-
ziert. Die Antwort hierauf ist auf verschiedenen Ebenen zu entwickeln. Marx be-
stimmt im Kapital den kapitalistischen Produktionsprozess als Einheit von Arbeits-
prozess und Verwertungsprozess; Arbeit tiberhaupt, der ,,Stoffwechsel mit der Na-
tur® ist demnach eine allgemeine Naturbestimmung des Menschen; die Eigenschaft,
wertbildend zu sein, kommt ihr jedoch nur unter bestimmten gesellschaftlichen Be-
dingungen zu. Die Reproduktion der kapitalistischen Produktionsweise beinhaltet
demnach nicht nur die Reproduktion der allgemeinen Voraussetzungen des Ar-
beitsprozesses iiberhaupt,”® sondern auch die der Voraussetzungen des Verwer-
tungsprozesses. Daflir muss sie die Trennung zwischen den Eigentiimern der Pro-
duktionsmittel auf der einen und den zum Verkauf gezwungenen Eigentiimern der

schrankt sich vielmehr darauf, das reguldre Funktionieren des kapitalistischen Produkti-
onsverhdltnisses zu ermdglichen. Ebenso entspricht die Ideologie, die durch den domi-
nanten Ideologischen Staatsapparat biirgerlich-kapitalistischer Gesellschaften, die Schule,
vermittelt wird, exakt den Anforderungen, vor die die Individuen entsprechend ihrer Posi-
tion innerhalb des 6konomischen Produktionsprozesses gestellt werden. (Vgl. Althusser,
Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg 2010, S. 68.)
,,Die strukturale Geschichtstheorie hat ihre Grundbegriffe so radikal von Bestimmungen
sozialen Handelns gereinigt, daf} sie auch nachtriglich nicht in der Form der Geschichts-
schreibung einzelne historische Vorgédnge im Interaktionsnetz von sozialen Kdmpfen und
kollektiven Verstandigungsprozessen wahrnehmen kann [...].“ (Honneth, Axel, Geschich-
te und Interaktionsverhéltnisse. Zur strukturalistischen Deutung des Historischen Materi-
alismus, in: Jaeggi, Urs und Honneth, Axel (Hrsg.), Theorien des Historischen Materia-
lismus. Band 1, Frankfurt am Main 1977, S. 435.)

57 Althusser, Louis, Marxismus und Humanismus, in: ders., Fiir Marx, Frankfurt am Main
1968, S. 138.

58 Dazu gehoren etwa Rohstoffe und Arbeitsmittel.

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

244 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

Ware Arbeitskraft auf der anderen Seite stets erneut erzeugen.” Eine solche Unter-
scheidung lésst sich auch in Bezug auf ein spezifisches Element des Produktions-
prozesses, die Arbeitskrifte oder das variable Kapital, treffen. Deren Reproduktion
beinhaltet demnach zum einen spezifische materielle Bedingungen, die Versorgung
mit bestimmten Giitern, und den Erhalt bestimmter, den Produktivkriften entspre-
chender technischer Fahigkeiten und Qualifikationen. Zum anderen impliziert ihre
Reproduktion als Bestandteil des kapitalistischen Verwertungsprozesses auch ihre
Unterwerfung unter die spezifischen Regeln der durch die Klassenherrschaft etab-
lierten Ordnung. Wenn die Reproduktion einer Produktionsweise stets auch als Re-
produktion eines bestimmten sozialen Verhiltnisses zu verstehen ist, verlangt diese
Reproduktion von den Individuen auch die Befolgung von Regeln, die entsprechend
ihrer Position innerhalb dieser sozialen Verhéltnisse an sie gestellt werden. ,,Die
Reproduktion der Arbeitskraft ldsst also deutlich in Erscheinung treten, dass ihre
conditio sine qua non nicht nur in der Reproduktion ihrer ,Qualifikation‘ besteht,
sondern auch in der Reproduktion ihrer Unterwerfung unter die herrschende Ideo-

logie oder auch der ,Praxis® dieser Ideologie.“”

Und so wie der Arbeitsprozess in-
nerhalb der kapitalistischen Produktionsweise zugleich Verwertungsprozess ist, so
wird auch die Qualifikation der Arbeitskraft in bzw. unter den Formen der ideologi-
schen Unterwerfung vollzogen.

Die Theorie der Ideologie ist also notwendig, um zu erkldren, wie es moglich
ist, dass sich dieses spezifische soziale Verhaltnis durch deren Handlungen repro-
duziert. Fiir eine solche Theorie muss dann auch der klassische marxistische Staats-
begriff erweitert werden. Dessen zentrales Defizit besteht nach Althusser darin,
dass hier der Staat nur als Repressionsinstanz begriffen wurde. Der Staatsapparat
als repressive Gewalt der herrschenden Klassen umfasst dann in erster Linie Poli-
zei, Gerichte, Armee, Regierung und Verwaltung. Die Repression allein gewihr-
leistet jedoch noch nicht die Reproduktion der Produktionsverhéltnisse — dafiir ist
auch die Unterwerfung unter die herrschende Ideologie notwendig. Um die Repro-
duktion der Produktionsverhiltnisse begreifen zu kénnen, muss also das bisherige
marxistische Staatsverstdndnis erweitert werden; der Begriff der repressiven Staats-

59 Nach Marx reproduziert die Mehrwertproduktion ihre eigenen Voraussetzungen. Insofern
der Eigentiimer der Ware Arbeitskraft nur erhélt, was zu seiner Reproduktion erforderlich
ist, obwohl er selbst mehr Werte produziert, erzeugt er den Mehrwert, den sich der Kapi-
taleigner aneignet; das Ergebnis dieses Prozesses ist dann aber dessen Ausgangsbedin-
gung: die Trennung zwischen Arbeit und Kapital.

60 Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg
2010, S. 43.

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 245

apparate ist zu ergéinzen durch den der ideologischen Staatsapparate.’ Beide Berei-
che sind fiir die Reproduktion der Produktionsverhéltnisse notwendig; jedoch erfiil-
len sie diese Funktion mit jeweils unterschiedlichen Mitteln. Der repressive Staats-
apparat ,,funktioniert durch den Riickgriff auf Gewalt”, wéhrend die Ideologischen
Staatsapparate ,,durch den Riickgriff auf Ideologie* funktionieren.«*
funktionieren, so wird einschriankend hinzugefiigt, die repressiven Staatsapparate

Zumindest

iiberwiegend auf der Grundlage der Repression und umgekehrt die ideologischen
Staatsapparate {iberwiegend auf der Grundlage der Ideologie. So verlangen auch die
interne Struktur und die Wirkungsweise des repressiven Staatsapparats der Armee
entsprechende Ideologien, etwa {iber die wesentlichen soldatischen Tugenden, die
Notwendigkeit des Gehorsams etc.; und ebenso verfiigt der ideologische Staatsap-
parat der Schule {iber Formen des Zwangs, etwa MaBinahmen der Bestrafung, des
Ausschlusses etc.

Die ideologischen Staatsapparate erscheinen zundchst als System unterschiedli-
cher, spezialisierter Institutionen: religidse, schulische, familiale, juristische, politi-
sche, kulturelle und interessenverbandliche ideologische Staatsapparate. Dem unter
eine einheitliche Befehlsgewalt subsumierten repressiven Staatsapparat steht also
eine Vielzahl ideologischer Staatsapparate gegeniiber. Diese arbeiten auf je ver-
schiedene Weise: Der politische ideologische Staatsapparat unterwirft die Subjekte
unter die herrschende Staatsideologie, der kulturelle verbreitet funktionale Ressen-
timents, der religiose lehrt die Nichtigkeit des Menschen etc.. Vereinheitlicht wer-
den sie zum einen, insofern sie eine ihnen gemeinsame Funktion, die Reproduktion
der Produktionsverhéltnisse erfiillen und zum anderen, insofern sie in ihren unter-
schiedlichen Arbeitsweisen der zentralen Ideologie der herrschenden Klassen un-
terworfen sind. ,,Nach unserem Wissen kann keine Klasse dauerhaft die Staats-
macht in Besitz halten, ohne zugleich ihre Hegemonie iiber und in den Ideologi-
schen Staatsapparaten auszuiiben.“” Die Herrschaft in den ideologischen Staatsap-
paraten ist somit entscheidend fiir die Stabilitdt der Klassenherrschatft.

Die Schule versteht Althusser als den zentralen ideologischen Staatsapparat der
biirgerlichen Gesellschaft. Diese Bedeutung kommt ihr deshalb zu, weil sie iiber ei-
nen langen Zeitraum {iiber eine zwangsverpflichtete Zuhorerschaft verfiigt und so
iibergreifend und nachhaltig das Erlernen von Fahigkeiten und spezifischen Selbst-

61 Vgl. Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg
2010, S. 54. Explizit verweist Althusser hier auf Antonio Gramsci, der vergleichbare
Uberlegungen entwickelt; er unterscheidet zwischen Zivilgesellschaft und politischer Ge-
sellschaft, zwischen Hegemonie und Zwang als den Mitteln der Reproduktion der Klas-
sengesellschaft.

62 Ebd., S. 56.

63 Ebd., S. 58.

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

246 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

verstdndnissen vermitteln kann. Sie sorgt damit wesentlich dafiir, dass der Einzelne
seine Rolle im bestehenden Funktionszusammenhang {ibernehmen kann und will
und damit auch zu dessen Reproduktion beizutragen vermag. ,,Jede Gruppe, die un-
terwegs ,herausfallt’, ist praktischerweise bereits mit derjenigen Ideologie ausge-
stattet, welche ihrer Rolle in der Klassengesellschaft entspricht.«®*
kiinftigen Lohnabhéngigen am Ende ihrer Schullaufbahn iiber ein professionelles,

So verfiigen die

apolitisches und patriotisches Bewusstsein, die kiinftigen Ausbeuter iiber die Fahig-
keit zu befehlen und zu kooperieren, die kiinftigen Agenten des repressiven Staats-
apparats iliber die Fahigkeit zur Durchsetzung von Gehorsam, die angehenden
Berufsideologen iiber die Fahigkeit zur Beeinflussung usw.

,,.Derart vermittelt iiber das Erlernen von einigem Know-how, das seinerseits eingebettet ist in
die massive Eintrichterung der Ideologie der herrschenden Klasse, werden die Produktions-
verhdltnisse einer kapitalistischen Gesellschaft zu einem groflen Teil reproduziert, d.h. die

Verhiltnisse von Ausgebeuteten und Ausbeutern und von Ausbeutern zu Ausgebeuteten.“®

Bisher wurden das wissenschaftliche Selbstverstdndnis Althussers, der Kontext, in
dem die Theorie der Ideologie auftritt und das Problem, das sie 16sen soll, disku-
tiert. Die Ideologietheorie ist demnach ein Beitrag zur Wissenschaft des Dialekti-
schen Materialismus; sie dient der Weiterentwicklung der marxistischen Staatstheo-
rie und soll erkldren, wie es moglich ist, dass sich eine den Individuen gegeniiber
vorgingige Struktur durch deren Handlungen reproduziert. Bisher war jedoch offen
geblieben, wie die Ideologie diese Funktionsbestimmung konkret erfiillt. Dafiir
formuliert Althusser drei Thesen. Den ersten beiden kommt dabei, so mein Interpre-
tationsvorschlag, in erster Linie die Funktion zu, die beziiglich Struktur und Funkti-
onsweise der Ideologie zentrale dritte These vorzubereiten.

Ich werde hier mit der zweiten These beginnen, weil sich an ihr die Unterschiede zu
bisherigen Ideologiekonzeptionen am deutlichsten herausarbeiten lassen und zudem
die erste und die dritte These am Besten auf ihrer Grundlage verstanden werden
konnen. Sie lautet: ,,Die Ideologie hat eine materielle Existenz.“*® Althusser grenzt
sich damit von Konzeptionen ab, die Ideologien ausschlielich als eine bestimmte
Form des Bewusstseins verstehen. So beschreiben etwa Marx und Engels in der
»Deutschen Ideologie die Ideologie als Ergebnis einer arbeitsteiligen Trennung
zwischen Theorie und Praxis, durch die sich das Bewusstsein einbilden kann, wirk-

64 Ebd., S. 68.
65 Ebd., S. 69.
66 Ebd., S.79.

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 247

lich etwas vorzustellen, ohne etwas Wirkliches vorzustellen.”’” Die Ideologie gilt
damit zum einen als passiver Reflex der bestehenden Formen der Arbeitsteilung
und zum anderen als bloBe Vorstellung, die in die bestehende Wirklichkeit nicht
einzugreifen vermag.”® Demgegeniiber zielt die These Althussers darauf, die Ideo-
logie als eine eigenstindige und fiir die Reproduktion einer Gesellschaftsformation
entscheidende Praxisform zu verstehen. ,,Eine Ideologie existiert immer in einem
Apparat und in dessen Praxis oder Praktiken. Diese Existenz ist materiell.“”’ Die fiir
die Ideologie kennzeichnende materielle Existenz ist also bestimmt als eine spezifi-
sche Praxis; fiir die Rekonstruktion des Althusserschen Ideologiebegriffs ist also
dieser Begriff der Praxis genauer zu bestimmen.

Ausgangspunkt ist dabei ein bestimmter Ideologischer Staatsapparat, in dessen
Rahmen bestimmte Rituale festgelegt sind. Diese innerhalb des ideologischen Ap-
parats festgelegten Rituale schreiben vor, wie und unter welchen Umstinden be-
stimmte Praktiken zu vollziehen sind. Die einzelnen Handlungen sind in diese
durch Rituale geregelten Praktiken eingebettet und damit Vollzug allgemeiner Pra-
xisformen. ,,[W]ir werden von Taten sprechen, die in Praktiken eingebettet sind.
Und wir werden bemerken, dass diese Praktiken durch Rituale, in die sie sich ein-
schreiben, geregelt sind, im Rahmen der materiellen Existenz eines ideologischen
Apparates [...].“70

Ein Ritual ldsst sich als Inbegriff von sozialen Regeln verstehen, die vorschrei-
ben, wann und wie sich bestimmte Praktiken zu vollziehen haben. So enthalten die
von Foucault untersuchten Disziplinarinstitutionen Vorschriften {iber den Ablauf
der einzelnen Tétigkeiten. Sie weisen den Individuen bestimmte Funktionsstellen
innerhalb eines Raumes zu und machen sie so der Uberwachung zuginglich; sie un-
tergliedern ihre Tatigkeiten in einzelne Elemente, unterwerfen sie exakten zeitli-
chen Vorgaben und machen so Entwicklungsfortschritte der Individuen und Unter-
schiede zwischen ihnen sichtbar.”' Die Rituale eines Ideologischen Staatsapparats

67 Vgl. Marx, Karl und Engels, Friedrich, Die deutsche Ideologie, in: MEW. Band 3, S. 31.

68 Die ,,.Deutsche Ideologie™ ist zwar, wie zuvor gezeigt, fiir Althusser das Werk, in dem der
Bruch mit der ,,humanistischen Ideologie” vollzogen und der Kontinent der Geschichte
fiir die Wissenschaft entdeckt wird, gleichzeitig aber gilt ihm die in diesem Werk entwi-
ckelte Ideologiekonzeption noch als mechanistisch-positivistisch und noch nicht als mar-
xistisch. (Vgl. Althusser, Louis, Uber die Reproduktion, Ideologie und ideologische
Staatsapparate, 2. Halbband, Hamburg 2012, S. 244.)

69 Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg
2010, S. 80.

70 Ebd.,S. 82.

71 Vgl. Foucault, Michel, Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Geféingnisses, Frankfurt
am Main 1994, S. 173ff. Foucaults Analyse der Disziplinen in ,,Uberwachen und Strafen®

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

248 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

sind dann die Gesamtheit von Regeln, die vorschreiben, unter welchen Umsténden
und wie die Individuen bestimmte Praktiken zu vollziehen haben. Die Wiederho-
lung der so regulierten Praktiken fiihrt zur Ausbildung von Handlungsgewohnhei-
ten. So ist auch die Herausbildung leistungsfahiger Arbeitskrifte das Resultat eines
solchen Disziplinierungsprozesses.””

Althusser schreibt jedoch nicht nur, dass die Rituale der Ideologischen Staats-
apparate bestimmte Praktiken regulieren, sondern auch, dass die Handlungen der
Individuen in diese Praktiken ,.eingebettet” sind. Das ldsst sich so verstehen, dass
die einzelnen Handlungen ihre Bedeutung erst innerhalb des Gesamtzusammenhan-
ges der Praktiken eines Ideologischen Staatsapparats erhalten. So beschridnken sich
die Disziplinarinstitutionen in der Analyse Foucaults nicht darauf, die einzelnen
Handlungen zu zergliedern, zeitlich zu regulieren und auf eine einheitliche Norm zu
beziehen; sie umfassen auch die Synthetisierung, die Zusammensetzung der zuvor
getrennten Handlungen. ,,Die Disziplin ist [...] die Kunst der Zusammensetzung
von Kriften zur Herstellung eines leistungsfihigen Apparates.” In der Armee
werden die einzelnen gedrillten Soldaten zu Teilen eines Ganzen, zu einem einheit-
lich auf Befehle reagierenden Korper. Somit wirken die einzelnen Handlungen erst
als Teil der Praktiken eines Ideologischen Staatsapparats so zusammen, dass sie auf
ein iibergeordnetes Ziel ausgerichtet sind und sich im Hinblick auf dessen Erfiillung
wechselseitig ergidnzen. Und so wie in Marx' Kapital die Arbeitskrifte an die ,,gro-

Be Maschinerie®’

angeschlossen werden, der Rhythmus ihrer Tétigkeit, ihr Zu-
sammenwirken und ihr Produkt von dieser diktiert wird, so ,erleiden“” die Indivi-

duen innerhalb der Ideologischen Staatsapparate ihre Einheit;”® diese kann nicht

wird von verschiedenen Autorinnen als Konkretisierung und Weiterentwicklung dieses
von Althusser selbst als ,,vorldufige Hypothese* bezeichneten Verstindnisses der Ideolo-
gischen Staatsapparate interpretiert. (Vgl. Charim, Isolde, Der Althusser-Effekt. Entwurf
einer Ideologietheorie, Wien 2002, insbesondere S. 91f. und Lindner, Urs, Alles Macht,
oder was? Foucault, Althusser und die kritische Gesellschaftstheorie, in: PROKLA, Heft
145, Jg. 6, 2006, S. 583-590.) Umgekehrt versteht auch Althusser die Werke Foucaults
als Versuche der Weiterentwicklung des allgemeinen Begriffs der strukturalen Kausalitit.

72 Vgl. Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg
2010, S. 65.

73 Foucault Michel, Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Geféngnisses, Frankfurt am
Main 1994, S. 212.

74 Marx, Karl, Das Kapital. Band 1, in: MEW. Band 23, S. 391ff.

75 Vgl. Charim, Isolde, Der Althusser-Effekt. Entwurf einer Ideologietheorie, Wien 2002, S.
101.

76 Auch dieser Querverweis auf das Kapital stammt von Charim. Auch wenn sich damit

sehr gut erldutern lasst, wie Althusser den Zusammenhang zwischen Praxis und Hand-

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 249

ausgehend von den einzelnen Individuen, sondern nur unter Bezugnahme auf die
durch Rituale geregelten Praktiken verstanden werden. Die Handlungen enthalten
ihre sozialen Bedeutungen erst innerhalb iibergreifender Praktiken; diese soziale
Bedeutung scheint hier zudem von ihrem Verstindnis dieser Bedeutung unabhéngig
Zu sein.

,.Es tritt also klar hervor, dass das Subjekt handelt, insofern dies durch das folgende System
bewirkt wird (das wir hier in seiner realen Ordnung von Bestimmungen auffiihren): durch ei-
ne Ideologie, die innerhalb eines materiellen ideologischen Apparats existiert, materielle
Praktiken vorschreibt, welche durch ein materielles Ritual geregelt sind, wobei diese Prakti-
ken wiederum in den materiellen Taten eines Subjekts existieren, das mit vollem Bewusstsein

seinem Glauben entsprechend agiert.*”’

Offen ist aber, wie dieses System das Handeln der Subjekte bewirkt und welche
Bedeutung dem Selbstverstindnis der Handelnden hier noch zukommen kann.

In der ersten These prézisiert Althusser, wie die Theorie der Ideologie das Selbst-
verstdndnis der Handelnden einbezieht und inwiefern sie diesem widerspricht: ,,Die
Ideologie représentiert das imagindre Verhéltnis der Individuen zu ihren realen
Existenzbedingungen.“”® Damit grenzt sich Althusser auch kritisch von traditionel-
len Ideologiekonzeptionen ab. Diese fassen Ideologien zumeist als Weltanschauun-
gen, die die Realitit verzerren, also als falsche Vorstellungen, denen aber zugleich
bestimmte Elemente in der Realitét entsprechen. Dabei sind verschiedene Varianten
des Verstidndnisses des Charakters dieser Verzerrung zu unterscheiden. In der me-
chanistischen Variante entspricht die Struktur der Ideologie der der sozialen Welt,
etwa wenn der Glaube an einen gottlichen Herrscher auf die weltliche Herrscherfi-
gur des Konigs zuriickgefiihrt wird. In der hermeneutischen Variante wird ideologi-
sche Verkehrung aus dem Wesen des Menschen abgeleitet; so gilt etwa in der Reli-
gionskritik Feuerbachs der Glaube an Gott als Ergebnis der Projektion der noch
nicht als solche erkannten Wesenseigenschaften des Menschen auf eine externe In-

lung bestimmt, so wirft er doch fiir das Vorhaben der Ideologictheorie ein Problem auf.
Denn Marx erldutert hier nicht den allgemeinen Mechanismus einer durch Apparate gere-
gelten Praxis, sondern einen bestimmten Abschnitt in der Entwicklung der kapitalisti-
schen Produktionsweise, der von anderen, etwa dem der Manufaktur, im Hinblick auf ge-
nau die hier relevanten Kennzeichnungen deutlich abgesetzt wird und auch von modernen
Formen der subjektivierten Arbeit deutlich abzusetzen ist.

77 Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg
2010, S. 83-84.

78 Ebd., S.75.

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

250 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

stanz. In beiden Féllen gilt der Glaube an Gott als falsche Vorstellung, deren kon-
krete Ausgestaltung jedoch zugleich ihre Entsprechung in der Realitdt hat; Ideolo-
gien représentieren hier ,,die Existenzbedingungen des Menschen in einer imagina-
ren Form [...].“”” Zudem wurden auch unterschiedliche Erklarungsvarianten entwi-
ckelt, woher die imagindren Verzerrungen der realen Existenzbedingungen stam-
men und weshalb die Menschen ihrer bediirfen. So erkldren bestimmte Varianten
der Religionskritik der Aufkldrung Ideologien daraus, dass gesellschaftliche Eliten
Andere bewusst betriigen, um ihre Herrschaft zu sichern. Die Marxsche Entfrem-
dungstheorie hingegen sieht die Ursache fiir Ideologien in der herrschenden materi-
ellen Entfremdung. Aber trotz dieser Unterschiede eint sie eine zentrale Gemein-
samkeit: ,,All diese Interpretationen nehmen [...] die These wortlich [...], dass ndm-
lich das, was man in der Ideologie als imaginédre Vorstellung von der Welt widerge-
spiegelt findet, die Existenzbedingungen der Menschen, einfach deren reale Welt
sind.“* Althusser begreift jedoch entsprechend der zweiten These Ideologien nicht
in erster Linie als Vorstellungssysteme, sondern zundchst als Praxis. Die Theorie
der Ideologie bestimmt das Verhéltnis zwischen den innerhalb eines ideologischen
Staatsapparats festgelegten Ritualen, der Praxis und den einzelnen Handlungen.
Entscheidend ist nun, dass diese Darstellung dem Selbstverstindnis der Subjekte,
die nach Althusser in der Ideologie leben, widerspricht. Diese gehen vielmehr da-
von aus, dass sie iiber Uberzeugungen verfiigen, die sie frei gebildet haben, und
dass sie aufgrund dieser Uberzeugungen handeln. So scheint die Teilnahme an den
Praktiken der religidsen ideologischen Staatsapparate von bestimmten Glaubens-
vorstellungen abzuhidngen: Wenn das Subjekt an Gott glaubt, geht es in die Kirche,
betet, beichtet und pilgert es usw. Der eigene Glaube, und das heifit auch ein be-
stimmter Glaube beziiglich der Bedeutung der eigenen Handlung, erscheint als die
Grundlage fiir die Teilnahme an bestimmten Praktiken. Von dieser Darstellung 16-
sen sich auch die von Althusser kritisierten traditionellen Konzeptionen der Ideolo-
gie nicht; die imagindren Reprisentationen der Realitit, die jeweiligen Uberzeu-
gungen des Subjekts, sind auch hier die Grundlage der Handlungen.

,.Bei diesem ganzen Schema stellen wir also fest, dass die ideologische Vorstellung von der
Ideologie sich selbst dazu gezwungen sieht anzuerkennen, dass jedes ,Subjekt‘, das mit einem
,Bewusstsein‘ ausgestattet ist und an die ,,Ideen” glaubt, welches sein ,,Bewusstsein* ihm
eingibt und freiwillig akzeptiert, auch ,,seinen Ideen entsprechend handeln* muss, also seine

eigenen Ideen als freies Subjekt in die Taten seiner materiellen Praxis einschreiben muss.*

79 Ebd., S. 76.
80 Ebd., S. 77.
81 Ebd, S. 81.

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 251

Weil die traditionellen Ideologiekonzeptionen davon ausgehen, dass sich die Uber-
zeugungen auch in Handlungen umsetzen miissen, jedoch dabei das Verhéltnis von
Uberzeugung und Handlung verkennen, bleiben sie selbst in der Ideologie befan-
gen. Denn genau diese Bestimmung des Verhiltnisses von Uberzeugung und Hand-
lung wird in der Ideologietheorie Althussers umgekehrt. Diese Umkehrung ist vor-
gebildet in der Formulierung Pascals: ,,Knie nieder, bewege die Lippen zum Gebet,

und Du wirst Glauben.“®?

Der Glaube ist hier nicht der Grund fiir eine entsprechen-
de Handlung, sondern er wird umgekehrt erst durch das Knien erzeugt. Zudem ist
der durch das Knien erzeugte Glaube nicht nur, wie Charim {iberzeugend erldutert,
der Glaube an Gott, sondern zugleich auch der Glaube an ein bestimmtes Verhéltnis
von Glaube und Handlung, ndmlich der Glaube daran, nur zu knien, weil man
glaubt. Die Ursache, das Knien, ,,bringt etwas hervor, in dem sie nicht als Ursache,
sondern als Wirkung vorkommt.“® Die Begriffe des Glaubens und der Handlung
bleiben in dieser Konzeption zwar erhalten, jedoch ergibt sich hier der Glaube aus
der Handlung und nicht umgekehrt die Handlung aus dem Glauben.

Die Handlung ist hier, wie erwéhnt, ein Element der dem Subjekt gegeniiber
vorgédngigen sozialen Strukturen, den ideologischen Staatsapparaten, die Rituale
festlegen, die wiederum Praktiken regeln, in die sich die einzelnen Handlungen ein-
schreiben. Der Glaube besteht nur innerhalb solcher in bestimmte Praktiken einge-
betteten Handlungen. Charim unterscheidet hier zwischen zwei Ebenen, dem Pri-
mir- und dem Sekundérvorgang der Ideologie. Im Rahmen des Primérvorgangs
wird der Einzelne in den Rahmen der durch bestimmte Rituale geregelten Praktiken
eingepasst; er ,,wird gekniet“*
geniiber vom Handelnden selbst aus, er kniet, und das aufgrund des eigenen Glau-
bens. ,,[D]er kleinere Kreislauf des ,Glaubens‘ (,Subjekt’, ,Ideen‘, ,Handlungen®) ist
eingeschrieben in den grofleren Kreislauf von Praxen, Ritualen und Ideologischen
Staatsapparaten.*®
Individuen selbst nicht bewusst wird, dass ihnen also ihre Handlungen nicht als das
erscheinen, was sie sind, namlich Ergebnis einer Einpassung in bestimmte Praxis-

. Im Sekundérvorgang geht die Bewegung demge-

Weil es ein zentraler Effekt des Primérvorgangs ist, dass er den

formen, sondern als Realisierung eines freien Entschlusses auf der Grundlage der
eigenen Uberzeugungen, sind es weniger ,ihre realen Existenzbedingungen, ihre
reale Welt, welche sich die ,Menschen® in der Ideologie ,vorstellen‘, sondern [...]
vor allem ihr Verhltnis zu diesen Existenzbedingungen, [...].“*® Nicht die Produk-

82 Zitiert nach Althusser; ebd., S. 82.

83 Charim, Isolde, Der Althusser-Effekt. Entwurf einer Ideologietheorie, Wien 2002, S. 80.

84 Ebd., S. 85.

85 Ebd., S. 82.

86 Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg
2010, S. 77.

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

252 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

tionsverhéltnisse, die die Existenzbedingungen der Individuen beherrschen, sondern
das Verhéltnis der Individuen zu diesen Produktionsverhiltnissen wird von den In-
dividuen verkannt. Imaginér ist das Verhéltnis zu den eigenen Existenzbedingungen
innerhalb der Ideologie deshalb, weil die heteronome Einpassung der Individuen in
bestehende soziale Verhéltnisse von diesen umgedeutet wird; sie selbst verstehen
ihre Handlung als Ausdruck eines Entschlusses, den sie auf der Grundlage ihrer ei-
genen Uberzeugungen fillen.

Die Theorie der Ideologie sollte kldren, weshalb die Individuen in der Regel
,»wie von selbst” funktionieren, also in ihren Handlungen eine gegebene Struktur
reproduzieren. Die Thesen, die bis jetzt entwickelt wurden, besagen nur, dass ihre
Handlungen das Ergebnis einer Einpassung in regulierte Praktiken sind und dass sie
selbst ihre Handlungen nicht als Ergebnis einer solchen Einpassung deuten. Das ge-
stellte Problem ist damit jedoch noch nicht geldst, denn bisher ist unklar geblieben,
weshalb diese Einpassung®’ iiberhaupt erfolgreich ist. Offen ist demnach noch,
weshalb sich das Individuum tiberhaupt ,.knien ldsst™ und weshalb diese Unterwer-
fung gerade dann, wenn sie erfolgreich ist, nicht mehr als solche thematisiert wer-
den kann. Warum also ldsst sich das Subjekt knien und weshalb glaubt es, wenn es
sich schon knien ldsst, nicht, dass es gekniet wurde, sondern dass es kniet, weil es
glaubt? Die Antwort auf diese Fragen soll die fiir das Verstdndnis der Funktions-
weise der Ideologie zentrale 3. These geben.

Hierfiir werden die Begriffe des Subjekts und der Anrufung eingefiihrt: ,,Die Ideo-
logie ruft die Individuen als Subjekte an.«®
konstitutiv fiir jede Ideologie. Althusser unterscheidet hier zwei Bedeutungsebenen.
Das Subjekt ist sowohl freier Autor der eigenen Handlungen und zugleich ein un-
terworfenes Wesen.

Die Kategorie des Subjekts ist demnach

,,.Die geldufige Bedeutung des Wortes ist 1) eine freie Subjektivitét: ein Zentrum der Initiati-
ve, das Urheber und Verantwortlicher seiner eigenen Taten ist; 2) ein unterjochtes Wesen, das
einer hoheren Autoritdt unterworfen ist und daher keine andere Freiheit hat als die der freiwil-

ligen Anerkennung seiner Unterwerfung

Diese beiden Bedeutungsebenen, die im Begriff des Subjekts zusammen gedacht
werden sollen, sind durch die beiden zuvor entwickelten Thesen schon vorbereitet.
Das Subjekt ist einmal das Resultat einer Unterwerfung, die sich durch die Einpas-

87 Charim spricht hier vom repressiven Moment innerhalb der Ideologischen Staatsapparate.

88 Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg
2010, S. 84.

89 Ebd., S. 98.

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 253

sung in die regulierten Praktiken der ideologischen Staatsapparate vollzieht; zu-
gleich jedoch verkennt es dieses Verhiltnis zu den eigenen Existenzbedingungen,
indem es sich als Autor der eigenen Handlungen versteht. In diesem Sinne ist die
Subjektkonstitution die zentrale Leistung einer jeden Ideologie.

,,Wir sagen: Die Kategorie des Subjektes ist konstitutiv fiir jede Ideologie. Aber gleichzeitig
fiigen wir sogleich hinzu, dass die Kategorie des Subjektes nur insofern konstitutiv fiir jede
Ideologie ist, als jede Ideologie die (sie definierende) Funktion hat, konkrete Individuen zu

Subjekten zu konstituieren.

Zwischen den Individuen als Trigern der Subjektfunktion und den Subjekten selbst
ist also zu unterscheiden; erst die Ideologie macht aus den Individuen Subjekte. Al-
lerdings wird dabei der Begriff des Individuums nicht weiter bestimmt. Darauf wird
zuriickzukommen sein, denn dies ist ein wesentlicher Grund dafiir, dass der Prozess
der Subjektkonstitution bei Althusser stets reibungslos zu gelingen scheint. Die
Konstitution des Subjekts vollzieht sich durch die ,,Anrufung®. Diese erldutert Alt-
husser durch das bekannte Beispiel des Polizistenrufs auf der Strale: ,,He, sie da!*
Indem der Angerufene sich umdreht, nimmt er den Ruf an, er erkennt an, dass er
ihm galt und damit wird das Individuum zum Subjekt. ,,Durch diese einfache physi-
sche Wendung um 180 Grad wird es zum Subjekt. Warum? Weil es damit aner-
kennt, dass der Anruf ,genau‘ ihm galt und dass es ,gerade es war, das angerufen
wurde* (und niemand anderes).«”!

Dieses Beispiel zeigt einerseits, dass sich die Anrufung stets in einem komple-
xen, vielfdltig gegliederten sozialen Kontext vollzieht. So bewegt sich das angeru-
fene Individuum in einem o6ffentlichen Raum, in dem der anrufenden Instanz eine
besondere Autoritdt und Amtsgewalt zukommt etc. Die anrufende Instanz sind da-
bei stets andere Subjekte. Andererseits ist jedoch dieses Beispiel zugleich in zweier-
lei Hinsicht einzuschranken. Zum einen ist die hier implizierte zeitliche Folge prob-
lematisch; die Individuen, so prazisiert Althusser spéter, sind immer schon als Sub-
jekte angerufen. Damit ist u.a. gemeint, dass schon vor der Geburt des Individuums
eine soziale Einordnung und Identititszuweisung erfolgt. Der Familienname, die
ethnische Zugehorigkeit, die Staatsbiirgerschaft etc. sind schon festgelegt. Das In-
dividuum bewegt sich also von Beginn an in bestimmten Formen der Anrufung.
Zum anderen erfolgt die Anrufung nicht nur, wie das Beispiel suggeriert, in der
Form der sprachlichen Anrede. Sie erfolgt in allen Formen, in denen die Individuen
in gemeinsamen Praktiken mit bestimmten Erwartungen konfrontiert werden. Von
einer Anrufung ldsst sich also dann sprechen, wenn den Individuen eine bestimmte

90 Ebd., S. 85.
91 Ebd., S. 89.

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

254 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

Position innerhalb der regulierten Praktiken der Ideologischen Staatsapparate zu-
gewiesen wird.

Entsprechend der beiden Ebenen, die den Begriff des Subjekts kennzeichnen,
die der Handlungsurheberschaft und die der Unterwerfung, sind auch fiir die sub-
jektkonstituierende Anrufung zwei Ebenen zu unterscheiden: die der Wiedererken-
nung und die der Verkennung. Die Wiedererkennung kennzeichnet das Verhiltnis
des Subjekts zur Anrufung; die Verkennung, die darin liegt, kann nur aus der wis-
senschaftlichen Perspektive der Theorie der Ideologie als solche erkannt werden.
Die Anrufung weist den Individuen eine bestimmte Identitdt und damit zugleich ei-
ne feste Rolle in den gemeinsamen Praktiken zu. Sie bezeichnet sie als Arbeiter,
Unternehmer oder Soldat oder eben als Arbeiterin, Unternehmerin oder Soldatin;
mit dieser Zuweisung gehen auch bestimmte Verpflichtungen einher. In der An-
nahme des Rufes, indem sie sich als Gemeinte verstehen, erkennen sie an, dass sie
dieses Subjekt sind, dass ihnen diese Identitit zukommt. Sie erkennen sich in der
Identitét, mit der sie angerufen werden, wieder. Das heif}t aber nach Althusser auch,
dass sie diese Zuschreibungen nicht nur iibernehmen, sondern sich zugleich als sol-
che verstehen, denen diese Zuschreibungen immer schon zukommen. Die jeweilige
Identitét wird ihnen in der Anrufung so angeboten, als ob sie ihnen schon zukom-
men wiirde, als Inbegriff schon bestehender Eigenschaften; die Ideologie verdeckt
so ihre performative Funktion. Die Annahme der Anrufung erscheint damit den In-
dividuen als Wiedererkennung. Die Individuen werden zwar erst durch die Anru-
fung in Subjekte transformiert; jedoch werden sie als immer schon bestehende Sub-
jekte angerufen. Die Anrufung verdeckt also fiir die, die in der Ideologie leben, ihre
zentrale Leistung: die Konstitution des Subjekts; ihnen scheinen die ideologischen
Vorstellungen selbst natiirlich zu sein. Es gilt ihnen als selbstverstiandlich, dass sie
diese bestimmten Subjekte sind; und in der Durchsetzung dieser Evidenz, darin,
dass diese Zuschreibung selbst nicht fragwiirdig wird, besteht der fiir das Funktio-
nieren der Ideologie entscheidende ideologische Effekt. ,,Es ist eine der Wirkungen
der Ideologie, dass durch die Ideologie der ideologische Charakter der Ideologie ge-
leugnet wird.“* Erst die wissenschaftliche Theorie der Ideologie erkennt die Diffe-
renz zwischen Individuum und Subjekt und damit das ideologische Wiedererkennen
als ein Verkennen. Indem aber die Individuen als immer schon bestehende und
nicht als erst durch die Anrufung konstituierte Subjekte angerufen werden und in-
dem sie die ihnen zugewiesene Identitét als Abbild verkennen, muss auch verkannt
werden, worin die Funktion der Anrufung besteht: in der Reproduktion der Produk-
tionsverhéltnisse. Sie verkennen also, dass ihre Subjektposition auf ihnen gegen-
iber vorgédngige soziale Strukturen bezogen, als funktionales Moment fiir deren
Reproduktion gedacht werden muss. Die Erfiillung der ihnen zugewiesenen Aufga-

92 Ebd.,, S. 89.

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 255

ben erscheint ihnen nicht als etwas, wozu sie durch die ideologischen Staatsappara-
te erst gebracht werden miissen, sondern als etwas, das sich aus ihrer Identitét
ergibt. Die Erfiillung sozialer Erwartungen wird als freier Handlungsentschluss ver-
kannt. Was den Individuen als Ausdruck ihrer Identitdt erscheint, erweist sich somit
fiir die Theorie der Ideologie als Einpassung in einen unabhingig von ihnen beste-
henden Funktionszusammenhang. ,,Die Wirklichkeit, um die es in diesem Mecha-
nismus geht und die in den Formen dieser Wiedererkennung notwendig verkannt
wird (Ideologie = Wiederkennung/Verkennung), ist in der Tat in letzter Instanz die
Reproduktion der Produktionsverhdltnisse und der Verhdltnisse, welche sich aus
ihnen ableiten.«”

Die grundlegende Struktur, die diesen Effekt ermdglicht, erldutert Althusser am
Beispiel der religiosen Ideologie. Die Anrufung der einzelnen Subjekte durch die
religiésen ideologischen Staatsapparate erfolgt hier im Namen Gottes, des ,,absolu-
ten SUBJEKTS®. Dieses SUBJEKT gilt innerhalb der religiosen Ideologie als
selbststdndig und von den anderen unabhéngig; es bildet das Zentrum, um das sich
alle anderen Subjekte versammeln. Nach Althusser ist jede Ideologie zentriert um
ein solches absolutes SUBJEKT.” Durch die in seinem Namen erfolgende Anru-
fung der jeweiligen ideologischen Staatsapparate und indem sich die Individuen als
Angerufene in ihm wiedererkennen, werden sie ihm unterworfen. Durch diese Bin-
dung an ein gemeinsames Zentrum werden sie auch untereinander gleich; weil sie
alle als nach seinem Bilde geschaffen sind, konnen sie sich auch untereinander wie-
dererkennen.

Zwischen dem SUBJEKT und dem Subjekt besteht in dieser Struktur eine dop-
pelt spiegelhafte Bezichung.”> Zum einen erkennt sich das Subjekt in dem SUB-
JEKT; es versteht sich als nach seinem Bilde geschaffen und sieht damit sich in
ihm. Das SUBJEKT ist ihm die Mitte, durch welche es sich mit sich zusammen-
schliefit. Die Annahme dieses Bildes als Selbstbild ist zugleich eine Unterwerfung;
sie beinhaltet die Ubernahme der damit verbundenen Aufgaben und Pflichten. Zu-
gleich gehen die Subjekte davon aus, dass das SUBJEKT sie wiedererkennen wird,
d.h., dass es garantiert, die zu erldsen, die sich in ihm wiedererkannt haben. Beide
Spiegelungen gewéhrleisten das Funktionieren der Ideologie.

,Resultat: Gefangen in diesem vierfachen System der Anrufung als Subjekte — der Unterwer-
fung unter das SUBJEKT, der allgemeinen Wiedererkennung und der absoluten Garantie,

Lfunktionieren® die Subjekte in der riesigen Mehrzahl der Fille ,ganz von selber® — mit Aus-

93 Ebd., S. 98-99.
94 Vgl. ebd., S. 96.
95 Vgl. ebd., S. 96.

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

256 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

nahme der ,schlechten Subjekte‘, die gelegentlich ein Eingreifen dieser oder jener Abteilung

des (repressiven) Staatsapparats auslosen.«”®

Die Individuen werden erst deshalb durch die Ubernahme der Erwartungen anderer
Subjekte zu Subjekten, weil sie erst auf der Grundlage einer solchen Ubernahme
iiberhaupt einen Selbstbezug herstellen konnen. Indem sie sich mit bestimmten Zu-
schreibungen identifizieren, indem sie sich als Arbeiter, Unternehmer oder Solda-
ten, oder eben Arbeiterinnen, Unternehmerinnen oder Soldatinnen verstehen, kon-
nen sie sich tiberhaupt evaluierend auf die eigenen Eigenschaften beziehen; also die
Eigenschaften wertschitzen, die diesen Zuschreibungen entsprechen, andere zu
verbessern oder zu verwerfen suchen etc. Erst durch eine solche Identifikation wer-
den sie auch handlungsfahig, denn erst auf dieser Grundlage verfligen sie iiber be-
stimmte Kriterien, um zwischen verschiedenen Handlungsoptionen begriindet ent-
scheiden zu konnen. Sie tun, was in der jeweiligen Handlungssituation entspre-
chend ihrer Position in den regulierten Praktiken getan werden muss. Die Annahme
der Anrufung ist hier also die Bedingung dafiir, um ein positives Selbstverhéltnis
ausbilden zu kénnen und dies impliziert, dass jedes positive Selbstverhéltnis eine
Unterwerfung voraussetzt. Die Subjekte, die sich mit diesen vorgegebenen Zu-
schreibungen identifizieren, verkennen, worum es in diesem Prozess letztlich geht,
nidmlich die Reproduktion der Produktionsverhéltnisse. Wenn Honneth schreibt,
dass sich das Urteil iiber den ideologischen Charakter bestimmter Selbstverstind-
nisse und Rollenbilder, wie das der guten Hausfrau oder des tapferen Soldaten,
dann abschwicht, wenn gesehen wird, dass eine Identifikation mit diesen Zuschrei-
bungen den Betroffenen unter den gegebenen Umstdnden ein positives Selbstver-
héltnis ermdglicht, verfehlt er genau diesen Punkt von Althussers Ideologietheorie.
»Jedesmal [...] kann sich ein bestimmtes Dispositiv der Wertschitzung, das wir ret-
rospektiv flir pure Ideologie halten, bei ndherer Beriicksichtigung der historischen
Umstédnde als eine Bedingung fiir die gruppenspezifische Erlangung von erhohtem
Selbstwert erweisen.“”’” Das positive Selbstverhiltnis, das die Grundlage fiir die
Handlungen des Subjekts bildet und das sich erst aus der Identifikation mit sozialen
Erwartungen ergibt, bildet fiir Althusser aber gerade den Kern der ideologischen
Verkennung.

Die Annahme der Anrufung ist jedoch nur die notwendige, noch nicht die hin-
reichende Bedingung fiir die Ausbildung eines positiven Selbstverhiltnisses, denn
es ist natiirlich moglich, dass es nicht gelingt, dem Bild, an dem man sich ausrich-

96 Ebd., S.97.

97 Honneth, Axel, Anerkennung als Ideologie. Zum Zusammenhang von Moral und Macht,
in: ders., Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, Frankfurt am Main 2010, S.
107.

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 257

tet, auch tatsdchlich zu entsprechen. In diesem Falle produziert die Annahme der
Anrufung eher eine Form des ungliicklichen Bewusstseins. Nicht die Ebenbildlich-
keit zwischen SUBJEKT und Subjekt ist dann zentral, sondern die Auffassung, dass
das Subjekt gerade nicht das SUBJEKT ist, sondern eben nur nach dessen Bilde ge-
schaffen wurde, es also dessen Eigenschaften stets nur unvollkommen zu realisieren
vermag. Auch wenn die Annahme der Anrufung in diesem Sinne kritische Selbst-
einschétzungen ermdglicht, sind die in der Anrufung enthaltenen Zuschreibungen
selbst davon nicht betroffen; vielmehr ermdglichen sie erst eine solche Selbstkritik.

Allerdings basiert diese Argumentation auf verschiedenen, noch nicht weiter
ausgewiesenen Voraussetzungen. Die Subjektkonstitution ermoglicht nur dann die
reibungslose Reproduktion der Produktionsverhéltnisse, wenn das, womit die Sub-
jekte sich identifizieren, als vollkommen statisch gedacht wird; nicht zufillig also
spricht Althusser hier von einem ,,Bild“. Wird hingegen, wie im Kapitel ,,Anerken-
nen als Erfahrungsprozess II“ vorgeschlagen, die Ausbildung von Selbstverhiltnis-
sen als ein bestindiger Konstruktionsprozess gedacht, in dessen Verlauf auf der
Grundlage der bisherigen Erfahrungen die impliziten Voraussetzungen und Mal-
stibe des eigenen Handelns expliziert, reflektiert und verédndert werden, gilt also die
Ausbildung eines Selbstverhéltnisses als eine durch Selbstkritik vermittelte Selbst-
erzeugung, in deren Verlauf auch die MaBstébe einer solchen Kritik veréndert wer-
den, so ist ein solcher notwendiger Zusammenhang zwischen Subjektkonstitution
und Reproduktionsfunktion keineswegs selbstverstindlich. Die Handelnden hétten
dann die Moglichkeit, sich im Verlaufe eines solchen Prozesses vermittelt {iber die
Kritik Anderer und die Widerspriiche, die sich in ihren Handlungszusammenhéngen
ergeben, schrittweise iliber die soziale Bedeutung ihres Tuns aufzukliren; sie konn-
ten dann erfahren, welche Konsequenzen dieses Tun fiir Andere und die gemeinsa-
men Handlungszusammenhénge insgesamt hat, welche Handlungszusammenhénge
also verfestigt und welche abgebrochen oder destabilisiert werden; auf dieser
Grundlage konnen sie dann auch ihr bisheriges Selbstverstandnis korrigieren. Wenn
diese Moglichkeit zugestanden wird, so gilt keineswegs, dass das, worum es in den
ideologischen Zuschreibungen geht — die Reproduktion der Produktionsverhéltnisse
— von den Akteuren notwendig verkannt werden muss. Die Theorie der Ideologie
kann also nur deshalb die Handlungsfihigkeit als Resultat einer vorgédngigen und
verkannten Unterwerfung verstehen, weil ihr erfahrungsresistente identitére Fixie-
rungen als Grundmodell fiir Selbstverhéltnisse iiberhaupt gelten.

Die implizite Beschrdnkung auf ein solches Grundmodell wird Althusser auch
deshalb erleichtert, weil der Begriff des Individuums, also der Entitit, die durch die
Anrufung zum Subjekt werden soll, vollkommen unbestimmt bleibt; das Individu-
um erscheint so als leere Flidche, in die sich die Zuschreibungen der ideologischen

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

258 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

Staatsapparate widerstandslos und ohne Verzerrung einschreiben lassen.” Dieses
Vorgehen ist nicht zufdllig, denn jede Bestimmung dieses Begriffs lduft Gefahr, die
Rede von ,,dem Menschen® wieder einzufiihren, die die Theorie der Ideologie gera-
de iiberwinden wollte.”

Allerdings scheint auch Althusser nicht davon auszugehen, dass es selbstver-
stindlich ist, dass die jeweiligen Zuschreibungen von den Individuen auch ange-
nommen werden, dass also die Subjektkonstitution tatséchlich gelingt. Denn fiir die
Funktion der Ideologie ist es, wie erwéhnt, auch notwendig, dass das SUBJEKT die
Erlosung derer garantiert, die sich in ihm wiedererkennen. Eine solche Garantie des
SUBJEKTS fiir die Subjekte scheint aber nur dann notwendig zu sein, wenn auch
die Moglichkeit der Ablehnung der Anrufung besteht, denn sie formuliert ja die
Konsequenzen, die aus der Annahme oder der Ablehnung folgen. Ist nicht damit die
Annahme der Anrufung nur als Handlung beschreibbar und setzt dies nicht Féhig-
keiten voraus, die nur einem Subjekt zugesprochen werden konnen?'” Wie lasst
sich die Moglichkeit des Scheiterns der Anrufung begriinden, wenn sich die Hand-
lungsfahigkeit erst aus der Unterwerfung ergeben soll? Wie sind die ,,schlechten
Subjekte, von denen Althusser spricht, moglich? Folgt nicht daraus, dass eine kon-
krete Anrufung abgelehnt werden kann, dass der Konstitutionsprozess des Subjekts
und damit die Differenz zwischen Individuum und Subjekt erfahrbar ist? Ist es da-
fiir nicht notwendig, die bisherige Leerstelle des Begriffs des Individuums weiter zu
bestimmen? Zudem gilt Althusser die religiose Ideologie als ein Beispiel, an dem
die Struktur einer jeden Ideologie erldutert werden soll. Was aber entspricht der Fi-
gur des SUBJEKTS in der politischen, juristischen oder moralischen Ideologie?
Zwar lassen diese sich so beschreiben, dass sie bestimmte Bilder, also Zuschrei-

98  Zwar schreibt Althusser in der nachtrdglichen ,Notiz {iber die ISA®, die Anrufung
durch die herrschenden Ideologischen Staatsapparate sei nur deshalb notwendig, weil es
Widerstand gibt; allerdings wird der in der vorherigen Rekonstruktion der Funktions-
weise der ideologischen Staatsapparate mit keiner Silbe erwahnt. Vielmehr wird her-
ausgearbeitet, dass sich die Handlungsfahigkeit erst aus der mit der Annahme der Anru-
fung einhergehenden Unterwerfung ergibt und dass deshalb auch das Handeln der Sub-
jekte nichts anderes ist ,,als die lebendige Verkorperung des bewunderungswiirdigen
Wortes ihres Gebetes [Amen!]: So sei es!“ (Althusser, Louis, Ideologie und ideologi-
sche Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg 2010, S. 97.)

99  Jedoch unterliegt er selbst an den Stellen, an denen er die Notwendigkeit der Ideologie
begriinden will, selbst dieser Gefahr. (Vgl. Berthold, Jiirgen, Althusserlektiiren. Lektii-
re/ldeologie/Dialektik in Althussers Diskurs, Wiirzburg 1992, S. 89.) ,,[D]er Mensch
[ist] von Natur aus ein ideologisches Lebewesen [...].*“ (Althusser, Louis, Ideologie und
ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg 2010, S. 85.)

100 Vgl. Eagleton, Terry, Ideologie. Eine Einfithrung, Stuttgart 2000, S. 168.

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 259

bungen enthalten, mit denen sich die Individuen identifizieren konnen und dass die-
se Bilder insofern eine zentrierende Funktion haben, als die Individuen damit auf
sie hin ausgerichtet sind und sie den Bezugspunkt bilden, von dem aus die unter-
schiedlichen Praktiken der Ideologischen Staatsapparate {iberhaupt erst eine sinn-
volle Einheit bilden. Was aber wird in diesen Ideologien garantiert? Und wie wird
es garantiert? Was entspricht hier der zweiten spiegelhaften Beziehung, der Wie-
dererkennung des SUBJEKTS in den Subjekten?

7.3 RUF MICH AN!

Die spéten Schriften Butlers und insbesondere ,,Psyche der Macht* lassen sich als
Versuche verstehen, eine Antwort auf die zuvor aufgeworfenen Fragen zu entwi-
ckeln.'”" Ich diskutiere ihre Arbeiten hier deshalb, weil sie zentrale Annahmen der
Althusserschen Konzeption der Subjektwerdung teilt, zugleich aber innerhalb die-
ses Rahmens die Moglichkeit des Widerstands und der Kritik aufzeigen will. Um
meine These zu begriinden, dass fiir die Moglichkeit der Kritik an konkreten Ideo-
logien der Anerkennung Althussers Verstindnis der Subjektivierung und des
Selbstverhéltnisses aufzugeben ist, muss ich also auch zeigen, inwiefern ihre Ant-
wortvorschlige fiir das gestellte Problem nicht hinreichen.

Im Anschluss an Althusser bezeichnet Butlers Begriff der Subjektivation den
Prozess der Unterwerfung und den der Subjektwerdung.'” Die Handlungsfihigkeit

101 TIch diskutiere Butlers Uberlegungen allein in dieser Hinsicht. Das heift natiirlich nicht,
dass sich Butler nicht auch kritisch von Althusser abgrenzt. Die entscheidenden Diffe-
renzen liegen hier m.E. darin, dass Butler 1. die Prozesse der Subjektivierung nicht
mehr einem einheitlichen Institutionengefiige, den ideologischen Staatsapparaten, zu-
ordnet; wobei diese Konsequenz, wie gezeigt, auch durch Althussers eigene Uberlegun-
gen nahe gelegt wird; dass sie 2. im Anschluss an Foucault den Gegensatz zwischen
Wissenschaft und Ideologie aufgibt und eine Konzeption entwickelt, nach der die kriti-
sche Distanz zu den etablierten Formen der Subjektivierung nicht nur dem wissen-
schaftlichen Beobachter, sondern den Subjekten selbst zukommt; und dass sie 3. die
einzelnen Handlungen nicht mehr als einfache Realisierungen eines iibergeordneten, in
den Ritualen der ideologischen Staatsapparate festgeschriebenen Handlungstypus be-
greift; vielmehr geht sie davon aus, dass jede Umsetzung einer Handlung auch die sie
regulierenden Rituale verdndern kann. Auf die zuletzt genannten Punkte werde ich noch
zuriickkommen; den ersten glaube ich vernachlédssigen zu konnen, weil sie trotz dieser
Differenz an der grundlegenden Struktur des Prozesses der Subjektwerdung festhélt.

102 Vgl. Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am
Main 2001, S. 8.

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

260 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

der Subjekte ist damit abhéngig von einer vorgidngigen Unterwerfung. In Althussers
Konzeption der Anrufung blieb jedoch, wie gezeigt, letztlich unklar, weshalb und
unter welchen Umstdnden die Anrufung erfolgreich ist, unter welchen Umstdnden
sich also die Individuen mit den an sie gestellten Erwartungen identifizieren. Denn
dafiir miisste auch gezeigt werden, weshalb die in der Anrufung angebotene Aner-
kennung von den Individuen angenommen und nicht etwa zuriickgewiesen wird.
Vor diesem Hintergrund versucht Butler, die Konzeption der Anrufung durch eine
Theorie der Psyche zu ergénzen. Auf dieser Grundlage soll, so der Anspruch, ge-
zeigt werden, weshalb das Individuum sich umwendet und damit zum Subjekt wird
und weshalb es die eigene Unterwerfung sogar aktiv unterstiitzt. Im Anschluss an
die Althusser-Kritik Mladen Dolars ist dafiir ein Teil des Individuums anzunehmen
und ndher zu bestimmen, der der Subjektivierung vorgeordnet ist und nicht in ihr
aufgeht. ,,There is a sudden and abrupt transition from an individual- a pre-
ideological entity, a sort of materia prima - into the ideological subject.“'”* Trotz
der zuvor benannten Schwierigkeiten scheint eine solche Ergédnzung auch Althus-
sers eigenem Selbstverstdndnis zu entsprechen; so deutet er die Psychoanalyse als
die Wissenschaft, die die psychischen Verluste des Subjektivierungsprozesses the-

.. 104
matisiert.

Nach Althusser thematisieren die Theorie der Ideologie und die Psy-
choanalyse mit dem Prozess der Subjektivierung denselben Gegenstand; allerdings
untersuchen sie ihn aus unterschiedlichen Perspektiven: einmal aus der des gesell-
schaftlichen Strukturzusammenhangs und einmal aus der des in ihn eingebundenen
Individuums. Deshalb kdnnen dann auch die Erkenntnisse der einen Wissenschaft
die der anderen erweitern und stiitzen. ,,It must be clear that this [der Erkennt-
nisfortschritt der Psychoanalyse, S.B.] has opened up one of the ways which may
perhaps lead us some day to a better understanding of this structure of ideological
misrecognition, which is of particular concern for all investigations into ideolo-
gy.“IOS

Butler verwendet die Kategorie der Psyche, um diese préi-ideologische Entitét
des Individuums zu erfassen; ohne sie kann weder die erfolgreiche Subjektkonstitu-
tion, noch der Widerstand gegen bestimmte Formen der Anrufung verstidndlich

103 Dolar, Mladen, Beyond Interpellation, in: Qui Parle 6, No. 2, 1993, S. 74.

104 Vgl. Althusser, Louis, Freud and Lacan, New Left Review 55, 1, May-June 1969, S. 57.
Die Psychoanalyse zdhlt demnach fiir ihn auch zu den zentralen wissenschaftlichen Er-
eignissen des 19. Jahrhunderts; Lacan wird als Autor gedeutet, der versucht die in den
einzelnen Untersuchungen verwendeten Begriffe der Psychoanalyse theoretisch zu fas-
sen und gegen ideologische Fehldeutungen zu schiitzen. Nach Althusser entspricht also
das eigene Verhiltnis zu Marx dem Lacans zu Freud.

105 Ebd,, S. 65.

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 261

1
werden.'%

Die Theorie der Psyche kldrt demnach auch nicht nur die Bedingungen
des Erfolgs der Anrufung, sondern zugleich die Moglichkeit ihres Scheiterns. Die
Psyche ist also nicht nur das, aus dem das Subjekt hervorgeht, sondern auch das,
was in dem Subjekt nie aufgeht; sie beinhaltet auch Formen des in der Subjektkon-
stitution verdrangten Begehrens.

Damit ist eine weitere Hinsicht benannt, in der die Theorie der Psyche'”’ die der
Anrufung erweitern und korrigieren soll. Zwar betont auch Althusser, dass die je-
weiligen Formen der Subjektivierung stets umkédmpft, ja iiberhaupt nur aufgrund
eines vorgiangigen Widerstandes notwendig sind; jedoch erscheinen sie in der Re-
konstruktion der Funktionsweise der Ideologie allein als Bedingungen der Repro-
duktion der Produktionsverhéltnisse, die reibungsfrei Subjekte erzeugen, die den
jeweiligen Anforderungen entsprechen. ,,Althussers Auffassung [bleibt], so niitzlich
sie auch ist, implizit durch den Begriff eines zentralisierten Staatsapparates be-
schrinkt, dessen Wort, wie das der gottlichen Autoritdt, Tat ist.«'%® Weil hier das
Subjekt allein als Ergebnis einer vorgidngigen Unterwerfung gefasst wird, erscheint
das individuelle Bewusstsein als Teil einer Herrschaftstechnik.'” Demgegeniiber ist
iiber eine Theorie der Psyche zu bestimmen, wie sich die Macht, die dem Subjekt

106 ,,.Das Begehren aus dem Subjekt zu vertreiben heilit, seine potentiell aufrithrerischen
Forderungen zum Schweigen zu bringen und die Wege zu ignorieren, auf denen es den
ihm zugewiesenen Platz in der sozialen Ordnung nur vieldeutig und unsicher erreichen
kann. (Eagleton, Terry, Ideologie. Eine Einfiihrung, Stuttgart 2000, S. 169.)

107 Aufgrund dieser unterschiedlichen Funktionen ist es schwer, den Begriff der Psyche ge-
rade in dem Werk ,,Psyche der Macht“ eindeutig zu bestimmen. Der Begriff bezeichnet
hier einmal das, was der Subjektwerdung vorhergeht und sie erklaren soll. Zugleich
wird er verwendet, um eine Differenz zwischen dem Individuum und dem konstituier-
ten Subjekt bezeichnen zu konnen; er entspricht hier dem psychoanalytischen Begriff
des Unbewussten. In einer weiteren Verwendungsweise begriindet dieser Begriff die ei-
gene Identitédt des Individuums, die kritisch gegen bestehende soziale Erwartungen ge-
wendet werden kann. Dabei hat der Begriff der Psyche jeweils auch einen unterschied-
lichen methodischen Status. In der ersten Verwendungsweise ist er als eine Annahme zu
verstehen, die vorausgesetzt werden muss, wenn die faktisch erfolgreiche Subjektkon-
stituion erklart werden soll; in der zweiten wird die Psyche iiber die Techniken der Psy-
choanalyse erschlossen; in der dritten nehmen die sozialen Akteure selbst explizit auf
sie Bezug.

108 Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am Main
2001, S. 11.

109 Vgl. Butler, Judith, Subjekt, in: Gosepath, Stefan; Hirsch, Wilfried und Rossler, Beate
(Hrsg.), Handbuch der politischen Philosophie und Sozialphilosophie. Band 2, Berlin
2008, S. 1302.

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

262 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

vorhergeht und es erzeugt, von der unterscheidet, die das Subjekt ausiibt. Uber sie
soll ein Ansatz entwickelt werden, der die Abhéngigkeit und die eigenstindige
Handlungsféhigkeit des Subjekts zusammen zu denken vermag. Er soll es ermogli-
chen, die Wirkméchtigkeit der dem Einzelnen gegeniiber vorgingigen Normen der
Anerkennbarkeit zu erfassen, ohne aber dabei das Handeln auf die Reproduktion
bestehender Machtbeziehungen zu reduzieren.

In Althussers Konzeption kann die Anrufung die Umwendung des Individuums
nicht erzwingen. Auch in ihr wird somit implizit bei den Adressaten der Anrufung
eine Bereitschaft zur Ubernahme sozialer Erwartungen vorausgesetzt.''’ | In den
Begriffen der Althusserschen Beispiele lédsst sich diese Benennung jedoch nicht oh-

ne eine gewisse Bereitschaft oder ein vorwegnehmendes Begehren seitens des An-
gesprochenen vollbringen.'"!
Die Minimalbestimmung, die den Individuen zugesprochen werden muss, damit

sie die Umwendung vollziehen und einen Subjektstatus erlangen konnen, ist die

»Begierde, in seinem Sein zu bestehen®.!'? Diese Bestimmung versteht Butler auch

113 . .
Das ,,Sein”, in

. . . . . 114 1~ -
dem sie zu verharren begehren, ist hier zu verstehen als ,,soziales Sein®.” ™ Die in

als Ausgangspunkt oder Voraussetzung des eigenen Ansatzes.

der Anrufung enthaltenen Zuschreibungen gelten in der Konzeption Butlers als In-
begriff der Normen und gesellschaftlichen Bedingungen, deren Befolgung die An-
erkennbarkeit des Subjekts sichert. Die Unterordnung unter diese Normen ist des-
halb die Bedingung des sozialen Uberlebens. ,,Das Subjekt ist gendtigt, nach Aner-
kennung seiner eigenen Existenz in Kategorien, Begriffen und Namen zu trachten,
die es nicht selbst hervorgebracht hat, und damit sucht es das Zeichen seiner eige-
nen Existenz aulerhalb seiner selbst — in einem Diskurs, der zugleich dominant und
indifferent ist.“'"” Damit ldsst sich nun bestimmen, was die anrufende Instanz den
Angerufenen garantiert, was also die nach Althusser die Subjektkonstitution be-
stimmende doppelte Spiegelstruktur kennzeichnet: Denen, die die Anrufung an-

110 Vgl. Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am
Main 2001, S. 106.

111 Ebd, S. 105.

112 Butler, Judith, Eine Welt, in der Antigone am Leben geblieben wire, in: Deutsche Zeit-
schrift fiir Philosophie 49, 2001, S. 593.

113 Vgl ebd., S. 593.

114 Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am Main
2001, S. 31.

115 Ebd., S. 25.

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 263

nehmen, die sich also nach Butler an den gegebenen Kriterien der Anerkennbarkeit
ausrichten, wird die Fortdauer der eigenen sozialen Existenz garantiert.''®
Umgekehrt zeigt sich darin eine grundsétzliche Abhédngigkeit und Verletzlich-
keit des einzelnen Subjekts gegeniiber den gegebenen Kriterien der Anerkennbar-
keit. ,,Wo gesellschaftliche Kategorien eine anerkennungsfahige und dauerhafte so-
ziale Existenz gewéhrleisten, werden diese Kategorien, selbst wenn sie im Dienst
der Unterwerfung stehen, oft vorgezogen, wenn die Alternative darin besteht, liber-
haupt keine soziale Existenz zu haben.“''” Diese Abhingigkeit arbeitet Butler ins-
besondere an frithen Phasen der Eltern-Kind Beziehungen heraus. Hier legen die El-
tern die Bedingungen fest, an denen das Kind sich ausrichten muss und aus dem
Begehren des Kindes, in seinem Sein zu verharren, ergibt sich dessen Unterordnung

118 .
Die hier benannte

unter die gegebenen Bedingungen der Anerkennbarkeit.
,»Qriindungsunterordnung* wird in spateren Entwicklungsphasen verdringt, in de-
nen sich das Subjekt als souverdnen Urheber der eigenen Handlungen zu begreifen
lernt. Die Macht erscheint dann nicht mehr als Ursprung, aus dem das Subjekt her-
vorgeht, sondern als Wirkung des Subjekts. Indem es selbst Macht ausiibt, verkennt
es seine urspriingliche Unterordnung. Mit der Subjektwerdung geht somit stets auch
eine Verschleierung der es hervorbringenden Macht einher. ,,Die Sache ist nicht
einfach die, da3 man die Anerkennung des anderen braucht, und dafl Unterordnung
eine Form der Anerkennung gewdhrt; vielmehr [...] besteht die Haltung des er-
wachsenen Subjekts eben in der Verleugnung und Wiederholung dieser Abhéngig-
keit.“'"” Das Verhiltnis zu den eigenen Existenzbedingungen ist hier also deshalb

116 Jedoch ist das Begehren im Gegensatz zum Trieb dadurch gekennzeichnet, dass die er-
hoffte Befriedigung nie erreicht wird und sich somit kein Objekt als das wahre, eigent-
lich begehrte erweist. (Vgl. Zizek, Slavoj, Die Tiicke des Subjekts, Frankfurt am Main
2010, S. 357.) Wenn Butler also von einem ,,Begierde, im Sein zu verharren® spricht,
lasst sich das so verstehen, dass sich das Subjekt nie dessen gewiss sein kann, dass es
die gegebenen Kriterien der Anerkennbarkeit tatséchlich erfiillt. Dies muss es vielmehr
besténdig erneut handelnd unter Beweis stellen. Die Subjektwerdung ist somit auch be-
stindig von einem Scheitern bedroht. (Vgl. Dolar, Mladen, Beyond Interpellation, in:
Qui Parle 6, No. 2, 1993, S. 75f.)

117 Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am Main
2001, S. 24.

118 Unabhéngig von der Frage, ob damit Eltern-Kind Beziehungen zutreffend charakteri-
siert sind, bleibt hier unklar, ob sie auf diese Beziehungen nur beispiclhaft Bezug
nimmt, um an ihnen die grundlegende Struktur des Subjektivierungsprozesses zu erldu-
tern oder ob sie die Unterordnung im Rahmen dieser Beziehungen tatsichlich als einen
auch spitere Entwicklungsstufen tragenden Griindungsakt des Subjekts versteht.

119 Ebd, S. 14.

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

264 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

imagindr, weil das erwachsene Subjekt die Abhéngigkeit, aus der es hervorgeht,
verdringen muss, um seinem Selbstverstindnis entsprechen zu kdnnen.

Diese These, nach der die fiir das soziale Uberleben des Einzelnen notwendige
Anerkennung dessen Unterordnung unter vorgingige Kriterien der Anerkennbarkeit
verlangt, entwickelt Butler unter Bezugnahme auf die Uberlegungen Hegels in der
»Phédnomenologie des Geistes*."® Diese sind fiir Butler deshalb interessant, weil
hier das Subjekt gerade nicht als souverdne Instanz eingefiihrt wird. Vielmehr er-
folgt eine Reflexion auf die unterschiedlichen Formen, in denen es sich einer sozia-
len Welt ausgesetzt sieht, die nicht auf es zuriickgeht."'
zwischen Herr und Knecht miindet entsprechend ihrer Interpretation auch nicht in

Die Auseinandersetzung

eine Emanzipationsgeschichte, sondern in die Internalisierung der Gebote des
Herrn; Hegel zeigt, wie sich das duBerliche Verhéltnis zum Herrn zu einem innerli-
chen Verhiltnis der Selbstkasteiung durch das Gewissen wandelt. ,,Bei Hegel be-
freit sich der Knecht vom anscheinend duBerlichen ,Herrn‘ nur, um sich in einer
ethischen Welt verschiedenen Normen und Idealen unterworfen zu finden.“'*> He-
gel thematisiert demnach die Mechanismen der Selbstreglementierung, die fiir die

120 Hier findet sich nach Butler eine kritische Reflexion der Abhéngigkeit, der das Subjekt
ausgesetzt ist, und der Grundlagen der Gewissensbildung. Die Satze ,,Es [das Selbstbe-
wusstsein, S.B.] [...] ist auBer sich gekommen. [...] es hat sich selbst verloren, denn es
findet sich als ein anderes Wesen.* ( Hegel, G.W.F., Phdnomenologie des Geistes, GW.
Band 9, S. 109.) interpretiert sie so, dass das Selbst den Anderen ausgeliefert ist, dass
der Subjektwerdung ein urspriinglicher Selbstverlust zu Grunde liegt. (Vgl. Butler, Ju-
dith, Die Macht der Geschlechternomen, Frankfurt am Main 2009, S. 240.) Allerdings
verfolgt Butler in dieser Passage den Hegelschen Gedankengang nicht weiter. Nach
Hegel aber bestimmen die zitierten Sitze nur ein Element des Anerkennungsverhéltnis-
ses, das auch das Element der wechselseitigen Selbstfreigabe enthilt. Butler verschenkt
durch diese verkiirzte Rezeption die Moglichkeit, die intersubjektive Konfliktdynamik
des Anerkennens, in denen das Selbstverstindnis des Subjekts und dessen Deutung
durch Andere bestindig in einen Gegensatz treten und sich wechselseitig korrigieren,
produktiv weiter zu entwickeln. Thre Rekonstruktion des Subjektivierungsprozesses be-
zieht sich dann auch zentral auf Ich-Wir Verhiltnisse, d.h. auf Verhiltnisse, in denen
ein noch unbestimmtes und abhéngiges Individuum einem schon bestehenden, durch
gemeinsame Kriterien des Anerkennens geeinten, und letztlich aber anonymen Kollek-
tiv gegeniiber tritt.

121 Vgl. Butler, Judith, Subjekt, in: Gosepath, Stefan; Hirsch, Wilfried und Rossler, Beate
(Hrsg.), Handbuch der politischen Philosophie und Sozialphilosophie. Band 2, Berlin
2008, S. 1303.

122 Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am Main
2001, S. 35-36.

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 265

Prozesse der Subjektivierung notwendig sind; Befreiung ist in der Konsequenz
nicht nur als Befreiung von dufleren Autorititen zu denken, sondern auch als Be-
freiung vom eigenen Selbst.

Der Ubergang vom #uferen Verhiltnis zu einem Selbstverhiltnis ergibt sich aus
den Erfahrungen, die der Knecht in seiner Arbeit fiir den Herrn macht. Der Knecht
bearbeitet Dinge fiir den Genuss des Herrn. Dabei kann er zwar an den Objekten
seiner Arbeit die eigene gestaltende Macht erfahren, denn die Produkte seiner Ar-
beit sind durch ihn geprigt. ,,Durch die Arbeit kommt es aber zu sich selbst.“'** In-
sofern er jedoch fiir den Genuss des Herrn arbeitet, eignet sich jener die Produkte
seiner Arbeit an. Der Knecht erfahrt damit das Verschwinden dessen, worin er sich
ausdriickt und reflektiert. Indem der Gegenstand durch den Herrn verbraucht wird,
wird auch die Prigung, die er ihm gab, ausgeldscht.'** Insofern der Knecht das, was
er ist, nur in dem bestidtigt findet, was er tut, droht ihm damit auch ein Selbstverlust.
,Das bestimmte Ding, das der Knecht macht, widerspiegelt den Knecht selbst als
bestimmtes Ding. Weil der Gegenstand jedoch weggegeben wird, wird der Knecht
selbst zu etwas, das verwirkt und verloren werden kann.*“'?
nach seinem Zuriickschrecken vor dem Kampf auf Leben und Tod die Todesfurcht.

Damit erreicht ihn auch

Die auf die Auseinandersetzung zwischen Herr und Knecht folgenden Gestalten des
Bewusstseins - Stoizismus, Skeptizismus und das ungliickliche Bewusstsein - lassen
sich dann als Versuche verstehen, diese Todesfurcht zu iiberwinden, indem das
Bewusstsein die Bestimmungen fiir sich als Wesentliche setzt, die nicht der Ver-
génglichkeit unterstehen. Die Todesfurcht fiihrt deshalb im ungliicklichen Bewusst-
sein zu einer Identifikation mit den unverdnderlich scheinenden Regeln, die durch
den Herrn gesetzt werden.'*
Herrn, die als unwandelbarer Teil des Selbst gilt, und eine des Knechts, die mit der

Das Bewusstsein spaltet sich in eine Position des

Korperlichkeit verhaftet und somit sterblich bleibt; durch diese Verinnerlichung der
Herrenposition wird eine Praxis der bestéindigen Selbstbeurteilung und der Selbst-
reinigung in der Andacht und anderen religiosen Ritualen etabliert.

Fiir Butler ist hier zum einen entscheidend, dass sich die normativen Reglemen-
tierungen, unter die der Knecht sein Leben stellt, aus der Todesfurcht ergeben. Zu
einem Subjekt wird er erst, indem er die Regeln des Herrn verinnerlicht, und diese
Verinnerlichung erfolgt, weil er hofft, so das eigene soziale Uberleben zu kénnen.
Zum anderen, und darauf liegt ein weiterer Schwerpunkt ihrer Interpretation, miss-
lingt dieser Versuch des Knechts, zwischen den wesentlichen und den unwesentli-

123 Hegel, G.W.F., Phianomenologie des Geistes, GW. Band 9, S. 114.

124 Vgl. Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am
Main 2001, S. 41.

125 Ebd., S. 43.

126 Vgl. ebd., S. 44.

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

266 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

chen Teilen des eigenen Selbst zu trennen. Die Selbstkasteiung, in der, wie noch im
duBerlichen Verhéltnis zum Herrn, der eigene Korper als unwesentlich gesetzt und
symbolisch aufgeopfert wird, bleibt an den Korper gebunden; das Selbst genief3t
sich selbst in dieser Selbstaufopferung; was seinen Verzicht ausdriicken soll, ist
lustvolle Selbstbestdtigung. Das in Andacht und Selbstkasteiung zu erreichende
Selbstgefiihl bleibt also eingebettet in die Korperlichkeit, die es zu iiberwinden
sucht, die Aufgabe des eigenen Willens selbst ein Willensakt usw."”’

Dieser Grundgedanke wird von Butler weitergefiihrt in einer an Nietzsche und
Freud orientierten Theorie des Gewissens. Auch diese Uberlegungen Butlers lassen
sich als Erginzung und Weiterentwicklung von Althussers Rekonstruktion des Sub-
jektivierungsprozesses lesen. Denn Althusser selbst nimmt auf diesen Begriff Be-
zug, um zu erkldren, weshalb die Individuen den an sie gestellten Aufgaben tatséch-
lich entsprechen. So ist etwa der Regelfall der Rechtsbefolgung nur moglich auf-
grund der im Gewissen der Subjekte verankerten juristisch-moralischen Ideologie.
»3ie sind anstindig allein aufgrund ihres ,,professionellen Gewissens® oder auch
einfach ihres ,,moralischen Gewissens®, und sie leiten daraus gelegentlich einen
gewissen Stolz ab [...].<"**
ausgearbeitet. Nach Butler muss die Hinwendung an die anrufende Instanz zugleich

Allerdings hat Althusser diesen Gedanken nicht weiter

als Ausbildung des Gewissens verstanden werden. Beide Wendungen, die Umwen-
dung und die Wendung gegen sich selbst, werden zugleich vollzogen. ,,Die Refle-
xivitdt wird konstituiert durch diesen Moment des Gewissens, durch diese Riick-
wendung gegen sich selbst, die sich zugleich mit einer Hinwendung zum Gesetz

vollzieht.*'*’

Den Gedanken, wonach die Ausrichtung an den gegebenen Kriterien
der Anerkennbarkeit nur erklart werden kann, wenn dabei ein Begierde, im Sein zu
verharren, vorausgesetzt wird, ergidnzt Butler also durch die zusétzliche These, dass
diese Ausrichtung nur dann langfristig stabil ist, wenn sie sich auch im Gewissen
der Subjekte niederschligt.

Schon bei Althusser war die Identifikation mit den in der Anrufung enthaltenen
Zuschreibungen die Bedingung fiir den Selbstbezug des Subjekts; Butler versucht
dariiber hinaus, die psychische Dynamik zu bestimmen, die diesem Prozess zu
Grunde liegt. Im Gewissen wendet sich demnach ein bestimmter Trieb, bei Nietz-

sche, an den Butler hier anschlieit, die Lust an der Grausamkeit, gegen sich.”*?

127 Ebd., S. 49f.

128 Althusser, Louis, Uber die Reproduktion, Ideologie und ideologische Staatsapparate, 2.
Halbband, Hamburg 2012, S. 107.

129 Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am Main
2001, S. 108.

130 Nach Nietzsche ist die Bestrafung des Schuldners ein Lustgewinn, der fiir das geschul-

dete Gut entschidigen soll; diese Strafpraxis ziichtet erst das Gedéchtnis und damit den

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 267

Zwar ermoglicht dies erst die kritische Selbstpriifung des Subjekts, die Unterschei-
dung zwischen gebotenen, verbotenen und erlaubten Handlungen oder Begehrun-
gen; jedoch gewinnt das Verbot seine Kraft nur aus dem Begehren, das es verbietet.
Die Stirke des Gewissens entspricht damit der des von ihm unterdriickten Begeh-
rens. Daran kniipft Butler an. ,,Mit anderen Worten wird das Verbot zum Anlal,
den Instinkt unter dem Zeichen des Verbotsgesetzes noch einmal auszuleben.''
Weil damit aber das Gebot von dem Begehren gestiitzt wird, das es verbietet, und
die Selbstreglementierung als eine eigene Quelle der Befriedigung erlebt wird, er-
zeugt die Wendung gegen sich das Begehren nach dieser Wendung."”” Daraus ge-
winnt das Gewissen seine Stabilitét. Dies ist fiir den langfristigen Erfolg des Sub-
jektivierungsprozesses entscheidend, denn diese Dynamik erklart erst die Befriedi-
gung, die aus der Annahme der jeweiligen Kriterien der Anerkennbarkeit und der
damit einhergehenden Unterwerfung des eigenen Begehrens erwachsen kann. So
kann gezeigt werden, wie die Unterwerfung des Begehrens ein Begehren dieser Un-
terwerfung hervorruft.

Gegebene Bedingungen der Anerkennbarkeit werden also deshalb angenom-
men, weil diese Annahme die Bedingung der sozialen Existenz ist. Die Annahme ist
die Voraussetzung, um fiir andere ein Subjekt sein zu konnen. Weil die Kraft des
mit dieser Annahme entstehenden Gewissens dem von ihm unterdriickten Begehren
entstammt, wird die Selbstreglementierung selbst eine Form der Befriedigung der
untersagten Lust. Die doppelte Spiegelstruktur, die der Subjektivierung zu Grunde
liegt, ist zum einen also deshalb moglich und stabil, weil die, die sich nicht im Ruf
des SUBJEKTS wiedererkennen, vom sozialen Tod bedroht sind; sie gelten nicht
als intelligible Subjekte und werden deshalb ausgeschlossen. Zum anderen wird die
Wiedererkennung mit dem Bilde des SUBJEKTS, das heif3it die Anwendung der ge-
gebenen Bedingungen der Anerkennung in der kritischen Selbstpriifung, zu einer
eigenen Quelle der Befriedigung, der grausamen Lust an der Selbstbestrafung. Des-
halb bleiben die Subjekte, so Butler, den Bedingungen ihrer eigenen Unterwerfung
verhaftet.

Menschen als das Tier, das versprechen, und das heifit auch sich selbst bestrafen kann.
Die Strafe, die zundchst das Versprechen-kdnnen vorauszusetzen scheint, erzeugt dieses
erst, sie erzwingt die dafiir notwendige Verinnerlichung des Triebes. ,,Diese zuvor dem
Glaubiger zugeschriebene Lust wird dann unter dem Druck des Gesellschaftsvertrages
zu einer verinnerlichten, zur Freude an der Verfolgung seiner selbst. (Butler, Judith,
Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am Main 2001, S. 74.)

131 Ebd., S.79.

132 Vgl. ebd., S. 69.

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

268 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

Die Uberlegungen Butlers in ,,Psyche der Macht“ zielen aber zugleich darauf, die
Konsequenz, nach der jedes Handeln eines Subjekts nur die Bedingungen der Aner-
kennbarkeit wiederholt und verfestigt, aus denen es hervorgegangen ist, zu vermei-
den und demgegeniiber danach zu fragen, wie auf der Grundlage einer solchen sub-
jektkritischen Position noch Widerstand und politische Handlungsfahigkeit gedacht
werden kann. Es soll also bestimmt werden, wie eine oppositionelle Haltung des
Subjekts zu der es hervorbringenden Macht méglich ist, weshalb die vom Subjekt
ausgeiibte Macht nicht auf die das Subjekt hervorbringende Macht reduziert werden
kann.'*’

Butlers These ist hier, dass die Macht in ihrer Aneignung verdndert werden
kann, und dass deshalb die Handlungsféhigkeit des Subjekts die es hervorbringen-
den Bedingungen {ibersteigt. Diese Diskontinuitdt zwischen der gegeniiber dem
Subjekt vorausgesetzten und der von ihm ausgeiibten Macht ist moglich, so der ers-
te Schritt fiir die Begriindung dieser These, aufgrund einer ,,zeitbedingten Anfallig-
keit“"** der Bedingungen der Anerkennung. Die etablierten Bedingungen der Aner-
kennung regulieren zwar die Handlungen der Subjekte; jedoch bestehen sie umge-
kehrt nur durch die und in den auf sie Bezug nehmenden Praktiken. Sie miissen also
bestidndig reinszeniert werden und in dieser Reinszenierung sind Verschiebungen
und Umdeutungen moglich. ,,Diese Wiederholung oder besser Iterabilitit wird so
zum Nicht-Ort der Subversion, zur Moglichkeit der Neuverkorperung einer Subjek-
tivationsnorm, die die Richtung ihrer Normativitit andern kann.“'*> Weil also die
gegebenen Bedingungen der Anerkennbarkeit nur dann dauerhaft bestehen, wenn
sie bestdndig in den Handlungen der Subjekte wiederholt werden, kdnnen sie sich
insofern veréndern, als diese fiir ihren Bestand notwendige Wiederholung scheitern
kann. ,,Aber sie sind insofern verletzlich, als sie davon abhingig sind, ,realisiert zu
werden. Darin liegt ihr Risiko: Sie konnen scheitern.“'*® Es ist moglich, diese Nor-
men zu variieren, in andere Handlungsketten einzugliedern und ihnen so einen neu-
en Sinn zuzuweisen. Durch eine Variation der Praktiken, so lédsst sich dieser Ge-
danke auf die Terminologie Althussers zuriickbeziehen, kdnnen schrittweise auch

. . . . . 137
die sie regulierenden Rituale verschoben und reformuliert werden.

133 Vgl ebd., S. 21.

134 Ebd., S. 17.

135 Ebd,, S. 95.

136 Butler, Judith, Eine Welt, in der Antigone am Leben geblieben wire, in: Deutsche Zeit-
schrift fiir Philosophie 49, 2001, S. 591.

137 Auch wenn Butler zunichst alternative Formen der praktischen Reinszenierung im
Blick zu haben scheint, die sich erst nachtréglich auf einer diskursiven Ebene nieder-
schlagen, findet sich eine vergleichbare Verschiebung auch im Falle der zuvor geschil-

derten Kémpfen um Anerkennung. So wiirde namlich auch die Forderung nach Aner-

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 269

Allerdings begriindet diese Abhédngigkeit der Kriterien der Anerkennung von ih-
rer Reinszenierung in den einzelnen Handlungen nur die objektive Moglichkeit der
Verdnderung. Soll sich diese Verdnderung jedoch nicht nur aus einer Verdichtung
zufdlliger Fehldeutungen ergeben, so ist zu begriinden, weshalb die Subjekte diese
Moglichkeit in einer bestimmten Weise nutzen sollten. In einigen Passagen ver-
sucht Butler, auch dieses Problemfeld auf der Grundlage ihrer Theorie der Psyche
zu bearbeiten. Denn hiernach geht das Subjekt zwar aus der Psyche hervor, diese
jedoch umgekehrt nie in ihm auf. Um den Bedingungen der Anerkennbarkeit ent-
sprechen zu konnen, muss sich das Subjekt selbst reglementieren und bestimmte
Begehrungen verdriangen. ,,Die Psyche, die das Unbewusste einschliefit, ist somit
vom Subjekt ganz verschieden; sie ist genau das, was iiber die einkerkernden Wir-
kungen der diskursiven Forderung einer kohdrenten Identitét, {iber die diskursive
Forderung, ein kohirentes Subjekt zu werden, hinausreicht.“'"**

Die Bedingungen der Anerkennbarkeit schreiben Formen ,lebbarer Gesell-
schaftlichkeit“'* vor, sie lenken und erzeugen bestimmte Formen des Begehrens;
weil die Psyche in diesen Kategorien jedoch nie ganz aufgehen kann, geht mit der

140 . .o
" einher. Mit dieser

Subjektbildung zugleich eine grundlegende ,,Entfremdung
Terminologie wird auch deutlich, dass Butler auf eine normative Kritik an bestimm-
ten Bedingungen der Anerkennbarkeit zielt. Die Subjektivierung ist also nicht nur
ein Prozess, in dem die Unterwerfung des Begehrens ein Begehren der Unterwer-
fung erzeugt, sondern auch ein Prozess, in dem die Moglichkeit der Kritik an dieser
Unterwerfung entsteht. ,,Es gibt hier eine Produktivitit des Begehrens, das nie mit
einer bestimmten Anerkennung zu erfiillen ist.«"*'

schen dem eigenen Begehren und den in der Anrufung enthaltenen Zuschreibungen

Aufgrund dieser Differenz zwi-

und Erwartungen ist eine kritische Distanz gegeniiber den bestehenden Bedingun-
gen der Anerkennbarkeit moglich. Mit der Subjektwerdung geht also auch die Ver-
werfung bestimmter Formen des Begehrens einher.'* Der Einzelne geht in den Pro-

kennung der eigenen Leistungen die Leistungsnorm nicht blol wiederholen, sondern
auch diese Norm selbst verdndern. Denn das, was iiberhaupt als Leistung gelten kann,
miisste im Falle der erfolgreichen Durchsetzung der jeweiligen Anspriiche anders ver-
standen und reformuliert werden.

138 Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am Main
2001, S. 83.

139 Vgl ebd., S. 25.

140 Vgl ebd., S. 31.

141 Butler, Judith, Eine Welt, in der Antigone am Leben geblieben wire, in: Deutsche Zeit-
schrift fiir Philosophie 49, 2001, S. 594.

142 Zugespitzt wird diese These in den Uberlegungen Butlers zur Melancholie. Demnach

konnen, soll das Subjekt den bestehenden Bedingungen der Anerkennbarkeit entspre-

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

270 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

zessen der Subjektivierung nicht auf; er erleidet durch sie Verluste, die zum Wider-
stand motivieren konnen. Die Subjekte sehen sich also deshalb gendtigt, die gege-
benen Bedingungen der Anerkennbarkeit in einer bestimmten Weise zu reinszenie-
ren und zu verschieben, weil die Unbegrenztheit ihres Begehrens stets in einem
Konflikt mit den Grenzen der anerkennbaren Formen der Subjektivitdt steht. Diese
Differenz gibt ihnen die Moglichkeit, zu diesen Formen auf Distanz zu gehen. ,,Wir
konnen vielleicht wirklich spekulieren, dal der Moment des Widerstandes, der Op-
position eben dann entsteht, wenn wir uns an unsere Beschridnkung verhaftet finden,

chen, bestimmte Formen des Begehrens nicht realisiert, sogar noch nicht einmal be-
wusst werde. Ein diesen Bedingungen entsprechendes Selbstverstindnis des Subjekts
griindet darauf, nie in dieser Weise begehrt zu haben. Deshalb darf dieser Verlust der
eigenen Moglichkeiten des Begehrens auch nicht bewusst und betrauert werden. Das
betreffende Begehren wird, so die hier verwendete Terminologie, verworfen. ,,Weil das
Subjekt iiber diesen Verlust nicht reflektiert, nicht reflektieren kann, markiert dieser
Verlust die Grenze der Reflexivitdt, markiert er, was deren Zirkularitét iibersteigt (und
bedingt).” (Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt
am Main 2001, S. 28.) Insofern die Griindung des Subjekts erst aus dieser Verwerfung
hervorgeht, entsteht das Subjekt zusammen mit dem Unbewussten. Dieser Verlust darf
selbst nicht bewusst und betrauert werden kann und aus dieser nicht abgeschlossenen
Trauer entsteht die Melancholie. Die aufgegebenen Objekte des Begehrens, so Butler
im Anschluss an die Psychoanalyse, werden verinnerlicht; die Identitdt des Subjekts
bildet sich als Niederschlag der aufgegebenen Objektbesetzungen. ,,Das Objekt aufzu-
geben, wird nur unter der Bedingung einer melancholischen Verinnerlichung moglich,
oder, was sich fiir uns als noch wichtiger erweisen konnte, unter der Bedingung einer
melancholischen Inkorporation oder Einverleibung.* (Butler, Judith, Psyche der Macht.
Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am Main 2001, S. 127.) Weil die Ge-
schlechtszugehorigkeit des Einzelnen erst durch dessen heterosexuelle Positionierung
erreicht wird, erfolgt die Ausbildung ménnlicher oder weiblicher Subjektivitit durch die
Verwerfung des homosexuellen Begehrens; die Verwerfung der Homosexualitét ist so-
mit konstitutiv fiir heterosexuelle Form der Subjektivitit; deren Selbstverstindnis ist ge-
rade dadurch geprégt, nie jemanden gleichen Geschlechts geliebt und nie eine solche
Liebe verloren zu haben. Die Performanz der Geschlechtszugehdrigkeit ist dann aber
als Versuch zu verstehen, die verlorenen Liebesobjekte, deren Verlust nicht betrauert
werden kann, in sich aufzunehmen. Wenn gilt, dass Identifizierungen sich erst aus der
Verinnerlichung verlorener Liebesobjekte ergeben, dann verweist, so die Pointe dieser
Uberlegung, die heterosexuelle Identitit auf ein vorgingiges homosexuelles Begehren.
(Vgl. ebd., S. 137.)

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 271

wenn wir uns gerade in unserem Verhaftetsein beschrankt finden.“'* Diese Distanz
ist jedoch nicht nur die des Subjekts gegeniiber einer ihm duBerlichen Macht, son-
dern zugleich auch eine Distanz innerhalb des Subjekts selbst; der Widerstand ist
somit stets auch ein Versuch, die bisherige Form der eigenen Subjektivitdt zu iiber-

. 144 145
winden

und etwas anderes zu werden, als man ist. "~ In der widerstdndigen Praxis
beginnt jemand etwas zu werden, wofiir es im bisherigen Feld, das die anerkennba-
ren Formen der Subjektivitdt definiert, keinen Platz gibt. Wenn aber die Erfiillung
der gegebenen Bedingungen der Anerkennbarkeit die Voraussetzung fiir das soziale
Uberleben des Subjekts ist, dann muss ein solcher Widerstand auch die eigene sozi-
ale Existenz gefihrden. Wer dem Willen folgt, nicht dermaflen regiert zu werden,

also Foucaults Tugend der ,,Entunterwerfung“'*, auf die Butler hier verweist, prak-

143 Butler, Judith, Noch einmal: Korper und Macht, in: Honneth, Axel und Saar, Martin
(Hrsg.), Michel Foucault. Zwischenbilanz einer Rezeption. Frankfurter Adorno-
Konferenz 2001, Frankfurt am Main 2003, S. 64.

144 Vgl. Butler, Judith, Subjekt, in: Gosepath, Stefan; Hirsch, Wilfried und Réssler, Beate
(Hrsg.), Handbuch der politischen Philosophie und Sozialphilosophie. Band 2, Berlin
2008, S. 1302. Auch diese Wendung schlieBt an eine bestimmte Linie der Hegelrezepti-
on an. So hatte schon Kojéve in seiner Auslegung der Dialektik zwischen Herr und
Knecht argumentiert, der Knecht kdnne sich nur dann vom Herrn befreien, wenn er das
Risiko des Todes eingeht, vor dem er in der urspriinglichen Auseinandersetzung noch
zuriickgeschreckt war. (Vgl. Kojéve, Alexandre, Zusammenfassender Kommentar zu
den ersten sechs Kapiteln der Phdnomenologie des Geistes, in: Fulda, Hans-Friedrich
und Henrich, Dieter (Hrsg.), Materialien zu Hegels ,,Phénomenologie des Geistes*,
Frankfurt am Main 1979, S. 128.) Die zentrale Figur, an der diese Widerstdndigkeit und
das damit einhergehende Todesrisiko erldutert wird, ist die der Antigone. Sie gilt fiir
Butler gerade nicht als Vertreterin des Verwandtschaftsprinzips, sondern, indem sie ih-
ren Bruder inzestuds begehrt, als Vertreterin einer vorsozialen Sittlichkeit. Sie lebt ein
unlebbares Begehren, ein Begehren, das in der bestehenden Ordnung nicht anerkannt
werden kann. Darin zeigt sie, dass keine unhintergehbare Ordnung von Verwandt-
schafts- und Liebesbeziehungen besteht; dass die Norm, indem sie von ihrer Anwen-
dung abhéngig ist, auch verletzlich bleibt. Damit riskiert sie jedoch auch ihre gesamte
soziale Existenz. (Vgl. Butler, Judith, Antigones Verlangen. Verwandtschaft zwischen
Leben und Tod, Frankfurt am Main 2001.)

145 Vgl. Foucault, Michel, Was ist Aufklarung?, in: ders., Dits et Ecrits. Schriften 4. 1980-
88, Frankfurt am Main 2005, S. 703.

146 Vgl. Foucault, Michel, Was ist Kritik?, Berlin 1992, S. 15.

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

272 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

tiziert, riskiert nicht mehr als anerkannbares Subjekt zu gelten und setzt damit die

. . . . .1 147
Bedingungen seiner sozialen Existenz aufs Spiel.

,,Eine solche Mdoglichkeit wiirde eine andere Art von Wendung erfordern, eine Wendung, die,
durch das Gesetz erméglicht, eine Abwendung vom Gesetz ist und den Identitdtsverlockun-
gen widersteht, eine Handlungsfahigkeit gegen und iiber ihre eigenen Entstehungsbedingun-

gen hinaus. Eine solche Wendung erfordert die Bereitschaft, nicht zu sein [...].«'**

Allerdings kritisiert Butler selbst in anderen Passagen einen solchen Ldsungsvor-
schlag. Denn mit der Bezugnahme auf die unbegrenzte Produktivitit des Begehrens
kann nur das Unterlaufen bestimmter Normen, nicht jedoch deren AuBerkraftset-
zung und Neuartikulation erklédrt werden. ,,Der Widerstand ist somit in einem Be-
reich angesiedelt, der praktisch keine Macht hat, das Gesetz zu verdndern, zu dem
er in Opposition steht.“'*’ Es bleibt hier unklar, wie das Subjekt in die Lage gelan-
gen kann, die Formen der Selbstreglementierung durch das eigene Gewissen zu hin-
terfragen; denn die im Gewissen verinnerlichten Bedingungen der Anerkennbarkeit
galten ja gerade als die Grundlage der kritischen Selbstpriifung. Die Kritik und die
Neuartikulation der etablierten Bedingungen der Anerkennbarkeit miisste, so will
ich diesen Gedanken hier weiterfiihren, diese Bedingungen begriindet zuriickweisen
konnen; dafiir aber reicht die Bezugnahme auf ein noch unerfiilltes Begehren nicht
aus. In der Konsequenz miissten dann ndmlich alle Forderungen nach der Verédnde-
rung dieser Bedingungen als in gleicher Weise berechtigt gelten, was wiederum nur
heiflt, dass von berechtigt und unberechtigt nicht mehr gesprochen werden kann.
Die Probleme, die sich hier stellen, entsprechen letztlich denen, die sich aus dem
Versuch Honneths ergeben hatten, die Verdnderung der Anerkennungsordnungen
aus den noch unrealisierten Moglichkeiten des Meadschen I zu erkldren und zu
rechtfertigen. In beiden Fillen kann nicht geklart werden, wie es mdglich ist, sich
von den Bewertungen des eigenen Gewissens kritisch zu distanzieren und zwischen
berechtigten und unberechtigten Anerkennungsforderungen zu unterscheiden.

Eine Alternative zu dieser Argumentation liegt in der Bezugnahme auf eine ,,ur-

«150

spriingliche Freiheit“ ™ oder ,,Zwecksetzungsfahigkeit des Subjekts, die durch die

147 Vgl. Butler, Judith, Was ist Kritik? Ein Essay iiber Foucaults Tugend, in: Deutsche
Zeitschrift fir Philosophie 2002, Jg. 50, S. 257-58.

148 Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am Main
2001, S. 122.

149 Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am Main
2001, S. 94.

150 Butler, Judith, Was ist Kritik? Ein Essay iiber Foucaults Tugend, in: Deutsche Zeit-
schrift fiir Philosophie 50, 2002, S. 263.

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 273

bestehenden Machtbeziehungen nicht kontrolliert werden kann. ,,Man kdnnte sagen,
die Zwecke der Macht sind nicht immer die der Handlungsfihigkeit.“"' Diese
Zwecksetzungsfahigkeit kommt dann zum Ausdruck, so setzt Butler diesen Gedan-
ken fort, wenn sich das Subjekt der Grenzen bewusst wird, die die Formen aner-
kennbarer Subjektivitit festlegen'>> und ihnen gegeniiber auf der eigenen Identitit
beharrt. So schildert sie den Widerstand einer transsexuellen Person wie folgt:
»~Ausgehend von genau dieser Liicke, dieser Deckungsungleichheit zwischen der
Norm, die angeblich sein Mensch-Sein begriindet, und dem ausgesprochenen Be-
harren auf sich selbst, das er vorfiihrt, entwickelt er seinen Wert und spricht seinen
«153 Butler zeigt jedoch weder, wie es méglich ist, sich iiber diese Grenzen
aufzukldren, noch, wie die eigene Identitdt gegen bestehende soziale Zuschreibun-

Wert aus.

gen entwickelt und behauptet werden kann. Die nach Althusser die Ideologie kenn-
zeichnende ,,doppelte Spiegelstruktur” liegt auch ihrer Rekonstruktion des Subjek-
tivierungsprozesses zu Grunde. Demnach bildet sich die Identitit und damit die
Moglichkeit des Selbstbezuges erst durch die Identitfikation mit den bestehenden
sozialen Zuschreibungen; mit dieser Identifikation geht auch eine Verkennung der
Differenz zwischen Individuum und Subjekt einher. Butler ergédnzt diese Rekon-
struktion nur durch die Einbeziehung der psychischen Dynamiken, die diesem Pro-
zess zu Grunde liegen. Die Zuschreibungen des SUBJEKTS werden demnach an-
genommen, weil dies die Bedingung fiir die Erfiillung des Begehrens ist, im Sein zu
verharren und weil die Selbstreglementierung durch das Gewissen zu einer eigenen
Quelle des Lustgewinns wird. Der Bezug auf eine urspriingliche Freiheit und

Zwecksetzungsfahigkeit widerspricht damit den Grundlage der eigenen Theorie.'™*

151 Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am Main
2001, S. 20.

152 Vgl. Butler, Judith, Was ist Kritik? Ein Essay iiber Foucaults Tugend, in: Deutsche
Zeitschrift fiir Philosophie 50, 2002, S. 259.

153 Butler, Judith, Jemandem gerecht werden. Geschlechtsangleichungen und Allegorien
der Transsexualitét, in: Das Argument 242, 2001, S. 682.

154 Butler spricht auch davon, auf diesen Begriff der Freiheit nur in einem ,,Wagnis* Bezug
nehmen zu kénnen. Ein Wagnis ist damit nicht nur deshalb verbunden, weil mit der
praktischen Inanspruchnahme dieser Freiheit der eigene Subjektstatus geféhrdet ist,
sondern auch, weil er verwendet wird, ohne dass seine begriffliche Grundlage ausge-
wiesen werden konnte. (Vgl. Butler, Judith, Was ist Kritik? Ein Essay iiber Foucaults
Tugend, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 2002, Jg. 50, S. 264.) Butler scheint in
ihrer Interpretation von Foucaults ,,Was ist Kritik?* anzudeuten, dass diese beiden As-
pekte des ,,Wagnisses™ letztlich zusammenfallen: Indem Foucault diesen Begriff ver-
wendet, bewegt er sich an den Grenzen eines epistemischen Feldes, iberschreitet er die

vom ,,Macht-Wissen“ gezogenen Beschrankungen. (Vgl. ebd., S. 263.) Dann wire das

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

274 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

Auch dieses Dilemma hatte sich in dieser Arbeit schon ergeben. Das Paradox
der Gegenwartsdiagnose der ,,Dialektik der Aufklarung® bestand darin, dass in dem
Mafe, in dem davon ausgegangen wird, dass die Diagnose zutrifft, dass also tat-
séchlich die blinde Selbsterhaltung das zentrale Movens geschichtlicher Entwick-
lungen bildet, begrifflich-diskursive Vermogen als ideelle Werkzeuge zur Verwirk-
lichung dieses Zwecks gelten miissen und das einheitliche Selbst als Ergebnis der
Verinnerlichung gesellschaftlicher Repressionsinstanzen zu verstehen ist, unver-
standlich werden muss, wie sie moglich ist."” In beiden Fillen stellt sich das Prob-
lem, dass unklar wird, wie das eigene kritische Selbstverstindnis mit den Mitteln
der eigenen Theorie rekonstruiert und gerechtfertigt werden kann.

Der zentrale Beitrag, der sich durch die Bezugnahme auf Althusser fiir eine Kon-
zeption und Kritik ideologischer Formen der Anerkennung gewinnen lésst, besteht
darin, die Ideologie nicht nur als ein falsches Bewusstsein, sondern auch als eine
bestimmte Praxis und ein bestimmtes Verhéltnis der Akteure zu dieser Praxis fassen
zu konnen. Diese Praxis ist demnach dadurch gekennzeichnet, dass sie zur Repro-
duktion einer sozialen Ordnung beitrdgt und dass den in ihr handelnden Akteuren
diese Bedeutung ihres eigenen Tuns selbst nicht bewusst ist. Sie sind auch dort, wo
sie sich als selbststdndig begreifen, untergeordnetes Element einer gesellschaftli-
chen Struktur. Weil hier gezeigt werden kann, inwiefern sich bestimmte Selbstver-
héltnisse erst aus der Identifikation mit bestimmten sozialen Erwartungen ergeben,
die innerhalb eines verfestigten Strukturzusammenhanges an die Individuen gestellt

Insistieren auf diesem Begriff auch in Butlers Text schon die praktische Durchfiihrung
der ,,Entunterwerfung®, von der er und sie sprechen. Ein ,,Wagnis" ist dies jedoch nur
innerhalb des eigenen epistemologischen Feldes; es ist also fiir die zu entwickelnde Po-
sition keineswegs notwendig. Zudem ist ein solches ,,Wagnis* keineswegs die einzige
Form, um die Grenzen eines epistemologischen Feldes zu iiberschreiten; dies ist etwa
auch moglich, indem gezeigt wird, inwiefern es nicht in der Lage ist, die Phanomene,
auf die es sich bezieht, und dazu kann auch die eigene theoretische Praxis der Entun-
terwerfung zdhlen, addquat zu erfassen. Der Ausweg liber die Behauptung einer Positi-
on, die den eigenen Argumentationszusammenhang unvermittelt {iberschreitet, ldsst
sich zwar als ein ,,Wagnis“ beschreiben; er ist es aber auch deshalb, weil in der Konse-
quenz beliebig zu werden droht, was behauptet wird. So finden sich etwa auch entge-
gengesetzte Positionen, die das ,,Wagnis* eingehen, die Gegenthese aufzustellen und
etwa behaupten, die Praxis der Entunterwerfung sei selbst ein bestimmtes Regime der
Subjektivierung. (Vgl. Schifer, Thomas, Reflektierte Vernunft. Michel Foucaults anti-
totalitire Macht- und Wahrheitskritik, Frankfurt am Main 1995, S. 60.)

155 Vgl. Habermas, Jiirgen, Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwdlf Vorlesungen,
Frankfurt am Main 1988, S. 155.

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 275

werden, kann in der Konsequenz die Bezugnahme auf ein individualistisch gefass-
tes positives Selbstverhéltnis nicht mehr hinreichen, um die normative Grundlage
einer kritischen Theorie der Anerkennung zu bestimmen. Die erfahrungsresistente
Behauptung der eigenen Identitdt kann, so wird hier deutlich, in Unfreiheit um-
schlagen. Butler macht dariiber hinaus darauf aufmerksam, dass diese Erwartungen
stets auch den Umkreis dessen beschrinken, was als anerkennbare Form der Sub-
jektivitdt gilt; die, die sich nicht mit ihnen identifizieren und in ihrem Handeln nicht
an ihnen ausrichten, sind in letzter Konsequenz von sozialen Ausschliissen bedroht.
Damit wird deutlich, dass sich eine kritische Theorie der Anerkennung nicht auf ei-
ne normative Rekonstruktion der gegenwértigen Anerkennungsmuster beschrianken
kann, denn damit 14uft sie Gefahr, diese Formen des Ausschlusses selbst nicht the-
matisieren zu kdnnen.

Allerdings ist die ideologische Verkennung fiir Althusser ein notwendiges Ele-
ment einer jeden Praxis. Fiir jede Gesellschaftsordnung gilt, dass die Praxis nur
durch und unter einer Ideologie moglich ist. In der Konsequenz kann Althusser die
Einsicht in die Struktur und Funktionsweise der Ideologie nicht als Teil dieser Pra-
xis verstehen, sondern muss sie einem von ihr getrennten Bereich der Wissenschaft
zuordnen. Wenn also der Ideologie ein solch umfassender und geschlossener Cha-
rakter zukommt, kann sie nur aus einer externen Perspektive als Ideologie themati-
siert und kritisiert werden. Die zentralen zuvor diskutierten Schwierigkeiten der
Ideologietheorie Althussers ergeben sich aus dieser Zuspitzung und aus der durch
sie notwendigen Trennung. Denn damit wird unklar, inwiefern die von der Ideolo-
gie getrennte Wissenschaft zugleich als Praxis und die eigene Theoriebildung, wie
beansprucht, als Teil einer innergesellschaftlichen Auseinandersetzung gelten kann.
Gerade dann, wenn sich die Theorie als Kritik an einem bestimmten gesellschaftli-
chen Zustand und als Beitrag zu dessen Uberwindung versteht, muss sie selbst als
ideologisch gelten. ,,.But what motivates a critique if not an interest, an interest in
emancipation, an interest in liberation, something which pulls a critique necessarily
into the ideological sphere?'>

Die Behauptung der Notwendigkeit der ideologischen Verkennung ist aber nur
dann plausibel, wenn davon ausgegangen wird, dass die starre Identifizierung mit
sozialen Zuschreibungen die einzige Form der Ausbildung eines Selbstverhiltnisses
ist, denn nur dann fiigt sich die jeweilige Identitdt der Akteure reibungslos und ohne
dass ihnen das bewusst wire in den gesellschaftlichen Strukturzusammenhang ein.
Die Theorie der Ideologie kann also nur deshalb davon ausgehen, dass die Praxis
nur durch und unter einer Ideologie mdglich ist, weil sie von Subjekten ausgeht, die
in Verkennung ihrer urspriinglichen Unterwerfung den jeweiligen Strukturzusam-
menhang blind reproduzieren. Die einzige eigenstdndige Funktion, die Althusser

156 Ricoeur, Paul, Lectures on Ideology and Utopia, New York 1986, S. 152.

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

276 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

dem Bewusstsein der Akteure zuspricht, ist die, die unterschiedlichen Identitétszu-
weisungen der verschiedenen Staatsapparate zu vereinheitlichen und selbst diese

57 Damit ver-

Vereinheitlichung ist von der biirgerlichen Ideologie selbst gefordert.
hilt sich das fiir mich zentrale Problem der Ideologietheorie Althussers genau um-
gekehrt zu dem von Honneths Anerkennungstheorie: Wéhrend es hier unméglich
war, auf der Grundlage der in Anspruch genommenen normativen Prinzipien das
gesellschaftliche Problem der Ideologie zu thematisieren, ist es hier vor dem Hin-
tergrund der zentralen gesellschaftstheoretischen Annahmen (es gibt keine Gesell-
schaft ohne Ideologie, das Subjekt ist die Grundkategorie jeder Ideologie, die Be-
deutung jeder Ideologie beschrinkt sich auf ihre Reproduktionsfunktion) unmdog-
lich, die Ideologie in normativer Hinsicht zu kritisieren.

Entsprechend der doppelten Spiegelstruktur der Ideologie erhilt das Individuum
erst durch die Anrufung des SUBJEKTS eine bestimmte Identitit und bleibt fortan
auf diese festgelegt, ohne sich selbst auf diese Unterordnung kritisch zuriickbezie-
hen zu konnen. Diese Struktur wird auch von Butler in ihrer Rekonstruktion des
Subjektivierungsprozesses in Anspruch genommen. Die Theorie der Psyche be-
stimmt dariiber hinaus die psychischen Grundlagen, die dem Individuum zukom-
men miissen, damit die Annahme der Anrufung moglich und stabil ist. Butler gibt
zwar die Althussersche Trennung zwischen Wissenschaft und Ideologie auf und
versucht, die kritische Distanz zu den jeweiligen Formen der Subjektivierung auf
die Akteursebene zuriickzuverlagern. Der Bezug auf den Begriff des Begehrens
reicht jedoch nicht aus, um zu begriinden, weshalb bestimmte Identititszuweisun-
gen zurilickgewiesen werden konnen. Denn auch wenn es damit moglich ist, eine
Differenz zwischen den gegebenen Bedingungen der Anerkennbarkeit und dem ei-
genen Begehren zu erfahren, so wird doch nicht verstindlich, weshalb dies zu einer
Kritik dieser Bedingungen und einer Hinterfragung des eigenen Gewissens und
nicht zu einer Verschirfung des Ungliicks des ungliicklichen Bewusstseins fiihren
soll, das dariiber verzweifelt, dass die eigenen Begehrungen den akzeptierten Nor-
men nicht entsprechen. Indem sie an der doppelten Spiegelstruktur festhélt, nach
der sich die Identitit des Subjekts erst durch die Wiedererkennung mit dem Bilde
des SUBJEKTS und die damit einhergehende Verkennung bildet, ist auch in dieser
Konzeption die unterwerfende Subjektivierung als solche, wie bei Althusser die
Ideologie im Allgemeinen, ewig und notwendig. ,,Ich denke, dass sich politische
Gemeinschaften in dem Mafe produzieren und reproduzieren, wie sie durch Grenz-

157 Vgl. Althusser, Louis, Uber Marx und Freud, in: ders., ders. Ideologie und ideologische

Staatsapparate. Aufsétze zur marxistischen Theorie, Hamburg 1977, S. 99.

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

IDEOLOGIEN DER ANERKENNUNG | 277

ziehungen das nicht-ganz-Lesbare, das-nicht-ganz-Lebbare als Teil ihrer Gemein-

schaft produzieren, als verleugneten, aber konstitutiven Teil der Gemeinschaft.“'>®

158 Butler, Judith, Eine Welt, in der Antigone am Leben geblieben wire, in: Deutsche Zeit-
schrift fiir Philosophie 49, 2001, S. 597.

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

14.02.2026, 09:4118.



https://doi.org/10.14361/9783839431313-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

