4 Das Lacan’sche Tier

4.1 Zur Grenzziehung zwischen Mensch und Tier

In den bisherigen Ausfihrungen wurde gezeigt, dass das Unbewusste ei-
nerseits das Symbolische bzw. die Sprache strukturiert wird, durch eine
bestimmte Grammatik und Lexik von Signifikantenketten bzw. durch
Diachronie und Synchronie. Mit den spiteren Theorien, inklusive der
Knotentheorie und der lalangue, kommt andererseits eine zusatzliche Per-
spektive ins Spiel: diejenige eines mehr (oder zusétzlich) mit dem Realen
assoziierten Unbewussten. Diese zwei Blickwinkel auf das Unbewusste
spiegeln gleichzeitig unterschiedliche Zugange zum Bild des Tieres bei La-
can wider. Lacan beschiftigt sich im Hinblick auf die philosophische Frage
nach einer menschlichen Sonderstellung im Tierreich hiufig mit der Etho-
logie, die ihm in dieser Hinsicht zusatzliche Einsichten Gber das Verhaltnis
von Mensch und Tier liefert. Tiere sind generell ein haufiges und immer
wiederkehrendes Thema in Lacans Werk. Wie noch gezeigt wird, finden
sich unter den von ihm aus verschiedenen Grinden erwihnten Tieren
z. B. Tauben, Enten, Hihner, Hunde, Ratten, Bienen und Elefanten.

Lacan erkennt bei Tieren Ansiatze symbolischen Denkens. Doch das
Symbolische entfalte bei anderen Tieren keine mit der menschlichen Er-
fahrung vergleichbare Wirkung (Jacques Lacan 21990a, 301). Er merke an,
dass die symbolische Funktion zwar nicht neu sei, sondern ihre Ansitze
auflerhalb des menschlichen Bereiches habe, dass sie aber in der menschli-
chen Ordnung tberall und immer interveniere (Jacques Lacan 21991a, 42).
Was den Unterschied zwischen Mensch und Tier u. a. ausmacht, ist, dass
das sprachlich strukturierte Unbewusste bei allen menschlichen Aktionen
in Rechnung zu nehmen ist (Jacques Lacan 2016g, 608). Das Symbolische
und die Sprache haben so einen ,totalisierenden® Charakter. Eltern fihren
ihre Kinder in eine Welt der gemeinsam geteilten Sprache, der Symbole,
der sprachlich vermittelten Bedeutungen, Regeln und Normen ein, die
nicht auf einzelne Individuen, Gegenstinde oder Situationen beschrankt
sind, sondern eine Totalitit, ein ganzes ,Universum® bilden (Jacques La-
can 21991a, 42). Sobald auch nur eine Sache benannt, ein Name ausgespro-
chen ist, impliziert dies eine Welt benannter Dinge; sobald nur ein Signifi-
kant existiert, muss es auch ein Universum der Signifikanten geben (ebd.,
364). In diesem Universum ist auch das menschliche Subjekt des Unbe-

226

13.01.2026, 11:45:16. [



https://doi.org/10.5771/9783748931980-226
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.1 Zur Grenzziehung zwischen Mensch und Tier

wussten zu verorten. Diese menschliche Einzigartigkeit betrachtet Lacan
allerdings weniger als Privileg denn als Defizit, weil Tieren nichts mangelt,
das Menschen besitzen, sondern Tiere etwas haben, das Menschen mangelt
(Hub Zwart 2014, 9, 13-14). Das symbolische Tier Mensch ist von einem
Mangel gezeichnet, der zugleich dessen Begehren strukturiert. Aufgrund
des totalisierenden Charakters des Symbolischen und der Rolle des damit
einhergehenden Mangels lasst sich nicht von einer Kontinuitat zwischen
Mensch und Tier sprechen. Selbst wenn bei Tieren Ansitze des Symboli-
schen vorhanden sind, so hat es nicht die , totalisierende“ Wirkung, die fiir
Lacan das Um und Auf des menschlichen Subjektseins ist.

Im Hinblick auf das zunichst trivial erscheinende Faktum einer mensch-
lichen Perspektive auf die Welt, bedeutet dies: Wie Menschen die Wirk-
lichkeit erfahren, wie sie ,denken“, kann im Kontext der Lacan’schen
Theorie nicht als rein naturwissenschaftliche Fragestellung verstanden
werden, denn Lacan geht es letztlich nicht um das Tier Mensch (Alenka
Zupanci¢ 2009, 11-12). Obwohl Lacan vom Menschen bzw. vom mensch-
lichen Tier spricht, theoretisiert er mit seinem Subjektbegriff streng ge-
nommen nicht ,den“ Menschen als Ganzen, zumindest nicht verstanden
als naturwissenschaftliche Kategorie, als biologische Spezies oder als Pro-
dukt evolutiondrer Anpassung. Er streitet die Evolution an sich freilich
nicht ab, aber er begegnet dem ,Evolutionsdenken® stets skeptisch (z. B.
Jacques Lacan 2013, 69-70; 2006b, 34; 2008b, 61; 1996b, 258-259). Das
Evolutionsdenken erhebe das menschliche Denken und Bewusstsein zur
Blite der Schopfung (Jacques Lacan 1996b, 258). Die Rede vom einheitli-
chen Subjekt bzw. vom evolvierten Menschen hilft nicht bei einer psycho-
analytischen Sicht auf den Anthropozentrismus, vor allem wenn damit
die Frage gemeint ist, wie wir die Welt als Menschen sehen, wihrend wir
uns gleichzeitig als menschliche Sehende, d. h. Erkennende, affirmieren.
Erstens hat die Vorstellung des Erkennens etwas von Paranoia und Verken-
nung (Jacques Lacan 1997, 49-51, 323; 2016b; siche Kap. 3.2.4). Dass die
Frage des Begehrens des Anderen bzw. die Frage, wie mich der Andere
sieht, eine wesentliche Funktion in der Konstituierung des Subjekts hat,
bedeutet aufferdem auch: Das menschliche Subjeke ist zuerst etwas Gese-
henes (August Ruhs 2010, 110). Mit der Funktion der Sprache stehen
zweitens nicht die im Vergleich zu anderen Tieren gesteigerten, aber in
Kontinuitit stehenden, kognitiven Fihigkeiten des Menschen zur Debat-
te — etwa Bewusstsein und Selbstbewusstsein. Der Punkt ist nicht, Tieren
Bewusstsein oder Selbstbewusstsein abzusprechen, sondern vielmehr, dass
Tiere kein Unbewusstes im Lacan’schen Sinne haben, weil es dies nur
beim Sprechwesen gibt (Jacques Lacan 1988b, 62; 2015f, 375-377; 2013,

227

13.01.2026, 11:45:16. [



https://doi.org/10.5771/9783748931980-226
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Das Lacan’sche Tier

22-23). Es sei evident, ,,dafl die Sprache die Bedingung des Unbewuften
ist“ (Jacques Lacan 1988a, 10).

Eine ,typisch menschliche® Art der Wahrnehmung der Welt und des
Denkens schopft seine Besonderheit nicht aus der potentiellen Fihigkeit
zur bewussten (Selbst-)Reflexion. Dartiber hinaus ist jeder damit verkniipf-
te epistemologische Dualismus abzulehnen: Das Subjekt ist keine ,reine
Funktion der Intelligenz [...] korrelativ zum Intelligiblen® (Jacques Lacan
2006a, 69). Auf der ,Stufe des BewufStseins® (ebd., 69) und der Intelli-
genz steht der Mensch zwar tatsichlich in evolutionirer Kontinuitit zum
Tier. Mit Lacan muss man diese Annahme eines denkenden (wenn auch
menschlich voreingenommenen) Zentrums aber problematisieren, das
stark mit dem Bewusstsein und seinem intelligiblen Korrelativ assoziiert
bleibt. Nicht das Bewusste bzw. das Bewusstsein, sondern das Unbewusste
ydenkt® (wobei sich Lacan spiter auch hier vom Begriff des Denkens als
»grammatisch® organisierte Struktur distanziert und stattdessen das Genie-
Ben und die ,reale Seite“ der Sprache in Form der /alangue hervorhebt;
siche Kap. 3.3.1). Das Unterscheidungsmerkmal zwischen Mensch und
Tier betrifft nicht das Bewusstsein oder das Denken im Sinne der Kogniti-
on, sondern das Unbewusste. Manche Tiere haben vielleicht durchaus eine
Form von Selbstbewusstsein, aber kein Unbewusstes (Slavoj Zizek 2014b,
1121).

Wihrend Lacan mit der Behauptung, dass das Unbewusste wie eine
Sprache (franz. langage bzw. langue) strukturiert ist, in seinem spiteren
Werk zuallererst die lalangue als Grundlage der Sprache ins Auge fasst,
und so dem Realen bei der Konstituierung des Subjekts einen groferen
Stellenwert zuschreibt, zielt der frithe Lacan, z. B. in Seminar I, auf die
Sprache als symbolisches Medium der Intersubjektivitit ab. Intersubjekti-
vitdt sei ein Resultat der Moglichkeit, Dinge zu benennen, um tber diese
symbolische ,Zerstorung® zur eigentlichen Ordnung des Menschlichen
zu gelangen (Jacques Lacan 21990a, 276, 282). Das Symbol ,,macht® den
Menschen (Jacques Lacan 2016e, 325). Das Symbolische und die Sprache
definieren auf diese Weise zugleich auf fundamentale Weise unsere Be-
ziechungen zu Tieren, da diese Bezichungen stets durch Benennungen,
taxonomische Klassifizierungen, Nummern, Gesetze, Regulierungen etc.
vermittelt sind (Hub Zwart 2014, 8). Tiere sind Teil der menschlichen
Sprachwelt, mitsamt allen darin anerkannten Bedeutungen. Deshalb kann
mit Blick auf den frithen Lacan gesagt werden, dass es beim Verstindnis
des Menschseins nicht um Biologie oder Soziologie, sondern um Linguis-
tik geht (August Ruhs 2010, 9).

228

13.01.2026, 11:45:16. [



https://doi.org/10.5771/9783748931980-226
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.1 Zur Grenzziehung zwischen Mensch und Tier

Der spitere Lacan distanziert sich allerdings klar (oder klarer) von der
Linguistik, v. a. weil er nicht den kommunikativen Wert der Sprache ins
Zentrum stellt und ihre Wirksamkeit als Medium der Intersubjektivitat als
eingeschrankt auffasst. Dazu meint er in Seminar XX, dass die Annahme,
das Unbewusste sei wie eine Sprache strukturiert, nicht dem Bereich der
Linguistik entstamme (Jacques Lacan 21991b, 20). Gemaf seinen Aussagen
in Radiophonie klebe die Linguistik an der Idee, dass mit dem Sprechen
Gedanken kommuniziert werden (Jacques Lacan 1988a, 8). Die lalangue
dient nicht der Kommunikation und setzt das Subjekt nicht per se in ein
intersubjektives Verhaltnis zu anderen Menschen unter der Fithrung des
symbolischen Anderen.

Was bedeutet diese Perspektivenverschiebung vom Symbolischen zum
Realen im Hinblick auf Lacans Auffassung des Tieres? Peter Buse (2017,
133-136) macht darauf aufmerksam, dass sich Lacan hdufig mit Tieren
beschiftigt, die in seinen (v. a. spiteren) Texten und Seminaren aber oft
in Form anscheinend nebensichlicher und alberner Wortspiele und Satze
auftauchen. Damit verbundene Probleme sind laut Buse, dass die Frage
des Tieres in der Lacan-Rezeption oftmals ausgeblendet wird, dass sich Kri-
tiker Lacans nur auf Sekundarliteratur beziehen (ebd., 133) oder dass man
sich eher auf Lacans frithere Ansichten zu dem Thema einschief3t, ohne
seine spateren — anscheinend albernen — Bemerkungen zu beriicksichtigen
(ebd., 138-139). Als Beispiel nennt Buse Cary Wolfe (2010, xxvii, 39-44),
der manche Ansichten zu Lacan anscheinend uber die entsprechenden
kritischen Ausfithrungen Derridas zu Lacans fritheren Arbeiten gewinnt.
Die Kritik an Lacans Begriff des Tieres bezieht sich eher auf die Texte,
Seminare und Vortrige, die Lacan bis in die frithen 1960er Jahre hinein
verfasste bzw. abhielt. Wihrend so v. a. seine Schriften Beachtung finden,
bleiben dabei seine Seminare aus den spiten 1960er und 1970er Jahren oft
auflen vor. Dies ist auch dem Umstand geschuldet, dass diese Seminartexte
lange Zeit nicht erhaltlich waren (oder teilweise noch sind), wahrend
Lacans Schriftensammlung (franz. Ecrits) schon 1966 publiziert wurde und
groffe Aufmerksamkeit erhielt. Auch Jacques Derridas (2010, 175-202)
Auseinandersetzung mit Lacan bezieht sich auf die zuginglicheren Werke
Lacans, auf deren Basis er diesen in eine Reihe mit Descartes stellt. René
Descartes (2009, 103—-111) behauptet — so wird v. a. in der Tierethik hiufig
betont —, dass nur der Mensch eine Seele bzw. einen Geist besitze, was ihn
vom Tier als einem blof kérperlich-materiellen Automaten unterscheide.
Bei Lacan scheint es laut Derrida eine dhnlich eindeutige Grenze zwischen
Mensch und Tier zu geben, die sich insbesondere am Symbolischen und
der Sprache als dem angeblich typisch Menschlichen festmachen lasst. Es

229

13.01.2026, 11:45:16. [



https://doi.org/10.5771/9783748931980-226
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

