Ideen des Guten in der integrativen Wirtschafts-
ethik — Hinfuhrung und Weiterentwicklung

ULRIKE KNOBLOCH

In modern pluralistic societies everybody should be able to develop his or her own ideas of
the good life within the limits of justice and individual rights. Nevertheless an elementary
conception of the good is needed to answer the questions of justice. Against this bactk-
ground and assuming that economic theory is always based on some ideas of the good I
analyse these ideas in standard economics. From there I turn to the main focus of this
article: the ideas of the good in political liberalism and especially in the St Gall approach
integrating ethics and economics. Finally, the conditions of an elementary universal con-
ception of the good life within this approach will be discussed.

Dem 6konomischen Denken und Handeln liegen Vorstellungen des Guten
zugrunde, die selten diskutiert werden, sondern meist nur mehr oder weni-
ger unhinterfragt vorausgesetzt werden. Bevor diesen Vorstellungen des
Guten nachgegangen wird, muss die Notwendigkeit des Guten fir das
Rechte geklirt werden. Dann werden die in der Standardékonomik und
auch in der 6konomischen Theorie der Moral verbreiteten Vorstellungen
des Guten analysiert. Die Hauptaufgabe besteht allerdings darin, die ver-
schiedenen Ideen des Guten im politischen Liberalismus und insbesondere
in der integrativen Wirtschaftsethik zu diskutieren und auf ihre Erweiter-
barkeit hin zu einer universalen Wirtschaftsethik des guten Lebens zu un-
tersuchen.

1. Notwendigkeit des Guten fiir das Rechte

Moderne Gesellschaften sind geprigt durch eine Vielzahl unterschiedlich-
ster Lebensformen. Solche pluralistischen Gesellschaften Gberlassen es den
Einzelnen, wie sie ihr Leben gestalten. Gegeniiber den vielfiltigen Vorstel-
lungen des guten Lebens wird Neutralitit gewahrt, sofern diese weder die
Grundsitze der Gerechtigkeit noch die individuellen Rechte verletzen.

Vorrang des Rechten vor dem (umfassenden) Guten: Vor diesem Hintergrund er-
scheint der politisch-liberale Standpunkt, dass die Gerechtigkeitsfragen den
Rahmen fiir das gute Leben der Menschen liefern und damit das Rechte vor
dem Guten Vorrang hat, Giberzeugend. Doch damit ist das Gute noch nicht
vom Tisch. Um die auch in der Liberalismus-Kommunitarismus-Kontroverse hef-
tig diskutierte Vorrangfrage besser zu verstehen, sollten zwei Konzeptions-
formen des Guten unterschieden werden:

zfwu, 3/1 (2002), 9-23 9

am 12.01.2026, 15:04:44. © Inhatt.
halts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-9

—  cine wmfassende Konzeption des Guten, die die persénlichen Werte und
Ideale enthilt und

—  eine elementare Konzeption des Guten, die die notwendigen Bedingun-
gen dafiir umfasst, dass den Menschen tiberhaupt die Verfolgung einer
umfassenden Konzeption des Guten offen steht.

Die die persénlichen Wertsetzungen und Ziele umfassenden Lebenskon-
zepte bleiben Sache jedes Einzelnen. Aber fiir die universalen Elemente, die
den Rahmen dafiir bilden, dass Individuen ihre Vorstellungen des guten
Lebens verwirklichen kénnen, sind die Gesellschaften als Ganze zustindig.

Die Frage nach dem Vorrang des Rechten oder des Guten lisst sich dann
folgendermallen beantworten: Das Rechte hat Vorrang vor dem wmfassenden
Guten und das elementare Gute ist eine notwendige Vorbedingung fir das
Rechte. Zum einen gibt das Rechte den Rahmen vor, innerhalb dessen sich
der Pluralismus der Lebensformen herausbilden kann: "Intersubjektiv giilti-
ge Normen des gerechten und solidarischen Zusammenlebens bestimmen in einer
freiheitlichen Gesellschaft den Rahmen, innerhalb dessen ein Pluralismus
individuell oder gruppenspezifisch gewihlter Formen des guten Lebens ge-
rechtfertigt ist" (Ulrich 1997: 35).

Zum anderen kommt das Rechte nicht ohne schon vorausgesetzte Annah-
men iber das Gute aus. Das Rechte setzt das Gute etwa bei der Motivations-
frage oder bei der Festlegung von Grundnormen schon voraus: Warum sollte
man ein bestimmtes System moralischer Normen befolgen? Diese Frage
nach der Motivation zum moralischen Handeln kann ohne Ruckgriff auf
das Gute nicht beantwortet werden. Auch die Frage, welche Grundnormen
cingefiihrt oder welche Menschenrechte allen gewidhrt werden sollen, kann
nicht ohne Rickgriff auf Vorstellungen des Guten beantwortet werden
(Wolf 1998: 32).

2. Vorstellungen des Guten in der Standardékonomik und in der
okonomischen Theorie der Moral

Gemil der werterhellenden Funktion der integrativen Wirtschaftsethik
werden zunichst die Vorstellungen des Guten in der Standardékonomik
untersucht, auf denen auch die 6konomische Theorie der Moral basiert,
also der Ansatz funktionalistischer Wirtschaftsethik, wie er von Karl Ho-
mann vertreten wird (Homann u.a. 1992).

(1) Okonomische Rationalitit. Die Skonomische Rationalitit wird als Zweck-
Mittel-Rationalitit verstanden. Unter dem Gebot der Knappheit sollen die
vorhandenen Mittel effizient zur Erreichung der vorgegebenen Zwecke
cingesetzt werden. Welches sind diese der Standard6konomik vorgegebe-
nen Zwecke und von wem werden sie vorgegeben?

10

am 12.01.2026, 15:04:44. © Inhatt.
halts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-9

(2) Nutzen: Als oberster Zweck wird in der Standardékonomik die Nut-
zenmaximierung gesetzt. Der Begriff »Nutzen« ist dort allgegenwirtig, doch
ohne eine Interpretation ist er inhaltsleer. Nuszen kann zum einen ein Wert
an sich sein, etwas intrinsisch Gutes. Nutzen kann zum anderen als Bewer-
tungsverfahren gesechen werden, durch das andere als wertvoll erachtete
Dinge, etwa materielle Giiter, bewertet werden. In beiden Fillen kann der
Nutzen auf verschiedene Weisen definiert werden, etwa als Lust, als Etftl-
lung der Priferenzen oder als Entscheidungsfreiheit (Sen 2000: 23£f.).

(3) Priferenzen: In der heute dominierenden Okonomik wird unter Nutzen
die Erfilllung der subjektiven Priferenzen und Wiinsche verstanden (Haus-
man/McPherson 1996: 38ff)). Doch auch der Begtiff »Priferenzen« muss
erst noch inhaltlich gefiillt werden. Priferenzen werden in der Okonomik
im Sinne der ganz auf die eigene Person bezogenen Interessen aufgefasst,
womit auch eine Vorstellung des Guten verbunden ist. Die Erfiillung der
Priferenzen und Winsche als anzustrebendes Ziel zu setzen, heil3t dann:
gut ist, was die eigenen Priferenzen und Wiinsche erfiillt.

Eine Schwierigkeit dieser priferenzorientierten Betrachtungsweise liegt nun
darin, dass die Menschen ihre Priferenzen und Winsche an die Zukunfts-
aussichten anpassen. Wenn sie nur geringe oder keine Aussichten haben,
sich bestimmte Wunsche in Zukunft erfillen zu konnen, werden sie ihte
Winsche so anpassen, dass sie realisierbar erscheinen (Sen 2000: 29).

Eine andere Schwierigkeit dieser Vorstellung des Guten ist darin zu sehen,
dass Wiinsche und Priferenzen so, wie sie gedullert werden, nicht schon
verniinftig sind, wie an einem einfachen Beispiel gezeigt werden soll: Je-
mand hat den Wunsch, ein Glas Wasser zu trinken. Doch wenn das Was-
ser, das er bekommt, verseucht ist und er davon rechtzeitig erfidhrt, wird er
die urspringliche Priferenz »Trinken« sinnvollerweise durch die informierte
Priferenz »Nicht-Trinken« ersetzen.

Es gibt zahlreiche Versuche, den Priferenzbegriff zu erweitern. Es wird mit
reflektierten, informierten oder sonst wie gednderten Priferenzen gearbei-
tet. Entscheidend fur all diese Modifikationsversuche ist die Tatsache, dass
sie auf eine zusitzliche Grofle Bezug nehmen (miissen), eine Grofle, die
anders als die faktischen Priferenzen, nicht mehr rein subjektivistisch ist,
sondern auch wniversale Zige hat.

Mit den subjektiven Priferenzen wird nicht nur dann argumentiert, wenn es
um Entscheidungen der Einzelnen geht, sondern auch auf ordnungspoliti-
scher Ebene, wenn die Gestaltung von Institutionen zur Bewertung an-
steht. Deshalb ist es sinnvoll, zwei Arten der Priferenztheorie zu unter-
scheiden: die individuelle und die institutionelle Priferenztheorie. Die indj-
viduelle Priferenztheorie orientiert sich an den am Markt gedullerten Prife-

zfwu, 3/1 (2002), 9-23 11

P am 12.01.2028, 15:04:44. © Inhatt.
Inhalts i it, fir oder i



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-9

renzen der Einzelnen und argumentiert selbst bei ordnungspolitischen Fra-
gen allein mit den subjektiven, am Markt geduBlerten Priferenzen. Die indi-
viduelle Priferenztheorie fihrt ordnungspolitisch zum Wirtschaftsliberalisnus,
denn sie Gberhéht "den puren Marktmechanismus zum Garanten von (fast)
allem Guten" (Ulrich 1997: 343).

Von vielen Seiten wird heute betont, dass eine funktionierende Marktwirt-
schaft verniinftige Rahmenbedingungen voraussetzt. Doch worauf bezieht
sich das Gestaltungskriterium fiir die Rahmenordnung? Im Neo/iberalisnius
wird auch auf institutioneller Ebene priferenztheoretisch argumentiert: Als
Kriterium zur Gestaltung der Rahmenbedingungen werden dann wiederum
die Markteffizienz und damit die subjektiven Priferenzen herangezogen,
eine Position, die auch in der funktionalistischen Wirtschaftsethik durch-
scheint (Homann u.a. 1992: 35£f)).

3. Integrative Wirtschaftsethik als politisch-liberale Position

Die integrative Wirtschaftsethik St. Galler Prigung versteht sich dagegen als
politisch-liberale Position. Sie setzt sich kritisch mit dem priferenzbasierten
wirtschaftsliberalen und neoliberalen Denken auseinander und stellt dem
ein aufgeklirt liberales, an Grundrechten und Grundfreiheiten orientiertes
Denken gegentiber. Welche Vorstellungen des Guten liegen einer solchen
politisch-liberalen Position zugrunde?

Eine politisch-liberale Position ist zum einen gekennzeichnet durch das
Bestreben, gegeniiber den vielfiltigen Lebensentwiirfen der Menschen Nex-
tralitat zu wahren, Einmischungen in die individuellen Entscheidungen der
Biirgerinnen und Biirger so weit wie moglich zu vermeiden, also soweit
diese nicht die Grundsitze der Gerechtigkeit und individuelle Rechte ande-
rer vetletzen. Der politische Liberalismus ist zum anderen gekennzeichnet
durch die Einsicht in die Notwendigkeit einer politischen Gestaltung der
Rahmenbedingungen, die die Verwirklichung der individuellen Lebenspline
langfristig iberhaupt erst ermoglichen. Der politische Liberalismus steckt
tber individuelle Rechte und Freiheiten den Rahmen ab, innerhalb dessen

Individuen ihre Lebenspline und Ideen des Guten verfolgen kénnen (Pau-
er-Studer 1996: 132).

Rawls hat gezeigt, dass eine solche politisch-liberale Gerechtigkeitskonzep-
tion und somit auch seine eigene Theorie der Gerechtigkeit als Fairness ver-
schiedene Ideen des Guten in Anspruch nimmt (Rawls 1975, Teil III; 1992:
3641t.; 1998: 2691t.), die im Folgenden diskutiert werden sollen:

(1) Idee des Guten als des Rationalen: Rawls geht davon aus, dass etwas fiir eine
Person gut ist, wenn es die Eigenschaften besitzt, die diese Person in Anbe-
tracht ihrer Interessen und Ziele wiinscht (Rawls 1975: 437£f.). Diese Wiin-

12

am 12.01.2026, 15:04:44. © Inhatt.
halts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-9

sche werden allerdings insofern eingeengt, als nicht alle, sondern nur jene,
die als verniinftig gelten kénnen, im Rahmen einer Theotie des Guten Platz
finden. Diese sustrumentelle Interpretation des Begriffs "gut" verkntpft Rawls
dann mit dem Begriff cines verniinftigen Lebensplans, wobei er davon ausgeht,
dass die Menschen einen solchen rationalen Lebensplan verfolgen. Der
vernunftige Lebensplan bestimmt, was fiir eine Person gut ist. Rawls setzt
das Gute also nicht mit den zufilligen und willkiitlichen Winschen von
Individuen gleich, wie ihm Kritiker vorgeworfen haben (Sandel 1982), son-
dern nimmt eine Einschrinkung der Wiinsche vor: Nicht alle sind zugelas-
sen, sondern nur jene, die sich in die Struktur eines vernlinftigen Lebens-
planes fugen.

Die Vorstellung des Guten als des Rationalen bildet bei Rawls die Basis, auf
der die anderen Ideen des Guten aufbauen. So leitet er aus der Definition
des Guten als des Rationalen auch die Idee der Grundgtiter her.

(2) Ldee der sozgialen Grundgiiter: Die Formulierung von Grundsitzen der Ge-
rechtigkeit verlangt bereits gewisse Annahmen dartiber, was fiir Menschen
im Allgemeinen gut ist, welche Guter durch die Institutionen einer Gesell-
schaft geschitzt und garantiert werden sollen. Bei der Herleitung der Ge-
rechtigkeitsgrundsitze darf zwar noch keine umfassende Theorie des Guten
vorausgesetzt werden, aber bestimmte Annahmen tber das, was ein Gut
darstellt, mussen getroffen werden, um Uberhaupt Prinzipien der Gerech-
tigkeit formulieren zu koénnen. Es erscheint also sinnvoll, einen Kernbe-
reich des Guten zu bestimmen, tUber den sich alle einig sind (Pauer-Studer
1996: 151). Deshalb beschrinkt Rawls das Gute im Urzustand auf jene
grundlegenden sozialen Giiter, von denen allgemein einleuchtet, dass Men-
schen sie haben wollen "gleichgiiltig, was man sonst will, weil sie im allge-
meinen fiir die Aufstellung und Ausfithrung eines verntnftigen Lebenspla-
nes notwendig sind" (Rawls 1975: 472). Dartiber hinaus ist es den Einzel-
nen freigestellt zu entscheiden, worin sie ein Gut erblicken.

Rawls nimmt an, dass alle Menschen, unabhingig davon, was sie im Einzel-
nen in ihrem Leben erstreben, als unabdingbare Voraussetzung fiir ihre
verntinftigen Lebenspline auf jeden Fall bestimmte Grundgiiter wollen. Die
Grundgiiter, die die Grundlage von Rawls schwacher Theorie des Guten
bilden, werden in einer Liste zusammengestellt (Rawls 1992: 371; 1998:
275).

Liste der Grundgiiter (Jobn Rawls)

1. Grundrechte und Grundfreiheiten (z.B. Rede-, Versammlungs-, Gewissens-
und Gedankenfreiheit);

zfwu, 3/1 (2002), 9-23 13

am 12.01.2026, 15:04:44. © Inhatt.
halts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-9

2. Freiziigigkeit und freie Berufswahl vor dem Hintergrund vielfaltiger Méglich-
keiten;

3. Befugnisse und Zugangsrechte zu Amtern und Positionen innerhalb der
politischen und 6konomischen Institutionen der Grundstruktur;

4. Einkommen und Besitz;

5. die sozialen Grundlagen der Selbstachtung.

Die Idee der Grundgliter macht es méglich, "die grundlegenden Interessen
jedes Menschen in allgemeiner und objektiver Weise zu erfassen, ohne die
besonderen Neigungen und Priferenzen aller einzelnen Personen betrach-
ten und miteinander verrechnen zu miissen" (Koller 1998: 406).

(3) 1dee der zuldissigen umfassenden Konzeptionen des Guten: Die Existenz vielfalti-
ger umfassender Konzeptionen des Guten wird nicht als "eine mehr oder
weniger missliche politische Gegebenheit" (Hinsch 1992: 24) betrachtet,
sondern die Anerkennung des Pluralismus der Lebensformen ist "grundle-
gend fir ein vernlnftiges Verstindnis gerechter sozialer Ordnung” (a.a.0.).
Unter zuldssigen Konzeptionen des Guten versteht Rawls "solche umfas-
senden Lehren, denen nachzustreben nicht durch die Grundsitze der poli-
tischen Gerechtigkeit ausgeschlossen wird" (Rawls 1998: 274). Jenseits der
beiden Gerechtigkeitsgrundsitze (Rawls 1975: 81ff.; 336 f.) bleibt es den
Einzelnen tberlassen, fir welche umfassende Konzeption des Guten sie
sich entscheiden.

Welche Auswirkung hat nun die vorgeschlagene Liste der Grundgiiter auf
diese umfassenden Konzeptionen des Guten? Ist durch Rawls' schwache
Theorie des Guten tatsichlich gewihrtleistet, dass sich jede und jeder Ein-
zelne fiir jede von ihr oder ihm vernlnftigerweise gewiinschte umfassende
Konzeption des Guten entscheiden kann? Oder unterstiitzt die von Rawls
vorgeschlagene Grundgiiterliste bestimmte Konzeptionen des Guten mehr
als andere? Die Kritik geht dahin, dass die Liste der Grundgiiter nicht nentral
sei, sondern bestimmte, niamlich liberale und individualistische Lebensfor-
men bevorzuge. Selbst durch die vielfiltigen Weiterentwicklungen, die
Rawls gerade an der Theorie der Grundgiiter vorgenommen hat, konnte er
diese berechtigte Kritik nicht aus der Welt schaffen.

(4) Idee der politischen Tugenden: Die politischen Tugenden unterscheidet
Rawls von den Tugenden, die fiir bestimmte Lebensweisen charakteristisch
sind und zu umfassenden religiosen und philosophischen Lehren gehoren.
Als "gut" kann eine Person gelten, die sich dutch politische Tugenden aus-
zeichnet, von denen die Subjekte im Urzustand wollen, dass sie ihre Mit-
menschen haben. Zu diesen politischen Tugenden rechnet Rawls Hoéflich-
keit, Toleranz, gegenseitiges Vertrauen (Rawls 1992: 379f; 1998: 291f.).

14

am 12.01.2026, 15:04:44. © Inhatt.
halts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-9

Letztendlich ist es aber der Gerechtigkeitssinn, dem bei Rawls die gréfite Be-
deutung zukommt.

(5) Idee der woblgeordneten Gesellschaft: Mit der Idee der wohlgeordneten Ge-
sellschaft verbindet Rawls dreietlei: (a) Es handelt sich dabei um ecine Ge-
sellschaft, in der alle Birgerinnen und Burger dieselben Gerechtigkeits-
grundsitze akzeptieren und dies 6ffentlich anerkennen. (b) Von der Grund-
struktur der wohlgeordneten Gesellschaft darf angenommen werden oder
ist sogar bekannt, dass sie diesen Grundsitzen geniigt. (c) Die Birgerinnen
und Birger haben einen Gerechtigkeitssinn, der sie befihigt, Gerechtig-
keitsgrundsitze zu verstehen, anzuwenden und ihnen entsprechend zu
handeln (Rawls 1998: 300).

Rawls geht zudem davon aus, dass in einer wohlgeordneten Gesellschaft die
Menschen Solidaritit beweisen und Anteilnahme am Schicksal der anderen
zeigen. Die auf den genannten Grundgiitern basierende schwache Theorie
des Guten umfasst Werte wie Anteilnahme und Fursorge jedoch nicht, so
dass diese auch nicht in die im Urzustand an allen gewiinschten politischen
Tugenden einflieBen. Wenn aber die schwache Theorie des Guten nicht
schon Gemeinschaftswerte wie Solidaritit und Anteilnahme enthilt, so
werden sich diese Werte auch nicht in dem im Urzustand beschlossenen
Gesellschaftsmodell finden. Wieso sollten aber dann Menschen tberhaupt
einander unterstiitzen, sich einander verbunden fihlen und Anteilnahme
fireinander entwickeln, wenn ihre Grundwerte neben der Wahrung ihrer
Rechte und Chancen vor allem darin bestehen, sich den gréBtmdoglichen
Anteil an Einkommen und Vermdgen zu sichern? (Pauer-Studer 1996: 153
und 162).

4. Vorstellungen des Guten in der integrativen Wirtschaftsethik

Analog zu den Ideen des Guten im Politischen Liberalismus kénnen jetzt
auch die Vorstellungen des Guten im St. Galler Ansatz integrativer Wirt-
schaftsethik, wie er von Peter Ulrich entwickelt wurde (Ulrich 1997), analy-
siert werden.

(1) Sozialikonomische Rationalitit: Ausgangspunkt fir die integrative Wirt-
schaftsethik ist das Hinterfragen der rein 6konomischen Rationalitdtsvor-
stellung: "Integrative Wirtschaftsethik erkennt ihre grundlegende Aufgabe
darin, zunichst das kategoriale Verhiltnis zwischen ethischer Vernunft und
6konomischer Rationalitit hinreichend zu kliren und das Problem ihrer
systematischen Vermittlung zu 16sen. Von da aus gewinnt sie eine regulative
Idee verniinftigen Wirtschaftens |...], die die ethische Vernunft bereits 7z sich
hat" (Ulrich 1997: 96). Diese Idee verniinftigen Wirtschaftens, die die ethi-

zfwu, 3/1 (2002), 9-23 15

am 12.01.2026, 15:04:44. © Inhatt.
halts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-9

sche Vernunft bereits in sich hat, bezeichnet Ulrich als sozialokonomische
Rationalitit (Ulrich 1997: 96; 204£.; 1986: 341ff.).

(2) Lebensdienlichkert als Ziel des Wirtschaftens: Auch wenn die Realitit dem
hiufig zu widersprechen scheint, ist es doch naheliegend, als Ziel der Wirt-
schaft ihre Lebensdienlichkeit zu setzen. Schon der Sozialethiker Arthur
Rich hat deutlich gemacht, dass der humane Zweck des Wirtschaftens in
der Lebensdienlichkeit zu sehen ist (Rich 1990: 22f)). Ulrich baut diesen
Gedanken zur lebensdienlichen Okonomie aus, um sie dem Okonomismus
mit seinen scheinbaren Sachzwingen entgegen zu stellen: "Nicht die Schaf-
fung von Marktwerten soll das entscheidende Mal3 der Wirtschaft sein,
sondern — allen Sachzwingen zum Trotz — ihre Lebensdienlichkeit" (Ulrich
1997: 204).

Aus der Perspektive einer lebensdienlichen Okonomie stellen sich nach
Ulrich dann zwei elementare Fragen:

—  die Sinnfrage: Welche Werte sollen geschaffen werden? Fine Antwort
auf diese Frage wird unter (3) mit der zweistufigen Konzeption des
Guten gegeben.

—  die Legitimationsfrage: Fir wen sollen diese Werte geschaffen werden?
Diese Frage wird unter (5) durch die wohlgeordnete Gesellschaft
beantwortet.

(3) Zweistufige Konzeption des Guten als Antwort auf die Sinnfrage: Die Sinn-
frage ist die erste wirtschaftsethische Grundfrage — noch vor der Legitimati-
onsfrage: "Die Sinnfrage durchbricht den 6konomistischen Zirkel, der darin
besteht, auch noch den Zweck des Wirtschaftens in nichts als »rein« dkono-
mischen Kategorien wie »Nutzenmaximierung« oder »Erlangung von Wett-
bewerbsvorteilen« aufzuheben, und hilt dem eine prinzipiell instrumentelle
Sicht der Wirtschaft aus dem Blickwinkel der Lebenswelt entgegen: Die Wirt-
schaft ist stets nur Mittel im Dienste hoherer, buchstablich vitaler Zwecke"
(Ulrich 1997: 208).

Ulrich unterscheidet zwei Stufen des sinnvollen, lebensdienlichen Wirtschaf-
tens:

—  die Okonomie des Lebensnotwendigen und
—  die Okonomie der Lebensfiille.

Okonomie des 1ebensnotwendigen: Auf der Stufe des Lebensnotwendigen geht
es um die Sicherung der allgemein menschlichen Lebensgrundlagen: "Der
grundlegende »lebensdienliche« Sinn des Wirtschaftens besteht [..] in der
Versorgung aller Menschen mit den notwendigen »Lebensmitteln« im wei-
teren Sinn" (Ulrich 1997: 210). Diese Notwendigkeiten betreffen prinzipiell
jeden Menschen. Jedem Menschen ist ein universales moralisches Recht auf
die Gewihrung des Lebensnotwendigen zuzusprechen. Der elementare

16

am 12.01.2026, 15:04:44. © Inhatt.
halts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-9

Sinn des Wirtschaftens — also die Sicherung der Lebensgrundlagen fiir alle
Menschen — ist somit eng mit den Grundrechts- und Gerechtigkeitsfragen
verbunden (Ulrich 1997: 211).

Zur Aufgabe der effizienten Versorgung aller Gesellschaftsmitglieder mit
dem Lebensnotwendigen rechnet Ulrich zum einen die Abwendung exi-
stenticller Not, indem hinreichende Lebensmittel fiir alle Mitglieder einer
Gesellschaft verfiigbar gemacht werden. Denn es gilt zu verhindern, dass
Menschen hungern, an heilbaren Krankheiten leiden und menschenunwiir-
dige, elende Lebensbedingungen erleiden missen. Dartiber hinaus gilt es
aber auch, die soziale Spaltung der Gesellschaft zu verhindern, in der ein
Teil der Menschen an Lebensnotwendigkeiten Mangel leidet, wihrend der
andere Teil in Wohlstand und Luxus lebt (Ulrich 1997: 211f.).

Dass auch in wohlhabenden Volkswirtschaften Menschen in materieller
Not leben missen, fithrt Ulrich auf die stetig steigende existentielle
Abhingigkeit der meisten Menschen vom Markt, insbesondere vom
Arbeitsmarkt, zurlick. Die entscheidende Ursache fiir Armut und
Unterversorgung der Menschen besteht somit darin, dass diese Menschen
zunehmend der Moglichkeit beraubt werden, sich aus eigener Kraft mit
dem Lebensnotwendigen zu versorgen (Ulrich 1997: 212).

Okonomie der 1ebensfiille: Den Sinn eines modernen Wirtschaftssystems nur
in einer Okonomie der Lebensnotwendigkeiten zu sehen, wire nun aber zu
wenig. Die Menschen wollen nicht nur iibetleben, sondern auch gut leben.
Ulrich spricht in diesem Zusammenhang von einer Okonomie der Lebens-
tille, fir die es die Voraussetzungen auch innerhalb des Wirtschaftssystems
zu schaffen gilt: "Die gesellschaftliche Vielfalt und persénliche Fiille freier
kultureller Entfaltungsmiglichkeiten der Menschen wire dann die sinngebende
Leitidee einer fortgeschrittenen, »reifen« Wirtschaftsstufe. [...] Die Okono-
mie der Lebensfiille ist getragen von der Idee, nicht den Markt, sondern die
Menschen frei zu machen — frei fiir die menschlich wesentlichen Dinge des
Lebens. Sie beruht auf der ganzheitlichen Lebenskunst des Genug-haben-
Kinnens" (Ulrich 1997: 214£.).

Durch eine Okonomie der Lebensfiille kann selbstverstindlich nicht vorge-
geben werden, was fiir den Einzelnen gut und richtig ist. Auf den Pluralis-
mus der Lebensformen in modernen Gesellschaften und die notwendige
Neutralitit des politischen Liberalismus wurde schon mehrfach hingewie-
sen. Vielmehr ist die Okonomie der Lebensfiille als kritischer Begriff zu
verstehen, der zum Nachdenken dariiber anregt, wieso in den modernen
Gesellschaften trotz Wachstum und Wohlhabenheit diese Lebensfille noch
nicht erreicht ist, wieso das Lebensgefiihl stattdessen weiterhin durch
Knappheiten bestimmt wird, die immer neue Formen annechmen, z.B.
Knappheit an ruhigem Lebensraum, Knappheit an sauberem Trinkwasser,

zfwu, 3/1 (2002), 9-23 17

am 12.01.2026, 15:04:44. © Inhatt.
halts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-9

Zeitknappheit insbesondere von in Erwerbs- und Versorgungswirtschaft
titigen Menschen.

@) Grundfibigkeiten als Kiiterium zur Bestimmung der Wirtschaftsbiir-
ger(innen)rechte: Wirtschaftsbiirger(innen)rechte sind Grundrechte, die
zusdtzlich zu den Persénlichkeits- und Staatsbiirger(innen)rechten jedem
Menschen zu gewihren sind. Wirtschaftsbiirger(innen)rechte sollen ein
Mindestmal3 an Schutz vor existentieller Not und sozialer Benachteiligung,
menschenwiirdige Lebensbedingungen und angemessene Teilhabe an der
gesellschaftlichen Wohlfahrt gewidhrleisten (Ulrich 1997: 2441t)). Nun setzt
eine Auseinandersetzung mit Grundrechten, die die Grundbedingungen fiir
ein gutes Leben sichern sollen, immer schon eine Konzeption des Guten
voraus. Damit stellt sich die Frage, welches die allgemein notwendigen
Voraussetzungen eines solchen Lebens — unabhingig vom speziellen Inhalt

— sind (Wolf 1998: 32).

Die ecinzelnen sozialdkonomischen Grundrechte bestimmt Ulrich mit Hilfe
des Kriteriums der Grundfihigkeiten (Ulrich 1997: 264£f.). Grundbediirfnisse
schlieB3t er fiir die Bestimmung dieser Grundrechte als unergiebig aus, und
Rawls' Kategorie der Grundgiiter diskutiert er in diesem Zusammenhang
nicht. Der Grundfihigkeitenansatz wurde von Amartya Sen in die Okono-
mik eingefithrt und findet seither vor allem in der Entwicklungspolitik An-
wendung (DGVN 1990-2001).

Ulrich zielt mit seinem Fihigkeitenkonzept dahin, allen Personen das
Grundrecht auf die Entfaltung der grundlegenden humanen Fihigkeiten
und auf die Verfiigung iiber die unentbehrlichen Ressourcen zur Fihrung
cines selbstbestimmten Lebens zu garantieren (Ulrich 1997: 268ft.). Die
Bestimmung der einzelnen dieser fiir einen gelingenden Lebensentwurf
erforderlichen Fihigkeiten orientiert sich an "den formalen Dimensionen
der Handlungsfahigkeit" (Ulrich 1997: 270). Mit Hilfe dieses Kriteriums
erstellt Ulrich seine Liste sozialdkonomischer Grundfihigkeiten (Ulrich
1997: 270%.).

Liste sozialokonomischer Grundfihigkeiten (Peter Ulrich)

1. Fihigkeit, die eigenen Lebenszusammenhinge zu verstehen und sich im Le-
ben orientieren zu kénnen (Recht auf Erzichung und Bildung);

2. Fihigkeit, die eigene Personlichkeit, Selbstbewusstsein und Selbstachtung zu
entwickeln und in der Arbeitswelt zur Geltung bringen zu kénnen (Recht auf
unverletzliche Identitit und angemessene Partizipation an Entscheidungspro-
zessen auch im Wirtschaftsleben);

3. Fahigkeit, soziale Zugehdrigkeit zu entwickeln und als geachtete Person Be-
ziehungen zu anderen Menschen pflegen zu kénnen (Recht auf soziale Inte-
gration);

18

am 12.01.2026, 15:04:44. © Inhatt.
halts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-9

4. Fihigkeit, seine Rechte wahrnehmen zu kénnen, insbesondere im Falle un-
zumutbarer Einwirkungen oder Ubergriffe anderer (Recht auf Rechtsschutz
und fairen Prozess);

5. Fahigkeit, eine Familie griinden und unterhalten zu kénnen (Recht auf Ehe
und Kinder sowie auf angemessene soziale Unterstiitzung fir Familien);

6.  Fahigkeit, als mindige Burger(innen) an der gesellschaftlichen Kommunikati-
on und an der demokratischen Politik partizipieren zu kénnen (Recht auf
Teilnahme an der 6ffentlichen Kommunikation);

7.  Fahigkeit, seine wirtschaftliche Existenz wenn immer mdglich aus eigener
Kraft sichern zu kénnen (Recht auf Berufsbildung, Recht auf Arbeit, faire
Arbeitsbedingungen und angemessenen Lohn, aber auch Recht auf selbstin-
diges Unternehmertum und auf Privateigentum);

8. Fiahigkeit, auch in wirtschaftlichen Notlagen ein menschenwiirdiges Leben in
Selbstachtung fithren zu kénnen (Recht auf Existenzsicherung und soziale
Betreuung).

Wihrend Sens Fihigkeitenansatz rudimentir bleibt, ist die Hetleitung bei
Ulrich wohl begriindet und die Fahigkeitenliste recht umfassend. Die Aufli-
stung der grundlegenden Fihigkeiten erfolgt bei Ulrich im Hinblick auf die
daraus abzuleitenden Wirtschaftsburger(innen)rechte. Die auf Ulrichs Fi-
higkeitenansatz griindenden Wirtschaftsbiirger(innen)rechte sollen in zwei
Richtungen wirken: Zum einen geht es um die Befihigung aller Menschen,
im marktwirtschaftlichen Produktions- und Konsumtionsprozess mitzu-
wirken, zum anderen um ihre Befdhigung zur (partiellen) Emanzipation aus
den Funktionszwingen des 6konomischen Systems. Dies bringt die regula-
tive Idee einer dualen Lebensform fur alle Birgerinnen und Birger zum
Ausdruck — Teilnahmemdéglichkeit am 6konomischen Prozess auf der einen
Seite #nd Distanzierungsmoglichkeit von diesem Prozess auf der anderen
Seite (Ulrich 1997: 269).

Wie bei Rawls' Herleitung der Grundgutetliste stellt sich nun ebenfalls die
Frage, ob Ulrichs Fihigkeitenliste neutral gegeniiber allen Lebensformen ist
oder ob sie bestimmte Vorstellungen bevorzugt. Die Herleitung der Fahig-
keiten ist universal gedacht, so dass die Lebensformen aller Menschen, von
Minnern #nd Frauen durch diese Fihigkeitenliste angemessene Unterstiit-
zung finden kénnte. Die konkrete Ausformulierung lisst jedoch eine andro-
zentrische Sichtweise erkennen, worunter die einseitige Orientierung am
minnlichen Selbst- und Weltverstindnis zu verstehen ist (Klinger 1998:
123). Die formulierten Fihigkeiten dienen #icht als Grundlage fir alle ver-
ninftigen Lebensformen gleichermallen, sondern beruhen — insbesondere
bei der Ausformulierung der 5. und 7. Fihigkeit — auf einem Welt- und
Selbstverstindnis, das die gingige geschlechtsspezifische Arbeitsteilung

zfwu, 3/1 (2002), 9-23 19

am 12.01.2026, 15:04:44. © Inhatt.
halts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-9

nicht hinterfragt und die Versorgungswirtschaft nicht in die Betrachtung
cinbezieht.

(5) Woblgeordnete Gesellschaft als Antwort auf die Legitimationsfrage: Die Idee
der wohlgeordneten Gesellschaft entwickelt Ulrich in wirtschaftsethischer
Absicht weiter, denn Rawls Ubersieht "den entscheidenden strukturellen
Nachteil des Marktsystems im Hinblick auf die in der wohlgeordneten Ge-
sellschaft geforderte »faire Chancengleichheit« aller Konzeptionen des Gu-
ten und aller Lebensentwiirfe, nimlich die prinzipielle Chancenasymmetrie
gwischen den verschiedenen Lebensformen unter marktwirtschaftlichen Wetthewerbsbe-
dingngen” (Ulrich 1997: 257). In der Erweiterung der unverduBetlichen
Grundrechte um die Wirtschaftsbirger(innen)rechte sieht Ulrich die Mog-
lichkeit, "die sozialokonomischen Bedingungen der realen Freiheit und der
lebbaren Chancengleichheit unter den Menschen" (Ulrich 1997: 258) im
politischen Liberalismus zu verankern.

5. Anforderungen an eine integrative Wirtschaftsethik des guten
Lebens

Wie kommen wir von den einzelnen Vorstellungen und Ideen des Guten zu
einer wirklich universalen Konzeption des Guten, zu einer integrativen
Wirtschaftsethik des guten Lebens?

(1) Fabigkeitenbasierte, elementare Konzeption des Guten: Als Grundlage fir eine
integrative Wirtschaftsethik des guten Lebens bendtigen wir eine elementa-
re, aber universale Konzeption des Guten. Rawls' Grundgiitertheorie und
Ulrichs Fihigkeitenansatz geben zwar die Richtung vor, schrinken dann
aber die Pluralitit der Vorstellungen des Guten in einer mit dem Universali-
tatskriterium nicht vereinbaren Weise ein. Dieser Kritik entgeht die von
Martha Nussbaum entwickelte Konzeption des Guten.

Das Kernstiick dieser Konzeption bildet eine Liste menschlicher Fahigkei-
ten, zu der Nussbaum iber ein rationales Verfahren gelangt: Um eine Liste
der Fihigkeiten zu erstellen, die fir ein gutes Leben konstitutiv sind, miis-
sen sich die Menschen fragen, was ein wesentlicher Bestandteil eines jeden
Lebens ist, damit es tiberhaupt als ein menschliches Leben gelten kann.
Denn nur ein menschliches Leben kann auch ein gutes Leben sein (Nuss-
baum 1999: 119f.)). Deshalb sucht Nussbaum nach universalen menschlichen
Eidgenschaften, "die an jedem beliebigen Ort ein Leben zu einem menschli-
chen Leben machen" (Nussbaum 1993: 333) und "deren Fehlen das Ende
einer menschlichen Lebensform bedeutet" (a.2.0.).

Uber dieses Verfahren kommt Nussbaum zunichst zu den konstitutiven
Bedingungen des menschlichen Lebens. Dazu zihlen Sterblichkeit, Kérpet-
lichkeit, Empfinglichkeit fiir Freude und Schmerz, Sinneswahrnehmung,

20

am 12.01.2026, 15:04:44. © Inhatt.
halts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-9

Wissen um die eigene Entwicklung, praktische Vernunft, Verbundenheit
mit anderen Menschen, mit anderen Lebewesen und der Natur, Erholung
und Getrenntsein. Wenn eine dieser Bedingungen fehlt, kénnen wir nicht
von einem menschlichen Leben sprechen. Von diesen konstitutiven Bedin-
gungen des menschlichen Lebens leitet Nussbaum dann die Liste der uni-
versalen menschlichen Fihigkeiten her.

Liste universaler menschlicher Fabigkeiten (Martha Nussbanm)

1. Fihigkeit, bis zum Ende eines vollstindigen menschlichen Lebens leben zu
konnen;

2. Fahigkeit zu einer guten Gesundheit, angemessener Ernihrung, angemessener
Unterkunft, menschlicher Néihe und zur Ortsveranderung;

3. Fahigkeit, unnétigen Schmerz zu vermeiden und freudvolle Etlebnisse zu

haben;

4. Fihigkeit, seine Sinne und seine Phantasie zu gebrauchen, zu denken und zu
urteilen;

5. Fahigkeit, Bezichungen zu Dingen und Menschen auflerhalb unserer selbst
einzugehen;

6.  Fahigkeit, sich eine Auffassung des Guten zu bilden und sich auf kritische
Uberlegungen zur Planung des eigenen Lebens einzulassen;

7 Fihigkeit, fir und mit anderen leben zu kénnen;

8.  Fahigkeit, in Bezichung zur Natur, zu Tieren und Pflanzen zu leben;

9.  Fihigkeit, erholsame Titigkeiten zu geniel3en;

10. Fihigkeit, das eigene Leben zu leben;

10a. Fihigkeit, in seiner eigenen Umwelt und in seinem eigenen Kontext zu leben.

Wenn einem menschlichen Leben eine dieser Fahigkeiten fehlt, ist es kein
gutes menschliches Leben. Diese Grundfihigkeiten sind von jeder Gesell-
schaft fur ihre Birgerinnen und Biirger erstrebenswert. Nussbaums Fahig-
keitenansatz beansprucht, gegeniiber jeder einsichtsfihigen und -willigen
Person begriinden zu kénnen, dass auch fiir sie ein Leben mit den genann-
ten Fihigkeiten erfahrbar besser ist als ein Leben ohne sie (Krebs 1998:
239).

(2) Erwerbs- und Versorgungswirtschaft einbeziehende Konzeption des Guten: Rawls
bezieht seine Gerechtigkeitstheorie nicht auf die Familie (Okin 1992) und
Ulrich seine integrative Wirtschaftsethik nur auf die Erwerbswirtschaft. So
werden etwa in Ulrichs zweistufiger Konzeption des Guten Moglichkeiten
und Hindernisse fiir die Steigerung der Lebensfiille innerhalb der Versor-
gungswirtschaft nicht thematisiert. Die regulative Idee der dualen Lebens-
form unterscheidet zwischen Erwerbsarbeit auf der einen und Freizeit auf
der anderen Seite. Wollte man die Lebenswirklichkeiten der in Erwerbs-

zfwu, 3/1 (2002), 9-23 21

am 12.01.2026, 15:04:44. © Inhatt.
halts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-9

und Versorgungswirtschaft Titigen angemessen berticksichtigen, miisste sie
zu einer dreifachen Lebensform erweitert und zwischen Erwerbsarbeit, Frei-
zeit und Versorgungsarbeit unterschieden werden. Dadurch wirde dann
auch die Zeitknappheit erkennbar, der Menschen durch ihre Doppelbela-
stung in Erwerbs- und Versorgungsarbeit ausgesetzt sind. Wer die Versor-
gungswirtschaft vernachlissigt, unterliegt der Tischlein-deck-dich-Phantasie, wie
ich dieses Phinomen an anderer Stelle genannt habe (Knobloch 2002).

Um dem Androzentrismusvorwurf zu entgehen und dem Universalititsan-
spruch zu gentigen, muss die integrative Wirtschaftsethik die Versorgungs-
wirtschaft konsequent in ihre Untersuchung einbeziehen und die sozial-
6konomische Rationalititsidee auf sie ausdehnen: Angestrebt werden miiss-
te damit nicht nur eine gleichmiBigere Verteilung der Erwerbsarbeit, son-
dern auch der Versorgungsarbeit; nicht nur die teilweise Emanzipation aus
dem erwerbswirtschaftlichen, sondern auch aus dem versorgungswirtschaft-
lichen System; nicht nur die Ermdglichung der Teilnahme aller an der Er-
werbswirtschaft, sondern auch an der Versorgungswirtschaft. Die integrati-
ve Erwerbswirtschaftsethik ist folglich um eine ebensolche Versorgungs-
wirtschaftsethik zu erweitern. Eine wohlgeordnete Gesellschaft, die neben
dem Gerechtigkeitssinn auch Anteilnahme und Solidaritit als politische
Tugend voraussetzt, steht dann vor der Aufgabe, auch die Geschlechter-
ordnung und die mit ihr verbundenen Asymmetrien sichtbar zu machen
und kritisch zu hinterfragen.

Literaturverzeichnis

Deutsche Gesellschaft fiir die Vereinten Nationen (DGVN) (1990-2001):
Berichte iber die menschliche Entwicklung, veréffentlicht fiir das Entwicklungs-
programm der Vereinten Nationen (UNDP), Bonn. P Hausman, Daniel
M./McPherson, Michael S. (1996): Economic Analysis and Moral Philosophy,
Cambridge/New York. P Hinsch, Wilfried (1992): Einleitung, in: John Rawls:
Die Idee des politischen Liberalismus. Aufsitze 1978-1989, Frankfurt a.M.: 9-44.
» Homann, Karl/Blome-Drees, Franz (1992): Wittschafts- und Unterneh-
mensethik, Gottingen. P Klinger, Cornelia (1998): Feministische Philosophie,
in: Pieper, Annemarie (Hrsg.): Philosophische Disziplinen. Ein Handbuch, Leipzig:
115-138. » Knobloch, Ulrike (2002): Kooperation in der feministischen Wirt-
schaftsethik, in: Biesecker, Adelheid/Elsner, Wolfram/Grenzdorffer, Klaus
(Hrsg.): Kooperation und interaktives Lernen in der Okonomie, Pfaffenweiler (im
Erscheinen). P Krebs, Angelika (1998): Werden Menschen schwanger? Das
»gute menschliche Leben« und die Geschlechterdifferenz, in: Steinfath, Holmer
(Hrsg.): Was ist ein gutes Leben? Philosophische Reflexionen, Frankfurt a.M.: 235-
247. » Koller, Peter (1998): Die Grundsitze der Gerechtigkeit (Kapitel 2), in:
Hoffe, Otfried (Hrsg.): John Rawls. Eine Theorie der Gerechtigkeit, Berlin: 45-69.
» Nussbaum, Martha (1999): Getechtigkeit oder Das gute Leben, herausgege-
ben von Hertlinde Pauer-Studer, Frankfurt 2.M. » Nussbaum, Martha (1993):

22

am 12.01.2026, 15:04:44. © Inhatt.
halts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-9

Menschliches Tun und soziale Gerechtigkeit. Zur Verteidigung des aristotelischen
Essentialismus, in: Brumlik, Micha/Brunkhorst, Hauke (Hrsg.): Gemeinschaft und
Getechtigkeit, Frankfurt a.M.: 323-361. > Okin, Susan Miller (1992): Justice, Gen-
der and the Family, New York P> Pauer-Studer, Herlinde (1996): Das Andere
der Gerechtigkeit. Moraltheorie im Kontext der Geschlechterdifferenz, Berlin.
» Rawls, John (1998): Der Vorrang des Rechten und die Ideen des Guten (5.
Votlesung), in: Ders.: Politischer Liberalismus, Frankfurt a.M.. 267-311. » Rawls,
John (1992): Die Idee des politischen Liberalismus. Aufsitze 1978-1989, Frankfurt
a.M.: 364-396. » Rawls, John (1975): Eine Theotie der Gerechtigkeit, Frankfurt
a.M. P Rich, Arthur (1990): Wirtschaftsethik II: Marktwirtschaft, Planwirtschaft,
Weltwirtschaft aus sozialethischer Sicht, Gutersloh. »  Sandel, Michael (1982):
Liberalism and the Limits of Justice, Cambridge. ® Sen, Amartya K. (2000): Der
Lebensstandard, mit Beitrigen von John Muellbauer/Ravi Kanbur/Keith
Hart/Bernard Williams, Hamburg [Original: The Standard of Living, 1987].
» Ulrich, Peter (1997): Integrative Wittschaftsethik. Grundlagen einer lebens-
dienlichen Okonomie, Bern/Stuttgart/Wien. »  Ultich, Peter (1986): Transfor-
mation der 6konomischen Vernunft. Fortschrittsperspektiven der modernen Indu-
striegesellschaft, Bern/Stuttgart. > Wolf, Ursula (1998): Zur Struktur der Frage
nach dem guten Leben, in: Steinfath, Holmer (Hrsg.): Was ist ein gutes Leben?
Philosophische Reflexionen, Frankfurt a.M.: 32-46.

Zur Autorin

Dr. Ulrike Knobloch Dr. Ulrike Knobloch ist Habilitandin und
Institut fiir Wirtschaftsethik | Lehrbeauftragte der Universitit St. Gallen.
Guisanstr. 11 Ihre Forschungsschwerpunkte sind Wirt-
CH-9010 St. Gallen schaftsphilosophie, Institutionelle Oko-
E-Mail: nomie, Feministische Okonomie und E-
ulrike.knobloch@unisg.ch thik sowie Konsumethik.

zfwu, 3/1 (2002), 24-34 23

am 12.01.2026, 15:04:44. © Inhatt.
halts i it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-1-9

