
49

3	 Das Geschichtsganze und die Epistemologie  
der reinen Vernunftbegriffe

Das vorangegangene Kapitel hat gezeigt: Kant stellt in seiner Geschichts-
philosophie bedeutende empirische Überlegungen dazu an, welche Fakto-
ren zu Fortschritten in der Geschichte führen können. Es hat sich ergeben, 
dass die Voraussetzung, um empirische Ereignisse oder Aspekte als fort-
schrittsfördernd interpretieren zu können, in der Idee eines Geschichts-
zieles liegt. Da es eine Idee ist, die der Geschichte aus Kants Perspektive 
somit ihren wesentlichen Sinn verleiht, und Ideen in Kants Philosophie 
einen besonderen erkenntnistheoretischen Status besitzen, der von der 
im letzten Kapitel fokussierten Empirie klar zu unterscheiden ist, wen-
det sich dieses Kapitel nun speziell den Ideen zu.

In diesem Kapitel sollen die Potenziale der kritischen Ideenlehre 
genutzt werden, um Kants Geschichtsphilosophie in erkenntnistheoreti-
scher Hinsicht zu interpretieren. Zwar wurden in der Forschung zu Kants 
Geschichtsphilosophie teilweise Bezüge zur Konzeption der Ideen her-
gestellt, allerdings wurden meist nur Teile der Ideenlehre beachtet und 
nicht die geschichtsphilosophischen Texte auf Basis der Gesamtsystematik 
dieses Themas der kantischen Philosophie beleuchtet. Deshalb sowie auf-
grund der epistemologischen Sonderstellung der Ideen nach Kant soll hier 
im ersten Teil dieses Kapitels (in Abschnitt 3.1) auch eine etwas genauere 
systematische Rekonstruktion der kantischen Ideenlehre – der grundle-
genden Bestimmungen der Ideen, ihrer Arten und ihrer erkenntnistheo-
retischen Funktion – vorgenommen werden, bevor dann im zweiten Teil 
des Kapitels (in Abschnitt 3.2) auf dieses Modell der Ideenlehre zurück-
gegriffen wird, um einen systematischen Blick auf die geschichtsphilo-

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sophischen Überlegungen Kants zu werfen. Es soll dabei belegt werden, 
dass diese Perspektive entscheidend zu einem besseren Verständnis der 
epistemischen Fundierung wesentlicher Aspekte der Geschichtsphiloso-
phie beitragen kann, aber auch dabei hilft, problematische Aspekte in der 
kantischen Geschichtsphilosophie in ihrer Tragweite klarer zu erkennen.

3.1	 Der erkenntnistheoretische Status der Ideen

Für Kants Philosophie insgesamt, aber auch für seine erkenntnis-
theoretischen Gedanken in der Kritik der reinen Vernunft im Besonderen 
spielen die Ideen eine spezielle Rolle. Kant untersucht in diesem Werk, 
unter welchen Bedingungen von Wissen gesprochen werden kann, was 
folglich die Grenzen des Wissens sind, und schließlich, ob es die Frage-
stellungen der Metaphysik betreffend Wissen geben kann – diese Frage 
nach der Möglichkeit metaphysischen Wissens ist das initiierende Grund-
motiv der Ersten Kritik. Kants diesbezügliche These kündigt sich schon 
in den ersten, berühmten Sätzen des Werks an:

Die menschliche Vernunft hat das besondere Schicksal in einer Gat-
tung ihrer Erkenntnisse: daß sie durch Fragen belästigt wird, die 
sie nicht abweisen kann, denn sie sind ihr durch die Natur der Ver-
nunft selbst aufgegeben, die sie aber auch nicht beantworten kann, 
denn sie übersteigen alles Vermögen der menschlichen Vernunft.95

Kant behauptet – und stellt danach in dem gesamten Buch ausführlich 
dar –, dass das Wissen unüberschreitbare Grenzen hat und es Fragen gibt, 
die diese Grenzen übersteigen, in Bezug auf die also kein strenges theore-
tisches Wissen erreicht werden kann. Und damit sind Fragen der Meta-
physik gemeint. Obwohl in diesem Bereich keine sicheren Antworten 
und Erkenntnisse gefunden werden können, verschwinden die Fragen in 
ihm aber nicht einfach. Kant zufolge handelt es sich bei ihnen nicht um 
unsinnige Einfälle, die gleich wieder vergessen werden könnten, sobald 
ihre Problematik durchschaut wurde, sondern vielmehr um unabweis-

95	 Vgl. KrV, A VII.

50

Das Geschichtsganze und die Epistemologie der reinen Vernunftbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


bare Denkaufgaben, die uns immer schon gestellt sind, auch wenn wir 
sie nicht lösen können. Im Einzelnen geht es bei diesen Fragen um Gott, 
die Freiheit und die Unsterblichkeit der Seele, wie Kant schon zu Beginn 
der Ersten Kritik festhält.96 Von diesen drei Vorstellungen, auf die die Fra-
gen der Metaphysik und Kants Interesse gerichtet sind, haben wir Ideen. 
Dies ist der Grund, weshalb Ideen in der Kritik der reinen Vernunft eine 
so große Rolle spielen – und zwar aufgrund der Fragestellung des Werks 
ganz besonders in erkenntnistheoretischer Hinsicht.

In Kapitel 3.1 soll der erkenntnistheoretische Status der Ideen gemäß 
der kritischen Philosophie rekonstruiert werden, wobei in vier Schrit-
ten vorgegangen wird. Erstens soll nachvollzogen werden, wie Kant den 
Begriff der Idee einführt, indem er ihn von anderen Konzepten seiner 
Epistemologie abgrenzt. Zweitens wird dargestellt, welche verschiedenen 
Arten von Ideen es gibt, welche (erkenntnistheoretischen) Merkmale die-
se teilen und durch welche sie voneinander unterschieden sind. Drittens 
wird ausgeführt, in welcher Weise die Ideen eine bedeutende erkenntnis-
theoretische Funktion besitzen, die von Kant als eine regulative bezeich-
net wird. Viertens wird auf einige offene Fragen hingewiesen, die eine 
Rekonstruktion der epistemologischen Ideenkonzeption Kants ergibt.

3.1.1	 Der Begriff der Idee
Bevor man sich den erkenntnistheoretischen Status der Ideen, ihre epis-
temologische Funktion, aber auch ihren problematischen Charakter (auf-
grund dessen metaphysische Fragen theoretisch unlösbar bleiben) mit-
samt seinen Gründen vergegenwärtigt, gilt es zuvor einmal festzuhalten, 
was mit dem Begriff einer Idee bei Kant überhaupt gemeint ist. Ideen 
sind zwar epistemologisch speziell, aber das bedeutet nicht, dass sie sich 
nicht mit anderen Teilen seiner Philosophie vergleichen und in partiel-
len Hinsichten auch zusammenfassen lassen. Im Gegenteil: Kant leis-
tet eine Einordnung der Ideen in seine Systematik, indem er sie so wie 
auch andere Elemente unter einer noch allgemeineren Bezeichnung sub-
sumiert, andererseits aber von den mit ihnen zusammen subsumierten 
Teilen abgrenzt. Es werden also sowohl der Zusammenhang als auch die 

96	 Vgl. KrV, B XXXII f.

51

Der erkenntnistheoretische Status der Ideen

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


spezifische Differenz zu sonstigen epistemischen Elementen geklärt. Die 
allgemeinere Bezeichnung, unter der sich Ideen subsumieren lassen, ist 
die der »Vorstellung«.97 Neben den Ideen werden unter den Vorstellungen 
auch die Kategorien genannten reinen Verstandesbegriffe, die empiri-
schen Begriffe sowie die (reinen und empirischen) Anschauungen sub-
sumiert. Diese Elemente sind aber einander nicht nebengeordnet, son-
dern es gibt eine hierarchische Anordnung – Kant spricht diesbezüglich 
von einer »Stufenleiter«,98 die in der folgenden Weise zu denken sei: Vor-
stellungen sind entweder Anschauungen oder Begriffe – Anschauungen, 
wenn sie sich auf Einzelnes beziehen, Begriffe, wenn sie sich auf All-
gemeines beziehen, das mehreren Elementen gemeinsam ist. Begriffe 
wiederum werden eingeteilt in empirische und in reine Begriffe. Empi-
rische Begriffe entspringen der Erfahrung, reine Begriffe entspringen 
nicht der Erfahrung. Reine Begriffe werden dann eingeteilt in die reinen 
Verstandesbegriffe – die Kategorien – und die reinen Vernunftbegriffe – 
dies sind die Ideen.

Das entscheidende Bestimmungsmerkmal der Ideen liegt nun in dem, 
was sie von den reinen Verstandesbegriffen unterscheidet – Kant for-
muliert es so: »Ich verstehe unter der Idee einen notwendigen Vernunft
begriff, dem kein kongruierender Gegenstand in den Sinnen gegeben wer-
den kann.«99 Eine Differenz zu den reinen Verstandesbegriffen ist diese 
Bestimmung insofern, als zwar auch die reinen Verstandesbegriffe nicht 
der Erfahrung entspringen, sondern völlig a priori im Bewusstsein/Kog-
nitionsvermögen (Kant spricht vom Gemüt) verankert sind, sie aber den-
noch insofern eine Beziehung auf die Erfahrung haben, als sie empirische 
Erkenntnisse überhaupt erst möglich machen. Diese konstitutive Rolle 
der reinen Verstandesbegriffe für Erkenntnisse und im Vergleich dazu 
die Rolle, die die Ideen in Beziehung auf empirische Erkenntnisse spie-
len, werden noch näher behandelt werden.

Die Ideen als reine Vernunftbegriffe sind aber nicht bloß von den 
reinen Verstandesbegriffen unterschieden, sondern sie teilen mit ihnen 
auch einige wesentliche Gemeinsamkeiten. Nicht nur sind sie beide Vor-

97	 KrV, B 376.
98	 Ebd.
99	 KrV, B 383.

52

Das Geschichtsganze und die Epistemologie der reinen Vernunftbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


stellungen, beide Begriffe und beide reine Begriffe, sondern es gibt auch 
eine (epistemische) Funktion, die sie miteinander verbindet: Sie ermög-
lichen Einheit in der Mannigfaltigkeit. Wo Kant diese einheitsstiftende 
Funktion von Verstand und Vernunft als Verbindendes betont, markiert 
er aber auch eine Differenz hinsichtlich der Elemente, zwischen denen 
durch sie eine Einheit hergestellt werden kann: »Der Verstand mag ein 
Vermögen der Einheit der Erscheinungen vermittelst der Regeln sein, so ist 
die Vernunft das Vermögen der Einheit der Verstandesregeln unter Prin-
zipien.«100 Die durch die Vernunft ermöglichte Einheit ist also zumindest 
insofern anders, als sie eine höherstufige Einheit darstellt. Man kann dies 
so verstehen, dass zunächst der Verstand Erkenntnisse ermöglicht, indem 
er durch Regeln die Erscheinungen ordnet, und dann die Vernunft die so 
ermöglichten Erkenntnisse noch einmal in Richtung einer höheren Ein-
heit ordnet. Die Schwierigkeit, zu der diese zunächst knappe Formulie-
rung aber führt, ist die sich ergebende Frage, ob es somit nicht nur einen 
graduellen Unterschied zwischen dem Verstand und der Vernunft gibt.101 
An dieser Stelle sei schon festgehalten, dass Kant selbst deutlich behaup-
tet, dass die durch die Vernunft erzielte Einheit nicht bloß graduell, son-
dern prinzipiell von der Einheit und Allgemeinheit der Verstandesregeln 

100	 KrV, B 359.
101	 So meinen aufgrund der Vereinheitlichungsfunktion für die Vorstellungen, die Ver-

stand und Vernunft teilen, einige Kant-Interpret*innen, »that the difference between 
the faculties of understanding and reason is only a matter of degree, not a difference 
in kind.« (Rohlf, Michael: »The Ideas of Pure Reason.« In: Guyer, Paul (Hrsg.): The 
Cambridge Companion to Kant’s Critique of Pure Reason. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press 2010. S. 190–209. S. 198.) Michael Rohlf weist solche Interpretationsver-
suche mit dem Hinweis zurück, dass die Einheit und Allgemeinheit, die die Vernunft 
sucht, von ganz anderer Art ist als die, die durch den Verstand erzielt wird. Die Ver-
nunft ermögliche mit ihren Regeln absolute Universalität, der Verstand nur kompa-
rative Universalität, so Rohlf. (Vgl. Rohlf, The Ideas of Pure Reason, op. cit., S. 199.) 
Dies hänge außerdem zusammen mit dem Streben der Vernunft nach dem Unbe-
dingten, von dem der Verstand keinen Begriff hat. (Vgl. Rohlf, The Ideas of Pure Rea-
son, op. cit., S. 199.) Auf die Bedeutung des Unbedingten sowie die von Rohlf ange-
sprochene Unterscheidung zwischen komparativer und absoluter Universalität wird 
später noch zurückzukommen sein. Es soll an späterer Stelle auch überlegt werden, 
ob bezüglich solcher Merkmale alle reinen Vernunftbegriffe gleich beurteilt werden 
müssen oder es auch innerhalb der Ideen noch Unterschiede hinsichtlich dieser Merk-
male gibt.

53

Der erkenntnistheoretische Status der Ideen

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


unterschieden werden muss, wenn er sagt, dass sie »von ganz anderer Art 
ist, als sie von dem Verstande geleistet werden kann«.102

Einen Hinweis auf die Art dieses Unterschieds gibt die folgende kon-
trastive Charakterisierung der Vermögen Verstand und Vernunft: Der 
Verstand ist das Vermögen der Regeln, die Vernunft das Vermögen der 
Prinzipien.103 Die regelhaften Verstandeseinheiten werden durch die Ver-
nunft nach Prinzipien zu höheren Einheiten zusammengeführt. Um dies 
zu ermöglichen, müssen Schlüsse gezogen werden, insofern die Vernunft 
das Vermögen zu schließen ist (während der Verstand das Vermögen zu 
urteilen ist). Jeder Vernunftschluss ist die Ableitung einer Erkenntnis aus 
einem Prinzip.104 Vernunftschlüsse suchen die Prinzipien auf, die unbeding-
te Bedingungen für die höhere Einheit der Verstandeserkenntnisse sind.

Wodurch die Verstandeseinheit und die Vernunfteinheit aber darüber 
hinaus und im Detail unterschieden sind, soll im nächsten Abschnitt genau-
er untersucht werden, wenn die Vernunfteinheit als eines der wesentlichen 
epistemologischen Merkmale der Ideen in den Blick genommen wird.

Die reinen Begriffe des Verstandes und der Vernunft ermöglichen 
also beide eine epistemische Einheit, aber die reinen Vernunftbegriffe, 
die Ideen, zielen auf eine höhere Einheit, stellen ein Unbedingtes dar und 
kennen keinen Erfahrungsgegenstand, der ihnen korrespondiert – darin 
unterscheiden sie sich. Nicht bloß auf die spezielle Einheit, sondern auf 
all diese Bestimmungen der Vernunft und der Ideen wird noch zurück-
zukommen und genauer einzugehen sein. Es wird außerdem noch einmal 
zu überlegen sein, ob solche und etwaige andere Bestimmungen tatsäch-
lich auf alle Ideen zutreffen oder in uneingeschränkter Weise nur auf eine 
bestimmte Art der Ideen. (Siehe Kapitel 3.1.2.2.) Zumindest kann schon 
festgehalten werden: Es gibt Ideen, auf die all diese Bestimmungen zutref-
fen – ob diese Bestimmungen auch auf alle Ideen gänzlich zutreffen oder 
auf manche von ihnen nur mit Einschränkungen, wird sich noch zeigen.

102	 KrV, B 359.
103	 Vgl. KrV, B 356.
104	 Vgl. KrV, B 357.

54

Das Geschichtsganze und die Epistemologie der reinen Vernunftbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3.1.2	 Transzendentale sowie andere theoretische und praktische Ideen 
und deren Merkmale

Bevor im Einzelnen geprüft wird, welche epistemologischen Bestimmungen 
auf alle Ideen zutreffen, welche (in uneingeschränkter Weise) aber nur 
auf eine bestimmte Art von ihnen, müssen die verschiedenen Arten von 
Ideen der Einteilung Kants zufolge zunächst einmal unterschieden werden.

3.1.2.1	 Arten von Ideen: Transzendentale und andere theoretische  
und praktische Ideen

Kant trifft innerhalb der Ideen noch Differenzierungen und formuliert 
also Unterteilungen und spezifische Unterschiede innerhalb der Ideen. 
Zum einen gibt es die transzendentalen Ideen. Unter ihnen findet man 
die drei zentralen Vorstellungen der Metaphysik, nämlich Gott, die mit 
dem Begriff der Welt verbundene kosmologische Idee und die Seele.105 
Zwar sind damit genau jene Themen angesprochen, die die Fragestellung 
und Untersuchung der Kritik der reinen Vernunft motivieren, doch ist 
mit ihnen das Spektrum der Ideen deshalb noch nicht erschöpft.106 Bevor 
Kant die transzendentalen Ideen systematisch untersucht, spricht er von 
»den Ideen überhaupt«107. Nennt Kant von den transzendentalen Ideen 
genau drei, so lässt Kant die Zahl der anderen Ideen unbestimmt. Von 
Kants erkenntnistheoretischen Annahmen ausgehend lässt sich kein 
Grund ausmachen, wieso deren Zahl begrenzt sein sollte. Die von Kant 
genannten transzendentalen Ideen sind an der Zahl drei, weil Kant die 
transzendentalen Ideen aus der Dreiheit der Schlussformen und aus der 
Dreiheit von Subjekt, Erfahrungsgegenständen und Dingen überhaupt 
ableitet – wie auch noch zu betrachten sein wird (siehe Kapitel 3.1.2.3) –, 

105	 Vgl. KrV, B 391.
106	 Die Ideen im Allgemeinen behandelt Kant im Abschnitt Von den Ideen überhaupt, im 

Abschnitt Von den transzendentalen Ideen beleuchtet Kant dann die für seine Frage-
stellung im Zentrum stehenden drei transzendentalen Ideen. Da Kants Interesse an 
den Ideen von dem Problem der Möglichkeit einer speziellen Metaphysik als Wissen-
schaft gelenkt ist, findet man einen Großteil seiner in weiteren Abschnitten der Kri-
tik der reinen Vernunft formulierten Überlegungen zu Ideen in Zusammenhang mit 
den transzendentalen Ideen. Deshalb lohnt es sich nachzudenken, welche auch für 
Ideen überhaupt relevanten Gedanken in den Passagen zu finden sind, die primär 
den transzendentalen Ideen gewidmet sind.

107	 KrV, B 368.

55

Der erkenntnistheoretische Status der Ideen

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


und da die übrigen Ideen nicht aus derselben systematischen Struktur 
(und auch aus keiner anderen dreiteiligen oder in anderer Zahl in ihren 
Elementen limitierten Struktur) abgeleitet werden, lässt sich deren Zahl 
oder zahlenmäßige Begrenzung nicht prinzipiell aus Kants Erkenntnis-
theorie schließen. Sicher ist nur, dass die Vernunft Ideen im Plural hat. 
Außerdem nennt Kant einige wenige Beispiele für solche Ideen wie die 
Idee der Menschheit oder die Idee einer Verfassung, die die größte Frei-
heit ermöglicht. Selbst wenn sich die anderen Ideen neben den transzen-
dentalen Vernunftbegriffen nicht einzeln vollständig aufzählen lassen, 
so lassen sie sich aber noch weiter unterteilen, und zwar in zwei Grup-
pen.108 Einerseits gibt es Ideen, die dem Bereich der Sittlichkeit zugehören, 
andererseits gibt es auch Ideen, die einen Bezug zur Natur aufweisen: »[N]
icht bloß […] im Sittlichen, sondern auch in Ansehung der Natur selbst, 
sieht Plato mit Recht deutliche Beweise ihres Ursprungs aus Ideen. Ein 
Gewächs, ein Tier […] zeigen deutlich, daß sie nur nach Ideen möglich 
sind[.]«109 Man kann von (anderen/sonstigen) theoretischen und prakti-
schen Ideen neben den transzendentalen Ideen sprechen.110 Kant drückt 
diese Einteilung der Ideen am deutlichsten an der folgenden Stelle aus, 
an der er die transzendentalen Ideen einzuordnen versucht: »Unserer 
Absicht gemäß setzen wir aber hier die praktischen Ideen bei Seite, und 
betrachten daher die Vernunft nur im spekulativen, und in diesem noch 

108	 Es gibt keine einheitliche terminologische Zusammenfassung der Ideen, die es neben 
den transzendentalen Ideen gibt, und es sind in dieser Gruppe auch innere Differen-
zen zu sehen, etwa eine Unterscheidung zwischen theoretischen und praktischen 
Ideen. Deshalb ist in dieser Studie von »anderen« oder sonstigen Ideen (wenn die 
transzendentalen Ideen unmittelbar zuvor erwähnt werden) bzw. von »theoretischen 
und praktischen Ideen neben den transzendentalen Ideen« (wenn die transzenden-
talen Ideen nicht unmittelbar zuvor erwähnt werden) die Rede. Aus Gründen der 
Einfachheit und der Ökonomie der Formulierungen könnte auch die Bezeichnung 
der »nichttranszendentalen« Ideen überlegt werden, doch ist diese nicht etabliert und 
könnte über die inneren Differenzen hinwegtäuschen, somit also missverständlich 
sein. Sie wird in dieser Studie deshalb nicht verwendet, könnte aber diskutiert wer-
den.

109	 KrV, B 374.
110	 Michael Rohlf etwa weist auf diese systematische Ordnung der Ideen bei Kant hin 

und expliziert, dass es neben den transzendentalen Ideen »many ideas of reason« 
(Rohlf, The Ideas of Pure Reson, op. cit., S. 202) gebe, unter denen »practical […] and 
theoretical ideas« (Rohlf, The Ideas of Pure Reason, op. cit., S. 203) zu finden wären.

56

Das Geschichtsganze und die Epistemologie der reinen Vernunftbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


enger, nämlich nur im transzendentalen Gebrauch.«111 Im theoretischen 
Bereich der anderen Ideen neben den transzendentalen Vernunftbegriffen 
nennt Kant das Beispiel der Idee eines vollkommensten Tieres seiner Art.112 
In der Sphäre der Praxis bezieht sich Kant exemplarisch auf die Idee der 
Tugend113 und die Idee einer Staatsverfassung, die die größte mensch-
liche Freiheit zulässt.114 Die prinzipielle Unterscheidung zwischen theo-
retischen und praktischen Ideen neben den transzendentalen Ideen wird 
durch den Hinweis expliziert, dass im Bereich der sittlichen Praxis die 
Ideen wirksam werden und ihnen somit Kausalität zugeschrieben wer-
den kann. In der Orientierung an den praktischen Ideen könne die Ver-
nunft in der Welt als kausal wirkend angesehen werden, insofern sie das 
menschliche Handeln und damit auch Eingriffe in die empirische Reali-
tät leite. Der Bereich des Sittlichen wird als ein solcher angesprochen, in 
dem »die menschliche Vernunft wahrhafte Kausalität zeigt, und wo Ideen 
wirkende Ursachen (der Handlungen und ihrer Gegenstände) werden«.115

Eine zentrale praktische Idee ist die der Freiheit. Theoretisch kann Frei-
heit nicht erkannt werden, sie lässt sich nicht wie die Verstandesbegriffe 
deduzieren, aber es lässt sich in der transzendentalen Dialektik nachwei-
sen, dass Freiheit nicht theoretisch auszuschließen ist: Weil zwischen der 
phänomenalen und der noumenalen Seite der Handlungen zu unterschei-
den ist, wird der scheinbare Widerspruch zwischen Freiheit und der Kau-
salität der Naturphänomene aufgelöst. Für die mit dem Begriff der Welt 
verbundene (transzendentale) kosmologische Idee wird theoretisch nach-
gewiesen, dass sie mit Freiheit als kompatibel zu denken ist.116 In prakti-
scher Hinsicht aber wird Freiheit deduziert, indem in der Deduktion der 
praktischen Vernunft nachgewiesen wird, dass mit dem Bewusstsein des 
Sittengesetzes das Bewusstsein der Freiheit verbunden ist.117 Wo in der 
Geschichtsphilosophie das Sittengesetz als normativer Bezugspunkt des 

111	 KrV, B 386.
112	 Vgl. KrV, B 374.
113	 Vgl. KrV, B 372.
114	 Vgl. KrV, B 373.
115	 KrV, B 374.
116	 Vgl. KrV, B 559–586.
117	 Vgl. KpV, AA 05, 42.

57

Der erkenntnistheoretische Status der Ideen

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


historischen Fortschritts von Relevanz ist (worauf später einzugehen sein 
wird), ist also auch die Freiheit mitzudenken.

Jedenfalls ist zwischen transzendentalen und anderen Ideen sowie 
innerhalb der zweiten Gruppe zwischen theoretischen und praktischen 
Vernunftbegriffen zu unterscheiden, wobei manche Ideen sowohl in der 
theoretischen als auch in der praktischen Philosophie ihre Relevanz ent-
falten können.

3.1.2.2	 Theoretische und praktische Ideen neben den transzendentalen 
Vernunftbegriffen

Die transzendentalen Ideen sind eine spezielle Gruppe der Ideen. Inso-
fern sie deren Teilmenge sind, sind sie durch all die Eigenschaften gekenn-
zeichnet, die auf die Ideen überhaupt zutreffen. Welche Merkmale von 
allen Ideen geteilt werden, welche hingegen exklusiv den transzendenta-
len Ideen zukommen, soll in diesem und im folgenden Abschnitt (3.1.2.3) 
genauer herausgestellt werden.

Bereits erwähnt wurde das Charakteristikum der Ideen, dass es sich 
bei ihnen um Begriffe handelt, die über alle Erfahrung hinausgehen118 
und denen niemals irgendein Gegenstand in den Sinnen entsprechen 
kann.119 Dies ist ein fundamentaler Aspekt, der auf alle Ideen überhaupt, 
die transzendentalen wie die übrigen, zutrifft. So wird im Abschnitt über 
die Ideen überhaupt exemplarisch gezeigt, dass der (nicht zu den trans-
zendentalen Vernunftbegriffen zählenden) Idee der Menschheit niemals 
ein einzelner aus der Erfahrung bekannter Mensch entsprechen wird.120 
Im Abschnitt über die transzendentalen Ideen wird dann noch einmal 
in Bezug auf die Vorstellungen Gott, Welt und Seele besonders betont, 
dass niemals irgendein Objekt ihnen angemessen gegeben sein könnte.121

Ein weiteres Charakteristikum, das Kant mit den Ideen verbindet, ist 
die Einheit, die über die Verstandeseinheit hinausgeht. In welcher Weise 
die transzendentalen Ideen eine vereinheitlichende Funktion im Bereich 
der Erkenntnis besitzen, führt Kant vor allem im Anhang zur transzen-

118	 Vgl. KrV, B 377.
119	 Vgl. KrV, B 374.
120	 Vgl. KrV, B 374.
121	 Vgl. KrV, B 393.

58

Das Geschichtsganze und die Epistemologie der reinen Vernunftbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


dentalen Dialektik aus, und zwar im Abschnitt »Von der Endabsicht der 
natürlichen Dialektik«.122 Aber schon in den Überlegungen zu der Vernunft 
überhaupt, der sowohl die transzendentalen wie auch die anderen Ideen 
entspringen, betont Kant, dass die Vernunft immer schon darauf abzielt, 
eine Einheit zu ermöglichen, die insofern über die Verstandeseinheit hin-
ausgeht, als die Verstandesregeln zunächst das Mannigfaltige der Erschei-
nungen in Einheiten zusammenfassen lässt, die Vernunft aber das Resultat 
der Verstandesregeln noch einmal unter Prinzipien einer höheren Einheit 
zuführt.123 Da Kant diese Ermöglichung der (über die verstandesmäßige 
Einheit hinausgehenden) Einheit schon in den Überlegungen zur Vernunft 
überhaupt anstellt, weist die Textstruktur darauf hin, dass dieses Charakte-
ristikum sowohl auf die transzendentalen wie auch auf die anderen Ideen 
zutrifft. In welcher Weise die transzendentalen Ideen eine Vereinheitli-
chung befördern, wird noch eingehender betrachtet werden, wenn die 
epistemische Funktion der Ideen detaillierter beleuchtet wird. In welcher 
Weise die theoretischen und praktischen Ideen neben den transzendenta-
len Vernunftbegriffen Einheit befördern, wird von Kant nicht näher aus-
geführt, da seine Ausführungen zu den Ideen überhaupt sehr knapp gehal-
ten sind und nicht weit über die Beschreibung einiger Beispielfälle solcher 
Ideen hinausgehen. In welcher Weise diese theoretischen und praktischen 
Ideen neben den transzendentalen Vernunftbegriffen eine über die Ver-
standeseinheit hinausgehende Einheit ermöglichen, kann daher am besten 
durch eine von Kants erkenntnistheoretischen Prämissen geleitete Inter-
pretation eines von ihm beschriebenen Beispielfalls erschlossen werden.

Zu diesem Zweck soll das Beispiel der Idee des Menschen herangezo-
gen werden, das Kant anspricht, wenn er sagt,

daß zwar kein einzelnes Geschöpf, unter den einzelnen Bedingun-
gen seines Daseins, mit der Idee des Vollkommensten seiner Art 
kongruiere (so wenig wie der Mensch mit der Idee der Mensch-
heit, die er sogar selbst als das Urbild seiner Handlungen in sei-
ner Seele trägt), daß gleichwohl jene Ideen im höchsten Verstande 
einzeln, unveränderlich, durchgängig bestimmt, und die ursprüng

122	 Vgl. KrV, B 708.
123	 Vgl. KrV, B 359.

59

Der erkenntnistheoretische Status der Ideen

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


lichen Ursachen der Dinge sind, und nur das Ganze ihrer Verbin-
dung im Weltall einzig und allein jener Idee völlig adäquat sei.124

Diese Textstelle kontrastiert die einzelnen empirischen Erscheinungen, 
die als Exemplar einer bestimmten Art – insbesondere des Menschen – 
auftreten, mit der Idee dieser Art. Die Gegenüberstellung umfasst mehre-
re Aspekte. Ein Aspekt besteht darin, dass die Idee in gewisser Weise als 
Ursache der Phänomene angesehen werden kann, die sie exemplifizieren – 
doch dieser Aspekt soll nun vernachlässigt werden.125 Ein zweiter Aspekt 
ist darin zu finden, dass die Idee einen Grad der Vollkommenheit auf-
weist, dessen Erreichung empirischen Einzelexemplaren unmöglich ist. 
Kein einzelnes Wesen kann die Idee seiner Gattung zur Gänze repräsentie-
ren und so kann auch kein einzelner Mensch vollkommen darstellen, was 
Menschlichkeit126 bedeutet, sondern gemessen an der vollkommenen Idee 

124	 KrV, B 374 f.
125	 Diese Äußerung Kants könnte den Leser insofern stutzig machen, als hier mit der Be-

stimmung als Ursache die Kategorie der Kausalität auf eine Idee angewandt wird, ob-
wohl die Kategorien in Erkenntnisurteilen doch nur auf empirische Gegenstände an-
wendbar wären. Die Lösung dieser Schwierigkeit kann aber kaum in der 
Interpretation liegen, dass Kant hier Platons Ideenlehre in einigen Grundzügen be-
schriebe und danach nur einige Aspekte aufgriffe, die er selbst in seiner Philosophie 
voraussetzte, wobei die nicht aufgegriffenen Aspekte nicht seiner Ansicht entsprä-
chen, wozu auch dieser Status der Ideen als Ursachen der Dinge zählte. Denn Kant 
selbst sagt, dass sowohl im Bereich der Natur als auch im Bereich der Sittlichkeit »Pla-
to mit Recht deutliche Beweise ihres Ursprungs aus Ideen« (KrV, B 374) sieht, dass 
er dessen Position also auch in dieser Hinsicht teile. Die am nächsten liegenden In-
terpretationsansätze bestünden darin, dass im Bereich der Sittlichkeit Ideen Ursa-
chen sind, insofern es eine Kausalität aus Freiheit gibt, und im Bereich der Natur 
Ideen insofern Ursachen sind, als Lebewesen als zweckmäßig geordnet angesehen 
werden müssen, was nicht nur mechanische Kausalität, sondern auch eine Wirkung 
einer teleologischen Zweckursache – also einer Idee – umfasst. Diese Interpretations-
möglichkeit ist verknüpft mit Themen der Zweiten und Dritten Kritik – den Zusam-
menhängen zwischen Moralität und Freiheit sowie zwischen Lebewesen und Teleo-
logie – und soll an dieser Stelle nicht eingehender thematisiert werden, womit auch 
die Frage, inwiefern eine solche Verbindung der Kausalität mit überempirischen Ideen 
problematisch ist, nicht vertiefend behandelt wird.

126	 Wenn Kant von der Menschheit spricht, dann meint er nicht die empirische Gesamt-
heit aller Menschen, sondern das, was ihr Menschsein ausmacht – im heutigen all-
täglichen Sprachgebrauch entspricht diesem Gedanken eher das Wort Menschlichkeit.

60

Das Geschichtsganze und die Epistemologie der reinen Vernunftbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


bleiben konkrete Exemplare immer hinter dieser zurück. Ein dritter und 
unter dem gegenwärtigen Gesichtspunkt entscheidender Aspekt besteht 
darin, dass die einzelnen Menschen, Lebewesen und Dinge immer viele 
sind, dass also die individuellen Exemplare einer Art eine Mannigfaltig-
keit darstellen, während die Idee der Menschheit oder einer anderen Art 
immer nur eine einzige ist. Diese eine Idee wird auch als Beurteilungs-
maßstab für die einzelnen Exemplare herangezogen. Werden die zahl-
reichen Menschen und ihre Handlungen moralisch beurteilt, dann wer-
den sie mit dieser einen Idee der Menschheit konfrontiert. Werden die 
vielen einzelnen, empirisch konkret vorhandenen Staaten und politischen 
Gemeinschaften hinsichtlich ihrer Rechtmäßigkeit beurteilt und soll ver-
sucht werden, sie gerechter zu gestalten, dann müssen diese empirischen 
Einzelphänomene mit der einen und einzigen Idee einer vollkommen 
gerechten Staatsverfassung konfrontiert werden.127 Diese Einheit ist somit 
keine durch empirische Vergleiche gewonnene relative Einheit wie die 
durch empirische Begriffe, denn die Idee eines vollkommenen Staates 
kann nicht aus einer Untersuchung der realen Staaten erschlossen wer-
den, sondern muss umgekehrt vorausgesetzt werden, wenn diese Staaten 
rechtlich bewertet werden. Die Einheit der Ideen geht aber auch über die 
Einheit der Kategorien hinaus. Dies ist der Fall, weil in Erkenntnisurteilen 
über einzelne Dinge, Lebewesen oder Menschen schon ein Mannigfaltiges 
der Anschauung begrifflich vereinheitlicht wurde, woraufhin viele sol-
cher verstandesmäßigen Einheiten wie etwa eine Vielzahl von Menschen 
noch einmal mit der höheren Einheit einer Idee des Menschen konfron-
tiert werden. Außerdem ist der eine Vernunftbegriff – wie zuvor bereits 
ausgeführt wurde –, der bei der Beurteilung der Vollkommenheit eines 
Einzelphänomens als Maßstab vorausgesetzt wird, aufgrund seiner eige-
nen Vollkommenheit keiner empirischen Entsprechung fähig. Dies gilt 

– wie sich anhand der Überlegung zu Kants Beispielen gezeigt hat – nicht 
nur für die transzendentalen Ideen, sondern für die Ideen überhaupt, also 
auch die anderen Ideen.

Ein weiteres Charakteristikum der Ideen besteht darin, dass sie ein 
Unbedingtes betreffen – Michael Rohlf etwa nennt dies als entscheidenden 

127	 Vgl. KrV, B 373.

61

Der erkenntnistheoretische Status der Ideen

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aspekt der Vernunft und ihrer reinen Begriffe.128 Auch für diesen Aspekt 
soll nun überlegt werden, ob er ebenso auf die theoretischen und prakti-
schen Ideen neben den transzendentalen Ideen zutrifft. Kant gebraucht 
den Terminus des Unbedingten nicht explizit im Abschnitt Von den Ideen 
überhaupt, sondern im Abschnitt über die transzendentalen Ideen, wenn 
er deren systematische Ableitung aus den Relationskategorien themati-
siert,129 aber auch schon im Abschnitt über das Vernunftvermögen in der 
Einleitung zur Transzendentalen Dialektik130, der prinzipiell für alle Ideen 
Gültigkeit hat. An der Stelle, an der Kant die transzendentalen Ideen aus 
den Relationskategorien ableitet, bezieht er den Aspekt des Unbeding-
ten nur auf diese.131 Dennoch kann die Gültigkeit des Unbedingtheits-
moments auch für die anderen Ideen geprüft werden.132 Zwar mögen die 
anderen Ideen nicht wie die transzendentalen Ideen in der Anwendung 
der nach der Relationskategorie unterschiedenen Schlussregeln bishin zu 
einer Totalität der Bedingungen eines der Teilbereiche (wie im Falle der 
Seele zur Totalität der Bedingungen der inneren Erfahrung, bei der mit 
dem Begriff der Welt verbundenen kosmologischen Idee zur Totalität der 
Bedingungen der äußeren Erfahrung und im Falle des Gottesbegriffs zur 
Totalität der Bedingungen des Denkens von Gegenständen überhaupt), 
die zusammengenommen alle Gegenstände der Erfahrung und des Den-
kens umfassen,133 und also zu einem »schlechthin, d. i. in jeder Beziehung, 
Unbedingten«134 führen, aber sie mögen in einem anderen und hinsicht-
lich des Bezugsbereichs beschränkteren Sinne ein Unbedingtes erschlie-
ßen. Zieht man die Einteilung der Ideen (neben den transzendentalen 
Vernunftbegriffen) in theoretische und praktische Ideen heran, so ist dies 
zunächst für die praktischen Ideen sehr leicht zu plausibilisieren. Prak-
tische Ideen wie die Idee der Tugend oder die Idee einer vollkommen 
gerechten Verfassung haben keine hypothetische, sondern eine katego-
rische Gültigkeit. Sie sind niemals aus etwas Gegebenem abgeleitet, son-

128	 Vgl. Rohlf, The Ideas of Pure Reason, op. cit., S. 199.
129	 Vgl. KrV, B 379.
130	 Vgl. KrV, B 364.
131	 Vgl. KrV, B 379 f.
132	 Siehe Fußnote 106.
133	 Vgl. KrV, B 378 f.; KrV, B 391.
134	 KrV, B 382.

62

Das Geschichtsganze und die Epistemologie der reinen Vernunftbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


dern immer schon zur normativen Beurteilung von Gegebenheiten vor-
auszusetzen: »Denn es ist gleichwohl alles Urteil, über den moralischen 
Wert oder Unwert nur vermittelst dieser Idee [der Tugend; Anm. C. K.] 
möglich«135. Die praktischen Ideen als Voraussetzungen der normativen 
Beurteilung können nicht aus anderen Bedingungen wie empirischen 
Gegebenheiten oder hypothetischen Zielvorstellungen abgeleitet werden, 
denn ansonsten würden sie ihre normative Gültigkeit einbüßen. Wären 
praktische Ideen etwa durch empirische Gegebenheiten bedingt, so würde 
das nach Kant zu dem führen, was heute als naturalistischer Fehlschluss 
bekannt ist, denn »es ist höchst verwerflich, die Gesetze über das, was ich 
tun soll, von demjenigen herzunehmen, oder dadurch einzuschränken, 
was getan wird«136. Insofern praktische Ideen als normativer Maßstab also 
nicht aus anderen Bedingungen abgeleitet werden können, betreffen sie 
ein Unbedingtes. Im Falle der (nicht zu den transzendentalen Vernunft-
begriffen zählenden) theoretischen Ideen ist die Unbedingtheit nicht ganz 
auf dieselbe Weise zu erschließen. Die Idee eines vollkommensten Tie-
res oder Gewächses seiner Art137 hat keine sittlichen Implikationen, die 
unbedingte Gültigkeit aufweisen könnten. Wenn auch nicht auf diesel-
be Weise, so kann man aber auf analoge Weise versuchen, einen Aspekt 
der Unbedingtheit an solchen Ideen auszumachen. Der Idee eines Voll-
kommensten seiner Art (auch der Idee eines vollkommenen Menschen) 
entsprechen nirgendwo die empirisch gegebenen Exemplare, weshalb 
sie auch nicht aus Bedingungen (der Erfahrung) abzuleiten ist, sondern 
umgekehrt immer schon vorausgesetzt werden muss, um Exemplare einer 
Art als solche hinsichtlich ihrer Vollkommenheit oder Repräsentativität 
zu beurteilen – wenn auch nicht in sittlich-praktischer Hinsicht. In die-
sem Sinne können auch die theoretischen (nicht zu den transzendenta-
len Vernunftbegriffen zählenden) Ideen als auf ein Unbedingtes verwei-
send angesehen werden.

Zusammenfassend lässt sich über die Ideen überhaupt – auch die theo-
retischen und praktischen Ideen neben den transzendentalen Vernunft-
begriffen – sagen: Sie alle sind Begriffe, die nicht der Erfahrung entnom-

135	 KrV, B 372.
136	 KrV, B 375.
137	 Vgl. KrV, B 374.

63

Der erkenntnistheoretische Status der Ideen

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


men sind und denen auch niemals ein Erfahrungsgegenstand entsprechen 
kann. Sie stellen jeweils eine Einheit dar, die nicht nur wie der Verstand die 
Mannigfaltigkeit der Anschauung als einen begrifflich bestimmten Gegen-
stand vereinheitlicht, sondern eine höhere und über alle Erfahrung hin-
ausgehende Einheit sind, mit der die einzelnen Erfahrungsgegenstands-
einheiten konfrontiert werden (an einem einzelnen Menschen kann vieles 
wahrgenommen werden, und doch ist er in der Erfahrung ein Mensch 
und in diesem Sinne eine Einheit, allerdings gibt es viele einzelne Men-
schen, die Idee des Menschen aber ist eine höhere, überempirische Ein-
heit, von der es nur eine einzige gibt). Sie verweisen auf ein Unbedingtes, 
insofern sie nicht aus anderen Bedingungen – etwa den Bedingungen der 
Erfahrung – abgeleitet werden können, sondern umgekehrt als theoreti-
sche oder praktische Bedingung vorausgesetzt werden müssen, um Ein-
zelphänomene hinsichtlich ihrer Vollkommenheit oder ihres sittlichen 
Werts zu beurteilen.

3.1.2.3	 Transzendentale Ideen
Die bereits benannten transzendentalen Ideen der Theologie, Kosmo-
logie und Psychologie (die Idee Gottes, die mit dem Begriff der Welt ver-
bundene kosmologische Idee und die Idee der Seele) weisen diejenigen 
Merkmale, die allen übrigen Ideen zukommen, ebenso auf. Auch sie gehen 
also über alle mögliche Erfahrung hinaus, sind eine über die Verstandes-
einheit hinausgehende Einheit und verweisen auf ein Unbedingtes. Dar-
über hinaus haben die transzendentalen Ideen aber spezielle Merkmale, 
die nun betrachtet werden sollen.

Als essenzielle Bestimmung der transzendentalen Ideen kann angese-
hen werden, dass sie »den Verstandesgebrauch im Ganzen der gesamten 
Erfahrung nach Prinzipien bestimmen werden«138. Diese Orientierungs-
leistung für die Gesamtheit der Verstandestätigkeit hängt zusammen mit 
der später zu beleuchtenden epistemischen Funktion der transzendenta-
len Ideen. Jedenfalls kann den anderen Ideen ein vergleichbares Merkmal 
nicht zugesprochen werden, da sich Ideen wie etwa die einer Tierart nicht 
auf den gesamten Verstandesgebrauch und auf das Ganze der Erfahrung 
beziehen, sondern nur auf die Verstandesurteile über die Exemplare die-

138	 KrV, B 378.

64

Das Geschichtsganze und die Epistemologie der reinen Vernunftbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ser jeweils einen Tierart, nicht aber auf andere Urteile. Die theoretischen 
und praktischen Ideen neben den transzendentalen Vernunftbegriffen 
gehen zwar auch über alle Erfahrung hinaus, doch nur ein begrenzter 
Teil begrifflich bestimmter Erfahrungen hat jeweils einen Bezug zu einer 
bestimmten unter diesen Ideen. Diese Differenz zwischen transzendenta-
len und anderen Ideen ist aber dahingehend einzuschränken, dass nicht 
jede der transzendentalen Ideen (der theologischen Idee Gottes, der mit 
dem Begriff der Welt verbundenen kosmologischen Idee sowie der psy-
chologischen Idee der Seele) für sich genommen schon zum gesamten 
Bereich der Erfahrung eine Beziehung hat. Zumindest die Idee der Seele, 
die auf die innere Erfahrung bezogen ist,139 und die mit dem Begriff der 
Welt verbundene kosmologische Idee, die die Gegenstände der äußeren 
Erfahrung betrifft, haben für sich einen eingeschränkten Bezugsbereich, 
wobei aber zu beachten ist, dass diese Bereiche wesentlich umfassen-
der sind als die Erfahrungsbereiche, für die etwa die nicht zu den trans-
zendentalen Vernunftbegriffen zählende) Idee einer bestimmten Tierart 
oder Pflanzenart relevant sind. Nimmt man allerdings die Bereiche, auf 
die sich die Idee der Seele und die mit dem Begriff der Welt verbundene 
kosmologische Idee beziehen, zusammen, so umfassen sie tatsächlich die 
Gesamtheit aller Gegenstände der Erfahrung. Denkt man noch die Idee 
Gottes hinzu, so ist zu allen Gegenständen der Erfahrung und des Den-
kens ein Bezug hergestellt. Dies steht in einem Kontrast zu den limitier-
ten Relevanzbereichen der theoretischen und praktischen Ideen neben 
den transzendentalen Vernunftbegriffen.

Eine zweite markante Charakterisierung der transzendentalen Ideen 
findet man in den folgenden Formulierungen:

Nun geht der transzendentale Vernunftbegriff jederzeit nur auf die 
absolute Totalität in der Synthesis der Bedingungen, und endigt 
niemals, als bei dem schlechthin, d. i. in jeder Beziehung, Unbe-
dingten. […] [T]ranszendentale Ideen […] betrachten alles Erfah-
rungserkenntnis als bestimmt durch eine absolute Totalität der 
Bedingungen.140

139	 Vgl. KrV, A 379.
140	 KrV, B 382–384.

65

Der erkenntnistheoretische Status der Ideen

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Den Begriff »absolut« erläutert Kant mit der Formulierung »in aller 
Beziehung«, während der Gegenbegriff »komparativ« etwas betrifft, das 
nur in besonderer Hinsicht Gültigkeit hat. Dies lässt sich im Lichte des 
erstgenannten Charakteristikums der transzendentalen Ideen so verstehen, 
dass zwar alle Ideen in gewisser Weise ein Unbedingtes betreffen, näm-
lich eine selbst nicht bedingte Bedingung von Urteilen über Gegenstände 

– aber im Falle einer nicht zu den transzendentalen Vernunftbegriffen 
zählenden theoretischen oder praktischen Idee ist der Gegenstands-
bereich, für den diese die unbedingte Bedingung ist, eingeschränkt – sie 
ist eine solche nur für diesen Bereich.141 Die Idee des vollkommensten 
Tieres seiner Art ist zwar selbst nicht empirisch bedingt, aber sie ist eine 
unbedingte Bedingung nur für diejenigen Urteile über die Tiere die-
ser Art – also nur in Beziehung auf die Urteile über diesen Erfahrungs-
bereich, nicht in aller Beziehung. Die transzendentalen Ideen hingegen 
stellen zusammengenommen ein schlechthin Unbedingtes dar und sind 
somit unbedingte Bedingungen aller Urteile der Erfahrung. Die gesamte 
Erfahrungserkenntnis, nicht nur ein eingeschränkter Bereich, hat (zwar 
nicht schon in jeder der drei einzelnen transzendentalen Ideen, aber) in 
der zusammengedachten Dreiheit der Ideen der Theologie, der Kosmo-
logie und der Psychologie (der Idee Gottes, der mit dem Begriff der Welt 
verbundenen kosmologischen Idee und der Idee der Seele) unbedingte 
Bedingungen.

Weshalb eine Dreiheit von solchen schlechthin unbedingten Ver-
nunftbegriffen angenommen werden soll, verdeutlicht Kant durch sei-
ne Ableitung der transzendentalen Ideen. Die reinen Verstandesbegrif-
fe, die Kategorien, leitet Kant aus den Formen des Urteils ab; die reinen 

141	 In diesem Sinne ist die schon früher behandelte (siehe Fußnote 101) Unterscheidung 
zwischen einerseits komparativer und andererseits absoluter Unbedingtheit und All-
gemeinheit/Universalität des Bezugsbereichs zwar auch mit der Differenzierung zwi-
schen reinen Verstandesbegriffen und reinen Vernunftbegriffen verbunden, worauf 
Michael Rohlf hingewiesen hat (vgl. Rohlf, The Ideas of Pure Reason, op. cit., S. 198 f.), 
aber sie ist darüber hinaus auch mit einer Differenzierung innerhalb der Ideen ver-
bunden, insofern Unbedingtheit transzendentalen Ideen in absoluter, anderen Ideen 
jedoch nur in komparativer Weise zukommt und der universelle Bezug zu allen Er-
fahrungserkenntnissen nur den transzendentalen Ideen zusammengenommen zu-
kommt.

66

Das Geschichtsganze und die Epistemologie der reinen Vernunftbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


transzendentalen Vernunftbegriffe leitet er aus den Formen der Vernunft-
schlüsse ab. Es gibt nach der Ordnung der Relationskategorien drei For-
men der Vernunftschlüsse: »kategorische oder hypothetische oder dis-
junktive Vernunftschlüsse«142. Diesen gemäß stellt Kant die Dreiheit der 
transzendentalen Ideen dar:

So viel Arten des Verhältnisses es nun gibt, die der Verstand ver-
mittelst der Kategorien sich vorstellt, so vielerlei reine Vernunft-
begriffe wird es auch geben, und es wird also erstlich ein Unbe-
dingtes der kategorischen Synthesis in einem Subjekt, zweitens der 
hypothetischen Synthesis der Glieder einer Reihe, drittens der dis-
junktiven Synthesis der Teile in einem System zu suchen sein.143

Über diese Charakterisierung der Grundlage der Dreiheit der trans-
zendentalen Ideen nach der Einteilung der Relationskategorien und der 
ihnen entsprechenden Vernunftschlüsse (kategorische/hypothetische/dis-
junktive) hinaus gibt es bei Kant noch weitere Formulierungen, die die 
Einteilung der reinen Vernunftbegriffe betreffen, wobei die folgende Stel-
le andere Aspekte beleuchtet als die eben zitierte:

Folglich werden alle transzendentale Ideen sich unter drei Klassen 
bringen lassen, davon die erste die absolute (unbedingte) Einheit des den-
kenden Subjekts, die zweite die absolute Einheit der Reihe der Bedingun-
gen der Erscheinung, die dritte die absolute Einheit der Bedingung aller 
Gegenstände des Denkens überhaupt enthält.144

Die erste Idee ist die der Seele, die zweite die mit dem Begriff der Welt 
verbundene kosmologische Idee, die dritte die Idee Gottes. In der ersten 
Textstelle wird die Dreiheit der transzendentalen Ideen also mit der Drei-
heit der Vernunftschlüsse in Verbindung gebracht, in der zweiten Stelle 
mit der Dreiheit von Subjekt, Erscheinung und allen Gegenständen des 
Denkens überhaupt, die basalste Konstituenten der kritischen Erkennt-
nistheorie darstellen. Paul Guyer hat auf die Unterschiedenheit dieser bei-
den Überlegungen zur Ableitung der transzendentalen Ideen mit einem 

142	 KrV, B 361.
143	 KrV, B 379.
144	 KrV, B 391.

67

Der erkenntnistheoretische Status der Ideen

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


auf die zweitere bezogenen Kommentar hingewiesen: »This explana-
tion of the origin of transcendental illusion does not […] begin with any 
exploitation of the three specifically relational categories.«145 Diese Unter-
scheidung erlaubt Guyer auch, der Ableitung mithilfe der zweiten Strate-
gie eine Nachvollziehbarkeit zuzugestehen, obwohl er die Ableitung der 
Ideen aus den Relationskategorien für kritikwürdig hält. Michael Rohlf 
hingegen hat versucht, eine Verbindung zwischen den beiden Ableitungs-
strategien herzustellen, indem er die Überlegung anstellt, dass die Anwen-
dung der drei Formen der Vernunftschlüsse, die ansonsten unproblema-
tisch sind, auf die drei basalen Wissenskonstituenten (Subjekt, Erscheinung 
und alle Gegenstände des Denkens überhaupt) in den transzendentalen 
Ideen den transzendentalen Schein hervorbringt.146 So lassen sich Kants 
verschiedene Äußerungen zur Ableitung der drei transzendentalen Ideen 
miteinander verknüpfen.

Jedenfalls besteht in der systematischen Ableitung der drei transzen-
dentalen Ideen eine Differenz zu den anderen Ideen, die nicht aus den 
drei basalen Grundkonstituenten der Erkenntnis oder aus den drei For-
men der Vernunftschlüsse hergeleitet werden. Aus dieser speziellen Ablei-
tung der transzendentalen Ideen folgt ein weiterer Unterschied zu den 
anderen Ideen, der darin besteht, dass letztere in direkterer Weise auf 
die Empirie bezogen sind. So ist beispielsweise die (nicht zu den trans
zendentalen Vernunftbegriffen zählende) theoretische Idee des vollkom-
mensten Exemplars einer Tierart zwar ebenso wenig empirisch wie die 
transzendentalen Ideen, aber in der Beurteilung der Repräsentativität 
oder Vollkommenheit eines Exemplars dieser Tierart wird diese Tier-
artidee als unbedingter Beurteilungsmaßstab für empirische Exempla-
re angesetzt, auf die auch der empirische Begriff dieser Art angewandt 
wird. Die transzendentalen Ideen hingegen werden nicht als unbedingter 
Beurteilungsmaßstab bei der Anwendung empirischer Begriffe angesetzt, 
sondern durch ihre Ableitung aus den nach den reinen Verstandesbeg-
riffen der Relation geordneten Vernunftschlüssen haben sie einen direk-

145	 Guyer, Paul: »The Unity of Reason: Pure Reason as Practical Reason in Kant’s Early 
Conception of the Transcendental Dialectic.« In: Paul Guyer: Kant on Freedom, Law 
and Happiness. Cambridge: Cambridge University Press 2000. S. 80–84. S. 83.

146	 Vgl. Rohlf, The Ideas of Pure Reason, op. cit., S. 205 f.

68

Das Geschichtsganze und die Epistemologie der reinen Vernunftbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


teren Bezug zu den Kategorien, den reinen Verstandesbegriffen, nicht zu 
den empirischen Begriffen. In dieser Hinsicht führen empirische Begrif-
fe in der Suche nach unbedingten Beurteilungsmaßstäben für Repräsen-
tativität oder Vollkommenheit von Exemplaren zu (nicht zu den trans-
zendentalen Vernunftbegriffen zählenden) theoretischen Ideen (wobei 
sie nicht aus den empirischen Begriffen abgeleitet werden, sondern zur 
Bewertung einzelner mit diesen bezeichneter Exemplare vorausgesetzt 
werden müssen), wohingegen reine Verstandesbegriffe in der durch sie 
möglichen Einteilung der Vernunftschlüsse nach den Relationskatego-
rien zu den transzendentalen Ideen führen.

Der weitere Bezugsrahmen auf Bereiche der Erfahrung (bishin zu 
deren Gesamtheit), der größere Geltungsrahmen der Unbedingtheit, die 
Ableitung aus den sich aus den Relationskategorien ergebenden Vernunft-
schlüssen und die damit gegebene direktere Verbindung zu den reinen 
Verstandesbegriffen sind also Unterscheidungsmerkmale der transzen-
dentalen Ideen zu den anderen Ideen, welche trotz ihres Status als Ver-
nunftbegriffe im Vergleich mit den transzendentalen Ideen einen stärke-
ren Bezug zu den empirischen Begriffen haben.

3.1.3	 Die regulative erkenntnistheoretische Funktion der Ideen
Der erkenntnistheoretische Charakter der Ideen wird von Kant in Bezug-
nahme auf den Status der reinen Verstandesbegriffe bestimmt. Diese – die 
Kategorien der Qualität, Quantität, Modalität und Relation – haben Kant 
zufolge eine konstitutive erkenntnistheoretische Funktion (wobei den 
dynamischen Kategorien der Modalität und Relation in einer bestimmten 
Hinsicht auch eine regulative Funktion zugeschrieben wird, wie an spä-
terer Stelle dieses Kapitels erläutert werden wird). Sie besteht darin, dass 
die Kategorien zwar nicht Gegenstände wären, die empirisch beobachtet 
werden könnten und dadurch ihre Objektivität bewiesen, dass sie aber 
Erfahrung und empirische Erkenntnisse überhaupt erst möglich machen. 
Kategorien wie beispielsweise Einheit, Vielheit oder Kausalität beweisen 
ihre objektive Gültigkeit dadurch, dass sie die Erfahrung einzelner oder 
mehrerer Gegenstände oder ihrer Ursache-Wirkungs-Verhältnisse erst 
ermöglichen. Weil die Erfahrungserkenntnis objektiver Gegenstände gar 

69

Der erkenntnistheoretische Status der Ideen

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


nicht ohne die reinen Verstandesbegriffe möglich ist und somit alle objek-
tive Gültigkeit von Urteilen überhaupt erst durch sie zustande kommt, 
besitzen die Kategorien selbst objektive Gültigkeit. Diese Verteidigung der 
objektiven Realität der reinen Verstandesbegriffe durch den Nachweis ihrer 
erfahrungskonstitutiven epistemischen Funktion ist, was Kant in seiner 
Deduktion der reinen Verstandesbegriffe ausführlich unternommen hat.

Bezugnehmend auf diese Deduktion der reinen Verstandesbegriffe 
erklärt Kant zu Beginn der transzendentalen Dialektik über die Ideen: »Von 
diesen transzendentalen Ideen ist eigentlich keine objektive Deduktion 
möglich, so wie wir sie von den Kategorien liefern konnten.«147 Dies liege 
daran, dass die Ideen immer schon alle mögliche Erfahrung übersteigen, 
während die Kategorien in aller Erfahrung als Konstituentien fungieren.

Angesichts dieser frühen und klaren Festlegung kann es ziemlich über-
raschend erscheinen, welche Wendung Kant am Ende der transzendenta-
len Dialektik – in deren Anhang – durchführt:

Man kann sich eines Begriffs a priori mit keiner Sicherheit bedie-
nen, ohne seine transzendentale Deduktion zu Stande gebracht zu 
haben. Die Ideen der reinen Vernunft verstatten zwar keine Deduk-
tion von der Art, als die Kategorien; sollen sie aber im mindesten 
einige, wenn auch nur unbestimmte, objektive Gültigkeit haben, 
und nicht bloß leere Gedankendinge (entia rationis ratiocinantis) 
vorstellen, so muß durchaus eine Deduktion derselben möglich 
sein, gesetzt, daß sie auch von derjenigen weit abwiche, die man 
mit den Kategorien vornehmen kann. Das ist die Vollendung des 
kritischen Geschäftes der reinen Vernunft, und dieses wollen wir 
jetzt übernehmen.148

Man mag darin nicht unbedingt einen Widerspruch zu der zuvor zitierten 
Festlegung sehen, insofern Kant ja beide Male betont, dass eine Deduktion 
der Ideen nicht wie im Falle der Kategorien möglich ist. Dass sie jedoch 
im Falle der Ideen in anderer oder analoger Weise möglich ist, ist aber 
insofern überraschend, als dies zuvor nicht einmal angedeutet worden 

147	 KrV, B 393.
148	 KrV, B 697 f.

70

Das Geschichtsganze und die Epistemologie der reinen Vernunftbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


war. In diesem Sinne widerspricht sich Kant hier zwar nicht – ob sein 
versuchter Nachweis der anders gearteten objektiven Gültigkeit der Ideen 
plausibel ist, ist damit aber noch nicht entschieden. Diesen Nachweis ver-
sucht Kant durch die Darstellung der epistemologischen Funktion der 
Ideen zu erbringen.

Die grundlegendste Bestimmung der epistemologischen Funktion 
der Ideen ist die Systematisierung der Erkenntnisse. Mithilfe der Orien-
tierungsfunktion der Ideen lassen sich die Verstandeserkenntnisse in 
einer Vernunfteinheit zu einem System formen.149 Doch erschöpft die-
se fundamentale Funktion der Systematisierung noch nicht die gesam-
te epistemologische Leistung der Vernunft, denn diese Systematisierung 
ist nicht bloß eine nachträgliche Umgestaltung gewonnener Erkenntnis-
se, die ansonsten unbeeinflusst blieben, sondern die Orientierung an der 
Systemeinheit leitet den Prozess des verstandesgemäßen Erkenntnisge-
winns schon zuvor. Sie ermöglicht den Erkenntnisgewinn zwar nicht erst, 
aber sie modifiziert ihn bereits während seines Vollzugs, denn sie »beför-
dert […] nicht allein dessen Ausbreitung, sondern bewährt auch zugleich 
die Richtigkeit desselben«.150 Zur Gewinnung von Verstandeserkenntnis-
sen ist die Systematisierungsfunktion der Vernunft also nicht notwendig, 
aber diese kann die Sicherheit und das Ausmaß von Erkenntnisprozes-
sen vergrößern – sie ist in diesem Sinne nicht konstitutiv, sondern Kant 
nennt sie in Abgrenzung zur Funktion der Kategorien regulativ. Kant stellt 
zwei Überlegungen an, in denen eine solche erkenntnisförderliche Funk-
tion der Vernunft noch genauer fassbar wird.

Die erste Überlegung zur erkenntnisfördernden Funktion der Ver-
nunfteinheit zeigt sich am prägnantesten an der folgenden Stelle:

Die Vernunft bereitet also dem Verstande sein Feld, 1. durch ein 
Prinzip des Mannigfaltigen unter höheren Gattungen, 2. durch 
einen Grundsatz der Varietät des Gleichartigen unter niederen 
Arten; und um die systematische Einheit zu vollenden, fügt sie 
3. noch ein Gesetz der Affinität aller Begriffe hinzu, welches einen 
kontinuierlichen Übergang von einer jeden Art zu jeder anderen 

149	 Vgl. KrV, B 673.
150	 KrV, B 708.

71

Der erkenntnistheoretische Status der Ideen

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


durch stufenartiges Wachstum der Verschiedenheit gebietet. Wir 
können sie die Prinzipien der Homogenität, der Spezifikation und 
der Kontinuität der Formen nennen.151

Mithilfe dieser Vernunftmaximen ist es möglich, in den Erkenntnissen 
»den systematischen Zusammenhang in der Idee«152 zu fördern. Kant 
erfasst in Gestalt der ersten beiden Vernunftmaximen zwei gegenläufige 
Bewegungsrichtungen, die sich in Erkenntnisvorgängen – und nicht 
zuletzt speziell in wissenschaftlichen Forschungsprozessen, die in Kants 
erkenntnistheoretischen Überlegungen zumeist das paradigmatische 
Erkenntnisvorbild darstellen – immer wieder zeigen und auch heute noch 
geläufig sind. Einerseits wird in (wissenschaftlichen) Überlegungen ver-
sucht, die Vielfalt der Phänomene unter einem gemeinsamen Begriff zu 
subsumieren, gemeinsame Gesetze für sie zu finden, die sie verbinden, 
und so eine höhere Einheit herzustellen. Andererseits gehört es auch zum 
(wissenschaftlich) exakten Blick von Forschenden, genau hinzusehen und 
wichtige Differenzen zu erkennen, die zuvor noch nicht bemerkt wur-
den – also Unterschiede dort zu erblicken, wo zuvor nur Einheit und 
Gemeinsamkeit gesehen wurden.153 Das letzte Prinzip schließlich kann 
so gedeutet werden, dass aufgrund eines Kontinuums der Ähnlichkeit 
von Phänomenen Artgrenzen und Gattungseinheiten nicht von vorn-
herein feststehen, sondern jedes Datenmaterial für Forschende immer 
verschiedene Möglichkeiten der Systematisierung zulässt. In Hinblick 
auf den Zusammenhang mit der epistemologischen Funktion der Ideen 
ist es nun wichtig zu sehen, dass die systematische und durch kontinuier-
liche Übergänge geprägte Einheitsvorstellung des Ganzen der Phäno-
mene, die es ermöglicht, in diesen verschiedene Gemeinsamkeiten und 
Differenzen herauszuarbeiten, weder ein Erfahrungsgegenstand noch 

151	 KrV, B 685 f.
152	 KrV, B 686.
153	 Otfried Höffe hat diese Theorie der im Erkenntnisfortschritt wirkenden Vernunftma-

ximen der Homogenität, Spezifikation und Kontinuität gewürdigt, insofern Kant da-
durch bewiese, dass er keineswegs ein statisches Wissenschaftsbild habe, sondern eine 
Konzeption vertrete, die für Veränderung des Wissens offen ist. Vgl. Höffe, Otfried: 
Kants Kritik der reinen Vernunft. Die Grundlegung der modernen Philosophie. Mün-
chen: Beck 2004. S. 277–281.

72

Das Geschichtsganze und die Epistemologie der reinen Vernunftbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


erfahrungskonstitutiv ist. Vielmehr gehören die Vernunftmaximen und 
die mit ihnen verbundene Einheitsvorstellung zum Bereich der Ideen und 
beweisen somit durch ihre erkenntnisfördernde Wirkung eine epistemo-
logische Funktion ebensolcher Ideen.

Im Abschnitt Von der Endabsicht der natürlichen Dialektik gibt es 
eine weitere Überlegung zur regulativen Funktion der Ideen, in der Kant 
für die drei transzendentalen Ideen im Einzelnen zeigt, inwiefern diese 
jeweils eine erkenntnistheoretische Funktion besitzen. So habe etwa die 
psychologische Idee als Prinzip »der systematischen Einheit in Erklärung 
der Erscheinungen der Seele«154 insofern eine regulative Funktion, als alle 
seelischen, innerlichen Erfahrungen in einen Gesamtzusammenhang 
gebracht werden und dadurch auch eine Orientierung der Erklärungs-
gründe psychischer Phänomene an größerer Einheit herbeiführen. Die 
kosmologische Idee der Totalität der Reihen von Bedingungen beweist 
darin ihren Nutzen, dass sie in der Kausalerklärung von Erscheinungen 
die Regel nahelegt, so zu verfahren, »als ob die Reihe an sich unendlich 
wäre«,155 was zur immer weitergehenden Erforschung von Ursachen und 
Wirkungen motiviert – und somit einen Erkenntnisfortschritt befördert. 
Die dritte transzendentale Idee, Gott, erlaubt es, alles so anzusehen, als 
ob es aus einem gemeinschaftlichen Prinzip entsprungen wäre – wodurch 
ebenfalls Einheit gestiftet wird. Wird die Welt nun so angesehen, als ob sie 
von einer höchsten zweckmäßigen Intelligenz geordnet wurde, so beför-
dert dies außerdem insofern die Erforschung der Natur, als dies zur Suche 
nach teleologischen Zusammenhängen motiviert. Diese Annahme teleo-
logischer Zusammenhänge ist nach Kant, wenngleich nicht vom Status 
konstitutiver Regeln, doch epistemologisch gesehen weder eine Quelle 
unvermeidbarer Irrtümer noch unproduktiv, denn selbst wenn sich her-
ausstellen sollte, dass eine ursprünglich angenommene Zweckmäßig-
keit doch nicht vorliegt und, »wo wir einen teleologischen Zusammen-
hang (nexus finalis) erwarteten, ein bloß mechanischer oder physischer 
(nexus effectivus) angetroffen wird«,156 kann das Ergebnis eine Erkennt-

154	 KrV, B 710.
155	 KrV, B 713.
156	 KrV, B 715.

73

Der erkenntnistheoretische Status der Ideen

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


nis sein – etwa eine über einen überraschenderweise doch gegebenen 
Kausalzusammenhang.157

Es stellt sich die Frage nach der Beziehung zwischen den drei Vernunft-
maximen der Homogenität, Spezifikation und Kontinuität und den drei 
transzendentalen Ideen (der Seele, der mit dem Begriff der Welt verbun-
denen kosmologischen Idee und Gottes). Frederick Rauscher hat sich dem 
Verhältnis dieser beiden Überlegungen Kants zu den reinen Vernunftbe-
griffen, ihrer Funktion und ihrem Bezug zur Empirie zugewandt, wobei 
er erstens die Ansicht vertritt, dass die beiden Gedankengänge klar unter-
schieden werden müssen, und die Prinzipien der Homogenität, Spezifi-
kation und Kontinuität »are not directly tied to the ideas of soul, world, 
and God, but they are tied to various other ideas of reason such as spe-
cies and genera, pure earth and pure water, and fundamental powers of 
the mind«.158 Zweitens formuliert Rauscher die These, dass diese (nicht 
zu den transzendentalen Vernunftbegriffen zählenden) theoretischen 
Ideen wie Arten und seelische Grundkräfte, mit denen die Vernunftma-
ximen verbunden wären, in Hinblick auf ihre erkenntnissystematisieren-
de Funktion, durch die sie auch die Konzeption und Ordnung empiri-
scher Begriffe fördern, als empirische Ideen bezeichnet werden können: 

157	 Wenngleich es auch naheliegend sein mag, dass (nicht zu den transzendentalen Ver-
nunftbegriffen zählende) theoretische Ideen wie die eines vollkommensten oder re-
präsentativsten Exemplars einer bestimmten Tierart oder Pflanzenart für die wissen-
schaftliche Forschung eine wichtige (regulative) erkenntnistheoretische Leistung 
erbringen, beschreibt Kant die regulative Funktion des Nutzens für Erkenntnis und 
Wissenschaft durch die Beförderung von Einheit vor allem in Hinblick auf die trans
zendentalen Ideen. Dass die transzendentalen Ideen aber auch mit der Gefahr ver-
bunden sind, irrtümlich zu glauben, ein sicheres Wissen über sie zu besitzen und da-
mit durch den Schein der Metaphysik getäuscht zu werden, nimmt Alain Renaut zum 
Anlass für die Schlussfolgerung, dass auch in der Entwicklung der Wissenschaft Wege 
möglich sind, auf denen die bloß regulative Funktion der reinen Vernunft im Bereich 
der Theorie vergessen wird und so ungewollt ein metaphysischer Irrweg beschritten 
wird. (Vgl. Renaut, Alain: »Transzendentale Dialektik. Einleitung und I. Buch.« In: 
Georg Mohr, Marcus Willaschek (Hrsg.): Immanuel Kant. Kritik der reinen Vernunft. 
Berlin: Akademie-Verlag 1998. S. 353–370. S. 368–369.)

158	 Rauscher, Frederick: »The Appendix to the Dialectic and the Canon of Pure Reason. 
The Positive Role of Reason.« In: Guyer, Paul (Hrsg.): The Cambridge Companion to 
Kant’s Critique of Pure Reason. Cambridge: Cambridge University Press 2010. S. 290–
309. S. 291.

74

Das Geschichtsganze und die Epistemologie der reinen Vernunftbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»But these ideas are taken to have reference to experience […] and to that 
extent deserve to be labelled empirical.«159 Der ersten These Rauschers 
kann ich teilweise zustimmen. Es stimmt einerseits, dass die Maximen der 
Homogenität, Spezifikation und Kontinuität nicht einfach mit den trans-
zendentalen Ideen identifiziert werden dürfen, insofern es andere Ideen 
wie Arten und Grundkräfte gibt, deren von Kant dargestellte vereinheit-
lichende (regulative) Funktion für Erkenntnisse in der Kritik der reinen 
Vernunft in die Überlegung zu den Vernunftmaximen übergeht.160 Aber 
dass (nicht zu den transzendentalen Vernunftbegriffen zählende) theo-
retische Ideen mit diesen Maximen verbunden sind, bedeutet anderer-
seits nicht, dass der Zusammenhang mit den transzendentalen Ideen nur 
weniger deutlich gesehen werden kann. Man denke an die transzenden-
tale Idee der Seele. Wenn sie regulativ als leitender Orientierungspunkt 
wirkt, um seelische Erscheinungen in einen einheitlichen Zusammenhang 
zu bringen, dann ist dies gerade ein homogenisierender Effekt. Innerhalb 
der entstehenden homogenen Einheit können dann aber umgekehrt durch 
Spezifikation Differenzierungen der seelischen Erscheinungen getroffen 
werden. Homogenität und Spezifikation lassen sich also mit der Idee der 
Seele in Verbindung bringen. Auch für die Idee Gottes als höchster Intel-
ligenz in ihrer Funktion des leitenden Orientierungspunktes in teleolo-
gischen Untersuchungen lässt sich (gemäß der regulativen Funktion der 
theologischen Idee in Kants Philosophie) etwas Ähnliches denken. Eine 
zweckhafte Organisation verbindet Einzelheiten zu einer ganzheitlichen 
Einheit, wobei innerhalb dieser Zweckeinheit differenziert werden kann, 
auf welche Weise Einzelteile Beiträge zur zweckhaften Organisation leis-
ten. Auch im mit der Gottesidee verbundenen teleologischen Denken 
lässt sich also eine Wirkung der Maximen der Homogenität und Spezifi-
kation ausmachen. Deshalb kann Rauschers erster These hier nur einge-
schränkt zugestimmt werden, denn die drei Vernunftmaximen können 
zwar mit der regulativen Funktion (nicht zu den transzendentalen Ver-
nunftbegriffen zählender) theoretischer Ideen in Verbindung gebracht wer-
den, aber auch mit der entsprechenden Leistung transzendentaler Ideen. 
Rauschers zweite These berührt meiner Ansicht nach einen interessan-

159	 Rauscher, The Appendix to the Dialectic and the Canon of Pure Reason, op. cit., S. 296.
160	 Vgl. KrV, B 676–685.

75

Der erkenntnistheoretische Status der Ideen

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ten Aspekt der kantischen Ideenlehre, den ich allerdings mit einer ande-
ren Formulierung verbinden würde. Es kann einerseits plausibel gedacht 
werden, dass nicht zu den transzendentalen Vernunftbegriffen zählenden 
theoretischen Ideen wie Arten oder seelischen Grundkräften im Vergleich 
mit transzendentalen Ideen eine stärkere Verbindung zur Empirie zuge-
sprochen werden kann (insofern empirische Begriffe in der Orientierung 
an den jeweils repräsentativsten oder vollkommensten Exemplaren von 
Arten zu nicht zu den transzendentalen Vernunftbegriffen zählenden theo-
retischen Ideen führen, wohingegen transzendentale Ideen über die nach 
den reinen Verstandesbegriffen der Relation eingeteilten Vernunftschlüsse 
gewonnen werden, wie im vorangehenden Kapitel 3.1.2.3 erläutert wurde). 
Andererseits würde ich es dennoch vermeiden, Ideen empirisch zu nen-
nen, denn es steht in Kontrast zu Kants eigenem Verständnis von – trans-
zendentalen wie anderen – Ideen, die über alle Erfahrung hinausgehende 
Vernunftbegriffe sind. Es gibt nach Kant empirische Begriffe, aber nicht 
einmal die Kategorien, die im Gegensatz zu den Ideen erfahrungskonsti-
tutiv sind, zählen dazu – die Ideen, die auch nicht erfahrungskonstitutiv 
sind, umso weniger. Die regulative Funktion der Systematisierung empi-
rischer Erkenntnisse macht die Ideen selbst noch nicht empirisch; doch 
ist Rauschers plausibler Hinweis aufzunehmen, dass manche Ideen eine 
direktere Verbindung zur Empirie haben als andere.

Während die Kategorien unabdingbar sind, um Erfahrung und Erfah-
rungserkenntnisse überhaupt erst möglich zu machen, und somit in epis-
temologischer Hinsicht eine konstitutive Funktion haben, haben transzen-
dentale und andere Ideen aus einer erkenntnistheoretischen Perspektive 
nur eine regulative Funktion, insofern sie nicht nötig für Erfahrungs
erkenntnisse sind, aber deren Ausbreitung und Sicherheit erhöhen sowie 
deren systematische Vereinheitlichung mit einem Blick für Gemeinsamkei-
ten und Differenzen fördern. Wird dies als zu stark oppositionelle Gegen-
überstellung konstitutiver Kategorien und regulativer Ideen verstanden, 
so ist ein solches Bild aber zu korrigieren. Denn hinsichtlich der erkennt-
nistheoretischen Funktion muss auch innerhalb der Kategorien noch ein-
mal differenziert werden – und zwar zwischen den mathematischen Kate-
gorien der Quantität und Qualität und den dynamischen Kategorien der 
Modalität und der Relation. Kant drückt diese Unterscheidung zwischen 

76

Das Geschichtsganze und die Epistemologie der reinen Vernunftbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


mathematischen und dynamischen Kategorien (bzw. den ihnen entspre-
chenden Grundsätzen des Verstandes) bezüglich konstitutiver und regu-
lativer Funktionen in der folgenden Weise aus:

Wir haben in der transzendentalen Analytik unter den Grundsätzen des 
Verstandes die dynamische, als bloß regulative Prinzipien der Anschau-
ung, von den mathematischen, die in Ansehung der letzteren konstitutiv 
sind, unterschieden. Diesem ungeachtet sind gedachte dynamische Geset-
ze allerdings konstitutiv in Ansehung der Erfahrung, indem sie die Begrif-
fe, ohne welche keine Erfahrung stattfindet, a priori möglich machen.161

Die mathematischen Kategorien und Grundsätze sind erfahrungskons-
titutiv, die dynamischen Grundsätze hingegen sind für einen Aspekt der 
Erfahrung bloß regulativ, doch für einen anderen Aspekt der Erfahrung 
sind auch sie durchaus konstitutiv. Sie haben eine bloß regulative Funk-
tion für die Anschauung, aber sie haben eine konstitutive Funktion für 
Begriffe. Insofern Erfahrung erst durch die Verknüpfung von Anschau-
ung und Begriffen möglich wird, sind die dynamischen Kategorien und 
Grundsätze erfahrungskonstitutiv.162

Violetta Waibel hat schon diese doppelte Funktion der (dynamischen) 
Kategorien und Grundsätze deutlich betont:

161	 KrV, B 692.
162	 Auch Heiner F. Klemme hat die Differenzierung innerhalb der Kategorien und Grund-

sätze des Verstandes (die eine Anwendung der Kategorien sind) thematisiert und die 
Differenz zwischen den mathematischen und den dynamischen Kategorien und 
Grundsätzen in der folgenden Weise interpretiert: Die mathematischen Kategorien 
und Grundsätze wären konstitutiv, insofern sie auf bloß mögliche Erscheinungen an-
gewandt werden, während die dynamischen Kategorien und Grundsätze, die auf ein 
Dasein der Erscheinungen, das nicht bloß möglich ist und nicht a priori erkannt wer-
den kann, bezogen sind, regulativ wären: »Die mathematischen Grundsätze […] wer-
den konstitutive Grundsätze genannt […] Die dynamischen Grundsätze sind dage-
gen bloß regulative Prinzipien[.]« (Klemme, Heiner F.: »Die Axiome der Anschauung 
und die Antizipationen der Wahrnehmung.« In: Georg Mohr; Marcus Willaschek 
(Hrsg.): Immanuel Kant. Kritik der reinen Vernunft. Berlin: Akademie-Verlag 1998. 
S. 247–266. S. 253) Auf Basis der Äußerungen Kants kann der These zugestimmt wer-
den, dass die mathematischen Kategorien und Grundsätze in jeder Hinsicht erfah-
rungskonstitutiv sind und die dynamischen Grundsätze eine regulative Funktion ha-
ben. Allerdings sind die dynamischen Kategorien nicht ausschließlich regulativ, 
sondern in einer anderen Hinsicht sehr wohl konstitutiv.

77

Der erkenntnistheoretische Status der Ideen

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Toutefois, en traitant du prédicat »régulateur« appliqué aux idées 
transcendentales, Kant établie une difference importante entre les 
idées et les principes dynamiques de la raison pure (les analogies 
et les postulats). Il qualifie les seconds de régulateurs et en même 
temps de constitutifs[.]163

Sie hat ausdrücklich darauf hingewiesen, dass der entscheidende Unter-
schied zwischen den Ideen und den (dynamischen) Kategorien und Grund-
sätzen bezüglich der erkenntnistheoretischen Funktion darin besteht, 
dass ersteren keine solche doppelte Funktion zukommt: »Kant quali-
fie en révanche les idées, dont il traite dans la Dialectique transcendenta-
le, de concepts dont l’usage est exclusivement régulateur.«164 Reine Ver-
standeskategorien und -grundsätze erbringen also nicht nur eine regulative, 
sondern auch eine konstitutive Leistung in empirischen Erkenntnissen, 
womit ihre objektive Geltung verbunden ist, während Ideen zwar nicht 
erkenntnistheoretisch unbedeutend sind, aber nur eine regulative Leis-
tung erbringen können – wodurch sie nicht in derselben Weise objektiv 
gerechtfertigt sind.

Ideen haben also nicht wie Kategorien objektive Gültigkeit, sondern 
eine regulative Funktion. Insofern die regulative Funktion von der objek-
tiven Gültigkeit der Kategorien zu unterscheiden ist, ist mit ihr auch eine 
gewisse Unbestimmtheit der Ideen verbunden, allerdings wird gerade die-
se Unbestimmtheit durch die Bezugnahme auf die Empirie reduziert. In 
der regulativen Leistung für die Empirie erweisen sich die Ideen also als 
Vorstellungen, die keine bloßen Gedankendinge ohne jegliche Verbindung 
zu empirischen Gegebenheiten sind. Kant überlegt nun, wie die Verbin-
dung zur Empirie aufgrund der regulativen Funktion gedacht und welche 
epistemologischen Schlussfolgerungen aus ihr gezogen werden können.

Da die Ideen über alle Erfahrung hinausgehen, können sie nicht als 
Gegenstände objektiv erkannt werden. Doch auch wenn es keine durch 

163	 Waibel, Violetta: »Des Principes régulateurs qui sont en même temps constitutifs.« 
In: Ingeborg Schüssler und Christoph Erismann (Hrsg.): Années 1796–1803. Kant. 
Opus postumum. Philosophie, science, éthique et théologie. Actes du 4e Congrès inter-
national de la Société d’études kantiennes de langue française. Paris: Vrin 2001. S. 147–
157. S. 148.

164	 Waibel, Des Principes régulateurs qui sont en même temps constitutifs, op. cit., S. 152.

78

Das Geschichtsganze und die Epistemologie der reinen Vernunftbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Erkennbarkeit charakterisierten Gegenstände gibt, die den Ideen entspre-
chen, meint Kant, dass die Vernunft genötigt und auch gerechtfertigt ist, 
den Ideen entsprechende Gegenstände anzunehmen:

Die Vernunft kann aber diese systematische Einheit nicht anders 
denken, als daß sie ihrer Idee zugleich einen Gegenstand gibt, der 
aber durch keine Erfahrung gegeben werden kann; denn Erfahrung 
gibt niemals ein Beispiel vollkommener systematischer Einheit.165

Mehr noch: Wenn die Ideen angenommen werden und begrifflich gedacht 
werden, dann werden dabei sogar die Kategorien auf sie angewandt.166 
Die Ideen werden also als Objekte angenommen und mithilfe der Kate-
gorien gedacht. Allerdings muss die Einschränkung solcher Annahmen 
und begrifflicher Charakterisierung der Ideen gesehen werden: Es ist 
nach Kant nur zulässig, die Ideen in Bezug auf die durch sie systematisier-
ten Verstandeserkenntnisse »relativ anzunehmen […], ohne doch befugt 
zu sein, […] [sie] schlechthin anzunehmen«.167 Nur indirekt aufgrund 
der Systematisierungsfunktion für die empirischen Erkenntnisse ist die 
Annahme der Ideen zulässig, sie selbst verbürgen die Zulässigkeit ihrer 
Annahme nicht. Und wenn den Ideen korrespondierende Gegenstände 
angenommen werden, so werden sie deshalb nicht schon erkannt, und es 
gibt auch kein Wissen darüber, dass es diese gibt. Außerdem betont Kant, 
dass die Anwendung der Kategorien auf die Ideen nur »analogisch«168 ist; 
es handelt sich dabei also um keine objektive kategoriale Bestimmung in 
einem Erkenntnisvorgang. Es liegt keine Anwendung der Kategorien wie 
in Erkenntnisurteilen des Verstandes vor, sondern ist nur analog zu die-
ser zu denken. Die Annahme von Ideen korrespondierenden Objekten 
ist also zulässig, aber erkannt werden können diese nicht. Im Sinne die-
ser Schlussfolgerungen aus der Funktion der Ideen ist Kants Formulie-
rung zu verstehen, wonach die Ideen »im mindesten einige, wenn auch 

165	 KrV, B 709.
166	 Vgl. KrV, B 705 f.
167	 KrV, B 704.
168	 KrV, B 706.

79

Der erkenntnistheoretische Status der Ideen

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


nur unbestimmte objektive Gültigkeit haben«.169 Relativ auf die mithilfe 
des Verstandes erbrachten und durch die Vernunft zu höherer Einheit 
geordneten Erfahrungserkenntnisse kommt den Ideen also ein Objekt-
bezug zu, insofern ihnen entsprechende Objekte gedacht, wenngleich 
nicht erkannt werden.

Es gibt einen Textabschnitt, in dem Kant noch weitreichendere Schlüs-
se aus der regulativen Funktion der Ideen zieht, und zwar denjenigen 
Abschnitt, in dem er ein logisches und ein transzendentales Prinzip der 
systematischen Einheit der Natur einander gegenüberstellt.170 Dabei wird 
die Frage behandelt, ob die Annahme der systematischen Einheit in der 
Natur »nicht bloß subjektiv- und logisch-, als Methode, sondern objek-
tivnotwendig«171 ist, wobei sie im ersten Fall ein bloß logisches, im zwei-
ten Fall aber ein transzendentales Prinzip wäre. Das transzendentale 
Prinzip kann seine Gültigkeit darin erweisen, dass die systematische Ein-
heit nicht eine entsprechungslose Fiktion der Vernunft ist, sondern »daß 
die Natur der Dinge selbst zur Vernunfteinheit Stoff darbietet«.172 Damit 
ist nicht gesagt, dass die Natur selbst immer schon vernünftig geordnet 
ist und der Mensch sie einfach so vorfindet. Tatsächlich muss die Vor-
stellung der Natur erst von der menschlichen Vernunft nach Prinzipien 
geordnet werden (worin ein mittelbarer Empiriebezug der Ideen offen-
bar wird), damit eine systematische Einheit in ihrer Erkenntnis zustan-
de kommen kann – aber die Natur wird zumindest so vorgefunden, dass 
sie eine solche systematische Ordnung zulässt. Gerade das ist aber nach 
Kant keine Selbstverständlichkeit, denn er hält die kontrafaktische Vorstel-
lung, dass die Natur keine prinzipielle Systematisierung in der Erkennt-
nis zulässt, für möglich:

Wäre unter den Erscheinungen, die sich uns darbieten, eine so gro-
ße Verschiedenheit, […] daß auch der allerschärfste menschliche 
Verstand durch Vergleichung der einen mit der anderen nicht die 
mindeste Ähnlichkeit ausfündig machen könnte (ein Fall, der sich 

169	 KrV, B 697.
170	 Vgl. KrV, B 676–682.
171	 KrV, B 676.
172	 KrV, B 680.

80

Das Geschichtsganze und die Epistemologie der reinen Vernunftbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


wohl denken läßt), so würde das logische Gesetz […] gar nicht statt-
finden, und es würde selbst kein […] allgemeiner Begriff, ja sogar 
kein Verstand stattfinden, als der es lediglich mit solchen zu tun 
hat. Das logische Prinzip […] setzt also ein transzendentales vor-
aus, wenn es auf Natur (darunter ich hier nur Gegenstände, die uns 
gegeben werden, verstehe) angewandt werden soll.173

Die Vernunft ordnet die Natur also nach allgemeinen Gesetzen und führt 
so zu deren immer einheitlicherer Auffassung, doch gelingt dies nur unter 
der Bedingung, dass die Natur dies zwar nicht schon selbst erfüllt, aber 
zumindest erlaubt, was nicht denknotwendig, aber faktisch der Fall ist, 
wie die Systematisierung in (wissenschaftlichen) Erkenntnisprozessen 
zeigt. Somit gilt nach Kant auch das transzendentale Prinzip der syste-
matischen Einheit. Man könnte in dieser letzten Überlegung Kants eine 
gewagtere Konzeption (unbestimmter) objektiver Gültigkeit der Ideen 
sehen: Die Annahme der Ideen und ihnen korrespondierender Gegen-
stände zum Zwecke der an ihnen orientierten einheitlichen Systemati-
sierung der Naturerkenntnis ist nicht nur zulässig, weil die Vernunft ein 
Bedürfnis danach hat und dies gewisse Vorteile in der Gewinnung von 
Verstandeserkenntnissen (größere Ausbreitung und Sicherheit) mit sich 
bringt, sondern die Natur selbst ist so gestaltet, dass sie eine solche Ver-
einheitlichung zulässt, was keineswegs trivial wäre.

Dieser letzte Gedanke einer stärkeren Konzeption objektiver Gültigkeit 
der Ideen ist durchaus problematisch, wie nun unter anderem in einigen 
Überlegungen zu Problemen und offenen Fragen betreffend den epistemo
logischen Charakter der Ideen bedacht werden soll. In weiterer Folge wer-
den analoge Probleme auch in Kants Geschichtsphilosophie auftauchen.

3.1.4	 Probleme bezüglich des epistemologischen Status der Ideen
Rolf-Peter Horstmann hat in Überlegungen zu Kants Anhang zur trans-
zendentalen Dialektik zu Recht darauf hingewiesen, dass die sogenannte 
transzendentale Voraussetzung der systematischen Einheit der Natur 
eine Interpretationsherausforderung darstellt, hat die durch sie auf-

173	 KrV, B 681 f.

81

Der erkenntnistheoretische Status der Ideen

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


gegebenen Schwierigkeiten aus meiner Sicht aber nicht befriedigend 
geklärt. Haben die Ideen nach Kant aufgrund ihrer regulativen Funk-
tion und Systematisierungsleistung zumindest einige objektive Gültig-
keit, so liegt nach Horstmann »das Problem hauptsächlich darin, daß 
Kant uns schwer begreiflich machen kann, was mit unbestimmter objek-
tiver Gültigkeit überhaupt gemeint sein soll«.174 Es kann Horstmann darin 
recht gegeben werden, dass Kants Formulierung der unbestimmten objek-
tiven Gültigkeit der Ideen und der Systemeinheit mit Unklarheiten und 
Problemen behaftet bleibt.

Doch trotz offener Fragen in Bezug darauf, wie Kant die systematische 
Einheit in der Natur und deren objektive Gültigkeit versteht, wäre nach 
Horstmann jedenfalls klar, dass er sie als transzendentales und nicht als 
empirisches Prinzip versteht. Gerade dies hält Horstmann für problema-
tisch und er schlägt eine ihm zufolge plausible Alternative vor:

Kants Überlegung schließt grundlos die Möglichkeit aus, daß es 
sich bei der Vorstellung der systematischen Einheit zwar um einen 
notwendigen Vernunftbegriff handelt, dessen objektive Gültigkeit 
allerdings nur empirisch gesichert werden kann.175

Horstmann hat zwar recht, dass Kant die Voraussetzung der systemati-
schen Natureinheit transzendental nennt und immer wieder darauf hin-
weist, dass die Vernunftgesetze der Einheit in der Natur »auf reinen trans
zendentalen und nicht empirischen Gründen beruhen«.176 Allerdings 
berücksichtigt Horstmann in diesem Zusammenhang nicht, dass Kant 
betont, dass die Natur faktisch Einheit zulässt, obwohl es auch denkbar 
wäre, dass dies nicht der Fall wäre und sie im Gegenteil nur Verschieden-
heit aufwiese – und es fällt schwer, die Darstellung dieses Sachverhalts 
nicht als Behauptung einer empirisch vorgefundenen Tatsache zu inter-
pretieren. Obwohl Kant die Voraussetzung also transzendental nennt, 

174	 Horstmann, Rolf-Peter: »Der Anhang zur transzendentalen Dialektik.« In: Georg 
Mohr; Marcus Willaschek (Hrsg.): Immanuel Kant. Kritik der reinen Vernunft. Ber-
lin: Akademie-Verlag 1998. S. 525–545. S. 544.

175	 Horstmann, Der Anhang zur transzendentalen Dialektik, op. cit., S. 542 f.
176	 KrV, B 688.

82

Das Geschichtsganze und die Epistemologie der reinen Vernunftbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


weist seine Charakterisierung ihrer Gültigkeit empirische Aspekte auf, 
und gerade diese empirischen Aspekte der nach Kant (nicht alternativ-
los) faktisch vorgefundenen Einheit der Natur stellen eine Interpretations-
herausforderung dar. Konträr zu Horstmanns These löst eine Betonung 
der empirischen Merkmale der Gültigkeitsplausibilisierung der systema-
tischen Natureinheit das Problem nicht, sondern gerade diese wirft die 
Frage auf, wie denn eine derartige Plausibilisierung überhaupt mit den 
epistemologischen Prämissen Kants in Einklang zu bringen ist.

Zwar ist es nachvollziehbar und erhellend, wenn Kant erläutert, dass die 
Ideen in ihrer regulativen Funktion einen Bezug zu empirischen Erkennt-
nissen erweisen, insofern sie diese ordnen, was auch zeigt, dass sich die-
se ordnen lassen, und dazu führt, dass relativ zur Erfahrungserkenntnis 
den Ideen korrespondierende Objekte zumindest gedacht werden. Die-
sen Empiriebezug der Ideen wie Horstmann als empirische Sicherung der 
Vernunfteinheit zu interpretieren, ist allerdings aufgrund der kantischen 
epistemologischen Prämisse des Status der Ideen, denen in der Erfah-
rung nichts korrespondieren kann, irreführend, worauf Otfried Höffe zu 
Recht hingewiesen hat: Die Vernunftideen und die durch sie beförderte 
Systemeinheit tragen zur »Beschaffenheit von Gegenständen […] nichts 
bei, können daher auch nicht, wie Horstmann […] annimmt, ›empirisch 
gesichert werden‹«.177

Die von Kant thematisierte objektive Gültigkeit der Ideen und der Ver-
nunfteinheit zu denken stellt also eine Herausforderung dar. Horstmann 
löst dieses Problem nicht restlos zufriedenstellend. Otfried Höffe zeigt 
einen alternativen Weg auf, dies zu denken:

Die Vernunfteinheit […] ist […] keine Eigenschaft der Natur. 
Gleichwohl erfolgt eine Forschung gemäß den drei Prinzipien 
unter der Voraussetzung, daß die Natur selbst für Homogenität, 
Spezifikation und Kontinuität offen ist.178

177	 Höffe, Kants Kritik der reinen Vernunft, op. cit., S. 268 f.
178	 Höffe, Kants Kritik der reinen Vernunft, op. cit., S. 271.

83

Der erkenntnistheoretische Status der Ideen

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Behauptet wird von Kant Höffe zufolge die objektive »Einheitsfähigkeit, 
nicht aber Einheitswirklichkeit der Natur«.179 Die Natur ist also nicht schon 
selbst eine systematische Einheit, aber sie selbst ist für Einheit offen.180

Ob Höffes Interpretation eine befriedigende Lösung des Verständ-
nisproblems der objektiven Gültigkeit der Vernunfteinheit ist – bzw. ob 
sie, wenngleich sie mit Kants Formulierungen zur objektiven Gültigkeit 
der Vernunfteinheit besser in Einklang zu bringen ist, doch auch wie 
Horstmanns Lesart mit dem Problem der fraglichen Vereinbarkeit einer 
empirischen Sicherung bzw. Bestätigung der (potenziellen oder tatsäch-
lichen) Einheit der Natur mit Kants erkenntnistheoretischen Prämissen 
behaftet bleibt –, soll nun geprüft werden. Es kann zugestanden werden, 

179	 Höffe, Kants Kritik der reinen Vernunft, op. cit., S. 271.
180	 Höffe rekonstruiert nicht nur das Wirken von Kants Vernunftmaximen der Homo-

genität, Spezifikation und Kontinuität, sondern er würdigt auch das Wissenschafts-
bild, das Kant mit ihnen skizziert. Dieses wäre keineswegs – wie Kant manchmal un-
terstellt würde – statisch, sondern werde dem wissenschaftlichen Erkenntnisfortschritt 
durchaus gerecht. (Dass Kants Wissenschaftsbild aufgrund seiner Annahme der re-
gulativen Funktion der Ideen wesentlich prozessualer ist, als es verbreiteten Vorur-
teilen entspricht, hat auch Thomas Wartenberg in einer Analyse dieser regulativen 
Funktion in den Wissenschaften betont. (Vgl. Wartenberg, Thomas: »Reason and the 
practice of science.« In: Guyer, Paul: The Cambridge Companion to Kant. Cambridge: 
Cambridge University Press 2012. S. 228–248.) Höffe führt auch einige markante Bei-
spiele für Schritte der Komplexitätsreduktion in der Wissenschaftsgeschichte an, die 
sich mit Kant sehr gut als Streben nach systematischer Vereinheitlichung verstehen 
lassen. (Vgl. Höffe, Otfried: Immanuel Kant. 8. Auflage. München: Beck 2014. S. 169.) 
Kritisch merkt Höffe nur an, dass Kants Konzeption eher an gewöhnliche als an re-
volutionäre Erkenntnisfortschritte (im Sinne Thomas Kuhns) in der Wissenschaft 
denken lässt, wenngleich auch revolutionäre Fortschritte nicht ganz ausgeschlossen 
wären. (Vgl. Höffe, Kants Kritik der reinen Vernunft, op. cit., S. 277–281.) Höffes Ge-
danken zur Rekonstruktion wissenschaftlicher Fortschritte auf Basis der Vernunft-
maximen können weitergeführt werden, indem überlegt wird, wie revolutionäre Wis-
senschaftsfortschritte im Rahmen der kantischen Regulationsüberlegungen gedacht 
werden können. Die folgende Überlegung soll das zu veranschaulichen versuchen: 
Das Fortschreiten der Erkenntnis nach dem Prinzip der Spezifikation könnte etwa 
empirisch so große Verschiedenheiten zutage fördern, dass diese es auf einmal nötig 
machen, zunächst angenommene Einheiten aufzulösen und nach anderen Einheits- 
und Naturgesetzen zu suchen. Dass in der Natur Gesetze gefunden werden und ver-
einheitlicht werden können, impliziert nicht, dass es keinen radikalen Wandel darin 
geben kann, welche Gesetze angesichts empirischer Daten als plausibel gelten kön-
nen.

84

Das Geschichtsganze und die Epistemologie der reinen Vernunftbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


dass Kants Formulierungen zur objektiven Gültigkeit der Vernunftein-
heit mit der Interpretation der Offenheit der Natur für Systematisierung 
durch die Vernunft gut kompatibel ist.181 Dass es eine zulässige Interpre-
tation der Überlegungen Kants ist, bedeutet jedoch noch nicht, dass es 
diesen Überlegungen nicht selbst an Überzeugungskraft mangeln kann. 
Die Überzeugungskraft von Kants Hinweis, dass die Natur die objektive 
Gültigkeit der Vernunfteinheit dadurch belege, dass sie für diese offen sei, 
stützt sich auf die von ihm selbst explizit formulierte Prämisse, dass die 
kontrafaktische Alternative, der zufolge die Natur zu große Verschieden-
heit aufwiese, um überhaupt systematischer Einheit fähig zu sein, durch-
aus sinnvoll denkbar sei, wenngleich sie nicht tatsächlich zutrifft. Aber 
ist es nicht denkbar, dass sich in der Erfahrungswelt stets Einheit finden 
lässt, egal, wie die Phänomene konkret gestaltet sind? In gewisser Wei-
se ja. Selbst wenn die Erscheinungen so unterschiedlich wären, wie man 

181	 Dies gilt etwa für die Formulierung, dass die Natur der Dinge zur Vernunfteinheit 
Stoff darbietet (vgl. KrV, B 680) oder auch für die kontrafaktische Überlegung, dass 
es ja auch denkbar wäre, dass die Natur keine Vereinheitlichung zuließe. (Vgl. KrV, 
B 681 f.) In einer gewissen Spannung zu dieser Interpretation steht hingegen die eben-
falls im Anhang zur transzendentalen Dialektik vorkommende Formulierung, dass es 
im transzendentalen Vernunftgrundsatz darum gehe, dass »die Beschaffenheit der 
Gegenstände, oder die Natur des Verstandes, der sie als solche erkennt, an sich zur 
systematischen Einheit bestimmt sei« (KrV, B 676). Eine zweite Formulierung, die 
ein Spannungsverhältnis zu dieser Interpretation aufweist, ist diejenige, dass ohne 
eine ausreichende Gleichartigkeit in der Natur, die Vernunfteinheiten nach den Prin-
zipien der Gattungen und Arten ermöglicht, »keine empirische Begriffe, mithin kei-
ne Erfahrung möglich wäre« (KrV, B 682). Solche Sätze klingen nicht danach, dass 
die Natur bloß offen für eine nachträglich vorgenommene Vereinheitlichung wäre, 
sondern eher danach, dass in der Natur – an sich – selbst schon Einheit angelegt wäre. 
Doch stehen solche Formulierungen nicht bloß in einer Spannung zur vorgestellten 
Interpretation, sondern sie stellen im Lichte der kritischen Erkenntnistheorie insge-
samt eine Interpretationsherausforderung dar. Denn über die Natur der Dinge an sich, 
die hier angesprochen wird, kann theoretisch überhaupt nichts erfahren werden, in-
sofern diese dem noumenalen Bereich angehören. Und wenn ohne die Vernunftein-
heit Erfahrung gar nicht möglich wäre, dann würde das aus den Vernunftprinzipien 
konstitutive Grundsätze machen, obwohl Kant immer wieder ihren ausschließlich 
regulativen Charakter betont. Insofern solche einzelnen Formulierungen Kants also 
grundsätzlich im Verhältnis zu seinem kritischen Werk problematisch erscheinen, 
stellen sie kein spezielles Problem für die Interpretation der objektiven Gültigkeit der 
Vernunfteinheit als Offenheit der Natur für Einheit dar.

85

Der erkenntnistheoretische Status der Ideen

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


es sich überhaupt nur vorstellen kann, wären immer manche von ihnen 
in gewissen Hinsichten ähnlicher als andere (z. B. sind immer manche 
Körper in ihrer Größe einander ähnlicher als andere), sodass sich die 
ähnlicheren unter einer Einheit zusammenfassen lassen. Die Vernunft-
prinzipien der Homogenität und Spezifikation sind also notwendigerwei-
se immer anwendbar, die Alternative erscheint durchaus nicht sinnvoll 
denkbar zu sein, obwohl Kant dies meint. Dass die Objektivität der Ein-
heit der Natur eine auf den Forschungsprozess bezogene ist, in welchem 
sich die Offenheit der Natur für eine solche Einheit zeigt, löst also das 
Problem der Objektivität nicht ausreichend, weil zwar der Forschungs-
prozess vom Einheitsgedanken geleitet und geprägt sein kann, das aber 
nicht ausreichend belegt, dass dadurch eine Eigenschaft der Natur her-
ausgefunden wird, sondern dies auch die Deutung zulässt, dass die Ein-
heit nur regulativ von der Vernunft in die Natur hineingelegt wird, weil 
es gar nicht sinnvoll denkbar ist, dass die Natur dies nicht zuließe, sie also 
nicht für Einheit offen wäre.

Weder die Konzeption einer empirisch sich zeigenden objektiven Ver-
nunfteinheit noch einer objektiv sich zeigenden Offenheit der Natur für 
Einheit vermögen die Folgeprobleme zu vermeiden. Es scheint deshalb 
plausibler zu sein, systematische Einheit wirklich ausschließlich in den 
Vernunftprinzipien begründet und bloß in der Natur angewandt, aber nicht 

– in welcher Ausprägung auch immer – in dieser schon angelegt zu sehen.
Es darf an dieser Stelle schon darauf hingewiesen werden, dass sich in 

dem Verhältnis zwischen Systematik in der Geschichtsphilosophie und 
deren objektiver Gültigkeit genau dies als ein Grundproblem zeigen wird, 
das Pauline Kleingeld unter dem Titel der »Brauchbarkeit«182 der Idee der 
Vernunfteinheit für die Geschichte verhandelt. Der gravierende Charakter 
dieses Problems angesichts der kritischen Prämissen wird allerdings nicht 
immer gesehen und soll in dieser Studie deshalb speziell betont werden.

Zusammenfassend soll an dieser Stelle über den erkenntnistheoretischen 
Charakter der Ideen das Folgende noch einmal betont werden:

182	 Kleingeld, Fortschritt und Vernunft, op. cit., S. 133.

86

Das Geschichtsganze und die Epistemologie der reinen Vernunftbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Ideen spielen eine zentrale Rolle in Kants gesamter Philosophie, und 
ihr epistemologischer Status ist ein wesentliches Thema seiner Erkenntnis-
theorie.

Grundlegende Charakteristika aller Ideen bestehen darin, dass es sich 
bei ihnen um reine Vernunftbegriffe handelt, denen kein Gegenstand in 
den Sinnen korrespondiert, dass sie eine Einheit darstellen, die noch über 
die Verstandeseinheit hinausgeht, und dass sie ein Unbedingtes betreffen.

Neben den drei von Kant genannten transzendentalen Ideen – Gott, 
der mit dem Begriff der Welt verbundenen kosmologischen Idee und der 
Seele –, die ihn aufgrund seines Interesses für die spezielle Metaphysik 
besonders beschäftigen, gibt es noch weitere Ideen, zu deren Zahl Kant 
sich nicht äußert. Diese anderen Ideen lassen sich in theoretische Ideen 

– wie beispielsweise die des vollkommensten Exemplars einer Tierart – 
und in praktische Ideen – wie beispielsweise die der vollkommensten 
Staatsverfassung – einteilen.

Wenngleich Kant sich in seiner näheren Charakterisierung der Ideen 
oft paradigmatisch auf die im Zentrum seines Interesses stehenden trans
zendentalen Ideen bezieht, gelten die zuvor genannten Aspekte ebenso 
für die anderen Ideen. Auch sie gehen über alle Erfahrung hinaus, bil-
den eine höhere Einheit als die des Verstandes und beziehen sich auf ein 
Unbedingtes. Das vollkommenste Exemplar einer bestimmten Tierart kann 
dies veranschaulichen: Es ist eine Idee, der kein Gegenstand der Erfah-
rung korrespondiert; diese Idee ist eine einzige, insofern es nur einen Ver-
nunftbegriff des vollkommensten Exemplars seiner Art gibt, wohingegen 
es eine Vielheit von durch den Verstand jeweils einzeln erkannten Tie-
ren gibt; und diese Idee betrifft ein Unbedingtes, insofern sie nicht aus 
empirischen Gegebenheiten abgeleitet werden kann, sondern umgekehrt 
immer schon vorausgesetzt werden muss, um verschiedene Exemplare 
hinsichtlich ihrer Repräsentativität und Vollkommenheit zu beurteilen.

Dennoch haben die transzendentalen Ideen auch gewisse Merkmale, 
die sie von den übrigen Ideen unterscheiden und die ihre Besonderheit 
kennzeichnen. Dies gilt für die systematische Ableitung der transzenden-
talen Ideen aus den fundamentalen Erkenntniskonstituenten und aus den 
nach den Kategorien geordneten Formen der Vernunftschlüsse. Aus ihr 
ergibt sich auch eine stärkere Verbindung der transzendentalen Ideen zu 

87

Der erkenntnistheoretische Status der Ideen

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


den reinen Verstandesbegriffen (nach denen die Vernunftschlüsse einge-
teilt werden), wohingegen die anderen Ideen (wie etwa die des vollkom-
mensten Exemplars einer Tierart) trotz ihres Vernunftcharakters einen 
stärkeren Bezug zur Empirie (beispielsweise zum empirischen Begriff 
einer bestimmten Tierart) haben. Außerdem haben die transzendenta-
len Ideen einen weiteren empirischen Bezugsbereich: Während das Feld 
der empirischen Relevanz anderer Ideen vergleichsweise eingeschränkt 
sein kann (und beispielsweise nur eine einzelne Tierart umfasst), kann 
der Empiriebezugsbereich der transzendentalen Ideen sehr viel weiter 
sein (er besteht beispielsweise im Falle der Idee der Seele in der Gesamt-
heit aller inneren Erfahrungen), und wenn man die Bezugsbereiche der 
transzendentalen Ideen Gottes, der kosmologischen Idee und der Seele 
zusammennimmt, sind von diesen Bereichen sogar alle Gegenstände des 
Denkens und der Erfahrung umfasst.

Die Ideen haben eine regulative erkenntnistheoretische Funktion und 
nicht wie die Kategorien eine konstitutive Funktion der Ermöglichung 
objektiver Erkenntnis (einige Kategorien haben zusätzlich auch eine regu-
lative Funktion). Das bedeutet, dass sie zur Systematisierung der Erkennt-
nisse beitragen und durch deren Orientierung an systematischer Einheit 
auch die Ausbreitung und Sicherheit des Wissens fördern. Dies gelingt 
durch die leitende Funktion der Vernunftmaximen der Homogenität, Spe-
zifikation und Kontinuität. Eine regulative Funktion kann nach genau-
erer Prüfung sowohl den transzendentalen als auch den anderen Ideen 
zugestanden werden.

Die Ideen haben aufgrund ihres regulativen Charakters eine wichtige 
epistemologische Funktion, weisen aber nicht in der Weise der konstituti-
ven Kategorien objektive Gültigkeit auf. Dass sich in der Natur durch die 
Bezugnahme auf Ideen systematische Einheit finden lässt, führt Kant zu 
den Schlüssen, dass relativ auf die empirischen Erkenntnisse den Ideen 
korrespondierende Gegenstände zumindest gedacht werden können 
und die Natur so gestaltet ist, dass sie Einheit zulässt. Darin besteht sei-
ne Begründung dafür, den Ideen eine gewisse objektive Gültigkeit zuzu-
sprechen, wenngleich diese unbestimmt und von der Art der Kategorien 
unterschieden ist. Diesen Hinweisen Kants kann der erhellende Gedan-
ke entnommen werden, dass Ideen durch ihre regulative Funktion einen 

88

Das Geschichtsganze und die Epistemologie der reinen Vernunftbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Empiriebezug erweisen, doch seine Formulierung einer sich daraus erge-
benden objektiven Gültigkeit stellt eine Interpretationsherausforderung 
dar, insofern fraglich ist, wie sich diese mit seinen epistemologischen Prä-
missen vereinbaren lässt. Wo Kant in der Geschichtsphilosophie über eine 
objektive oder empirische Gültigkeit seines Gedankens einer geschichtli-
chen Systemeinheit nachdenken wird, wird sich dieses epistemologische 
Grundproblem seiner Ideenlehre wieder zeigen.

3.2	 Epistemologische Aspekte der Geschichtsphilosophie  
im Lichte der Ideenlehre

In diesem Abschnitt soll in drei Teilen untersucht werden, wie Kants 
Geschichtsphilosophie sich im Lichte der Ideenlehre der Ersten Kritik 
epistemologisch interpretieren lässt. Erstens sollen die grundlegenden 
Bestimmungen der Ideen aus der Ersten Kritik auf ihre Brauchbarkeit 
auch für die Rekonstruktion des Ideenbegriffs in der Geschichtsphilo-
sophie geprüft werden. Zweitens soll gezeigt werden, dass die regulative 
Funktion, die in der Ersten Kritik die zentrale epistemologische Aufgabe 
der Ideen darstellt, sich auch in der Geschichtsphilosophie finden lässt. 
Drittens sollen einige philosophische Fragen angesprochen werden, die 
sich ergeben, wenn man voraussetzt, dass sich die Geschichtsphilosophie 
in der dargestellten Weise im Lichte der Ersten Kritik lesen lässt: etwa die 
Fragen danach, welche Ideen in der Geschichtsphilosophie eine Rolle 
spielen könnten und inwiefern der Anspruch auf eine objektive Gültig-
keit der geschichtsphilosophischen Überlegungen sinnvoll gedacht oder 
als Problem betrachtet werden muss.

3.2.1	 Die Relevanz grundlegender Bestimmungen der Ideen  
für die Geschichtsphilosophie

Eine der wenigen Schriften Kants, die sich speziell dem Thema der 
Geschichtsphilosophie widmen – und in manchen Hinsichten die wich-
tigste von ihnen mindestens bezüglich einer erkenntnistheoretischen 
Analyse –, die Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher 

89

Der erkenntnistheoretische Status der Ideen

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Absicht, trägt den Begriff der Idee schon im Titel. Dass dies nicht zufällig 
so ist, sondern der an dieser prominenten Stelle verwendete Begriff der 
Idee durchaus dem Ideenbegriff der Ersten Kritik entspricht, kann belegt 
werden, indem anhand der geschichtsphilosophischen Gedanken Kants 
gezeigt wird, in welcher Weise sich in ihnen zentrale Aspekte der Ideen 
auch der Sache nach wiederfinden lassen.183

Den Ausgangspunkt dieses Interpretationsversuchs soll Kants expli-
zite Verwendung des Ideenbegriffs in der Geschichtsphilosophie darstel-
len, wenn er nämlich von der »Idee einer Weltgeschichte, die gewisser-
maßen einen Leitfaden a priori hat«184, spricht. An dieser Stelle erkennt 
man erstens bereits die universale Perspektive Kants auf die Historie: Es 
geht nicht um lokal oder temporal begrenzte historische Themen, son-
dern es geht um die Weltgeschichte. Zweitens kündigt sich hier an, dass 
Ideen auch in der Geschichtsphilosophie eine Orientierungsfunktion 
haben, wenn von einem Leitfaden gesprochen wird, der der Philosophie 
der Geschichte zugrunde gelegt wird – und dieser Leitfaden ist nicht ein 
Ergebnis empirischer Analysen, sondern er ist a priori vorauszusetzen. 
Man kann dies mit der erkenntnistheoretischen Systematisierungsfunk-
tion der Ideen in Verbindung bringen, die zuvor beschrieben wurde – auf 
sie wird noch genauer eingegangen werden (siehe 3.2.2).

Betrifft Kants Idee einer Weltgeschichte also das historische Ganze, so 
gibt es eine weitere Textpassage, die Kants Sicht auf dieses Thema stärker 
konkretisiert. Ihr zufolge versteht Kant nämlich

183	 In der Forschungsliteratur zu Kants Geschichtsphilosophie findet man häufig die (von 
mir geteilte) Position, dass die Verwendung des Begriffs der Idee kein Zufall ist, son-
dern eine Verbindung mit der kritischen Ideenlehre zulässt. (Vgl. Allison, Henry E.: 
»Teleology and history in Kant: the critical foundations of Kant’s philosophy of his-
tory.« In: Oksenberg Rorty, Amélie; Schmidt, James (Hrsg.): Kant’s Idea for a Univer-
sal History with a Cosmopolitan Aim. A Critical Guide. Cambridge University Press 
2009. S. 24–45. Vgl. auch Kleingeld, Fortschritt und Vernunft, op. cit., S. 110–134.) 
Vor dem Hintergrund der detaillierteren Rekonstruktion der kritischen Ideenlehre 
Kants im vorhergehenden Abschnitt sollen in dieser Studie genauer als in den meis-
ten Forschungsbeiträgen zu Kants Geschichtsphilosophie die von Kant in der Ver-
nunftkritik ausgeführten Bestimmungen der Ideen in den Blick genommen werden 
und gefragt werden, ob verschiedene Arten von Ideen in unterschiedlicher Weise eine 
Rolle für die Geschichtsphilosophie spielen könnten.

184	 IaG, AA 08, 30.

90

Das Geschichtsganze und die Epistemologie der reinen Vernunftbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


[…] die Geschichte der Menschengattung im Großen als die Voll-
ziehung eines verborgenen Plans der Natur […], um eine inner-
lich- und, zu diesem Zwecke, auch äußerlich-vollkommene Staats-
verfassung zu Stande zu bringen[.]185

Mit dem Fokus auf die Geschichte »im Großen«186 unterstreicht Kant auch 
an dieser Stelle seine universalhistorische Perspektive; zweitens aber spezi-
fiziert er auch, wie er diese Geschichte im Großen und Ganzen betrachtet: 
Er hat einen teleologischen Blick auf sie – und noch genauer: Der Zweck, 
durch den die Geschichte als Einheit und Ganzes verstanden werden kann, 
ist das politische Ziel eines gerechten Verfassungszustandes nicht nur 
auf nationaler, sondern auch auf internationaler Ebene. Eine universale, 
ganzheitliche Perspektive (verbunden mit dem Gedanken der Systemati-
sierung geschichtlicher Einzelphänomene und -erkenntnisse sowie einer 
teleologischen Leitvorstellung des internationalen Rechts) kennzeichnet 
also Kants Geschichtsphilosophie auch dort, wo er explizit von einer Idee 
der Weltgeschichte spricht.

Überlegt man nun auf Basis der kritisch-erkenntnistheoretischen Prä-
missen Kants, was es bedeutet, in einer universalen Perspektive das 
Ganze der Geschichte zu thematisieren, so lässt sich darin durchaus ein 
Berührungspunkt mit dem Bereich der Ideenlehre ausmachen. Diese 
Vorstellung teilt nämlich mit den Ideen im Sinne der Ersten Kritik schon 
die erste und fundamentalste Bestimmung, die sich gezeigt hat, näm-
lich die Überschreitung aller möglichen Erfahrung. Denn das Ganze der 
Geschichte ist in keiner Erfahrung gegeben und kann in keiner möglichen 
Erfahrung jemals gegeben werden.187 Einerseits sind die geschichtlichen 
Ereignisse der Vergangenheit niemals in ihrer Gänze in der Erfahrung, 
auch nicht der Erinnerung, gegeben. In der Erfahrung sind einzelne his-
torische Erinnerungen, Daten und Zeugnisse zugänglich, die durch ord-

185	 IaG, AA 08, 27.
186	 IaG, AA 08, 27.
187	 Auf diesen Charakter der Idee der Weltgeschichte als Idee im Sinne einer Totalität 

der Geschichte aller Menschen zu allen Zeiten hat auch Henry E. Allison hingewie-
sen. Vgl. Allison, Teleology and history in Kant, op. cit., S. 24 f.

91

Epistemologische Aspekte der Geschichtsphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


nende kognitive Leistungen in einen Zusammenhang gebracht werden, 
wodurch eine Vorstellung der Geschichte konstruiert werden kann, die 
aus den vielfältigen Einzelheiten eine Einheit und ein Ganzes formt. Es 
ist allerdings zu beachten, dass sich dabei ein Ganzes nicht durch die 
bloße Kombination der Einzelheiten ergibt, denn egal, wie viele einzel-
ne Daten man miteinander verbindet, niemals werden sie die Gesamt-
heit der historischen Vergangenheit umfassen (es gibt immer einzelne 
Daten und Ereignisse, die man nicht berücksichtigt hat). Das Ganze der 
historischen Vergangenheit ist eine Vorstellung, auf die die einzelnen his-
torischen Daten und Ereignisse bezogen werden, wodurch diese erst in 
einen Gesamtzusammenhang gebracht werden können. Dieses Ganze der 
geschichtlichen Vergangenheit ist aber kein Gegenstand der Empirie, in 
der nämlich nur die geschichtlichen Einzeldaten gefunden werden kön-
nen. Andererseits umfasst das Ganze der Geschichte auch die zukünftigen 
Ereignisse, die schon gar nicht in der Erfahrung gegeben sind und sein 
können. In der Ersten Kritik veranschaulicht Kant den Sachverhalt des 
Übersteigens aller Erfahrungsgrenzen am Beispiel der »Idee der Mensch-
heit«, die nicht durch einzelne Menschen in der empirischen Wirklich-
keit realisiert ist, sondern »nur das Ganze ihrer Verbindung im Weltall 
[ist] einzig und allein jener Idee völlig adäquat«188. Und natürlich ist diese 
Ganzheit aller Menschen, zu der man auch die Verstorbenen und die 
künftig Lebenden rechnen wird müssen, in keiner möglichen Erfahrung 
präsent. Auch die Vorstellung einer Ganzheit aller geschichtlichen Ereig-
nisse, die alle vergangenen und künftigen umfasst, übersteigt – wie zuvor 
dargestellt – die Grenzen aller möglichen Erfahrung. Handelt es sich bei 
Ideen also generell um Vorstellungen, die alle mögliche Erfahrung über-
steigen, so gilt dies ganz genauso auch für die leitende Idee der kantischen 
Geschichtsphilosophie.

Die Idee des Ganzen der Geschichte übersteigt nicht nur jede mög-
liche Erfahrung, sondern es können in ihr auch die Momente der Ver-
nunfteinheit und der Unbedingtheit gesehen werden. Die Vorstellung 
mehrerer geschichtlicher Einzelereignisse ist eine Verstandesvorstellung 
von einer Vielheit, wohingegen das Ganze der Geschichte die Vorstellung 
einer Einheit ist, die sich aber nicht aus der Summe der geschichtlichen 

188	 KrV, B 375.

92

Das Geschichtsganze und die Epistemologie der reinen Vernunftbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einzelphänomene ergibt. Gerade deshalb ist die Vorstellung des Ganzen 
der Geschichte eine einzige Idee der Vernunft. Sie kann nicht aus der Sum-
me einzelner vom Verstand aufgefasster Ereignisse gebildet werden und 
sie kann nicht aus den Bedingungen der Erkenntnisse über geschichtli-
che Einzelereignisse abgeleitet werden. Umgekehrt muss sie als unbeding-
te Bedingung vorausgesetzt werden, um historische Einzelphänomene in 
die Perspektive der gesamten Weltgeschichte zu integrieren.

Diese für Ideen charakteristischen Merkmale der Unbedingtheit, der 
Vernunfteinheit und des Übersteigens aller Erfahrung wurden in der 
Rekonstruktion der Epistemologie der reinen Vernunftbegriffe als Aspek-
te sowohl der transzendentalen Ideen (die die unbedingten Bedingungen 
einer ganzen Reihe von Bedingungen sind189) als auch der anderen theo-
retischen und praktischen Ideen nachgewiesen. In beiden Fällen der nicht 
zu den transzendentalen Vernunftbegriffen zählenden Ideen wird ein 
Unbedingtes als Bedingung zur Beurteilung vorausgesetzt – zur Beurtei-
lung der Repräsentativität oder Vollkommenheit eines Exemplars seiner 
Art im Fall der theoretischen Ideen oder zur normativen Beurteilung des 
sittlichen Wertes im Fall der praktischen Ideen. Ob die transzendentalen 
Ideen als Spezialfall der reinen Vernunftbegriffe für die Suche nach den 
Charakteristika der reinen Vernunftbegriffe in Kants Geschichtsphilo
sophie nach deren Rolle in ihnen aufschlussreich sein können, soll spä-
ter überlegt werden (siehe Abschnitt 3.2.3), wenn gefragt wird, welche Art 
von Ideen nun in Kants Gedanken zur Historie am ehesten identifiziert 
werden kann. Zunächst sollen in der Geschichtsphilosophie bloß gene-
rell die für Ideen überhaupt – gleich welche von ihnen – kennzeichnen-
den Momente wie jenes der Unbedingtheit aufgedeckt werden. Und diese 
Unbedingtheit der Vorstellungen lässt sich in der Geschichtsphilosophie 
sowohl in theoretischer wie auch in praktischer Hinsicht durchaus finden. 
Wenn konkrete rechtliche Entwicklungen in der Geschichte hinsichtlich 
ihrer Gerechtigkeit beurteilt werden sollen, dann muss dabei ein unbe-
dingter Begriff der Gerechtigkeit und gerechter Verfassungsverhältnisse 
zugrunde gelegt werden – Kants Begriff einer vollkommenen internatio-
nalen Rechtsordnung –, denn wenn umgekehrt die Rechtmäßigkeit politi-
scher Entwicklungen bloß auf Basis faktisch gegebener Rechtsordnungen 

189	 Vgl. KrV, B 380.

93

Epistemologische Aspekte der Geschichtsphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


beurteilt werden würde, dann würde das normativ Richtige aus empiri-
schen Bedingungen geschlossen und also der heute sogenannte natura-
listische Fehlschluss begangen werden.190 Die weltgeschichtlich relevante 
Idee einer vollkommenen internationalen Rechtsordnung betrifft in die-
ser Hinsicht ein Unbedingtes. In theoretischer Hinsicht könnte man das 
die Ideen kennzeichnende Moment der Unbedingtheit in der Geschichts-
philosophie einerseits im zuvor erwähnten Ganzen der Weltgeschich-
te, andererseits aber auch in der Beurteilung der geschichtlichen Rele-
vanz eines Ereignisses entdecken. Es gilt immer wieder zu entscheiden, 
ob ein Ereignis so bedeutend ist, dass es in das begrenzte Blickfeld der 
(Welt‑)Geschichtsschreibung genommen werden soll. Dann wird es als 
ein Geschehnis von historischer Relevanz beurteilt. So wie man sich auch 
das vollkommenste und repräsentativste Exemplar einer Tierart denken 
kann, so kann man sich auch das Ereignis von maximaler geschichtlicher 
Bedeutung denken. Beides sind Ideen: Wie in der Beurteilung der Reprä-
sentativität des Exemplars einer Tierart dieses auf die Idee des vollkom-
mensten Exemplars dieser Art bezogen wird, so kann in der Beurteilung 
der historischen Relevanz eines Ereignisses dieses auch auf die Idee eines 
Ereignisses von maximaler geschichtlicher Bedeutung bezogen werden, 
welche selbst nicht aus den Bedingungen der Erfahrung abgeleitet wer-
den kann, sondern zur Beurteilung von Erfahrungsdaten vorausgesetzt 
wird. Hier zeigt sich das Moment der Unbedingtheit der Idee anhand der 
Vorstellung eines Ereignisses von höchster historischer Bedeutung. Inso-
fern die Beurteilung der geschichtlichen Relevanz, für die die unbedingte 
Idee ein Bezugspunkt ist, für die Geschichtsschreibung eine Rolle spielt 
und die Geschichtsschreibung einen Bereich theoretischer Erkenntnis-
se darstellt, erweist sich das Moment der Unbedingtheit der Idee auch in 
theoretischer Hinsicht als bedeutsam für die Geschichte. Das theoretische 
und das praktische Moment der Unbedingtheit in der Geschichtsphilo-
sophie müssen nicht notwendigerweise als zusammenhanglos angesehen 

190	 Kant spricht natürlich noch nicht wörtlich vom naturalistischen Fehlschluss, aber der 
Sache nach weist er genau darauf hin, dass nicht normative Verbindlichkeiten aus 
empirischen Bedingungen gefolgert werden können. Vgl. GMS, AA 04, 388 f.

94

Das Geschichtsganze und die Epistemologie der reinen Vernunftbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


werden.191 Inwieweit ein Ereignis in einer theoretischen Überlegung als 
für die Geschichtsschreibung relevant und repräsentativ beurteilt wird, 
hängt durchaus davon ab, inwiefern es zu einer realen Annäherung an 
die praktisch leitende Idee eines vollkommenen Rechtszustandes beiträgt. 
Das allgemeine Moment der Unbedingtheit aller Ideen überhaupt lässt 
sich in der Geschichtsphilosophie also durchaus finden – ob auch diejeni-
ge Unbedingtheit, die für die transzendentalen Ideen im Speziellen kenn-
zeichnend ist, eine Rolle in ihr spielen könnte, soll später geprüft werden.

Die theoretische Idee eines Ereignisses der höchsten historischen 
Relevanz sowie die praktische Idee einer vollkommenen internationa-
len Rechtsordnung sind nicht nur durch das Moment der Unbedingtheit 
gekennzeichnet, sondern sie lassen sich auch als alle Erfahrung überstei-
gende Vernunfteinheiten verstehen. Die vollkommene Rechtsordnung 
ist eine einzige Idee, die bei der Beurteilung der Gerechtigkeit vielfälti-
ger konkreter Rechtssysteme vorausgesetzt wird, und sie übersteigt alle 
Erfahrung, weil sie in keiner in der empirischen Wirklichkeit gegebenen 
Rechtsordnung jemals zur Gänze realisiert werden kann. Die theoretische 
Idee eines Ereignisses von höchster historischer Relevanz – man kann 
hier an die Idee des Ereignisses der Inkraftsetzung einer vollkommenen 
Rechtsordnung denken – ist eine einzige, weil die Relevanz jedes kon-
kreten Rechtsfortschritts an dem einzigen Maßstab dieser Vollkommen-
heit gemessen werden kann, und sie übersteigt alle Erfahrung, weil kein 
empirisches Ereignis diese Idee realisieren wird, sondern jeder Rechts-
fortschritt immer noch vollkommener realisiert werden könnte.

Ideen sind durch eine Einheit gekennzeichnet, welche über alle Ver-
standeseinheit hinausgeht und also nur als reine Vernunfteinheit gedacht 
werden kann.192 Auch dieser Aspekt lässt sich, wie soeben gezeigt, auf 
Kants Konzeption der Weltgeschichte und seine Verwendung des Ideen-
begriffs in ihr durchaus übertragen. Dieser Aspekt der (unbedingten Ver-
nunft-)Einheit soll nun noch etwas eingehender beleuchtet werden, um 

191	 Otfried Höffe hat darauf hingewiesen, dass in Kants Geschichtsphilosophie theoreti-
sche und praktische Vernunft eine Rolle spielen und nicht immer voneinander ge-
trennt sind. (Vgl. Höffe, Schriften zur Geschichtsphilosophie. Einführung, op. cit., 
S. 23.) Dies kann auch in Bezug auf das Moment der Unbedingtheit der Ideen in der 
Geschichtsphilosophie behauptet werden.

192	 Vgl. Höffe, Immanuel Kant, op. cit., S. 140.

95

Epistemologische Aspekte der Geschichtsphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


danach auf der Grundlage seiner genauen Rekonstruktion eine Konfron-
tation mit jüngeren philosophischen Diskursen zu wagen, die die Ein-
heit der Geschichte problematisieren. Wird ein einzelnes geschichtliches 
Ereignis beschrieben und untersucht, so können dieses singuläre Ereignis 
und die zu seiner Erschließung herangezogenen Daten und Quellen als 
einzelne Erfahrungsgegenstände betrachtet werden, die verstandesmäßig 
erkannt und beurteilt werden. Bei ihnen handelt es sich jeweils um Ein-
heiten, die durch die begriffliche Ordnung des Verstandes zusammenge-
fasst wurden. Eine Mannigfaltigkeit verschiedener Gegebenheiten und 
Daten wird dabei als eine zusammengefasste Einheit perspektiviert, als 
ein einziges geschichtliches Ereignis. Stellt jedes geschichtliche Ereignis 
eine Einheit mannigfaltiger Daten dar, so gibt es aber auch eine Vielheit 
solcher Einheiten mannigfaltiger Daten, denn es gibt viele verschiedene 
geschichtliche Ereignisse. Diese Vielheit der geschichtlichen Ereignisse ist 
aber noch nicht der Punkt der höchstmöglichen Einheit in der Geschich-
te. Diese höchstmögliche Einheit, die in geschichtlichen Betrachtungen, 
Forschungen und Erkenntnissen erreicht werden kann, ist diejenige, in 
der die gesamte Weltgeschichte als eine Einheit fokussiert wird. Die eine 
Geschichte, zu der alle geschichtlichen Ereignisse gerechnet werden, ist 
eine Vernunfteinheit, die über die Verstandeseinheit hinausgeht. Dass sie 
keine Verstandeseinheit, sondern eine Vernunfteinheit ist, gilt aufgrund 
bereits früher ausgeführter Merkmale des Bereichs der reinen Vernunft, 
dem die Ideen angehören. Die eine Geschichte ist eine Idee, da sie in kei-
ner Erfahrung jemals gegeben ist und auch nicht aus den Bedingungen 
der Erfahrung abgeleitet werden kann, sondern selbst unbedingt voraus-
gesetzt werden muss.193 Diese einzige Weltgeschichte ist die höchstmögli-
che historische Einheit, insofern es mannigfaltige geschichtliche Ereignis-
se gibt, aber die Weltgeschichte als Einheit aller dieser Ereignisse in der 
Idee nur eine einzige ist. Das bedeutet nicht, dass es keine unterschiedli-
chen Optionen gäbe, die Geschichte darzustellen oder zu interpretieren. 

193	 Otfried Höffe hat Kants Geschichtsphilosophie insofern gewürdigt, als sie das Gan-
ze der Geschichte aus einer reinen Vernunftperspektive und nicht bloß empirisch zu 
erschließen versucht. (Vgl. Höffe, Schriften zur Geschichtsphilosophie. Einführung, 
op. cit., S. 12 f.) An diese Interpretation schließt die vorliegende Arbeit an, wenn sie 
darüber hinausgehend untersucht, inwiefern das Ganze der Geschichte selbst auch 
als Vernunftbegriff – als Idee – verstanden werden kann.

96

Das Geschichtsganze und die Epistemologie der reinen Vernunftbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Es gibt verschiedene Möglichkeiten, Geschichte zu schreiben, darzustel-
len und zu interpretieren, und es gibt verschiedene Positionen in Bezug 
darauf, welche Version der Geschichtsschreibung die richtige ist. Deren 
Vertreter können sich aber nur deshalb uneinig in der Frage sein, wie die 
Geschichte geschrieben werden soll, weil sie sich alle auf dieselbe eine 
Geschichte beziehen, denn ansonsten würden sie über unterschiedliche 
Themen sprechen und nicht über das gleiche Thema unterschiedlich den-
ken. Was hier die Idee der Geschichte betreffend ausgedrückt ist, gilt auch 
für andere Ideen wie etwa die der Gerechtigkeit: Es kann unterschiedliche 
Gedanken darüber geben, wie Gerechtigkeit verstanden und ihr gemäß 
gehandelt werden kann, doch beziehen sich die Vertreter solcher unter-
schiedlichen Positionen auf dieselbe Idee der Gerechtigkeit und nur weil 
sie über dasselbe eine Thema sprechen, können sie uneins darüber sein, 
wie dieses aufzufassen ist. Die Vernunfteinheit der Idee – etwa der Idee 
der Geschichte – steht also nicht in Widerspruch zur Optionsvielfalt der 
Perspektiven und Auffassungen, sondern hängt mit ihr zusammen und 
ist sogar ihre Voraussetzung – auch auf dem Gebiet der Geschichtsschrei-
bung. Gerade weil es solche unterschiedlichen Optionen gibt, wird die 
theoretische Orientierungsfunktion der Ideen für die Geschichtsschrei-
bung und ‑forschung wichtig, um in der Diskussion darüber, welche von 
ihnen am sinnvollsten ist, auf Relevanzkriterien zurückgreifen zu können.

Dass diese Vernunfteinheit der Idee in der Geschichte (etwa im Sinne 
einer Unterdrückung verschiedener möglicher Perspektiven) nicht miss-
verstanden wird, ist gerade in Hinblick auf jüngere, insbesondere post
moderne Diskurse von Bedeutung, in welchen die Geschichtsphilosophie 
der Moderne und Kant als einer ihrer paradigmatischen Denker*innen 
immer wieder angegriffen werden, weil sie nur eine einzige – und zwar 
teleologische – Geschichtsschreibung zuließen und die Pluralität der Mög-
lichkeiten unterdrücken würden.194 Es soll an dieser Stelle exemplarisch 
auf Jean-François Lyotard als zentralen Vertreter einer solchen Position 
hingewiesen werden, in der deutliche Skepsis gegenüber einer einheitli-
chen Universalgeschichte ausgedrückt wird, deren Grundlage eine die 
Menschheit verbindende Emanzipationserzählung wäre. Erstens gründen 

194	 Vgl. Rohbeck, Johannes: Geschichtsphilosophie zur Einführung. Hamburg: Junius 2004. 
S. 147.

97

Epistemologische Aspekte der Geschichtsphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


seine Zweifel in der Überzeugung, dass eine solche übergeordnete Erzäh-
lung, die den Anspruch hätte, verschiedenste (z. B. politische, ökonomi-
sche, technische, kulturelle) Diskurse, die in der Geschichte auftreten, in 
einer universellen Perspektive zu integrieren und dadurch zu homogeni-
sieren, der diskursiven Vielfalt Gewalt antäte.195 Zweitens ist diese Skepsis 
mit dem Gedanken verbunden, dass auch die Einheit der Menschheit, die 
das Subjekt der Weltgeschichte darstellte, brüchig geworden sei, weil das 
Selbstverständnis als eine Menschheit nur durch eine verbindende Erzäh-
lung möglich gemacht werde, aber alle Erzählungen, die die Menschheit 
durch eine gemeinsame Emanzipationsperspektive integrierten, geschei-
tert wären: Das gelte für die aufklärerische Überzeugung von der Emanzi-
pation durch fortschreitende Rationalisierung, die durch den Faschismus 
enttäuscht wäre, ebenso wie für die marxistische Emanzipationsperspek-
tive, die durch die realpolitische Entwicklung des Kommunismus verlo-
ren gegangen wäre.196 Die Einheit der (großen Erzählung der) Geschichte 
sowie die Einheit der Menschheit verlören zugleich ihre Überzeugungs-
kraft und ließen nur mehr eine Pluralität kleiner Geschichten zu.197 Die-
se Pluralität verschiedener historischer Narrative ist auch mit einer kultu-
rellen Pluralität verbunden. Und so wie die diskursive Vielfalt stehe auch 
die kulturelle Pluralität zum Zwang zur Vereinheitlichung, zum Bild eines 
universellen Diskurses autonomer und souverän an ihm partizipieren-
der Subjekte, in einem Spannungsverhältnis, da Diskursbeiträge, welche 
diesem Bild nicht entsprechen, ausgeblendet werden und die Pluralität 
dadurch reduziert wird. Dass aber die Universalisierung die diskursiven 
und kulturellen Partikularitäten des Vielfältigen wirklich überwinden 
könnte (oder sollte), beantwortet Lyotard mit Skepsis.198

In einer kritischen Stellungnahme zur postmodernen Skepsis gegen-
über der Geschichtsphilosophie, die eine Einheit der Geschichte annimmt, 
kann allerdings auch die Position vertreten werden, dass weder die Denk-
barkeit und das Potenzial verschiedener Perspektiven auf die Geschichte 

195	 Vgl. Lyotard, Jean-François: Das postmoderne Wissen. Hrsg. v. Peter Engelmann. 8. Auf-
lage. Wien: Passagen Verlag 2015. S. 26.

196	 Vgl. Lyotard, Sendschreiben zu einer Universalgeschichte, op. cit., S. 43–46.
197	 Vgl. Rohbeck, Geschichtsphilosophie zur Einführung, op. cit., S. 147.
198	 Vgl. Lyotard, Sendschreiben zu einer Universalgeschichte, op. cit., S. 48–55.

98

Das Geschichtsganze und die Epistemologie der reinen Vernunftbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


noch die schockierende Erfahrung historischer Katstrophen dazu zwin-
gen, die Einheit der Geschichte und ihres Subjekts der Menschheit oder 
die Emanzipationsperspektive aufzugeben. Johannes Rohbeck hat darauf 
hingewiesen, dass die Konfrontation mit den Grenzen der Machbarkeit 
und Planbarkeit von Geschichte, die sich durch historische Erschütte-
rungen, Schocks, Enttäuschungen und als Rückschritte erlebte Ereignis-
se und Entwicklungen ergibt, nicht zur Aufgabe einer teleologischen und 
geschichtsphilosophischen Sichtweise zwingt, insofern diese weiterhin als 
normative Orientierung dienen kann.199

Wird beachtet, in welcher Weise sich Kants geschichtsphilosophische 
Überlegungen mit seinen erkenntnistheoretischen Prämissen in Einklang 
bringen lassen, so kann auch mit Bezug auf sie illustriert werden, dass 
eine solche geschichtsphilosophische Resignation aufgrund von Argu-
menten wie den von Lyotard vorgebrachten nicht notwendig ist: Wenn 
der teleologische Blick auf emanzipatorische Ziele in der Geschichte kei-
ne aus historischen Ereignissen abgeleitete Prognose ist, sondern vielmehr 
eine normative und regulative Orientierung an Ideen wie etwa am prakti-
schen Vernunftbegriff einer internationalen Rechtsordnung erlaubt, dann 
wird der Zielperspektive durch historische Enttäuschungen und Katast-
rophen (wie den Faschismus oder den Stalinismus) nicht die Basis entzo-
gen. Denn es wird keine Prognose falsifiziert, wo es nicht um Prognosen 
geht, sondern die Idee bietet dann das normative Kriterium, anhand des-
sen das Ausmaß der geschichtlichen Rückschläge beurteilt werden kann, 
und erfüllt eine wegweisende Funktion für Versuche, um neue Hand-
lungen und Aussichten im Fortgang der Geschichte zu wagen.200 Diesem 
Verhältnis zwischen historischen Enttäuschungen und der Perspektive 
der Vernunfteinheit kann nicht bloß zu Lyotards Lebzeiten und in Bezug 
auf Lyotards Werk Relevanz zugesprochen werden: Dieses sich im Ver-
hältnis zwischen Lyotards postmodernem Denken und der Geschichts
philosophie der Moderne zeigende Problem gewinnt an Aktualität, denn 

199	 Vgl. Rohbeck, Geschichtsphilosophie zur Einführung, op. cit., S. 161–163.
200	 So lassen sich auch die globalen Anstrengungen um einen internationalen Menschen-

rechtsschutz und um Friedenssicherung nach den Erfahrungen des Nationalsozialis-
mus und des Zweiten Weltkrieges als solche Reaktionen auf historische Katastrophen 
interpretieren, in welchen nicht praktisch resigniert wird, sondern weltgeschichtli-
che Ziele klarer in den Blick genommen und intensiver verfolgt werden.

99

Epistemologische Aspekte der Geschichtsphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


nicht zuletzt können globale Entwicklungen der jüngeren Vergangenheit 
der Skepsis an einer historischen Fortschrittsperspektive Vorschub leis-
ten. Kriege, globale Fluchtbewegungen, Tendenzen der partiellen Reduk-
tion internationaler Kooperation und Verrechtlichung stellen nicht nur 
sicher geglaubte politische Entwicklungen auf die Probe, sondern zeigen 
auch die Relevanz zentraler Konzepte des politischen und geschichts
philosophischen Denkens Kants in neuem Licht: Dies gilt für die Ideen 
des internationalen Rechtszustands und des nachhaltigen Friedens oder 
für das Konzept des Weltbürgerrechts. Solche kantischen Konzepte bie-
ten durch die Perspektive der Vernunfteinheit eine regulative und norma-
tive Orientierung auch im Angesicht der globalen Erschütterungen, mit 
denen Lyotard konfrontiert war und mit denen die Welt heute konfron-
tiert ist, und damit eine Option jenseits der scheinbar dilemmatischen 
Alternative zwischen skeptischer Resignation und naivem Optimismus.201

Und wenn eine solche Ausrichtung an der Idee die Einheit der Geschich-
te in den Blick nimmt, dann werden verschiedene Möglichkeiten der 

201	 In diesem Zusammenhang sind einige Gedanken Violetta Waibels aufschlussreich: 
Einerseits sei angesichts der vielfachen Abwendung von internationaler Politik, recht-
lichen Verpflichtungen gegenüber Geflüchteten und einer stärkeren Hinwendung zu 
nationalen politischen Interessen an die kantischen politischen Ziele des Völkerrechts 
und des Weltbürgerrechts zu erinnern. (Vgl. Waibel, Violetta: »Der Mensch als repu-
blikanischer (Welt-)Bürger und Europäer im Spiegel von Kants Schrift Zum ewigen 
Frieden.« In: Brigitte Buchhammer (Hrsg.): Lernen, Mensch zu sein. Wien: LIT 2017. 
S. 69–102. S. 78.) Andererseits zeige gerade Kants politisches Denken auch, dass Na-
ivität und Einseitigkeit zu vermeiden sind. Erstens bedeute internationales Recht nicht, 
dass nicht auch staatliche politische Entscheidungen eine Rolle spielen können, denn 
für Kant ist das Ziel der internationalen Gesetzgebung der Frieden und nicht die Re-
gelung aller möglichen Belange des Zusammenlebens. Der Enttäuschung, mit der 
sich etwa die EU konfrontiert sieht, könne möglicherweise durch eine noch stärkere 
Besinnung auf die Kernaufgabe der Friedenssicherung begegnet werden. (Vgl. ebd., 
S. 84.) Und zweitens solle die Anerkennung des Rechtsanspruches auf Schutz (die mit 
dem kantischen Konzept des Weltbürgerrechts in Verbindung zu bringen ist) nicht 
übersehen lassen, dass mit diesem Recht auch rechtliche Verpflichtungen verbunden 
sind. (Vgl. ebd., S. 90.) Bei diesen von Waibel angesprochenen konkreten politischen 
Feldern handelt es sich um Gebiete gewichtiger Fragen, die an dieser Stelle nicht er-
schöpfend behandelt werden können. Jedenfalls aber kann gesehen werden, dass die 
kantischen Konzepte Denkoptionen eröffnen, die die Fortschrittsperspektive nicht 
mit Naivität, sondern mit einem hohen Grad an Differenzierung verbindet, was ih-
nen auch angesichts global drängender Problemlagen Aktualität verleiht.

100

Das Geschichtsganze und die Epistemologie der reinen Vernunftbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geschichtsschreibung oder verschiedene Perspektiven auf die Geschichte 
(etwa eine ökonomische, eine politische, eine rechtliche etc.) ebenso wenig 
ausgeschlossen, wie die Idee des vollkommensten und repräsentativsten 
Exemplars einer Tierart verschiedene Beschreibungsmöglichkeiten dieser 
Tierart oder die Vielheit der verschiedenen zu dieser Art zählenden Indi-
viduen ausschließt. Vielmehr erlaubt die Einheit der Geschichte als Idee, 
in Diskussionen über sinnvolle Versionen der Geschichtsschreibung mit 
der Vielheit der Optionen umzugehen sowie die Pluralität von (techni-
schen, wirtschaftlichen etc.) Perspektiven auf die Geschichte zu integrie-
ren, diese dadurch aber nicht aufzugeben. Und nicht bloß die Vielheit der 
Optionen der Geschichtsschreibung lässt sich mit Kants Idee der Einheit 
der Geschichte vereinen, sondern diese universalistische Perspektive auf 
die Geschichte muss auch nicht dazu führen, Verwerfungen und histori-
sche Brüche und damit eine Vielheit höchst divergierender historischer 
Zeitabschnitte zu übersehen, insofern Kant vor allem in einem deskriptiv 
realistischen Blick auf die Geschichte das scheinbare Chaos der Konflik-
te und Umwälzungen nicht leugnet (womit nicht nur zu Lyotards Den-
ken, sondern auch zu Foucaults Perspektive auf die Geschichte Bezüge 
hergestellt werden können202).

202	 Kants universalistische Philosophie der Geschichte scheint zu Foucaults historischem 
Denken in Kontrast zu stehen. Kant denkt eine Einheit der Geschichte, Foucault be-
tont die historischen Brüche. (Vgl. Foucault, Michel: »Archäologie des Wissens.« 
Übers. v. Ulrich Köppen. In: Michel Foucault: Die Hauptwerke. 4. Auflage. Frank-
furt/M.: Suhrkamp 2016. S. 471–700. S. 654 f.) Hier zeigen sich Spannungen, doch 
wie für Lyotard war Kant auch für Foucault ein wichtiger Bezugspunkt (vgl. Sarasin, 
Michel Foucault zur Einführung, op. cit., S.79–81), und es lässt sich überlegen, ob 
auch diese Spannungen produktiv bearbeitet werden können, indem gezeigt wird, 
dass zumindest einige der scheinbar konträren Aspekte der beiden Konzeptionen von 
Geschichte nicht unvereinbar sind. (Bei näherem Hinsehen könnten sich in Bezug 
auf Kant und Foucault immer wieder Kompatibilitäten finden lassen, beispielsweise 
auch in Bezug auf die Ethik, vgl. dazu etwa: Kiesel, Calvin: »Das autonome Subjekt 
im sozialen Kontext. Eine Verteidigung der Ethik Kants gegen Vorwürfe vonseiten 
der Moralpraxeologie Foucaults.« In: Rechtsphilosophie. Zeitschrift für die Grund-
lagen des Rechts. Heft 1, 2019, S. 8–20.) Erstens lässt sich der Widerspruch zwischen 
Einheit und Brüchen in der Geschichte durch die Unterscheidung einer deskriptiven 
und einer normativen Perspektive auflösen. Wenn Kant aus einer normativen Pers-
pektive den Verlauf der Geschichte als einen solchen denkt, der insgesamt als ganzer 
einem bestimmten Ziel zustreben soll, so hindert ihn das nicht daran, auf einer de-

101

Epistemologische Aspekte der Geschichtsphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der Gedanke der Einheit im Sinne eines Zusammenhangs der Diskur-
se und im Sinne einer Idee eines autonomen Subjekts erlaubt nicht nur 
einen Umgang mit der Pluralität, in welchem deren Elemente aufeinander 
bezogen werden können (wobei auch wieder an die regulative Funktion 
der Vernunfteinheit gedacht werden kann), sondern er bietet in gewisser 
Weise sogar ein normatives Potenzial, um einen würdevollen Umgang mit 
menschlicher Pluralität zu begründen und zu orientieren. Weil alle unter-
schiedlichen Subjekte doch gleichermaßen als würdevoll anzusehen und 
darin durch eine universelle Perspektive verbunden sind, ist ihre jewei-
lige Individualität, ihre Besonderheit, etwas, das zu respektieren ist und 
das frei gelebt werden soll. Zu dieser Freiheit des vielfältigen Lebens, das 
allen Wesen mit Würde zugestanden werden soll, gehört auch die Freiheit, 
individuelle Beiträge zu vielfältigen Diskursen einzubringen. Es ist also 
eine Argumentation möglich, der zufolge die Pluralität, die von Lyotard 
so vehement verteidigt wird, sachlich nicht in Widerspruch zu der kan-
tischen universalistischen Perspektive steht, sondern mithilfe des regu-
lativen und normativen Bezugs auf universelle Ideen gedacht, begründet 
und mit klarerer Orientierung praktisch gelebt werden kann.203

skriptiven Ebene die chaotischen Konflikte und Verwerfungen in der Geschichte zu 
sehen. Dieser deskriptive Blick auf die Geschichte zeigt bereits eine geringere Span-
nung zu Foucaults Fokussierung und Analyse der Brüche in der Geschichte. Zwei-
tens ist die Suche nach geschichtlichen Brüchen in Foucaults historischem Denken 
und Forschen durchaus etwas, das in Kants Konzeption von Wissenschaft einen sys-
tematischen Platz hat, denn es lässt sich mit der Forschungsmaxime der Spezifikati-
on in Verbindung bringen.

203	 Diese Verbindung zwischen dem Universalismus der Philosophie Kants und dem Mo-
tiv der Pluralität bei Lyotard kann in Erwägung gezogen werden, obwohl Lyotard ein 
entschiedener Kritiker der universalistischen Idee der Einheit war. Gleichwohl darf 
nicht übersehen werden, dass sich Lyotard in Bezug auf andere Themen sehr wohl 
oft nicht bloß wertschätzend auf Kant bezieht, sondern in ihm einen bedeutenden 
Referenzpunkt hat, an den er in seiner Philosophie anknüpft. Insbesondere würdigt 
er Kants Leistung, in vielen Hinsichten eine Verbindung zwischen Bereichen herge-
stellt und gleichzeitig deren Differenz anerkannt zu haben, etwa zwischen Anschau-
ung und Begriff in der Kritik der Urteilskraft. (Vgl. Lyotard, Der Widerstreit, op. cit., 
S. 12 f.) Auch Kants Deduktion der praktischen Vernunft, die die Unterschiedenheit 
zwischen theoretischer und praktischer Vernunft nicht aufhebt (vgl. ebd., S. 200–214), 
und der Gedanke eines Geschichtszeichens, der weder die Erfahrung des historischen 
Chaos übergeht noch auf historische Hoffnung verzichtet (vgl. ebd., S. 267–282), wer-
den von Lyotard als Beispiele differenzierten Denkens interpretiert, die seine eigene 

102

Das Geschichtsganze und die Epistemologie der reinen Vernunftbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sowohl die erwähnte regulative Funktion der Ideen als auch die Bedeu-
tung praktischer Ideen (wie eines vollkommenen internationalen Rechts-
zustandes) werden in ihrer epistemologischen Relevanz für die Geschichts-
philosophie noch genauer beleuchtet werden, während in diesem Abschnitt 
der Fokus auf der Rolle der Vernunfteinheit der Idee im Bereich der 
Geschichtsphilosophie lag. Weil es in diesem Bereich nicht bloß um ein-
zelne geschichtliche Ereignisse, sondern um das Ganze der Geschichte 
geht, ist die Vernunfteinheit der Idee einer Weltgeschichte eine höhere 
Einheit als die verstandesmäßigen Einheiten, die im Bereich geschichtli-
cher Überlegungen natürlich sehr wohl auch eine Rolle spielen.204

Wird in Kants geschichtsphilosophischen Schriften die Geschichte 
als ein Ganzes perspektiviert und wird dabei der Ideenbegriff gebraucht, 
so hat sich nun also gezeigt, dass sich dieses Vorkommen des Terminus 
»Idee« durchaus im Sinne der Ersten Kritik deuten lässt. Das Ganze der 
Geschichte und der vollkommene Rechtszustand sind Ideen gemäß der 
Konzeption der Kritik der reinen Vernunft. Es hat sich ergeben, dass die-
se Themen, die in der Geschichtsphilosophie eine Rolle spielen, auch den 
einzelnen kritisch-erkenntnistheoretischen Bestimmungen der Vernunft-
ideen entsprechen, insofern in Kants Überlegungen zur Geschichte eine 
Relevanz der Momente des Übersteigens aller möglichen Erfahrung, der 
Unbedingtheit und der Vernunfteinheit ausgemacht werden kann. Dar-
in offenbart sich eine Möglichkeit, die kantischen Schriften kohärent in 

Philosophie inspirieren. Solche Bezugnahmen Lyotards auf Kant zeigen, dass es durch-
aus Gemeinsamkeiten der beiden Werke gibt, die als Anknüpfungspunkte genutzt 
werden könnten, um auch die Differenzen in ihnen produktiv zu bearbeiten. So wie 
Lyotard in Bezug auf all diese Themen an Kant das Zusammendenken von Verbin-
dung und Differenz schätzt und sich hier eine zentrale Gemeinsamkeit in den Wer-
ken zeigt, kann in Kants universalistischem Denken viel Raum für innere Differen-
zierung und Pluralität gesehen werden, womit sich eine Möglichkeit zu erkennen gibt, 
Universalismus auf eine Weise zu denken, die Lyotards Motiv der Pluralität nicht wi-
derspricht. Auch hinsichtlich weiterer Themenbereiche könnten die Gemeinsamkei-
ten als Ausgangspunkt von Überlegungen genommen werden, in denen die Differen-
zen produktiv bearbeitet werden.

204	 Das hierarchische Verhältnis zwischen Verstandeseinheit und Vernunfteinheit, das 
in der Kritik der reinen Vernunft allgemein beschrieben wird (vgl. Höffe, Immanuel 
Kant, op. cit., S. 140), findet hier also im Bereich der Geschichte im Verhältnis zwi-
schen historischen Einzeldaten und der Weltgeschichte eine Anwendung.

103

Epistemologische Aspekte der Geschichtsphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Beziehung zueinander zu setzen (und zugleich mit Kant auch eine bleiben-
de Relevanz der universalgeschichtlichen Perspektive trotz realgeschicht-
licher Enttäuschungen und der Konfrontation mit postmoderner Skepsis 
in den Blick zu nehmen). Wenn sich somit in der Geschichtsphilosophie 
der Sache nach mit dem Ganzen der Geschichte und dem vollkomme-
nen Rechtszustand zwei Ideen und deren Eigenschaften im Sinne der Kri-
tik der reinen Vernunft finden lassen, so wird aber noch zu untersuchen 
sein (siehe Abschnitt 3.2.3), um welche Arten von Ideen – transzenden-
tale oder andere, theoretische oder praktische – es sich dabei handelt.

3.2.2	 Die regulative Funktion der Ideen in der Geschichtsphilosophie
Eine weitere Möglichkeit, zwischen der Geschichtsphilosophie und der 
kritischen Ideenlehre Kants Bezüge herzustellen, die auch noch stärke-
re Ansatzpunkte im Text aufweist, ergibt sich bezüglich der regulativen 
Funktion, die den Ideen in der Kritik der reinen Vernunft in erkenntnis-
theoretischer Sicht zugesprochen wird. Diese Präsenz einer regulativen 
Idee in der kantischen Geschichtsphilosophie hat bereits Yirmiahu Yovel 
festgestellt,205 der sie aber noch nicht vertiefend behandelt und in sei-
nen Untersuchungen besonders die moralisch-praktischen Aspekte der 
Geschichtsphilosophie und die Geschichte der Vernunft in Kants Konzept 
der Philosophie- und Religionsgeschichte beleuchtet, die theoretischen 
Aspekte der geschichtsphilosophischen Schriften hingegen vergleichsweise 
weniger beachtet. Genauer hat erst Pauline Kleingeld die weltgeschicht-
liche Idee im Lichte der Ersten Kritik und als regulatives Prinzip unter-
sucht206 –in späteren Forschungsbeiträgen wird der Gedanke der regu-
lativen Idee in der Geschichtsphilosophie Kants zwar nicht immer so 
ausführlich untersucht wie von Pauline Kleingeld, allerdings immer wie-

205	 Vgl. Yovel, Kant and the Philosophy of History, op. cit., S. 75. Zuvor wird die regula-
tive Funktion der weltgeschichtlichen Idee schon in einem Aufsatz von Burleigh Tay-
lor Wilkins gesehen. Vgl. Wilkins, Burleigh Taylor: »Teleology in Kant’s Philosophy 
of History.« History and Theory 5, 2. 1966. S. 172–185. S. 179.

206	 Vgl. Kleingeld, Fortschritt und Vernunft, op. cit., S. 89–116.

104

Das Geschichtsganze und die Epistemologie der reinen Vernunftbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


der aufgegriffen und mit weiteren Betrachtungen der Geschichtsphilo-
sophie verbunden.207

Ein mit der regulativen Funktion der Idee für die Geschichte verbun-
dener Grundgedanke, den auch Pauline Kleingeld betont,208 ist der fol-
gende: Die Weltgeschichte als ganze wird aus der Perspektive betrachtet, 
dass sie sich auf einen vollkommenen Rechtszustand zubewegt. Dadurch, 
dass die Geschichte (zu Zwecken der Systematisierung der Geschichts-
schreibung und Orientierung in Politik und Geschichtsforschung, wie 
noch näher auszuführen sein wird) als eine Einheit betrachtet wird, die 
ein solches gemeinsames Ziel hat, werden die einzelnen geschichtlichen 
Ereignisse nicht mehr nur als ein zusammenhangloses Nebeneinander 
unverbundener Erscheinungen gesehen, sondern als ein in einem Sinn-
zusammenhang stehendes Ganzes. Durch das Prinzip einer teleologisch 
geprägten Einheit der Geschichte kann diese deshalb auch als ein System 
betrachtet werden. Die Ermöglichung systematischer Einheit der Erschei-
nungen, die ohne Bezugnahme auf eine Idee unverbunden wären, bildet 
ein zentrales Moment der Geschichtsphilosophie Kants, in dem sich die 
in der Ersten Kritik beschriebene regulative Funktion wiederfinden lässt; 
darin knüpft die vorliegende Studie an Pauline Kleingelds Lesart an. Die 
Plausibilität dieses Interpretationsansatzes für Kants Geschichtsphilosophie 
soll später noch dadurch unterstrichen werden, dass auf mögliche Einwän-
de gegen ihn geantwortet wird. Zuvor muss aber daran erinnert werden, 
dass sich die regulative Funktion der Ideen in Kants Erkenntnistheorie 
nicht in der Systematisierung bereits vorliegender Erkenntnisse erschöpft, 
sondern auch noch einen weiteren Aspekt hatte, dessen Relevanz für die 
Geschichtsphilosophie ebenso zu überlegen ist.

Die regulative Funktion in der Ersten Kritik war nämlich nicht nur so 
zu verstehen, dass die einzelnen Erkenntnisse statisch in einem System 
zusammengefasst werden, sondern so, dass diese Idee der systematischen 

207	 Vgl. etwa Schröder, Wolfgang M.: »Freiheit im Großen ist nichts als Natur. Kants Idee 
zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht. Einleitung und Erster und 
Zweiter Satz.« In: Höffe, Otfried (Hrsg): Immanuel Kant. Schriften zur Geschichtsphilo
sophie. Berlin: Akademie Verlag 2011. S. 29–44. S. 37. Vgl. auch Rusch, Christian: Ge-
schichte: Wissen – Sollen – Hoffen. Untersuchung zu Kants Geschichtsphilosophie. Ber-
lin/Boston: De Gruyter 2023. S. 184.

208	 Vgl. Kleingeld, Fortschritt und Vernunft, op. cit., S. 89–116.

105

Epistemologische Aspekte der Geschichtsphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einheit gerade einen dynamischen Forschungsprozess antreibt, in dem 
diese Einheit erst sukzessive befördert wird. Durch die bereits (in Kapi-
tel 3.1.3) beschriebenen Forschungsprinzipien der Homogenität, der Spe-
zifikation und der Kontinuität209 vollzieht sich die Bewegung in Richtung 
systematischer Einheit als ein Vorgang, der prinzipiell immer weitergeführt 
werden kann. Die regulative Idee der Einheit ist der Horizont dieses Ein-
satzes der Vernunftmaximen, der nie vollständig erreicht wird. Sieht man 
die weltgeschichtliche Idee nun auch »im Sinne der ersten Kritik [als] ein 
regulatives Forschungsprinzip«, so ergibt sich eine Orientierungsfunktion 
»einer theoretischen Vernunft für die Geschichtswissenschaft«210, worauf 
Otfried Höffe bereits in einer Verknüpfung der kritischen Erkenntnistheo-
rie mit Kants Geschichtsphilosophie in Hinblick auf die Geschichtsfor-
schung hingewiesen hat. Daran anknüpfend soll hier die konkrete Rele-
vanz der von Kant formulierten drei Forschungsmaximen im Einzelnen 
überlegt werden. Auch die Geschichtswissenschaft benötigt Forschungs-
prinzipien und muss unter verfügbaren Daten Zusammenhänge finden, 
Kategorisierungen vornehmen und überlegen, wie weitere (zu suchen-
de) Daten mit den bestehenden Ergebnissen sinnvoll verknüpft werden 
können, welche (noch zu findenden) Daten bisherige geschichtliche Deu-
tungen bestätigen, welche hingegen Anlass zu einer neuen sinnhaft ver-
bindenden Deutung Anlass geben würden. Wie dabei die Maximen der 
Homogenität, der Spezifikation und der Kontinuität konkret bedeutsam 
werden, kann noch genauer veranschaulicht werden, wenn man sich das 
Beispiel der Epocheneinteilung in der Geschichtsschreibung und -for-
schung vor Augen hält. Historische Epochenbegriffe sind vielfältig, teil-
weise gibt es zu einer bestimmten Zeit ein gewisses historisches Selbstver-
ständnis (dem gemäß sich etwa Menschen im Zeitalter der Aufklärung als 
in einem Zeitalter der Aufklärung lebend verstanden), teilweise handelt es 
sich um nachträglich gebildete Konzepte, es gibt eine Varianz hinsichtlich 
der Epocheneinteilung nach verschiedenen Kriterien (etwa je nach The-
menbereich kann es unterschiedliche Epocheneinteilungen in der Philo-
sophiegeschichte, der Literaturgeschichte, der politischen Geschichte, der 
Geschichte der bildenden Kunst oder der Musikgeschichte geben; außer-

209	 Vgl. KrV, B 686.
210	 Höffe, Schriften zur Geschichtsphilosophie. Einführung, op. cit., S. 13.

106

Das Geschichtsganze und die Epistemologie der reinen Vernunftbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


dem können die Epocheneinteilungen noch räumlich und kulturell vari-
ieren, insofern beispielsweise die Epocheneinteilung zwischen der eng-
lischen und der deutschen Literaturgeschichtsschreibung voneinander 
abweichen können), und verschiedene Historiker*innen können unter-
schiedliche Epocheneinteilungen präferieren.211 Jedenfalls aber fasst der 
Begriff einer historischen Epoche verschiedene Zeitpunkte und Ereignis-
se konzeptuell zusammen und identifiziert Gemeinsamkeiten, durch die 
diese Zusammenfassung sinnvoll erscheint212 – es findet also eine Ord-
nung nach dem Prinzip der Homogenität statt. Zugleich kann aber inner-
lich eine genauere Untergliederung einer Epoche vorgenommen werden 
(etwa die Einteilung des Mittelalters in Frühmittelalter, Hochmittelalter 
und Spätmittelalter), sodass trotz aller Gemeinsamkeiten auch die Unter-
schiede in den Blick genommen werden, wobei sich eine Orientierung am 
Prinzip der Spezifikation zeigt (manchmal können dabei auch so große 
Unterschiede aufgedeckt werden, dass ein früherer Epochenbegriff kriti-
siert wird und eine andere Epocheneinteilung vorgeschlagen wird, sodass 
eine früher gesehene Homogenität zurückgewiesen wird und stattdessen 
andere Homogenitäten in den Blick genommen werden213). Das Prinzip 

211	 Dabei ergeben sich in der Geschichte der Geschichtsschreibung immer wieder Ten-
denzen: Zu verschiedenen Zeitpunkten sind bestimmte Epocheneinteilungen beson-
ders verbreitet. Dies hängt mit diskursiven und sozialen Dynamiken der Wissen-
schafts- und Geistesgeschichte im Allgemeinen zusammen, aber auch damit, dass 
Historiographie und kollektives Gedächtnis im Besonderen durch jeweils aktuelle 
Perspektiven und Interessen einer Gesellschaft mitgeprägt werden. In diesem Sinne 
ist nicht nur eine Betrachtung der Geschichte möglich, sondern auch eine Betrach-
tung der Geschichtsbetrachtung, eine Analyse der Geschichtsschreibung und des kol-
lektiven Gedächtnisses hinsichtlich der darin wirksamen sozialen und diskursiven 
Einflussfaktoren. Vgl. Kiesel, Megumi: Das kulturelle Österreich-Bild. Selbst- und 
Fremdwahrnehmungen in Pressediskursen. Wien/Hamburg: new academic press 2020. 
S. 31 ff.

212	 So werden etwa in der Literaturgeschichtsschreibung nicht bloß einzelne Werke un-
tersucht, sondern deren Zusammenhänge fokussiert, die Beziehungen erkennen las-
sen. Vgl. Meier, Albert: »Literaturgeschichtsschreibung«. In: Arnold, Heinz Ludwig; 
Detering, Heinrich (Hrsg.): Grundzüge der Literaturwissenschaft. 9. Auflage. Mün-
chen: dtv 2011. S. 570–584. S. 570.

213	 Als Beispiel dafür könnte die kritische Reflexion der Epochenbegriffe der literarischen 
Moderne und der Jahrhundertwende in der Geschichte der deutschsprachigen Lite-
ratur angeführt werden, in welcher die Vielfalt der literarischen Strömungen und Zu-
gänge betont wird, die es fraglich machen, ob sie alle auf einen gemeinsamen Begriff 

107

Epistemologische Aspekte der Geschichtsphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


der Kontinuität lässt seine Relevanz etwa dadurch erkennen, dass es nicht 
unbedingt scharfe Grenzen zwischen Epochen gibt, sondern auch Über-
gänge, Überschneidungen und Gleichzeitigkeiten möglich sind (in der 
Literaturgeschichte könnte etwa ein Werk mit verschiedenen literatur-
geschichtlichen Epochen und Strömungen in Verbindung gebracht wer-
den). Am Beispiel der Epocheneinteilung lässt sich also die Relevanz der 
Vernunftmaximen Kants für die Geschichtsschreibung und -forschung 
zeigen. Damit wird nicht der Anspruch auf eine erschöpfende Beschrei-
bung der Methodologie der Geschichte und der Geschichtswissenschaf-
ten erhoben, so mögen etwa auch Methoden mit narrativen Aspekten von 
Bedeutung sein.214 Das schließt aber die Relevanz der genannten Vernunft-
maximen in der Geschichtsschreibung und -wissenschaft nicht notwen-
digerweise aus, in welcher sie wie illustriert angewendet werden können. 
Diese Anwendung der von Kant formulierten Forschungsprinzipien in 
der Geschichtswissenschaft bedarf eines Prinzips, das eine Orientierung 
hinsichtlich der Frage ermöglicht, nach welchen Zusammenhängen und 
Kategorien gesucht werden und aus welcher Perspektive eine Deutung 
erfolgen soll.215 Der Gesichtspunkt des rechtlichen Fortschritts in Richtung 
der größtmöglichen Freiheit stellt ein solches sinnvolles Orientierungs-
prinzip dar. Vorbehalte gegenüber einer so konzipierten Geschichtsfor-
schung, die darin gründen, dass die Neutralität der Wissenschaft dadurch 
verletzt würde, lassen sich entkräften. Man kann das leitende Prinzip der 
Idee der bürgerlichen Verfassung und des Völkerbundes kritisieren und 
die Position vertreten, dass andere oder zumindest auch andere Gesichts-
punkte richtige Leitprinzipien für historische Forschung sein sollen, aber 
ohne jegliche Orientierungsprinzipien, die festlegen, welche Zusammen-
hänge von Interesse sind und welche nicht, ist keine Forschung möglich. 

zu bringen sind. Vgl. Kanz, Christine: »Die literarische Moderne (1890–1920)«. In: 
Beutin, Wolfgang (u. a.): Deutsche Literaturgeschichte. Von den Anfängen bis zur Ge-
genwart. Stuttgart/Weimar: Metzler 2008. S. 342–386. S. 354 f.

214	 Vgl. Rohbeck, Geschichtsphilosophie zur Einführung, op. cit., S. 104–113.
215	 Die Gruppierung historischer Daten, aber auch schon deren Auswahl ist in der ge-

schichtswissenschaftlichen Forschung stets von gewissen Prinzipien und Fragestel-
lungen geleitet, die festlegen, welche Daten und Zusammenhänge von Interesse sind. 
Vgl. Trachtenberg, Mike: The Craft of International History. A Guide to Method. Prince-
ton: Princeton University Press 2006. S. 15 f.

108

Das Geschichtsganze und die Epistemologie der reinen Vernunftbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Eine in diesem Sinne neutrale Wissenschaft, für die alles gleich wichtig 
ist, ist wohl kaum denkbar.216 Somit wird Kants weltgeschichtliche Idee, 
wenn sie als regulatives Forschungsprinzip interpretiert wird, der Reali-
tät der Geschichtsforschung durchaus gerecht.

Es sind aber auch schon dagegen gewisse Vorbehalte möglich, dass 
eine Interpretation des Begriffs »Idee« als regulatives Prinzip in Kants 
geschichtsphilosophischen Schriften überhaupt eine zulässige Interpre-
tation ist, unabhängig davon, ob die so rekonstruierte Theorie Kants auch 
eine haltbare Position ist. Christoph Horn sieht zumindest gewisse Prob-
leme einer solchen Interpretation darin, dass Kant sie nicht selbst expli-
zit ins Spiel bringt. Der Begriff eines regulativen Prinzips wird in Kants 
Geschichtsphilosophie nicht ausdrücklich verwendet und es wird auch 
nicht erklärt, die Geschichte sei so zu betrachten, als ob sie ein durch 
einen Fortschrittsprozess verbundenes Ganzes ist.217 Christoph Horns 
Hinweis auf die auffindbaren und nicht auffindbaren Formulierungen in 
Kants geschichtsphilosophischen Texten aufnehmend, lässt sich behaup-
ten, Kant wäre eindeutiger gewesen, wenn er dies expliziert hätte. Ich hal-
te die Interpretation der weltgeschichtlichen Idee im Sinne eines regulati-
ven Prinzips dennoch für zulässig, weil sie eine plausible Rekonstruktion 
der erkenntnistheoretischen Fundierung der kantischen geschichts

216	 Jürgen Habermas hat etwa in Erkenntnis und Interesse deutlich darauf hingewiesen 
und klar ausgeführt, dass es keine Wissenschaft geben kann, die in völlig neutraler 
Haltung zu ihrer eigenen Entwicklung Erkenntnisse erbringt, und Forschung in die-
sem Sinne im Erkenntnisprozess stets von gewissen Leitzielen geprägt ist. Eine sol-
che Sichtweise – die durchaus mit der in dieser Studie präsentierten Perspektive auf 
die Geschichte und Geschichtswissenschaft vereinbar ist – wird von Habermas teil-
weise auch kritisch von Kants Perspektive auf Erkenntnis abgegrenzt. Diese hätte die 
emanzipatorische Bedeutung des Erkennens vernachlässigt, die Habermas betonen 
möchte. Die Kant-Interpretation, welche dieser Kritik zugrunde liegt, teile ich aller-
dings nicht, weil in ihr nicht berücksichtigt wird, dass Kant sehr wohl einen Begriff 
des Vernunftinteresses (sowohl der theoretischen als auch der praktischen Vernunft) 
kennt und in Erkenntnisbereichen wie dem der Geschichte sowohl theoretisch-sys-
tematische als auch praktische Leitziele eine Rolle spielen. Vgl. Habermas, Jürgen: Er-
kenntnis und Interesse. 2. Auflage. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1973.

217	 Vgl. Horn, Christoph: »Das Interesse der Philosophie an der Menschheitsgeschichte: 
Aufklärung und Weltbürgertum (Idee, Neunter Satz).« In: Höffe, Otfried (Hrsg.): Im-
manuel Kant. Schriften zur Geschichtsphilosophie. Berlin: Akademie Verlag 2011. S. 103–
118. S. 106.

109

Epistemologische Aspekte der Geschichtsphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


philosophischen Gedanken erlaubt, und auch für richtig, da zwar nicht 
die Formulierung »als ob« in beiden Themenfeldern vorkommt, es aber 
andere wesentliche sprachlich-konzeptuelle und inhaltliche Überein-
stimmungen zwischen Kants Ausführungen zur Geschichtsphilosophie 
und seinen epistemologischen Erläuterungen zur regulativen Funktion 
der Ideen gibt, wie mit Bezugnahme auf diesbezüglich aufschlussreiche 
Textstellen gezeigt werden soll. Es lassen sich nämlich Passagen in Kants 
Geschichtsphilosophie finden, die eine die regulative Funktion der Idee 
betonende Interpretation rechtfertigen, wie etwa vor allem die folgende:

Wenn man indessen annehmen darf: daß die Natur, selbst im Spiele 
der menschlichen Freiheit, nicht ohne Plan und Endabsicht verfah-
re, so könnte diese Idee doch wohl brauchbar werden; und, ob wir 
gleich zu kurzsichtig sind, den geheimen Mechanism ihrer Veran-
staltung zu durchschauen, so dürfte diese Idee uns doch zum Leit-
faden dienen, ein sonst planloses Aggregat menschlicher Handlun-
gen, wenigstens im großen, als ein System darzustellen.218

Es wird an dieser Stelle nicht der Begriff des regulativen Prinzips selbst 
wortwörtlich verwendet, aber die Beschreibung der Funktion der welt-
geschichtlichen Idee entspricht in den entscheidenden Punkten exakt der 
Beschreibung der regulativen Funktion der Ideen im Anhang zur trans
zendentalen Dialektik in der Kritik der reinen Vernunft. Dort heißt es:

Diese Idee postuliert demnach vollständige Einheit der Verstandes-
erkenntnis, wodurch diese nicht bloß ein zufälliges Aggregat, son-
dern ein nach notwendigen Gesetzen zusammenhängendes Sys-
tem wird.219

Durch den übereinstimmend formulierten Gedanken, dass die »Idee« 
es erlaubt, das, was ansonsten nur ein »Aggregat« wäre, als ein »System« 
vorzustellen, drängt sich eine Verbindung zwischen der Rolle der Idee 
in der Geschichtsphilosophie und der in der Kritik der reinen Vernunft 

218	 IaG, AA 08, 29.
219	 KrV, B 674.

110

Das Geschichtsganze und die Epistemologie der reinen Vernunftbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


beschriebenen regulativen Funktion deutlich auf. Die Vorsicht gebietet 
allerdings, auch einen Unterschied in den beiden Formulierungen zu 
bedenken. In der zitierten Passage aus der Ersten Kritik ist von einem nach 
»notwendigen Gesetzen« zusammenhängenden »System« die Rede, wäh-
rend in der mit ihr verglichenen Passage aus der Geschichtsphilosophie 
bloß von einem »System« gesprochen wird. Diese Differenz in den For-
mulierungen kann als Hinweis auf den philosophischen Unterschied zwi-
schen dem theoretischen Bereich der Naturerkenntnis, der in der Kritik der 
reinen Vernunft von Bedeutung ist, und dem praktischen Bereich mensch-
licher Handlungen, um den es in der Geschichte geht, gedeutet werden.220 
In einer gewissen Hinsicht ist diese Unterscheidung durchaus relevant für 
die Interpretation der Geschichtsphilosophie, in einer anderen Hinsicht 
haben aber sehr wohl beide unterschiedenen Bereiche eine Bedeutung 
für die Geschichtsphilosophie. Im Falle menschlicher Handlungen muss 
bei Kant immer beachtet werden, dass in ihnen das bewegende Prinzip 
des Willens nicht der nach kausalen Naturgesetzen bestimmten Sphäre 
der Erscheinungen angehört, sondern dem noumenalen Reich der Frei-
heit und der Vernunft. Andererseits haben menschliche Handlungen auch 
eine empirische Seite, insofern sie selbst auch Erscheinungen in der phä-
nomenalen Welt sind und in dieser den Naturgesetzen unterliegen. Wenn 
Kant in seiner Geschichtsphilosophie nicht vorrangig die noumenale Seite 
»des Willens«, sondern »die Erscheinungen desselben, die menschlichen 
Handlungen,«221 anspricht, die in großer Zahl statistische Regelmäßig-
keiten erkennen lassen und deshalb trotz des überempirischen Aspekts 
der Freiheit gewisse Prognosen zulassen, welche in der Betrachtung der 
Geschichte relevant sein können, dann geht es genau um diese nach Natur-

220	 Aus diesem Grund wird auch in Interpretationen der Geschichtsphilosophie Kants 
immer wieder ein Vorrang der fundierenden Funktion der praktischen Vernunft vor 
der theoretischen Vernunft gesehen und betont, dass in der Geschichte keine theore-
tischen, sondern praktische Notwendigkeiten eine Rolle spielen. (Vgl. Höffe, Schrif-
ten zur Geschichtsphilosophie. Einführung, op. cit., S. 21.) Dies lässt sich mit dem 
Unterschied zwischen der Notwendigkeit theoretischer Naturgesetze und der prak-
tischen Verbindlichkeit des Sittengesetzes in Verbindung bringen.

221	 IaG, AA 08, 17.

111

Epistemologische Aspekte der Geschichtsphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


gesetzen bestimmte Welt.222 In diesem Sinne ist die Geschichte als eine 
Gesamtheit menschlicher Handlungen auch für Kant keine von der Natur 
abgetrennte Sphäre, sondern mit dieser untrennbar verbunden und somit 
auch mit notwendigen Naturgesetzen in Zusammenhang stehend. Aller-
dings ist dasjenige, was Kant zufolge für die Beurteilung geschichtlicher 
Relevanz entscheidend und das orientierende Leitprinzip der Geschichte 
ist, durch das sie als System verstehbar werden soll, keineswegs ein not-
wendiges Naturgesetz. Dieser Orientierungsgrund geschichtlicher Sys-
tematisierung ist vielmehr die Idee einer vollkommenen Rechtsordnung, 
welche kein Naturgesetz, sondern ein normativ leitendes Prinzip ist. Auf 
den epistemologischen Charakter rechtlicher Sätze wird noch genauer 
einzugehen sein, doch kann an dieser Stelle schon erwähnt werden, dass 
sie der noumenalen Sphäre der Vernunft angehören. Das philosophische 
Rechtsprinzip mag gesetzlichen Charakter haben, aber es ist nicht in Form 
eines notwendigen Naturgesetzes zu denken. Ein Naturgesetz kann nur 
durch Anwendung von Verstand und Vernunft auf bereits durch Erfahrung 
gesammelte Erkenntnisse gefunden werden, während ein sittliches Prin-
zip wie das des Rechts a priori identifiziert wird und nicht erst empirisch 
entdeckt wird. In dieser Hinsicht ist die Geschichte nicht ein nach not-
wendigen Naturgesetzen zusammenhängendes System, wie es in der Ers-
ten Kritik in Bezug auf die Naturerkenntnisse, die zu höchster systema-
tischer Einheit geführt werden sollen, beschrieben wird. Die Geschichte 
ist also einerseits nicht vom phänomenalen Bereich der Naturgesetze zu 
trennen, andererseits ist das, was aus ihr ein System machen kann, gera-
de nicht ein Zusammenhang notwendiger natürlicher Gesetze, sondern 
ein Prinzip, das der davon abgehobenen noumenalen Sphäre der Frei-
heit angehört. Dies ist durchaus eine gewichtige Differenz zwischen dem 
System der Naturerkenntnisse und einem systematisierten Blick auf die 
Geschichte. Allerdings reicht der Hinweis auf diesen Unterschied nicht aus, 
um der regulativen Funktion der Ideen eine Relevanz für die Geschichte 
abzusprechen. Werden die geschichtlichen Ereignisse durch den Bezug 
auf Ideen in einen systematischen Einheitszusammenhang gebracht, dann 

222	 Die Bedeutung dieser phänomenalen Seite menschlicher Handlungen für Kants Ge-
schichtsphilosophie hat auch Wolfgang Schröder betont. Vgl. Schröder, Freiheit im 
Großen ist nichts als Natur, op. cit., S. 35.

112

Das Geschichtsganze und die Epistemologie der reinen Vernunftbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


liegt eine regulative Funktion vor – zu behaupten, dass die Geschichte ein 
im Wesentlichen nach Naturgesetzen bestimmter Bereich wäre, entspricht 
angesichts der Bedeutung von Freiheit und rechtlichen Beurteilungsmaß-
stäben für geschichtliches Handeln in wesentlichen Aspekten nicht dem 
kantischen Verständnis von Geschichte, eine solche Behauptung ist aber 
auch nicht notwendig, um den Gedanken einer regulativen Funktion 
in der Geschichte zu rechtfertigen. Einige weitere Hinweise können die 
Rechtfertigung dieser Interpretation noch verstärken.

Es lassen sich nämlich nicht nur in der Idee zu einer allgemeinen 
Geschichte in weltbürgerlicher Absicht Passagen finden, in denen man 
Verbindungslinien zum Gedanken einer regulativen Funktion der Ideen 
sehen kann, sondern auch etwa in Kants Friedensschrift. Dort ist in Bezug 
auf die Geschichte von einer »Idee« die Rede, die wir zum Lauf der Welt 
»nur hinzudenken können und müssen«, auch wenn dies »in theoretischer 
Absicht überschwenglich«223 ist. In der Betonung der Überschwänglich-
keit der Ideen in theoretischer Hinsicht kann der Hinweis darauf gese-
hen werden, dass es sich eben um keine konstitutiven, sondern nur um 
regulative Prinzipien handelt. Sie können im Gegensatz zu konstitutiven 
Prinzipien theoretisch nicht erkannt, sondern nur hinzugedacht werden 
und sind somit regulativ.224

Wenn zuvor darauf hingewiesen wurde, dass die regulative Funktion 
nicht darin besteht, bloß aus statisch gegebenen, bestehenden Daten ein 
System zu formen, sondern dynamische Erkenntnisprozesse zu leiten,225 

223	 ZeF, AA 08, 362.
224	 Otfried Höffe hat in einer Analyse der geschichtsphilosophischen Gedanken der Frie-

densschrift Kants in epistemologischer Hinsicht zwar besonders Annahmen der hof-
fenden praktischen Vernunft untersucht (vgl. Höffe, Otfried: »Zum Ewigen Frieden, 
Erster Zusatz.« In: ders. (Hrsg.): Immanuel Kant. Schriften zur Geschichtsphilosophie. 
Berlin: Akademie Verlag 2011. S. 157–173), doch seine Betonung der Frage nach der 
Legitimation der Ideen in Analogie zur Deduktion der reinen Verstandesbegriffe (vgl. 
Höffe, Zum Ewigen Frieden, Erster Zusatz, op. cit., S. 159) und seine Aussage, dass 
solche Ideen stets nur hinzugedacht, nicht aber erkannt werden können, gelten auch 
für den regulativen Status der Ideen für die Geschichtsphilosophie in theoretischer 
Hinsicht und haben somit sogar noch einen weiteren Anwendungsbereich als Inter-
pretationsressource.

225	 Wenn Kant aufgrund seiner Gedanken zu regulativen Forschungsprinzipien im All-
gemeinen kein statisches, sondern ein viel dynamischeres Wissenschaftsbild zuge-

113

Epistemologische Aspekte der Geschichtsphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


dann lassen sich außerdem auch für diesen prozessualen Aspekt der regu-
lativen Funktion Anknüpfungspunkte in den Formulierungen in Kants 
Texten finden. In der Geschichtsphilosophie kann der Bezug auf eine 
Idee auch als ein geschichtswissenschaftliches Forschungsprinzip gese-
hen werden. Sieht Kant im Leitfaden für die Geschichte ein Mittel zwar 
nicht nur, aber auch »zur Erklärung des so verworrenen Spiels mensch-
licher Dinge«226, so kann darin erkannt werden, wie ein Orientierungs-
prinzip herangezogen wird, um die geschichtlichen Ereignisse in einen 
sinnvollen Erklärungszusammenhang zu bringen, was eine wesentliche 
Aufgabe der historischen Wissenschaft ist.227 Auch die Bemerkung, dass 
durch ein Leitprinzip »die sonst rühmliche Umständlichkeit, mit der man 
jetzt die Geschichte seiner Zeit abfaßt«228, reduziert und die Fasslichkeit 
erhöht werden könnte, ist ein Hinweis auf ein methodologisches Poten-
zial für die Geschichtsschreibung.

Was Kant in seiner Erkenntnistheorie als regulative Funktion (im Sin-
ne einer Systematisierung und Erkenntnisprozessorientierung) beschreibt, 
kann also so interpretiert werden, dass es für Geschichtsschreibung und 

-forschung als relevant erkannt wird; die Einwände gegen diese Verknüp-
fung der beiden philosophischen Zusammenhänge können entkräftet 
werden; und Kants geschichtsphilosophische Formulierungen selbst zei-
gen deutliche Hinweise auf die Relevanz einer regulativen Funktion von 
Ideen für die Geschichte.229

standen werden muss, als es oft getan wird (vgl. Wartenberg, Reason and the prac-
tice of science, op. cit., S. 228), so lässt sich in Kants geschichtsphilosophischen 
Texten auch ein prozessuales Bild der Geschichtsschreibung (und -forschung), das 
erkenntnistheoretisch in dieser Wissensdynamik verankert ist, herausarbeiten.

226	 IaG, AA 08, 30.
227	 Vgl. Trachtenberg, The Craft of International History, op. cit., S. 27.
228	 IaG, AA 08, 30.
229	 Auch Matthias Hoesch hat die Bedeutung eines regulativen Prinzips für die erkennt-

nistheoretische Charakteristik der Geschichtsphilosophie betont (vgl. Hoesch, Ver-
nunft und Vorsehung, op. cit., S. 298), jedoch auch einen »schwer zu fassenden Sta-
tus zwischen sicherem Wissen und bloßem Wunschdenken« (ebd., S. 291) behauptet. 
Der erkenntnistheoretische Status vieler geschichtsphilosophischer Aussagen gibt zu-
gegebenermaßen durchaus Fragen auf, allerdings machen Kants epistemologische 
Charakterisierungen der regulativen Funktion diesen in einem Ausmaß besser fass-
bar und damit die Fragen in einem Ausmaß besser beantwortbar, dessen Würdigung 
nicht unterlassen werden soll. Das legt den Gedanken nahe: Je präziser diese regula-

114

Das Geschichtsganze und die Epistemologie der reinen Vernunftbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3.2.3	 Probleme hinsichtlich einer Verbindung der Ideenlehre und  
der Geschichtsphilosophie in der Kant-Interpretation

Eine Interpretation des Ideenbegriffs in Kants Geschichtsphilosophie im 
Sinne der Ideenlehre der Ersten Kritik erweist sich somit als erhellend für 
das Verständnis der betreffenden Texte sowie den Zusammenhang mit 
dem kritischen Projekt und auch als zulässig.

Doch dass die so verstandene geschichtsphilosophische Ideenkonzep-
tion Kant in einer Interpretation seiner Geschichtsphilosophie zu Recht 
zugeschrieben werden kann, schließt nicht aus, dass diese Konzeption 
selbst problematisch sein könnte.230 Einige mögliche Probleme der Ideen-
konzeption in Kants Geschichtsphilosophie beziehungsweise einige Pro-
bleme der Geschichtsphilosophie im Lichte der kritischen Ideenkonzep-
tion sollen nun verhandelt werden.

Ein erstes Problem besteht darin, dass auch dann, wenn man davon 
ausgeht, dass der geschichtsphilosophische Ideenbegriff demjenigen der 
kritischen Erkenntnistheorie entspricht, die Frage offenbleibt, welche Art 
von Ideen in der Geschichtsphilosophie eine Rolle spielen. Dass es meh-
rere Arten von Ideen gibt, die hierfür infrage kämen, wurde bereits darge-
stellt. In der Forschung zu Kants Geschichtsphilosophie wird diese Frage 
zumeist zu wenig beachtet oder zu schnell und unvorsichtig beantwortet. 

tive Funktion epistemologisch reflektiert wird, desto klarer kann auch ihre Differenz 
zur Eschatologie gefasst werden, deren dennoch bestehende Gemeinsamkeiten mit 
dem geschichtsphilosophischen Denken – etwa die teleologische Geschichtsdeutung 
mit einem Endzweck, der als Vollkommenheitszustand angesehen wird und einen 
handlungsmotivierenden Charakter haben kann, oder der doppelte Geschichtsbe-
griff einer politischen Geschichte und einer Kirchengeschichte – Hoesch plausibel 
und präzise herausgearbeitet hat. (Vgl. Hoesch, Vernunft und Vorsehung, op. cit., 
S. 289–296.)

230	 Pauline Kleingeld hat auf manche Probleme der kantischen Geschichtsphilosophie 
in einer Interpretation im Lichte der Ersten Kritik hingewiesen, etwa auf das folgen-
de: Versteht man die Herstellung systematischer Einheit der Geschichte als ein Ver-
nunftbedürfnis, dann werden dadurch die Fragen berührt, wie es denn überhaupt so 
etwas wie ein Vernunftbedürfnis geben könne, wo doch Bedürfnisse der Sphäre der 
Sinnlichkeit zuzuschreiben sind, ob und wie ein solches Bedürfnis im Zusammen-
spiel zwischen Vernunft und Sinnlichkeit entsteht und ob dieses Vernunftbedürfnis 
trotz seines möglichen Zusammenhangs mit der Sinnlichkeit allen vernünftigen We-
sen zugeschrieben werden kann. Vgl. Kleingeld, Fortschritt und Vernunft, op. cit., 
S. 90–109.

115

Epistemologische Aspekte der Geschichtsphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wo Pauline Kleingeld die Bedeutung einer regulativen Funktion und eines 
Systematisierungsbedürfnisses in Kants Geschichtsphilosophie nachvoll-
ziehbar herausgearbeitet hat und diese mit dem Ideenkonzept der Ersten 
Kritik in Verbindung bringt, dort erfahren bei ihr die transzendentalen 
Ideen eine ausdrückliche Erwähnung.231 Henry E. Allison hingegen weist 
explizit darauf hin, dass nicht nur die transzendentalen Ideen (Gott, die 
kosmologische Idee und die Seele) gemeint sein könnten, wo Kant in der 
Geschichtsphilosophie von Ideen spricht, sondern dass es diesbezüg-
lich auch noch andere Optionen gäbe, von denen er die platonische Re
publik und die vollkommene Verfassung als Beispiele nennt. Er vertritt 
die Ansicht, dass es in der Geschichtsphilosophie gerade nicht die trans-
zendentalen Ideen sind, an die zuerst gedacht werden sollte:

»Idea« as it appears in the title of our essay, is clearly not to be under-
stood according to the model of the transcendental Ideas, since it 
refers to human history rather than to any illusory transcendent 
entity. It is closer to the two political Ideas noted above; but it dif-
fers from them in that they are practical Ideas, which function as 
norms or ideal types, whereas the Idea of a universal history is the-
oretical, characterizing a way in which a philosopher might con-
ceive this history in the endeavour to attain a synoptic compre-
hension of it.232

Es sprechen tatsächlich überzeugende Argumente für die von Allison vor-
geschlagene Verknüpfung des Ideenbegriffs in der Geschichtsphilosophie 
mit den nicht zu den transzendentalen Vernunftbegriffen zählenden Ideen, 
wie auch in dieser Studie ausgeführt werden soll. Allerdings scheint mir 
manches gegen eine die transzendentalen Ideen ausschließende Kate-
gorisierung des Ideenbegriffs in der Geschichtsphilosophie zu sprechen. 
Erstens ist die erkenntnistheoretische Kluft zwischen der Geschichte und 
die Empirie übersteigenden transzendenten Entitäten kein Grund, jeglichen 
Zusammenhang zwischen beidem auszuschließen, da auch in der Kritik 
der reinen Vernunft zwischen dem Bereich der Naturerkenntnis und den 

231	 Vgl. Kleingeld: Fortschritt und Vernunft. op. cit., S. 95.
232	 Allison, Teleology and history in Kant, op. cit., S. 24.

116

Das Geschichtsganze und die Epistemologie der reinen Vernunftbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


transzendentalen Ideen eine solche epistemologische Distanz liegt, beides 
aber dennoch durch die regulative Funktion miteinander zusammenhängt. 
Zweitens ist auch Allisons Kategorisierung von theoretischen und prak-
tischen Ideen im Sinne eines gegenseitigen Ausschlusses nicht in jedem 
Fall plausibel. Die transzendentalen Ideen etwa haben sowohl eine theo-
retische Aufgabe als Vorstellungen mit regulativer Funktion als auch eine 
Relevanz für die praktische Philosophie in Zusammenhang mit deren 
Postulaten. Und auch in Kants Geschichtsphilosophie lassen sich nicht 
bloß entweder die theoretischen oder die praktischen Funktionen von 
Ideen finden, sondern sehr wohl beide. Es geht einerseits um eine theo-
retische Systematisierung geschichtlicher Daten, andererseits aber eben-
falls um eine praktische Orientierung im politischen Handeln an einem 
rechtlichen Leitziel der Geschichte.233 Dennoch ist Allisons Hinweis auf 
die Frage, ob der Ideenbegriff in Kants Geschichtsphilosophie transzen-
dentale oder andere Ideen beziehungsweise theoretische oder praktische 
Funktionen betrifft, sehr wichtig, insofern es sich in einer interpretativen 
Verknüpfung der Geschichtsphilosophie und der Ideenlehre nicht zuletzt 
der Frage danach zu stellen gilt.

Ein wesentlicher Ansatzpunkt, um eine Antwort auf diese Frage zu 
erarbeiten, kann in der Vorstellung einer vollkommenen Rechtsordnung 
und Verfassung gesehen werden, die als Orientierungsprinzip im Pro-
zess der Geschichtsschreibung und in der Systematisierung geschichtli-
cher Daten fungiert234 und dadurch wesentlich eine regulative Funktion 
für den Zugang zur Geschichte erfüllt. Diese vollkommene Rechtsord-
nung ist eine Idee, insofern sie alle Erfahrung übersteigt, da keine einzel-
ne konkrete Rechtsordnung ihr je entsprechen kann. Sie weist außerdem 
die Momente der Unbedingtheit und der vernunftmäßigen Einheit auf, 
die für Ideen kennzeichnend sind. Unbedingt ist diese Idee, weil ihre nor-
mative Gültigkeit nicht aus Bedingungen der Erfahrung abgeleitet wer-
den kann. Eine vernunftmäßige Einheit ist in ihr deshalb zu sehen, weil 
es viele einzelne Verfassungen gibt, die jeweils eine phänomenale Einheit 
bilden, aber in Summe eine Vielheit ergeben, während nur eine einzige 
Idee einer vollkommenen Verfassung ermöglicht, die verschiedenen rea-

233	 Vgl. Höffe, Schriften zur Geschichtsphilosophie, Einführung, op. cit., S. 23.
234	 Vgl. IaG, AA 08, 27–29.

117

Epistemologische Aspekte der Geschichtsphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


len Verfassungen hinsichtlich ihres Grades der Vollkommenheit zu ver-
gleichen und zu beurteilen. Bezüglich der Frage danach, welcher Art von 
Ideen diese Vorstellung von einer vollkommenen Rechtsordnung, die in 
der Geschichtsphilosophie so eine bedeutende Rolle spielt, zuzuordnen ist, 
gibt Kant schon in der Kritik der reinen Vernunft eine klare Antwort, inso-
fern er genau diese Idee einer vollkommenen Verfassung als Beispiel für 
eine bestimmte Art von Ideen heranzieht. Er bezieht sich auf das Exem-
pel einer »Verfassung von der größten menschlichen Freiheit nach Geset-
zen, welche machen, daß jedes Freiheit mit der andern ihrer zusammen 
bestehen kann«235, wenn er die nicht zu den transzendentalen Vernunft-
begriffen zählenden praktischen Ideen von den nicht zu den transzen-
dentalen Vernunftbegriffen zählenden theoretischen Ideen unterschei-
det. Eine transzendentale Idee ist die Vorstellung einer vollkommenen 
Verfassung deshalb nicht, weil sie nicht wie die drei von Kant genann-
ten transzendentalen Ideen aus der Systematik der Vernunftschlüsse und 
der Erkenntniskonstituenten abgeleitet wird und weil sie sich mit der 
Relevanz für Rechtsordnungen auf einen wesentlich eingeschränkteren 
Erfahrungsbereich bezieht als die transzendentalen Ideen. Bei der Idee 
einer vollkommenen Rechtsordnung, die für die Geschichtsphilosophie 
eine zentrale Rolle spielt, geht es also um eine nicht zu den transzenden-
talen Vernunftbegriffen zählende Idee, die eine praktische Funktion hat.

Dass es eine nicht zu den transzendentalen Vernunftbegriffen zählen-
de Idee ist, die in der Geschichtsphilosophie eine bedeutende Rolle spielt, 
mag dann nicht überraschend erscheinen, wenn bedacht wird, dass die 
transzendentalen Ideen die Gegenstände der speziellen Metaphysik sind, 
die aus der Systematik der Vernunftschlüsse abgeleitet werden, während 
die Geschichte doch ein Bereich mannigfaltiger, nicht systematisch ableit-
barer Ereignisse ist. Doch dass sich daraus nicht zwingend ein Ausschluss 
jeglicher Relevanz der transzendentalen Ideen für die Geschichte ableiten 
lässt, wurde bereits angedeutet: Auch die Gesamtheit der Naturerkenntnis-
se umfasst empirische Einzelheiten, die nicht durch die Vernunft ableitbar 
sind, und trotzdem in ihrem systematischen Zusammenhang in der Kri-

235	 KrV, B 373.

118

Das Geschichtsganze und die Epistemologie der reinen Vernunftbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


tik der reinen Vernunft auf die transzendentalen Ideen bezogen werden.236 
Analog gilt: Wenngleich die geschichtlichen Ereignisse empirische Ein-
zelheiten sind, so kann ihre Gesamtheit in einem systematischen Zusam-
menhang dennoch einen Bezug zu den transzendentalen Ideen haben. 
Deshalb soll nun überlegt werden, ob sich auch tatsächlich Elemente in 
Kants Geschichtsphilosophie finden lassen, von denen aus man ebenso 
Verbindungen zu den transzendentalen Ideen herstellen kann.

Eine solche Verbindung wird plausibler, wenn bedacht wird, dass die 
Geschichtsphilosophie Kants nicht nur den weltgeschichtlichen Endzweck 
der vollkommenen Staatsverfassung in Isolation fokussiert, sondern auf 
diesen ja gerade das weltgeschichtliche Ganze bezieht, das als Einheit per-
spektiviert wird. Es ist durchaus zu überlegen, ob nicht dieses Ganze der 
Geschichte in gewissen Hinsichten mit dem Bereich der transzendenta-
len Ideen verbunden ist. Ein Ansatzpunkt hierfür ist die Eigenschaft der 
transzendentalen Ideen, die unbedingte Bedingung zur ganzen Reihe 
der Bedingungen von Erscheinungen zu sein.237 Insofern alle geschichtli-
chen Ereignisse empirische Erscheinungen sind, die ihre Vorbedingungen 
haben, lässt sich die empirische Geschichte als eine Reihe von Ereignis-
sen und ihren Bedingungen fassen. Von dieser Reihe ausgehend könnte 
dann analog zum Gedankengang der Ersten Kritik ein Unbedingtes ange-
setzt werden, das die Reihe der geschichtlichen Bedingungen möglich 
macht. Kant spricht zwar in seinen geschichtsphilosophischen Schriften 
nicht explizit von einem Unbedingten in Bezug auf die ganze Reihe der 
Bedingungen geschichtlicher Ereignisse, aber sein Blick auf das Ganze 
der Geschichte lässt sich der Sache nach mit dieser Überlegung aus der 
Ersten Kritik in Verbindung bringen. Wenn also die Geschichte als eine 
Reihe von Bedingungen von Erscheinungen angesehen und sie dann als 
Ganzes perspektiviert wird, dann kann wie in der Kritik der reinen Ver-
nunft nach dem Unbedingten gefragt werden, dessen Gedanken die Rei-

236	 Alain Renaut hat etwa deutlich betont, dass die (Natur-)Wissenschaften aus Kants 
Sicht deshalb zwar vom Bereich der Ideen, die die Gegenstände der Metaphysik sind, 
unterschieden werden müssen, aber auch nicht ohne jeden Zusammenhang mit die-
sem Bereich sind, insofern dieser einen letzten Horizont der Wissenschaften darstellt. 
Vgl. Renaut, Transzendentale Dialektik. Einleitung und I. Buch, op. cit., S. 355 f.

237	 Vgl. KrV, B 379 f.

119

Epistemologische Aspekte der Geschichtsphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


he von Bedingungen provoziert.238 Es soll nun überlegt werden, ob die-
ser Gedankenweg von der Kette bedingter geschichtlicher Ereignisse zum 
Gedanken eines Unbedingten bezüglich der Ereignisreihe als ganzer plau-
sibel ist und zu den transzendentalen Ideen führt, indem konkret über-
prüft wird, wie sich einzelne der transzendentalen Ideen für eine Inter-
pretation der Geschichtsphilosophie in ihrer ganzheitlichen Perspektive 
fruchtbar machen lassen. Mit dieser Überlegung wird die Frage adressiert, 
welche der drei transzendentalen Ideen – wenn überhaupt eine davon – 
für die Interpretation der Geschichtsphilosophie relevant sein könnte(n).

Es muss gefragt werden, wie das Unbedingte, zu dem der von der Rei-
he geschichtlicher Bedingungen seinen Ausgang nehmende Gedanken-
gang führt, zu denken ist, um dann möglicherweise in ihm eine transzen-
dentale Idee wiedererkennen zu können. Eine Antwort auf diese Frage 
könnte lauten, dass dieses Unbedingte, auf das die Reihe geschichtlicher 
Bedingungen verweist, das Ganze der Geschichte selbst ist, dem keine 
geschichtliche Bedingung mehr vorgeordnet werden kann. Bei der Erwä-
gung dieser Antwort gilt es zu beachten, dass Kants Geschichtsphilosophie 

– vor allem die frühe in der Idee zu einer allgemeinen Geschichte in welt-
bürgerlicher Absicht – Geschichte nicht bloß als die Summe der mensch-
lichen Handlungen isoliert von der Summe aller anderen natürlichen 
Ereignisse betrachtet, sondern die menschliche Geschichte in die Natur-
geschichte einbettet und als deren Sinnzentrum etabliert.239 Die Darstel-
lung der Entwicklung der Anlagen des Menschen bis hin zur bürgerli-
chen Verfassung und zum Völkerbund ist fundiert in der Überzeugung, 
dass grundsätzlich alle Anlagen in der Natur bestimmt sind, sich zu ent-
falten.240 Das Unbedingte, zu dem die menschliche Vernunft im Ausgang 
von der Reihe der geschichtlichen Ereignisse getrieben wird, erschöpft 
sich somit nicht allein in der sinnhaft geordneten Totalität der mensch-
lichen Handlungen, sondern liegt in der Sinnordnung aller Naturereig-
nisse des Weltganzen. Und gerade mit dem Begriff der Welt (im Ganzen) 

238	 Vgl. KrV, B 364.
239	 Dass Kant zwar die politische Geschichte fokussiert, aber nicht isoliert, sondern ein-

gebettet in die gesamte Naturgeschichte, wird in der Sekundärliteratur teilweise we-
nig beachtet. Besonders betont wird es hingegen beispielsweise von Wolfgang M. 
Schröder. Vgl. Schröder, Freiheit im Großen ist nichts als Natur, op. cit., S. 32.

240	 Vgl. IaG, AA 08, 18.

120

Das Geschichtsganze und die Epistemologie der reinen Vernunftbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ist eine transzendentale Idee verbunden, die kosmologische Idee, wie sie 
in der transzendentalen Dialektik der Ersten Kritik erörtert wird. Nicht 
nur wird in der Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher 
Absicht die menschliche Geschichte in das Naturganze eingegliedert und 
ist in diesem deshalb der Logik des Textes gemäß das in diesem Kontext 
relevante Unbedingte zu suchen, sondern es erscheint dies auch ein sach-
lich plausibler Gedankengang zum Unbedingten zu sein, wenn bedacht 
wird, dass die menschliche Geschichte ja immer schon durch die Natur-
geschichte bedingt ist, die ihr vorausgeht. Der Sache nach gibt es hier kei-
ne absolute Trennung, sondern die eine Ereignisreihe ist in die andere 
integriert. Die Reihe geschichtlicher Bedingungen verweist also, wenn die 
Geschichte als ganze betrachtet und auch nicht von der Naturgeschich-
te abgetrennt wird, auf das Naturganze. Damit führt die universale Pers-
pektive der Geschichtsphilosophie aber sehr wohl zu einer transzenden-
talen Idee, nämlich zur kosmologischen Idee, welche mit dem Begriff der 
Welt (im Ganzen) verbunden ist. Als transzendentaler Vernunftbegriffist 
diese kosmologische Ideenicht eine unbedingte Bedingung eines enger 
begrenzten Erfahrungsbereiches wie etwa die Idee des vollkommensten 
Exemplares einer Tierart für den begrenzten Erfahrungsbereich dieser 
Art, sondern sie ist bezogen auf den weiten Bereich aller äußeren Erfah-
rungen überhaupt.

Es kann aber nicht nur versucht werden, die geschichtsphilosophi-
schen Überlegungen mit der kosmologischen Idee in Zusammenhang zu 
bringen, sondern auch erwogen werden, eine Verbindung zur theologi-
schen Idee herzustellen. Hierzu ergibt sich vor allem darin ein Anknüp-
fungspunkt, dass in der Geschichtsphilosophie die Natur als insgesamt 
zweckmäßig eingerichtet und die Geschichte damit zusammenhängend 
als Vollziehung eines Planes angesehen wird.241 Nicht erst in Kants Kritik 

241	 Genevieve Lloyd hat den Versuch unternommen, die geschichtsphilosophischen Über-
legungen der Ideenschrift zur Tradition des heilsgeschichtlichen Denkens in Bezie-
hung zu setzen. Sie vertritt dabei die These, dass bei Kant Bezüge zur Geschichte des 
Konzepts der Vorsehung gefunden werden können, dass dieses Konzept aber nicht 
ohne Modifikation übernommen wird, sondern eine »transformation into the secu-
lar idea of progress« (Lloyd, Genevieve: »Providence as progress: Kant’s variations on 
a tale of origins.« In: Oksenberg Rorty, Amélie; Schmidt, James (Hrsg.): Kant’s Idea 
for a Universal History with a Cosmopolitan Aim. A Critical Guide. Cambridge Uni-

121

Epistemologische Aspekte der Geschichtsphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


der Urteilskraft, sondern auch schon in der Ersten Kritik spielt die teleo-
logische Naturbetrachtung eine Rolle und wird dort insbesondere mit 
der Gottesidee in Verbindung gebracht, wie etwa in der folgenden Text-
passage deutlich wird:

Die höchste formale Einheit, welche allein auf Vernunftbegriffen 
beruht, ist die zweckmäßige Einheit der Dinge, und das spekulati-
ve Interesse der Vernunft macht es notwendig, alle Anordnung in 
der Welt so anzusehen, als ob sie aus der Absicht einer allerhöchs-
ten Vernunft entsprossen wäre. Ein solches Prinzip eröffnet näm-
lich unserer auf das Feld der Erfahrungen angewandten Vernunft 
ganz neue Aussichten, nach teleologischen Gesetzen die Dinge der 
Welt zu verknüpfen und dadurch zu der größten systematischen 
Einheit derselben zu gelangen. Die Voraussetzung einer obersten 
Intelligenz, als der alleinigen Ursache des Weltganzen, aber frei-
lich bloß in der Idee, kann also jederzeit der Vernunft nutzen und 
dabei doch niemals schaden. […] Bleiben wir nur bei dieser Vor-

versity Press 2009. S. 200–215. S. 200) bei Kant zu bemerken ist. Ein entscheidender 
Säkularisierungsschritt bestünde darin, dass es in Kants Perspektive auf die Geschich-
te um diesseitige Zwecke gehe, die von den Menschen selbst verwirklicht werden sol-
len. Lloyd ist darin zuzustimmen, dass es zwischen Kants Geschichtsdenken und ei-
ner religiösen Heilsgeschichte sowohl Zusammenhänge als auch Differenzen gibt. An 
diesen Gedanken Lloyds möchte ich anknüpfen, indem ich einen Zusammenhang 
und eine weitere Differenz nenne. Ein Zusammenhang kann darin gesehen werden, 
dass Kant mit der Vorsehung und dem verborgenen Plan die kosmische Teleologie 
ins Spiel bringt, die er in der Vernunftkritik mit dem Gottesgedanken verknüpft hat. 
Eine Differenz ist allerdings darin zu erkennen, dass Kants Erkenntnistheorie eine 
regulative Funktion von Ideen wie der Gottesidee erarbeitet, dies eine Funktion der 
Vernunft und mit dem Anspruch verbunden ist, in ihrer Anwendung außerdem bei 
genügender Vorsicht nicht die Grenzen des Wissens zu überschreiten (ob Kant die-
sem Anspruch immer gerecht wird, ist eine davon unterschiedene Frage). Diese Dif-
ferenz soll hier betont werden und deren Relevanz ergibt sich aus der Frage, welchen 
erkenntnistheoretischen Status Kants Fortschrittsgedanke hat (nicht zuletzt, wenn 
dieser als säkularisierte Version der Vorsehung interpretiert wird) – einer Frage, wel-
che durchaus bedeutsam ist, wenn die Geschichte mit dem Bereich der Religion und 
des Glaubens in Verbindung gebracht wird.

122

Das Geschichtsganze und die Epistemologie der reinen Vernunftbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


aussetzung, als einem bloß regulativen Prinzip, so kann selbst der 
Irrtum uns nicht schaden.242

Die theologische Idee ist in der Ersten Kritik also ein regulatives Prinzip, 
das eine teleologische Betrachtung des Weltganzen ermöglicht.243 Diese 
teleologische Betrachtung mit Bezugnahme auf die Gottesidee erfüllt 
insofern eine regulative Funktion, als Kant behauptet, dass durch sie 
eine systematische Vereinheitlichung aller Erfahrungen der Natur mög-
lich wird. Dies stimmt mit dem in Kants Geschichtsphilosophie aus-
gedrückten Gedanken überein, dass die Idee der planmäßigen Ordnung 
der Natur die Verknüpfung des Ganzen der Weltgeschichte zu einem Sys-
tem erlaubt.244 Auch zur theologischen Idee kann also eine Verbindung 
in Kants Geschichtsphilosophie hergestellt werden.

Zur theologischen Idee Gottes lässt sich aber noch eine weitere Ver-
bindung herstellen: Sie hat nicht nur den theoretischen Aspekt, eine teleo-
logische Naturbetrachtung zu befördern und dadurch eine regulative 
Funktion zu erfüllen, sondern sie hat auch eine praktische Funktion. Sie 
eröffnet moralisch glückswürdigen Subjekten die Hoffnungsperspektive 
auf das höchste Gut der Einheit von Glückseligkeit und Glückswürdig-
keit, welche Gott herstellen könnte.245 Hier ist zwar die moralische Ebe-
ne angesprochen, während in der Geschichtsphilosophie vor allem der 
rechtliche Fortschritt thematisch zentral ist (was Zusammenhänge zwi-
schen beiden Ebenen nicht ausschließt, wie noch detaillierter erörtert 
werden wird, wenn das Verhältnis von Recht und Moral genauer unter-
sucht und in seiner Bedeutung für die Geschichtsphilosophie beleuchtet 
wird), aber die Sphäre des Hoffens, die mit der theologischen Idee ver-
bunden ist, hat auch eine Relevanz für die Geschichtsphilosophie. Kant 
betont, dass nicht mit Sicherheit gewusst werden kann, dass das rechtliche 
Geschichtsziel erreicht wird, dass sich aber auf Fortschritte hoffen lässt. 

242	 KrV, B 714 f.
243	 Dies bietet auch einen Anknüpfungspunkt, um Kants Geschichtsphilosophie mit sei-

ner Religionsphilosophie in Zusammenhang zu bringen. Einen solchen Zusammen-
hang hat etwa Yirmiahu Yovel in seiner Untersuchung der kantischen Geschichts
philosophie bearbeitet. Vgl. Yovel, Kant and the Philosophy of History, op. cit., S. 7.

244	 Vgl. IaG, AA 08, 29.
245	 Vgl. KpV, AA 05, 124–132.

123

Epistemologische Aspekte der Geschichtsphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Somit zeigt sich die geschichtsphilosophische Bedeutung der Sphäre des 
Hoffens, die mit der theologischen Idee verbunden ist und einen episte-
mologisch spezifischen Charakter hat: Es geht in ihr um Annahmen, die 
theoretisch nicht hinreichend gesichert sind, für die es aber doch prak-
tische Gründe gibt.246 Dies ist also neben der theoretisch-teleologischen 
Perspektive auf die Naturgeschichte, in welche die politische Geschich-
te integriert ist, eine zweite und zwar praktische Hinsicht, in welcher die 
theologische Idee für die Geschichtsphilosophie von Bedeutung ist.

Insofern sich bei dem Versuch, zu verschiedenen Arten von Ideen Bezü-
ge herzustellen, mehrere Optionen bei näherer Betrachtung als plausibel 
erwiesen haben, können durchaus verschiedene Arten von Ideen aus der 
Perspektive der Ersten Kritik als hilfreich für eine erkenntnistheoretische 
Interpretation der Geschichtsphilosophie Kants angesehen werden. Das 
bedeutet allerdings nicht, dass die Ansatzpunkte in den geschichtsphilo-
sophischen Texten für alle Arten von Ideen gleichermaßen stark ausgeprägt 
sind. Diesbezüglich können durchaus Unterschiede gesehen werden. Die 
Verankerung der (nicht zu den transzendentalen Vernunftbegriffen zäh-
lenden) praktischen Idee einer vollkommenen Staatsverfassung ist sehr 
stark, insofern dieses Konzept der vollkommenen Rechtsordnung ganz 
ausdrücklich genannt wird und für die Entfaltung des geschichtsphilo-
sophischen Gedankenganges eine bestimmende Funktion hat.

Die kosmologische Idee und die theologische Idee können mit Argu-
mentationssträngen verknüpft werden, die in der Geschichtsphilosophie 
durchaus eine wichtige Rolle spielen, aber dennoch werden diese beiden 
Konzepte (die mit dem Begriff der Welt verbundene kosmologische Idee 
und die Idee Gottes) weder von der politisch-geschichtlichen Zielvor-
stellung der vollkommenen Rechtsordnung vorausgesetzt noch in den 
geschichtsphilosophischen Schriften explizit genannt. Das ist durchaus 
eine Differenz im Vergleich mit der politisch-praktischen Idee. Die Gedan-
kengänge der geschichtsphilosophischen Texte müssen in Analogie zur 
transzendentalen Ideenlehre der Ersten Kritik ergänzt werden, um in der 
Folge die Relevanz der transzendentalen Ideen für die Geschichtsphilo-
sophie erkennbar zu machen: Dies eröffnet zwar erhellende und plausible 

246	 Vgl. ZeF, AA 08, 386.

124

Das Geschichtsganze und die Epistemologie der reinen Vernunftbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Interpretationsansätze, auf die nicht zu den transzendentalen Vernunft-
begriffen zählende Idee der vollkommenen Rechtsordnung stößt man 
jedoch auch ohne eine solche ergänzende Interpretation des Textes.247 Es 
könnte insofern ein gewisser Vorrang dieser (nicht zu den transzenden-
talen Vernunftbegriffen zählenden) praktischen Idee der gerechten Ver-
fassung in der Geschichtsphilosophie gesehen werden, als die rechtliche 
und politische Geschichte im Vordergrund stehen.248 Nur wenn die poli-
tische Weltgeschichte in die gesamte Naturgeschichte eingeordnet wird, 
zeigen die transzendentalen Ideen der Kosmologie und der Theologie (die 
mit dem Begriff der Welt verbundene kosmologische Idee und die Idee 
Gottes) eine Bedeutung, insofern erst dann das Weltganze in einer voll-
kommenen teleologischen Ordnung in den Blick genommen wird. Erst 
der weiteste mögliche Horizont der Geschichte stellt einen Bezug zu den 
transzendentalen Ideen her, während die (nicht zu den transzendenta-
len Vernunftbegriffen zählende) praktische Idee einer gerechten Verfas-
sung als Leitziel des politischen Handelns und Orientierungsprinzip der 
Geschichtsschreibung stets im geschichtlichen Sinnzentrum steht. Eine 
Einschränkung der Deutlichkeit der Bezüge der Geschichtsphilosophie 
zu den transzendentalen Ideen muss auch darin gesehen werden, dass 
das Weltganze mit dem Ganzen der (Natur-)Geschichte nur dann identi-
fiziert werden kann, wenn es in seiner Zeitlichkeit reflektiert wird. Aus der 
essenziellen Relevanz der politisch-praktischen Idee für die Geschichts-
philosophie im Kontrast zur möglichen Relevanz der transzendentalen 
Ideen für die Geschichtsphilosophie, die in den Blick genommen werden 
kann, aber nicht im Sinnzentrum Kants geschichtsphilosophischer Über-
legungen verankert ist, ergibt sich auch, dass Kants geschichtsphilosophi-
sche Gedanken (etwa seine Überlegungen dazu, worin das geschichtliche 
Ziel besteht, weshalb dieses als solches anzusehen ist und wie dieses poli-
tisch befördert werden kann) nicht von theologischen oder kosmologi-
schen Überlegungen abhängen. Kants politische Geschichtsphilosophie 

247	 Vgl. IaG, AA 08, 22, 24, 27.
248	 Auf den Vorrang der rechtlichen und politischen Perspektive für Kants Geschichts-

philosophie hat Otfried Höffe wiederholt hingewiesen, wobei er diese Priorität vor 
allem von der Bedeutung der Moralentwicklung und nicht von der Relevanz der  
Naturgeschichte abhebt. Vgl. etwa Höffe, Immanuel Kant, op. cit., S. 251.

125

Epistemologische Aspekte der Geschichtsphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


kann kritisiert oder verteidigt werden, auch unabhängig davon, ob seine 
kritischen Überlegungen zur Theologie oder Kosmologie geteilt werden.

Die Frage, welche Arten von Ideen in der Geschichtsphilosophie Kants 
eine Rolle spielen, kann also so beantwortet werden: Die Idee der voll-
kommenen Verfassung kommt explizit im Text vor und sie spielt eine 
Schlüsselrolle im Argumentationsgang. Es handelt sich bei ihr um eine 
nicht zu den transzendentalen Vernunftbegriffen zählende praktische 
Idee (was nicht ausschließt, dass sie manchmal auch theoretische Funk-
tionen wie die der systematischen Orientierung für die Geschichtsschrei-
bung haben kann). Die Idee Gottes und die mit dem Begriff der Welt (im 
Ganzen) verbundene kosmologische Idee lassen sich nicht ausdrücklich 
im Text finden, aber es gibt Gedankengänge der Geschichtsphilosophie, 
die starke inhaltliche und strukturelle Analogien zu denjenigen Überle-
gungen aus der Kritik der reinen Vernunft aufweisen, welche schlussend-
lich genau zu diesen Ideen führen. Bei ihnen handelt es sich um trans-
zendentale Ideen. Es gibt somit Ansatzpunkte, um in einer Interpretation 
Bezüge zwischen der Geschichtsphilosophie und der kritischen Konzep-
tion der transzendentalen Ideen herzustellen, doch sind diese nicht so 
essenziell im Text verankert wie das Konzept der vollkommen gerechten 
Staatsverfassung, die für Kant das zentrale Geschichtsziel darstellt. Dass 
Kants Geschichtsphilosophie, die von dem Gedanken einer vollkomme-
nen globalen Rechtsordnung nicht zu trennen ist, mit seinen theologischen 
und kosmologischen Überlegungen in Verbindung gebracht werden kann, 
aber doch von diesen Überlegungen unterschieden werden muss, nicht 
in ihnen fußt und nicht von ihnen abhängt, sei deshalb hier betont und 
unterstreicht die säkulare Basis der kantischen Geschichtsphilosophie.249

Ein zweites Problem der Ideen in der Geschichtsphilosophie im Lich-
te der kritischen Erkenntnistheorie ist eines, das als bereits in der Ersten 
Kritik selbst verankert gesehen werden kann und das in einem früheren 

249	 Dies unterstreicht erneut die Differenz zwischen Kants Geschichtsphilosophie und 
dem eschatologischen Denken, wenngleich Matthias Hoesch gewisse Gemeinsam-
keiten zwischen der Geschichtsphilosophie und der Eschatologie plausibel herausge-
arbeitet hat. (Vgl. Fußnote 228; vgl. auch Hoesch, Vernunft und Vorsehung, op. cit., 
S. 289–296.)

126

Das Geschichtsganze und die Epistemologie der reinen Vernunftbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abschnitt (3.1.4) ausgeführt wurde. Es besteht in dem in manchen Aspek-
ten unklaren erkenntnistheoretischen Status der Ideen.250 Lassen sich in 
der Geschichtsphilosophie Bezüge zu den reinen Vernunftbegriffen fin-
den, so stellt dies eine Verbindung zu Bereichen der Metaphysik und 
Theologie her, die jenseits des sicheren Erfahrungswissens liegen. Doch 
solange in diesen Bereichen nicht fälschlicherweise nach gesichertem 
Wissen über Gegenstände gesucht wird, bleiben die Überlegungen auf 
einem erkenntnistheoretisch sicheren Fundament und verirren sich nicht 
im Scheinwissen. Sichere Erkenntnis der Ideen kann somit auch in der 
Geschichtsphilosophie nicht erlangt werden, insofern diese weder empi-
rische Gegenstände sind noch eine transzendentale Deduktion durch den 
Aufweis einer konstitutiven Funktion möglich ist, denn auch die für die 
Geschichte relevanten Ideen können nur regulative Funktion besitzen. 
Doch obwohl Kant in der Einleitung zur Transzendentalen Dialektik fest-
gehalten hat, dass von den Ideen »eigentlich keine objektive Deduktion 
möglich«251 ist, heißt es am Ende der Transzendentalen Dialektik, im Kapi-
tel Von der Endabsicht der natürlichen Dialektik, die Ideen erlauben zwar 
keine Deduktion nach Art der Kategorien;

sollen sie aber im mindesten einige, wenn auch nur unbestimm-
te, objektive Gültigkeit haben, und nicht bloß leere Gedankendin-
ge (entia rationis ratiocinantis) vorstellen, so muß durchaus eine 
Deduktion derselben möglich sein, gesetzt, daß sie auch von derje-
nigen weit abwiche, die man mit den Kategorien vornehmen kann.252

Diese Quasi-Deduktion der transzendentalen Ideen geschieht dann 
durch die nochmalige Erläuterung ihres regulativen Gebrauchs. In die-
sem Sinne kann der Sache nach auch im Fall der Geschichtsphilosophie 
in der Beschreibung einer regulativen Funktion von Ideen – wie sie in die-
sem Kapitel durch eine Interpretation der geschichtsphilosophischen Texte 

250	 Vgl. Horstmann, Rolf-Peter: »Der Anhang zur transzendentalen Dialektik.« In: Ge-
org Mohr; Marcus Willaschek (Hrsg.): Immanuel Kant. Kritik der reinen Vernunft. 
Berlin: Akademie-Verlag 1998. S. 525–545. S. 544.

251	 KrV, B 393.
252	 KrV, B 698 f.

127

Epistemologische Aspekte der Geschichtsphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


gefunden wurde – das Vorliegen einer solchen Quasi-Deduktion gesehen 
werden, auch wenn dies in der Geschichtsphilosophie nicht explizit so 
benannt wird. Das bedeutet aber auch, dass der erkenntnistheoretische 
Status der Ideen in der Geschichtsphilosophie mit denselben partiellen 
Unklarheiten behaftet bleibt wie der der Ideen in der Ersten Kritik. Es gibt 
im Gegensatz zu empirischen Gegenständen keine Erkenntnis von für die 
Geschichte relevanten Ideen, aber sie haben eine erkenntnistheoretische 
Funktion, und zwar eine regulative. Doch was bedeutet diese regulative 
Funktion (die in Abschnitt 3.1.3 beschrieben und in Abschnitt 3.2.2 auf die 
Geschichtsphilosophie angewandt wurde) für den erkenntnistheoretischen 
Status der Geschichtsphilosophie? Außerdem gilt es zu bedenken: Es gibt 
keine Deduktion der Ideen nach Art der Kategorien, sondern nur eine 
Deduktion in einem anderen Sinn. Doch worin bestehen Gemeinsamkeit 
und Unterschied zwischen diesen beiden Deduktionen? Welche erkenntnis-
theoretische Aussage über die Ideen wird durch die Quasi-Deduktion der 
Ideen ermöglicht, zu der man ohne sie nicht berechtigt wäre? Diese Fra-
gen, die schon in der Konzeption der Ideen in der Erkenntnistheorie der 
Ersten Kritik mit gewissen Unklarheiten verbunden waren (und die in 
dem früheren Abschnitt 3.1.4 ausgeführt wurden), bleiben auch für die 
Geschichtsphilosophie teilweise offen. Dass Ideen durch ihre regulative 
Funktion keine Vorstellungen ohne jeden Bezug auf die Erfahrung sind, 
sondern in ihrer Systematisierungsleistung für Erfahrungserkenntnisse 
einen Empiriebezug und Objektbezug haben, lässt sich zwar nachvoll-
ziehen und auch auf die Geschichtsphilosophie und die Rolle der Ideen 
in ihr übertragen, doch in welcher Weise ihnen deshalb wirklich objekti-
ve Gültigkeit zugesprochen werden sollte, bleibt für die Erkenntnistheorie 
insgesamt und die Geschichtsphilosophie im Besonderen offen. Auch in 
der Geschichtsphilosophie tragen Ideen zur Systematisierung geschicht-
licher Erkenntnisse bei und haben dadurch einen Bezug auf historische 
Daten und Erkenntnisse – und somit einen Erfahrungs- und Objekt-
bezug –, aber wie deshalb eine zu ihrem epistemologischen Status zählen-
de objektive Gültigkeit gedacht werden sollte, ist schwer nachzuvollziehen.

Ein drittes – und mit der Frage nach der objektiven Gültigkeit von Ideen 
im Bereich der Geschichtsphilosophie verbundenes – Problem der auf das 

128

Das Geschichtsganze und die Epistemologie der reinen Vernunftbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


weltgeschichtliche Ganze als ein durch die Bewegung in Richtung eines 
Endzwecks verbundenes System bezogenen Ideen besteht darin, wie Kant 
in der Geschichtsphilosophie nach einer Bestätigung dieser Bewegung 
sucht. Denn Kant fasst nicht nur die einzelnen geschichtlichen Ereig-
nisse im Lichte der Idee des vorausgesetzten Zwecks zusammen, son-
dern er fragt auch umgekehrt, ob die empirischen geschichtlichen Ereig-
nisse den Gang der Geschichte in Richtung des vorausgesetzten Zwecks 
bestätigen. Er erklärt: »Es kömmt nur darauf an, ob die Erfahrung etwas 
von einem solchen Gange der Naturabsicht entdecke.«253 Kant antwor-
tet, dass die empirische Geschichte durchaus zumindest »etwas weni-
ges«254 von dieser Bewegung erkennen lasse, und nennt geschichtliche 
Ereignisse wie die Zunahme persönlicher Freiheiten und der Religions-
freiheit vor allem im Zuge der Aufklärung als empirische Beispiele für 
diese Erkennbarkeit. Christoph Horn bewertet Kants Benennung einzel-
ner geschichtlicher Ereignisse und Übergänge von den Griechen bis zur 
Aufklärung als zu knapp:

Man kann nicht behaupten, daß Kant hier einen ernsthaften Ver-
such unternimmt, an historischem Material zu belegen, daß die 
Geschichte auf einen ›regelmäßigen Gang der Verbesserung der 
Staatsverfassung‹ […] hin orientiert ist. Denn dafür sind die knapp 
zehn Zeilen einfach zu dürftig.255

Kant würde nur einen zeitlich und räumlich sehr eingeschränkten Aus-
schnitt der Geschichte betrachten. Dies bedeutet, das empirische Material, 
das Kant heranzieht, wäre einfach zu gering, um seinen geschichtsphilo-
sophischen Zweck in der Argumentationskette zu erfüllen. Dies scheint 
mir aber unter Voraussetzung der erkenntnistheoretischen Prämissen der 
Ersten Kritik nicht das zentrale Problem dieser Textstellen zu benennen. 
Unter deren Voraussetzung gilt nämlich: Das wenige empirische Daten-
material ist nicht zu wenig, sondern dass solches überhaupt als argumen-
tative Stütze vorgebracht wird, ist das Problem – zumindest wenn es als 

253	 IaG, AA 08, 27.
254	 IaG, AA 08, 27.
255	 Horn, Das Interesse der Philosophie an der Menschheitsgeschichte, op. cit., S. 107.

129

Epistemologische Aspekte der Geschichtsphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rechtfertigung der Überzeugung von einer Realisierung der Idee eines 
Endzwecks der Geschichte und einer vollkommenen Verfassung angesehen 
wird. Ideen übersteigen alle Erfahrung, und die Idee eines auf einen End-
zweck zulaufenden weltgeschichtlichen Ganzen kann somit auch niemals 
durch Erfahrung belegt oder bestätigt werden – diesen epistemologi-
schen Vorbehalt gegen empirisch begründete gesamtgeschichtliche Pro-
gnosen bringt auch Matthias Hoesch zum Ausdruck, doch ist darauf zu 
achten, dass empirischen Argumenten in einer Geschichtsdeutung den-
noch in bestimmter Hinsicht Relevanz zukommen kann.256 Zwar erweist 
die Idee eines Endzwecks durch ihre regulative Funktion der Systemati-
sierung der Ereignisse und Erfahrungsdaten der Geschichte einen Empi-
rie- und Objektbezug, doch für eine epistemische Bestätigung einer Idee 
kann Erfahrung dennoch niemals ausreichen.

Diese erwähnten und von Christoph Horn als zu knapp und unge-
nau ausgeführt beurteilten Stellen lassen sich – wenn sie als Versuch zur 
empirischen Bestätigung des zweckmäßigen Verlaufs der Weltgeschichte 
aufgefasst werden – folglich auch nicht als in Übereinstimmung mit den 
erkenntnistheoretischen Prämissen der Ersten Kritik stehend interpretie-
ren. Es handelt sich dabei aber um nur wenige, knappe Textstellen (siehe 
auch Abschnitt 2.2.4), die nicht als Widerlegung einer möglichen Inter-
pretation der Geschichtsphilosophie im Lichte der Ideenlehre der Ersten 
Kritik gesehen werden müssen, sondern eher als eine innere Spannung 
in Kants Philosophie. Die Geschichtsphilosophie widerspricht nicht ein-

256	 Matthias Hoesch gesteht auch zu, dass Kants empirische Argumente in einer Deu-
tung der Geschichte legitim verwendet werden können (vgl. Hoesch, Matthias: Ver-
nunft und Vorsehung, op. cit., S. 305), meint allerdings nicht, dass Kants Argumen-
te ausreichten, um geschichtsphilosophische Zukunftsprognosen zu rechtfertigen (vgl. 
ebd., S. 360). Auf Basis der in diesem Kapitel dargestellten Problematik des nur un-
ter bestimmten Bedingungen legitimen Bezugs von empirischen Daten auf Ideen so-
wie der im 2. Kapitel herausgearbeiteten Berechtigung empirischer Argumente in Be-
zug auf die Geschichte im Sinne Kants kann zur Legitimität solcher Prognosen gesagt 
werden: Es kommt darauf an, welcher Art geschichtsphilosophische Zukunftsprog-
nosen sind. Werden sie mit zeitlicher, räumlicher und probabilistischer Begrenzung 
getroffen, so können sie als empirische Prognosen, die im Lichte eines historischen 
Endzwecks relevant sind, epistemisch fundiert werden. Werden sie hingegen im Sin-
ne einer epistemischen Bestätigung der Verwirklichung der Idee des historischen 
Endzwecks getroffen, so haben sie prinzipiell keine ausreichende Rechtfertigung.

130

Das Geschichtsganze und die Epistemologie der reinen Vernunftbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


fach der Ersten Kritik, sondern in jener lassen sich gewisse Spannungen 
finden, die teilweise auch schon in dieser zu erkennen waren. Es gibt eine 
Spannung zwischen gewissen Elementen der Geschichtsphilosophie und 
einigen Grundannahmen der Ersten Kritik, aber diese Grundannahmen 
standen auch schon in einer Spannung zu anderen Teilen der Kritik selbst, 
die in Analogie zu den Stellen der Geschichtsphilosophie gelesen wer-
den können, welche bei einer Konfrontation mit der kritischen Erkennt-
nistheorie Herausforderungen für die Interpretation mit sich bringen. 
Das Problem der erkenntnistheoretischen Rechtfertigung der Annahme 
von Ideen und der diesbezüglichen Rolle der Empirie taucht also in der 
Geschichtsphilosophie wieder auf, konnte aber ebenso schon in der Ers-
ten Kritik gefunden werden.

Auch Pauline Kleingeld hat Überlegungen zur Bedeutung empirischer 
Bestätigung der Fortschrittsthese Kants in der Geschichte angestellt, auf 
welche nun ebenfalls eingegangen werden soll. Kleingeld fokussiert die 
Idee einer Natur- und Geschichtsteleologie, sieht die regulative Funktion, 
die diese hat und von einer dogmatischen Geschichtsteleologie unterschei-
det, und differenziert außerdem zwischen der Teleologie in der Kritik der 
reinen Vernunft und in der Kritik der Urteilskraft. Zwar wäre in beiden 
Kritiken die Idee der Zweckmäßigkeit nicht konstitutiv, sondern regula-
tiv, allerdings führe in der Ersten Kritik allein das Vernunftbedürfnis zu 
dieser Idee, während in der Dritten Kritik gewisse Gegenstände (die der 
belebten Natur) eine teleologische Betrachtung nahelegen. Kleingeld wür-
digt, dass Kant eine Relevanz regulativer Ideen sieht, dadurch beschei-
dener als problematische dogmatische geschichtsteleologische Modelle 
vorgeht und durchaus auf etwas hinweise, was der Praxis der Historiker 
entspricht, nämlich die Suche nach Ordnung und größeren strukturel-
len Zusammenhängen in der geschichtlichen Entwicklung.257 Dennoch 
sieht Kleingeld auch zwei gewichtige Probleme in Kants Verwendung der 
Ideenkonzeption in der Geschichtsphilosophie (und auch in der Natur-
philosophie). Erstens bewertet sie Kants Umgang mit dem Gedanken der 
Zweckmäßigkeit aus gegenwärtiger Sicht als zu unvorsichtig, insofern die 
Evolutionstheorie gezeigt habe, dass sehr viele Phänomene und Entwick-
lungen auch mit bescheideneren Prämissen erklärt werden können und 

257	 Vgl. Kleingeld, Fortschritt und Vernunft, op. cit., S. 132.

131

Epistemologische Aspekte der Geschichtsphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


man sich davor hüten sollte, der Natur und der Geschichte Absichten zu 
unterstellen.258 Zweitens hätte es Kant, der nach einer empirischen Bestä-
tigung der Brauchbarkeit einer bestimmten regulativen Idee sucht, ver-
absäumt zu fragen, ob nicht genaue empirisch-historische Prüfungen die 
Brauchbarkeit einer solchen Idee einschränken oder widerlegen können:

Im Prinzip müsste Kant mit der Möglichkeit rechnen, daß das 
Resultat einer Brauchbarkeitsprüfung in konkreter historiographi-
scher Praxis enttäuscht. Auch könnte er nicht ausschließen, daß 
jemand anders vielleicht eine bessere »Idee« vorschlägt als die sei-
nige. »Besser« sollte hier heißen: besser geeignet zur Ordnung his-
torischen Materials und deshalb »brauchbarer«. Kant hat aber ver-
säumt, diese Möglichkeiten selber hinreichend zu untersuchen[.]259

Kant ignoriere Kleingeld zufolge also die Möglichkeit, dass empirische 
historiographische Arbeit irgendwann einmal Probleme hinsichtlich der 
Brauchbarkeit einer bestimmten regulativen Idee aufzeigen könnte.

Kleingelds Interpretation weist nachvollziehbar und präzise auf den 
regulativen Status der Ideen in Kants Geschichtsphilosophie hin und wirft 
dieser nicht einen naiven teleologischen Dogmatismus vor, wie es mit vie-
len Philosoph*innen in kritischen Stellungnahmen zur Geschichtsphilo
sophie oft in unvorsichtiger Weise geschieht.260 Sicherlich ist ihr auch darin 
recht zu geben, dass Kants teleologisches Denken aus heutiger Perspekti-
ve dennoch nicht in jeder Hinsicht unproblematisch ist. Doch möchte ich 
in Bezug auf die erkenntnistheoretischen Probleme der Geschichtsphilo

258	 Vgl. Kleingeld, Fortschritt und Vernunft, op. cit., S. 129–132.
259	 Kleingeld, Fortschritt und Vernunft, op. cit., S. 133.
260	 Johannes Rohbeck hat einige gängige Vorwürfe gegenüber Geschichtsphilosophien 

herausgearbeitet, welche wie Kant eine ganzheitliche teleologische Perspektive haben. 
Sie wären epistemologisch viel zu unbescheiden. Rohbeck antwortet auf diese Kritik, 
dass viele Modelle der Geschichtsphilosophie wesentlich bescheidener sind, als ih-
nen oft vorgeworfen wird, insofern sie keine Prognosen für alle Zukunft erstellen, 
sondern vielmehr einen Bewertungsmaßstab sowie eine normative Orientierung bie-
ten. (Vgl. Rohbeck, Geschichtsphilosophie zur Einführung, op. cit., S. 152–154.) Auch 
für Kant lässt sich behaupten, dass sein regulatives Teleologiedenken nicht den An-
spruch auf einen Prognosestatus erhebt und viel bescheidener ist, als solche Vorwür-
fe vermuten ließen.

132

Das Geschichtsganze und die Epistemologie der reinen Vernunftbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sophie einige Anmerkungen hinzufügen. Ich möchte keine detaillierte 
Untersuchung dazu unternehmen, in welcher Weise und in welchen Berei-
chen ein teleologisches Denken angesichts der Evolutionstheorie noch 
zulässig ist und ob dies auch Kants Geschichtsphilosophie betrifft – dies 
würde den Rahmen der vorliegenden Studie sprengen. Ich denke nur, dass 
hierbei erstens die Differenz zwischen der Naturgeschichte und der politi-
schen Geschichte bedacht werden muss, da in der politischen Geschichte 
Zwecksetzungen durch Menschen eine Rolle spielen und geschichtsphilo-
sophisch bewertet werden können – selbst wenn der Geschichte im Gan-
zen keine eigene Absicht zugeschrieben werden muss. Zweitens müsste 
noch genauer überlegt werden, ob ein regulatives Teleologiedenken wirk-
lich in Widerspruch zu den Annahmen der Evolutionstheorie steht.261 In 
Bezug auf die empirische Brauchbarkeitsprüfung der regulativen Idee 
für die historiographische Praxis möchte ich anmerken, dass sich erstens 
immer eine gewisse Ordnung nach Ideen in empirischen Daten finden 
lässt und somit in allen möglichen Konstellationen von Erfahrungsgege-
benheiten Vernunftbegriffe brauchbar werden können (wie in Abschnitt 
3.1.4 argumentiert wurde) und zweitens über eine epistemische Gültig-
keit einer Idee niemals empirisch entschieden werden kann, weil reine 
Vernunftbegriffe den Bereich der Empirie immer schon übersteigen. Es 
kann Mengen historischer Daten geben, die im Lichte einer Idee schwie-
riger interpretierbar sind als andere, aber für die Geschichte im Ganzen 

261	 Ein Ansatz zu einer solchen Überlegung kann der folgende sein: Die Evolutionsthe-
orie kann als Beleg dafür gesehen werden, dass eine Erklärung der Phänomene der 
belebten wie der unbelebten Natur möglich ist, ohne dass einzelnen Lebewesen oder 
der Natur im Gesamten ein teleologischer Plan der Anpassung an die Umwelt unter-
stellt werden muss. Daher kann die Evolutionstheorie auch Annahmen von Naturte-
leologien zurückweisen, die einen Erkenntnisanspruch erheben und behaupten, aus 
der Beobachtung der Phänomene des Lebens ließe sich eine solche Teleologie ablei-
ten. Wird hingegen auf einen solchen mit der Evolutionstheorie konfligierenden Er-
kenntnisanspruch verzichtet und die Teleologie zur bereits ohne sie hinreichend er-
klärten belebten Natur regulativ hinzugedacht, wobei diese so betrachtet wird, als ob 
sie zweckmäßig organisiert wäre, dann scheint dies den Widerspruch zu den Grund-
annahmen und Erkenntnissen der Evolutionstheorie zu vermeiden. Mehr als ein sol-
cher Denkansatz kann an dieser Stelle aber nicht präsentiert werden, denn mögliche 
Vereinbarkeiten und Spannungen zwischen der Evolutionstheorie und einem regu-
lativen Teleologiedenken wie dem kantischen sind ein Thema, das gesondert behan-
delt werden müsste.

133

Epistemologische Aspekte der Geschichtsphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


kann die Relevanz einer Idee nie empirisch ausgeschlossen werden. In 
diesem Sinne vertrete ich die These, dass Kant seine Brauchbarkeitsprü-
fung nicht (wie es in Kleingelds Kommentierung beurteilt wird) bloß zu 
ungenau durchführt, sondern sie kann empirisch gar nicht mit epistemi-
scher Gültigkeit durchgeführt werden. Es mag zulässig sein, durch den 
Bezug auf Ideen – in regulativer Funktion – Ordnung und Systematik in 
empirischen Daten der Geschichte herauszuarbeiten, weshalb Ideen durch-
aus ein gewisser Empirie- und Objektbezug zugesprochen werden kann. 
Unzulässig wird die Bezugnahme von Ideen und empirischen Daten auf-
einander nur dort, wo letztere entweder als gültige Bestätigung oder aber 
als Widerlegung der ersteren angesehen werden.

Dieser Hinweis auf Probleme, die sich ergeben, wenn ausgehend von 
empirischen Daten eine Rechtfertigung von Überzeugungen über Ideen 
und überempirische Totalitäten gesucht wird, bedeutet also nicht, dass 
empirische Daten in Überlegungen über die Geschichte überhaupt kei-
ne Rolle spielen dürfen, ohne die erkenntnistheoretischen Prämissen der 
Ersten Kritik zu verletzen. Innerhalb der Grenzen der kritischen Erkennt-
nistheorie sind Analysen und Interpretationen empirischer Daten der 
Geschichte in der Geschichtsphilosophie durchaus zulässig. Dass solche 
Erfahrungsdaten in Kants Geschichtsphilosophie eine Rolle spielen, wur-
de schon in der Untersuchung ihrer empirischen Argumente (in Kapi-
tel 2) gezeigt. Doch selbst wenn sie regulativ und systematisierend mit 
Ideen in Verbindung gebracht werden, sind empirische Daten ein legi-
timer Bezugspunkt der Geschichtsphilosophie, auch im Sinne der kriti-
schen Epistemologie, solange sie nicht als eine epistemologische Bestäti-
gung der Ideen angesehen werden, denn dann würde in einem Bereich 
jenseits möglichen Wissens ein gemäß der Ersten Kritik ungerechtfertig-
ter Erkenntnisanspruch erhoben werden.

Zusammenfassend lässt sich also sagen:

In Kants geschichtsphilosophischen Texten kommt nicht nur der Begriff der 
Idee wörtlich vor, sondern auch der Sache nach lassen sich viele Gedanken 
in ihnen finden, die den erkenntnistheoretischen Bestimmungen der Ideen 
aus der Kritik der reinen Vernunft entsprechen. Wenn Kant Geschichte als 

134

Das Geschichtsganze und die Epistemologie der reinen Vernunftbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ein durch den Zweck eines vollkommenen Rechtszustandes verbundenes 
Ganzes perspektiviert, dann bewegt er sich im Bereich der Vernunftbegriffe, 
der Ideen. Dies konnte auch dadurch bestätigt werden, dass sich bei einer 
Interpretation dieser Perspektive auf die Geschichte die Momente des 
Übersteigens aller Erfahrung, der Unbedingtheit und der Vernunftein-
heit fruchtbar machen lassen, welche in der Kritik der reinen Vernunft als 
fundamentale Bestimmungen der Ideen herausgearbeitet werden.

Auch die regulative Funktion, die gemäß der kritischen Erkenntnis-
theorie die Hauptaufgabe der Ideen ist, lässt sich in der Geschichtsphilo-
sophie der Sache nach finden. Kant beschreibt, dass durch eine ganzheit-
liche und teleologische Perspektive auf die Geschichte einzelne Daten in 
einen Sinnzusammenhang gebracht und als ein System dargestellt wer-
den können, was nicht erst im nachträglichen Umgang mit Erkenntnissen 
eine Rolle spielt, sondern schon dem gesamten Prozess der Geschichts-
schreibung von Anfang an Orientierung bietet. Einwände dagegen, dies 
als regulative Funktion zu verstehen, weil Kant diesen Begriff nicht wort-
wörtlich in der Geschichtsphilosophie verwendet, lassen sich entkräf-
ten, weil diese Systematisierungs- und Orientierungsaufgabe bei näherer 
Prüfung genau den Beschreibungen der regulativen Funktion der Ideen 
entspricht, die Kant in der Kritik der reinen Vernunft ausgearbeitet hat.

Weist der Bezug der Geschichtsphilosophie und der kritischen Ideen-
lehre aufeinander also große Potenziale für die Interpretation auf, so wirft 
er aber durchaus auch gewisse Fragen und Probleme auf. Dazu gehört 
die Frage, welcher Art von Ideen die größte Relevanz für eine Interpreta-
tion der Geschichtsphilosophie zugesprochen werden soll. Die Idee einer 
vollkommenen rechtlichen Verfassung steht im Zentrum der Geschichts
philosophie, insofern sie das Leitprinzip ist, nach dem geschichtliche 
Ereignisse in einen sinnvollen Einheitszusammenhang gebracht werden. 
Es handelt sich dabei um eine nicht zu den transzendentalen Vernunftbe-
griffen zählende praktische Idee. In gewisser Weise kann auch ein Bezug 
zu den transzendentalen Ideen der Theologie und der Kosmologie (der 
Idee Gottes und der mit dem Begriff der Welt (im Ganzen) verbundenen 
kosmologischen Idee) hergestellt werden, insofern die Weltgeschichte in 
Kants Geschichtsphilosophie in ein teleologisch betrachtetes Ganzes der 
Natur eingeordnet wird, das in der Ersten Kritik durch die weitestmög-

135

Epistemologische Aspekte der Geschichtsphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


liche Perspektive der Vernunft mit diesen Ideen verbunden wird. Aller-
dings kann ein Vorrang der nicht zu den transzendentalen Vernunftbe-
griffen zählenden praktischen Idee einer vollkommenen Rechtsordnung 
in der Geschichtsphilosophie gesehen werden, insofern diese direkt im 
Text und im Sinnzentrum der Geschichte aus Kants Sicht verankert ist, 
während die Idee Gottes und die mit Weltganzen verbundene kosmolo-
gische Idee erst dann ihre geschichtsphilosophische Relevanz offenba-
ren, wenn der letzte Horizont der Geschichte (aus der Perspektive des 
teleologischen Weltverständnisses Kants) in den Blick genommen wird 

– Kants an politisch-praktischen Ideen orientierte geschichtsphilosophi-
sche Argumentation lässt sich also mit seiner kosmologischen und theo-
logischen Lehre der transzendentalen Ideen in Verbindung bringen, setzt 
diese allerdings nicht voraus und ist nicht von ihr abhängig, wohingegen 
die politisch-praktische Idee einer vollkommenen Rechtsordnung durch-
aus eine fundamentale Voraussetzung der Geschichtsphilosophie Kants ist.

Ein zweites (und nicht so leicht lösbares) Problem besteht darin, dass 
den Ideen angesichts ihrer regulativen Funktion in der Kritik der reinen 
Vernunft eine spezielle und beschränkte objektive Gültigkeit zugesprochen 
wurde, die aber kaum näher bestimmt wurde. Blieb ihr erkenntnistheo-
retischer Status also mit gewissen Unklarheiten behaftet, so ergibt sich 
diese epistemologische Unklarheit auch dort, wo in der Geschichtsphilo
sophie eine regulative Funktion von Ideen eine Rolle spielt.

Ein drittes Problem liegt darin begründet, dass Kant an manchen Stel-
len der Geschichtsphilosophie das Vorhaben einer Überprüfung darstellt, 
ob die Erfahrung die Annahme der Bewegung in Richtung des Endzwecks 
im Ganzen bestätigt. Da Vernunftbegriffe aber alle Erfahrung übersteigen, 
kann eigentlich niemals eine ausreichende empirische Rechtfertigung der 
Überzeugung von der Entwicklung in Richtung des in der Idee vorgestell-
ten geschichtlichen Endzwecks geleistet werden. Kants empirisches Über-
prüfungsvorhaben ist daher aus Sicht der kritischen Erkenntnistheorie 
problematisch. Dies bedeutet nicht, dass in Betrachtungen der Geschichte 
empirische Daten keine Rolle spielen dürften, sondern nur, dass sie nicht 
als Bestätigung von Ideen angesehen werden dürfen. Erfahrungsdaten 
können einerseits im Rahmen von Argumenten eine Rolle spielen, die 
sich darauf beziehen, welche empirischen Faktoren geschichtliche Ent-

136

Das Geschichtsganze und die Epistemologie der reinen Vernunftbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


wicklungen, die in Richtung eines internationalen Rechtszustandes wei-
sen, befördern – wenngleich daraus nicht der unumkehrbare Gang der 
Geschichte im Ganzen geschlossen werden kann. Andererseits können 
Erfahrungsdaten in der Geschichtsphilosophie auch insofern beleuchtet 
werden, als die empirischen Ereignisse der Geschichte sich in einer sys-
tematisierenden und regulativ ordnenden Betrachtung der Geschichte 
auf Ideen beziehen lassen (wodurch Ideen auch einen gewissen Empirie- 
und Objektbezug zeigen), solange dies nicht als empirische Bestätigung 
der Ideen missverstanden wird (denn dann würde angesichts der kriti-
schen erkenntnistheoretischen Prämissen jenseits der Grenzen mögli-
chen Wissens ein illegitimer Erkenntnisanspruch erhoben werden), wie 
es an einigen wenigen Stellen in problematischer Weise vorkommt (sie-
he auch Abschnitt 2.2.4).

Abgesehen von diesen Problemen lassen sich wesentliche geschichts-
philosophische Überlegungen Kants – vor allem die Orientierung an der 
politisch-praktischen Idee einer vollkommenen Rechtsordnung und die 
Betonung der Systematisierungsfunktion der Vernunft für den Blick auf 
die Geschichte – aber als sehr vorsichtige Anwendung der Ideenlehre auf 
der Basis seiner kritischen Erkenntnistheorie interpretieren.

137

Epistemologische Aspekte der Geschichtsphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783689000943-49 - am 20.01.2026, 08:09:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689000943-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	3.1 Der erkenntnistheoretische Status der Ideen
	3.1.1 Der Begriff der Idee
	3.1.2 Transzendentale sowie andere theoretische und praktische Ideen und deren Merkmale
	3.1.2.1 Arten von Ideen: Transzendentale und andere theoretische und praktische Ideen
	3.1.2.2 Theoretische und praktische Ideen neben den transzendentalen Vernunftbegriffen
	3.1.2.3 Transzendentale Ideen

	3.1.3 Die regulative erkenntnistheoretische Funktion der Ideen
	3.1.4 Probleme bezüglich des epistemologischen Status der Ideen

	3.2 Epistemologische Aspekte der Geschichtsphilosophie im Lichte der Ideenlehre
	3.2.1 Die Relevanz grundlegender Bestimmungen der Ideen für die Geschichtsphilosophie
	3.2.2 Die regulative Funktion der Ideen in der Geschichtsphilosophie
	3.2.3 Probleme hinsichtlich einer Verbindung der Ideenlehre und der Geschichtsphilosophie in der Kant-Interpretation


