
22 Imad Mustafa: »Der Islam gehört (nicht) zu Deutschland«

dem sog. Gesinnungstest, der eine Zeit lang Einstellungen zu Liberalismus und

Demokratie im Vorfeld einer Einbürgerung in Baden-Württemberg geprüft hat.

Studien, die aktuelle Entwicklungen (ab 2015) auf Bundes- und Landesebene in

denBlicknehmen, insbesonderenachEntstehungderAfDund ihremerneutenEin-

zug indenBundestag sowie ihreEtablierung inallenLandesparlamentenhaben ins-

besondereGertundSusannePickel vorgelegt. IndenForschungsfeldernderEinstel-

lungsforschung und politischen Kultur leisten sie wichtige Beiträge an der Schnitt-

stelle vonPolitik undGesellschaft; insbesondereZusammenhänge vonReligion,De-

mokratie, Affekt und Polarisierung stehen im Mittelpunkt ihres Interesses (Pickel

u.a. 2021; Pickel u.a. 2020; Pickel 2019; Pickel/Pickel 2018b; Pickel/Pickel 2018a; Pi-

ckel 2018; Pickel/Yendell 2016).

Aus der Literaturschau ergibt sich folglich die Notwendigkeit einer umfassen-

den qualitativen Untersuchung der Standpunkte politischer Parteien hinsichtlich

Islam, Muslim*innen und als solchen Markierten, die die gesellschaftlichen Ent-

wicklungen der letzten Jahre als Kontext der Analysemitberücksichtigt. Aus diesem

Grunde wird die vorliegende Studie auf den Zeitraum ab 2015 fokussieren und da-

bei die Positionierungen von allen imBundestag vertretenen Parteien einer Analyse

unterziehen.

1.2 Viele Begriffe, ein Phänomen? Islamfeindlichkeit, Islamophobie
und antimuslimischer Rassismus

Die Forschung unterscheidet zwischen den Begriffen antimuslimischer Rassismus,

Islamfeindlichkeit und Islamophobie, um die Abwertungen, Ausgrenzungen und

menschenfeindlichen Topoi zu beschreiben, mit denen Muslim*innen und als

solche Markierte adressiert werden.6 Während diese Begriffe je unterschiedliche

Schwerpunkte in der Beschreibung und Analyse der Konstruktion von Islam und

Muslim*innen setzen, eint sie dennoch das Bemühen, dass sie auf eine Über-

formung sozialer und politischer Phänomene durch reduktionistische Zuschrei-

bungen über Muslim*innen und ihre Religion fokussieren. Die Begriffe schließen

6 Daneben gibt es noch weitere Begriffe und Konzepte wie Orientalismus oder auch Islamkri-

tik, Muslimfeindlichkeit etc. Da sich die Begriffsdiskussion in erster Linie aber um eine Zu-

spitzung breit verhandelter Konzepte bemüht, umeine brauchbare Systematik für die Studie

zu entwickeln, sollen lediglich die drei Begriffe erörtert werden, die in der Forschung domi-

nieren; vgl. zu einer grundlegenden Kritik des Begriffes der Islamkritik Attia (2010).

Orientalismus verstehe ich hingegen als Konzept, als kulturelles Phänomen, welches durch

die spezifische Perspektive, die es auf den Orient und Muslim*innen etabliert, zu einem In-

strument der Macht und der Herrschaft wird. Es ist in diesem Sinne kein Konzept, welches

man den hier diskutierten Begriffen gegenüberstellt, sondern es ist ihre Voraussetzung und

Teil davon.

https://doi.org/10.14361/9783839467565-004 - am 12.02.2026, 17:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467565-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 23

sich gegenseitig nicht aus, sie sind vielmehr Abbild der Multidimensionalität

des Diskurses, welchen sie beschreiben. Muslim*innen werden durch Diskurse

(über-)islamisiert, einer Perspektive unterworfen, die dem literarischen Funda-

mentalismus berüchtigter Gruppen wie al-Qaida oder ISIS/Da´esh in nur wenigen

Dingen nachsteht.

Während der Begriff der Islamophobie in der internationalen (englischsprachi-

gen) Forschung sehr gängig ist und praktisch synonym mit Rassismus verwendet

wird, wird er im deutschsprachigen Raum in erster Linie von denWissenschaftlern

Farid Hafez und Wilhelm Heitmeyer verwendet (vgl. dazu auch Attia/Keskinkılıç

2016: 169ff; Hafez 2016; Heitmeyer 2002–2010). In der von Heitmeyer geleiteten

Forschungsgruppe zu »Gruppenbezogener Menschenfeindlichkeit« und der von

ihr herausgegebenen Publikation »Deutsche Zustände« (2002–2010), wird Islamo-

phobie definiert als »die Ablehnung und Angst vor Muslimen, ihrer Kultur sowie

ihren öffentlichen, politischen und religiösen Aktivitäten« (Heitmeyer 2008: 19).

Interessant ist in Heitmeyers Klassifikation, dass er Islamophobie, Rassismus und

Fremdenfeindlichkeit getrennt analysiert und dabei zwischen eher kulturalisieren-

den (Fremdenfeindlichkeit), sozialpsychologischen (Rassismus) undebenaffektiven

Formen bei der Islamophobie unterscheidet. Die Betonung einer quasi-patholo-

gischen Perspektive auf Muslim*innen wird nochmals durch die Verwendung der

Begriffe »Mentalitäten« und »Syndrom« verstärkt (ebd.: 19). Mit Blick auf Men-

schen, die von einer islamischen Verschwörung gegen das homogen konstruierte,

nationale deutscheWir ausgehen,mag diese Einordnung zwar stimmen.Dennoch ist

diese begriffliche Engführung zu kritisieren,weil es imErgebnis zu einer Verharm-

losung antimuslimischer Ressentiments, einer impliziten Verschiebung des Fokus

auf die Täter*innen antimuslimischer Handlungs- und Sprechweisen sowie einer

Verschleierung struktureller Faktoren beiträgt.

Der Begriff der Islamfeindlichkeit wird von Kai Hafez als »Ideologie der Into-

leranz, der liberale Einflüsse gegenüberstehen« beschrieben. Es sei »kein allumfas-

sende[s] Phänomen« (Hafez 2013b: 10).DerBegriff hebt –ähnlichwie der Feindbild-

Begriff – im Gegensatz zur Islamophobie also darauf ab, dass es sich um feindliche

EinstellungengegenüberMuslim*innenalsKollektiv handelt.Die kollektiveDimen-

sion hebt ihn somit von eher individualisierenden Begriffenwie etwaMuslimfeind-

lichkeit ab. Zudem geht man bei der beurteilten gegnerischen Gruppe von feindli-

chenHandlungen und Absichten aus (Weller 2002: 49; Hippler 2002; Schulze 1991)7.

Das Konzept der Islamfeindlichkeit hat gegenüber demjenigen der Islamopho-

bie den Vorteil, dass es nicht nur auf Affekte und Einstellungen abhebt, sondern

7 Insbesondere in den 1990er Jahren waren die kritische Islamwissenschaft aber auch Teile der

Politikwissenschaft darum bemüht, die zunehmende öffentliche und politische Islamfeind-

schaft unter dem Label Feindbild Islam zu analysieren.

https://doi.org/10.14361/9783839467565-004 - am 12.02.2026, 17:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467565-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Imad Mustafa: »Der Islam gehört (nicht) zu Deutschland«

auch konkrete Absichten und Handlungsweisen sowie Feindbilder bei den Sen-

der*innen erfassen kann, etwa islamfeindliche (Wahl-)Kampagnen, die Instrumen-

talisierung politischer Feindbilder oder auch Agitation auf rechten Internetseiten

wie pi-news (Pfahl-Traughber 2019). Demoskopen können auf der Einstellungsebe-

ne mit diesem Begriff operieren und anhand großer Erhebungen Tendenzen und

Entwicklungen in der Gesellschaft analysieren. Der Verbleib des Begriffs auf der

Einstellungsebene greift allerdings etwas zu kurz, weil auch hier historisch-poli-

tische Zusammenhänge und die Genese gesamtgesellschaftlicher Imaginationen

über Muslim*innen und Islam nicht hinreichend erklärt werden, wie es der Begriff

des antimuslimischen Rassismus tut.

Iman Attia hat den Begriff antimuslimischer Rassismus in Deutschland eta-

bliert und viel für seine theoretische Spezifizierung geleistet (Attia 2015; Attia/Popal

2018; Attia/Keskinkılıç 2016; Attia 2007; 2018). Attia versteht (antimuslimischen)

Rassismus als hegemoniale gesellschaftliche Erscheinungsform. Ihr Begriff des

antimuslimischen Rassismus´ ist umfassender als Islamfeindlichkeit und Isla-

mophobie, da er sich nicht nur auf Affekte und Einstellungen bezieht, sondern

auch die Gewordenheit antimuslimischer Bilder einbezieht sowie gesellschaftliche

Machtverhältnisse und Kontexte verdeutlicht. Damit hebt er sich vonTheorien und

Begriffen ab, die Rassismus als Phänomen des rechten bzw. rechtsextremenRandes

erklären und nur feindliche, ausgrenzende, offen diskriminierende Aussagen als

solchen benennen (Attia 2018: 96).

Vielmehr zeichnet er sich durch die Identifizierung »subtilere[r] Formen der

Diskriminierung in Gestalt freundlich erscheinender, gleichwohl machtvoller

Grenzziehungen zwischen »uns« und den »den Anderen«, die mit sozialen Positio-

nierungen einhergehen […]« aus (Attia 2018: 96). Dies ist insbesonderemit Blick auf

die in dieser Studie getroffene Unterscheidung zwischen latenten und manifesten

Formen antimuslimischer Sprechweisen wichtig.

Die in zeitgenössischen antimuslimischen Diskursen sich vollziehende Rassia-

lisierung verläuft nicht entlang biologistischer Merkmale (wiewohl manche anti-

muslimischeZuschreibungsichauchbiologistischerKlischeesbedienenkann), son-

dern entlang kulturalistischer Zuschreibungen, die sich auf die Religion beziehen,

im Laufe der diskursiven Konstruktion einesmonolithischen Islams aber die Form ei-

ner quasi biologischen Konstante annehmen (Attia 2015: 20f; Keskinkılıç 2019; vgl.

grundlegend Said 1978). Kurz: »Aus Rasse wurde zuerst ethnische Zugehörigkeit,

dann Kultur.« (Al-Azmeh 1996: 19) Kultur wird im Rassismus zu einem Terminus

der dichotomen Ausschließung, zu einem Signal für vermeintlich unüberwindba-

re Grenzen und exklusive Zugehörigkeit zugleich.

Muslim*innen und Islam werden distinkte, von uns abweichende, angeblich

unveränderliche Verhaltens- und Charaktereigenschaften zugewiesen (Essen-

tialisierung), sie werden als gleich vorgestellt (Homogenisierung) sowie als das

dichotomisch Andere westlich-christlicher Zivilisation konstruiert (Veranderung)

https://doi.org/10.14361/9783839467565-004 - am 12.02.2026, 17:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467565-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 25

und abgewertet (Hierarchisierung) (Keskinkılıç 2019). (Antimuslimischer) Ras-

sismus tritt nicht nur in verschiedenen gesellschaftlichen Teilbereichen (Politik,

Medien, Kultur etc.) als diskursives, vermeintliche Wahrheiten über die Anderen

erzeugendes, soziales Verhältnis in Erscheinung, sondern er hat zugleich eine

materielle Funktion: Die Sicherung existierender Privilegien einer weißen »Domi-

nanzgesellschaft« gegenüber nicht-weißen Menschen (Rommelspacher 1995). Er

fungiert damit als ideologischer Überbau innerhalb ungleicher Herrschaftsverhält-

nisse, in denen den rassialisierten Anderen die Rolle der politischen, ökonomischen,

sozialen sowie kulturellen Inferiorität zugewiesen wird.

Die vorliegende Studiewird sich aufgrund seiner analytischenTiefe vorwiegend

des Begriffs antimuslimischer Rassismus bedienen. Er ist besser in der Lage, Dis-

kursverschränkungen disparater Topoi, die zunächst wenig mit Muslim*innen zu

tun haben, zu erfassen und zu erklären. Der Begriff Islamfeindlichkeit bleibt den-

noch wichtig. Die Ebene der Einstellungen und der sozialpsychologischen Dimen-

sion von Feindbildern und ihrer Funktionalisierung für politische Zwecke ist gerade

für die vorliegende Studie von immenser Bedeutung.

Zuletzt sei darauf hingewiesen, dass der Begriff des antimuslimischen Rassis-

mus im politischen System Deutschlands durchaus bekannt und zugleich Gegen-

stand kontroverser Debatten ist. So wurde in einer von der Linkspartei initiierten

Bundestagsdebatte zu antimuslimischemRassismus im Januar 2021 von einemPar-

lamentarier der CDU unterstellt, dass es sich dabei um einen »konstruierten Ras-

sismusbegriff« handele, »der aus dem postkolonialen Spektrum stammt und qua-

si Rassismus ohne Rassen kreiert« (Deutscher Bundestag 2021e: 25724). Ein Par-

teikollege ging weiter und behauptete, antimuslimischen Rassismus gebe es nicht

und wer mit dem Begriff arbeite, mache sich »zumwilligenWerkzeug von Islamis-

ten« bzw. dieThematisierung von antimuslimischem Rassismus habe lediglich das

Ziel sogenannte legitime Islamkritik zu diskreditieren.Diese kurze Episode aus dem

Bundestag verdeutlicht dieDringlichkeit einer präzisenwissenschaftlichenAusein-

andersetzungmit Begriffen und aktuellen politischen Positionen,dieNarrative und

Diskurse in ihrem Kontext analysiert.

https://doi.org/10.14361/9783839467565-004 - am 12.02.2026, 17:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467565-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839467565-004 - am 12.02.2026, 17:05:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467565-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

