Il. Kapitel - Wille und Wahrheit

5. Die Beziehung von Architektur und Philosophie

Die Philosophie ist zur Bildung unentbehrlich, weil sie das Wissen in eine kiinstlerische
Weltconception hineinzieht und dadurch veredelt. (KSA7, § 19[52])

Damit ist die Frage »Wozu Philosophie?« und die Rolle Letzterer in einer klassisch Hum-
boldt’schen Ausbildung eigentlich schon ausreichend resiimiert. Doch das >Wissenc als
»Weltconception« zu verstehen und noch kiinstlerisch zu veredeln ist nur der letzte
Schritt von Nietzsches unerhorter Abschaffung der Wahrheit. Vor dieser ultimativen
Rolle versteht sich die Philosophie vorerst ganz allgemein als »Tribunal der Vernunft«
(GT:174) und erst spiter, im resoluten >Schaffen von Konzepten« (Deleuze 10), noch als
»Obertribunal einer kiinstlerischen Kultur« (KSA7, § 19[73]).

Die Philosophie hat also die arglistige Doppelrolle einer Art Instrument und zugleich
Priifstein der Kultur. Wie steht es aber mit ihrer Beziehung zur Architektur? Wir wollen
deren dreisreale«in den Vordergrund stellen. Eine vierte, dulerst wichtige Beziehung ist
jene, die nicht existiert: eine sphilosophische<Architektur, oder anders gesagt, eine plato-
nische, nietzscheanische oder deleuzesche Architektur existiert genauso wenig, wie eine
einsteinsche (physikalische) Architektur. Wir wollen hier nicht tiefer auf dieses letzte-
re Missverstehen der Philosophie (und schliefllich auch der Architektur) eingehen, denn
diesistlakonisch beispielsweise schon von Derrida auf den Punkt gebracht worden, alser
daran erinnerte, dass keine (dem philosophischen Dekonstruktivismus gemifie) dekon-
struktivistische Architektur existiert.” Es besteht eben keine direkte Beziehung zwischen
den Medien oder Instrumenten der >culturas, des Bauens, des Denkens. Allein zwischen
dem Denken und den verschiedenen Medien (Bild, Wort oder Laut) der konkreten Um-
setzung einer Idee oder Vorstellung, eines Gedankens oder einer Intuition besteht schon
ein Sprung. Und selbst im innigsten »Haus des Seins«, in unserer Sprache (Heidegger
4:25), findet noch ein Sprung statt, wodurch selbst sie noch zu einem dissonanten In-
strument wird, das den feinfithlig fliichtigen Geistesblitz oft nicht zuriickzuhalten bzw.

1 »No deconstructive project exists, no project whose aim is deconstruction« (J. Derrida, zitiert von
J.-L. Cohen, in: Bédard: 224).

14.02.2026, 06:07:58. @


https://doi.org/10.14361/9783839470725-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7

Nietzsches Architektur der Erkennenden

adiquat zu ergreifen vermag und eher unschicklich iiberwiltigt, wie dies selbst hervor-
stechenden Sprachkiinstlern wie Nietzsche, nach eigenen Worten beharrlich widerfihrt.

Es gibt zwar keine philosophische Architektur, aber es gibt, eben wegen des unver-
meidbaren Sprunges, ein Instrumentalisieren der Philosophie fir die (oder in der) Ar-
chitektur. Es gibt den fantastischen Werkzeugkasten des Springens; vorgreifend gesagt,
es gibt nichts anderes als diesen. Noch iiber die sreine« Architekturtheorie* hinausge-
hend, ist es insbesondere Aufgabe der Architekturphilosophie, uns mit dieser Tool-Box
(Foucault 2: 1391) vertraut zu machen:

Denn alle Wissenschaften ruhen nur auf dem allgemeinen Fundamente des Philoso-
phen. Die ungeheure Einheit in allen ErkenntnifStrieben nachweisen: der zerbrochene
Gelehrte. (KSA7, § 19[136])

Dies ist die erste, >generelle« Beziehung der Philosophie zu allen - die >zweite Natur«
des Menschen prigenden - Disziplinen (M. S. 266), die erste >reale« Beziehung, welche
die vierte (nicht existierende) eben ausschliefdt: Die — der sozusagen >urspriinglichens
Ideengeschichte am nichsten stehende — Philosophie lehrt uns, die »allgemeinen Fun-
damente« besser zu verstehen und idealerweise auch zu bearbeiten. Aber Philosophie
kann eben nur das Fundament, kann nur das Denken bearbeiten, das Denken als Fun-
dament des Schaffens, nicht aber auch schon fertige Konzepte fiir den Aufbau (oder vor-
gefertigte Konzepte des Aufbaus) liefern. Die Philosophie hat ihre eigenen Aufbauten,
ihre eigene Geschichte, ihren eigenen Kontext und ihre eigenen Bedingungen und kann
keine (auflerkontextuellen) architektonischen Konzepte liefern. Ein Konzept ist immer
bedingt, muss immer im spezifischen Kontext fabriziert werden, und kann nicht reif wie
eine Frucht vom allgemeinen Baume der Erkenntnis gepfliickt werden (Deleuze). Es ist
immer ein Mittel der Differenz (oder sollte es zumindest werden), immer singulir. Die
Differenz gehort eben zur ungedachten »Einheit in allen Erkenntnif3trieben«, zur unge-
dachten Bedingung alles Lebenden. Oder anders gesagt, erst durch das Ausdifferenzie-
ren (und Abstrahieren: Kapitel 9) entsteht Einheit, so wie es auch »erst vermdge des Den-
kens«die (lebensférdernde) Unwahrheit gibt (WZM: 391); aber dazu mehr im zweiten Teil
unserer Abhandlung (Kapitel 18 Denken und Entwerfen). Ganz allgemein zeigt uns die Phi-
losophie, »wie man vom Gewichs an einem Orte auf den Boden schliefen kann« (PHG,
Vorrede von 1874). Boser und konkreter gesagt, zeigt uns Nietzsche, wie man den aus-
gezehrten Boden der postsokratischen Moderne wieder fruchtbar machen kann. Fazit:
Wie wir Architekten es nur allzu gut verstehen, kann man eben nicht alle méglichen Auf-
bauten aufjedes beliebige Fundament stellen; und da ein moglicher Aufbau eben poten-

2 »Die Theorien haben dabei oft unterschiedliche Ausgangspunkte und Ziele, die aber stets die Ab-
sicht verfolgen, jeweils die verschiedenen Ideen der Architektur in Gesetzmafigkeiten zu fas-
sen. So nannte Plato das EbenmafS rdumlicher Vorstellungen als ein Kriterium des Schonen und Aris-
toteles das anschauliche Ganze mit gesetzmdfSiger Ordnung der Teile als Merkmal der Kunst. Beide Phi-
losophen formulierten jedoch noch keine Theorie. Erstim Verlauf der Antike entwickelten sich Be-
griff und Inhalt einer Architekturtheorie, die Vitruv, der viele theoretische und praktische Erfah-
rungen des Bauens zusammentrug, in seiner De architectura nachtraglich konkretisierte.« (M.-A.
von Littichau, in: Lexikon der Weltarchitektur, Berlin: Directmedia Publishing GmbH 2004, S. 339)
(vgl. LAWA, Prestel-Verlag, S.39—40)

14.02.2026, 06:07:58. @


https://doi.org/10.14361/9783839470725-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Kapitel - Wille und Wahrheit

ziell fiir eine neue Lebensmdoglichkeit stehen konnte, ist es unsere Verantwortung, uns
griindlich mit den Fundamenten unseres Schaffens auseinanderzusetzen. Und es bleibt
bevorzugt die Aufgabe der Philosophie, uns aus der Perspektive des Adlers oder auch des
Maulwurfs den >Eingang zur Unterwelt< zu ermdglichen (KSA7, § 19[4]).

In einer rechten Hohe kommt alles zusammen und liber eins — die Gedanken des Phi-
losophen, die Werke des Kiinstlers und die guten Thaten. (KSA7, § 19[76])

Fahren wir nun mit der zweiten Kategorie, den geschichtlichen Beziehungen von Archi-
tektur und Philosophie fort. Sie sind in gewisser Weise nur Fallbeispiele der ersten ge-
nerellen Beziehung. Wihrend aber diese grundlegenden Beziehungen simtlicher Dis-
ziplinen mit den philosophischen Fundamenten des Denkens eben schon unbewusst,
eher unterschwellig und allgemein verstrickt die einzelnen Baugebiete der Kultur pri-
gen, wie beispielsweise der Bezug zum Platonismus mehr iiber das Christentum Einzug
in die spezifische Praxis erhilt (man denke an das grofRe Thema Platons, die Justiz), geht
es im zweiten Fall um die konkret ausgewihlten Inspirationsquellen und angestrebten
Kautionen (Gutheifungen) der Architektur(-Theorie) durch die Philosophie.

Die Zihmung des Menschen ist bisher als »Moral« mifverstanden. (KSA11, § 25[236])
Daf? die Domestikation des Menschen das grofie Ungedachte ist, vor dem der Huma-
nismus von der Antike bis in die Gegenwart die Augen abwandte — dies einzusehen
geniigt, um in tiefes Wasser zu geraten. (Sloterdijk 5: 43)

Nun begann dies geschichtliche Verhiltnis schon mit den iltesten Traktaten der Archi-
tektur. Schon die ersten zehn Biicher der Baukunst vonVitruvund die spiteren zehn von
Alberti stehen auf dem soliden Fundamente Platons. Auch wenn die Baukunst selbst-
verstindlich schon immer von der praktischen Notwendigkeit ausging, so versiumt es
Alberti nicht, uns daran zu erinnern, dass die Grundsitze der Architektur aus der Philo-
sophie abgeleitet sind (Alberti: 49 u. 299).2 Seine fundamentale Idee des ganzheitlichen,
aus der aristotelischen Asthetik hergeleiteten Baukérpers von Haus und Stadt (Choay
1:95) ist der konzeptuelle Sprung von der metaphysischen Asthetik (als Erkenntnistheo-
rie) in die Baukunst. Und er hatte durchaus nicht weit zu springen. Mag Choays An-
nahme richtig sein, dass Alberti Aristoteles niher stand als Platon, die Idee (oder dsthe-
tische Konzeption) vom Stadtkdrper geht aber eindeutig auf den Stadtstaat als Korper
seines Lehrers Platon zuriick. Mit Sloterdijk (5) bzw. mit unter anderem Nietzsches Ge-
nealogie der Moral gesprochen, setzt hier bei Platon das Fundament der ersten systemati-
schen Haus-Tier-Zucht des Menschen an. Es ist die gebaute Bithne einer kategorischen
Kultur des Seins, die ideologische >Beherrschung der Aufenwelt« als geschlossener, die
Gemeinschaft begliickender Rahmen (Freud 2: 94) fir die einsetzende >Zucht zur Wahr-
heit«. Nietzsches entschiedene Kritik am Humanismus bzw. am europdischen Nihilis-
mus setzt an dieser platonischen Idee an, im scheinbar zihmenden »Haus des Seins« ein

3 »Jene ersteren sind unmittelbar der Philosophie entlehnt und der Art und Weise unserer Kunst
angepafdt; diese aber, welche, wie gesagt, aus der Erfahrung geschépft sind, haben —in philoso-
phische Normen gezwéngt — die Grundlage der Kunst geschaffen.« (Alberti: 299)

14.02.2026, 06:07:58. @

13


https://doi.org/10.14361/9783839470725-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Nietzsches Architektur der Erkennenden

modernes »Haustier heranzuziichten« (GM: 409 u. 269). Es ist dies eben der Moment, an
dem die abendlindische »cultura«, das Bauen und Pflegen, bedenklich an das Ziichten
angrenzt. Diese moderne »Signatur des technischen und anthropotechnischen Zeital-
ters« (Sloterdijk 5: 44) der >Herdenbildung« oder Domestikation ist die bedenkliche Moral
der Moral (GM: 381).

Obiges Ausleuchten mag fiir manchen véllig iiberspitzt klingen, aber in der Tat fin-
det man die unterschiedlichsten >dekontextualisierten< Keime der spiteren totalitiren
Ideen iiber die uns vererbten Klassiker verstreut (Albertis Kindheit war weit entfernt
von den traumatischen Perserkriegen zu Zeiten Platons, und doch wurden die daraus
entstehenden antiken Barbarenphobien scheinbar ganz >natiirlich« vererbt [vgl. Alber-
ti: 343ff.]). Aber man sieht sofort, wie diese zweite geschichtliche Beziehung von Archi-
tektur und Philosophie von der ersten generellen Ideengeschichte zu durchleuchten ist,
um wirklich fruchtbar zu werden, um nicht zur intellektuellen Versklavung verurteilt zu
sein (M: 308) und um die menschliche Architektur (und Welt der Fiktion) weitab jeglicher
Ideologie ansiedeln zu konnen. Es wird Aufgabe der sHumanities« sein, allen voran der
Philosophie und der Soziologie, iiber die Bindigung der Wissenschaft durch die Kunst
zu wachen, und darauf zu achten, dass mit dem ziigellosen Willen zur Wahrheit nicht
die »Vertreibung des Menschen aus der Kunst« weiter geférdert wird (Ortega 1).

Aber auch die kritische Auseinandersetzung mit den Klassikern der Architekturtheo-
rie, beispielsweise Collage City, benétigt eine vertiefte Kenntnis der Philosophie, ansons-
ten bleibt man nur unbemittelter Andichtiger. Man bekommt im besten Fall, wie Kant
sagt, gerade mal eine »historische Erkenntnifd« geliefert (Kant 2: 675). Doch miissen wir,
wie wir es noch eingehender sehen werden, hauptsichlich das Instrumentalisieren ler-
nen, fiir welches das >Wissenclediglich eine Voraussetzung ist. Eine kritische Auseinan-
dersetzung heifdt in diesem Sinne keine Korrektur, sondern ein Weiterdenken, ein Ent-
wickeln neuer Moglichkeiten durch kreatives Denken. Ein weitreichendes Wissen dient
der Moglichkeit weitreichender Verkniipfungen, also Schépfungen und nicht unnétiger
Widerlegungen!

Neben diesen individuellen Begegnungen in der Antike und der Renaissance liefert
uns die Aufklirung nicht weniger fabelhafte Erzihlungen von den Dingen an sich. Der
prominenteste Fall war zweifelsohne die Begegnung von Ledoux mit Kant, welche die
erstaunliche Fabel einer »autonomen Architektur« entstehen lief3 (vgl. Kapitel 9). Nicht
zu vergessen ist aber auch die umgekehrte einflussreiche Beziehung von Philosophie
und Architektur, beispielsweise die von Fritz Neumeyer aufgeklirte frithe >Begegnung«
Nietzsches mit Gottfried Semper (Neumeyer 1: 15ff.). Die spite Moderne fithrt schlie3-
lich zuunzihligen >zwiespiltigen< Begegnungen wie auch zu den allgemeinen, fachiiber-
greifenden Ismen wie dem Rationalismus, Historizismus, Strukturalismus oder Dekon-
struktivismus.

Wie wir schon im ersten Kapitel gesehen haben, kann man der Frage »Was ist Archi-
tektur?« besonders auf zwei unmittelbar zusammenhingenden Ebenen begegnen bzw.
nachgehen, der materiellen und der immateriellen. Man begegnet einerseits dem kon-
kreten Bau und andererseits der dahinterstehenden Idee. Nun ist das vielleicht schon ei-
ne brauchbare erste Definition der Architektur oder, besser gesagt, eine etwas akademi-
sche Abgrenzung der Architektur vom »ordiniren« Bauen (wir kommen spiter noch ein-
gehender auf diesen seltsamen Unterschied zwischen dem professionellen Baukiinstler

14.02.2026, 06:07:58. @


https://doi.org/10.14361/9783839470725-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Kapitel - Wille und Wahrheit

und dem mehr improvisierenden Baumeister zuriick): Architektur als Umsetzung einer
Idee. Wollen wir an diese leichtsinnige Herleitung in drei Sitzen doch noch ein Buch
zum >Wesenc« der Architektur anhingen, kommen wir nicht umhin, den Begrift der Idee
und insbesondere den der Umsetzung zu untersuchen. Wenn Architekeur also die Um-
setzung einer Idee ist, gehort Architekturgeschichte in die Ideengeschichte, also in die
(Geschichte der) Philosophie. Wenn Bauen das Umsetzen (einer Idee) ist, gehort es zum
Denken, also nochmals zur Philosophie (das war der grofie Beitrag Heideggers mit »Bau-
en Wohnen Denken«). Gemif Kapitel 1 ist somit die Frage »Was ist Architektur?« nicht
zu trennen von der Frage »Was heifst Denken?« (Heidegger 6)! Die spezifischen Bezie-
hungen (oder individuellen Begegnungen von Architektur und Philosophie) sind dann
von den generellen nicht mehr zu trennen. Architekturphilosophie ist dieses Bindeglied.
(Fur einen tieferen Einblick in die Frage des Denkens hat man sich aber selbstverstind-
lich noch insbesondere mit den kognitiven Wissenschaften auseinanderzusetzen [vgl.
Kapitel 16]).

Nachdem wir nun eine etwas trockene und schulmeisterliche Rechtfertigung einer
philosophischen Untersuchung erliutert haben, wollen wir einen viel fruchtbareren Zu-
sammenhang der beiden Disziplinen vorschlagen: ihre erstaunliche potenzielle Wahl-
verwandtschaft. Wir wollen sogar noch weitergehen und nicht nur im Sinne einer Streit-
schrift die Provokation formulieren, Nietzsche sei eigentlich der einzig >wahre< Archi-
tektur-Theoretiker. Aber warum gerade Nietzsche, der kaum etwas direke tiber Architek-
tur geschrieben hat (auf simtliche seiner HauptiuRerungen wird hier selbstverstindlich
ausdriicklich verwiesen [vgl. Textkorpus bei Breitschmid])? Wesentlich ist schon einmal,
dass die vereinzelten Passagen iiber Architektur nur eine anschauliche Demonstration
eines fundamentalen Problems der gesamten Kultur darstellen. Architektur ist nicht ab-
seits des Denkens zu denken. Wir wollen ausgehend von dem wenigen iiber die Archi-
tektur Gesagten, das Vielsagende seines Werkes, seines Hauptgedankens, fiir die Archi-
tektur erliutern. Wesentlich fir die Architektur sind eben seine Betrachtungen iiber das
Denken. Anders ausgedriickt erscheinen seine spezifischen Erwihnungen der Architek-
tur als unwesentlich im Vergleich zu den wesentlichen Konzepten seines Gesamtwerkes,
die als Fundament auch des entwerferischen Denkens zu gelten haben. Gerade Nietz-
sches Verkniipfung der Architektur mit dem Willen zur Macht (GD: 137f.) macht dies of-
fensichtlich, denn unser gesamtes (kulturelles) Leben steht und gedeiht unter dem Joch
des Willens zur Macht (KSA8, § 6[48]); d.h. seine gesamten philosophischen Abhandlun-
gen und Konzepte (iiber die Wissenschaft, die Religion, die Kunst...) betreffen genauso
die Architektur. Man hat also gerade mal das >Korpus« der Untersuchung weiter prizi-
siert, wenn man die Frage nach (dem >Wesen<) der Architektur mit der Aussage erginzt,
sie sei immer (nur) Ausdruck des Willens zur Macht.

Wir wollen also das Wesen der Architektur aus ihrer wesentlichen Titigkeit heraus
entwickeln: dem Entwerfen (dem Denken oder Erdenken eines Entwurfs). Wir interpre-
tieren keine Zeichensprache (keinen fertigen Entwurf, gebaut oder nicht gebaut, das ist
die Aufgabe der Architekturkritik), sondern wir interpretieren die Entstehung der Ar-
chitektur, deren Bedingung, den kognitiven Prozess. Architektur ist nicht nur (symboli-
scher) Ausdruck des Willens zur Macht, sondern Letzterer bestimmt auch den wesentli-
chen Prozess ihrer Entstehung; das Entwerfen ist selbst nochmals Wille zur Macht, der
ganze Weltprozess ist nichts anderes als Wille zur Macht.

14.02.2026, 06:07:58. @

75


https://doi.org/10.14361/9783839470725-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Damit ist Architektur ganzheitlich gefasst, eingebunden in den Prozess des Welt-
geschehens. Nun ist Nietzsche aber bei Weitem nicht der Erste, der Architektur ganz-
heitlich sieht, und genau darin liegt ja das eigentliche Problem unserer Untersuchung.
Wir bezeichnen eben Nietzsche als den >wahren« Architekturtheoretiker im Vergleich zu
den »falschen Propheten« (Popper 3) einer Hinterwelt. Denn das grof3e Problem unserer
ganzheitlichen Ideengeschichte ist nicht nur die sprunghafte Entstehung dieser Hinter-
welt, sondern noch mehr ihre systematische Aufrechterhaltung. Es ist der von Nietzsche
angesprochene Darwinismus philosophischer Ideen (KSA7, § 19[87]). Das Uberleben der
starksten Idee wird auch gleich noch als Beweis ihrer Richtigkeit genommen. Das Zeit-
gemifle ist somit im Altbewihrten sanktioniert.

In diesem Sinne verstehen wir Nietzsche als den wahrhaftigen Architekturtheo-
retiker einer unzeitgemifen Betrachtung, auch als Gegengift zu dem immer noch
herumspukenden (Welt-)Geist Hegels. Aber sein »einziger Gedanke«, wie Heidegger (3,
B1:432) den Willen zur Macht nennt, klingt auch heute noch fremd, und noch stérender
scheintes, von der Architektur als dessen Veranschaulichung und Wirken zu reden. Auch
kommt dieses Unbehagen vielleicht nicht von ungefihr, sondern von Nietzsche selbst,
denn er assoziiert eben in den wenigen konkreten Darstellungen zu unserer zentralen
Frage Architekten und Machthaber (GD:137f.). Doch dies ist einerseits nur eine banale
geschichtliche Feststellung (wir kamen darauf im Zusammenhang von Architektur und
Politik zuriick) und andererseits eben nur eine bruchstiickhafte Sicht seines >einzigen
Gedankens<, so wie es auch die zeitweilige Modeerscheinung eines fragmentierten
Nietzsches nur zu sehr gefordert hat. Die Macht ist in seinem Gedanken weit entfernt
von einem Zusammenhang mit der Politik. Macht ist hier physiologisch und prozesshaft
zu begreifen, sie wird zum organischen Phinomen. Um sofort eine bessere Vorstellung
von diesem Begriff zu bekommen, kann man hier auch ohne gewichtige EinbufRen das
Wort Macht mit Kunst ersetzen, »die Kunst als organische Funktion« (KSA13, § 14[120]);
»Wille zur Macht als Kunst« (KSA13, § 14[61]) oder einfach Wille zur Kunst (WZM: 576).
Noch expliziter ist es, den >einzigen Gedanken< provisorisch auszutauschen gegen
seinen — man konnte fast sagen — >Ursprung« oder seine Bedingung: »die Unwahrheit
als Lebensbedingung zugestehn« (JGB:10). Unter anderem ausgehend vom Problem
der Sprache (Kapitel 7) und bereits 1873 exemplarisch dargelegt (GT: 225ft.), durchzieht
dieser >urspriingliche Gedanke« der Unwahrheit sein ganzes Werk und untermauert
schlieRlich noch die offene Entwicklung seines Begriffs des Willens zur Macht.

Das Wesentliche an dieser Conception ist der Begriff der Kunst im Verhaltnis zum Le-
ben: sie wird, ebenso psychologisch als physiologisch, als das grofRe Stimulans aufge-
fait, als das, was ewig zum Leben, zum ewigen Leben dringt... (KSA13, § 14[23])

Der Wille zum Schein, zur Illusion, zur Tauschung, zum Werden und Wechseln (zur
objektiven Tauschung) gilt hier als tiefer, urspriinglicher, metaphysischer als der Wille
zur Wahrheit, zur Wirklichkeit, zum Sein: — letzteres ist blofR eine Form des Willens zur
Illusion. (WZM: 577)

Wir stellen also hinter die Frage »Was ist Architektur?« die >urspriinglichere< Frage »Was
ist Entwerfen?« Die Begegnung der Architektur mit der Philosophie findet auf diesem
abstrakteren (aber gleichzeitig auch konkreteren) Level statt, auf der gemeinsamen und

14.02.2026, 06:07:58. @


https://doi.org/10.14361/9783839470725-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Kapitel - Wille und Wahrheit

weit iiber die beiden Disziplinen hinausreichenden Ebene des Denkens. Der Sprung von
diesem abstrakten Niveau in einen spezifischen Fachbereich (Althusser: 33) entspricht
derselben Problematik, die Nietzsche schon mit der Ubersetzung eines Gedankens
in Sprache formulierte. Es ist eben ein Sprung und fast immer geht der urspriingliche
emotionale Geist des Gedankens mit diesem Sprung verloren. Die Ubersetzung, also der
Sprung in die Sprache, findet iiber das Denken statt, und Denken ist eben immer Schaf-
fen und niemals eine nur logische und nachvollziehbare Ableitung im mathematischen
Sinne (GT: 231).

Ein Springen (GT: 188) des Denkens findet umgekehrt auch bei der Rezeption eines
Kunstwerkes statt. Nietzsche nimmt lediglich die Musik von dieser Auffassung aus, d.h.,
die Musik sei vielleicht die einzige Kunst, die direkt unsere Emotionen ergreifen konne,
ohne iiber das Denken laufen zu miissen. Man kénnte also fiir den umgekehrten Ent-
stehungsprozess der Musik paradoxerweise behaupten, einzig das Komponieren wire
frei vom Denken und entspriche keinem Entwerfen, sondern einer »rein dionysischen«
Kunst (GT: 98). Man konnte meinen, Musik operiere nicht mit Zeichen, sie allein stiin-
de jenseits der Irrtimlichkeit der Welt. Dies steht hinter Nietzsches Satz: »Ohne Musik
wire das Leben ein Irrtum« (GD: 85). Vielleicht meinte dies auch unser schelmischer Kol-
lege E. E. Viollet-Le-Duc, als er von der unsere Seele berithrenden sWahrheit der Musik«
sprach. Begreift man nicht gleich den epikureischen Wert einer immanenten Metaphy-
sik der Kunst fiir das Leben, mit der Musik als einzigem Zugang zur >Wahrheit des Dies-
seits¢, im Vergleich zu allen religiosen und wissenschaftlichen Hinterweltlereien?

Man konnte im klassisch wissenschaftlichen Sinne zu folgendem Widerspruch
kommen: Man kann keine Unwahrheit beweisen. Mit der Hypothese der Inexistenz
der Wahrheit ist jede klassische Beweisfithrung (d.h. >Bewahrheitungq abgeschafft,
aber, wie uns Popper zeigt (Popper 3:24), jede Wahrheit genauso, denn es kime letzt-
lich nur zu einem endlosen Kreislauf von Primissen (in dem jeder Begriff wiederum
durch andere Begriffe bedingt ist [vgl. Deleuze 10: 25]). Schon Nietzsche zeigte uns die
Widerspriichlichkeit der einfachsten mathematischen Formeln wie der »Tautologie A
= A« (GT:193), die in fine auf unhaltbaren Primissen griinden, mit denen die gesam-
te Wissenschaftlichkeit unseres logischen Denkens steht und fillt (und damit auch
das wunderbare Vorurteil, dass wir ein wahrhaftiges »Organ der Erkenntnif« hitten
[GT:196]).

Auch wir Erkennenden von Heute, wir Gottlosen und Antimetaphysiker, auch wir neh-
men unser Feuer noch von jenem Brande, den ein Jahrtausende alter Glaube entziindet
hat, jener Christen-Glaube, der auch der Glaube Plato’s war, dass Gott die Wahrheit ist,
dass die Wahrheit gattlich ist... (GM: 400)

Das Problem der Wahrheit ist also ein falsches Problem. Die Wahrheit ist lebensunzu-
langlich, sie ist — so méchte man in einer Streitschrift der Fiktion fast sagen - eine phi-
losophische Themaverfehlung. Man kann nichts beweisen, aber dies stellt nicht im Ge-
ringsten ein Problem dar, denn man braucht die Wahrheit nicht zum Leben. Die Idee
der Wahrheit als Bedingung des Gliicks, diese »Lockung der Erkenntnis« (M: 264), wur-
de nur recht spitin der Geschichte des Homo sapiens erfunden und uns als tyrannischer
Baum der Erkenntnis eingepflanzt. Sie im klassischen Sinne ernst zu nehmen kann nur

14.02.2026, 06:07:58. @

77


https://doi.org/10.14361/9783839470725-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Nietzsches Architektur der Erkennenden

zu Nihilismus fithren. Sie aber als Ideengeschichte ernst zu nehmen, exklusiv als Kon-
zeptualisierung (Fiktion) des Absoluten, kann beispielsweise zur stetigen Entwicklung
einer »absoluten Architektur« fithren (H. Hollein, in: Conrads: 174f.). (Man muss in die-
sem Zusammenhang wieder das Geschriebene vom Gebauten scharftrennen, denn auch
hier besteht eine gesunde, uniiberbriickbare Kluft, um an Heidegger zu erinnern [Hei-
degger 6: 8]. Nebenbei bemerkt war Heidegger vielleicht schon wegen seiner personli-
chen Widerspriichlichkeit besonders hellsichtig fir diese Kluft). Die »absolute Architek-
tur« ist natiirlich nicht im Sinne einer »Nostalgie des Absoluten« zu verstehen (Steiner),
sondern im Sinne einer definitiven Uberwindung dieser destruktiven Nostalgie, des dar-
aus entstehenden Ressentiments und folglich der >Rache an der Zeit« (vgl. Kapitel 14). Ar-
chitektur ist Ausdruck des absoluten Willens zur Macht und somit weit entfernt von Sein
und Sinn an sich.

Ganz im Sinne Sloterdijks Prophezeiung einer anderen Vergangenheit der Philo-
sophie* kann die wahrhaftige Ideengeschichte beispielsweise auch zu einem >wahren«
Christentum im Sinne Nietzsches fithren.” Der Monotheismus ist in diesem Sinne als
eine der sublimsten Formen eines absoluten Konzeptes zu verstehen (Freud 3). Ob dieses
Konzept dann noch lebensférdernd oder lebenshemmend ist, ist eine zweite und natiir-
lich fundamentalere Angelegenheit (aber schon allein die Einsicht in den konzeptuellen
Aspekt der ganzen Angelegenheit macht Letztere schon wesentlich humaner).

Doch Nietzsche geht weiter: Es kommt bei ihm nicht auf die Beweisbarkeit einer
Theorie an, sondern auf deren Tauglichkeit fiirs Leben/Denken. Mit einer Theorie steht
es also eher wie mit einem Haus: Sie hat zu funktionieren (Deleuze 5: 290) (dabei soll
hier freilich nicht fir einen neuen Funktionalismus plidiert werden). Deshalb insistiert
Nietzsche auch auf der Unterordnung der Wissenschaft unter die Philosophie (Philo-
sophie als Tribunal der Vernunft). Die Atombombe ist keine Wahrheit im metaphysi-
schen Sinne, sondern nur eine ultimative Errungenschaft der Technik (ein Fort- oder
Riickschritt des Lebens/Denkens, gegriindet unter anderem auf Einsteins Theorien). Mit
Hannah Arendts wegweisendem Schlussparagraphen der Krise der Kultur® wird Nietz-
sches Mahnung einer Weisung der Wissenschaft durch die Philosophie nochmals pri-
gnant erneuert. Auch Arendt weist abermals darauf hin, dass unsere scheinbar objekti-
ven Kategorien, wie z.B. die Kausalitit, nicht >wissenschaftlich« sind im Sinne irgend-
eines Bezugs zu einer swahren«< Hinterwelt, sondern rein menschlich, womit sie gerade
sinnvoll werden, weil sie eben der Welt der Sinne« entspringen. Sie gehoren zu unse-
rem hervorragenden >Abstraktions- und Vorstellungsvermégenc einer frohlichen Wis-
senschaft. Kurz: Technische Errungenschaft hat nichts mit Wahrheit zu tun. Auch hat
Verstiandnis nichts mit Wahrheit zu tun, aber Verstindnis ist >lebenswichtigc«. Wie es uns
vor Popper auch Heisenberg schon klar veranschaulichte, entkommen wir mit unserem
frommen Glauben an die Wissenschaft niemals dem Teufelskreislauf der Objektivitit
(Arendt: 337-355).

4 »lch prophezeie der Philosophie eine andere Vergangenheit« (Sloterdijk 3:190).

5 »lch kehre zurlick, ich erzdhle die echte Geschichte des Christentums. — Das Wort schon >Christen-
tumc ist ein MifSverstindnis —, im Grunde gab es nur Einen Christen, und der starb am Kreuz.«
(AC: 237)

6 Originaltitel: Between past and future

14.02.2026, 06:07:58. @


https://doi.org/10.14361/9783839470725-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Kapitel - Wille und Wahrheit

Auch die alte Kausalitit entspringt unserem Bediirfnis (der Sinne) nach Klarheit,
Einheit, Verstindlichkeit, Kohirenz..., gehért also, sehr vereinfacht gesagt, der Asthe-
tik an. Der Sprung in die Transzendenz war nie etwas anderes als ein Sprung in die Im-
manenz des Denkens, und man kann mit Nietzsche immer nur wiederholen, welch gro-
Rer Kiinstler der Kunstfeind Platon war. Unsere gesamte Kultur entspricht einem offe-
nen Lesebuch, einer Zeichensprache des Gehirns, und Platon hatte duflerst recht auf die
unbedingte Kohirenz seiner Republik (Stadt) und deren idealen Biirger zu verweisen,
die in ihr, mit Nietzsche gesprochen, geradezu in sich spazierengehen (Platon 3:312).
Die grofRmafistibliche »promenade architecturale« (Le Corbusier) durch unsere Stadt-
kultur ist eine Begegnung mit uns selbst, mit unseren sinnlichen kognitiv-isthetischen
Kategorien einer mehr oder weniger gelungenen Kohirenz, Einheit, Klarheit, aber auch
Chaos, Dekonstruktion oder Fragmentation und auch mit allen wesentlichen, von Kevin
Lynch hervorgehobenen qualitativen Kriterien der Stadt wie Struktur, Ordnung, Iden-
titit, Lesbarkeit etc. Unsere architektonischen Kriterien sind unsere Denkmuster. Man
konnte schon fast von einer Art kognitiven Essenzialismus sprechen, um auch noch das
Kulturereignis Aristoteles zu retten.

Vielleicht ist fiir einen Techniker der Unterschied zwischen Wahrheit und Tauglich-
keit einer Theorie nicht besonders grof3, philosophisch ist er aber wesentlich. Denn er
orientiert die Technik neu bzw. den ganzen wissenschaftlichen Betrieb. Wir nehmen
die Mathematik zu ernst. Oder vielleicht im Gegenteil: Wir nehmen sie nicht ernst ge-
nug, verstehen nicht mehr den Ernst beim Spiel eines Thales, dem ersten ernsten Ma-
thematiker und Philosophen. Das freie Denken (und damit Leben) wird durch das heu-
tige Unverstindnis der Mathematik eher verhindert (durch die andauernde kurze Ge-
schichte des Denkens [vgl. Kapitel 6]). Wenig verbreitete Spuren von frohlicher Deter-
ritorialisierung oder »schépferischen Fluchtlinien« sind in diesem traurigen Betrieb zu
finden (Deleuze 9:198), und weiterhin zitieren Teleologen (bzw. Theologen) in ihren Dik-
taten, ohne zu z6gern, noch den tristen Hegel als seritse Quelle des Denkens. Auch meint
man noch immer mit (metaphysischer) Wissenschaft gegen Religion aufkliren zu kon-
nen (GM: 401). Durch ein frommes Missverstindnis der Aufklirung, des Denkens, glaubt
man vorschnell, sich zu den glorreichen Mérdern Gottes zihlen zu dirfen bzw. zu miis-
sen. Noch immer vernebelt durch die Hinterwelt, sieht man noch immer nicht die ei-
gentlich menschliche Aufgabe der (fréhlichen) Wissenschaft.

Architektur hat nichts mit (der modernen) Erkenntnis zu tun, aber sie gibt uns
Auskunft iiber das >Erkennenc. Das (Aus-)Denken einer Theorie, das Entwerfen eines
Konzeptes, das Schaffen eines Kunstwerkes ist schon ein Bild des Denkens, entspricht
schon der Funktionsweise unseres Gehirns. Das Gehirn arbeitet mit Filtern, Rahmen,
Ausschnitten; jede Theorie erstellt auch Filter, Rahmen, Ausschnitte. Jeder Forscher,
jeder Kiinstler schafft eine menschengerechte, d.h. fiir das menschliche Gehirn begreif-
bare und damit erlebbare Welt. Dieser unmittelbare Zusammenhang von Denken und
Leben ging aber mit »jener ginzlich irrthiimlichen Scheidung von >Geist< und »Korper«
(GT:194) spitestens seit Platon verloren. Die Dialektik riss alles sich Bedingende aus-
einander; die rationale bzw. irrationale Dimension des geistigen Lebens wird assoziiert
mit realer bzw. scheinbarer Wahrnehmung des Seins.

14.02.2026, 06:07:58. @

79


https://doi.org/10.14361/9783839470725-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Fazit: Aus der dritten Beziehung von Architektur und Philosophie, der Wahlver-
wandtschaft der beiden Disziplinen, leitet sich unsere, in Kapitel 18 entwickelte These
ab: Das Denken wird im Entwerfen offenbar.

6. Eine kurze Geschichte des Denkens

Die Weltgeschichte ist am Kiirzesten, wenn man sie nach den bedeutenden philoso-
phischen Erkenntnissen bemifdt und die ihnen feindlichen Zeitriume bei Seite 1afit.
(KSA7, §19[117])

Die Geschichte der Entwicklung der Kultur seit den Criechen ist kurz genug, wenn man
den eigentlichen wirklich zurlickgelegten Weg in Betracht zieht und das Stillestehn,
Zurlckgehn, Zaudern, Schleichen gar nicht mitrechnet. (UB, IV, § 4)

Eine kurze Geschichte sollte auch kurz erzihlt werden. In simtlichen Bildungsanstalten
wird sie viel zu lang erzihlt (und wird damit vielmehr zur Geschichte der Domestika-
tion). Man zieht sie also vollig unnétig in die Linge; man tibersieht bzw. man verdeckt
schlieRlich das Problem ihrer Kiirze. Man darf immer noch recht gelassen diese schon zu
lange dauernde Geschichte des Denkens mit Whiteheads berithmten Zitat zusammen-
fassen: »die sicherste allgemeine Charakterisierung der philosophischen Tradition Eu-
ropas lautet, daf sie aus einer Reihe von Fufnoten zu Platon besteht«’. Damit gelangen
wir zu Nietzsches Korrektur der klassischen Zeittafel, mit Sokrates als Drehscheibe zwi-
schen Antike und Moderne, und »Nietzsche als Drehscheibe«® zwischen Moderne und
Postmoderne bzw. als potenzieller Anschluss an die (vorsokratische) Antike. Denn fiir
Nietzsche sind schon alle grofRen Probleme vor Sokrates gestellt (KSA11, § 26[64]) und in
einem seiner ersten Biicher (PHG; zu seiner Zeit noch unverdffentlicht) erzihlt er kurz
und prignant die lange vorsokratische Geschichte des Denkens. »Socrates wirft das Ganze
um, in einem Augenblick, wo es sich der Wahrheit noch am meisten genihert hatte; das ist
besonders ironisch« (KSA8, § 6[7]). Sokrates, ebenso Jesus, waren noch grof3e klassische
Schépfer und starben beide fiir ihre Ideen. Selbst Platon, wenn auch weit weniger klug als
Sokrates,’ durfte ebenfalls noch den Tod fiirchten. Ihre Schiiler indessen waren lediglich
erschopfte moderne Menschen auf dem arbeitsamen Holzweg zum europaischen Nihi-
lismus. Es erschien ihnen relativ leicht, Gott getétet zu haben, doch einen neuen Gott
zum Leben zu erwecken, war und ist noch eine ganz andere Sache.

Zwei Jahrtausende beinahe: und nicht ein einziger neuer Gott! Sondern immer noch
und wie zu Recht bestehend, wie ein ultimatum und maximum der gottbildenden
Kraft, des creator spiritus im Menschen, dieser erbarmungswiirdige Gott des europaii-
schen Monotono-theismus! (KSA13, § 17[4])

7 »The safest general characterization of the European philosophical tradition is that it consists of a
series of footnotes to Plato« (Whitehead: 63).

8 Habermas 1:104

9 »Socrates, der sagt»ich weifd nicht, was gut und bose istcwar kliiger als Plato: der definirt es! Aber
Plato stellt es dar, den héheren Menschen.« (KSA11, § 26[3571)

14.02.2026, 06:07:58. @


https://doi.org/10.14361/9783839470725-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

