
II. Kapitel – Wille und Wahrheit

5. Die Beziehung von Architektur und Philosophie

Die Philosophie ist zur Bildung unentbehrlich, weil sie dasWissen in eine künstlerische

Weltconception hineinzieht und dadurch veredelt. (KSA7, § 19[52])

Damit ist die Frage »Wozu Philosophie?« und die Rolle Letzterer in einer klassischHum-

boldt’schen Ausbildung eigentlich schon ausreichend resümiert. Doch das ›Wissen‹ als

»Weltconception« zu verstehen und noch künstlerisch zu veredeln ist nur der letzte

Schritt von Nietzsches unerhörter Abschaffung der Wahrheit. Vor dieser ultimativen

Rolle versteht sich die Philosophie vorerst ganz allgemein als »Tribunal der Vernunft«

(GT: 174) und erst später, im resoluten ›Schaffen von Konzepten‹ (Deleuze 10), noch als

»Obertribunal einer künstlerischen Kultur« (KSA7, § 19[73]).

Die Philosophie hat also die arglistigeDoppelrolle einer Art Instrument und zugleich

Prüfstein der Kultur.Wie steht es aber mit ihrer Beziehung zur Architektur? Wir wollen

deren drei ›reale‹ in denVordergrund stellen.Eine vierte, äußerstwichtige Beziehung ist

jene,dienicht existiert: eine ›philosophische‹Architektur,oder andersgesagt,eineplato-

nische,nietzscheanische oder deleuzescheArchitektur existiert genausowenig,wie eine

einsteinsche (physikalische) Architektur. Wir wollen hier nicht tiefer auf dieses letzte-

reMissverstehen der Philosophie (und schließlich auch der Architektur) eingehen, denn

dies ist lakonischbeispielsweise schonvonDerridaaufdenPunktgebrachtworden,als er

daran erinnerte, dass keine (demphilosophischenDekonstruktivismus gemäße) dekon-

struktivistischeArchitektur existiert.1 Esbesteht ebenkeinedirekteBeziehungzwischen

denMedien oder Instrumenten der ›cultura‹, des Bauens, des Denkens. Allein zwischen

dem Denken und den verschiedenen Medien (Bild, Wort oder Laut) der konkreten Um-

setzung einer Idee oder Vorstellung, einesGedankens oder einer Intuition besteht schon

ein Sprung. Und selbst im innigsten »Haus des Seins«, in unserer Sprache (Heidegger

4: 25), findet noch ein Sprung statt, wodurch selbst sie noch zu einem dissonanten In-

strument wird, das den feinfühlig flüchtigen Geistesblitz oft nicht zurückzuhalten bzw.

1 »No deconstructive project exists, no project whose aim is deconstruction« (J. Derrida, zitiert von

J.-L. Cohen, in: Bédard: 224).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-009 - am 14.02.2026, 06:07:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Nietzsches Architektur der Erkennenden

adäquat zu ergreifen vermag und eher unschicklich überwältigt, wie dies selbst hervor-

stechendenSprachkünstlernwieNietzsche,nacheigenenWortenbeharrlichwiderfährt.

Es gibt zwar keine philosophische Architektur, aber es gibt, eben wegen des unver-

meidbaren Sprunges, ein Instrumentalisieren der Philosophie für die (oder in der) Ar-

chitektur. Es gibt den fantastischenWerkzeugkasten des Springens; vorgreifend gesagt,

es gibt nichts anderes als diesen. Noch über die ›reine‹ Architekturtheorie2 hinausge-

hend, ist es insbesondere Aufgabe der Architekturphilosophie, uns mit dieser Tool-Box

(Foucault 2: 1391) vertraut zu machen:

Denn alle Wissenschaften ruhen nur auf dem allgemeinen Fundamente des Philoso-

phen. Die ungeheure Einheit in allen Erkenntnißtrieben nachweisen: der zerbrochene

Gelehrte. (KSA7, § 19[136])

Dies ist die erste, ›generelle‹ Beziehung der Philosophie zu allen – die ›zweite Natur‹

des Menschen prägenden – Disziplinen (M. S. 266), die erste ›reale‹ Beziehung, welche

die vierte (nicht existierende) eben ausschließt: Die – der sozusagen ›ursprünglichen‹

Ideengeschichte am nächsten stehende – Philosophie lehrt uns, die ›allgemeinen Fun-

damente‹ besser zu verstehen und idealerweise auch zu bearbeiten. Aber Philosophie

kann eben nur das Fundament, kann nur das Denken bearbeiten, das Denken als Fun-

dament des Schaffens, nicht aber auch schon fertige Konzepte für den Aufbau (oder vor-

gefertigte Konzepte des Aufbaus) liefern. Die Philosophie hat ihre eigenen Aufbauten,

ihre eigene Geschichte, ihren eigenen Kontext und ihre eigenen Bedingungen und kann

keine (außerkontextuellen) architektonischen Konzepte liefern. Ein Konzept ist immer

bedingt,muss immer im spezifischenKontext fabriziertwerden,undkannnicht reifwie

eine Frucht vom allgemeinen Baume der Erkenntnis gepflückt werden (Deleuze). Es ist

immer ein Mittel der Differenz (oder sollte es zumindest werden), immer singulär. Die

Differenz gehört eben zur ungedachten »Einheit in allen Erkenntnißtrieben«, zur unge-

dachten Bedingung alles Lebenden. Oder anders gesagt, erst durch das Ausdifferenzie-

ren (und Abstrahieren: Kapitel 9) entsteht Einheit, so wie es auch »erst vermöge des Den-

kens«die (lebensfördernde)Unwahrheit gibt (WZM: 391); aber dazumehr imzweitenTeil

unserer Abhandlung (Kapitel 18Denken undEntwerfen). Ganz allgemein zeigt uns die Phi-

losophie, »wie man vom Gewächs an einem Orte auf den Boden schließen kann« (PHG,

Vorrede von 1874). Böser und konkreter gesagt, zeigt uns Nietzsche, wie man den aus-

gezehrten Boden der postsokratischen Moderne wieder fruchtbar machen kann. Fazit:

Wiewir Architekten es nur allzu gut verstehen, kannman eben nicht allemöglichen Auf-

bauten auf jedes beliebige Fundament stellen; und da einmöglicher Aufbau eben poten-

2 »Die Theorien haben dabei oft unterschiedliche Ausgangspunkte und Ziele, die aber stets die Ab-

sicht verfolgen, jeweils die verschiedenen Ideen der Architektur in Gesetzmäßigkeiten zu fas-

sen. So nannte Plato das Ebenmaß räumlicher Vorstellungen als ein Kriterium des Schönen und Aris-

toteles das anschaulicheGanzemit gesetzmäßigerOrdnung der Teile alsMerkmal der Kunst. Beide Phi-

losophen formulierten jedoch noch keine Theorie. Erst im Verlauf der Antike entwickelten sich Be-

griff und Inhalt einer Architekturtheorie, die Vitruv, der viele theoretische und praktische Erfah-

rungen des Bauens zusammentrug, in seiner De architectura nachträglich konkretisierte.« (M.-A.

von Lüttichau, in: Lexikon der Weltarchitektur, Berlin: Directmedia Publishing GmbH 2004, S. 339)

(vgl. LdWA, Prestel-Verlag, S. 39–40)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-009 - am 14.02.2026, 06:07:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Kapitel – Wille und Wahrheit 73

ziell für eine neue Lebensmöglichkeit stehen könnte, ist es unsere Verantwortung, uns

gründlichmit den Fundamenten unseres Schaffens auseinanderzusetzen. Und es bleibt

bevorzugt die Aufgabe der Philosophie, uns aus der Perspektive des Adlers oder auch des

Maulwurfs den ›Eingang zur Unterwelt‹ zu ermöglichen (KSA7, § 19[4]).

In einer rechten Höhe kommt alles zusammen und über eins – die Gedanken des Phi-

losophen, die Werke des Künstlers und die guten Thaten. (KSA7, § 19[76])

Fahren wir nunmit der zweiten Kategorie, den geschichtlichen Beziehungen von Archi-

tektur und Philosophie fort. Sie sind in gewisser Weise nur Fallbeispiele der ersten ge-

nerellen Beziehung. Während aber diese grundlegenden Beziehungen sämtlicher Dis-

ziplinen mit den philosophischen Fundamenten des Denkens eben schon unbewusst,

eher unterschwellig und allgemein verstrickt die einzelnen Baugebiete der Kultur prä-

gen,wie beispielsweise der Bezug zumPlatonismusmehr über das ChristentumEinzug

in die spezifische Praxis erhält (man denke an das großeThema Platons, die Justiz), geht

es im zweiten Fall um die konkret ausgewählten Inspirationsquellen und angestrebten

Kautionen (Gutheißungen) der Architektur(–Theorie) durch die Philosophie.

Die Zähmung des Menschen ist bisher als »Moral« mißverstanden. (KSA11, § 25[236])

Daß die Domestikation des Menschen das große Ungedachte ist, vor dem der Huma-

nismus von der Antike bis in die Gegenwart die Augen abwandte – dies einzusehen

genügt, um in tiefes Wasser zu geraten. (Sloterdijk 5: 43)

Nun begann dies geschichtliche Verhältnis schon mit den ältesten Traktaten der Archi-

tektur. Schon die ersten zehn Bücher der Baukunst vonVitruvund die späteren zehn von
Alberti stehen auf dem soliden Fundamente Platons. Auch wenn die Baukunst selbst-

verständlich schon immer von der praktischen Notwendigkeit ausging, so versäumt es

Alberti nicht, uns daran zu erinnern, dass die Grundsätze der Architektur aus der Philo-

sophie abgeleitet sind (Alberti: 49 u. 299).3 Seine fundamentale Idee des ganzheitlichen,

aus der aristotelischen Ästhetik hergeleiteten Baukörpers von Haus und Stadt (Choay

1: 95) ist der konzeptuelle Sprung von der metaphysischen Ästhetik (als Erkenntnistheo-

rie) in die Baukunst. Und er hatte durchaus nicht weit zu springen. Mag Choays An-

nahme richtig sein, dass Alberti Aristoteles näher stand als Platon, die Idee (oder ästhe-

tische Konzeption) vom Stadtkörper geht aber eindeutig auf den Stadtstaat als Körper

seines Lehrers Platon zurück. Mit Sloterdijk (5) bzw. mit unter anderem Nietzsches Ge-

nealogie derMoral gesprochen, setzt hier bei Platon das Fundament der ersten systemati-

schen Haus-Tier-Zucht des Menschen an. Es ist die gebaute Bühne einer kategorischen

Kultur des Seins, die ideologische ›Beherrschung der Außenwelt‹ als geschlossener, die

Gemeinschaft beglückender Rahmen (Freud 2: 94) für die einsetzende ›Zucht zurWahr-

heit‹. Nietzsches entschiedene Kritik am Humanismus bzw. am europäischen Nihilis-

mus setzt an dieser platonischen Idee an, im scheinbar zähmenden »Haus des Seins« ein

3 »Jene ersteren sind unmittelbar der Philosophie entlehnt und der Art und Weise unserer Kunst

angepaßt; diese aber, welche, wie gesagt, aus der Erfahrung geschöpft sind, haben – in philoso-

phische Normen gezwängt – die Grundlage der Kunst geschaffen.« (Alberti: 299)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-009 - am 14.02.2026, 06:07:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Nietzsches Architektur der Erkennenden

modernes »Haustier heranzuzüchten« (GM: 409 u. 269). Es ist dies eben der Moment, an

dem die abendländische »cultura«, das Bauen und Pflegen, bedenklich an das Züchten

angrenzt. Diese moderne »Signatur des technischen und anthropotechnischen Zeital-

ters« (Sloterdijk 5: 44) der ›Herdenbildung‹ oderDomestikation ist die bedenklicheMoral

der Moral (GM: 381).

Obiges Ausleuchten mag für manchen völlig überspitzt klingen, aber in der Tat fin-

det man die unterschiedlichsten ›dekontextualisierten‹ Keime der späteren totalitären

Ideen über die uns vererbten Klassiker verstreut (Albertis Kindheit war weit entfernt

von den traumatischen Perserkriegen zu Zeiten Platons, und doch wurden die daraus

entstehenden antiken Barbarenphobien scheinbar ganz ›natürlich‹ vererbt [vgl. Alber-

ti: 343ff.]). Aber man sieht sofort, wie diese zweite geschichtliche Beziehung von Archi-

tektur und Philosophie von der ersten generellen Ideengeschichte zu durchleuchten ist,

umwirklich fruchtbar zuwerden, umnicht zur intellektuellen Versklavung verurteilt zu

sein (M: 308) undumdiemenschlicheArchitektur (undWelt der Fiktion)weitab jeglicher

Ideologie ansiedeln zu können. Es wird Aufgabe der ›Humanities‹ sein, allen voran der

Philosophie und der Soziologie, über die Bändigung der Wissenschaft durch die Kunst

zu wachen, und darauf zu achten, dass mit dem zügellosen Willen zur Wahrheit nicht

die »Vertreibung des Menschen aus der Kunst« weiter gefördert wird (Ortega 1).

Aber auchdie kritischeAuseinandersetzungmitdenKlassikernderArchitekturtheo-

rie, beispielsweiseCollageCity, benötigt eine vertiefte Kenntnis der Philosophie, ansons-

ten bleibt man nur unbemittelter Andächtiger. Man bekommt im besten Fall, wie Kant

sagt, gerademal eine »historische Erkenntniß« geliefert (Kant 2: 675). Dochmüssen wir,

wie wir es noch eingehender sehen werden, hauptsächlich das Instrumentalisieren ler-

nen, für welches das ›Wissen‹ lediglich eine Voraussetzung ist. Eine kritische Auseinan-

dersetzung heißt in diesem Sinne keine Korrektur, sondern ein Weiterdenken, ein Ent-

wickeln neuer Möglichkeiten durch kreatives Denken. Ein weitreichendesWissen dient

der Möglichkeit weitreichender Verknüpfungen, also Schöpfungen und nicht unnötiger

Widerlegungen!

Neben diesen individuellen Begegnungen in der Antike und der Renaissance liefert

uns die Aufklärung nicht weniger fabelhafte Erzählungen von den Dingen an sich. Der

prominenteste Fall war zweifelsohne die Begegnung von Ledoux mit Kant, welche die

erstaunliche Fabel einer »autonomen Architektur« entstehen ließ (vgl. Kapitel 9). Nicht

zu vergessen ist aber auch die umgekehrte einflussreiche Beziehung von Philosophie

und Architektur, beispielsweise die von Fritz Neumeyer aufgeklärte frühe ›Begegnung‹

Nietzsches mit Gottfried Semper (Neumeyer 1: 15ff.). Die späte Moderne führt schließ-

lich zuunzähligen ›zwiespältigen‹Begegnungenwie auchzudenallgemeinen, fachüber-

greifenden Ismenwie demRationalismus,Historizismus, Strukturalismus oderDekon-

struktivismus.

Wie wir schon im ersten Kapitel gesehen haben, kannman der Frage »Was ist Archi-

tektur?« besonders auf zwei unmittelbar zusammenhängenden Ebenen begegnen bzw.

nachgehen, der materiellen und der immateriellen. Man begegnet einerseits dem kon-

kretenBauund andererseits der dahinterstehenden Idee.Nun ist das vielleicht schon ei-

ne brauchbare erste Definition der Architektur oder, besser gesagt, eine etwas akademi-

sche Abgrenzung der Architektur vom ›ordinären‹ Bauen (wir kommen später noch ein-

gehender auf diesen seltsamen Unterschied zwischen dem professionellen Baukünstler

https://doi.org/10.14361/9783839470725-009 - am 14.02.2026, 06:07:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Kapitel – Wille und Wahrheit 75

und demmehr improvisierenden Baumeister zurück): Architektur als Umsetzung einer

Idee. Wollen wir an diese leichtsinnige Herleitung in drei Sätzen doch noch ein Buch

zum ›Wesen‹ der Architektur anhängen, kommen wir nicht umhin, den Begriff der Idee

und insbesondere den der Umsetzung zu untersuchen. Wenn Architektur also die Um-

setzung einer Idee ist, gehört Architekturgeschichte in die Ideengeschichte, also in die

(Geschichte der) Philosophie.Wenn Bauen das Umsetzen (einer Idee) ist, gehört es zum

Denken,alsonochmals zurPhilosophie (daswarder großeBeitragHeideggersmit »Bau-

en Wohnen Denken«). Gemäß Kapitel 1 ist somit die Frage »Was ist Architektur?« nicht

zu trennen von der Frage »Was heißt Denken?« (Heidegger 6)! Die spezifischen Bezie-

hungen (oder individuellen Begegnungen von Architektur und Philosophie) sind dann

von den generellen nichtmehr zu trennen.Architekturphilosophie ist dieses Bindeglied.

(Für einen tieferen Einblick in die Frage des Denkens hat man sich aber selbstverständ-

lich noch insbesondere mit den kognitiven Wissenschaften auseinanderzusetzen [vgl.

Kapitel 16]).

Nachdem wir nun eine etwas trockene und schulmeisterliche Rechtfertigung einer

philosophischen Untersuchung erläutert haben,wollen wir einen viel fruchtbareren Zu-

sammenhang der beiden Disziplinen vorschlagen: ihre erstaunliche potenzielle Wahl-

verwandtschaft.Wirwollen sogar nochweitergehenundnicht nur imSinne einer Streit-

schrift die Provokation formulieren, Nietzsche sei eigentlich der einzig ›wahre‹ Archi-

tektur-Theoretiker.AberwarumgeradeNietzsche, der kaumetwas direkt über Architek-

tur geschriebenhat (auf sämtliche seinerHauptäußerungenwirdhier selbstverständlich

ausdrücklich verwiesen [vgl. Textkorpus bei Breitschmid])?Wesentlich ist schon einmal,

dass die vereinzelten Passagen über Architektur nur eine anschauliche Demonstration

eines fundamentalen Problems der gesamtenKultur darstellen. Architektur ist nicht ab-

seits des Denkens zu denken. Wir wollen ausgehend von dem wenigen über die Archi-

tektur Gesagten, das Vielsagende seinesWerkes, seines Hauptgedankens, für die Archi-

tektur erläutern.Wesentlich für die Architektur sind eben seine Betrachtungen über das

Denken. Anders ausgedrückt erscheinen seine spezifischen Erwähnungen der Architek-

tur als unwesentlich imVergleich zu denwesentlichenKonzepten seines Gesamtwerkes,

die als Fundament auch des entwerferischen Denkens zu gelten haben. Gerade Nietz-

sches Verknüpfung der Architektur mit demWillen zur Macht (GD: 137f.) macht dies of-

fensichtlich, denn unser gesamtes (kulturelles) Leben steht und gedeiht unter dem Joch

desWillens zurMacht (KSA8, § 6[48]); d.h. seine gesamten philosophischen Abhandlun-

gen und Konzepte (über die Wissenschaft, die Religion, die Kunst...) betreffen genauso

die Architektur. Man hat also gerade mal das ›Korpus‹ der Untersuchung weiter präzi-

siert, wennman die Frage nach (dem ›Wesen‹) der Architektur mit der Aussage ergänzt,

sie sei immer (nur) Ausdruck desWillens zur Macht.

Wir wollen also das Wesen der Architektur aus ihrer wesentlichen Tätigkeit heraus

entwickeln: demEntwerfen (demDenken oder Erdenken eines Entwurfs).Wir interpre-

tieren keine Zeichensprache (keinen fertigen Entwurf, gebaut oder nicht gebaut, das ist

die Aufgabe der Architekturkritik), sondern wir interpretieren die Entstehung der Ar-

chitektur, deren Bedingung, den kognitiven Prozess. Architektur ist nicht nur (symboli-

scher) Ausdruck desWillens zurMacht, sondern Letzterer bestimmt auch den wesentli-

chen Prozess ihrer Entstehung; das Entwerfen ist selbst nochmals Wille zur Macht, der

ganzeWeltprozess ist nichts anderes als Wille zur Macht.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-009 - am 14.02.2026, 06:07:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Damit ist Architektur ganzheitlich gefasst, eingebunden in den Prozess des Welt-

geschehens. Nun ist Nietzsche aber bei Weitem nicht der Erste, der Architektur ganz-

heitlich sieht, und genau darin liegt ja das eigentliche Problem unserer Untersuchung.

Wir bezeichnen eben Nietzsche als den ›wahren‹ Architekturtheoretiker im Vergleich zu

den »falschen Propheten« (Popper 3) einer Hinterwelt. Denn das große Problem unserer

ganzheitlichen Ideengeschichte ist nicht nur die sprunghafte Entstehung dieserHinter-

welt, sondern nochmehr ihre systematische Aufrechterhaltung.Es ist der vonNietzsche

angesprochene Darwinismus philosophischer Ideen (KSA7, § 19[87]). Das Überleben der

stärksten Idee wird auch gleich noch als Beweis ihrer Richtigkeit genommen. Das Zeit-

gemäße ist somit im Altbewährten sanktioniert.

In diesem Sinne verstehen wir Nietzsche als den wahrhaftigen Architekturtheo-

retiker einer unzeitgemäßen Betrachtung, auch als Gegengift zu dem immer noch

herumspukenden (Welt-)Geist Hegels. Aber sein »einziger Gedanke«, wie Heidegger (3,

B1: 432) denWillen zurMacht nennt, klingt auch heute noch fremd, und noch störender

scheint es, vonderArchitektur als dessenVeranschaulichungundWirken zu reden.Auch

kommt dieses Unbehagen vielleicht nicht von ungefähr, sondern von Nietzsche selbst,

denn er assoziiert eben in den wenigen konkreten Darstellungen zu unserer zentralen

Frage Architekten und Machthaber (GD: 137f.). Doch dies ist einerseits nur eine banale

geschichtliche Feststellung (wir kamen darauf im Zusammenhang von Architektur und

Politik zurück) und andererseits eben nur eine bruchstückhafte Sicht seines ›einzigen

Gedankens‹, so wie es auch die zeitweilige Modeerscheinung eines fragmentierten

Nietzsches nur zu sehr gefördert hat. Die Macht ist in seinem Gedanken weit entfernt

von einemZusammenhangmit der Politik.Macht ist hier physiologisch und prozesshaft

zu begreifen, sie wird zum organischen Phänomen. Um sofort eine bessere Vorstellung

von diesem Begriff zu bekommen, kann man hier auch ohne gewichtige Einbußen das

Wort Macht mit Kunst ersetzen, »die Kunst als organische Funktion« (KSA13, § 14[120]);

»Wille zur Macht als Kunst« (KSA13, § 14[61]) oder einfach Wille zur Kunst (WZM: 576).

Noch expliziter ist es, den ›einzigen Gedanken‹ provisorisch auszutauschen gegen

seinen – man könnte fast sagen – ›Ursprung‹ oder seine Bedingung: »die Unwahrheit

als Lebensbedingung zugestehn« (JGB: 10). Unter anderem ausgehend vom Problem

der Sprache (Kapitel 7) und bereits 1873 exemplarisch dargelegt (GT: 225ff.), durchzieht

dieser ›ursprüngliche Gedanke‹ der Unwahrheit sein ganzes Werk und untermauert

schließlich noch die offene Entwicklung seines Begriffs desWillens zurMacht.

Das Wesentliche an dieser Conception ist der Begriff der Kunst im Verhältnis zum Le-

ben: sie wird, ebenso psychologisch als physiologisch, als das große Stimulans aufge-

faßt, als das, was ewig zum Leben, zum ewigen Leben drängt... (KSA13, § 14[23])

Der Wille zum Schein, zur Illusion, zur Täuschung, zum Werden und Wechseln (zur

objektiven Täuschung) gilt hier als tiefer, ursprünglicher, metaphysischer als derWille

zurWahrheit, zurWirklichkeit, zum Sein: – letzteres ist bloß eine Form desWillens zur

Illusion. (WZM: 577)

Wir stellen also hinter die Frage »Was ist Architektur?« die ›ursprünglichere‹ Frage »Was

ist Entwerfen?« Die Begegnung der Architektur mit der Philosophie findet auf diesem

abstrakteren (aber gleichzeitig auch konkreteren) Level statt, auf der gemeinsamen und

https://doi.org/10.14361/9783839470725-009 - am 14.02.2026, 06:07:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Kapitel – Wille und Wahrheit 77

weit über die beidenDisziplinen hinausreichenden Ebene desDenkens.Der Sprung von

diesem abstrakten Niveau in einen spezifischen Fachbereich (Althusser: 33) entspricht

derselben Problematik, die Nietzsche schon mit der Übersetzung eines Gedankens

in Sprache formulierte. Es ist eben ein Sprung und fast immer geht der ursprüngliche

emotionale Geist des Gedankensmit diesemSprung verloren.DieÜbersetzung, also der

Sprung in die Sprache, findet über das Denken statt, undDenken ist eben immer Schaf-

fen und niemals eine nur logische und nachvollziehbare Ableitung im mathematischen

Sinne (GT: 231).

Ein Springen (GT: 188) des Denkens findet umgekehrt auch bei der Rezeption eines

Kunstwerkes statt.Nietzsche nimmt lediglich dieMusik vondieser Auffassung aus,d.h.,

die Musik sei vielleicht die einzige Kunst, die direkt unsere Emotionen ergreifen könne,

ohne über das Denken laufen zu müssen. Man könnte also für den umgekehrten Ent-

stehungsprozess der Musik paradoxerweise behaupten, einzig das Komponieren wäre

frei vom Denken und entspräche keinem Entwerfen, sondern einer »rein dionysischen«

Kunst (GT: 98). Man könnte meinen, Musik operiere nicht mit Zeichen, sie allein stün-

de jenseits der Irrtümlichkeit der Welt. Dies steht hinter Nietzsches Satz: »Ohne Musik

wäredas Leben ein Irrtum« (GD: 85).Vielleichtmeinte dies auchunser schelmischerKol-

lege E. E. Viollet-Le-Duc, als er von der unsere Seele berührenden ›Wahrheit der Musik‹

sprach. Begreift man nicht gleich den epikureischenWert einer immanenten Metaphy-

sik der Kunst für das Leben,mit derMusik als einzigemZugang zur ›Wahrheit des Dies-

seits‹, im Vergleich zu allen religiösen und wissenschaftlichen Hinterweltlereien?

Man könnte im klassisch wissenschaftlichen Sinne zu folgendem Widerspruch

kommen: Man kann keine Unwahrheit beweisen. Mit der Hypothese der Inexistenz

der Wahrheit ist jede klassische Beweisführung (d.h. ›Bewahrheitung‹) abgeschafft,

aber, wie uns Popper zeigt (Popper 3: 24), jede Wahrheit genauso, denn es käme letzt-

lich nur zu einem endlosen Kreislauf von Prämissen (in dem jeder Begriff wiederum

durch andere Begriffe bedingt ist [vgl. Deleuze 10: 25]). Schon Nietzsche zeigte uns die

Widersprüchlichkeit der einfachsten mathematischen Formeln wie der »Tautologie A

= A« (GT: 193), die in fine auf unhaltbaren Prämissen gründen, mit denen die gesam-

te Wissenschaftlichkeit unseres logischen Denkens steht und fällt (und damit auch

das wunderbare Vorurteil, dass wir ein wahrhaftiges »Organ der Erkenntniß« hätten

[GT: 196]).

Auch wir Erkennenden von Heute, wir Gottlosen und Antimetaphysiker, auch wir neh-

men unser Feuer noch von jenemBrande, den ein Jahrtausende alter Glaube entzündet

hat, jener Christen-Glaube, der auch der Glaube Plato’s war, dass Gott dieWahrheit ist,

dass die Wahrheit göttlich ist... (GM: 400)

Das Problem der Wahrheit ist also ein falsches Problem. Die Wahrheit ist lebensunzu-

länglich, sie ist – so möchte man in einer Streitschrift der Fiktion fast sagen – eine phi-

losophische Themaverfehlung. Man kann nichts beweisen, aber dies stellt nicht im Ge-

ringsten ein Problem dar, denn man braucht die Wahrheit nicht zum Leben. Die Idee

der Wahrheit als Bedingung des Glücks, diese »Lockung der Erkenntnis« (M: 264), wur-

de nur recht spät in derGeschichte desHomo sapiens erfunden unduns als tyrannischer

Baum der Erkenntnis eingepflanzt. Sie im klassischen Sinne ernst zu nehmen kann nur

https://doi.org/10.14361/9783839470725-009 - am 14.02.2026, 06:07:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Nietzsches Architektur der Erkennenden

zu Nihilismus führen. Sie aber als Ideengeschichte ernst zu nehmen, exklusiv als Kon-

zeptualisierung (Fiktion) des Absoluten, kann beispielsweise zur stetigen Entwicklung

einer »absoluten Architektur« führen (H. Hollein, in: Conrads: 174f.). (Man muss in die-

semZusammenhangwieder dasGeschriebene vomGebauten scharf trennen,denn auch

hier besteht eine gesunde, unüberbrückbare Kluft, um an Heidegger zu erinnern [Hei-

degger 6: 8]. Nebenbei bemerkt war Heidegger vielleicht schon wegen seiner persönli-

chenWidersprüchlichkeit besonders hellsichtig für diese Kluft). Die »absolute Architek-

tur« ist natürlich nicht im Sinne einer »Nostalgie des Absoluten« zu verstehen (Steiner),

sondern imSinne einer definitivenÜberwindungdieser destruktivenNostalgie,desdar-

aus entstehendenRessentiments und folglich der ›Rache an der Zeit‹ (vgl. Kapitel 14). Ar-

chitektur ist Ausdruck des absolutenWillens zurMacht und somitweit entfernt vonSein

und Sinn an sich.

Ganz im Sinne Sloterdijks Prophezeiung einer anderen Vergangenheit der Philo-

sophie4 kann die wahrhaftige Ideengeschichte beispielsweise auch zu einem ›wahren‹

Christentum im Sinne Nietzsches führen.5 Der Monotheismus ist in diesem Sinne als

eine der sublimsten Formen eines absolutenKonzeptes zu verstehen (Freud 3).Ob dieses

Konzept dann noch lebensfördernd oder lebenshemmend ist, ist eine zweite und natür-

lich fundamentalere Angelegenheit (aber schon allein die Einsicht in den konzeptuellen

Aspekt der ganzen Angelegenheit macht Letztere schon wesentlich humaner).

Doch Nietzsche geht weiter: Es kommt bei ihm nicht auf die Beweisbarkeit einer

Theorie an, sondern auf deren Tauglichkeit fürs Leben/Denken. Mit einer Theorie steht

es also eher wie mit einem Haus: Sie hat zu funktionieren (Deleuze 5: 290) (dabei soll

hier freilich nicht für einen neuen Funktionalismus plädiert werden). Deshalb insistiert

Nietzsche auch auf der Unterordnung der Wissenschaft unter die Philosophie (Philo-

sophie als Tribunal der Vernunft). Die Atombombe ist keine Wahrheit im metaphysi-

schen Sinne, sondern nur eine ultimative Errungenschaft der Technik (ein Fort- oder

Rückschritt des Lebens/Denkens, gegründet unter anderemauf EinsteinsTheorien).Mit

Hannah Arendts wegweisendem Schlussparagraphen der Krise der Kultur6 wird Nietz-

sches Mahnung einer Weisung der Wissenschaft durch die Philosophie nochmals prä-

gnant erneuert. Auch Arendt weist abermals darauf hin, dass unsere scheinbar objekti-

ven Kategorien, wie z.B. die Kausalität, nicht ›wissenschaftlich‹ sind im Sinne irgend-

eines Bezugs zu einer ›wahren‹ Hinterwelt, sondern rein menschlich, womit sie gerade

sinnvoll werden, weil sie eben der ›Welt der Sinne‹ entspringen. Sie gehören zu unse-

rem hervorragenden ›Abstraktions- und Vorstellungsvermögen‹ einer fröhlichen Wis-

senschaft. Kurz: Technische Errungenschaft hat nichts mit Wahrheit zu tun. Auch hat

Verständnis nichtsmitWahrheit zu tun, aber Verständnis ist ›lebenswichtig‹.Wie es uns

vor Popper auch Heisenberg schon klar veranschaulichte, entkommen wir mit unserem

frommen Glauben an die Wissenschaft niemals dem Teufelskreislauf der Objektivität

(Arendt: 337–355).

4 »Ich prophezeie der Philosophie eine andere Vergangenheit« (Sloterdijk 3: 190).

5 »Ich kehre zurück, ich erzähle die echte Geschichte des Christentums. – Das Wort schon ›Christen-

tum‹ ist ein Mißverständnis –, im Grunde gab es nur Einen Christen, und der starb am Kreuz.«

(AC: 237)

6 Originaltitel: Between past and future

https://doi.org/10.14361/9783839470725-009 - am 14.02.2026, 06:07:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Kapitel – Wille und Wahrheit 79

Auch die alte Kausalität entspringt unserem Bedürfnis (der Sinne) nach Klarheit,

Einheit, Verständlichkeit, Kohärenz..., gehört also, sehr vereinfacht gesagt, der Ästhe-

tik an. Der Sprung in die Transzendenz war nie etwas anderes als ein Sprung in die Im-

manenz des Denkens, undman kannmit Nietzsche immer nur wiederholen, welch gro-

ßer Künstler der Kunstfeind Platon war. Unsere gesamte Kultur entspricht einem offe-

nen Lesebuch, einer Zeichensprache des Gehirns, und Platon hatte äußerst recht auf die

unbedingte Kohärenz seiner Republik (Stadt) und deren idealen Bürger zu verweisen,

die in ihr, mit Nietzsche gesprochen, geradezu in sich spazierengehen (Platon 3: 312).

Die großmaßstäbliche »promenade architecturale« (Le Corbusier) durch unsere Stadt-

kultur ist eine Begegnung mit uns selbst, mit unseren sinnlichen kognitiv-ästhetischen

Kategorien einermehr oder weniger gelungenen Kohärenz, Einheit, Klarheit, aber auch

Chaos,Dekonstruktion oder Fragmentation und auchmit allen wesentlichen, von Kevin

Lynch hervorgehobenen qualitativen Kriterien der Stadt wie Struktur, Ordnung, Iden-

tität, Lesbarkeit etc. Unsere architektonischen Kriterien sind unsere Denkmuster. Man

könnte schon fast von einer Art kognitiven Essenzialismus sprechen, um auch noch das

Kulturereignis Aristoteles zu retten.

Vielleicht ist für einen Techniker der Unterschied zwischenWahrheit und Tauglich-

keit einer Theorie nicht besonders groß, philosophisch ist er aber wesentlich. Denn er

orientiert die Technik neu bzw. den ganzen wissenschaftlichen Betrieb. Wir nehmen

die Mathematik zu ernst. Oder vielleicht im Gegenteil: Wir nehmen sie nicht ernst ge-

nug, verstehen nicht mehr den Ernst beim Spiel eines Thales, dem ersten ernsten Ma-

thematiker und Philosophen. Das freie Denken (und damit Leben) wird durch das heu-

tige Unverständnis der Mathematik eher verhindert (durch die andauernde kurze Ge-

schichte des Denkens [vgl. Kapitel 6]). Wenig verbreitete Spuren von fröhlicher Deter-

ritorialisierung oder ›schöpferischen Fluchtlinien‹ sind in diesem traurigen Betrieb zu

finden (Deleuze 9: 198), undweiterhin zitieren Teleologen (bzw.Theologen) in ihrenDik-

taten,ohnezuzögern,nochden tristenHegel als seriöseQuelle desDenkens.Auchmeint

man noch immer mit (metaphysischer) Wissenschaft gegen Religion aufklären zu kön-

nen (GM: 401).Durch ein frommesMissverständnis derAufklärung,desDenkens,glaubt

man vorschnell, sich zu den glorreichenMördern Gottes zählen zu dürfen bzw. zumüs-

sen. Noch immer vernebelt durch die Hinterwelt, sieht man noch immer nicht die ei-

gentlich menschliche Aufgabe der (fröhlichen) Wissenschaft.

Architektur hat nichts mit (der modernen) Erkenntnis zu tun, aber sie gibt uns

Auskunft über das ›Erkennen‹. Das (Aus-)Denken einer Theorie, das Entwerfen eines

Konzeptes, das Schaffen eines Kunstwerkes ist schon ein Bild des Denkens, entspricht

schon der Funktionsweise unseres Gehirns. Das Gehirn arbeitet mit Filtern, Rahmen,

Ausschnitten; jede Theorie erstellt auch Filter, Rahmen, Ausschnitte. Jeder Forscher,

jeder Künstler schafft eine menschengerechte, d.h. für das menschliche Gehirn begreif-

bare und damit erlebbare Welt. Dieser unmittelbare Zusammenhang von Denken und

Leben ging aber mit »jener gänzlich irrthümlichen Scheidung von ›Geist‹ und ›Körper‹«

(GT: 194) spätestens seit Platon verloren. Die Dialektik riss alles sich Bedingende aus-

einander; die rationale bzw. irrationale Dimension des geistigen Lebens wird assoziiert

mit realer bzw. scheinbarerWahrnehmung des Seins.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-009 - am 14.02.2026, 06:07:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Fazit: Aus der dritten Beziehung von Architektur und Philosophie, der Wahlver-

wandtschaft der beiden Disziplinen, leitet sich unsere, in Kapitel 18 entwickelte These

ab: Das Denken wird im Entwerfen offenbar.

6. Eine kurze Geschichte des Denkens

Die Weltgeschichte ist am Kürzesten, wenn man sie nach den bedeutenden philoso-

phischen Erkenntnissen bemißt und die ihnen feindlichen Zeiträume bei Seite läßt.

(KSA7, § 19[117])

Die Geschichte der Entwicklung der Kultur seit den Griechen ist kurz genug, wennman

den eigentlichen wirklich zurückgelegten Weg in Betracht zieht und das Stillestehn,

Zurückgehn, Zaudern, Schleichen gar nicht mitrechnet. (UB, IV, § 4)

Eine kurze Geschichte sollte auch kurz erzählt werden. In sämtlichen Bildungsanstalten

wird sie viel zu lang erzählt (und wird damit vielmehr zur Geschichte der Domestika-

tion). Man zieht sie also völlig unnötig in die Länge; man übersieht bzw. man verdeckt

schließlich das Problem ihrerKürze.Mandarf immer noch recht gelassen diese schon zu

lange dauernde Geschichte des Denkens mit Whiteheads berühmten Zitat zusammen-

fassen: »die sicherste allgemeine Charakterisierung der philosophischen Tradition Eu-

ropas lautet, daß sie aus einer Reihe von Fußnoten zu Platon besteht«7. Damit gelangen

wir zuNietzsches Korrektur der klassischen Zeittafel,mit Sokrates als Drehscheibe zwi-

schen Antike und Moderne, und »Nietzsche als Drehscheibe«8 zwischen Moderne und

Postmoderne bzw. als potenzieller Anschluss an die (vorsokratische) Antike. Denn für

Nietzsche sind schon alle großen Probleme vor Sokrates gestellt (KSA11, § 26[64]) und in

einem seiner ersten Bücher (PHG; zu seiner Zeit noch unveröffentlicht) erzählt er kurz

undprägnant die lange vorsokratischeGeschichte desDenkens. »Socrateswirft dasGanze

um, in einemAugenblick,wo es sich derWahrheit noch ammeisten genähert hatte; das ist

besonders ironisch« (KSA8, § 6[7]). Sokrates, ebenso Jesus, waren noch große klassische

Schöpferundstarbenbeide für ihre Ideen.SelbstPlaton,wennauchweitwenigerklugals

Sokrates,9 durfte ebenfalls noch den Tod fürchten. Ihre Schüler indessenwaren lediglich

erschöpfte moderne Menschen auf dem arbeitsamen Holzweg zum europäischen Nihi-

lismus. Es erschien ihnen relativ leicht, Gott getötet zu haben, doch einen neuen Gott

zum Leben zu erwecken, war und ist noch eine ganz andere Sache.

Zwei Jahrtausende beinahe: und nicht ein einziger neuer Gott! Sondern immer noch

und wie zu Recht bestehend, wie ein ultimatum und maximum der gottbildenden

Kraft, des creator spiritus im Menschen, dieser erbarmungswürdige Gott des europäi-

schen Monotono-theismus! (KSA13, § 17[4])

7 »The safest general characterization of the European philosophical tradition is that it consists of a

series of footnotes to Plato« (Whitehead: 63).

8 Habermas 1: 104

9 »Socrates, der sagt ›ich weiß nicht, was gut und böse ist‹ war klüger als Plato: der definirt es! Aber

Plato stellt es dar, den höheren Menschen.« (KSA11, § 26[357])

https://doi.org/10.14361/9783839470725-009 - am 14.02.2026, 06:07:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

