
Zweiter Teil:
Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe –
eine Neufassung der transzendentalen Logik

1. Eine kurze historische Besinnung

a) Einige Beispiele aus der Geschichte des Begriffs »Logik«

Das deutsche Wort »Logik« ist von dem griechischen bzw. lateinischen
Eigenschaftswort »Logiké« bzw. »Logica« gebildet. Das dazu gehörige
Hauptwort heißt »Téchne« bzw. »Ars«. Was wir im Deutschen »Logik«
nennen, ist im Griechischen »Logiké téchne«, im Lateinischen »Ars lo-
gica«. Es geht um den kunstgerechten Umgang mit den »Lógoi«, mit
den Begriffen, die wir uns selbst »zurechtlegen« und mit deren Hilfe
wir die Erkenntnisse, die wir den Erscheinungen abgewinnen, anderen
»darlegen« und als objektiv gültig ausweisen. Die beiden Momente des
»Sich-Zurechtlegens« und des »Anderen-Darlegens« kommen in dem
Verbum »légein« und dem Substantiv »Lógos« zum Ausdruck.

Platon, bei dem sich der Ausdruck »τέχνη περὶ τουϚ λόγουϚ«,
»Kunst, die die Logoi betrifft«, zum ersten Mal findet22 , begründet die
Notwendigkeit einer solchen Kunst durch Hinweis auf eine schmerz-
liche Erfahrung: Der Logos kann trügen, teils weil er von vorne herein
in betrügerischer Absicht konzipiert und verwendet wird wie beim
»listenreichen Odysseus«, teils weil er nicht selten gerade dort Begrün-
dungen zu geben scheint, wo er in Wahrheit nur ein Vorurteil des
Sprechenden bestätigt. Dann erweckt er ein Übermaß des Vertrauens,
»ἀγάν πιστεύειν«, das früher oder später enttäuscht wird und dann in
»Vernunftverachtung«, »μισολογία«, umschlägt23 . Um diesen Um-
schlag zu vermeiden, ist es nötig, zunächst die prinzipielle Schwäche
des Logos, »τὸ ἀσθενέϚ τοῦ λόγου«, zu erfassen, um sodann zu ent-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 71

22 Phaidon 90b.
23 Phaidon 89d.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scheiden, aus welchen Gründen und in welchem Maße er trotz dieser
Schwäche Vertrauen verdient. Das ist in dem Maße der Fall, in wel-
chem der Logos über sich hinaus verweist und eine Beziehung zu der-
jenigen Wirklichkeit vermittelt, die nicht mit Wort und Begriff be-
schrieben werden kann. »Ρητόν οὐδαμῶϚ ἐστίν«24 .

Aristoteles versteht die Logik nicht als den dritten Weg zwischen
übermäßigem Vertrauen in unsere Begriffe und Urteile und einer prin-
zipiellen Vernunftverachtung. Wohl aber kennt er die Verführungs-
kraft sophistischer Scheinargumente und hat diesem Thema eine eige-
ne Schrift gewidmet »Περί σοϕιστικῶν ἐλέγχων«25 . Der Abwehr
dieser Gefahr dient seine Lehre von den formalen Bedingungen, an de-
nen man korrekt gebildete Begriffe und Aussagen und beweiskräftige
Argumente erkennt. Mit dieser Auffassung von der Logik greift Ari-
stoteles auf die Erfahrungen der Juristen zurück, die vor Gericht nicht
selten die Beweisgründe des Prozeßgegners als sophistische Schein-
argumente zu erweisen versuchen. Aber auch unabhängig von dieser
Situation des Rechtsstreits wird die Überprüfung der formalen Struk-
tur von Begriffen, Urteilen und Schlüssen zum unerläßlichen »Werk-
zeug«, ὄργανον, ohne dessen Verwendung niemand zu selbstkritischer
Überprüfung seiner Aussagen kommen kann.

In diesem aristotelischen Zusammenhang entstand eine Frage, die
vor allem von mittelalterlichen Theologen an Aristoteles gerichtet
wurde. Sie lautete: Wir wenden bei allen Aussagen und bei ihrer Be-
gründung die Gesetze der Logik an und wollen doch nicht nur über das
Denken unsere Urteile abgeben, sondern über seine Gegenstände. Aber
woher können wir wissen, daß die Regeln der Logik, die für unser Den-
ken gelten, auch die Sachen und Sachverhalte bestimmen? Wenn der
Ausschluß des Selbstwiderspruchs eines der obersten Gesetze der Lo-
gik ist; woher können wir wissen, daß das Widersprüchliche nicht nur
denk-unmöglich, sondern zugleich sach-unmöglich ist? Mittelalter-
liche »Anti-Dialektiker« haben dies bestritten und behauptet, daß Got-
tes Vergebungsgnade uns nicht nur vor künftigen Folgen unserer
Schuld bewahrt, sondern die Sünde selber ungeschehen macht. Und
wenn es uns als ein widersprüchlicher Gedanke erscheint, ungeschehen
zu machen, was zu einem früheren Zeitpunkt geschehen ist, dann be-

72 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

24 7. Brief 341c.
25 Aristoteles, Opera I,167ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kommen wir zur Antwort: Es liegt an der Schwäche unseres Denkens,
daß wir nicht denken können, was Gott bewirken kann26 .

Und wenn ein weiteres Gesetz der Logik uns gebietet, unsere Aus-
sagen zureichend zu begründen: woher können wir wissen, daß das
»Prinzip vom zureichenden Grund« nicht nur eine Aufgabe des Den-
kens beschreibt, sondern auch ein Grundgesetz der Gegenstandswelt,
in der »nichts ohne zureichenden Grund« ist oder geschieht? Wir
könnten keine begründeten Aussagen über Sachen und Sachverhalte
machen, wenn wir diese Identität von Denkgesetz und Sachgesetz nicht
voraussetzen dürften. Aber die Logik selbst, so scheint es, kann diesen
Übergang vom Denkgesetz zum Sachgesetz nicht begründen.

Die Antwort auf die Frage, woher wir das Recht zu dieser Voraus-
setzung nehmen, ist erst Jahrhunderte später durch Immanuel Kant
gegeben worden: Wir können sicher sein, daß das logisch Unmögliche
auch in der Welt der Gegenstände nicht vorkommen wird, und wir dür-
fen voraussetzen, daß nicht nur Gedanken nach Begründung verlan-
gen, sondern auch die Sachen und Sachverhalte niemals ohne zu-
reichende Gründe sind, weil es für uns gar keine Gegenstände gäbe,
wenn nicht unser Verstand sie aus dem »rohen Stoff« sinnlicher Ein-
drücke aufbaute27 . Was uns als Gegenstand gegenübertritt, ist insofern
von unserem Verstand selbst aufgebaut oder »konstituiert« worden.
Darum treffen die Regeln des Verstandesgebrauchs, vor allem das Ge-
setz vom ausgeschlossenen Widerspruch und das Gesetz vom zurei-
chenden Grund, auf jeden Gegenstand zu.

Erst durch diese These gewinnt die Logik »transzendentalen«
Charakter: Sie beschreibt nicht nur die obersten Regeln des Denkens,
sondern zugleich die obersten Gesetze, denen alles genügen muß, was
für uns als Gegenstand gelten soll. Die »Transzendentalphilosophie der
Alten« war Ontologie28 . Sie beschrieb die allgemeinsten Eigenschaften
alles Seienden, die »Passiones generales entis«. Die neue, kantische
Transzendentalphilosophie ist »Analytik des Verstandes«29 , d.h. Ana-
lyse seiner wesentlichen Funktionen bei dem Aufbau der Gegenstands-
welt. Und als solche ist sie »transzendentale Logik«, weil es die Gesetze

Erkennen als antwortendes Gestalten A 73

Eine kurze historische Besinnung

26 So z.B. Petrus Damiani in seiner Schrift »De divina omnipotentia«, Migne Patrologia
Latina Bd. 145.
27 KrVA 1.
28 KrV B 113.
29 KrVA 247.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Logik sind, denen der Verstand gehorchen muß, um zum Aufbau
von Gegenständen fähig zu werden.

Der Verstand erfüllt diese transzendentale Funktion durch Begrif-
fe und durch deren Anwendung in Urteilen. Diese Begriffsbildung ih-
rerseits folgt gewissen Funktionen, die die Vernunft durch ihre Ideen
dem Verstande vorzeichnet. Darum hat es die transzendentale Logik
nicht nur mit Begriffen und Urteilen, sondern auch mit Ideen zu tun.

Hegel hält an der kantischen Einsicht fest, daß Begriffe und ihre
Verwendung in Urteilen und Schlußfolgerungen nötig sind, wenn uns
Gegenstände mit dem Anspruch auf Maßgeblichkeit gegenübertreten
sollen. Aber auf die Frage, von welcher Art die Begriffe sein müssen,
wenn sie diese Aufgabe erfüllen sollen, gibt er eine neue Antwort. Das
»Wesen« der Dinge, das wir mit unseren Begriffen erfassen wollen, ist
nicht ein Komplex abstrakter Merkmale, die allen Gegenständen einer
bestimmten Art oder Gattung zukommen. »Wesen« ist vielmehr das
Prinzip eines Vorgangs, in welchem das Allgemeine selbst sich dadurch
realisiert, daß es sich fortschreitend zum Besonderen und Individuellen
gestaltet30 . So kommt es zum »Wesen des Menschen« nicht äußerlich
hinzu, daß es Männer und Frauen, Kinder und Greise gibt oder daß das
Menschsein sich in der Mannigfaltigkeit kultureller Gestalten reali-
siert. Vielmehr ist dieser Vorgang der Selbstdifferenzierung für das
Wesen des Menschen wesentlich. Diesem »Leben« des Wesens, das
wir erkennen wollen, muß die »Lebendigkeit« des Begriffs entspre-
chen. Dazu aber ist nötig, daß der Begriff Widersprüche nicht aus-
schließt, sondern als vorantreibendes Moment seiner Realisierung in
sich trägt.

Gewiß sind auch nach Hegels Überzeugung Widersprüche dazu
bestimmt, aufgehoben zu werden. Aber diese Aufhebung ist nicht des-
wegen notwendig, weil die auftretenden Widersprüche Folgen von
Denkfehlern sind, die die Logik aufzuklären und dann zu überwinden
hätte. Vielmehr ist diese Aufhebung von Widersprüchen das Ziel des
lebendigen Prozesses, den die Logik nachzuzeichnen hat. Die so ver-
standene Logik ist nicht bloßes »órganon«, das der Erkennende
braucht, um zu Erkenntnissen zu gelangen. Sie ist das Prinzip des Er-
kennens selbst, das alle Übereinstimmung von Denkgesetz und Sach-
gesetz erst möglich macht.

74 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

30 G. F. W. Hegel, Phänomenologie des Geistes, Ausg. Glockner II, 36 f.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


b) Folgerungen für eine Weiterentwicklung der
transzendentalen Logik

Die folgenden Ausführungen werden versuchen, aus dieser Geschichte
der Logik die notwendigen Folgerungen zu ziehen. Sie werden, mit
Platon, an der oft schmerzlichen Erfahrung von der »Schwäche des Lo-
gos« festhalten und den »kunstgerechten Umgang mit den Logoi«
(τέχνη περὶ τοὺϚ λόγουϚ) als jenen »dritten Weg« begreifen, der die
Überschätzung des Logos ebenso vermeidet wie seine Geringschät-
zung. Sie werden, mit Aristoteles, eine wesentliche Aufgabe der Logik
darin sehen, jene Unschärfe der Begriffe zu vermeiden, aus der sich die
»sophistischen Scheinargumente« ergeben. Sie werden, mit Kant, die
Logik »transzendental« verstehen. Denn es führt kein Weg hinter die
kantische Einsicht zurück, daß der Verstand es ist, der durch seine Be-
griffe allem, was sich uns zeigt, den Kontext seines Erscheinens vor-
zeichnet, und daß nur das als objektiv gültig anerkannt werden kann,
was in diesem Kontext seine Stelle findet. Schließlich werden die kom-
menden Darlegungen, mit Hegel, an der Aufgabe festhalten, jenem
»Leben«, kraft dessen das Wesen der Dinge sich in ihrer Geschichte
entfaltet, durch die »Lebendigkeit des Begriffs« zu entsprechen.

Aber alle diese Aufgaben werden von einem neuen Ansatz aus ge-
deutet werden: Ideen und Begriffe sind Weisen, wie wir unsere Erfah-
rungswelt im ganzen und alle Gegenstände, die uns in ihr begegnen,
gestalten. Aber dieses Gestalten ist »responsorisch«: Es beantwortet
einen Anspruch des Wirklichen und bringt diesen »je größeren« An-
spruch inmitten der Vorläufigkeit unseres Begreifens zur Geltung.

Die »Schwäche des Logos«, von der Platon gesprochen hat, ergibt
sich dieser Deutung nach daraus, daß unsere Begriffe Teilmomente
einer Antwort sind, die wir auf den Anspruch des Seienden geben,
und daß diese Antwort immer hinter dem Anspruch zurückbleibt, den
sie beantworten will. Das verantwortete Vertrauen in den Logos aber
ergibt sich daraus, daß jeneWahrheit, die »stets größer« ist als dieWei-
se, wie wir sie begreifen, inmitten dieser unserer Antwort als vor-
antreibendes Moment gegenwärtig und wirksam ist.

Die »sophistischen Scheinargumente«, die Aristoteles entkräften
will, beruhen nach der hier vorgeschlagenen Deutung darauf, daß die
Differenz zwischen der Wahrheit der Dinge und unserem Wissen von
ihr vergessen oder böswillig verdeckt wird. Dann können Begriffe, die
einen beschränkten Aspekt der Sache zutreffend beschreiben, mit dem

Erkennen als antwortendes Gestalten A 75

Eine kurze historische Besinnung

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anspruch vorgetragen werden, Wesenseinsichten zu vermitteln, aus
denen alles abgeleitet werden kann, was zur Sache gehört. Darum dul-
det das sophistische Scheinargument keine Widerrede. Wird dann die
kritische Einsicht in die Differenz zwischen Wahrheit der Dinge und
unserem Wissen von ihr wiedergewonnen, dann kann diese Einsicht
fälschlicherweise zur Begründung eines Skeptizismus herangezogen
werden. Dieser bestreitet die objektive Gültigkeit jedes vermeintlichen
Wissens und gibt sich deshalb mit der Beliebigkeit subjektiverMeinun-
gen zufrieden. Die Überwindung dieses Fehlschlusses aber beruht dar-
auf, daß unsere Begriffe und Urteile gerade in ihrer Vorläufigkeit und
Überbietungsbedürftigkeit die »je größere Wahrheit« bezeugen. Nur
dadurch wird es möglich, daß wir von der inhaltlich ganz unbestimm-
ten, negativen Aussage »Das Wissen ist nicht die Wahrheit« zu der
inhaltlich bestimmten, positiven Aussage übergehen: »Wir müssen al-
les, was wir wissen, immer neu kritisch auslegen, um darin den vor-
antreibenden Impuls der ›je größeren Wahrheit‹ freizulegen und wirk-
sam werden zu lassen.«

Die »Lebendigkeit des Begriffs«, die Hegel gefordert hat, ergibt
sich daraus, daß wir jeden Begriff, den wir bilden, als Phase in jenem
Dialog begreifen, den wir mit dem Wirklichen führen.

Vor allem aber werden die folgenden Ausführungen an der kanti-
schen Grundeinsicht festhalten: Die Ideen der Vernunft und die Begrif-
fe des Verstandes zeichnen der Welt unserer Gegenstände den Kontext
vor, in dessen Gestalt sich einfügen muß, was für uns objektive Geltung
erlangen soll. Aber die hier versuchte Deutung wird den kantischen
Gedanken einer »Gesetzgebung des Verstandes« über all seine Gegen-
stände durch den schon mehrfach erwähnten Gedanken eines »antwor-
tenden Gestaltens« ersetzen. Unsere gestaltgebende Tätigkeit hat ant-
wortenden Charakter. Sie antwortet auf einen Anspruch, der vom
Wirklichen ausgeht. Dieser Anspruch ist freilich zunächst ein unbe-
stimmter Denkimpuls und kann erst dann auf eine inhaltlich bestimm-
te Weise vernommen werden, wenn wir ihn schon anschauend und
denkend beantwortet haben.

Es wird sich zeigen müssen, welche Gestalt eine »transzendentale
Logik« annehmen muß, wenn sie diesem Grundgedanken folgen will.
Aber schon jetzt kann gesagt werden: Eine transzendentale Logik, die
vom Begriff des »antwortenden Gestaltens« ausgeht, wird das Verhält-
nis zwischen Anschauung, Wahrnehmung und Begriff neu bestimmen
müssen. Denn das Denken findet in den Inhalten der Anschauens und

76 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wahrnehmens keinen »rohen Stoff« vor, dem erst der Verstand durch
seine Begriffe Gestalt geben müßte. Der Vorgang des antwortenden
Gestaltens beginnt schon im ersten Akt des Anschauens und setzt sich
von dort bis zu den »höchsten« Formen der Vernunfttätigkeit fort. Dar-
um gewinnen, wie schon am Ende des Ersten Teils angedeutet wurde,
die Ergebnisse der transzendentalen Wahrnehmungslehre oder »Äs-
thetik« auch für die transzendentale Lehre von Ideen und Begriffen
eine höhere Bedeutung, als dies in den bisherigen, traditionellen For-
men der Transzendentalphilosophie zum Ausdruck kam.

2. Das Wahrgenommene als Text und das Begreifen als
seine kritische Auslegung

In den bisher vorgetragenen Überlegungen war von den Formen des
Anschauens und Wahrnehmens die Rede und von ihrer Funktion beim
Aufbau unserer Erfahrungswelt. Dabei wurde insbesondere die kanti-
sche These weiterentwickelt: Die Form des Anschauens, der Raum, und
die Form des Wahrnehmens, die Zeit, zeichnen jenen Kontext vor, in
dem alles seine eindeutig bestimmte Stelle finden muß, was zum Ge-
genstand der Erfahrung werden soll. Darum hat die Lehre vom An-
schauen und Wahrnehmen, die »Ästhetik«, transzendentale Bedeu-
tung, d.h. sie betrifft die Bedingungen, von denen die Möglichkeit
abhängt, daß uns Gegenstände unserer Theorie und Praxis gegenüber-
treten.

Die soeben erwähnte »Weiterentwicklung« der kantischen These
betraf vor allem das Verständnis des Anschauens, des Wahrnehmens
und ihrer Formen. Dazu wurden folgende Thesen formuliert:
(a) Unser Anschauen und Wahrnehmen ist nicht darauf beschränkt,

isolierte Wirklichkeitssignale (»Sinnesaffektionen«) aufzuneh-
men, sondern hat den Charakter »antwortenden Gestaltens«.
Was wir im Anschauen und Wahrnehmen zu sehen bekommen,
sind immer schon gestaltete Größen. Dabei bringen wir die Raum-
gestalten bzw. Zeitgestalten, in denen uns das Wirkliche gegen-
übertritt, anschauend und wahrnehmend erst hervor. Aber dieses
Gestalten beantwortet einen Anspruch, der von der Wirklichkeit
ausgeht (s. o. S. 34).

(b) Die »Anschauungsformen« von Raum und Zeit zeichnen einen
umfassenden Kontext vor, in dem alles seine Stelle finden muß,

Erkennen als antwortendes Gestalten A 77

Das Wahrgenommene als Text und das Begreifen als seine kritische Auslegung

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


was uns als Gegenstand der äußeren oder inneren Erfahrung be-
gegnen soll. In diesen beiden Anschauungsformen wird das Ganze
der Welt auf je besondere Weise für unsere Sinne gegenwärtig
und erfaßbar, in der Zeit-Anschauung außerdem die Einheit des
Ich. Wir bekommen in diesen Anschauungsformen sinnenhaft zu
sehen, was die Vernunft in ihren Ideen denkt (s. o. S. 34 f. und
36f.).

Aus dieser Weiterentwicklung der Lehre vom Anschauen und Wahr-
nehmen sind Folgerungen zu ziehen für die Lehre von den Ideen und
Begriffen, also für die transzendentale Logik. Denn die weiterführende
Frage lautet nun: Auf welche Weise wirken beim Aufbau einer Gegen-
standswelt das Anschauen und Wahrnehmen mit den Ideen und Be-
griffen zusammen? Dazu wird im folgenden die These vertreten wer-
den: Ideen und Begriffe sind notwendig, wenn aus den Inhalten des
zunächst subjektiven Anschauens und Wahrnehmens objektiv gültige
Erkenntnisse gewonnen werden sollen. Aber Ideen und Begriffe dienen
dazu, die Inhalte der Anschauung und Wahrnehmung kritisch aus-
zulegen, nicht dazu, sie durch vermeintlich apriorische Einsichten
überflüssig zu machen.

Wie jede Auslegung, so kritisch sie auch sein mag, sich an dem
Text bewähren muß, den sie auslegt, so müssen Ideen und Begriffe sich
an dem Angeschauten und Wahrgenommenen bewähren, das sie aus-
legen sollen. Wenn aber das Angeschaute und Wahrgenommene im-
mer schon gestaltete Größen sind, dann müssen Ideen und Begriffe
dieser Gestalt gerecht werden – ebenso wie die Auslegung eines Textes
auch und gerade dessen Form verständlich machen muß, statt sie durch
ihre eigene Denkweise zu »überformen«. Denn was von der Form von
Texten gilt, das gilt auch von der Form der Anschauung und des Wahr-
nehmens. Sie sind Bedingungen dafür, daß Texte, aber auch die Inhalte
des Anschauens und Wahrnehmens »etwas zu sagen haben«. Ihre kri-
tische Auslegung soll sichern, daß sie uns Wahres sagen, statt uns auf
Irrwege falschen Verstehens zu locken. Aber eine Auslegung, die die
Formen vernachlässigt, gewinnt dem Text keine wahre Aussage ab,
sondern macht ihn inhaltlos. Deshalb wird im folgenden immer wieder
Kritik an einem »abstrakten« Gebrauch von Ideen und Begriffen geübt
werden, der deren Bezug zu den Formen des Anschauens und Wahr-
nehmens vergißt. Diese Kritik an einem »abstrakten« Gebrauch von
Ideen und Begriffen kann in der These zum Ausdruck kommen: Die
wichtigsten Entscheidungen über den rechten Gebrauch von Ideen

78 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Begriffen fallen bereits dort, wo von der Eigenart und Funktion
des Anschauens und Wahrnehmens die Rede ist. Insofern bestimmt
die transzendentale Ästhetik die Kriterien, an denen alle Aussagen der
transzendentalen Logik sich bewähren müssen.

Dieser Aussage ist freilich eine zweite hinzuzufügen: Im An-
schauen und Wahrnehmen fallen die Entscheidungen darüber, welche
Aufgaben dem begreifenden Denken gestellt sind. Aber nur im begrei-
fenden Denken wird darüber entschieden, wie diese Aufgaben gelöst
werden können und müssen.

Soeben ist gesagt worden: Ideen und Begriffe dienen dazu, die In-
halte der Anschauung und Wahrnehmung kritisch auszulegen. Die
Aufgabe, die wir mit Hilfe unserer Ideen und Begriffe zu erfüllen ha-
ben, wird daher deutlicher hervortreten, wenn zunächst das Verhältnis
jeder Interpretation zu ihrem Text etwas deutlicher beschrieben wird.

So sehr eine Interpretation an den Text gebunden ist, den sie aus-
legt, so erschöpft sie sich doch nicht darin, den Text zu »paraphrasie-
ren«, d.h. mit anderen Worten das zu sagen, was im Text selbst schon
gesagt ist. Die Interpretation findet in der vorliegenden Textgestalt
einen Anspruch bezeugt, den der Verfasser durch sein Denken und
Sprechen beantwortet hat, den aber der Leser als Aufforderung begrei-
fen soll, darauf seine eigene Antwort zu geben. Durch die Art, wie der
Leser sich diese Aufforderung zu eigen macht, gibt er dieser seiner
Antwort eine Gestalt, die er im bloßen Lesen des Textes nicht hätte
zustande bringen können. Begreifen ist ein Akt des Gestaltens. Aber
dieser Akt des Gestaltens hat den Charakter einer Antwort. Er antwor-
tet auf den Anspruch der Sache, den der Autor des Textes vernommen
hat und den der Text bezeugt und an seine Leser weitergibt. Begriffe,
die der Interpret seinen Lesern anbietet, sollen diesen Lesern Möglich-
keiten einer solchen Antwort aufzeigen. Argumente, die er vorträgt,
machen Bedingungen deutlich, von denen die Angemessenheit einer
solchen Antwort abhängt. Darum ersetzt die Interpretation nicht den
Text, aber sie leitet dazu an, auf ihn zurückzukommen, um ihn auf
neue Weise zu lesen.

Das gilt auch von demjenigen »Text«, den wir in den Inhalten un-
seres Anschauens und Wahrnehmens vorfinden. Wir entnehmen ihm
einen Anspruch der Sache, den wir auf neue Weise zu beantworten ha-
ben: nicht mehr durch unsere Tätigkeit des Anschauens und Denkens,
sondern mit Hilfe unserer Begriffe. Dann gewinnt der Anspruch selbst
für uns eine neue Gestalt. Der subjektive Eindruck, den das An-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 79

Das Wahrgenommene als Text und das Begreifen als seine kritische Auslegung

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geschaute und Wahrgenommene in uns erweckt, wird transformiert
zum objektiven Bedeutungsgehalt, durch den die Sache sich uns auf
maßgebliche Weise »entgegenwirft«, um so zum »Ob-jectum« zu wer-
den.

Das Angeschaute und Wahrgenommene »interpretieren« bedeu-
tet dann: Begriffe bereitstellen, die diese Transformation möglich ma-
chen, und Argumente vortragen, die erkennen lassen, auf welche Wei-
se und unter welchen Bedingungen der Begriff, den wir selber bilden,
den objektiv gültigen Anspruch der Sache zur Sprache bringen kann.
Solche Argumente aber bedürfen der Klarheit über die Ziele, die wir
uns stecken müssen, um zur Erkenntnis des objektiv Gültigen fähig
zu werden. Diese Klarheit über die Ziele wird durch den Gebrauch
von Ideen möglich gemacht.

Auch in diesem Falle bleibt die Interpretation an den Text gebun-
den und muß sich an ihm bewähren. Aber sie ist keine bloße Paraphra-
se des Textes, sondern ermöglicht die Freilegung des objektiv Gültigen
durch eine neue Stufe antwortenden Gestaltens. Unsere Ideen und Be-
griffe wiederholen nicht einfach, was in der Wahrnehmung schon klar
geworden ist. Aber sie geben dem Anspruch der Dinge, den wir an-
schauend und wahrnehmend vernommen haben, die Gestalt der objek-
tiven Maßgeblichkeit, an der wir unser Urteil selbstkritisch überprüfen
können.

3. Zu den transzendentalen Ideen

Ideen benennen Bedingungen, die alles erfüllen muß, was uns als Ge-
genstand gegenübertreten und so zum Maßstab werden soll, an dem
wir unsere subjektiven Ansichten und Absichten beurteilen können
und müssen. Was in der geordneten Ganzheit der Welt und in der wi-
derspruchsfreien Einheit des »Ich denke« keine eindeutig bestimmbare
Stelle findet, kann nicht als »objektiv gültig« anerkannt werden. Aber
diese Ganzheit und Einheit sind uns nicht gegeben, sondern ihr Aufbau
ist uns aufgegeben. Die Kategorien des Verstandes aber sind Weisen,
wie wir mit den Inhalten, aber auch mit den Formen unseres Anschau-
ens und Wahrnehmens verfahren müssen, wenn wir diese Aufgabe er-
füllen wollen.

80 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


a) Anschauungsformen und Ideen –
Übereinstimmung, Differenz und hermeneutische Beziehung

Die Anschauungsformen von Raum und Zeit, so hat sich an früherer
Stelle gezeigt, machen uns das Ganze der Welt und die Einheit des Ich
auf sinnenhaft perzipierbare Weise präsent. Denn die Ideen beschrei-
ben die gleiche Ganzheit und Einheit, nun freilich auf spezifische Wei-
se: als Ziele unserer Verstandestätigkeit. Weil sie sich auf die gleiche
Ganzheit und Einheit beziehen, müssen sie sich am »Text« unseres An-
schauens und Wahrnehmens hermeneutisch bewähren.

Eine solche Bewährung ist möglich, weil Anschauungsformen und
Ideen nicht nur auf das gleiche Korrelat bezogen sind (die geordnete
Ganzheit der Welt und die umfassende Einheit des Ich), sondern auch
ein wesentliches Merkmal ihrer Form gemeinsam haben: Raum und
Zeit sehen wir nicht unmittelbar; sondern wir sehen alles, was wir an-
schauen und wahrnehmen, »im Raum« und »in der Zeit«. Und ent-
sprechend gilt für die Ideen: Die Welt und das Ich werden uns nicht
zum Gegenstand, den wir begreifen, sondern wir begreifen alles, was
wir in unserer äußeren und inneren Erfahrung erfassen, als ein Wirk-
liches »in der Welt« und als ein Moment des Erlebens »im Ich«. Raum
und Zeit, Welt und Ich sind keine Gegenstände, die wir erfahren, son-
dern das all-umfassende Worin all dessen, was unserer Erfahrung zu-
gänglich ist. Das »In-Sein« in Raum und Zeit, in Welt und Ich ist eine
formale Bedingung, die alles erfüllen muß, was für uns Gegenstand
werden soll; aber Raum und Zeit, Welt und Ich sind keine gesonderten
Gegenstände, die neben anderen Gegenständen von uns erfahren wer-
den könnten. Kant hat gezeigt, daßWidersprüche (»Antinomien«) ent-
stehen, wenn dieser Unterschied vergessen wird, und daß diese Wider-
sprüche verschwinden, wenn an dieser Unterscheidung festgehalten
wird31 .

Ist diese Gemeinsamkeit, die die Anschauungsformenmit den Ide-
en verbindet, hinlänglich deutlich benannt, können die Differenzen
sachgerecht beschrieben werden. Raum und Zeit sind uns mit jeder an-
geschauten und wahrgenommenen Gestalt mit-gegeben; wir sehen an
jedemGegenstand, daß er uns im Raum und in der Zeit gegeben ist und
uns nur so gegeben werden kann. Welt und Ich dagegen sind unserem
Denken aufgegeben. Wir haben die Aufgabe, die Mannigfaltigkeit der

Erkennen als antwortendes Gestalten A 81

Zu den transzendentalen Ideen

31 Vgl. KdrVA 404–461.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gegenstände, die wir erkennen, durch unsere Begriffe so zu verknüp-
fen, daß dadurch die geordnete Ganzheit einer Welt entsteht; und wir
kommen mit der Erfüllung dieser Aufgabe niemals an ein abschließen-
des Ende. Weiterhin haben wir die Aufgabe, die Fülle dessen, was wir
erleben, durch begriffliche Unterscheidung aus der verwirrenden Viel-
falt zu befreien und durch begriffliche Verknüpfung so zu ordnen, daß
sie in die widerspruchsfreie Einheit des Aktes »Ich denke« aufgenom-
men werden kann. Und auch die Erfüllung dieser Aufgabe kommt nie
zum vollendenden Abschluß.

Weil die Ideen uns Aufgaben vor Augen stellen, mit deren Erfül-
lung wir nie an ein Ende kommen, ist es stets eine Illusion, zu meinen:
»Jetzt kenne ich die Welt« oder »Jetzt kenne ich mich selbst«. Weil aber
die Anschauungsformen von Raum und Zeit uns anschaulich erkennen
lassen, daß alles, was wir erfahren, von der Welt und dem Ich umgrif-
fen ist, haben wir es nicht mit Unbekanntem zu tun, wenn wir uns um
die Erkenntnis der Welt und des eigenen Ich bemühen. Wir wollen be-
greifen, was wir immer schon sehen, und durch diese Bemühung um
den angemessenen Begriff wollen wir uns vor jenen Täuschungen be-
wahren, die immer dann auftreten, wenn wir uns mit einem begriffs-
losen Wahrnehmen zufrieden geben. Aber wir wollen nichts anderes
begreifen als jene Ganzheit und Einheit, die die Anschauungsformen
des Raumes und der Zeit uns anschaulich vor das Auge stellen. Durch
diese Rückbindung an die sinnenhaft gegebenen Erscheinungen wollen
wir uns vor einem abstrakten Denken bewahren, das mit dem An-
spruch auftritt, kritische Auslegung zu sein, aber bei dem Versuch, die-
se Aufgabe zu erfüllen, den Text, den es auszulegen gilt, fortschreitend
aus dem Auge verliert.

b) Die bleibende Bedeutung der Wahrnehmung, die Vielgestaltigkeit
der Vernunftideen und ihr dialektisches Verhältnis untereinander

An früherer Stelle wurde gesagt: Die Wahrnehmung ist der Text, auf
den unsere Begriffe sich beziehen, um ihn auszulegen (s. o. S. 77 ff.).
Für die Vernunftideen bedeutet das: Sie legen die allumfassenden For-
men aus, in denen alles, was sich uns zeigt, unserem Anschauen und
Wahrnehmen gegeben ist: den Raum und die Zeit. Raum und Zeit sind
die Weisen, wie uns das Ganze der Welt anschaulich und wahrnehm-
bar gegeben ist. Und weil die Form der Zeit, zugleich mit allen Ereig-

82 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nisreihen unserer Erfahrungswelt, alle wechselnden Zustände unseres
Bewußtseins umgreift, wird uns in ihr auch die Einheit des Ich wahr-
nehmbar. Raum und Zeit sind der Text, an dessen Auslegung die Ver-
nunftideen der Welt und des Ich sich bewähren müssen (s. o. S. 34–
40).

Dabei ist der angeschaute Raum ein Gefüge von Orten und Bah-
nen, die Zeit ein Gefüge von Fristen und Stunden; und die einzelnen
Inhalte unserer Anschauung bzw. Wahrnehmung sind diesem zweifa-
chen Gefüge so eingeordnet, daß Gegenstände mit ganz unterschiedli-
cher Raumgestalt und ganz unterschiedlichem Zeitrhythmus in ein
Verhältnis untereinander treten können. Wir erfassen dieses Verhält-
nis, indem wir sie im Raume verorten und in der Zeit datieren. Das
geschieht dadurch, daß wir solche Orte und Zeitstellen hervorheben,
an denen unterschiedliche Gegenstände einander begegnen konnten.
(So datieren antike Historiographen das Jahr der Schlacht von Salamis
nicht durch eine abstrakte Jahreszahl, sondern durch die vergleichende
Angabe: »Aischylos hat in der Schlacht von Salamis mitgekämpft, So-
phokles tanzte als Knabe im Siegesreigen mit, Euripides wurde am Tage
der Schlacht geboren.«) Erst durch vergleichende Topographien und
Chronologien solcher Art füllen abstrakte Orts- und Zeitangaben sich
mit Bedeutung.

Die Idee der Welt legt die Vielfalt solcher Begegnungen aus, in-
dem sie ihren Möglichkeitsgrund benennt: Die unterschiedlichsten
Gegenstände unserer Erfahrung können einander in immer neuen
Konstellationen begegnen, weil alles, was ist und geschieht, Teil des
universalen Zusammenhangs einer »Welt« ist. Und die Idee des Ich
benennt den Möglichkeitsgrund dafür, daß wir die unterschiedlichsten
Gegenstände unserer Erfahrung miteinander vergleichen und nach
ihrem möglichen Einfluß aufeinander befragen können. Das ist nur
möglich, weil alles, was uns zum Bewußtsein kommt, ein Moment in
der Biographie eines identischen denkenden Ich ist. Aber ob unsere
Ideen den universalen Zusammenhang der Welt und die allumfassende
Einheit des Ich angemessen beschreiben, kann sich nur daran zeigen,
daß sie dasjenige auslegen, was wir als »Begegnung von Gegenständen
in der einen Welt« und als »Verknüpfung von Gedanken im einen Ich«
erfahren. Es sind immer die Inhalte, an denen sich unsere Begriffe vom
»Ganzen« und »Einen« bewähren müssen (s. o. S. 34 ff.).

Diese Inhalte aber sind uns immer in der Wahrnehmung gegeben.
Was es für die einzelnen Seienden bedeutet, Orte im Raume einzuneh-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 83

Zu den transzendentalen Ideen

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


men und Sich auf Bahnen im Raum zu bewegen, was es für sie besagt,
daß sie ihre Fristen und Stunden haben, läßt sich nicht a priori dedu-
zieren, sondern muß wahrgenommen werden. Darum läßt sich auch
nicht a priori deduzieren, sondern muß wahrgenommen werden, in
welcher Weise – und in welchen Grenzen – alle Gegenstände als Teile
der einen Welt verstanden werden können und in welcher Weise der
Gedanke an sie alle in die Einheit des Bewußtseins aufgenommen wer-
den kann. Die Ideen, die sich dadurch bewähren müssen, daß sie sich als
tauglich erweisen, die Inhalten unserer Erfahrung auszulegen, werden
dadurch erneut an unsere sinnenhaften Anschauungen und Wahrneh-
mungen verwiesen.

Nun ist im ersten Teil der hier vorgelegten Untersuchung deutlich
geworden, daß es mehrere, qualitativ verschiedene Formen der Wahr-
nehmung gibt. Die moralische, ästhetische oder religiöse Wahrneh-
mung ist von strukturell anderer Art als die wissenschaftliche Empirie.
Daraus sind Folgerungen zu ziehen für das Verständnis der Ideen, vor
allem der Idee der »Welt«. Auch diese Idee muß als vielgestaltig ge-
dacht werden.

Denn schon im ersten Teil der hier vorgelegten Untersuchung hat
sich gezeigt: Der angeschaute Raum ist die den Sinnen präsent gewor-
dene Idee der Welt. Hier fügt sich die Mannigfaltigkeit räumlicher
Relationen, in denen einzelne Seiende sich zueinander verhalten, vor
allem die Mannigfaltigkeit ihrer Orte und Bahnen, zu einem umfas-
senden Ganzen zusammen (s.o. S. 35). Entsprechend ist die Zeit, die
wir nicht konstruieren, sondern wahrnehmen, nicht nur ein Modus,
wie die Idee der »Welt« uns anschaulich gegenübertritt; sie ist zugleich
die den Sinnen präsent gewordene Idee des Ich, das den unterschied-
lichsten Inhalten seines Erlebens eine eindeutige Stelle in einem geord-
neten Zusammenhang zuweist (s. o. S. 39).Wenn nun diese Anschau-
ungsformen von Raum und Zeit je unterschiedliche Gestalten
annehmen können, dann ist zu erwarten, daß auch die Ideen der Ver-
nunft eine unterschiedliche Gestalt annehmen werden.

Der sittlichen Wahrnehmung zeigen sich Raum und Zeit als ein
Gefüge möglicher Begegnungen, die darüber entscheiden, was aus
dem wahrgenommenen Gegenstand, aber auch aus dem wahrnehmen-
den Subjekt werden kann (s. o. S. 51). Entsprechend ist die sittliche Idee
der »Welt« der Begriff vom allumfassenden Ganzen, in dem diese ent-
scheidenden Begegnungen ihre Stelle finden. Die ethisch verstandene

84 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt ist das Feld von Begegnungen, in denen wir die Chance der Selbst-
findung durch Selbsthingabe ergriffen oder versäumt haben.

Die ästhetisch wahrgenommene Zeit ist ein Gefüge von »kost-
baren Stunden«, in denen das »Wunder« der »Emergenz« der Gestalt
aus dem Prozeß der Gestaltung geschah. Die besondere Weise, wie das
Schöne aus dem Fluß unserer Vorstellungen und unseren Versuchen
gestaltgebenden Antwortens auftauchte, wird als »exorbitant«, »aus
dem Geleise (orbita) werfend«, und zugleich als erfüllend erfahren.
Jede der Stunden, in der die Begegnung mit dem Schönen geschah, un-
terbrach deshalb die Flüchtigkeit unseres Lebens und stiftete eine Ge-
genwart, die im Fortgang der Zeit unvergeßlich bleibt (s. o. S. 54). Ent-
sprechend ist die ästhetische Idee der »Welt« der Begriff von jenem
allumfassenden Verweisungszusammenhang, in welchem die Orte
und Stunden, an denen die Dinge und Menschen sich uns auf solche
unvergeßliche Weise »präsentierten«, sich gegenseitig nicht relativie-
ren, sondern auslegen. Jede neue Erfahrung des Schönen schärft unse-
ren Blick für das, was sich uns in früheren ästhetischen Erfahrungen
gezeigt hat und in kommenden zeigen wird.

Derjenige Raum und diejenige Zeit dagegen, die der geschulte
Blick des Forschers wahrnimmt, sind Gefüge von Maßverhältnissen,
die gerade aufgrund ihrer Indifferenz gegenüber allen Unterschieden
der wahrgenommenen Inhalte, all diesen Inhalten ihren Ort und ihre
Stunde zuweisen. Erst so wird es möglich, die Frage nach Eigenstand
und Beziehung der wahrgenommenen Gegenstände auf eine wissen-
schaftlich gesicherte Weise zu beantworten (s. o. S. 58). Entsprechend
ist die wissenschaftliche Idee der »Welt« der Begriff von einem all-
umfassenden Maß-System, in dem wir allem, was sich uns zeigt, seine
eindeutige Stelle geben können, um es so von den Gebilden unserer
subjektiven Phantasie zu unterscheiden.

Der religiös wahrgenommene Raum und die religiös wahrgenom-
mene Zeit sind Beziehungsgefüge von Bahnen, die zu Orten der Wie-
derbegegnung mit demHeiligen führen; bzw. von Fristen, die die Stun-
den dieser Wiederbegegnung miteinander verknüpfen (s. o. S. 64 f.).
Entsprechend ist die religiös verstandene »Welt« der Begriff vom all-
umfassenden Ganzen der Gestalten, in denen eine Begegnung oder
Wiederbegegnung mit dem Heiligen geschieht, und von der Verhält-
nissen der Orte und Stunden, von denen eine solche Begegnung erwar-
tet werden darf. Die frühesten Kalender sind Festkalender, die die »hei-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 85

Zu den transzendentalen Ideen

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ligen Zeiten« verzeichnen. Wichtige Straßen sind ursprünglich Pilger-
straßen, die zu »heiligen Orten« führen.

Aus dieser Strukturverschiedenheit der »Welten« ergibt sich, daß
ihr Verhältnis untereinander eine spezifische Dialektik einschließt.
Wenn Kant von der »Dialektik der reinen Vernunft« spricht, hat er
vor allem dieses dialektische Verhältnis der »Welten« im Blick: Es ist
ebenso notwendig wie unmöglich, alle »Welten« als Glieder des umfas-
senden Ganzen der »einen Welt« zu denken.

Es ist notwendig, weil innerhalb jedes Erfahrungszusammenhangs
Gegenstände begegnen, die erkennen lassen, daß wir sie, wenn wir sie
angemessen erfassen wollen, auch in einer anderen »Welt« aufsuchen
müssen. Das bekannteste Beispiel dafür sind die Pflichten, die sich uns
im moralischen Erfahrungszusammenhang zeigen. Um sie zu erfassen,
müssen wir eine Vielzahl theoretischer Kenntnisse gewinnen und ar-
gumentativ sichern. Nur so können wir die Folgen unserer Handlun-
gen abschätzen und sittlich verantworten. Aber der Gesamtzusammen-
hang aller Pflichten, Kant hat diesen Zusammenhang die »Welt der
Zwecke« genannt, hat eine andere Struktur als die »Natur«, der Ge-
samtzusammenhang aller Objekte theoretischen Erkennens. Darum
ist es unmöglich, einen Begriff von der umfassenden »einen Welt« zu
gewinnen, der wir alle »Welten« als Teilgebiete einordnen könnten.

Es ließe sich zeigen, daß Gleiches auch von dem Verhältnis ande-
rer »Welten« gilt, z.B. der Welt der Gegenstände ästhetischer und der
Welt der Gegenstände religiöser Erfahrung. Hans Urs von Balthasar
hat gezeigt, daß jene »Herrlichkeit« des Heiligen, die zu den Merkma-
len der Gegenstände religiöser Erfahrung gehört, zugleich eine ästhe-
tische Betrachtung verlangt. Andererseits zeigt sich, daß eine Ästheti-
sierung der Religion, die die Verschiedenheit beider Erfahrungsarten
verkennt, zu einem Mißverständnis der religiösen Erfahrung und in
der Folge davon zu einer Mißbildung des Religiösen führen würde.
Auch in diesem Zusammenhang gilt: Es ist ebenso notwendig wie un-
möglich, die verschiedenen Welten als Teilbereiche einer umfassenden
»einen Welt« zu denken.

An späterer Stelle wird zu zeigen sein, daß zur Auflösung dieser
Dialektik Vernunftpostulate notwendig sind, und daß, um dieses Ziel
zu erreichen, Kants Postulatenlehre weiterentwickelt werden muß.

86 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Kategorien des Verstandes am Beispiel von
»Substanz« und »Kausalität«

Die Kategorien unseres Verstandes, so hat sich gezeigt, machen die Auf-
gaben erfüllbar, die die Vernunft uns durch unsere Ideen vorzeichnet.
Dazu gehört insbesondere die Aufgabe, allen Inhalten unserer Erfah-
rung einen eindeutigen »Ort« im geordneten Gesamtzusammenhang
der »Welt« zuzuordnen (s. o. S. 39; 81 f.).Wir tun dies, indemwir zeigen,
wie die Gegenstände, aus einem relativen Eigenstand heraus, in eine
Wechselbeziehung des Wirkens und Leidens eintreten. Ihren Eigen-
stand beschreibt der Begriff der Substanz, ihre Wechselbeziehung der
Begriff der Kausalität. Darum soll die Aufgabe, die wir durch den Ge-
brauch der Verstandeskategorien zu erfüllen haben, zunächst am Bei-
spiel der Begriffe »Substanz« und »Kausalität« verdeutlicht werden.

a) »Substanz« und »Kausalität – zwei korrelative Begriffe

Die Gegenstände unserer Erfahrung treten einander und dem betrach-
tenden Subjekt mit einem »Eigenstand« gegenüber, den wir als ihr
»Subsistieren«, ihr »In-sich-selber-Stehen«, bezeichnen. Der Begriff
der Substanz, der den Eigenstand der Dinge im Sein bezeichnet, macht
die Voraussetzung dafür deutlich, daß die Dinge auch im Verhältnis
untereinander eine Unabhängigkeit geltend machen und »mehr« sind
als eine bloße Funktion ihrer Beziehung. Vor allem aber benennt dieser
Begriff die Voraussetzung dafür, daß die Dinge unserem Erkennen und
Wollen mit »widerständigem Eigenstand« gegenübertreten und so zu
Maßstäben werden, an denen wir unser theoretisches und praktisches
Urteil messen müssen. Die Substantialität der Dinge (ihr Eigenstand
im Sein) ist zugleich die Voraussetzung ihrer Maßgeblichkeit für unser
Denken und Urteilen. Aber unser Denken und Urteilen, z.B. der Ge-
danke der Substanz, und das Urteil, durch das wir ihn auf gegebene
Erscheinungen anwenden, ist die Voraussetzung dafür, daß der An-
spruch der Dinge kein bloß unbestimmter Denk-Anstoß bleibt, son-
dern sich auf inhaltlich bestimmte Weise geltend machen kann. Unser
Denken ist Antwort; aber erst in dieser Antwort gewinnt der Anspruch
des Wirklichen seine für uns vernehmbare Bestimmtheit und Gestalt.

Dabei zeigt eine nähere Betrachtung: Die Substantialität der Din-
ge und noch mehr der Personen tritt in der Weise hervor, wie sie mit

Erkennen als antwortendes Gestalten A 87

Die Kategorien des Verstandes am Beispiel von »Substanz« und »Kausalität«

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anderen Dingen und Personen in Wechselwirkung treten. Von Per-
sonen sagen wir: Was jemand ist, zeigt sich in dem, was er kann, d.h.
was er wirkend zustande bringt. Dabei geht es nicht nur um das Maß
der erzielten Wirkung, sondern vor allem um deren Eigenart. Wer je-
mand ist, zeigt sich in der Qualität, man könnte sagen: im »Stil« seines
Wirkens. Das gilt, wie sogleich noch zu zeigen sein wird, auch für un-
belebte Dinge. Daß auch sie nicht bloße Funktionen ihrer Umwelt-
beziehungen sind, sondern »in sich selber stehen«, zeigt sich daran,
daß und wie sie, wenn sie fremden Einflüssen ausgesetzt sind, Neuarti-
ges hervorbringen, das ihnen als Wirkung ihres eigenen Wirkens zu-
geschrieben werden kann. Schon hier zeigt sich also: Die Frage nach
der Substanz, nach dem Eigenstand im Sein, ist ohne die Frage nach
der Kausalität, nach der Eigenart des Wirkens, nicht zu beantworten.

Doch wird bei den geläufigen Beschreibungen der Kausalität eine
Frage gewöhnlich übersprungen: Wie kommt es vom Wirken zur Wir-
kung? Das Wirken ist eine Tätigkeit der Ursache, die Wirkung ein Zu-
stand des Objekts, auf das sie wirkt. Stellen wir diese Frage vom Objekt
des Wirkens her, dann lautet sie: Wie wird das Fremde, das einer äuße-
ren Ursache zugehört, dem Objekt so zu eigen, daß es nun ihm als sein
eigene Seinsweise zugeordnet werden kann? Der Begriff der Kausalität
beschreibt gerade diesen Vorgang, in dem die Dinge fremdes Wirken in
eigene Zustände und Eigenschaften »übersetzen« und sich dadurch als
»Substanzen« bewähren. Die Weise aber, wie dieses »Übersetzen« ge-
schieht, zeigt an, daß das Objekt, auf das die Ursache einwirkt, auf ei-
gengesetzlicheWeise auf diese Einwirkung »antwortet« und sich durch
diese Eigengesetzlichkeit im Wirken als eigenständiges Seiendes er-
weist. Die Frage nach der Kausalität, nach dem Übergang vom Wirken
zur Wirkung, ist ohne die Frage nach der Substanz, nach dem Eigen-
stand, mit dem das Objekt der wirkenden Ursache gegenübertritt,
nicht zu beantworten.

Um die Eigenart dieser Korrelation der Begriffe »Substanz« und
»Kausalität« näher zu bestimmen, wird an späterer Stelle der Begriff
des »Charakters« vorgeschlagen werden. Er soll die für ein Individuum
oder eine Spezies »charakteristische« Weise bezeichnen, wie ein Seien-
des sich äußere Einwirkungen aneignet und in eigene Eigenschaften
oder Tätigkeiten »übersetzt«. Denn wo diese Übersetzung nicht ge-
schieht, verfehlt das Wirken der Ursache sein Ziel. Dabei wird zugleich
davon zu handeln sein, daß dieser Begriff der kantischenMoralphiloso-
phie entnommen wurde, aber in bewußter Kritik an Kant in einer Wei-

88 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


se verwendet wird, die vom kantischen Begriffsgebrauch abweicht (s.u.
S. 100–118). Zunächst aber werden die hier vorgetragenen Überlegun-
gen noch ein wenig bei den Begriffen »Substanz« und »Kausalität« ver-
weilen, um an diesem Beispiel das Verhältnis von Wahrnehmung und
Begriff deutlich zu machen und sodann Folgerungen für das Verständ-
nis der übrigen Kategorien zu ziehen.

b) Die Begriffe »Substanz« und »Kausalität« und
die wahrgenommenen Raum- und Zeitgestalten

Die Raumgestalt der Dinge, die wir anschauend erfassen, z.B. das Ge-
sicht eines Menschen, ist die Weise, wie die »Substanz« eines Wirk-
lichen für uns erfahrbar wird, d.h. sein von allen anderen Dingen und
Ereignissen abgegrenzter Eigenstand; dieser ist die Voraussetzung da-
für, in Wechselwirkung mit anderen Substanzen einzutreten. Die Kon-
tur, durch die eine Raumgestalt sich von anderen abhebt, ist die sinnen-
hafte Erscheinung des Eigenstands. Der Ort, den eine solche Gestalt im
Raum einnimmt, zeichnet ihr die Möglichkeit mannigfacher Beziehun-
gen vor. Der Begriff der Substanz ist zunächst nur eine Problemanzei-
ge: Worin zeigt sich, daß ein Wirkliches mehr ist als die Summe seiner
Funktionen? Und worauf beruht es, daß das Wirkliche gerade aus die-
sem Eigenstand heraus in Beziehung zu anderen Seienden, aber auch
zu einem Betrachter treten kann? Die Frage ist allgemein; sie kann an
jede endliche Substanz gestellt werden. Die Antwort, die im Blick auf
ein gegebenes Seiendes gesucht wird, wird weit weniger allgemein aus-
fallen. Gehören zur endlichen Substanz die Merkmale »abgegrenzter
Eigenstand« und »Beziehung«, dann ist von Fall zu Fall neu heraus-
zufinden, wie ein Seiendes seinen Eigenstand gewinnt und zu erkennen
gibt, aber auch in welche Art von Beziehungen gerade dieses Seiende
eintreten kann. Die Frage, die der Substanzbegriff formuliert, kann
nicht ohne Anschauung beantwortet werden. Und die Raumgestalt
eines Gegenstands unserer Erfahrung ist die anschauliche Gestalt, an
der wir die gesuchte Antwort ablesen können.

Das schon erwähnte Beispiel, das Antlitz eines Menschen, das wir
sehen, kann das exemplarisch deutlich machen (vgl. o. S. 48 f.). Wir le-
sen an dem Antlitz, das wir wahrnehmen, die Aufgabe ab, die uns ge-
stellt ist (z.B. die Aufgabe, Angst und Not, die aus diesem Antlitz
»sprechen«, nach Kräften zu lindern). Doch ist solches »Ablesen« kein

Erkennen als antwortendes Gestalten A 89

Die Kategorien des Verstandes am Beispiel von »Substanz« und »Kausalität«

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bloßes Registrieren vorgefundener Merkmale, sondern ein eigener Akt
responsorischen Gestaltens:Wir sehen das Antlitz als Ausdrucksgestalt
und sehen ihm auf solche Weise an, was mehr ist, als eine räumliche
Konfiguration. Wir bauen, die Physiognomie eines Gesichtes aus-
legend, einen neuen Kontext auf, innerhalb dessen das Antlitz zur an-
schaubaren Gestalt für etwas Unanschauliches wird: für die objektive
Geltung einer Pflicht, die uns in einer bestimmten Begegnungssituation
gestellt ist. Und innerhalb dieses Kontextes begegnet uns einMensch in
jener Verbindung von Eigenstand und Beziehung, durch die er für uns
zur Quelle dieser Verpflichtung werden kann. Hier wird uns in der An-
schauung deutlich, was die Begriffe »Eigenstand« und »Beziehung« be-
deuten, die ihrerseits den Begriff der »Substanz« definieren.

Aber die Erfahrung sittlicher Verpflichtung ist nicht die einzige
Art, wie Seiendes uns so gegenübertritt, daß es zugleich seine Un-
abhängigkeit von uns und seine Beziehung zu uns erkennen läßt. Das
ethische Verhältnis, in dem ein Seiendes uns als Quelle einer Verpflich-
tung gegenübertritt, macht das allgemein transzendentale Verhältnis
nur besonders deutlich offenbar: Die Verbindung von Eigenstand und
Beziehung gehört zu den Bedingungen jeder Begegnung mit dem, was
uns in der Erfahrung als Substanz gegenübertritt.

Entsprechend ist die Zeitgestalt der Dinge, die wir wahrnehmen,
die Weise, wie die kausalen Beziehungen, in denen ein Wirkliches
steht, für uns sinnenhaft erfaßt werden können. So nehmen wir z.B.
am konkreten Seienden den »Rhythmus« wahr, in dem sich alle Le-
bensvorgänge dieses Seienden vollziehen. Dieser macht es möglich,
daß aus dem zeitlichen Fluß der Ereignisse »kostbare Stunden« hervor-
treten, die folgenreiche Begegnungen mit anderen Seienden möglich
machen. Für den weiteren Verlauf der Ereignisse erscheinen solche
Stunden als »Wendepunkte einer Lebensbahn«. Die Zeitgestalt, in der
sich für unseren Blick eine Fülle von Ereignissen zur Einheit eines We-
ges zusammenschließt, läßt uns an diesen Wendungen des Weges den
fortwirkenden Einfluß der Begegnungen erkennen, in die ein Seiendes
eingetreten ist.

Wie der Begriff der Substanz, so ist auch der Begriff der Kausalität
zunächst nur eine Problemanzeige:Welche Begegnungen sind es gewe-
sen, die das begreiflich machen, was wir, die Betrachter, als »Wende-
punkte« im Dasein eines Seienden wahrnehmen? Und worauf beruhte
es, daß der bisherige Verlauf der Ereignisse jene offene Alternative hat
entstehen lassen, die gerade durch diese Begegnung entschieden wer-

90 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den konnte?Wiederumwird man sagen können: Die soeben formulier-
ten Fragen sind allgemein und können an jedes Seiende gestellt werden,
an demwir eine Zustandsveränderung beobachten. Die Antwort, die im
Blick auf ein gegebenes Seiendes gesucht wird, wird weit weniger all-
gemein ausfallen. Was die Begriffe »Entstehung einer offenen Alterna-
tive« und »Entscheidung durch eine Begegnung« inhaltlich besagen,
muß von Fall zu Fall neu herausgefunden werden. Und die Zeitgestalt,
die wir wahrnehmen, ist die sinnenhaft gegebene Fundstelle, an der die
Antwort auf diese Fragen gefunden werden kann. Die Rhythmen, aus-
gezeichneten Stunden undWendepunkte in der Geschichte eines Seien-
den bieten uns auf sinnenhafteWeise dar, was »offene Alternative« und
»folgenreiche Entscheidung« in concreto bedeuten. Erst so füllt sich der
Begriff der Kausalität mit konkreter Bedeutung.

Auch das wird am Beispiel des »Antlitzes« exemplarisch deutlich,
das uns wahrnehmbar gegenübertritt und an demwir denAnspruch ab-
lesen, unter den es uns stellt. Denn es istmöglich, dasAntlitz einesMen-
schen imWechsel seiner Lebensalter wiederzuerkennen, weil dieWech-
selfälle des Lebens mitsamt all ihren äußerlich-zufälligen Bedingungen
erst durch die Weise, wie dieser Mensch sie sich angeeignet und durch
sein Verhalten beantwortet hat, zu seinem Schicksal geworden sind.
Denn so, wie einem konkreten Menschen sein Schicksal widerfährt,
könnte es keinem anderen zur Gestalt seines eigenen Lebens werden.

In der Sprache der Antike gesagt: In der scheinbaren Äußerlich-
keit der Τύχη findet die Unverwechselbarkeit des eigenen Δαίμων ihre
auch für den Betrachter zugängliche Gestalt. Denn was einem Men-
schen äußerlich widerfährt (τυγχάνει), wirkt auf ihn nur auf eineWei-
se, die seine Eigenart, den ihn regierenden Δαίμων, erkennen läßt.

Aber wiederum ist hinzuzufügen: Das Gesagte gilt nicht nur für
Personen, sondern auch für Sachen. An früherer Stelle wurde gesagt:
Auch unbelebte Dinge haben einen »Charakter«, d.h. eine Weise, Ein-
flüsse von außen in eigene Zustände und Tätigkeitsweisen zu überset-
zen. Und aus diesem Charakter ergibt sich auch für sie so etwas wie ein
Schicksal, das nicht einfach wie eine fremde Gewalt über sie entschei-
det, sondern sich aus der Weise ergibt, wie sie fremdes Wirken in eige-
ne Zustände und Zustandsveränderungen verwandeln. Und die Zeit-
gestalt, in der ein Seiendes uns begegnet, ist die Fundstelle, an der wir
die »charakteristische« Weise entdecken können, wie das Seiende sich
die Äußerlichkeit der Widerfahrnisse als Momente seiner Geschichte
angeeignet hat.

Erkennen als antwortendes Gestalten A 91

Die Kategorien des Verstandes am Beispiel von »Substanz« und »Kausalität«

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auch in diesem Falle ist das, was an dieser »Fundstelle« gefunden
wird, nicht ein bloßes Merkmal, das wir mit unseren Sinnen wahrneh-
men, sondern das Ergebnis einer Interpretation, durch die wir über das
Wahrgenommene hinausgehen, um sodann deutend zu ihm zurück-
zukehren. Wir stellen in »responsorischem Gestalten« den Kontext
erst her, innerhalb dessen so etwas wie »offene Alternativen« und »fol-
genreiche Entscheidungen« sich uns zeigen können. Aber die wahr-
genommene Zeitgestalt eines Ereignisablaufes ist es, an dem diese un-
sere Interpretation sich bewähren muß.

c) Folgerungen für das Verständnis der übrigen Kategorien

Das soeben vorgetragene Verständnis der Kategorien der Relation
(Substanz, Kausalität, Wechselwirkung) wirft zugleich neues Licht auf
die übrigen Arten von Kategorien: die Kategorien Modalität (Möglich-
keit, Wirklichkeit, Notwendigkeit), der Qualität (Bejahung, Vernei-
nung, Abgrenzung) und der Quantität (Einheit, Vielheit, Allheit).
Denn an den Kategorien der Relation tritt nur besonders deutlich her-
vor, was auch für die übrigen Kategorien gilt: Die Welt, die wir durch
diese unsere Verstandesbegriffe aufbauen, ist kein bloßes Ordnungs-
gefüge, das dem Betrachter den Überblick erleichtert und ihm so theo-
retische und praktische Orientierung gestattet. Sie ist ein Gefüge le-
bendiger Wechselwirkung zwischen endlichen Substanzen, die sich
gegenseitig Möglichkeiten des Seinsvollzuges eröffnen oder auch ver-
schließen: Verstehen wir das »Wesen« einer Sache, ihre »essentia«, als
das Prinzip der für dieses Seiende charakteristischen Weise ihres Tuns
und Leidens, so wird man hinzufügen müssen: Nur in lebendiger
Wechselwirkung gewinnen die einzelnen Seienden die Möglichkeit,
ihr Wesen als das Prinzip dieser charakteristischer Weisen des Tuns
und Erleidens zur Geltung zu bringen.

α) Die Kategorien der Modalität: Möglichkeit, Wirklichkeit,
Notwendigkeit

Ist der Begriff der »Welt« die Zielvorstellung vom Aufbau eines uni-
versalen Zusammenhangs von Wechselbeziehungen, dem wir alle ein-
zelnen Inhalte unserer Erfahrung einordnen, dann gewinnen die Kate-
gorien der Modalität, vor allem die Kategorie des Möglichen, für den

92 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aufbau dieser Welt und für das Verständnis des einzelnen Seienden,
sofern es Glied einer solchen Welt ist, zentrale Bedeutung. »Möglich-
keit« ist eine ontologische Kategorie. Was ein Seiendes »ist«, tritt in der
Weise zutage, wie es der Begegnung mit anderen Seienden Möglich-
keiten seines Tuns und Erleidens abgewinnt. Die Welt, die wir durch
unsere Kategorien aufbauen, ist eine Welt der »Kontingenzen«, der
Möglichkeiten, die sich einem Seienden nicht a priori, aus dem Poten-
tial seines eigenen Wesens, öffnen, sondern erst im Zusammentreffen
(»contingere«) mit dem Fremden entspringen. Zur Bestimmung dessen
aber, was »Kontingenz« bedeutet, sind die Kategorien der Modalität,
vor allem der Begriff des Möglichen, unentbehrlich.

αα) Zwei Weisen des Verständnisses von »Möglichkeit«
Das hier vorgetragene Verständnis von »Möglichkeit« steht freilich im
Gegensatz zu der bis heute nachwirkenden Auffassung mancher Phi-
losophen der Aufklärungszeit, z.B. zur Auffassung Christians von
Wolff. Dieser verstand Möglichkeit als ein »Gedankending« (ens ratio-
nis). Zu dem Wirklichen, das wir erfahren, denken wir uns eine Fülle
abweichender Möglichkeiten hinzu. Bei jeder endlichen Wirklichkeit
können wir uns widerspruchsfrei denken, daß sie auch nicht wäre oder
daß sie anders wäre, als sie tatsächlich ist. Insofern ist Widerspruchs-
freiheit des Gedankens die einzige Bedingung der so verstandenen
Möglichkeit. Unmöglich ist, was einen Widerspruch einschließt, wie
der Gedanke des »hölzernen Eisens«, oder was einem bestimmten Sei-
enden nicht ohne logischen Widerspruch zugeschrieben werden kann.
So ist »Allwissenheit« kein in sich widersprüchlicher Begriff; aber es
wäre ein Widerspruch, diesen Begriff dem Menschen zuzuschreiben,
zu dessen Definition die Endlichkeit all seiner Kräfte gehört.

Das hier vorgetragene Verständnis von »Möglichkeit« schließt
sich demgegenüber eher an die aristotelische Überlieferung an, die sich
hier wie in vielen anderen Fällen durch größere Erfahrungsnähe aus-
zeichnet. »Wirklich-Sein« ist, aristotelisch verstanden, »Am-Werke-
Sein«, »en-ergeia«. Alle Wechselwirkung, in der das Seiende mit ande-
ren Seienden steht, ist nur möglich, weil jedes Seiende in sich schon
»am Werke« ist. Es »ist«, indem es sein Sein immer schon aktiv »voll-
zieht«. Aber der Begegnung mit anderen Seienden kann es neue Mög-
lichkeiten des Tätigseins abgewinnen, Möglichkeiten einer »zweiten
en-ergeia«, »actus secundus«. Und für das endliche Seiende sind in
der Regel gewisse Formen dieses »actus secundus« (z.B Essen und Trin-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 93

Die Kategorien des Verstandes am Beispiel von »Substanz« und »Kausalität«

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ken) nötig, um den »actus primus« (den eigenen Lebensvollzug) auf-
rechtzuerhalten. Darauf beruht die »Kontingenz« endlicher Wesen –
kein bloßes »Gedankending« beruhend auf der Denkbarkeit ihres
Nichtseins, sondern Folge ihrer Angewiesenheit auf das »contingere«,
das begegnende »Sich-Berühren« mit anderen Seienden.

Die Kategorien der Modalität – Möglichkeit, Wirklichkeit, Not-
wendigkeit – werden nur dann auf eine Weise gebraucht, die unserer
Erfahrungswelt entspricht, wenn sie dazu beitragen, die so verstandene
Kontingenz unserer eigenen Existenz und aller Inhalte unserer Erfah-
rungswelt begreiflich zu machen.

αβ) Der Begriff der »Kontingenz«
Wo Wirklichkeit und Möglichkeit zusammenfallen, sodaß das faktisch
Wirkliche zugleich das einzig Mögliche ist, herrscht Notwendigkeit.
Dann läßt sich die Existenz unserer Erkenntnisgegenstände und ihr
Zustand aus Gründen a priori deduzieren. Wer erfaßt hat, was eine der-
art notwendige Sache ist, weiß auch, warum sie existiert und gerade so
ist, wie sie ist.

Wo dagegen Wirklichkeit und Möglichkeit auch der Sache nach
different bleiben, herrscht Kontingenz. Das Wirkliche könnte auch
nicht sein; das seiner Qualität nach in gewisserWeise Bestimmte könn-
te auch anders sein, als es faktisch ist. Existenz und Eigenart des Kon-
tingenten können nicht aus Begriffen abgeleitet, sondern nur durch
Erfahrung erkannt werden – mit allen Unsicherheiten, die dem empi-
rischenWissen anhaften. Darum ist es das Pathos derWissenschaft, die
Tatsachen auf Gesetze der Notwendigkeit zurückzuführen und den
Schein der Kontingenz aus unserer Erfahrungswelt so weit wie mög-
lich als bloße Folge unserer bisherigen Unwissenheit zu durchschauen
und zuletzt durch exakteres Wissen zu beseitigen. Im Idealfall könnten
alle Zustände des Universums und zugleich alle Zustände im Univer-
sum aus einem angenommenen Anfangszustand, dem Zustand unmit-
telbar nach dem »Urknall«, nach Gesetzen der Naturnotwendigkeit ab-
geleitet werden. Dann wären auch alle Formen des »contingere«, der
gegenseitigen Begegnung und »Berührung« von Seienden, ebenso auf
Gesetze der Notwendigkeit zurückführbar, wie die Astronomie die
scheinbar zufälligen »Konjunktionen« der Gestirne durch Anwendung
von Naturgesetzen als notwendig erweist.

Wo dies nicht möglich ist, endet alle deduzierende Theorie. Ande-
rerseits eröffnet die als unüberwindbar erwiesene Kontingenz das Feld

94 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Praxis und ihrer Freiheit. Sofern das Wirkliche nicht sein müßte,
wie es ist, sind Veränderungen möglich, und wir können überlegen, ob
wir solche Veränderungen herbeiführen wollen und durch welche Ein-
griffe in den Verlauf der Dinge wir erreichen können, daß wirklich
wird, was wir wollen, und daß es so wird, wie wir es wollen.

Vereinfacht gesagt: Scheinbar Kontingentes als notwendig zu er-
weisen, ist das Ziel des theoretischen Vernunftgebrauchs, sofern dieser
sich an mathematisch-apriorischen Deduktionen orientiert. Im schein-
bar Notwendigen den Spielraum der Kontingenz zu entdecken, ist das
Ziel des praktischen Vernunftgebrauchs. Daraus folgt für den Begriff
der »Welt«: »Welt« ist jedesmal die Zielvorstellung von der Erfüllung
einer Vernunftaufgabe. In diesem Sinne ist die »Welt« der apriorischen
Theorie diejenige Zielvorstellung, die die Aufhebung der Differenz
zwischen Wirklichkeit und Möglichkeit verlangt (alles ist und ge-
schieht so, »wie es kommen mußte«). Die »Welt« der Praxis dagegen
ist diejenige Zielvorstellung, die verlangt, die Differenz zwischen
Wirklichkeit und Möglichkeit offenzuhalten. Nur so ist gestaltendes
Eingreifen möglich.

Das gilt für das technische Gestalten ebensosehr wie für das
künstlerische, vor allem aber für das sittliche Gestalten. Wo alles so ist
und geschieht, »wie es kommen mußte«, bleibt für die sittliche Praxis
kein Raum; denn diese hält dem, was ist, dasjenige entgegen, was sein
soll, und lebt von der Überzeugung, daß das Gesollte auch sein kann.
Aber in einer Welt, in der das als wirklich Gegebene das einzig Mög-
liche wäre, bliebe auch kein Raum für die künstlerische Gestaltung,
nicht einmal für die technische Realisierung »bisher ungeahnter Mög-
lichkeiten«.

Die Technik, aber auch die Sittlichkeit und sogar die Kunst ma-
chen zwar von den Ergebnissen unseres wissenschaftlichen Erkennens
Gebrauch. Aber sie leben vom Überschuß des Möglichen über das
Wirkliche und insofern von der Erfahrung der Kontingenz des Wirk-
lichen, das auch anders sein könnte als es tatsächlich ist oder an dessen
Stelle eine ganz andere Wirklichkeit entstehen könnte.

β) Die Kategorien der Quantität: Einheit, Vielheit, Allheit

Die Kategorien der Relation bezeichnen mögliche Prädikate in unseren
Urteilen: Die jeweils in Rede stehende Sache ist Trägerin von Eigen-
schaften, Agens von Aktionen, Glied eines Gefüges von Wechselwir-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 95

Die Kategorien des Verstandes am Beispiel von »Substanz« und »Kausalität«

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kungen. Die Kategorien der Quantität dagegen beziehen sich auf das
Subjekt des Aussagesatzes: Bezeichnet der Subjektsbegriff eine Art
des Seienden, dem die im Prädikat genannte Eigenschaft oder Tätigkeit
zugeschrieben wird, dann geben die Kategorien der Quantität an, ob
diese Zuschreibung für alle Seienden der genannten Art gelten soll,
für manche von ihnen oder nur für eines. Heißt der Subjektsbegriff
z.B. »Mensch«, dann geben diese Kategorien an, ob die Aussage von
einem Menschen, von vielen oder von allen Menschen gelten soll.

Die Voraussetzung, die diese Kategorien anwendbar macht, be-
sagt: Das endliche Seiende hat seinesgleichen. Im Verhältnis zu ande-
ren seiner Art ist es in gewissen Hinsichten einzigartig, in anderen
Hinsichten mit manchen seinesgleichen oder mit allen merkmals-
gleich. Daraus ergibt sich die Frage: In welchem Sinne und in welchem
Maße ist es für die Seienden wesentlich, ihresgleichen zu haben? Seit
Platon und Aristoteles haben Philosophen es für evident gehalten, daß
das »Wesen« einer Sache das Allgemeine ist, das in jedem Exemplar
einer Art auf besondere Weise realisiert wird. Aber diese Überzeugung
kann angezweifelt werden: Ist das Besondere und Individuelle in jedem
Falle »akzidentell«? Ist es nicht im Gegenteil das jeweils Konkrete, in
dem sich das Leben eines Seienden vollzieht? Dieses »konkrete Leben«
aber vollzieht sich in der Wechselwirkung zwischen Substanzen in
einer gemeinsamen Welt.

Für diese Wechselwirkung und das daraus resultierende Zusam-
menwirken zur Erreichung eines gemeinsamen Effekts ist es entschei-
dend, daß das Seiende seinesgleichen begegnet. Gemeinsame Merkma-
le, die eine »Spezies« definieren, erleichtern nicht nur dem Betrachter
die Übersicht, sondern definieren die Bedingungen für eine solche
»Synergie«. Dabei kann es für die Weise, wie ein Seiendes die ihm ei-
gene Potentialität in Aktualität überführt, belangvoll sein, ob es mit
allen oder nur mit manchen Exemplaren dieser Spezies in ein solches
Verhältnis der Wechselwirkung und der Synergie treten kann.

Das bedeutet für den Aufbau unserer Erfahrungswelt: Die Idee
eines solchen »Welt« ist nicht nur die Zielvorstellung von Aufbau
eines Orientierungsgefüges, das dem Betrachter einen »Durchblick«
durch die Vielfalt von Phänomenen gestattet und ihm dadurch auch
ein geplantes praktisches Eingreifen erleichtert. Sie ist ein Gefüge von
Möglichkeiten spezifischer, für je eine Spezies des Seienden typische
Weisen der Wechselwirkung. »Spezielle« Begriffe sind nicht nur für
das Erkennen, sondern ontologisch belangvoll, weil sie den Kontext an-

96 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geben, in dem das einzelne Seiende eine »Rolle« spielen kann, d.h. eine
typische Form wechselseitigen Wirkens und Leidens ausübt. Für dieses
»Rollenspiel« sind Individuen der gleichen Spezies zwar nicht die ein-
zigen, aber die »nächstliegenden« und wirksamsten Interaktionspart-
ner.

γ) Ein Ausblick auf die Kategorien der Qualität:
Bejahung, Verneinung, Abgrenzung

Die Frage: In welchem Sinne und in welchem Maße tragen nicht nur
bejahende, sondern auch verneinende und abgrenzende Aussagen et-
was dazu bei, die ontische Eigenart eines Seienden zu bestimmen? Die
geläufige Antwort: Diese Kategorien dienen nur dem Betrachter bei
seiner Orientierung in der Vielfalt der Erscheinungen und helfen ihm
dazu, Verwechselungen zu vermeiden. Das bewahrt ihn auch vor prak-
tischen Mißgriffen, die auf solchen Verwechselungen beruhen. Diese
Beschreibung begünstigt die Meinung mancher Interpreten, die Kate-
gorien der Qualität seien vorwiegend »Instrumente des Herrschafts-
wissens«.

Der Ansatz zu einer anderen Funktionsbestimmung dieser Kate-
gorien ergibt sich aus folgender Überlegung: Abgrenzung und Zuord-
nung der Seienden untereinander gehören zu den Bedingungen dafür,
daß die Seienden einander Möglichkeiten des je eigenen Seinsvollzuges
abgewinnen, die sie ohne derartige »Beziehungen nach außen« (als
»fensterlose Monaden«) nicht gewinnen könnten. Nur sofern ein Sei-
endes das zunächst nur fremde Andere als das ihm antithetisch zu-
geordnete Andere »entdeckt«, als das »Andere seiner selbst«, wird es
ihm zur Quelle neu erschlossener Potentialität. Daß das einzelne Sei-
ende »nicht ist«, was das andere ist, und daß es ihm in der Weise der
Abgrenzung (Limitation) gegenübertritt, gehört zu den Bedingungen
dynamisch-energetischer Wechselwirkung.

Erkennen als antwortendes Gestalten A 97

Die Kategorien des Verstandes am Beispiel von »Substanz« und »Kausalität«

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Zwei weiterführende Fragen: Die Möglichkeit innerweltlicher
Substanzen und kreatürlicher Freiheit und Kants Begriff des
»Charakters« als mögliches Lösungsangebot

a) Der Begriff der »innerweltlichen Substanz« –
ein widersprüchlicher Begriff?

Die Begriffe der Substanz und der Kausalität, so hat sich gezeigt, sind
korrelative Begriffe. Die Eigenart einer Substanz erkennt man an der
Weise, wie sie wirkt. Aber das Wirken erreicht seine Wirkung nur,
wenn es das Objekt, das es hervorbringt, zu neuem Eigenstand freisetzt
(s. o. S. 88). Aber dann scheint der Begriff der Substanz nur auf ein un-
endliches Wesen anwendbar zu sein, das wirkt, ohne das Objekt frem-
der Einwirkung zu sein. Alles Endliche ist fremden Einwirkungen aus-
gesetzt, von denen seine Existenzfähigkeit und seine Fähigkeit zum
Wirken abhängen kann. Dann aber, so scheint es, fehlt ihm jener Ei-
genstand (subsistentia), der das Wesensmerkmal der Substanz ist.
Man muß sich entscheiden, ob man endliche Wesen als Glieder in
einem Netz kausaler Wechselbeziehungen denken oder als Substanzen
verstehen will.

Daraus hat Spinoza geschlossen: Es gibt keine endlichen, inner-
weltlichen Substanzen, sondern nur eine einzige göttliche Substanz32 ;
und alles Endliche mitsamt allen Wechselbeziehungen, in denen es
steht, ist nur ein je besonderer »Modus«, wie diese göttliche Substanz
ihre innere Lebenstätigkeit nach außen in Erscheinung treten läßt33 .
Leibniz hat völlig zutreffend gesehen, daß damit allen innerweltlichen
Wesen auch die Möglichkeit freien Handelns bestritten wird. Nur der
Eigenstand im Sein macht Selbstbestimmung im Handeln möglich.
Wer an der Möglichkeit festhalten will, daß auch endliche Wesen, z.B.
wir Menschen, zu freien Handlungen fähig sind, muß auch ihnen den
Charakter von Substanzen zusprechen. Um aber endliche Wesen als
Substanzen denken zu können, scheint es nötig, alle fremden Einwir-
kungen, denen sie unterliegen könnten, zu bestreiten. Alle Tätigkeit
endlicher Substanzen ist unter dieser Voraussetzung innere Selbstent-
faltung ohne Erleiden einer fremden Einwirkung, aber auch ohne ein
nach außen hervortretendes Wirken. »Monaden haben keine Fen-

98 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

32 Baruch Spinoza, Ethica, pars I, Propositio XIV.
33 Ibid. Propositio XV.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ster«34 . Und der irreführende Anschein einer kausalen Wechselwir-
kung ergibt sich daraus, daß die Lebensprozesse, die sich im Innern
der verschiedenen Monaden abspielen, so koordiniert sind, daß die Zu-
stände jeder einzelnen Substanz die Zustände jeder anderen »spiegeln«.
»Jede Substanz ist ein Spiegel des Universums«35 . Dieses Verhältnis
der Substanzen untereinander aber beruht darauf, daß Gott bei der Er-
schaffung jeder einzelnen an jede andere gedacht hat36 .

Bei Spinoza gibt es keine endlichen Substanzen. Bei Leibniz gibt es
zwar endliche Substanzen, aber keineWechselwirkung zwischen ihnen.
Beide Lösungen jedoch stehen im Widerspruch zu unserer Erfahrung,
insbesondere zu unserer Selbsterfahrung. Wir erfahren uns als inner-
weltliche Wesen und sind uns zugleich unserer Freiheit bewußt. Die
Tatsache, daß die beiden Lösungen nicht befriedigen können, ist einer
der Ursachen dafür, daß man in jüngerer Zeit versucht hat, auf den
Substanzbegriff ganz zu verzichten und sich auf die Beschreibung
funktionaler Beziehungen zwischen Teilprozessen zu beschränken, die
sich zu mehr oder weniger komplexen Gesamtprozessen verbinden.

b) Der Begriff der »kreatürlichen Freiheit« –
ein Widerspruch in sich?

Wenn man den Begriff der »innerweltlichen Substanz« für wider-
sprüchlich hält und deshalb auf ihn zu verzichten versucht, wird auch
der Begriff der Freiheit eines geschaffenen Wesens zum widersprüchli-
chen Begriff. Denn Freiheit als Selbstbestimmung im Handeln setzt
Eigenstand im Sein, also Substantialität, voraus. Aber selbst wenn wir
eine Möglichkeit finden sollten, innerweltliche Wesen als Substanzen
zu denken, bliebe der Widerspruch im Begriff der kreatürlichen und
deswegen innerzeitlichen Freiheit erhalten. Denn jedes Ereignis in der
Zeit hat Ursachen, als deren Folge es begriffen werden kann. Es ist, wie
Kant gezeigt hat, die Kausalkategorie, durch die wir einem Ereignis sei-
ne Stelle in der Zeit zuweisen. Es kann nicht später sein als seine Be-
dingungen, nicht früher als seine Folgen. Das gilt auch von den Hand-
lungen der Menschen. Wir erfassen ihre »Stelle« in der Zeit, in dem

Erkennen als antwortendes Gestalten A 99

Zwei weiterführende Fragen

34 G. W. Leibniz, Monadologie, nr. 7.
35 Ibid. nr. 56.
36 Ibid. nr. 51.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wir ihre Bedingungen und Folgen benennen. Verstehen wir unter einer
freien Handlung den Anfang einer neuen Kausalreihe, dann denken
wir sie als ein Ereignis, das keine Bedingungen hat, aus denen es als
Folge hergeleitet werden könnte. Dann aber sind wir genötigt, die freie
Handlung zugleich als ein Ereignis außerhalb der Zeitreihe zu denken,
und der Begriff einer freien Handlung inmitten der Zeit wird zum wi-
dersprüchlichen Begriff.

Sucht man nun nach einer Alternative zur Lösung Spinozas, aber
auch zur Lösung von Leibniz, so wird man auf einen Begriff verwiesen,
den Kant verwendet: den Begriff des »Charakters«. Kant hat, wie so-
gleich zu zeigen sein wird, diesen Begriff zwar im moralphilosophi-
schen Zusammenhang entwickelt, aber ausdrücklich angemerkt, daß
er auf jedes »Naturding« zutrifft. Und in der Anwendung auf solche
»Naturdinge« ist der Begriff des Charakters dazu bestimmt, den
scheinbaren Widerspruch aufzulösen und Substantialität mit kausaler
Wechselwirkung zusammenzudenken. In seiner Anwendung auf freie
Subjekte soll er es möglich machen, menschliche Handlungen einer-
seits als Ereignisse inmitten der Zeit zu verstehen, sie andererseits als
die Erscheinungsgestalten einer freien Entscheidung zu deuten, die au-
ßerhalb aller Zeit geschehen ist.

c) Kants Lösungsangebot: seine Lehre vom »empirischen« und
vom »intelligiblen Charakter«

α) Kants Lehre vom »empirischen Charakter« und
seine Bedeutung für das Verständnis endlicher Substanzen

Kant versteht unter dem »empirischen Charakter« die für ein Indivi-
duum »charakteristische«Weise, sich fremde Einflüsse zu eigen zu ma-
chen und ihnen Impulse für eigene Tätigkeiten abzugewinnen. Dabei
betont er, daß darin kein Unterscheidungsmerkmal des Menschen lie-
ge; der Mensch »muß einen empirischen Charakter haben, so wie alle
anderen Naturdinge«37 . Kant nennt diesen Charakter der Naturwesen
»das Gesetz ihrer (!) Kausalität«, d.h. die je besondere, für jedes Wesen
»charakteristische« Weise, »wie seine Handlungen […] mit anderen
Erscheinungen nach beständigen Naturgesetzen im Zusammenhange

100 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

37 KdrVA 546.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stehen«38 . Dabei versteht Kant unter »Handlungen« eines Naturwe-
sens alle Arten, auf andere Wesen einzuwirken. Ihr »Zusammenhang
mit anderen Erscheinungen« aber besteht darin, daß die Naturwesen
fremden Einwirkungen ausgesetzt sind und diesen Einwirkungen die
Impulse für ihr eigenes Wirken abgewinnen müssen. Ihre Weise, Ur-
sache zu sein, ist insofern stets zugleich die Wirkung fremder Wirk-
kräfte. Und trotzdem tritt in der Weise, sich die empfangenen Hand-
lungsimpulse anzueignen, die Eigengesetzlichkeit des Seienden in
seinem Verhalten und damit seine Eigenständigkeit im Sein, seine
»Substantialität«, erfahrbar hervor.

Zunächst sei es gestattet, die sehr knappen Andeutungen Kants
durch ein Beispiel zu erläutern, das sich so bei Kant nicht findet: Zu-
stände einer Substanz (z.B. die Wärme eines Steins) können als Folgen
fremder Einwirkungen verstanden werden (z.B. als Folge des Sonnen-
lichts, das auf diesen Stein einstrahlt). Aber die Weise, wie eine fremde
Einwirkung von einer Substanz angeeignet und in einen Zustand die-
ser Substanz verwandelt wird, ist für diese Substanz »charakteristisch«
und sagt etwas über deren Eigenart aus. Wie der Stein das einstrahlen-
de Sonnenlicht in eigene Molekularbewegung »übersetzt«, die dann als
Wärmestrahlung nach außen wirkt, und welches Maß an Fremdeinwir-
kung er »braucht«, um daraus ein bestimmtes Maß an Erwärmung zu
gewinnen, sagt etwas über die chemische Zusammensetzung eines
Steins aus. Man nennt dieses für die jeweilige Substanz charakteristi-
sche Maßverhältnis ihre »spezifische Wärme«.

Im Folgenden wird sich zeigen: An dem soeben erwähnten Bei-
spiel ist ein ganz allgemeines Verhältnis zwischen dem Wirken einer
Ursache, der dadurch bewirkten Zustandsänderung ihres Objekts und
seiner dadurch bedingten Eigenwirksamkeit ablesbar. Der »Charakter«
eines Seienden ist das individuelle Prinzip, das alle Weisen seines Tuns
und Leidens bestimmt. Der Charakter eines endlichen Seienden be-
stimmt vor allem die Weise, wie es fremde Einflüsse rezipiert und in
eigene Tätigkeiten »übersetzt«, durch die es wiederum auf fremde Sei-
ende einwirken kann.

Diesem Hinweis sei noch eine weitere Erläuterung hinzugefügt.
Was wir den »Charakter« einer Person oder Sache nennen, ist nicht
eine isolierte Kraft oder Verhaltensweise, sondern die für ein Individu-
um »charakteristische« Weise, wie seine Kräfte und Verhaltensformen

Erkennen als antwortendes Gestalten A 101

Zwei weiterführende Fragen

38 KdrVA 539.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zusammenwirken. Ein wichtiges Ziel dieses Zusammenwirkens wurde
schon genannt: die »Aneignung« von Einflüssen aus der Umwelt. Die
»spezifischeWärme« des Steins, d.h. das Verhältnis der von außen ein-
strahlenden Energie zu der Erwärmung des Steins, ist dann ein Merk-
mal des »Charakters«, der diesem Stein ebenso wie jeder anderen end-
lichen Substanz zukommt. Man erkennt an dieser »spezifischen
Wärme« die Eigenart des Steins, z.B. im Unterschied zumWasser eines
Sees, an dessen Ufer der Stein sich befindet: Es ist »charakteristisch«
für den Stein, schon bei Zufuhr einer vergleichsweise geringen Ener-
giemenge, z.B. in der noch schwachen Frühjahrssonne, sich merklich
zu erwärmen, während die gleiche Sonneneinstrahlung das Wasser re-
lativ kalt bleiben läßt.

Die Ähnlichkeit mit einem bekannten psychischen Phänomen ist
offenkundig: Es ist für manche Menschen charakteristisch, daß sie
durch gewisse Ereignisse ihrer Umwelt in heftige Gemütsbewegung
versetzt, sozusagen »erhitzt« werden, während das gleiche Ereignis an-
dereMenschen »kalt läßt«. Über einen verregneten Urlaubstag regt der
eine sich bis zum Verlust jeder Selbstkontrolle auf, während ein ande-
rer das gleiche Ereignis gelassen hinnimmt und dann vielleicht nach
einem Buch greift, um »auch aus diesem Tag etwas zu machen«. Und
an dieser unterschiedlichenWeise, die gleichen Ereignisse auf verschie-
dene Weise in eigene Gemütszustände zu »übersetzen«, erkennen wir
den unterschiedlichen Charakter solcher Menschen. Dieser Charakter
definiert die Eigenart des kausalen Zusammenhangs zwischen dem Er-
eignis, das einemMenschen widerfährt, und dem daraus resultierenden
Gemütszustand dieses Menschen.

Diese Ähnlichkeit macht es verständlich, daß Kant den Ausdruck
»Charakter«, der aus der Moralpsychologie stammt, in jenem all-
gemeineren Sinn verwendet, in dem er hier gebraucht werden soll: als
Bezeichnung für jene Art, in das Gefüge von Ursachen undWirkungen
einbezogen zu sein, an der wir die Eigenart eines Individuums oder
einer Art empirisch ablesen können. Wie aber alles, was zum Inhalt
unserer Erfahrung wird, »Erscheinung« ist, die auf ein Wirkliches ver-
weist, das nicht unmittelbar in unsere Erfahrung fällt, so ist auch der
empirische Charakter Erscheinung eines anderen, intelligiblen Charak-
ters, der nicht den Bedingungen unserer Erscheinungswelt unterliegt.

An diesem Gedanken wird festgehalten werden müssen, auch
wenn sich bei näherer Betrachtung herausstellen wird, daß der Begriff
des Charakters im Kontext der praktischen Philosophie nicht das lei-

102 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stet, was Kant sich von ihm versprochen hat, und daß auch seine soeben
beschriebene Verwendung in der theoretischen Philosophie einer Wei-
terentwicklung bedarf.

β) Kants Lehre vom »intelligiblen Charakter« und seine Bedeutung
für das Verständnis der Freiheit endlicher Wesen

Kant hat in seiner »Kritik der reinen Vernunft« den Begriff des »Cha-
rakters« in der Absicht eingeführt, die »Freiheits-Antinomie« aufzu-
lösen. Eine solche Auflösung muß möglich sein, weil wir einerseits
endliche Wesen sind, andererseits uns als sittliche Subjekte der unbe-
dingten Verpflichtung bewußt sind, die ihrerseits ohne Freiheit nicht
denkbar wäre. Diese Denkbarkeit von Freiheit endlicher Wesen aber
ist nach Kants Überzeugung an folgende Voraussetzungen gebunden:
1. Der Zusammenhang von fremder Einwirkung und eigener Reaktion
ist durch unseren »Charakter« vermittelt. 2. Dieser Charakter, sofern
wir ihn an unserer Reaktion auf fremde Einflüsse ablesen und insofern
durch unsere Erfahrung kennen lernen (unser »empirischer Charak-
ter«), darf als Erscheinungsgestalt eines Charakters verstanden wer-
den, der uns in unserem An-sich-Sein betrifft (als Erscheinungsgestalt
unseres »intelligiblen Charakters«). 3. Diesen »intelligiblen Charak-
ter« aber haben wir uns in einer intelligiblen Handlung selbst gegeben.
Diese intelligible Handlung fällt außerhalb aller Zeitbestimmung und
ist deshalb von allen empirischen Bedingungen unabhängig. Aber sie
hat Folgen in der Zeit, weil von unserem intelligiblen Charakter der
empirische abhängt: »Ein anderer intelligibler Charakter würde einen
andern empirischen ergeben haben«39 . Dieser empirische Charakter
aber bestimmt alle Weisen, wie wir leidend und handelnd auf unsere
Umweltbedingungen reagieren.

γ) Unzulänglichkeiten des kantischen Lösungsversuchs und
die Frage nach seiner möglichen Weiterentwicklung

Kant denkt jenen Charakter eines Menschen, den wir an seiner Re-
aktion auf äußere Einflüsse empirisch ablesen können, als ebenso un-
veränderlich wie die Substanz, deren Erscheinungsgestalt er ist. Das ist
eine Folge davon, daß er, ganz im Sinne der Tradition, die Substanz

Erkennen als antwortendes Gestalten A 103

Zwei weiterführende Fragen

39 KdrVA 556.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer Sache oder Person als dasjenige versteht, was allem Wandel ent-
hoben ist, und deshalb alle Veränderungen, die durch äußere Ursachen
oder auch durch die innere Lebendigkeit der Substanz bewirkt werden
könnten, als bloße Umgestaltung der »Akzidentien« begreift. Diese
Unveränderlichkeit des empirischen Charakters hat ihrerseits zur Fol-
ge, daß wir nur dann für diesen Charakter Verantwortung haben kön-
nen, wenn wir uns einen solchen Charakter durch eine Handlung ge-
geben haben, die allen Phasen unserer Lebensgeschichte vorausgeht
und insofern »außerhalb aller Zeitbestimmung« liegt. Die unmittel-
bare Folge der intelligiblen Handlung ist dann ein »intelligibler Cha-
rakter« außerhalb aller Zeit, dessen zeitliche Erscheinung freilich der
ebenso unveränderliche »empirische Charakter« darstellt.

Kant selbst hatte mit den Schwierigkeiten zu kämpfen, die sich aus
dieser Lösung des Freiheitsproblems ergaben: Eine Freiheit, deren ein-
zige Handlung »außerhalb aller Zeitbestimmung« stattfindet und de-
ren mittelbare empirische Folge ein unveränderlicher Charakter ist,
vermag gerade das nicht zu leisten, worauf es für die Moral ankommt:
Ein so verstandener Charakter erklärt nicht, wie inmitten der Zeit jener
»Sinneswandel« möglich ist, durch den der Mensch, der entdeckt hat,
daß er vor dem Sittengesetz schuldig geworden ist, ein neues Leben
beginnen kann. Auf Kants Lösungsversuche in der »Kritik der prakti-
schen Vernunft« und in der »Religionsschrift« kann hier nicht näher
eingegangen werden. Aber sie alle reproduzieren die Schwierigkeit,
die darauf beruht, daß auch sein Begriff des »Charakters« keine freien
Akte in der Zeit zuläßt und so weder die Abstraktheit des Substanz-
begriffs noch die des Kausalbegriffs überwindet. Hat der Mensch sich
seinen Charakter einmal durch eine »intelligible Handlung« gegeben,
dann reagiert er mit unveränderlicher Gesetzmäßigkeit auf das, was
ihm widerfährt. Insofern wird der Mensch auch durch seinen »intelli-
giblen Charakter« nicht von dem Zwang der Fremdbestimmung be-
freit. Freiheit, die nur außerhalb aller Zeit ausgeübt werden kann, über-
läßt den Menschen, sofern er in der Zeit lebt, einem Mechanismus von
Ursachen und Wirkungen, in den er nicht mehr eingreifen kann.

Die Schwierigkeiten, mit denen schon Kant zu ringen hatte und
die in der Folgezeit bei Neukantianern wie Hermann Cohen noch deut-
licher hervorgetreten sind, zeigen an: Nicht die Einführung des Be-
griffs »Charakter« löst als solche schon das Problem, sondern nur die
Bezugnahme auf die Lebensgeschichte eines Menschen, die wir nicht
aus Begriffen konstruieren, sondern nur anschaulich wahrnehmen

104 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


können. Es ist der an der Lebensgeschichte einesMenschen anschaulich
werdende, nicht der in reinen Begriffen gedachte Charakter, der die
Vermittlung von Kausalität und Freiheit wirklich leistet.

6. Versuch einer weiterführenden Deutung

a) Zum Begriff des »empirischen Charakters« und zu seinem
Zusammenhang mit den Begriffen »Substanz« und »Kausalität«

Ein erster Hinweis für eine mögliche Neufassung der Begriffe »Sub-
stanz«, »Kausalität« und »Charakter« liegt in der Beobachtung: Der
Eigenstand der Dinge im Sein wird nicht nur dadurch sichtbar, daß sie
nach außen wirken, sondern auch dadurch, daß sie fremde Einflüsse,
denen sie unterliegen, auf je charakteristische Weise sich aneignen
und zuMomenten ihres eigenen Seinsvollzugs (actus essendi) machen.
Das von außen einstrahlende Sonnenlicht wird von dem Stein, auf den
es fällt, in Wärme verwandelt, also in eine Eigenschaft, die ihm zu-
kommt, nicht dem Licht, das auf ihn einwirkt. Entsprechend »über-
setzt« eine Person das, was ihr widerfährt, in eigene Gemütszustände,
z.B. in den der seelischen Erregung, also in eine Eigenschaft, die ihr
zukommt, nicht der Ursache, die diese Erregung ausgelöst hat. Das
kommt in dem bekannten Satz der traditionellen Philosophie zumAus-
druck: »Der Aufnehmende bestimmt die Weise, wie ein Einfluß rezi-
piert wird« – »Quidquid recipitur, ad modum recipientis recipitur«.

Die ontologische Folgerung daraus aber lautet: An der spezi-
fischen Weise dieser Aneignung erkennen wir den Eigenstand, mit
dem das Ding den äußeren Wirkursachen entgegentritt. Der »Charak-
ter« einer Person oder Sache ist die Weise, wie sie fremde Einflüsse
rezipiert und in Weisen ihres eigenen Seinsvollzugs übersetzt. Denn
die »spezifische« Weise dieses Übersetzens läßt gewisse Züge hervor-
treten, die den Angehörigen einer Art (spezies) gemeinsam sind und
dann diese Art »charakterisieren«. In wichtigen Fällen aber ist diese
Art, äußere Einwirkungen zu rezipieren, auch für das rezipierende In-
dividuum »charakteristisch« und läßt dessen unverwechselbar indivi-
duellen Charakter erkennen.

An diesem Beispiel läßt sich ablesen: Der Terminus »Charakter«
stammt zwar aus der Moralpsychologie. Das Verhalten eines Men-
schen, vor allem seine Reaktion auf die Herausforderungen seiner Le-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 105

Versuch einer weiterführenden Deutung

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


benssituation, zeigt den Charakter dieses Menschen an. Aber was so-
eben über den »Charakter« als Vermittler von fremder Einwirkung und
eigener Antwort gesagt worden ist, gilt nicht nur für Personen und ihr
Schicksal, sondern, in geeigneter Abwandlung, für alle Seienden und
die Weise, wie sie sich fremde Einflüsse als Momente ihres eigenen
Seinsvollzugs aneignen. Auch die unbelebten Dinge haben einen »Cha-
rakter«, d.h. eine Weise, wie sie fremde Einflüsse rezipieren und in
Weisen ihres Seinsvollzugs übersetzen. Und schon jetzt kann hinzuge-
fügt werden: Erst durch die aneignende Eigentätigkeit der Substanz er-
reicht die wirkende Ursache ihre Wirkung. Ohne den Begriff des Cha-
rakters läßt sich die Wirksamkeit einer Ursache nicht verständlich
machen.

Entsprechendes gilt vom Begriff der Substanz. Endliche Seiende
bewähren ihren »Eigenstand« nicht dadurch, daß sie aus aller Wechsel-
wirkung mit anderen endlichen Substanzen »ausgespart« bleiben, son-
dern dadurch, daß sie inmitten dieses Geflechts vonWechselwirkungen
eine unverwechselbare Eigengesetzlichkeit des Verhaltens an den Tag
legen. Diese Eigengesetzlichkeit aber beruht darauf, daß sie alle fremde
Einwirkung, der sie unterliegen, auf charakteristische Weise sich zu
eigen machen und dann in eine ebenso charakteristische Eigentätigkeit
»übersetzen«. Diese Eigengesetzlichkeit im Wirken aber erweist eine
spezifische Eigenständigkeit im Sein. Es ist also ihr Charakter, durch
den endliche Substanzen ihre Substantialität erkennen lassen.

An früherer Stelle war davon die Rede, daß »Substanz« und »Kau-
salität« korrelative Begriffe sind, die nur durch ihre gegenseitige Bezie-
hung Bedeutung gewinnen (s. o. S. 87 f.). Nun aber ist deutlich gewor-
den: Der Begriff des »Charakters« ist geeignet, diese gegenseitige
Beziehung zu deuten: Er beschreibt die Eigengesetzlichkeit des Leidens
und Wirkens, die auch dem endlichen Seienden zukommt, und läßt da-
durch seine »Substantialität« erkennen.

b) Der »Charakter« und seine sinnenhafte Erscheinungsgestalt

An früherer Stelle wurde gesagt: Die Raumgestalt eines wahrgenom-
menen Gegenstandes, seine Kontur und sein Ort im Raume, ist die
sinnenhaft perzipierbare Erscheinung seines unverwechselbaren Ei-
genstands gegenüber allen anderen Gegenständen und zugleich seiner
Beziehung zu ihnen. Seine Zeitgestalt aber ist die Weise, wie die Be-

106 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gegnung mit anderen Seienden auf ihn gewirkt hat und »Wende-
punkte« in seiner Lebensgeschichte hervortreten ließ (s. o. S. 90 f.).
Nun aber ist hinzuzufügen: Zwischen der Raumgestalt, die wir an-
schauen, und der Zeitgestalt, die wir wahrnehmen, besteht ein enger
Zusammenhang. Und es ist dieser Zusammenhang, an dem der
Charakter eines Seienden ablesbar wird, d.h. seine charakteristische
Weise, Fremdeinflüsse in eigene Zustände und Verhaltensaktivitäten
zu verwandeln. Denn auch dieser Charakter läßt sich nicht durch die
Definition von Begriffen beschreiben, sondern muß in sinnenhafter
Konkretheit an der Raum- und Zeitgestalt des wahrgenommenen Ge-
genstandes abgelesen werden.

Das ausgezeichnete Beispiel dafür aber ist das Antlitz des Ande-
ren, das wir wahrnehmen40 . Diesem Antlitz sind die Spuren seiner Ge-
schichte eingeschrieben, sei es seiner kommenden Geschichte, deren
offene Möglichkeiten uns im Antlitz eines Jugendlichen wahrnehmbar
werden, sei es seiner vergangenen Geschichte, deren Freuden und Lei-
den an der gegenwärtigen Physiognomie dieses Angesichts ablesbar
werden. Zu diesen Spuren gehören auch die »Narben« jener Verletzun-
gen, die einem Seienden durch fremde Gewalt angetan worden sind,
vor allem aber, wenn es sich um Vernunftsubjekte handelt, die Spuren
jener Verletzungen, die es sich im Laufe seiner Lebensgeschichte selber
beigebracht hat (s.u. S. 111). Und wenn dieses Gesicht dennoch über
die Veränderung der Lebensumstände hinweg wiedererkennbar bleibt,
dann nicht deswegen, weil es einen »Kernbestand« unveränderlicher
Züge zeigt, sondern deswegen, weil wir an den Spuren seiner Geschich-
te zugleich die unverwechselbare Weise ablesen, wie ein Mensch das,
was ihm widerfuhr, sich als sein Schicksal zu eigen gemacht hat. Das
Angesicht blieb, in aller Veränderung, der es unterlag, das seine und
läßt uns den Menschen wiedererkennen, dessen Schicksal in seinem
Gesicht seinen Ausdruck gefunden hat.

Dieser Zusammenhang von Raumgestalt und Zeitgestalt ist die
Weise, wie der »Charakter« des Wirklichen sich uns offenbart. An die-
ser Einheit von Raum- und Zeitgestalt lesen wir das Wechselspiel in-
nerer und äußerer Kausalverhältnisse ab, in denen das Leben eines
Wirklichen sich vollzieht. Nur dadurch lernen wir zugleich zu ver-
stehen, was »wirken« und »einer Einwirkung unterliegen« bedeutet.

Erkennen als antwortendes Gestalten A 107

Versuch einer weiterführenden Deutung

40 Vgl. Emmanuel Lévinas, Die Spur des Anderen, Tijdschrift voor filosofie, Leuven
1963, aufgenommen in die Sammlung »Die Spur des Anderen«, Freiburg 1983.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


c) Das wahrgenommene Antlitz des Anderen als Beispiel für das
Wahrnehmen als responsorisches Gestalten und für die kritische
Auslegung der Wahrnehmung durch Begriffe

Das Antlitz eines Menschen, das wir sehen, kann zugleich exempla-
risch deutlich machen, daß das Wahrnehmen das Ergebnis responsori-
schen Gestaltens ist, und daß Begriffe nötig sind, umWahrnehmungen
dieser Art kritisch auszulegen.

Die Weise, wie wir an einer Physiognomie, die uns in der An-
schauung gegeben ist, die Geschichte eines Menschen ablesen, kann
als Beispiel dafür dienen, wie wir die Raumgestalt eines Seienden, die
wir sehen, als den Niederschlag seiner Geschichte begreifen. Darin ist
freilich ein Verständnis des »Charakters« impliziert, das sich von der
kantischen Verwendung dieses Begriffs unterscheidet. Kant verstand
den Charakter so, daß jede Veränderung in der Zeit ausgeschlossen
wurde. Wenn er überhaupt auf eine Ursache zurückgeführt werden
kann, dann ist diese Ursache »außerhalb aller Zeitbestimmung« wirk-
sam geworden. Und nur auf einer solchen »intelligiblen Handlung au-
ßerhalb aller Zeitbestimmung« kann nach Kants Auffassung unsere
Freiheit und sittliche Verantwortung beruhen. Innerhalb der Zeit ist
der Charakter ebenso unveränderlich wie die Substanz, deren Eigenart
in diesem Charakter zum Ausdruck kommt. Demgegenüber schließt
ein verändertes Verständnis des »Charakters« zugleich ein abweichen-
des Verständnis der Substanz ein. Ist der Charakter, ontologisch ver-
standen, die für ein Seiendes »charakteristische«Weise, der Äußerlich-
keit der Umstände die Eigenart seines eigenen »actus essendi« abzuge-
winnen, dann ist »Substanz« ein Seiendes, das zu dieser »Übersetzung«
all dessen, wodurch seine Daseins-Umstände bestimmt sind, in die
Eigenaktivität seines eigenen Seins und Wirkens fähig ist. Und dies
gilt, in geeigneter Abwandlung, nicht nur von Personen, sondern von
allen Substanzen.

d) Der Charakter – Prinzip der Lebensgeschichte und
zugleich ihr Produkt

Die Schwierigkeiten, mit denen schon Kant zu ringen hatte und die in
der Folgezeit bei Neukantianern wie Hermann Cohen noch deutlicher
hervorgetreten sind, zeigen an: Nicht die Einführung des Begriffs

108 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Charakter« löst als solche schon das Problem der »endlichen Sub-
stanz« und der »innerweltlichen Freiheit«, sondern nur die Bezugnah-
me auf die Lebensgeschichte eines Menschen, die wir nicht aus Begrif-
fen konstruieren, sondern nur anschaulich wahrnehmen können. Es ist
der an der Lebensgeschichte eines Menschen anschaulich werdende,
nicht der in reinen Begriffen gedachte Charakter, der die Vermittlung
von Kausalität und Freiheit wirklich leistet.

An früherer Stelle wurde gesagt: Wer oder was ein Mensch ist,
zeigt sich nicht, wenn man nach einem »Beharrlichen« sucht, das von
allem Wechsel seiner Tätigkeiten unbetroffen bleibt (s. o. S. 39). Das
Wesen eines Menschen und seine Eigenständigkeit gegenüber der
Welt, in der er lebt, zeigt sich in dem besonderen »Stil«, der an den
verschiedensten Weisen seiner Tätigkeit abgelesen werden kann (s. o.
S. 46). Nun ist hinzuzufügen: Nicht nur das Wirken, sondern auch die
Weise, wie ein Mensch sich höchst unterschiedliche Fremdeinwirkun-
gen aneignet, denen er unterliegt, zeigt diesen für ihn charakteristi-
schen Stil. Und dies gilt nicht nur für den sittlichen Charakter von Per-
sonen, sondern auch für jenen »Charakter«, der, wie Kant betont hat,
jedem »Naturwesen« zukommt. Wird der Charakter als eine unver-
änderliche Qualität der Substanz gedacht, dann wird er nicht nur un-
geeignet, den Widerspruch von Kausalität und Freiheit aufzulösen,
sondern kann auch die Weise nicht beschreiben, wie endliche Wesen,
trotz aller Abhängigkeit von der Einwirkung äußerer Ursachen, ihre
Eigenständigkeit im Sein bewahren und sich so als Substanzen erwei-
sen. Hätten wir nicht einen »Charakter«, der unsere individuelle Wei-
se, Fremdeinflüsse zu rezipieren, dauerhaft bestimmt und dieser Re-
zeption ihren unverwechselbaren »Stil« verleiht, dann könnten diese
Einflüsse gar nicht auf uns wirken, weil jedes »Erleiden« eines fremden
Einflusses einen Akt der Aneignung verlangt, um wirksam zu werden.
Nur der Charakter als individueller »Stil« der Aneignung schließt die
Vielfalt des Erlebten zur Einheit einer Lebensgeschichte zusammen.
Ohne »Charakter« hätten wir keine Geschichte.

Andererseits ändert sich dieser »Stil« unter dem Einfluß dessen,
was wir erfahren haben. Insofern ist unser Charakter nicht nur die Vor-
aussetzung, sondern vor allem das Ergebnis unserer Lebensgeschichte.
Darauf beruht jenes Wechselverhältnis, das in der Überschrift dieses
Abschnitts zum Ausdruck gebracht worden ist: der Charakter – Prinzip
der Lebensgeschichte und zugleich ihr Produkt. Der Charakter eines
Seienden, so wurde an früherer Stelle gesagt, ist seine Fähigkeit, frem-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 109

Versuch einer weiterführenden Deutung

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


de Einflüsse in eigene Tätigkeit zu »übersetzen« (s. o. S. 106). Dieser
Feststellung wird man freilich eine zweite hinzufügen müssen: Diese
Art des »Übersetzens« ist zwar für das jeweilige Seiende charakteri-
stisch, aber, wenigstens bei Lebewesen, keineswegs konstant. Ein allzu
häufig und in allzu geringen zeitlichen Abständen wiederholter Reiz
kann zu dauerhafter »Gereiztheit« und damit zu Überreaktionen füh-
ren; er kann auch das Rezeptionsvermögen »abstumpfen« und kom-
mende Einwirkungen der gleichen Art wirkungslos werden lassen. Ist
der »Charakter« eines Seienden die für dieses Seiende (oder für die
Seienden der gleichen Art) charakteristische Weise der Antwort auf
Einwirkungen seiner Umwelt, dann wird man an solchen Beispielen
ablesen: Es gibt Einwirkungen der Umwelt, die den Charakter eines
Seienden verändern.

Aber auch in solchen Fällen läßt sich beobachten: Auch noch die
Weise, wie ein Seiendes solche Veränderungen erleidet, läßt seinen
»charakteristischen Lebensstil« deutlich werden. Und nicht nur die
mit Vernunft begabten Menschen, sondern auch Pflanzen und Tiere
zeigen ihren Charakter oft im Leiden ebenso deutlich wie im Wirken.
Und sie zeigen diesen Charakter nicht dadurch, daß sie künftig auf glei-
che Umstände gleich reagieren werden, sondern dadurch, daß sie auch
die Veränderung ihrer Reaktionen auf eine Weise erleiden, die für sie
charakteristisch ist. Noch die verwelkende Pflanze und das alternde
Tier, die auf gleiche Lebensumstände auf veränderte Weise reagieren,
zeigen für den, der sie vorher gekannt hat, eine unverwechselbar cha-
rakteristische Gestalt. Sie werden, auch wenn sie sich dessen nicht be-
wußt werden können, auf ihre jeweils charakteristische Weise alt und
gehen auf ihre Weise dem Tode entgegen.

e) Die »lebendige Substanz« ist fähig, eine Geschichte zu haben. –
Zugleich eine Antwort auf die Frage, ob ein endliches Wesen
»Substanz« sein könne

Wenn der »Charakter« eines Seienden die Weise ist, wie seine Wesens-
eigenart erfahrbar zutage tritt, dann wird ein verändertes Verständnis
des Charakters auch ein verändertes Verständnis der Substanz zur Fol-
ge haben. Und wenn der Charakter die Fähigkeit ist, auch Veränderun-
gen in die Einheit einer Lebensgeschichte einzufügen, dann wird auch
die Eigenart der Substanz durch diese Fähigkeit charakterisiert sein.

110 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Endliche Substanzen bewähren ihren Eigenstand im Sein nicht da-
durch, daß ihr »Wesenskern« aller Veränderung enthoben ist, auch
nicht dadurch, daß sie in reiner Selbstbestimmung von allen Fremdein-
flüssen frei bleiben, sondern durch die Weise, wie sie fremde Einflüsse
in eigene Zustände und Tätigkeiten »übersetzen«. Dieser Feststellung
wird man freilich eine zweite hinzufügen müssen: Die Substanz be-
weist Eigengesetzlichkeit gerade in der Weise, wie sie unter dem Ein-
fluß äußerer Ursachen ihren Charakter lebendig weiterentwickelt. Ein
Beispiel mag das verdeutlichen: Auch die Weise, wie ein Mensch mit
den Enttäuschungen und Verletzungen seines Lebens umgeht, sagt et-
was über seinen Charakter aus. Er wird aus solchen Erfahrungen nicht
unverändert hervorgehen. Er wird auf gleiche Umstände künftig an-
ders reagieren als in früheren Lebensphasen. Aber auch noch die Wei-
se, wie er solche Veränderungen erleidet, läßt seinen »persönlichen Le-
bensstil« deutlich werden.

Diese Weise, wie ein Seiendes auch noch den Ereignissen, durch
die es verändert wird, seinen unverwechselbar eigenen »Stil« aufprägt,
bezeugt seine Eigengesetzlichkeit im Tun und Leiden und damit zu-
gleich seinen Eigenstand im Sein: seine lebendige Substantialität. Die
Identität der endlichen Substanz im Wechsel ihrer Zustände beruht
nicht darauf, daß das »Wesen« dieser Substanz vom Wechsel ihrer Zu-
stände unbetroffen bliebe, sondern darauf, daß sie fähig ist, diesen
Wechsel in die Einheit ihrer Lebensgeschichte aufzunehmen.

f) Das »Leben« der Substanz als ihre Fähigkeit zu
»antwortender Selbst- und Umweltgestaltung«

Begriffe, so ist deutlich geworden, geben unserer Erfahrungswelt und
den einzelnen Gegenständen in ihr ihre Gestalt. Erst so tritt der An-
spruch, den die Dinge und Menschen an uns richten, auf inhaltlich be-
stimmbare Weise hervor. Aber diese Gestaltgebung ist kein frei-schöp-
ferisches Spiel unserer Phantasie, sondern antwortet auf den Anspruch
desWirklichen, der uns freilich zunächst nur als ein unbestimmter Im-
puls »zu denken gibt« und erst in der Weise, wie wir ihn antwortend
begreifen, Eindeutigkeit und Kontur gewinnt. Unser Begreifen hat al-
so, ebenso wie unser Wahrnehmen, den Charakter »antwortenden Ge-
staltens« (s. o. S. 76).

Die soeben vorgetragenen Überlegungen aber haben gezeigt: Ein

Erkennen als antwortendes Gestalten A 111

Versuch einer weiterführenden Deutung

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Analogon dieses antwortenden Gestaltens, ein Moment von »antwor-
tender Selbstgestaltung«, charakterisiert nicht nur alle Tätigkeiten des
Subjekts, sondern auch alle Gegenstände, die sich uns zeigen. Das in-
nerweltliche Seiende »lebt« sein »Eigenleben«, indem es fremde Ein-
wirkungen, denen es unterliegt, in Momente dieser antwortenden
Selbstgestaltung verwandelt. Und es kann nur dadurch wirksam tätig
werden, daß es den Objekten seiner Wirkung nicht einfach Gewalt an-
tut, sondern sie ihrerseits zu antwortender Selbstgestaltung anregt.
Sein Sein und Wirken hat den Charakter »antwortender Selbst- und
Weltgestaltung«. »Antwortendes Gestalten« ist insofern nicht nur ein
Charakteristikum des Erkenntnisprozesses. Ein unbewußtes Analogon
dazu bestimmt auch den Naturprozeß. Und man kann den »Charakter«
eines Seienden, der die Aneignung fremder Einwirkungen möglich
macht und die Eigenart dieser Aneignung definiert, als Fähigkeit zur
»antwortenden Selbst- und Umweltgestaltung« definieren.

Diese Entsprechung zwischen dem Begriff und seinem Gegen-
stand ist nicht zufällig. Wenn die Inhalte unseres Anschauens und
Denkens aus Akten des »antwortenden Gestaltens« hervorgehen, dann
wird sich diese Herkunft auch an der Eigenart der Gestalten ablesen
lassen, die auf solche Weise zustande kommen. Diese wahrgenom-
menen und begriffenen Gestalten gehen nicht nur aus dem antworten-
den Gestalten des Subjekts hervor, sondern zeigen selbst den Charakter
»antwortender Selbstgestaltung«. Die Begriffe, mit denen wir aus-
legen, was sich uns in der Wahrnehmung zeigt, müssen daher dieses
Moment antwortender Selbstgestaltung angemessen zur Sprache brin-
gen. Das läßt sich exemplarisch an den Kategorien der Substanz und
der Kausalität zeigen.

Die »Substanzen«, die wir als die Bausteine unserer Erfahrungs-
welt begreifen, bewähren ihren »Eigenstand« nicht dadurch, daß sie
von allen äußeren Einflüssen unberührt blieben, sondern dadurch,
daß sie sich diese Einflüsse auf eine ihrer Natur gemäßen Weise aneig-
nen und zu Momenten ihrer »aneignenden Selbstgestaltung« machen.
Das von außen einstrahlende Sonnenlicht wird von dem Stein, auf den
es fällt, in Wärme verwandelt, also in eine Eigenschaft, die ihm zu-
kommt, nicht dem Licht, das auf ihn einwirkt. Entsprechend »über-
setzt« eine Person das, was ihr widerfährt, in eigene Gemütszustände,
z.B. in den der seelischen Erregung, also in eine Eigenschaft, die ihr
zukommt, nicht der Ursache, die diese Erregung ausgelöst hat.

Und der Übergang vom Wirken der Ursache zur Wirkung, die sie

112 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


an ihrem Objekt hervorruft, beruht darauf, daß sie dieses Objekt nicht
»überwältigt«, sondern zu solcher antwortenden Selbstgestaltung fä-
hig macht. Das Wirken der Ursache »kommt beim Objekt ihres Wir-
kens nur an«, wenn dieses ihm in Akten antwortender Selbstgestaltung
entspricht. Das gilt für die unterschiedlichsten Weisen des Wirkens:
vom Licht, das den Stein erwärmt, d.h. zu eigener Molekularbewegung
veranlaßt, bis zum Lehrer, der seine Schüler »informiert«, d.h. sie be-
fähigt, jene »Form« des eigenen Anschauens und Denkens auszubil-
den, durch die sie das Gehörte in eigene Einsicht verwandeln können.
Es sind gerade Fälle »mißlingender Kausalität«, an denen deutlich wird:
Eine Ursache, die ihr Objekt an dieser »Übersetzung« fremder Einwir-
kung in eigene, seiner Natur entsprechende Selbsttätigkeit hindert, be-
trügt sich selbst um ihre Wirkung. Einstrahlende Energie, die einen
Körper zerstört, kann ihn nicht mehr erwärmen. Der Lehrer, der seine
Schüler am eigenen Nachdenken hindert und sie nötigt, mechanisch
nachzusprechen, was er ihnen vorgesagt hat, kann sie nicht belehren.
Eine Ursache, die ihr Objekt »überwältigt«, verfehlt gerade die Wir-
kung, auf die sie ausgerichtet war.

An dieser Einsicht ist festzuhalten, auch wenn es Gegenbeispiele
zu geben scheint: Man kann nicht leugnen, daß auch zerstörerische Ge-
walt ihre eigene Wirksamkeit entfaltet – von der Schädlingsbekämp-
fung bis zur »Ausschaltung« von Konkurrenten im Lebenskampf. In
solchen Fällen erreicht die Ursache ihr Ziel gerade dadurch, daß sie
dem Objekt gar keine Gelegenheit mehr läßt, auf diese Einwirkung
antwortend zu reagieren. In anderen Fällen ruft sie zwar eine Antwort
hervor, aber eine solche, die nicht so sehr »Selbstgestaltung« als viel-
mehr »Selbst-Mißgestaltung« heißen müßte. Das gilt insbesondere
dann, wenn das Wirken der Ursache Angst erzeugt, die das Objekt
ihrer Wirkung an freier Selbstgestaltung hindert und dazu motiviert,
sich der von der Wirkursache intendierten Fremdgestaltung zu unter-
werfen. Zu vergleichbaren Formen der Selbst-Mißgestaltung werden
Personen veranlaßt, die zum Objekt von Verführung werden.

Doch ist dieser Feststellung eine Unterscheidung hinzuzufügen:
Eine solche Weise der Wirksamkeit mag in gewissen Situationen not-
wendig sein, um Gefahren abzuwenden. Die Bekämpfung von Schäd-
lingen und die Abschreckung potentieller Gewalttäter sind dafür Bei-
spiele. Aber wenn diese Weise des Wirkens zur Dauerhaltung wird,
führt sie zu einer »Vergiftung« der physischen und sozialen Umwelt,
die zuletzt die wirkende Ursache selbst auf gefährliche Weise schädigt.

Erkennen als antwortendes Gestalten A 113

Versuch einer weiterführenden Deutung

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ursachen, die auf solche Weise wirken, schreiben zwar der Welt, in der
sie leben, ihr Gesetz vor. Aber eben dadurch brechen sie das dialogische
Verhältnis zu ihrer Umwelt ab und hindern sich selbst daran, sich in
diesem Dialog geschichtlich weiterzuentwickeln. Es gibt Beispiele da-
für, daß »Erfolge« dieser Art zur Erstarrung und schließlich zur Le-
bensunfähigkeit des scheinbar Mächtigen führen.

Im Unterschied von solchen Fällen können Beispiele eines dialogi-
schen und darum geschichtswirksamen Verhältnisses von Ursache und
Wirkung ein Moment deutlich machen, das zu jeder Wahrnehmung
und jedem Begriff gehört: das Moment ihrer Dialektik (s.u. S. 152–
157).

g) Eine veränderte Bestimmung des Verhältnisses von »Charakter«,
»Freiheit« und »Geschichte« – zugleich eine Antwort auf die
Frage: Wie sind freie Handlungen inmitten der Zeit möglich?

An früherer Stelle wurde gesagt: »Ohne Charakter hätten wir keine
Geschichte.« Nun kann hinzugefügt werden, ohne diese Fähigkeit, die
Mannigfaltigkeit dessen, was uns widerfährt, zur Einheit einer Ge-
schichte zusammenzuschließen, hätten wir keine Freiheit. Denn nur
der individuelle Stil, Veränderungen, die uns widerfahren, als Momen-
te unserer Geschichte anzueignen, macht Freiheit eines endlichen We-
sens als selbstbestimmte Antwort auf diese fremden Einflüsse möglich.
Ohne »Charakter« hätten wir keine Freiheit. Wir sind nur in dem Ma-
ße frei, indem wir fähig sind, für die Geschichte, in der unser Charak-
ter sich bildet, Verantwortung zu übernehmen.

An früherer Stelle ist weiterhin deutlich geworden: Schon Kant
hat gesehen, daß wir für unsere Taten nur verantwortlich sind, wenn
wir Einfluß auf die Eigenart unseres Charakters haben, sodaß der
Charakter kein »Verhängnis« ist, das uns keinen Entscheidungsspiel-
raum läßt. Unsere Handlungen wären denn die Resultate des Zusam-
menspiels von Umweltbedingungen, die nur zu einem sehr geringen
Teil von uns abhängen, und unserem Charakter, den wir uns nicht
ausgesucht haben. Kant hat unsere Verantwortung für unseren Cha-
rakter darin begründet gesehen, daß wir uns diesen Charakter in einer
intelligiblen Handlung außerhalb aller Zeit gegeben haben. Auf die
Unzulänglichkeit dieser Lösung ist an früherer Stelle hingewiesen
worden.

114 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nun hat sich eine Alternative zu dieser unzulänglichen Lösung
gezeigt: Denn wenn unser Charakter gerade an dem spezifischen »Stil«
deutlich wird, mit dem wir auf die Veränderungen reagieren, die wir
erleiden, dann kann unsere Verantwortung für diesen Charakter nicht
darin bestehen, daß wir ihm ein für allemal in einer »intelligiblen
Handlung« seine bleibende Gestalt gegeben haben. Unsere Verantwor-
tung für unseren Charakter ist im Gegenteil darin begründet, daß wir
erfahrene Veränderungen bewußt in Momente einer »Charakterbil-
dung« verwandeln, die es uns gestattet, an derartigen Erfahrungen sitt-
lich zu reifen, ohne unsere Identität zu verlieren.

Schon vom Menschen als einem »Naturwesen« konnte an frühe-
rer Stelle gesagt werden: Sein Charakter bestimmt zwar die Weise, wie
die endliche Substanz sich die Einwirkungen aneignet, die von anderen
Substanzen ausgehen. Aber er »antwortet« auf diese Einflüsse, indem
er zugleich sich selber umgestaltet. Der Charakter des Naturwesens
»bildet sich« im Laufe seiner Geschichte (s. o. S. 109). Dieser Charakter,
der »sich bildet«, ist die Voraussetzung dafür, daß »wir unseren Cha-
rakter bilden«, d.h. bewußt auf seine Entwicklung Einfluß nehmen und
für sie Verantwortung übernehmen. Denn die Weise, wie die Substanz
eine Geschichte hat, ist nicht für alle Arten von Substanzen die gleiche.
Lebewesen »speichern« einmal geschehene Begegnungen mit anderen
Lebewesen auf andere Weise als tote Substanzen die Spuren früherer
Ereignisse an sich tragen. Und vernunftbegabte Subjekte können aus
Erfahrungen, die sie gemacht haben, lernen, mit ähnlichen kommen-
den Erfahrungen auf veränderte Weise umzugehen. Immer handelt es
sich um Weisen »antwortender Selbstgestaltung«. Aber vernunft-
begabte Subjekte bringen ihre Reflexionen in diese Selbstgestaltung
ein und nehmen bewußt Einfluß darauf, welche Erfahrungen sie ma-
chen und wie sich an ihnen ihr Charakter entwickelt. Sie können z.B.
künftig Erfahrungen meiden, von denen sie vorhersehen, daß sie ver-
letzend wirken werden und dann »Abwehrhaltungen« erzeugen, die
einen unbefangenen Umgang mit der Umwelt verhindern. Oder sie
können, wo solche Erfahrungen sich nicht vermeiden lassen, »Ver-
nunft bewahren«, d.h. vermeiden, daß heftige Gefühlsreaktionen zu
Dauerdispositionen führen, die das Verhältnis zur Umwelt, vor allem
zur sozialen Mitwelt, »vergiften«. Die »responsorische Selbstgestal-
tung« nimmt hier den Charakter bewußter Einflußnahme auf die
Geschichte des eigenen Charakters an.

Nur so wird es möglich, den Charakter nicht nur als »Spiegel der

Erkennen als antwortendes Gestalten A 115

Versuch einer weiterführenden Deutung

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eigenen Lebensgeschichte« zu begreifen, sondern für seine Entwick-
lung Verantwortung zu übernehmen. Diese sittlich verantwortete Be-
mühung um »Charakterbildung« setzt voraus, daß die Eigenschaft,
»eine Geschichte zu haben«, schon zur naturhaften Ausstattung des
Menschen gehört. Aber für vernünftige Wesen gehören zu dieser Ge-
schichte immer wieder Möglichkeiten bewußten Eingreifens. Unsere
Verantwortung für unseren Charakter beruht darauf, daß wir unser
ganzes Leben hindurch der Welt, in der wir leben, Möglichkeiten ver-
antwortlicher »Charakterbildung« abgewinnen. Wer dies gelernt hat,
wird sich für diejenigen Verwandlungen offenhalten, die sich aus sol-
chen Begegnungen ergeben. Aber er wird die Veränderungen, die ihm
dadurch widerfahren, in einem neuen Akt antwortenden Gestaltens zu
Momenten seiner eigenen Identitätsfindung machen, statt zum bloßen
Objekt fremder Gestaltungskräfte zu werden.

Dabei hat sich gezeigt: Die Einheit des Ich, dem diese Geschichte
als die seine zugeschrieben werden kann, ist uns nicht fraglos gegeben,
sondern immer neu aufgegeben. Wir müssen diese Einheit immer neu
der Vielfalt dessen, was uns bewußt wird, abgewinnen. Der Begriff des
Ich ist eine »Idee«, d.h. eine Zielvorstellung von der Erfüllung einer
Vernunftaufgabe. Aber die Idee des Ich ist nicht die Zielvorstellung,
alles, was sich uns zeigt, in die stets unveränderten Formen unseres
Anschauens und Denkens aufzunehmen, sondern die Zielvorstellung,
den Veränderungen, die uns im Dialog mit dem Wirklichen widerfah-
ren, einen Ort in unserer Geschichte zu geben. Mit einer gewissen Ver-
einfachung kann man sagen: Charakterbildung ist die Entwicklung der
Fähigkeit, eine Geschichte zu haben, die zukunfts-offen ist und doch
die je meine bleibt, sodaß ich in all ihren Phasen mich selber wieder-
erkennen kann.

Das aber ist nicht nur ein Problem der Psychologie und der Moral,
sondern vor allem ein Thema der Transzendentalphilosophie. Die Psy-
chologie beschreibt, wie in unserem Bewußtsein Zielvorstellungen ent-
stehen und welchen Einfluß sie auf unser Denken und Wollen haben.
Die Moral gibt an, welche Ziele wir uns setzen sollen, um unseren
Handlungen sittlichen Wert, unserer eigenen Existenz sittliche Würde
zu geben. Aber das Ziel, das uns durch die Ideen der Vernunft vor-
gezeichnet wird, liegt allen moralischen Zielsetzungen noch voraus.
Es geht um die Aufgabe, jenen Dialog mit dem Wirklichen möglich zu
machen, der »Erfahrung« heißt.

Denn »Erfahrung« ist mehr als die Rezeption von Eindrücken, die

116 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von den Objekten erzeugt werden. Sie ist aber auch nicht, wie Kant
meinte, das »Produkt«, das der Verstand durch seine »Gesetzgebung«
hervorbringt. Sie ist ein Dialog, aus dem nicht nur die Weise hervor-
geht, wie die Objekte sich uns zeigen, sondern auch die Weise, wie wir
unser Anschauen und Denken responsorisch gestalten und umgestal-
ten. Nur wer zu diesem Dialog fähig ist, hat eine Geschichte.

Für unsere »Charakterbildung« sind wir verantwortlich, weil die
»Fähigkeit, eine Geschichte zu haben«, davon abhängt, daß wir uns
durch den Anspruch, den wir erfahren, zu neuen Formen unserer Sub-
jektivität umgestalten lassen. Aber die Weise, wie wir diese Verantwor-
tung wahrnehmen, ist immer unsere Antwort auf den Anspruch des
Wirklichen, den wir vernehmen. Nicht nur unsere Erfahrungswelt,
sondern auch das eigene Ich gewinnt im dialogischen Wechselverhält-
nis von Anspruch und Antwort seine konkrete Gestalt.

Es ist die Fähigkeit zu diesem Dialog, für die wir Verantwortung
tragen. Denn dieser Dialog verlangt die Bereitschaft des Subjekts, sich
auf eine zukunfts-offene Geschichte einzulassen: Aus jeder neuen Be-
gegnung mit dem Wirklichen und seinem Anspruch kann das Subjekt
verändert hervorgehen, ohne zu wissen, von welcher Art diese Ver-
änderung in concreto sein wird. Die Notwendigkeit, aber auch die
Möglichkeit dieser Offenheit für eine ungewisse Zukunft kommt auch
in den beiden »Grundsätzen des reinen Verstandes« zum Ausdruck, die
nicht unser Anschauen und Wahrnehmen betreffen41 , sondern unser
Begreifen und Urteilen. Diese Grundsätze lauten: »Keine Weise, wie
ein Seiendes sich uns zeigt, ist von solcher Art, daß sie künftige Erfah-
rungen überflüssig macht oder durch künftige Erfahrungen bedeu-
tungslos gemacht werden könnte«42 . Darum ist die Offenheit für un-
sere eigene Geschichte gefordert, wenn Erfahrung möglich sein soll.
Zugleich aber »können wir mit Bezug auf jede Erfahrung dessen gewiß
sein, daß sie uns spezifische Möglichkeiten aufschließt, neue Erfahrun-
gen zu machen oder alte neu zu verstehen«43 . Darum können wir es
verantworten, uns für eine zukunftsoffene Geschichte zu öffnen. Und
sofern diese Geschichte es ist, in der unser Charakter sich bildet, tragen
wir Verantwortung dafür, wie wir unseren Charakter »bilden«. Da aber
unser Charakter es ist, durch den wir fremde Einflüsse in eigene Tätig-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 117

Versuch einer weiterführenden Deutung

41 EaD, S. 334 ff., vgl. o. S. 33.
42 EaD, S. 353.
43 Ibid.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keit »übersetzen«, sind wir auch für diese unsere Taten verantwortlich.
Darauf beruht, trotz aller Abhängigkeit von äußeren Lebensumstän-
den, unsere Freiheit.

Aus dem Gesagten ergibt sich die Möglichkeit, manche Schein-
Alternativen aufzuklären, die die gegenwärtige Diskussion um »Sub-
stanz«, »Kausalität« und »Freiheit« belasten. Ein abstrakter Begriff von
Kausalität verkennt die aktive Rolle des Rezipienten fremder Einflüsse
und begreift deshalb alles Wirken als einseitige Herrschaft desWirken-
den über seine Objekte. Ein auf solche Weise abstrakter Kausalbegriff
führt zu der unzutreffenden Meinung, ein Seiendes könne nur entwe-
der fremden Einwirkungen unterliegen oder Substanz sein, d.h. eigen-
ständig im Sein und daher auch eigenursprünglich in seinem Wirken.
Und ein abstrakter Substanzbegriff versperrt den Blick darauf, daß das
Leben der Substanz sich im Dialog mit seiner Umwelt vollzieht, daß
der Charakter der Substanz sich in diesem Dialog entwickelt und daß
die Substanz in diesen Dialog ihr unverwechselbar eigenes Wort zu
sagen hat. Ein auf solche Weise abstrakter Substanzbegriff führt zu
der ebenfalls unzutreffenden Meinung, unser Charakter könne nur
entweder durch eine »intelligible Handlung« außerhalb aller Zeit de-
finiert sein, oder er sei das bloße Produkt unserer Umwelt und entziehe
sich daher unserer sittlichen Verantwortung. Auf solche Weise entste-
hen Theorien, die der Selbst-Erfahrung des Subjekts widersprechen,
aber mit der Schein-Evidenz auftreten, jede abweichende Auffassung
sei selbstwidersprüchlich und daher irrig. Es ist der nicht abstrakte,
sondern lebendige Begriff von Kausalität und Substanz, der uns lehrt,
derartige Schein-Evidenzen als Folgen einer wirklichkeitsfernen Be-
griffsbildung zu durchschauen und die daraus gezogenen Folgerungen
zu vermeiden.

7. Die Dialektik des Verhältnisses von Begriff und Gegenstand

a) Die Dialektik des Begreifens und die »Emergenz« des
begriffenen Gegenstands

An früherer Stelle (s. o. S. 43 ff.) war von der Dialektik der Wahrneh-
mung die Rede. Einerseits ist es immer das Subjekt, das durch die Form
seines Anschauens und Wahrnehmens die Gestalt des Wahrgenom-
menen zustande bringt. Andererseits ist es der Gegenstand, der uns

118 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


veranlaßt, aus der Vielfalt der Bildgestalten, die wir anschauend erfas-
sen, immer neu zu jenem gesammelten Hinblick zu finden, ohne den
kein Akt der wahrnehmenden Synthesis zustande käme. Und zuletzt
ist es der Gegenstand, der aus unserer vielfältigen gestaltenden Tätig-
keit als eine eigenständige Wirklichkeit »auftaucht«, die sich unserer
Subjektivität »entgegenwirft« (se objicit) und so zum »Objectum«
wird, das wir anschauend erfassen. Anschauend an diesen Gegenstand
hingegeben lassen wir alle Reflexion auf uns selber hinter uns und fin-
den so zu einer Gegenwart, die den Fortgang unserer Tätigkeiten und
Leiden unterbricht.

Dann freilich erfahren wir: Es ist noch einmal der gleiche Gegen-
stand, dessen je größerer Anspruch uns immer wieder die Vorläufigkeit
und Überbietungsbedürftigkeit unseres Anschauens und Wahrneh-
mens bewußt macht und uns nötigt, erneut und in vielfacher Weise
genauer hinzusehen und dabei bisher übersehene Einzelheiten und Be-
züge zu entdecken. Und in vielen Fällen wird der gleiche Gegenstand
von uns einen Wechsel der Perspektive verlangen, die uns auch das
bisher Gesehene in neuen Bezügen erfassen läßt. Der Gegenstand
könnte uns nicht ohne unser Zutun begegnen und tritt doch allem,
was wir anschauend und wahrnehmend gestalten, als Maßstab seiner
kritischen Beurteilung gegenüber. Dabei macht er uns deutlich: Wenn
wir ihn unter verschiedenen Perspektiven betrachten, zeigt er sich uns
in einer Vielfalt von Aspekten, sodaß er, als der eine und identische
Gegenstand, gerade dadurch seine Einheit unseren Blicken entzieht.
Indem er uns immer wieder zum Wechsel der Perspektive nötigt, läßt
er uns wahrnehmen, daß er sich in keiner derWeisen erschöpft, wie wir
ihn anschauend und wahrnehmend erfassen.

Schon bei dieser Beschreibung der Wahrnehmung zeichnete sich
ab, daß die gleiche vorantreibende Dialektik des Gegenstandsbezuges
auch im Vorgang des Begreifens wiederkehren werde (s. o. S. 47). Diese
Dialektik des Begreifens läßt sich in folgenderWeise beschreiben: Es ist
einerseits das Subjekt, das durch seine Ideen den Kontext aufbaut, in-
nerhalb dessen die Gegenstände uns so begegnen, daß sie sich unseren
subjektiven Meinungen »entgegenwerfen« und zeigen können, »was
sie wirklich sind«. Und es ist das gleiche Subjekt, das durch seine Be-
griffe diejenigen Fragen stellt, die der Gegenstand beantworten kann,
um auf diese Weise sein Wesen und Wirken erkennen zu lassen.

Ohne diese Tätigkeit des Subjekts käme uns das Objekt gar nicht
als solches zu Gesicht. Und wenn das Wahrgenommene der Text ist,

Erkennen als antwortendes Gestalten A 119

Die Dialektik des Verhältnisses von Begriff und Gegenstand

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den wir durch unsere Begriffe auslegen, dann ist diese Auslegung et-
was anderes als ein Spiel mit Einfällen, die zur Deutung des Textes an-
geboten werden. Die Auslegung ist kritisch, sofern sie nicht nur denje-
nigen Schein überwindet, der aus der Wahrnehmung hervorgehen
kann, sondern auch die Willkür subjektiver Deutungen. Sie zeigt den
gesetzmäßigen Zusammenhang auf, kraft dessen die Weise, wie wahr-
genommene Dinge sich zeigen, sich aus dem ergibt, was sie wirklich
sind, aus der »quidditas rei sensibilis«44 . Ohne diese auslegende Lei-
stung des Subjekts könnte der Gegenstand sich nicht mit »widerstän-
digem Eigenstand« unseren subjektiven Meinungen »entgegenwer-
fen« und so erst zum »Ob-jectum« werden.

Aber wenn wir durch unsere Ideen den Kontext einer solchen kri-
tischen Auslegung aufbauen und durch unsere Begriffe den logischen
»Ort« des einzelnen Gegenstands in diesem Kontext bestimmen, dann
haben unsere Ideen und Begriffe den Charakter von Antworten, den
wir auf den Anspruch des Wirklichen geben. Und auch für das Begrei-
fen gilt, was an früherer Stelle über das Anschauen und Wahrnehmen
gesagt worden ist: Nicht nur der angeschaute, auch der begriffene Ge-
genstand taucht aus unserer vielfältigen subjektiven Tätigkeit als eine
eigenständige Wirklichkeit auf, die uns mit dem Anspruch auf Maß-
geblichkeit gegenübertritt. Darum ist nicht nur das Anschauen, son-
dern auch das Begreifen ein Akt der Hingabe an den Gegenstand, die
alle Reflexion des Subjekts auf seine Eigentätigkeit hinter sich läßt.
Diese Eigentätigkeit des Subjekts ging dem Erscheinen des Gegen-
stands ermöglichend voraus. Aber wenn der Gegenstand sich zeigt,
kommt diese Eigentätigkeit des Subjekts zur Ruhe, und das Begreifen
wird zum hinnehmenden Hören auf dieWeise, wie die Sache selbst sich
ausspricht.

Dann freilich werden wir immer wieder erfahren: Unser Begreifen
erweist sich, gemessen an dem Anspruch, den es beantworten will, als
unzulänglich und überbietungsbedürftig. Der Gegenstand tritt unseren
Ideen und Begriffen mit »widerständigem Eigenstand« entgegen und
zeigt uns die vorantreibende Kraft dieses Widerstandes dadurch an,
daß er uns dazu auffordert, auch in intellektueller Hinsicht »erneut
und genauer hinzusehen«. Nur so werden wir am Gegenstand Merk-
male und Zusammenhänge entdecken, über die wir bisher »hinweg-
gesehen« haben. Nur im Blick auf den Gegenstand können wir fragen:

120 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

44 Vgl. Thomas von Aquin, Quaestiones disputatae de anima, Art. 4c.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Haben wir die Eigenart, mit der er uns in widerständigem Eigenstand
gegenübertritt, also seine »Substantialität«, angemessen erfaßt? Und
was muß geschehen, um den diesem Gegenstand angemessenen Sub-
stanzbegriff erst auszubilden? Und ist es uns gelungen, die kausalen
Wechselbeziehungen, in denen der Gegenstand steht, so zu beschrei-
ben, daß wir begreifen, wie er in seiner spezifischen Eigenart aus den
Ursachen, die auf ihn einwirken, hervorgehen konnte und seinerseits
fähig wurde, die Objekte seiner Wirksamkeit zu der spezifischen Weise
ihres Seins und Wirkens hervorzurufen? Haben wir begriffen, was
»Kausalität« in dem konkreten Fall, den wir untersuchen, bedeutet?

Bei dem Versuch eines solchen »genaueren Hinsehens« wird sich
oft genug zeigen, daß wir nicht nur in inhaltlicher Hinsicht noch unbe-
antwortete Fragen an den Gegenstand zu richten haben, sondern auch
der Form nach die rechte Weise des »Hinblicks« erst finden müssen,
wenn der Gegenstand uns jenen »Anblick« gewähren soll, der unser
Erkennen wirklich weiterführt. Dann nötigt uns der Gegenstand, uns
»zur Neuheit des Denkens umgestalten zu lassen, damit wir zum Ur-
teilen fähig werden«45 .

Die Dialektik des Begreifens läßt sich daher, in einer Kurzformel,
so beschreiben: Es ist der Anspruch der Sache, der uns zu denken gibt.
Es ist unser Denken, das durch seine Ideen der Sache, die sich uns zeigt,
einen Kontext gibt, innerhalb dessen ihr Anspruch aus einem zunächst
noch unbestimmten Impuls in einen eindeutigen Auftrag antworten-
den Gestaltens verwandelt werden kann. Und es sind unsere Begriffe,
durch die wir diesen Auftrag zu erfüllen versuchen. Aber gerade da-
durch, daß wir den Anspruch der Sache durch unsere Begriffe beant-
worten, wird es möglich, daß die begriffene Sache aus dem Ordnungs-
gefüge unserer Begriffe in widerständigem Eigenstand »auftaucht«,
uns zum hinnehmenden Hören auf ihre Selbstaussage befähigt und
dabei immer wieder der Unzulänglichkeit unseres Begreifens überführt
und uns zur Neuheit eines umgestalteten Denkens aufruft, aber auch
fähig macht.

Unser Anschauen und unser Begreifen stimmen also in einem we-
sentlichen Moment überein: Es ist jedesmal das »Auftauchen« des Ge-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 121

Die Dialektik des Verhältnisses von Begriff und Gegenstand

45 (Diese Formulierung enthält eine bewußte Anspielung auf Röm 12,2, wo der Apostel
seine Leser darauf aufmerksammacht, daß sie nur durch diese Umgestaltung dazu fähig
werden, Urteile zu treffen über »das Gute, Zustimmungswürdige, Vollkommene«, das
»Gott gefällt«.)

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


genstands aus unseren Wahrnehmungsbildern und Begriffsgestalten,
das uns nötigt, unsere physische und geistige Perspektive zu wechseln,
sodaß das dialektische Verhältnis von Subjekt und Objekt sich zu einer
zukunftsoffenen Geschichte entfaltet. Die so verstandene »Emergenz«
des Gegenstands ist das zentrale Problem sowohl der transzendentalen
Wahrnehmungslehre (Ästhetik) als auch der transzendentalen Be-
griffslehre (eines Teils der transzendentalen Logik).

b) Die »Emergenz« des Gegenstandes und der
»Perspektivenwechsel« des Begreifens

Dieses »Auftauchen des Gegenstands« geschieht freilich beim Begrei-
fen auf andere Weise als beim Wahrnehmen. Die »Perspektive« unse-
res Begreifens ist nicht durch einen Standort bestimmt, den wir, wie
unseren Standort im Raum, willentlich oder unwillkürlich ändern
könnten. Geistige Perspektiven ergeben sich aus den Zielvorstellungen
der Vernunft, also aus unseren Ideen. Sie geben dem Zusammenhang,
in den alle Gegenstände, die wir erkennen, eingeschrieben sind, seine
Struktur.

Ein »Wechsel« dieser Perspektiven setzt deren Pluralität voraus.
Die Ideen des »Ich« und der »Welt« können verschiedene Gestalten
annehmen. Dann zeichnen diese Ideen dem Verstand unterschiedliche
Aufgaben vor. Und die Kategorien, durch die der Verstand diese Auf-
gaben zu erfüllen versucht, gewinnen eine je spezifische Bedeutung.
Die bekanntesten Beispiele dafür sind: das »Ich« des Forschers, das sei-
ner Idee nach universal vertretbar ist, ist nicht das »Ich« der sittlichen
Entscheidung, das seiner Idee nach unvertretbar ist. Und die »Welt«
der Forschung, in der alles ein austauschbarer Fall unter einer Regel ist,
ist nicht die Welt, in der uns das sittlich Verpflichtende begegnet.

Das klassische Beispiel dafür ist das in jüngerer Zeit oft zitierte
»Antlitz des Anderen«, das uns unter einen spezifisch moralischen An-
spruch stellt. Die Eigenart dieses Anspruchs hat vor allem Emmanuel
Lévinas mehrfach eindrucksvoll beschrieben46 . Dieser Anspruch rich-
tet sich nicht an das Forscher-Ich, das der Idee nach universal vertretbar
ist, sondern an das Ich der sittlichen Entscheidung, das sich als unver-

122 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

46 Vgl. dazu neben dem schon erwähnten Artikel »Die Spur des Anderen« vor allem:
E. Lévinas, Totalilté et infini, Den Haag 1961.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tretbar erfährt. Und es nicht Teil der »Natur«, in der alles nur »Fall
unter einer Regel« ist, sondern Teil einer Gemeinschaft sittlicher Sub-
jekte, die ebenso unvertretbar sind wie das sittliche Ich, das ihren An-
spruch erfährt. Wer diesen Anspruch vernimmt und zur Sprache zu
bringen versucht, für den gewinnen die Ideen des Ich und derWelt eine
andere Bedeutung als bei der Beschreibung von Naturvorgängen. Und
entsprechend werden die Kategorien des Verstandes eine spezifische
Gestalt annehmen müssen, wenn sie dazu geeignet sein sollen, der Er-
füllung der Aufgabe zu dienen, die diese Ideen uns vorzeichnen. Auch
die Welt der sittlichen Pflichten kennt kausale Zusammenhänge. Aber
die Weise, wie aus erfahrenen Pflichten neue Pflichten entspringen, ist
eine andere als die Weise, wie aus Naturphänomenen andere Natur-
phänomene hervorgehen. Und der Andere, dessen Antlitz uns an-
schaut, will auf andere Art in seinem Eigenstand erfaßt und anerkannt
sein als das Naturwesen. Der sittlich erfahrende Andere ist auf andere
Weise »Substanz« als die Blume im Garten, obgleich auch sie uns als
etwas Eigenständiges und Eigenwertiges gegenübertritt.

Nur wo es eine solche Pluralität der Perspektiven gibt, ist ein
Wechsel zwischen ihnen möglich. Er wird notwendig, wenn sich inner-
halb einer bestimmten Welt ein Wirkliches zeigt, das mit den Katego-
rien, nach denen diese Welt aufgebaut ist, nicht angemessen beschrie-
benwerden kann. Um demAnspruch diesesWirklichen zu entsprechen,
wird es nötig, die bisher bewährten Kategorien nicht preiszugeben, aber
ihnen eine neue Bedeutung zu geben. Auch das läßt sich an der Weise,
wie wir das »Antlitz des Anderen« erfahren, exemplarisch beschreiben.

Für den Anderen, dessen »Antlitz« wir als den Ursprung einer
sittlichen Forderung erfahren, ist es wesentlich, daß er uns in der Na-
tur begegnet, die wir theoretisch erkennen, aber sich nicht darin er-
schöpft, ein Teil dieser Natur zu sein. Sähen wir ihn nicht im Kontext
der Natur, dann könnten wir die Gestalt, in der er sich uns darbietet,
nicht als die Folge fremder Einwirkungen deuten, z.B. gewisse Züge in
seinem Gesicht nicht als »Narben« deuten, die sein bisheriges Lebens-
schicksal ihm geschlagen hat. Und wir könnten die Folgen nicht ab-
schätzen, die sich ergeben werden, wenn wir versuchen, ihn künftig
vor ähnlichem Schaden zu bewahren und ihm bei der Überwindung
der erlittenen Verwundungen beizustehen. Aber wir bemerken zu-
gleich, daß der Andere sich nicht darin erschöpft, ein Teil der »Natur«
zu sein. Er ist mehr als ein vertretbarer Fall unter allgemeinen Regeln;
und wir, die wir seinen Anspruch vernehmen, sind mehr als vertretbare

Erkennen als antwortendes Gestalten A 123

Die Dialektik des Verhältnisses von Begriff und Gegenstand

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Forschersubjekte. Aber es ist ein Teil unserer sittlichen Verantwortung,
sowohl bei dem Versuch, das Antlitz des Anderen in seiner unverwech-
selbaren Gestalt aus seiner Geschichte zu deuten, als auch bei dem Ver-
such, in diese seine Lebensgeschichte helfend einzugreifen, in aller
Nüchternheit die Frage nach Ursachen und Wirkungen der genannten
Art zu stellen.

Was hier das »Auftauchen« des Gegenstandes genannt worden
ist, ist vor allem der Doppelaspekt seines Erscheinens. Das Antlitz, das
uns anschaut, löst sich jeweils aus dem Kontext, den wir aufbauen
mußten, um seinen Anspruch zu vernehmen. Aber es verläßt diesen
Kontext nicht, sondern erweist sich als Glied zweier Welten. Kantisch
gesprochen: Es ist ein Teil der »Welt der Zwecke«, d.h. der sittlich ver-
pflichtenden Handlungsziele, und hört doch nicht auf, zugleich ein
Glied der Natur zu sein. An diesem Beispiel läßt sich eine allgemeine
Regel ablesen: Ebensowenig wie es einen räumlichen Standort gibt, von
dem aus wir alle perspektivisch verschiedenen Aspekte des wahr-
genommenen Gegenstands überblicken könnten, gibt es einen geisti-
gen »Standort«, von dem aus wir alle Weisen, wie der Gegenstand uns
zum Denken und Begreifen herausfordert, zusammenschauen könn-
ten. Der eine und identische Gegenstand verbirgt sich für unser Be-
greifen nicht weniger als für unser Wahrnehmen in der Vielheit der
Weisen, wie er uns als Glied mehrerer Welten gegenübertritt und uns
in verschiedenen Formen unserer Subjektivität in Anspruch nimmt.

Daraus ergibt sich, trotz aller Differenz zwischen dem Wahrneh-
men und dem Begreifen, eine wichtige Gemeinsamkeit: Wie wir dem
wahrgenommenen Gegenstand seine Herkunft aus dem Dialog des
Subjekts mit dem Anspruch »ansehen«, auf den das Wahrnehmen
»antwortet«, und den Fortgang dieser Geschichte in eine offene Zu-
kunft hinein vorhersehen, so begreifen wir auch denkend den von uns
begriffenen Gegenstand in seiner Herkunft und Zukunft als Phase in
dem Dialog, den wir mit der Wirklichkeit und ihrem Anspruch führen.
Und wir begreifen, daß der Gegenstand mit seinem Anspruch immer
größer ist als unsere begreifende Antwort. In dem Maße, in dem wir
ihn begreifen, läßt er uns zugleich erkennen, daß er sich in keiner der
Weisen erschöpft, wie wir ihn begreifend erfassen.Wie derWürfel, den
wir sehen, uns sehen läßt, daß er eine Rückseite hat, die wir nicht se-
hen, und daß es keinen Standort gibt, von dem aus wir alle seine Seiten
in einer einzigen Perspektive sehen könnten, so führt uns auch der be-
griffene Gegenstand an die Grenze unseres Begreifens. Der begriffene

124 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gegenstand läßt uns begreifen, daß alle unsere Begriffe nur Aspekte
seiner Wirklichkeit erfassen, und daß seine Einheit sich in der Vielheit
der begriffenen Aspekte gerade verbirgt.

8. Die Kultur des Begreifens als vielgestaltige Aufgabe

Die Begriffe des Verstandes, die wir auf die Inhalte unserer Wahrneh-
mung anwenden, geben diesen Inhalten ihre eindeutige Stelle in jenem
Zusammenhang, dessen Aufbau uns von der Vernunft zur Aufgabe
gemacht wurde. Erst so gewinnt das Wahrgenommene jene Gestalt, in
der es zum Gegenstand von Urteilen gemacht werden kann. In diesem
Sinne hat Kant mit Recht die Verstandesbegriffe »Funktionen zu (mög-
lichen) Urteilen« genannt47 .

In den hier vorgetragenen Überlegungen ist am Beispiel des For-
schers deutlich geworden: Unsere Verstandesbegriffe formulieren Fra-
gen, die so gestellt werden, daß dieWahrnehmung sie beantworten kann
(s. o. S. 52 f.). Darum ist die Begriffsbildung daran zu messen, ob sie es
gestattet, an die Wahrnehmung die sachgerechten Fragen zu stellen.
Schon die Weise unseres Fragens muß geeignet sein, den Anspruch des
Wirklichen vernehmbar zu machen. Diese Weise des Fragens will ge-
lernt sein. Und schon dazu bedarf es einer »Kultur der Begriffsbildung«.
Nur dann könnenwir, in einem zweiten Schritt,Wahrnehmungsinhalte
als Antworten auf diese Fragen lesen und diese Antworten als Weisen
auslegen, wie dasWirkliche selbst sich uns präsentiert. Daraus wird für
die Kultur der Begriffsbildung zu folgern sein: Es ist nötig, sich in unter-
schiedliche Weisen der Begriffsbildung einzuüben, wenn es möglich
sein soll, auf den verschiedenen Feldern der Erfahrung die themenge-
rechten Fragen zu stellen und der jeweiligen Art derWahrnehmung die
angemessene Antwort auf diese Fragen abzugewinnen.

a) Die Ideen der Vernunft und die vielfältigen Aufgaben,
die sie dem Begreifen stellen

Die Notwendigkeit, sich auf die unterschiedlichen Weisen der Wahr-
nehmung zu beziehen und sich an ihnen hermeneutisch zu bewähren,

Erkennen als antwortendes Gestalten A 125

Die Kultur des Begreifens als vielgestaltige Aufgabe

47 KdpV B 129.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


betrifft nicht nur die Kategorien des Verstandes, sondern auch die Ide-
en der Vernunft. Darum sei zunächst noch einmal in Erinnerung geru-
fen, was an früherer Stelle über die Vielgestaltigkeit der Raum- und
Zeitanschauung gesagt worden ist, sowie über die Folgerungen, die dar-
aus für das Verständnis der Ideen zu ziehen sind, vor allem für die Idee
der Welt. (s. o. S. 84 ff.).

Die moralische, ästhetische oder religiöse Wahrnehmung ist von
strukturell anderer Art als die wissenschaftliche Empirie. Wenn nun
dieWahrnehmung der Text ist, auf den alle Begriffe immer wieder aus-
legend zurückkommen müssen, dann gilt dies auch für die Ideen der
Vernunft. Sie zeichnen die beiden umfassenden Kontexte vor, in denen
alles seine Stelle finden muß, was für uns zum Gegenstand werden soll:
den Kontext einer Welt, die alle Gegenstände unseres Erkennens und
Wollens umfaßt, und den Kontext des »Ich denke«, das alle Akte um-
greift, durch die wir uns auf diese Gegenstände beziehen. Auch diese
Ideen bleiben auslegend auf die Wahrnehmung bezogen. Und da die
Ideen sich nicht unmittelbar auf die Gegenstände unserer Erfahrung
beziehen, sondern auf die Form des Kontextes, innerhalb dessen sie
uns gegeben sind, sind die Texte, auf die sich auslegend beziehen, nicht
primär die Inhalte unseres Anschauens und Wahrnehmens, sondern
vor allem die Formen, in denen wir diese Akte vollziehen, die Anschau-
ungsformen von Raum und Zeit.

In diesem Sinne konnte schon im ersten Teil der hier vorgelegten
Untersuchung gesagt werden: Der angeschaute Raum ist die den Sin-
nen präsent gewordene Idee der Welt. Hier fügt sich die Mannigfaltig-
keit räumlicher Relationen, in denen einzelne Seiende sich zueinander
verhalten, vor allem die Mannigfaltigkeit ihrer Orte und Bahnen, zu
einem umfassenden Ganzen zusammen (s.o. S. 35). Entsprechend ist
die Zeit, die wir nicht konstruieren, sondern wahrnehmen, nicht nur
ein Modus, wie die Idee der »Welt« uns anschaulich gegenübertritt;
sie ist zugleich die den Sinnen präsent gewordene Idee des Ich, das
den unterschiedlichsten Inhalten seines Erlebens eine eindeutige Stelle
in einem geordneten Zusammenhang zuweist (s. o. S. 39).

Wenn nun diese Anschauungsformen von Raum und Zeit je un-
terschiedliche Gestalten annehmen können, dann ist zu erwarten, daß
auch die Ideen der Vernunft eine unterschiedliche Gestalt annehmen
werden (s. o. S. 82 ff.).

Die ethisch verstandene Welt ist das Feld von Begegnungen, in
denen wir die Chance der Selbstfindung durch Selbsthingabe ergriffen

126 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder versäumt haben oder künftig ergreifen können und nicht versäu-
men dürfen. Entsprechend ist die ästhetische Idee der »Welt« der Be-
griff von einem allumfassenden Verweisungszusammenhang. Inner-
halb dieses Zusammenhangs können die Orte und Stunden, an denen
die Dinge und Menschen sich uns auf spezifisch ästhetische Weise prä-
sentierten, als »exorbitant«, »aus dem Geleise (orbita) werfend«, und
zugleich als »erfüllend« sich gegenseitig auslegen, aber nicht relativie-
ren. Dagegen ist die wissenschaftliche Idee der »Welt« der Begriff von
einem allumfassenden Maß-System, in dem wir allem, was sich uns
zeigt, seine eindeutige Stelle geben können, um es so von den Gebilden
unserer subjektiven Phantasie zu unterscheiden. Entsprechend ist die
religiös verstandene »Welt« der Begriff vom allumfassenden Ganzen
solcher Gestalten, in denen eine Begegnung oder Wiederbegegnung
mit dem Heiligen geschieht, und von den Verhältnissen der Orte und
Stunden, von denen eine solche Begegnung erwartet werden darf. Dazu
gehören Stunden, die in kosmischen Perioden regelmäßig wiederkeh-
ren, vor allem astronomisch beobachtbare Ereignisse, und Orte, die
man aufsuchen kann, um günstige Beobachtungsbedingungen zu fin-
den, z.B. Berggipfel oberhalb der Baumgrenze. Zu solchen Stunden
und Orten gehören aber auch die Feste und die Orte ihrer feierlichen
Begehung.

b) Die Vielfältigkeit der Verstandesbegriffe

Wenn unsere Verstandeskategorien die Aufgabe haben, alle Inhalte un-
serer Erfahrung dem Kontext einer »Welt« einzuordnen, dann ist zu
erwarten, daß diese Kategorien auf jedem unserer Erfahrungsfelder
diejenige Gestalt annehmen werden, die der je besonderen Form der
jeweiligen Erfahrungswelt entspricht. Diese je unterschiedliche Bedeu-
tung der Verstandeskategorien tritt besonders deutlich bei den Katego-
rien der Substanz und der Kausalität hervor.

α) »Kausalität« und »Substanz« im unterschiedlichen Kontext der
wissenschaftlichen Empirie bzw. der ästhetischen Erfahrung

Allen Abwandlungen dieser Kategorien ist gemeinsam, daß »Sub-
stanz« den Eigenstand der einzelnen Seienden in ihrem Verhältnis zu-
einander bezeichnet, »Kausalität« aber ihren dynamisch-energetischen

Erkennen als antwortendes Gestalten A 127

Die Kultur des Begreifens als vielgestaltige Aufgabe

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zusammenhang untereinander. Innerhalb dieser Gemeinsamkeit be-
trifft der Unterschied besonders deutlich die Weise, wie die Begriffe
»Substanz« und »Kausalität« zur Beschreibung derjenigen Gegenstän-
de verwendet werden, die uns innerhalb der neuzeitlich-wissenschaft-
lichen Empirie bzw. der ästhetischen Erfahrungswelt begegnen.

Bei der Beschreibung der Objekte wissenschaftlicher Forschung
tritt der Gesichtspunkt ihres Eigenstandes gegeneinander gegenüber
dem Gesichtspunkt ihres funktionalen Zusammenhangs untereinander
so sehr zurück, daß Cassirer von einer fortschreitenden Verwandlung
von »Substanzbegriffen« in »Funktionsbegriffe« sprechen konnte
(E. Cassirer, »Substanzbegriff und Funktionsbegriff«, Berlin 1910).
Der Begriff der Kausalität aber beschreibt hier so ausschließlich den
mathematisch beschreibbaren funktionalen Zusammenhang der Er-
scheinungen, daß die Unterscheidung eines »Agens« von seinen
»Actiones« gegenstandslos zu werden scheint.

Anders verhält es sich, wenn der einzelne Gegenstand wissen-
schaftlicher Erkenntnis in seinem Verhältnis zum Forscher betrachtet
wird. Die Tatsache, daß aus jedem gelösten wissenschaftlichen Problem
sogleich eine Fülle weiterer ungelöster Probleme entspringt, zeigt an,
daß das Objekt dem erkennenden Subjekt aus einem spezifischen Ei-
genstand heraus gegenübertritt. Nur so behält es im Dialog mit dem
erkennenden Subjekt das erste und immer wieder auch da letzte Wort:
das erste Wort seines Anspruchs, mit dem es den Erkenntnisprozeß in
Gang bringt, und das jeweils letzte Wort, durch das es die jeweils gege-
bene Antwort als überbietungsbedürftig erweist. Insofern beschreibt
der Begriff der Substanz nicht das Verhältnis des einzelnen For-
schungsgegenstands zu anderen Forschungsgegenständen, wohl aber
ihr Verhältnis zum betrachtenden Subjekt.

In der »ästhetischen Welt« gewinnt der rätselhafte Vorgang, in
dem das einzelne Schöne aus allen funktionalen Zusammenhängen zu
seinem unverwechselbaren Eigenstand hervortritt, so sehr an Bedeu-
tung, daß von einer kausalen Verknüpfung nur noch mit Einschrän-
kung die Rede sein kann. Die Begegnung mit dem Schönen kann uns
so faszinieren, daß die gesamte übrige Erfahrungswelt uns im Ver-
gleich zu ihr wie ein blasses Bild erscheint. Deshalb ist das Schöne über-
all dort, wo es begegnet, so sehr das unverwechselbar Einzelne, daß der
Anschein entsteht, es habe nicht seinesgleichen, und alle Kausalität be-
treffe nur den inneren Vorgang seiner Selbstgestaltung. Von einem
»kausalen Einfluß«, der die verschiedenen Gegenstände der ästheti-

128 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schen Erfahrung untereinander verbindet, kann dann nur in dem Sinne
die Rede sein, daß das Kunst-Schöne den »Stil seiner Zeit« an sich trägt
und insofern durch die Stilentwicklung vorangehender Epochen be-
dingt ist, das Natur-Schöne aber als Phase in der gestaltbildenden »Pro-
duktivität« der Natur verstanden werden kann, vor der, wie Schelling
gesagt hat, »das Produkt verschwindet«.

β) »Kausalität« und »Substanz« im Kontext der sittlichen bzw.
der religiösen Welt

Die »sittliche Welt« hat mit der ästhetischen gemeinsam, daß es in
jeder Begegnung mit einzelnen Gegenständen der Erfahrung jedesmal
»ums Ganze« geht. Die Pflicht, die den spezifischen Gegenstand der
sittlichen Erfahrung ausmacht, verlangt die Vorbehaltlosigkeit der
Hingabe. Halbherzigkeit ist der Feind aller Moral. Darin ist, wie noch
zu zeigen sein wird, die sittliche Erfahrung der religiösen verwandt.
Und dennoch gibt es einen kausalen Zusammenhang zwischen den
Pflichten. Aus erfüllten Pflichten gehen neue, noch unerfüllte Pflich-
ten hervor. Darin ist die sittliche Erfahrung der wissenschaftlichen Em-
pirie vergleichbar, bei der aus gelösten Problemen sogleich neue Pro-
bleme entstehen. Aber dieser kausale Zusammenhang ist von ganz
anderer Art als derjenige, kraft dessen Naturphänomene auseinander
hervorgehen, z.B. die Ausdehnung eines Körpers aufgrund seiner Er-
wärmung. Von wiederum anderer Art ist der Zusammenhang, in dem
gelöste theoretische Fragen neue Probleme zur Folge haben. Und noch-
mals von anderer Art ist der Vorgang, in dem aus erfüllten sittlichen
Pflichten neue Pflichten hervorgehen.

Die besondere Struktur der sittlichen Welt nötigt uns also zu
einen spezifischen Gebrauch der Begriffe »Entstehung« und »Entste-
hungsgrund« und gibt so dem Begriff der Kausalität eine spezifische
Bedeutung. Im Judentum wird dieser Zusammenhang vor allem durch
das Sprichwort aus den »Sprüchen der Väter« beschrieben: »Der Lohn
für einen erfüllten Auftrag ist ein neuer Auftrag«48 – oder in der Spra-
che des Neuen Testaments formuliert: »Weil du über Weniges getreu
gewesen sind, werde ich dich über Vieles setzen«49 . Diese Beschreibung

Erkennen als antwortendes Gestalten A 129

Die Kultur des Begreifens als vielgestaltige Aufgabe

48 Sprüche der Väter, 4. Kapitel, Spruch 2, deutsch in: Paul Riessler, Altjüdisches
Schrifttum außerhalb der Bibel, Augsburg 1928, 1070.
49 Luk 19,17.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Zusammenhangs zwischen erfüllten Pflichten und neuen Aufträ-
gen entspricht der sittlichen Erfahrung auch dann, wenn diese aus dem
speziell religiösen Zusammenhang gelöst wird, in dem die Bibel von
dem Entstehungszusammenhang der Pflichten spricht. Erfüllte Pflich-
ten lassen neue Pflichten entstehen, weil sie den Blick für sittlich rele-
vante Situationen schärfen und die Kraft zu dem Entschluß stärken,
erfahrene Verpflichtungen auf sich zu nehmen. So erhöht jede sittliche
Erfahrung, die wir machen, unsere Fähigkeit, neue sittliche Erfahrun-
gen zu machen.

Und ähnlich wie in der religiösen Erfahrung ist in der sittlichen
die Erfahrung erfüllter und neu entdeckter Pflichten mit der Verhei-
ßung der Selbstfindung durch Selbsthingabe verbunden. Eine zum
Sprichwort gewordene Regel besagt: »Sag mir, an wen oder was du dich
vorbehaltlos hingeben kannst, und ich sage dir, wer du bist« – oder ge-
nauer gesagt: »… wer du durch diese Hingabe werden kannst«. »Kau-
salität« ist im sittlichen Zusammenhang nicht nur die Weise, wie
Pflichten aus Pflichten entstehen, sondern auch die Weise, wie im Pro-
zeß moralischer Erfahrungen und sittlicher Praxis das sittliche Ich erst
seine Gestalt gewinnt.

Der Begriff des »substantiellen Eigenstands« aber beschreibt die
Eigenart der Gegenstände sittlicher Erfahrung insofern, als das sittlich
Gute sich niemals in dem erschöpft, was wir selber geplant und reali-
siert haben. Der sittliche Anspruch, den wir erfahren, wird zum Maß-
stab, an dem wir unser Planen und Wollen kritisch messen, und zum
vorantreibenden Stachel, der uns nötigt, dieses unser Planen und Wol-
len zu verändern. Dadurch zeigt dieser Anspruch an, daß das Wirkliche
aus einem Eigenstand im Sein heraus uns begegnet und uns so unter
seinen »je größeren« Anspruch stellt.

Nochmals eine andere Bedeutung gewinnen die Kategorien der
Kausalität und der Substanz im Kontext der religiösen Erfahrungswelt.
Diese ist, wie soeben gesagt wurde, der Begriff vom allumfassenden
Ganzen solcher Gestalten, in denen eine Begegnung oder Wiederbe-
gegnung mit dem Heiligen geschieht, und von den Verhältnissen der
Orte und Stunden, von denen eine solche Begegnung erwartet werden
darf. Die zentrale Kategorie der religiösen Welt ist daher die Kategorie
des Bildes. Ein Bild aber ist, religiös verstanden, nicht ein Gegenstand,
der mit einem anderen Gegenstand durch eine partielle Merkmalsiden-
tität verbunden ist und so den Betrachter auf diesen anderen Gegen-
stand verweist. Ein Bild ist, religiös verstanden, Vermittler einer realen

130 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Präsenz dessen, was ohne diese Vermittlung in dieser Welt niemals ge-
genwärtig würde. Was aber diese Bilder gegenwärtig machen, sind vor
allem die »ἀρχαί«, die alles begründenden Ursprünge, die »im Anfang«
gewirkt haben und mit jeder neuen Vergegenwärtigung alles auf eine
radikale Weise neu zu schaffen vermögen. Darum ist die angemessene
Deutung der gesamten Welt, die religiös als eine Welt der Bilder ver-
standen wird, die »ἀρχαιολογία«, die »Rede von dem, was im Anfang
geschah«50 .

Der Eigenart der religiösen Erfahrungswelt als einer Welt der Bil-
der entspricht das religiöse Verständnis der menschlichen Praxis. Die
Welt ist ein Gefüge von Bildern, die der Mensch in seiner Erfahrung
vorfindet. Die menschliche Praxis ist dazu bestimmt, neue Bilder der
Ursprünge, aus denen alles entstand, hervorzubringen. Das geschieht
zunächst in den Worten und Handlungen des Kultus, der wirksame
Zeichen, »signa efficacia«, dieser Ursprünge setzt. Diesem gottes-
dienstlichen Handeln entspricht eine alltäglichen Praxis, die dazu be-
stimmt ist, die Umwelt des Menschen und seine soziale Mitwelt so zu
gestalten, daß sie dem entspricht, was sie gegenwärtig setzen soll, statt
zu einem Zerrbild dieser Ursprünge zu werden. So sind, um ein häufi-
ges und geschichtlich wirksames Beispiel zu nennen, nach einer in der
Barockzeit verbreiteten Auffassung alle Pflanzgärten, die der Mensch
anlegt, so zu gestalten, daß sie zu Abbildern jener »paradiesischen Ge-
filde« (Champs Elysées) werden, in denen »im Urbeginn« Götter und
Menschen miteinander verkehrten.

Sowohl bei den Bildern, die der Mensch in seiner Erfahrungswelt
vorfindet, als auch bei denen, die er selber hervorbringt, kann es sich
um Vergegenwärtigungsgestalten handeln, aber auch um Geschehnis-
se der sich ereignenden Vergegenwärtigung. Daraus folgt ein spezifisch
religiöses Verständnis von »Kausalität« und »Substanz«. Wenn es für
die Gegenstände der spezifisch religiösen Erfahrung und für alle Ergeb-
nisse der religiös verstandenen Praxis wesentlich ist, »Bilder« zu sein,
dann gewinnen sie ihren Eigenstand gegeneinander und gegenüber
dem erkennenden Subjekt als »identitas extra se«, als eine im Wechsel
ihrer Lebensverhältnisse bleibende Identität der Beziehung zu dem,
was sie nicht »sind«, sondern »bedeuten«. Ihre Kausalität aber ist die

Erkennen als antwortendes Gestalten A 131

Die Kultur des Begreifens als vielgestaltige Aufgabe

50 Vgl. R. Schaeffler, Aussagen über das, was ›im Anfang‹ geschah, in: Intern. Kath.
Zeitschrift »Communio« (1991) 340–351.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirkweise von »signa efficacia«, die »bewirken, was sie bedeuten«,
weil sie die alles begründende Wirksamkeit derjenigen Ursprünge ge-
genwärtig setzen, die in ihnen ihre abbildhafte Gegenwart gewinnen.

γ) Beispiele, die erläutern können, was mit »Vergegenwärtigung«
gemeint ist

Dieses religiöse Verständnis von Substanz und Kausalität kann auch
wohlwollenden Betrachtern oft nicht nur als schwer verständlich, son-
dern schlicht als absurd erscheinen. Vor allem der Gedanke, daß Bilder
etwas bewirken können, und zwar nicht nur im Bewußtsein des Be-
trachters, sondern in der Realität der Welt, ist von manchen Kritikern
als ein Überrest aus einer magischen Vorstellungswelt beurteilt wor-
den, die schon in der Antike durch die entstehende Wissenschaft
grundsätzlich überholt sei. Darum sei es an dieser Stelle gestattet, das
Gesagte durch Beispiele zu erläutern.

Ein besonders verbreitetes Beispiel einer Vergegenwärtigungs-
gestalt ist die Sonne, in deren lebenspendender oder auch tötender
Kraft nach religiösem Verständnis eine numinose Macht erfahrbar
wird. Denn daß die physische Einwirkung der Sonne, das Licht und
die Wärme, Effekte hervorruft, die das Physikalische weit überschrei-
ten, daß die Sonnenwärme Leben hervorruft und ihr Licht Menschen
zur Erkenntnis befähigt, erscheint nur dann erklärlich, wenn in der Er-
scheinungsgestalt dieser physikalischen Prozesse eine andere Ursache
am Werke ist: die numinose Macht einer Gottheit. Diese numinose
Macht hat »im Anfang« die offene Alternative von Sein oder Nichtsein
des gesamten Kosmos zugunsten des Daseins entschieden, aber so, daß
ihre Entscheidung in jedem neuen Zeitpunkt der Welt neu als offene
Entscheidung gegenwärtig wird. Ihre neue Vergegenwärtigung kann
deshalb auch dazu führen, daß »die Berge schmelzen und das Meer ver-
dampft«51 . Dieser den Ursprung von allem repräsentierenden Gestalt
entspricht als Vergegenwärtigungsereignis die Winter-Sonnwende.
Hier gewinnt der »im Anfang« errungene Sieg der Sonne über die
Mächte der Finsternis und des Todes immer neu erfahrbare Gegenwart.
Deshalb gewinnen die Neujahrsfeste, die in vielen Religionen am Tag

132 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

51 Ps 97,5 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Winter-Sonnwende gefeiert werden, den Charakter kosmogo-
nischer Begehungen, in denen der Ursprung von allem für die Feiern-
den zur erfahrbaren Gegenwart wird.

An Beispielen dieser Art läßt sich eine Auslegungsregel ablesen:
Die Kategorie des Bildes hat ein hermeneutisches, aber auch ein kriti-
sches Bedeutungsmoment. Bilder sind auslegbar und lassen dann das
Abgebildete erkennen, das in ihnen erfahrbare Gegenwart gewinnt.
Aber Bilder werden nur verstanden, wenn zugleich kritisch gesehen
wird, daß sie nicht selber das Abgebildete sind, sondern auf es verwei-
sen. Fehlt dem deutenden Begriff das kritische Moment, dann entsteht
»Idololatrie«, eine Verehrung, die das Bild selber für die Gottheit hält.
Für das angeführte Beispiel bedeutet das: Wird die am Himmel stehen-
de Sonne selbst für die Gottheit gehalten, dann nimmt ihre religiöse
Verehrung idololatrische Züge an. Erst dann entsteht das, was im
strengen Sinne »Astralkult« heißen kann: die Anbetung der Sonne
und anderer Sterne, die wir am Himmel stehen sehen.

Wenn aber die Kritik an der Idololatrie dazu führt, daß dem deu-
tenden Begriff des »Bildes« auch das hermeneutischeMoment verloren
geht, dann nimmt diese Kritik ikonoklastische Züge an. Dann verliert
die Sonne mitsamt ihrem Jahresweg den Charakter einer Abbild-Ge-
stalt, in der die von ihr verschieden bleibende Gottheit für uns erfahr-
bare Gegenwart gewinnt. Dann aber muß jede Form ihrer religiösen
Verehrung und noch mehr jede Weise des ihr gewidmeten Kultus aus-
geschlossen werden, weil diese Verhaltensweisen einen Götzen an die
Stelle Gottes setzen. Die Sonne ist dann nichts weiter als eine der »an
das Gewölbe des Himmels gesteckten Lampen« (Gen 1,17). Und Bilder
der Sonne, in denen der Mensch den Sonnengott und sein Wirken »am
Anfang aller Tage« zu vergegenwärtigen versucht, müssen zerschlagen
werden.

Diese »Ent-Divinisierung« bestimmter Erfahrungsbereiche ist
häufig mit einer »Verlagerung des hierophantischen Akzents« verbun-
den (um einen Ausdruck von Mircea Eliade zu benutzen). Ein be-
sonders deutliches Beispiel dafür ist die »Historisierung« der Feste des
Jahreskreises, die für das Judentum und in seiner Nachfolge für das
Christentum charakteristisch ist. Hier haben die religiösen Feste, auch
wenn die Termine der festlichen Feier noch dem astronomischen Jah-
resverlauf folgen, ihren Inhalt von astronomischen auf historische Er-
eignisse verlagert: auf die Herausführung aus Ägypten bzw. das Kreuz
und die Auferweckung Jesu. Die Tage des Gedenkens an diese Ereignis-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 133

Die Kultur des Begreifens als vielgestaltige Aufgabe

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


se sind nun die Träger des »hierophantischen Akzents«. Dabei ist
Gedenkenmehr als eine bloß mentale Gedächtnisleistung. Die Gedenk-
feiern selbst werden als die bildhafte Vergegenwärtigung des Heilswir-
kens verstanden. Darum kann in gewissen liturgischen Feiern die Er-
innerung an das, was Gott gewirkt hat, mit der Erläuterung verbunden
werden: »Das ist heute«. Der Jahresumlauf aber ist auch dann, wenn
sich der hierophantische Akzent vom Kosmos auf die Geschichte ver-
lagert hat, deshalb religiös bedeutsam, weil er die Tage des Gedenkens
an diese historischen Heilsereignisse wiederkehren läßt.

Die Winter-Sonnwende aber, um bei diesem Beispiel zu bleiben,
gewinnt einen Teil ihrer religiösen Bedeutung erst dann wieder zurück,
wenn sie als Abbild-Gestalt für die Geburt Christi als des »wahren Sol
invictus« ausgelegt wird und darum als der Festtag der Geburt Christi
begangen werden kann. Aber der Zusammenhang des Festes mit dem
kosmischen Geschehen ist dann nicht mehr konstitutiv für das Fest,
sodaß es gleichgültig ist, wie nah oder fern der Festtermin dem realen
Termin der Sonnenwende ist.

Die Beispiele lassen eine Regel erkennen: Es ist das Kennzeichen
der numinosen Ursprünge, daß sie nicht nur »im Anfang« lebenschaf-
fend wirksam gewesen sind, sondern daß diese ihre Wirksamkeit im-
mer neu und die Welt erneuernd wiederkehrt. In diesem Sinne hat das
Schöpfungsbekenntnis »Unsere Hilfe ist im Namen des Herrn, der
Himmel und Erde erschaffen hat« im hebräischen Urtext präsentische
Form »… im Namen des Herrn, des Himmel und Erde Erschaffenden«.
Jeder Augenblick in der Zeit kann das »Jetzt« werden, die kostbare
Stunde, in der das göttliche Wirken neu seine schöpferische Kraft er-
weist. Unsere gesamte Erfahrungswelt aber ist, religiös verstanden, ein
Gefüge von Erinnerungszeichen (signa rememorativa), an denen die
Spuren dieser Ursprünge wiedererkannt werden können, von Ver-
gegenwärtigungszeichen (signa repraesentativa), die es gestatten, die-
sen Ursprüngen und ihrem Wirken je gegenwärtig zu begegnen, und
von Hoffnungszeichen (signa prognostica), die es rechtfertigen, auch in
der Zukunft neue Manifestationen dieses Wirkens zu erwarten. Die
hermeneutische Funktion des Bildes macht es möglich, unsere gesamte
Erfahrungswelt im Sinne dieser dreifachen Zeichenfunktion zu lesen.
Das kritische Bedeutungsmoment des Bildes aber macht es möglich,
das Bild von dem zu unterscheiden, was es bedeutet, und deshalb den
»hierophantischen Akzent« an diesem oder an jenem Teil der Erfah-
rungswelt deutlicher hervortreten zu sehen. Mircea Eliade hat darauf

134 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hingewiesen, daß auf solchen »Verlagerungen des hierophantischen
Akzents« ein großer Teil der Religionsgeschichte beruht52 .

Von hier aus wird verständlich, was sonst befremdlich erscheinen
möchte: Auch die Kategorien der Substanz und der Kausalität bezeich-
nen im religiösen Zusammenhang Eigentümlichkeiten der »Bilder«,
aus denen unsere Erfahrungswelt besteht: Solche Bilder gewinnen
ihren Eigenstand gegeneinander und gegenüber dem erkennenden
Subjekt als »identitas extra se«, als eine im Wechsel ihrer Lebensver-
hältnisse bleibende Identität der Beziehung zu dem, was sie nicht
»sind«, sondern »bedeuten«. Ihre Kausalität aber ist die Wirkweise
von »signa efficacia«, die »bewirken, was sie bedeuten«, weil sie die
alles begründende Wirksamkeit derjenigen Ursprünge gegenwärtig
setzen, die in ihnen ihre abbildhafte Gegenwart gewinnen (s. o. S. 131).

c) Die Vielgestaltigkeit der Verstandeskategorien, die Aufgabe einer
Kultur des Begreifens und das religiöse Begreifen als »lehrreicher
Grenzfall«

Ebenso sehr wie die Fähigkeit zur Wahrnehmung ist auch die Fähigkeit
zum Begreifen ein menschliches »Können«, über das wir nicht von Na-
tur aus verfügen, sondern das »kultiviert« werden muß. Das wird be-
sonders deutlich, wenn wir uns der unterschiedlichen Weisen des Be-
greifens bewußt werden, die auf den verschiedenen Erfahrungsfeldern
notwendig sind, um subjektive Eindrücke und dadurch hervorgerufene
Erlebnisse in objektiv gültige Erfahrungen zu transformieren. Denn
nur objektiv gültige Erfahrungen können uns dazu dienen, unsere Ge-
danken und Gedankenverbindungen kritisch zu überprüfen.

Besonders die Lehrenden auf den verschiedenen Gebieten der
Wissenschaft machen die Erfahrung, daß die besondere Weise des Be-
greifens eingeübt werden muß, die zur wissenschaftlichen Empirie not-
wendig ist. Aber Entsprechendes gilt auch auf anderen Feldern der Er-
fahrung. Gerade wer in eine bestimmte Art der Begriffsbildung
eingeübt ist, bemerkt oft nicht, daß ihm die Begriffe fehlen, die not-
wendig wären, um aus einer anderen Art des Erlebens andere Arten
der Erfahrung zu gewinnen.

Es gibt erfolgreiche Forscher, die gar nicht bemerken, daß spezi-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 135

Die Kultur des Begreifens als vielgestaltige Aufgabe

52 Mircea Eliade, Die Religionen und das Heilige, 122.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fische Begriffe notwendig sind, um aus subjektiven Erlebnissen der
»Betroffenheit« objektiv gültige sittliche Erfahrungen zu gewinnen.
Dann kommen sie zu dem voreiligen Urteil, auf dem Felde der Moral
gebe es überhaupt keine objektiv gültige Erfahrung; sondern das, was
so heißt, erschöpfe sich im subjektiven Erleben. Und daß sogar auch
religiöse Erfahrungen der »Anstrengung des Begriffs« bedürfen, um
sich nicht in subjektiven religiösen Erlebnissen zu erschöpfen, ist auch
denen oft nicht bewußt, die sich betont auf »religiöse Erfahrungen«
berufen.

Gerade solche Ausfallserscheinungen machen deutlich, daß die
Fähigkeit zur themengerechten Begriffsbildung nicht ohne eigenes Zu-
tun entwickelt werden kann. Denn auch auf diesem Gebiete gilt die
Regel des Aristoteles: »Zitherspielen lernt man, indem man Zither
spielt«53 . Jede Art der Erfahrung erfordert eine spezifische Weise des
Begriffsgebrauchs. Und eine »Kultur des Begreifens« besteht vor allem
darin, sich der Unterschiedlichkeit der Aufgaben bewußt zu werden,
die unserem Begreifen gestellt sind, wenn wir zu je spezifischen Wei-
sen der Erfahrung fähig werden wollen. Zugleich aber müssen wir die
Fähigkeit entwickeln, von einer Weise der Erfahrung zur anderen, und
zu diesem Zwecke auch von einer Weise des Begriffsgebrauchs zur an-
deren, überzugehen, wenn der Anspruch des Wirklichen, dem wir be-
gegnen, das von uns verlangt.

Drückt jede Weise des Begriffsgebrauchs sich in einer je spezi-
fischen Sprache aus, dann kann man diese Aufgabe auch so beschrei-
ben: Die Kultur des Begreifens verlangt von uns, eine besondere Art
der Vielsprachigkeit zu entwickeln, die es uns gestattet, je nach der
Aufgabe, die sich uns stellt, von der Sprache der wissenschaftlichen
Argumentation zur Sprache des ethischen Diskurses überzugehen oder
auch von dort zu jener spezifischen Sprache, in der religiöse Erfahrun-
gen bezeugt werden können. Was man gewöhnlich die »Alltagsspra-
che« nennt, ist nicht so sehr, wie man oft meint, »die ursprüngliche
Sprache, in der alle anderen Sprachspiele verabredet werden«, sondern
in vielerlei Hinsicht das Produkt einer »sedimentierten Fähigkeit zur
Vielsprachigkeit«. Darum enthält sie Elemente, die in den unterschied-
lichsten Sachgebietssprachen »ursprünglich heimisch sind«. Die »Kul-
tur des Begreifens« drückt sich deswegen, wie auch andere Weisen der

136 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

53 Aristoteles, Nikomachische Ethik, B 1.1103 b9.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kultur, nicht zuletzt in einer zum Dauer-Habitus gewordenen Fähig-
keit zur Vielsprachigkeit aus.

Eine solche Vielsprachigkeit ist nötig, weil jeweils das, was in je
einer Weise des Begreifens begriffen und deswegen in je einer Sprache
ausgesagt wird, nicht sinngleich in eine andere Sprache übersetzt und
in einer anderen Weise des Begriffsgebrauchs begriffen werden kann.
Darauf beruht die vor allem in den 1960er Jahren vieldiskutierte »Au-
tonomie der Sprachspiele«. Aber eine solche Vielsprachigkeit ist mög-
lich, weil trotz dieser Unübersetzbarkeit die verschiedenen Weisen des
Begreifens eine Verwandtschaft (»Familienähnlichkeit«) erkennen las-
sen, die es gestattet, sie im einen Bewußtsein des Sprechenden in eine
Beziehung zueinander zu setzen.

Sucht man nun nach einem gemeinsamen Bezugspunkt der hier
beschriebenen Weisen des Begreifens, dann stößt man auf jene »Dia-
lektik des Begreifens«, von der an früherer Stelle die Rede war (s. o.
S. 118 f.). Es sind immer die Dinge, die uns »zu denken geben«, uns
unter ihren Anspruch stellen und uns die Aufgaben des Begreifens vor-
zeichnen. Aber um diese Aufgabe zu erfüllen, muß zunächst aus der
Vielfalt der subjektiven Eindrücke, die wir empfangen, und der ebenso
großen Vielfalt der Weisen, wie wir dieses Beeindruckt-Werden erle-
ben, das Subjekt mit seinem kritischen Selbst- und Gegenstandsver-
ständnis »auftauchen«, sich aus der Übermacht dieser seiner eigenen
Erlebnisse befreien und ihnen gegenüber eine kritische Distanz gewin-
nen. Nur so kann es die empfangenen Eindrücke auf ihren objektiven
Bedeutungsgehalt hin auslegen. In einem zweiten Schritt aber muß der
Gegenstand, der ohne die »Anstrengung des Begriffs« nicht aus dem
bloßen Fluß subjektiver Vorstellungen »auftauchen« könnte, sich je-
desmal auf eine besondere Weise gegen unser Begreifen »durchsetzen«
können, wenn er anzeigen soll, daß er sich in der Weise, wie wir ihn
begreifen, nicht erschöpft. Nur dadurch gewinnt er jenen Eigenstand,
aus dem heraus er unserem Denken als Maßstab des Wahren und Fal-
schen gegenübertreten kann (s. o. S. 121 f.). Und es ist dieses Moment
jeder Erfahrung, das bei der sonst so befremdlich erscheinenden spezi-
fisch religiösen Erfahrung und der ihr entsprechenden Weise des Be-
greifens besonders deutlich hervortritt. Wie die religiöse Wahrneh-
mung so ist auch der religiöse Begriff ein besonders »lehrreicher
Grenzfall« (vgl. o. S. 68 f.).

Der mächtige Eindruck der Sache, die uns zu denken gibt, erweist
sich als »ermächtigende Macht«, die uns zu jenem Eigenstand ermäch-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 137

Die Kultur des Begreifens als vielgestaltige Aufgabe

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tigt, mit dem wir den Erscheinungen, die auf uns wirken, gegenüber-
treten. Und die Freiheit unseres Urteils, kraft derer wir zur kritischen
Auslegung der Erscheinungen fähig sind, erweist sich als »befreiende
Freiheit«, die den Gegenstand fähig macht, sich aus dem Netzwerk un-
serer Anschauungs- und Denkformen immer wieder zu befreien und so
zumMaßstab unserer kritischen Selbstbeurteilung zu werden. Die spe-
ziell religiöse Erfahrung aber kann uns lehren: Das paradoxe Wechsel-
verhältnis von »ermächtigender Macht« der Objekte und »befreiender
Freiheit« des Subjekts hört auf, als bloße Folge einer in sich wider-
sprüchlichen Deutung zu erscheinen, wenn beide als Abbildgestalten
begriffen werden, in denen die »ermächtigende Macht« und »befreien-
de Freiheit« eines gemeinsamen Ursprungs verstanden werden; aus
dessen Wirksamkeit sind das Subjekt und seine Objektwelt gemeinsam
hervorgegangen. Ein solcher Ursprung muß postuliert werden, wenn
das paradoxe Wechselverhältnis zwischen dem Subjekt und seinen Ob-
jekten verständlich werden soll. Denn die Aufgabe kann nicht darin
bestehen, diese Paradoxie zu bestreiten, wohl aber darin, sie auslegend
zu begreifen.

Die Begriffe »ermächtigende Macht« und »befreiende Freiheit«
erweisen sich so als Prädikate eines Gottes, der postuliert werden muß,
wenn jene »doppelte Emergenz«, auf der die Möglichkeit jeder objektiv
gültigen Erscheinung beruht, nicht als irreführender Schein gelten soll.
Dieses Postulat ist notwendig, wenn die Dialektik des Wahrnehmens
und noch mehr die Dialektik des Begreifens aufgelöst werden soll.
Von dieser Dialektik und dem zu ihrer Auflösung notwendigen postu-
latorischen Gottesglauben soll im abschließenden dritten Teil der hier
vorgelegten Untersuchung die Rede sein.

138 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Wahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Eine kurze historische Besinnung
	a) Einige Beispiele aus der Geschichte des Begriffs »Logik«
	b) Folgerungen für eine Weiterentwicklung der transzendentalen Logik

	2. Das Wahrgenommene als Text und das Begreifen als seine kritische Auslegung
	3. Zu den transzendentalen Ideen
	a) Anschauungsformen und Ideen – Übereinstimmung, Differenz und hermeneutische Beziehung
	b) Die bleibende Bedeutung der Wahrnehmung, die Vielgestaltigkeit der Vernunftideen und ihr dialektisches Verhältnis untereinander

	4. Die Kategorien des Verstandes am Beispiel von »Substanz« und »Kausalität«
	a) »Substanz« und »Kausalität« – zwei korrelative Begriffe
	b) Die Begriffe »Substanz« und »Kausalität« und die wahrgenommenen Raum- und Zeitgestalten
	c) Folgerungen vor das Verständnis der übrigen Kategorien
	α) Die Kategorien der Modalität: Möglichkeit, Wirklichkeit, Notwendigkeit
	αα) Zwei Weisen des Verständnisses von »Möglichkeit«
	ββ) Der Begriff der »Kontingenz«

	β) Die Kategorien der Quantität: Einheit, Vielheit, Allheit
	γ) Ein Ausblick auf die Kategorien der Qualität: Bejahung, Verneinung, Abgrenzung


	5. Zwei weiterführende Fragen: Zwei weiterführende Fragen: Die Möglichkeit innerweltlicher Substanzen und kreatürlicher Freiheit und Kants Begriff des »Charakters« als mögliches Lösungsangebot
	a) Der Begriff der »innerweltlichen Substanz« – ein widersprüchlicher Begriff?
	b) Der Begriff der »kreatürlichen Freiheit« – ein Widerspruch in sich?
	c) Kants Lösungsangebot: seine Lehre vom »empirischen« und vom »intelligiblen Charakter«
	α) Kants Lehre vom des »empirischen Charakter« und seine Bedeutung für das Verständnis endlicher Substanzen
	β) Kants Lehre vom »intelligiblen Charakter« und seine Bedeutung für das Verständnis der Freiheit endlicher Wesen
	γ) Unzulänglichkeiten des kantischen Lösungsversuchs und die Frage nach seiner möglichen Weiterentwicklung


	6. Versuch einer weiterführenden Deutung
	a) Zum Begriff des »empirischen Charakters« und zu seinem Zusammenhang mit den Begriffen »Substanz« und »Kausalität«
	b) Der »Charakter« und seine sinnenhafte Erscheinungsgestalt
	c) Das wahrgenommene Antlitz des Anderen als Beispiel für das Wahrnehmen als responsorisches Gestalten und für die kritische Auslegung der Wahrnehmung durch Begriffe
	d) Der Charakter – Prinzip der Lebensgeschichte und zugleich ihr Produkt
	e) Die »lebendige Substanz« ist fähig, eine Geschichte zu haben. – Zugleich eine Antwort auf die Frage, ob ein endliches Wesen »Substanz« sein könne
	f) Das »Leben« der Substanz als ihre Fähigkeit zu »antwortender Selbst- und Umweltgestaltung«
	g) Eine veränderte Bestimmung des Verhältnisses von »Charakter«, »Freiheit« und »Geschichte« – zugleich eine Antwort auf die Frage: Wie sind freie Handlungen inmitten der Zeit möglich?

	7. Die Dialektik des Verhältnisses von Begriff und Gegenstand
	a) Die Dialektik des Begreifens und die »Emergenz« des begriffenen Gegenstands
	b) Die »Emergenz« des Gegenstandes und der »Perspektivenwechsel« des Begreifens

	8. Die Kultur des Begreifens als vielgestaltige Aufgabe
	a) Die Ideen der Vernunft und die vielfältigen Aufgaben, die sie dem Begreifen stellen
	b) Die Vielfältigkeit der Verstandesbegriffe
	α) »Kausalität« und »Substanz« im unterschiedlichen Kontext der wissenschaftlichen Empirie bzw. der ästhetischen Erfahrung
	β) »Kausalität« und »Substanz« im Kontext der sittlichen bzw. der religiösen Welt
	γ) Beispiele, die erläutern können, was mit »Vergegenwärtigung« gemeint ist

	c) Die Vielgestaltigkeit der Verstandeskategorien,


