Zweiter Teil:
Wahrnehmungsgestalten, ldeen und Begriffe —
eine Neufassung der transzendentalen Logik

1.  Eine kurze historische Besinnung
a) Einige Beispiele aus der Geschichte des Begriffs » Logik«

Das deutsche Wort »Logik« ist von dem griechischen bzw. lateinischen
Eigenschaftswort »Logiké« bzw. »Logica« gebildet. Das dazu gehorige
Hauptwort heifst » Téchne« bzw. » Ars«. Was wir im Deutschen »Logik«
nennen, ist im Griechischen »Logiké téchne«, im Lateinischen »Ars lo-
gica«. Es geht um den kunstgerechten Umgang mit den »Ldgoi«, mit
den Begriffen, die wir uns selbst »zurechtlegen« und mit deren Hilfe
wir die Erkenntnisse, die wir den Erscheinungen abgewinnen, anderen
»darlegen« und als objektiv giiltig ausweisen. Die beiden Momente des
»Sich-Zurechtlegens« und des » Anderen-Darlegens« kommen in dem
Verbum »légein« und dem Substantiv »Légos« zum Ausdruck.

Platon, bei dem sich der Ausdruck »téyvn mepl Toug Aéyoug,
»Kunst, die die Logoi betrifft«, zum ersten Mal findet??, begriindet die
Notwendigkeit einer solchen Kunst durch Hinweis auf eine schmerz-
liche Erfahrung: Der Logos kann triigen, teils weil er von vorne herein
in betriigerischer Absicht konzipiert und verwendet wird wie beim
»listenreichen Odysseus«, teils weil er nicht selten gerade dort Begriin-
dungen zu geben scheint, wo er in Wahrheit nur ein Vorurteil des
Sprechenden bestitigt. Dann erweckt er ein Ubermaf3 des Vertrauens,
»3yav mLoTeveLv«, das frither oder spater enttiuscht wird und dann in
»Vernunftverachtung«, »ptoohoyta«, umschligt?®. Um diesen Um-
schlag zu vermeiden, ist es notig, zunéchst die prinzipielle Schwiche
des Logos, »t0 dodevég tol Adyou, zu erfassen, um sodann zu ent-

22 Phaidon 90b.
2 Phaidon 89d.

Erkennen als antwortendes Gestalten A

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:

71


https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Woahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

scheiden, aus welchen Griinden und in welchem Mafle er trotz dieser
Schwiche Vertrauen verdient. Das ist in dem Maf3e der Fall, in wel-
chem der Logos iiber sich hinaus verweist und eine Beziehung zu der-
jenigen Wirklichkeit vermittelt, die nicht mit Wort und Begriff be-
schrieben werden kann. »Pytév 00dapéc dotiv®.

Aristoteles versteht die Logik nicht als den dritten Weg zwischen
iibermifSigem Vertrauen in unsere Begriffe und Urteile und einer prin-
zipiellen Vernunftverachtung. Wohl aber kennt er die Verfiihrungs-
kraft sophistischer Scheinargumente und hat diesem Thema eine eige-
ne Schrift gewidmet »Ilept codrotinay éréyywv«®. Der Abwehr
dieser Gefahr dient seine Lehre von den formalen Bedingungen, an de-
nen man korrekt gebildete Begriffe und Aussagen und beweiskraftige
Argumente erkennt. Mit dieser Auffassung von der Logik greift Ari-
stoteles auf die Erfahrungen der Juristen zuriick, die vor Gericht nicht
selten die Beweisgriinde des Prozef3gegners als sophistische Schein-
argumente zu erweisen versuchen. Aber auch unabhingig von dieser
Situation des Rechtsstreits wird die Uberpriifung der formalen Struk-
tur von Begriffen, Urteilen und Schliissen zum unerldfSlichen »Werk-
zeug, 6pyavov, ohne dessen Verwendung niemand zu selbstkritischer
Uberpriifung seiner Aussagen kommen kann.

In diesem aristotelischen Zusammenhang entstand eine Frage, die
vor allem von mittelalterlichen Theologen an Aristoteles gerichtet
wurde. Sie lautete: Wir wenden bei allen Aussagen und bei ihrer Be-
griindung die Gesetze der Logik an und wollen doch nicht nur iiber das
Denken unsere Urteile abgeben, sondern tiber seine Gegenstinde. Aber
woher kénnen wir wissen, daf3 die Regeln der Logik, die fiir unser Den-
ken gelten, auch die Sachen und Sachverhalte bestimmen? Wenn der
Ausschluf$ des Selbstwiderspruchs eines der obersten Gesetze der Lo-
gik ist; woher konnen wir wissen, daf$ das Widerspriichliche nicht nur
denk-unmdoglich, sondern zugleich sach-unmdglich ist? Mittelalter-
liche » Anti-Dialektiker« haben dies bestritten und behauptet, daf8 Got-
tes Vergebungsgnade uns nicht nur vor kiinftigen Folgen unserer
Schuld bewahrt, sondern die Siinde selber ungeschehen macht. Und
wenn es uns als ein widerspriichlicher Gedanke erscheint, ungeschehen
zu machen, was zu einem fritheren Zeitpunkt geschehen ist, dann be-

24 7 Brief 341c.
» Aristoteles, Opera 1,167 ff.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine kurze historische Besinnung

kommen wir zur Antwort: Es liegt an der Schwiche unseres Denkens,
daf3 wir nicht denken kénnen, was Gott bewirken kann2¢.

Und wenn ein weiteres Gesetz der Logik uns gebietet, unsere Aus-
sagen zureichend zu begriinden: woher kdnnen wir wissen, daf3 das
»Prinzip vom zureichenden Grund« nicht nur eine Aufgabe des Den-
kens beschreibt, sondern auch ein Grundgesetz der Gegenstandswelt,
in der »nichts ohne zureichenden Grund« ist oder geschieht? Wir
kénnten keine begriindeten Aussagen iiber Sachen und Sachverhalte
machen, wenn wir diese Identitit von Denkgesetz und Sachgesetz nicht
voraussetzen diirften. Aber die Logik selbst, so scheint es, kann diesen
Ubergang vom Denkgesetz zum Sachgesetz nicht begriinden.

Die Antwort auf die Frage, woher wir das Recht zu dieser Voraus-
setzung nehmen, ist erst Jahrhunderte spiter durch Immanuel Kant
gegeben worden: Wir kdnnen sicher sein, daf3 das logisch Unmdgliche
auch in der Welt der Gegenstiande nicht vorkommen wird, und wir diir-
fen voraussetzen, daf3 nicht nur Gedanken nach Begriindung verlan-
gen, sondern auch die Sachen und Sachverhalte niemals ohne zu-
reichende Griinde sind, weil es fiir uns gar keine Gegenstinde gibe,
wenn nicht unser Verstand sie aus dem »rohen Stoff« sinnlicher Ein-
driicke aufbaute?”. Was uns als Gegenstand gegeniibertritt, ist insofern
von unserem Verstand selbst aufgebaut oder »konstituiert« worden.
Darum treffen die Regeln des Verstandesgebrauchs, vor allem das Ge-
setz vom ausgeschlossenen Widerspruch und das Gesetz vom zurei-
chenden Grund, auf jeden Gegenstand zu.

Erst durch diese These gewinnt die Logik »transzendentalen«
Charakter: Sie beschreibt nicht nur die obersten Regeln des Denkens,
sondern zugleich die obersten Gesetze, denen alles geniigen muf3, was
fiir uns als Gegenstand gelten soll. Die » Transzendentalphilosophie der
Alten« war Ontologie?®. Sie beschrieb die allgemeinsten Eigenschaften
alles Seienden, die »Passiones generales entis«. Die neue, kantische
Transzendentalphilosophie ist » Analytik des Verstandes«?, d.h. Ana-
lyse seiner wesentlichen Funktionen bei dem Aufbau der Gegenstands-
welt. Und als solche ist sie »transzendentale Logik«, weil es die Gesetze

% So z.B. Petrus Damiani in seiner Schrift »De divina omnipotentia«, Migne Patrologia
Latina Bd. 145.

7 KrVAT.

2% KrV B 113.

2 KrV A 247.

Erkennen als antwortendes Gestalten A

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:

73


https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Woahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

der Logik sind, denen der Verstand gehorchen muf}, um zum Aufbau
von Gegenstinden fihig zu werden.

Der Verstand erfiillt diese transzendentale Funktion durch Begrif-
fe und durch deren Anwendung in Urteilen. Diese Begriffsbildung ih-
rerseits folgt gewissen Funktionen, die die Vernunft durch ihre Ideen
dem Verstande vorzeichnet. Darum hat es die transzendentale Logik
nicht nur mit Begriffen und Urteilen, sondern auch mit Ideen zu tun.

Hegel hilt an der kantischen Einsicht fest, daf3 Begriffe und ihre
Verwendung in Urteilen und Schluf$folgerungen nétig sind, wenn uns
Gegenstinde mit dem Anspruch auf Mafigeblichkeit gegeniibertreten
sollen. Aber auf die Frage, von welcher Art die Begriffe sein miissen,
wenn sie diese Aufgabe erfiillen sollen, gibt er eine neue Antwort. Das
»Wesen« der Dinge, das wir mit unseren Begriffen erfassen wollen, ist
nicht ein Komplex abstrakter Merkmale, die allen Gegenstinden einer
bestimmten Art oder Gattung zukommen. »Wesen« ist vielmehr das
Prinzip eines Vorgangs, in welchem das Allgemeine selbst sich dadurch
realisiert, daf3 es sich fortschreitend zum Besonderen und Individuellen
gestaltet®. So kommt es zum »Wesen des Menschen« nicht dufSerlich
hinzu, daf$ es Minner und Frauen, Kinder und Greise gibt oder daf das
Menschsein sich in der Mannigfaltigkeit kultureller Gestalten reali-
siert. Vielmehr ist dieser Vorgang der Selbstdifferenzierung fiir das
Wesen des Menschen wesentlich. Diesem »Leben« des Wesens, das
wir erkennen wollen, muf3 die »Lebendigkeit« des Begriffs entspre-
chen. Dazu aber ist notig, daf3 der Begriff Widerspriiche nicht aus-
schliefit, sondern als vorantreibendes Moment seiner Realisierung in
sich tragt.

Gewif sind auch nach Hegels Uberzeugung Widerspriiche dazu
bestimmt, aufgehoben zu werden. Aber diese Aufhebung ist nicht des-
wegen notwendig, weil die auftretenden Widerspriiche Folgen von
Denkfehlern sind, die die Logik aufzuklidren und dann zu iiberwinden
hitte. Vielmehr ist diese Aufhebung von Widerspriichen das Ziel des
lebendigen Prozesses, den die Logik nachzuzeichnen hat. Die so ver-
standene Logik ist nicht blofles »érganon«, das der Erkennende
braucht, um zu Erkenntnissen zu gelangen. Sie ist das Prinzip des Er-
kennens selbst, das alle Ubereinstimmung von Denkgesetz und Sach-
gesetz erst moglich macht.

% G. F. W. Hegel, Phinomenologie des Geistes, Ausg. Glockner II, 36 f.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine kurze historische Besinnung

b)  Folgerungen fiir eine Weiterentwicklung der
transzendentalen Logik

Die folgenden Ausfiihrungen werden versuchen, aus dieser Geschichte
der Logik die notwendigen Folgerungen zu ziehen. Sie werden, mit
Platon, an der oft schmerzlichen Erfahrung von der »Schwiche des Lo-
gos« festhalten und den »kunstgerechten Umgang mit den Logoi«
(téyvm Tepl TOVG Adyous) als jenen »dritten Weg« begreifen, der die
Uberschitzung des Logos ebenso vermeidet wie seine Geringschit-
zung. Sie werden, mit Aristoteles, eine wesentliche Aufgabe der Logik
darin sehen, jene Unschirfe der Begriffe zu vermeiden, aus der sich die
»sophistischen Scheinargumente« ergeben. Sie werden, mit Kant, die
Logik »transzendental« verstehen. Denn es fiihrt kein Weg hinter die
kantische Einsicht zuriick, daf3 der Verstand es ist, der durch seine Be-
griffe allem, was sich uns zeigt, den Kontext seines Erscheinens vor-
zeichnet, und daf8 nur das als objektiv giiltig anerkannt werden kann,
was in diesem Kontext seine Stelle findet. Schlief3lich werden die kom-
menden Darlegungen, mit Hegel, an der Aufgabe festhalten, jenem
»Lebenc, kraft dessen das Wesen der Dinge sich in ihrer Geschichte
entfaltet, durch die »Lebendigkeit des Begriffs« zu entsprechen.

Aber alle diese Aufgaben werden von einem neuen Ansatz aus ge-
deutet werden: Ideen und Begriffe sind Weisen, wie wir unsere Erfah-
rungswelt im ganzen und alle Gegenstinde, die uns in ihr begegnen,
gestalten. Aber dieses Gestalten ist »responsorisch«: Es beantwortet
einen Anspruch des Wirklichen und bringt diesen »je grofieren« An-
spruch inmitten der Vorldufigkeit unseres Begreifens zur Geltung.

Die »Schwiiche des Logos«, von der Platon gesprochen hat, ergibt
sich dieser Deutung nach daraus, daf3 unsere Begriffe Teilmomente
einer Antwort sind, die wir auf den Anspruch des Seienden geben,
und daf} diese Antwort immer hinter dem Anspruch zuriickbleibt, den
sie beantworten will. Das verantwortete Vertrauen in den Logos aber
ergibt sich daraus, dafd jene Wahrheit, die »stets grofler« ist als die Wei-
se, wie wir sie begreifen, inmitten dieser unserer Antwort als vor-
antreibendes Moment gegenwiirtig und wirksam ist.

Die »sophistischen Scheinargumente«, die Aristoteles entkriften
will, beruhen nach der hier vorgeschlagenen Deutung darauf, daf8 die
Differenz zwischen der Wahrheit der Dinge und unserem Wissen von
ihr vergessen oder boswillig verdeckt wird. Dann kénnen Begriffe, die
einen beschrankten Aspekt der Sache zutreffend beschreiben, mit dem

Erkennen als antwortendes Gestalten A 75

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Woahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

Anspruch vorgetragen werden, Wesenseinsichten zu vermitteln, aus
denen alles abgeleitet werden kann, was zur Sache gehért. Darum dul-
det das sophistische Scheinargument keine Widerrede. Wird dann die
kritische Einsicht in die Differenz zwischen Wahrheit der Dinge und
unserem Wissen von ihr wiedergewonnen, dann kann diese Einsicht
falschlicherweise zur Begriindung eines Skeptizismus herangezogen
werden. Dieser bestreitet die objektive Giiltigkeit jedes vermeintlichen
Wissens und gibt sich deshalb mit der Beliebigkeit subjektiver Meinun-
gen zufrieden. Die Uberwindung dieses Fehlschlusses aber beruht dar-
auf, dafl unsere Begriffe und Urteile gerade in ihrer Vorlaufigkeit und
Uberbietungsbediirftigkeit die »je gréSere Wahrheit« bezeugen. Nur
dadurch wird es méglich, daf8 wir von der inhaltlich ganz unbestimm-
ten, negativen Aussage »Das Wissen ist nicht die Wahrheit« zu der
inhaltlich bestimmten, positiven Aussage iibergehen: »Wir miissen al-
les, was wir wissen, immer neu kritisch auslegen, um darin den vor-
antreibenden Impuls der >je grofleren Wahrheit« freizulegen und wirk-
sam werden zu lassen.«

Die »Lebendigkeit des Begriffs«, die Hegel gefordert hat, ergibt
sich daraus, dafl wir jeden Begriff, den wir bilden, als Phase in jenem
Dialog begreifen, den wir mit dem Wirklichen fiihren.

Vor allem aber werden die folgenden Ausfithrungen an der kanti-
schen Grundeinsicht festhalten: Die Ideen der Vernunft und die Begrif-
fe des Verstandes zeichnen der Welt unserer Gegenstinde den Kontext
vor, in dessen Gestalt sich einfiigen muf3, was fiir uns objektive Geltung
erlangen soll. Aber die hier versuchte Deutung wird den kantischen
Gedanken einer »Gesetzgebung des Verstandes« iiber all seine Gegen-
stinde durch den schon mehrfach erwihnten Gedanken eines »antwor-
tenden Gestaltens« ersetzen. Unsere gestaltgebende Tatigkeit hat ant-
wortenden Charakter. Sie antwortet auf einen Anspruch, der vom
Wirklichen ausgeht. Dieser Anspruch ist freilich zunichst ein unbe-
stimmter Denkimpuls und kann erst dann auf eine inhaltlich bestimm-
te Weise vernommen werden, wenn wir ihn schon anschauend und
denkend beantwortet haben.

Es wird sich zeigen miissen, welche Gestalt eine »transzendentale
Logik« annehmen muf3, wenn sie diesem Grundgedanken folgen will.
Aber schon jetzt kann gesagt werden: Eine transzendentale Logik, die
vom Begriff des »antwortenden Gestaltens« ausgeht, wird das Verhalt-
nis zwischen Anschauung, Wahrnehmung und Begriff neu bestimmen
miissen. Denn das Denken findet in den Inhalten der Anschauens und

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Wahrgenommene als Text und das Begreifen als seine kritische Auslegung

Wahrnehmens keinen »rohen Stoff« vor, dem erst der Verstand durch
seine Begriffe Gestalt geben miifSte. Der Vorgang des antwortenden
Gestaltens beginnt schon im ersten Akt des Anschauens und setzt sich
von dort bis zu den »hdchsten« Formen der Vernunfttitigkeit fort. Dar-
um gewinnen, wie schon am Ende des Ersten Teils angedeutet wurde,
die Ergebnisse der transzendentalen Wahrnehmungslehre oder »As-
thetik« auch fiir die transzendentale Lehre von Ideen und Begriffen
eine hohere Bedeutung, als dies in den bisherigen, traditionellen For-
men der Transzendentalphilosophie zum Ausdruck kam.

2. Das Wahrgenommene als Text und das Begreifen als
seine kritische Auslegung

In den bisher vorgetragenen Uberlegungen war von den Formen des
Anschauens und Wahrnehmens die Rede und von ihrer Funktion beim
Aufbau unserer Erfahrungswelt. Dabei wurde insbesondere die kanti-
sche These weiterentwickelt: Die Form des Anschauens, der Raum, und
die Form des Wahrnehmens, die Zeit, zeichnen jenen Kontext vor, in
dem alles seine eindeutig bestimmte Stelle finden muf3, was zum Ge-
genstand der Erfahrung werden soll. Darum hat die Lehre vom An-
schauen und Wahrnehmen, die »Asthetik«, transzendentale Bedeu-
tung, d.h. sie betrifft die Bedingungen, von denen die Mdglichkeit
abhingt, daf$ uns Gegenstinde unserer Theorie und Praxis gegeniiber-
treten.

Die soeben erwihnte »Weiterentwicklung« der kantischen These
betraf vor allem das Verstindnis des Anschauens, des Wahrnehmens
und ihrer Formen. Dazu wurden folgende Thesen formuliert:

(a) Unser Anschauen und Wahrnehmen ist nicht darauf beschrinkt,
isolierte Wirklichkeitssignale (»Sinnesaffektionen«) aufzuneh-
men, sondern hat den Charakter »antwortenden Gestaltens«.
Was wir im Anschauen und Wahrnehmen zu sehen bekommen,
sind immer schon gestaltete Gréfien. Dabei bringen wir die Raum-
gestalten bzw. Zeitgestalten, in denen uns das Wirkliche gegen-
iibertritt, anschauend und wahrnehmend erst hervor. Aber dieses
Gestalten beantwortet einen Anspruch, der von der Wirklichkeit
ausgeht (s.0. S. 34).

(b) Die »Anschauungsformen« von Raum und Zeit zeichnen einen
umfassenden Kontext vor, in dem alles seine Stelle finden mufs,

Erkennen als antwortendes Gestalten A 77

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Woahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

was uns als Gegenstand der duferen oder inneren Erfahrung be-

gegnen soll. In diesen beiden Anschauungsformen wird das Ganze

der Welt auf je besondere Weise fiir unsere Sinne gegenwirtig
und erfaflbar, in der Zeit-Anschauung auSerdem die Einheit des

Ich. Wir bekommen in diesen Anschauungsformen sinnenhaft zu

sehen, was die Vernunft in ihren Ideen denkt (s.0. S.34f. und

36L).

Aus dieser Weiterentwicklung der Lehre vom Anschauen und Wahr-
nehmen sind Folgerungen zu ziehen fiir die Lehre von den Ideen und
Begriffen, also fiir die transzendentale Logik. Denn die weiterfiihrende
Frage lautet nun: Auf welche Weise wirken beim Aufbau einer Gegen-
standswelt das Anschauen und Wahrnehmen mit den Ideen und Be-
griffen zusammen? Dazu wird im folgenden die These vertreten wer-
den: Ideen und Begriffe sind notwendig, wenn aus den Inhalten des
zunichst subjektiven Anschauens und Wahrnehmens objektiv giiltige
Erkenntnisse gewonnen werden sollen. Aber Ideen und Begriffe dienen
dazu, die Inhalte der Anschauung und Wahrnehmung kritisch aus-
zulegen, nicht dazu, sie durch vermeintlich apriorische Einsichten
iiberfliissig zu machen.

Wie jede Auslegung, so kritisch sie auch sein mag, sich an dem
Text bewihren muf3, den sie auslegt, so miissen Ideen und Begriffe sich
an dem Angeschauten und Wahrgenommenen bewihren, das sie aus-
legen sollen. Wenn aber das Angeschaute und Wahrgenommene im-
mer schon gestaltete Grofsen sind, dann miissen Ideen und Begriffe
dieser Gestalt gerecht werden — ebenso wie die Auslegung eines Textes
auch und gerade dessen Form verstindlich machen muf, statt sie durch
ihre eigene Denkweise zu »iiberformen«. Denn was von der Form von
Texten gilt, das gilt auch von der Form der Anschauung und des Wahr-
nehmens. Sie sind Bedingungen dafiir, daf3 Texte, aber auch die Inhalte
des Anschauens und Wahrnehmens »etwas zu sagen haben«. Thre kri-
tische Auslegung soll sichern, daf8 sie uns Wahres sagen, statt uns auf
Irrwege falschen Verstehens zu locken. Aber eine Auslegung, die die
Formen vernachlissigt, gewinnt dem Text keine wahre Aussage ab,
sondern macht ihn inhaltlos. Deshalb wird im folgenden immer wieder
Kritik an einem »abstrakten« Gebrauch von Ideen und Begriffen geiibt
werden, der deren Bezug zu den Formen des Anschauens und Wahr-
nehmens vergif$t. Diese Kritik an einem »abstrakten« Gebrauch von
Ideen und Begriffen kann in der These zum Ausdruck kommen: Die
wichtigsten Entscheidungen iiber den rechten Gebrauch von Ideen

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Wahrgenommene als Text und das Begreifen als seine kritische Auslegung

und Begriffen fallen bereits dort, wo von der Eigenart und Funktion
des Anschauens und Wahrnehmens die Rede ist. Insofern bestimmt
die transzendentale Asthetik die Kriterien, an denen alle Aussagen der
transzendentalen Logik sich bewihren miissen.

Dieser Aussage ist freilich eine zweite hinzuzufiigen: Im An-
schauen und Wahrnehmen fallen die Entscheidungen dariiber, welche
Aufgaben dem begreifenden Denken gestellt sind. Aber nur im begrei-
fenden Denken wird dariiber entschieden, wie diese Aufgaben geldst
werden kénnen und miissen.

Soeben ist gesagt worden: Ideen und Begriffe dienen dazu, die In-
halte der Anschauung und Wahrnehmung kritisch auszulegen. Die
Aufgabe, die wir mit Hilfe unserer Ideen und Begriffe zu erfiillen ha-
ben, wird daher deutlicher hervortreten, wenn zunichst das Verhaltnis
jeder Interpretation zu ihrem Text etwas deutlicher beschrieben wird.

So sehr eine Interpretation an den Text gebunden ist, den sie aus-
legt, so erschopft sie sich doch nicht darin, den Text zu »paraphrasie-
reng, d. h. mit anderen Worten das zu sagen, was im Text selbst schon
gesagt ist. Die Interpretation findet in der vorliegenden Textgestalt
einen Anspruch bezeugt, den der Verfasser durch sein Denken und
Sprechen beantwortet hat, den aber der Leser als Aufforderung begrei-
fen soll, darauf seine eigene Antwort zu geben. Durch die Art, wie der
Leser sich diese Aufforderung zu eigen macht, gibt er dieser seiner
Antwort eine Gestalt, die er im bloflen Lesen des Textes nicht hitte
zustande bringen konnen. Begreifen ist ein Akt des Gestaltens. Aber
dieser Akt des Gestaltens hat den Charakter einer Antwort. Er antwor-
tet auf den Anspruch der Sache, den der Autor des Textes vernommen
hat und den der Text bezeugt und an seine Leser weitergibt. Begriffe,
die der Interpret seinen Lesern anbietet, sollen diesen Lesern Moglich-
keiten einer solchen Antwort aufzeigen. Argumente, die er vortrigt,
machen Bedingungen deutlich, von denen die Angemessenheit einer
solchen Antwort abhingt. Darum ersetzt die Interpretation nicht den
Text, aber sie leitet dazu an, auf ihn zuriickzukommen, um ihn auf
neue Weise zu lesen.

Das gilt auch von demjenigen »Text«, den wir in den Inhalten un-
seres Anschauens und Wahrnehmens vorfinden. Wir entnehmen ihm
einen Anspruch der Sache, den wir auf neue Weise zu beantworten ha-
ben: nicht mehr durch unsere Titigkeit des Anschauens und Denkens,
sondern mit Hilfe unserer Begriffe. Dann gewinnt der Anspruch selbst
fiir uns eine neue Gestalt. Der subjektive Eindruck, den das An-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 79

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Woahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

geschaute und Wahrgenommene in uns erweckt, wird transformiert
zum objektiven Bedeutungsgehalt, durch den die Sache sich uns auf
maf3gebliche Weise »entgegenwirft«, um so zum »Ob-jectum« zu wer-
den.

Das Angeschaute und Wahrgenommene »interpretieren« bedeu-
tet dann: Begriffe bereitstellen, die diese Transformation méglich ma-
chen, und Argumente vortragen, die erkennen lassen, auf welche Wei-
se und unter welchen Bedingungen der Begriff, den wir selber bilden,
den objektiv giiltigen Anspruch der Sache zur Sprache bringen kann.
Solche Argumente aber bediirfen der Klarheit iiber die Ziele, die wir
uns stecken miissen, um zur Erkenntnis des objektiv Giiltigen fahig
zu werden. Diese Klarheit tiber die Ziele wird durch den Gebrauch
von Ideen moglich gemacht.

Auch in diesem Falle bleibt die Interpretation an den Text gebun-
den und muf3 sich an ihm bewihren. Aber sie ist keine blofse Paraphra-
se des Textes, sondern ermdglicht die Freilegung des objektiv Giiltigen
durch eine neue Stufe antwortenden Gestaltens. Unsere Ideen und Be-
griffe wiederholen nicht einfach, was in der Wahrnehmung schon klar
geworden ist. Aber sie geben dem Anspruch der Dinge, den wir an-
schauend und wahrnehmend vernommen haben, die Gestalt der objek-
tiven Maf3geblichkeit, an der wir unser Urteil selbstkritisch iiberpriifen
konnen.

3. Zuden transzendentalen ldeen

Ideen benennen Bedingungen, die alles erfiillen muf3, was uns als Ge-
genstand gegeniibertreten und so zum Maf3stab werden soll, an dem
wir unsere subjektiven Ansichten und Absichten beurteilen kénnen
und miissen. Was in der geordneten Ganzheit der Welt und in der wi-
derspruchsfreien Einheit des »Ich denke« keine eindeutig bestimmbare
Stelle findet, kann nicht als »objektiv giiltig« anerkannt werden. Aber
diese Ganzheit und Einheit sind uns nicht gegeben, sondern ihr Aufbau
ist uns aufgegeben. Die Kategorien des Verstandes aber sind Weisen,
wie wir mit den Inhalten, aber auch mit den Formen unseres Anschau-
ens und Wahrnehmens verfahren miissen, wenn wir diese Aufgabe er-
fiillen wollen.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu den transzendentalen Ideen

a) Anschauungsformen und Ideen —
Ubereinstimmung, Differenz und hermeneutische Beziehung

Die Anschauungsformen von Raum und Zeit, so hat sich an friiherer
Stelle gezeigt, machen uns das Ganze der Welt und die Einheit des Ich
auf sinnenhaft perzipierbare Weise prisent. Denn die Ideen beschrei-
ben die gleiche Ganzheit und Einheit, nun freilich auf spezifische Wei-
se: als Ziele unserer Verstandestitigkeit. Weil sie sich auf die gleiche
Ganzheit und Einheit beziehen, miissen sie sich am » Text« unseres An-
schauens und Wahrnehmens hermeneutisch bewihren.

Eine solche Bewihrung ist mdglich, weil Anschauungsformen und
Ideen nicht nur auf das gleiche Korrelat bezogen sind (die geordnete
Ganzheit der Welt und die umfassende Einheit des Ich), sondern auch
ein wesentliches Merkmal ihrer Form gemeinsam haben: Raum und
Zeit sehen wir nicht unmittelbar; sondern wir sehen alles, was wir an-
schauen und wahrnehmen, »im Raum« und »in der Zeit«. Und ent-
sprechend gilt fiir die Ideen: Die Welt und das Ich werden uns nicht
zum Gegenstand, den wir begreifen, sondern wir begreifen alles, was
wir in unserer dufleren und inneren Erfahrung erfassen, als ein Wirk-
liches »in der Welt« und als ein Moment des Erlebens »im Ich«. Raum
und Zeit, Welt und Ich sind keine Gegenstiinde, die wir erfahren, son-
dern das all-umfassende Worin all dessen, was unserer Erfahrung zu-
ginglich ist. Das »In-Sein« in Raum und Zeit, in Welt und Ich ist eine
formale Bedingung, die alles erfilllen muf3, was fiir uns Gegenstand
werden soll; aber Raum und Zeit, Welt und Ich sind keine gesonderten
Gegenstinde, die neben anderen Gegenstinden von uns erfahren wer-
den konnten. Kant hat gezeigt, daf$ Widerspriiche (» Antinomien«) ent-
stehen, wenn dieser Unterschied vergessen wird, und daf$ diese Wider-
spriiche verschwinden, wenn an dieser Unterscheidung festgehalten
wird?!.

Ist diese Gemeinsamkeit, die die Anschauungsformen mit den Ide-
en verbindet, hinlinglich deutlich benannt, kénnen die Differenzen
sachgerecht beschrieben werden. Raum und Zeit sind uns mit jeder an-
geschauten und wahrgenommenen Gestalt mit-gegeben; wir sehen an
jedem Gegenstand, daf er uns im Raum und in der Zeit gegeben ist und
uns nur so gegeben werden kann. Welt und Ich dagegen sind unserem
Denken aufgegeben. Wir haben die Aufgabe, die Mannigfaltigkeit der

31 Vgl. KdrV A 404-461.

Erkennen als antwortendes Gestalten A

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:

81


https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Woahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

Gegenstinde, die wir erkennen, durch unsere Begriffe so zu verkniip-
fen, daf3 dadurch die geordnete Ganzheit einer Welt entsteht; und wir
kommen mit der Erfiillung dieser Aufgabe niemals an ein abschlieflen-
des Ende. Weiterhin haben wir die Aufgabe, die Fiille dessen, was wir
erleben, durch begriffliche Unterscheidung aus der verwirrenden Viel-
falt zu befreien und durch begriffliche Verkniipfung so zu ordnen, daf3
sie in die widerspruchsfreie Einheit des Aktes »Ich denke« aufgenom-
men werden kann. Und auch die Erfiillung dieser Aufgabe kommt nie
zum vollendenden Abschluf.

Weil die Ideen uns Aufgaben vor Augen stellen, mit deren Erfiil-
lung wir nie an ein Ende kommen, ist es stets eine Illusion, zu meinen:
»Jetzt kenne ich die Welt« oder »Jetzt kenne ich mich selbst«. Weil aber
die Anschauungsformen von Raum und Zeit uns anschaulich erkennen
lassen, dafs alles, was wir erfahren, von der Welt und dem Ich umgrif-
fen ist, haben wir es nicht mit Unbekanntem zu tun, wenn wir uns um
die Erkenntnis der Welt und des eigenen Ich bemiihen. Wir wollen be-
greifen, was wir immer schon sehen, und durch diese Bemithung um
den angemessenen Begriff wollen wir uns vor jenen Tauschungen be-
wahren, die immer dann auftreten, wenn wir uns mit einem begriffs-
losen Wahrnehmen zufrieden geben. Aber wir wollen nichts anderes
begreifen als jene Ganzheit und Einheit, die die Anschauungsformen
des Raumes und der Zeit uns anschaulich vor das Auge stellen. Durch
diese Riickbindung an die sinnenhaft gegebenen Erscheinungen wollen
wir uns vor einem abstrakten Denken bewahren, das mit dem An-
spruch auftritt, kritische Auslegung zu sein, aber bei dem Versuch, die-
se Aufgabe zu erfiillen, den Text, den es auszulegen gilt, fortschreitend
aus dem Auge verliert.

b) Die bleibende Bedeutung der Wahrnehmung, die Vielgestaltigkeit
der Vernunftideen und ihr dialektisches Verhiltnis untereinander

An fritherer Stelle wurde gesagt: Die Wahrnehmung ist der Text, auf
den unsere Begriffe sich beziehen, um ihn auszulegen (s.o. S. 77 ff.).
Fiir die Vernunftideen bedeutet das: Sie legen die allumfassenden For-
men aus, in denen alles, was sich uns zeigt, unserem Anschauen und
Wahrnehmen gegeben ist: den Raum und die Zeit. Raum und Zeit sind
die Weisen, wie uns das Ganze der Welt anschaulich und wahrnehm-
bar gegeben ist. Und weil die Form der Zeit, zugleich mit allen Ereig-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu den transzendentalen Ideen

nisreihen unserer Erfahrungswelt, alle wechselnden Zustinde unseres
Bewuf3tseins umgreift, wird uns in ihr auch die Einheit des Ich wahr-
nehmbar. Raum und Zeit sind der Text, an dessen Auslegung die Ver-
nunftideen der Welt und des Ich sich bewihren miissen (s.o. S. 34—
40).

Dabei ist der angeschaute Raum ein Gefiige von Orten und Bah-
nen, die Zeit ein Gefiige von Fristen und Stunden; und die einzelnen
Inhalte unserer Anschauung bzw. Wahrnehmung sind diesem zweifa-
chen Gefiige so eingeordnet, daf3 Gegenstinde mit ganz unterschiedli-
cher Raumgestalt und ganz unterschiedlichem Zeitrhythmus in ein
Verhiltnis untereinander treten konnen. Wir erfassen dieses Verhilt-
nis, indem wir sie im Raume verorten und in der Zeit datieren. Das
geschieht dadurch, daf8 wir solche Orte und Zeitstellen hervorheben,
an denen unterschiedliche Gegenstinde einander begegnen konnten.
(So datieren antike Historiographen das Jahr der Schlacht von Salamis
nicht durch eine abstrakte Jahreszahl, sondern durch die vergleichende
Angabe: »Aischylos hat in der Schlacht von Salamis mitgekdampft, So-
phokles tanzte als Knabe im Siegesreigen mit, Euripides wurde am Tage
der Schlacht geboren.«) Erst durch vergleichende Topographien und
Chronologien solcher Art fiillen abstrakte Orts- und Zeitangaben sich
mit Bedeutung.

Die Idee der Welt legt die Vielfalt solcher Begegnungen aus, in-
dem sie ihren Moglichkeitsgrund benennt: Die unterschiedlichsten
Gegenstinde unserer Erfahrung konnen einander in immer neuen
Konstellationen begegnen, weil alles, was ist und geschieht, Teil des
universalen Zusammenhangs einer »Welt« ist. Und die Idee des Ich
benennt den Méglichkeitsgrund dafiir, daf3 wir die unterschiedlichsten
Gegenstinde unserer Erfahrung miteinander vergleichen und nach
ihrem moglichen Einfluf3 aufeinander befragen konnen. Das ist nur
moglich, weil alles, was uns zum BewufStsein kommt, ein Moment in
der Biographie eines identischen denkenden Ich ist. Aber ob unsere
Ideen den universalen Zusammenhang der Welt und die allumfassende
Einheit des Ich angemessen beschreiben, kann sich nur daran zeigen,
daf sie dasjenige auslegen, was wir als »Begegnung von Gegenstinden
in der einen Welt« und als » Verkniipfung von Gedanken im einen Ich«
erfahren. Es sind immer die Inhalte, an denen sich unsere Begriffe vom
»Ganzen« und »Einen« bewihren miissen (s. 0. S. 34 ff.).

Diese Inhalte aber sind uns immer in der Wahrnehmung gegeben.
Was es fiir die einzelnen Seienden bedeutet, Orte im Raume einzuneh-

Erkennen als antwortendes Gestalten A~ 83

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Woahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

men und Sich auf Bahnen im Raum zu bewegen, was es fiir sie besagt,
dafl sie ihre Fristen und Stunden haben, laf3t sich nicht a priori dedu-
zieren, sondern mufl wahrgenommen werden. Darum l&ft sich auch
nicht a priori deduzieren, sondern mufl wahrgenommen werden, in
welcher Weise — und in welchen Grenzen — alle Gegenstinde als Teile
der einen Welt verstanden werden kénnen und in welcher Weise der
Gedanke an sie alle in die Einheit des BewufStseins aufgenommen wer-
den kann. Die Ideen, die sich dadurch bewihren miissen, daf3 sie sich als
tauglich erweisen, die Inhalten unserer Erfahrung auszulegen, werden
dadurch erneut an unsere sinnenhaften Anschauungen und Wahrneh-
mungen verwiesen.

Nun ist im ersten Teil der hier vorgelegten Untersuchung deutlich
geworden, daf$ es mehrere, qualitativ verschiedene Formen der Wahr-
nehmung gibt. Die moralische, dsthetische oder religiose Wahrneh-
mung ist von strukturell anderer Art als die wissenschaftliche Empirie.
Daraus sind Folgerungen zu ziehen fiir das Verstindnis der Ideen, vor
allem der Idee der »Welt«. Auch diese Idee mufs als vielgestaltig ge-
dacht werden.

Denn schon im ersten Teil der hier vorgelegten Untersuchung hat
sich gezeigt: Der angeschaute Raum ist die den Sinnen prdsent gewor-
dene Idee der Welt. Hier fiigt sich die Mannigfaltigkeit rdumlicher
Relationen, in denen einzelne Seiende sich zueinander verhalten, vor
allem die Mannigfaltigkeit ihrer Orte und Bahnen, zu einem umfas-
senden Ganzen zusammen (s.0. S. 35). Entsprechend ist die Zeit, die
wir nicht konstruieren, sondern wahrnehmen, nicht nur ein Modus,
wie die Idee der »Welt« uns anschaulich gegeniibertritt; sie ist zugleich
die den Sinnen prisent gewordene Idee des Ich, das den unterschied-
lichsten Inhalten seines Erlebens eine eindeutige Stelle in einem geord-
neten Zusammenhang zuweist (s.0. S. 39).Wenn nun diese Anschau-
ungsformen von Raum und Zeit je unterschiedliche Gestalten
annehmen konnen, dann ist zu erwarten, daf3 auch die Ideen der Ver-
nunft eine unterschiedliche Gestalt annehmen werden.

Der sittlichen Wahrnehmung zeigen sich Raum und Zeit als ein
Gefiige moglicher Begegnungen, die dariiber entscheiden, was aus
dem wahrgenommenen Gegenstand, aber auch aus dem wahrnehmen-
den Subjekt werden kann (s. 0. S. 51). Entsprechend ist die sittliche Idee
der »Welt« der Begriff vom allumfassenden Ganzen, in dem diese ent-
scheidenden Begegnungen ihre Stelle finden. Die ethisch verstandene

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu den transzendentalen Ideen

Welt ist das Feld von Begegnungen, in denen wir die Chance der Selbst-
findung durch Selbsthingabe ergriffen oder versaumt haben.

Die dsthetisch wahrgenommene Zeit ist ein Gefiige von »kost-
baren Stundenc, in denen das »Wunder« der »Emergenz« der Gestalt
aus dem Prozef3 der Gestaltung geschah. Die besondere Weise, wie das
Schone aus dem Fluf unserer Vorstellungen und unseren Versuchen
gestaltgebenden Antwortens auftauchte, wird als »exorbitant«, »aus
dem Geleise (orbita) werfend«, und zugleich als erfiillend erfahren.
Jede der Stunden, in der die Begegnung mit dem Schénen geschah, un-
terbrach deshalb die Fliichtigkeit unseres Lebens und stiftete eine Ge-
genwart, die im Fortgang der Zeit unvergefSlich bleibt (s. 0. S. 54). Ent-
sprechend ist die dsthetische Idee der »Welt« der Begriff von jenem
allumfassenden Verweisungszusammenhang, in welchem die Orte
und Stunden, an denen die Dinge und Menschen sich uns auf solche
unvergefSliche Weise »prisentiertenc, sich gegenseitig nicht relativie-
ren, sondern auslegen. Jede neue Erfahrung des Schonen schirft unse-
ren Blick fiir das, was sich uns in fritheren adsthetischen Erfahrungen
gezeigt hat und in kommenden zeigen wird.

Derjenige Raum und diejenige Zeit dagegen, die der geschulte
Blick des Forschers wahrnimmt, sind Gefiige von MafSverhiltnissen,
die gerade aufgrund ihrer Indifferenz gegeniiber allen Unterschieden
der wahrgenommenen Inhalte, all diesen Inhalten ihren Ort und ihre
Stunde zuweisen. Erst so wird es moglich, die Frage nach Eigenstand
und Beziehung der wahrgenommenen Gegenstinde auf eine wissen-
schaftlich gesicherte Weise zu beantworten (s.o. S. 58). Entsprechend
ist die wissenschaftliche Idee der »Welt« der Begriff von einem all-
umfassenden Maf3-System, in dem wir allem, was sich uns zeigt, seine
eindeutige Stelle geben konnen, um es so von den Gebilden unserer
subjektiven Phantasie zu unterscheiden.

Der religios wahrgenommene Raum und die religios wahrgenom-
mene Zeit sind Beziehungsgefiige von Bahnen, die zu Orten der Wie-
derbegegnung mit dem Heiligen fithren; bzw. von Fristen, die die Stun-
den dieser Wiederbegegnung miteinander verkniipfen (s.o. S. 64f.).
Entsprechend ist die religios verstandene » Welt« der Begriff vom all-
umfassenden Ganzen der Gestalten, in denen eine Begegnung oder
Wiederbegegnung mit dem Heiligen geschieht, und von der Verhalt-
nissen der Orte und Stunden, von denen eine solche Begegnung erwar-
tet werden darf. Die frithesten Kalender sind Festkalender, die die »hei-

Erkennen als antwortendes Gestalten A

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:

85


https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Woahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

ligen Zeiten« verzeichnen. Wichtige Straflen sind urspriinglich Pilger-
straflen, die zu »heiligen Orten« fiihren.

Aus dieser Strukturverschiedenheit der »Welten« ergibt sich, daf3
ihr Verhiltnis untereinander eine spezifische Dialektik einschlief3t.
Wenn Kant von der »Dialektik der reinen Vernunft« spricht, hat er
vor allem dieses dialektische Verhaltnis der »Welten« im Blick: Es ist
ebenso notwendig wie unméglich, alle »Welten« als Glieder des umfas-
senden Ganzen der »einen Welt« zu denken.

Es ist notwendig, weil innerhalb jedes Erfahrungszusammenhangs
Gegenstinde begegnen, die erkennen lassen, dafl wir sie, wenn wir sie
angemessen erfassen wollen, auch in einer anderen »Welt« aufsuchen
miissen. Das bekannteste Beispiel dafiir sind die Pflichten, die sich uns
im moralischen Erfahrungszusammenhang zeigen. Um sie zu erfassen,
miissen wir eine Vielzahl theoretischer Kenntnisse gewinnen und ar-
gumentativ sichern. Nur so kénnen wir die Folgen unserer Handlun-
gen abschatzen und sittlich verantworten. Aber der Gesamtzusammen-
hang aller Pflichten, Kant hat diesen Zusammenhang die »Welt der
Zwecke« genannt, hat eine andere Struktur als die »Natur«, der Ge-
samtzusammenhang aller Objekte theoretischen Erkennens. Darum
ist es unmoglich, einen Begriff von der umfassenden »einen Welt« zu
gewinnen, der wir alle »Welten« als Teilgebiete einordnen kénnten.

Es liefSe sich zeigen, daf3 Gleiches auch von dem Verhiltnis ande-
rer »Welten« gilt, z.B. der Welt der Gegenstinde dsthetischer und der
Welt der Gegenstinde religioser Erfahrung. Hans Urs von Balthasar
hat gezeigt, daf3 jene »Herrlichkeit« des Heiligen, die zu den Merkma-
len der Gegenstinde religioser Erfahrung gehort, zugleich eine dsthe-
tische Betrachtung verlangt. Andererseits zeigt sich, daf3 eine Astheti-
sierung der Religion, die die Verschiedenheit beider Erfahrungsarten
verkennt, zu einem Mif3verstindnis der religiésen Erfahrung und in
der Folge davon zu einer Mif$bildung des Religiosen fithren wiirde.
Auch in diesem Zusammenhang gilt: Es ist ebenso notwendig wie un-
maoglich, die verschiedenen Welten als Teilbereiche einer umfassenden
»einen Welt« zu denken.

An spiterer Stelle wird zu zeigen sein, dafd zur Auflésung dieser
Dialektik Vernunftpostulate notwendig sind, und daf, um dieses Ziel
zu erreichen, Kants Postulatenlehre weiterentwickelt werden muf3.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorien des Verstandes am Beispiel von »Substanz« und »Kausalitdt«

4. Die Kategorien des Verstandes am Beispiel von
»Substanz« und »Kausalitdt«

Die Kategorien unseres Verstandes, so hat sich gezeigt, machen die Auf-
gaben erfiillbar, die die Vernunft uns durch unsere Ideen vorzeichnet.
Dazu gehort insbesondere die Aufgabe, allen Inhalten unserer Erfah-
rung einen eindeutigen »Ort« im geordneten Gesamtzusammenhang
der »Welt« zuzuordnen (s.0.S. 39; 81f.). Wir tun dies, indem wir zeigen,
wie die Gegenstiinde, aus einem relativen Eigenstand heraus, in eine
Wechselbeziehung des Wirkens und Leidens eintreten. Thren Eigen-
stand beschreibt der Begriff der Substanz, ihre Wechselbeziehung der
Begriff der Kausalitit. Darum soll die Aufgabe, die wir durch den Ge-
brauch der Verstandeskategorien zu erfiillen haben, zunichst am Bei-
spiel der Begriffe » Substanz« und »Kausalitit« verdeutlicht werden.

a) »Substanz« und »Kausalitit — zwei korrelative Begriffe

Die Gegenstinde unserer Erfahrung treten einander und dem betrach-
tenden Subjekt mit einem »Eigenstand« gegeniiber, den wir als ihr
»Subsistierenc, ihr »In-sich-selber-Stehen«, bezeichnen. Der Begriff
der Substanz, der den Eigenstand der Dinge im Sein bezeichnet, macht
die Voraussetzung dafiir deutlich, dafy die Dinge auch im Verhéltnis
untereinander eine Unabhingigkeit geltend machen und »mehr« sind
als eine blofSe Funktion ihrer Beziehung. Vor allem aber benennt dieser
Begriff die Voraussetzung dafiir, daf§ die Dinge unserem Erkennen und
Wollen mit »widerstindigem Eigenstand« gegeniibertreten und so zu
Maf3stiben werden, an denen wir unser theoretisches und praktisches
Urteil messen miissen. Die Substantialitit der Dinge (ihr Eigenstand
im Sein) ist zugleich die Voraussetzung ihrer Maf3geblichkeit fiir unser
Denken und Urteilen. Aber unser Denken und Urteilen, z.B. der Ge-
danke der Substanz, und das Urteil, durch das wir ihn auf gegebene
Erscheinungen anwenden, ist die Voraussetzung dafiir, dafs der An-
spruch der Dinge kein blof8 unbestimmter Denk-Anstofs bleibt, son-
dern sich auf inhaltlich bestimmte Weise geltend machen kann. Unser
Denken ist Antwort; aber erst in dieser Antwort gewinnt der Anspruch
des Wirklichen seine fiir uns vernehmbare Bestimmtheit und Gestalt.
Dabei zeigt eine nihere Betrachtung: Die Substantialitit der Din-
ge und noch mehr der Personen tritt in der Weise hervor, wie sie mit

Erkennen als antwortendes Gestalten A- 87

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Woahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

anderen Dingen und Personen in Wechselwirkung treten. Von Per-
sonen sagen wir: Was jemand ist, zeigt sich in dem, was er kann, d.h.
was er wirkend zustande bringt. Dabei geht es nicht nur um das Maf
der erzielten Wirkung, sondern vor allem um deren Eigenart. Wer je-
mand ist, zeigt sich in der Qualitdt, man konnte sagen: im »Stil« seines
Wirkens. Das gilt, wie sogleich noch zu zeigen sein wird, auch fiir un-
belebte Dinge. Daf$ auch sie nicht blole Funktionen ihrer Umwelt-
beziehungen sind, sondern »in sich selber stehenc, zeigt sich daran,
dafl und wie sie, wenn sie fremden Einfliissen ausgesetzt sind, Neuarti-
ges hervorbringen, das ihnen als Wirkung ihres eigenen Wirkens zu-
geschrieben werden kann. Schon hier zeigt sich also: Die Frage nach
der Substanz, nach dem Eigenstand im Sein, ist ohne die Frage nach
der Kausalitit, nach der Eigenart des Wirkens, nicht zu beantworten.

Doch wird bei den geldufigen Beschreibungen der Kausalitit eine
Frage gewohnlich tibersprungen: Wie kommt es vom Wirken zur Wir-
kung? Das Wirken ist eine Tatigkeit der Ursache, die Wirkung ein Zu-
stand des Objekts, auf das sie wirkt. Stellen wir diese Frage vom Objekt
des Wirkens her, dann lautet sie: Wie wird das Fremde, das einer dufle-
ren Ursache zugehort, dem Objekt so zu eigen, daf3 es nun ihm als sein
eigene Seinsweise zugeordnet werden kann? Der Begriff der Kausalitat
beschreibt gerade diesen Vorgang, in dem die Dinge fremdes Wirken in
eigene Zustinde und Eigenschaften »iibersetzen« und sich dadurch als
»Substanzen« bewihren. Die Weise aber, wie dieses »Ubersetzen« ge-
schieht, zeigt an, daf3 das Objekt, auf das die Ursache einwirkt, auf ei-
gengesetzliche Weise auf diese Einwirkung »antwortet« und sich durch
diese Eigengesetzlichkeit im Wirken als eigenstindiges Seiendes er-
weist. Die Frage nach der Kausalitit, nach dem Ubergang vom Wirken
zur Wirkung, ist ohne die Frage nach der Substanz, nach dem Eigen-
stand, mit dem das Objekt der wirkenden Ursache gegeniibertritt,
nicht zu beantworten.

Um die Eigenart dieser Korrelation der Begriffe »Substanz« und
»Kausalitit« nidher zu bestimmen, wird an spiterer Stelle der Begriff
des »Charakters« vorgeschlagen werden. Er soll die fiir ein Individuum
oder eine Spezies »charakteristische« Weise bezeichnen, wie ein Seien-
des sich duflere Einwirkungen aneignet und in eigene Eigenschaften
oder Titigkeiten »iibersetzt«. Denn wo diese Ubersetzung nicht ge-
schieht, verfehlt das Wirken der Ursache sein Ziel. Dabei wird zugleich
davon zu handeln sein, daf8 dieser Begriff der kantischen Moralphiloso-
phie entnommen wurde, aber in bewufSter Kritik an Kant in einer Wei-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorien des Verstandes am Beispiel von »Substanz« und »Kausalitdt«

se verwendet wird, die vom kantischen Begriffsgebrauch abweicht (s. u.
S. 100-118). Zunichst aber werden die hier vorgetragenen Uberlegun-
gen noch ein wenig bei den Begriffen »Substanz« und »Kausalitit« ver-
weilen, um an diesem Beispiel das Verhiltnis von Wahrnehmung und
Begriff deutlich zu machen und sodann Folgerungen fiir das Verstind-
nis der tibrigen Kategorien zu ziehen.

b)  Die Begriffe » Substanz« und »Kausalitit« und
die wahrgenommenen Raum- und Zeitgestalten

Die Raumgestalt der Dinge, die wir anschauend erfassen, z.B. das Ge-
sicht eines Menschen, ist die Weise, wie die »Substanz« eines Wirk-
lichen fiir uns erfahrbar wird, d.h. sein von allen anderen Dingen und
Ereignissen abgegrenzter Eigenstand; dieser ist die Voraussetzung da-
fiir, in Wechselwirkung mit anderen Substanzen einzutreten. Die Kon-
tur, durch die eine Raumgestalt sich von anderen abhebrt, ist die sinnen-
hafte Erscheinung des Eigenstands. Der Ort, den eine solche Gestalt im
Raum einnimmt, zeichnet ihr die Méglichkeit mannigfacher Beziehun-
gen vor. Der Begriff der Substanz ist zundchst nur eine Problemanzei-
ge: Worin zeigt sich, daf ein Wirkliches mehr ist als die Summe seiner
Funktionen? Und worauf beruht es, dafl das Wirkliche gerade aus die-
sem Eigenstand heraus in Beziehung zu anderen Seienden, aber auch
zu einem Betrachter treten kann? Die Frage ist allgemein; sie kann an
jede endliche Substanz gestellt werden. Die Antwort, die im Blick auf
ein gegebenes Seiendes gesucht wird, wird weit weniger allgemein aus-
fallen. Gehoren zur endlichen Substanz die Merkmale »abgegrenzter
Eigenstand« und »Beziehung«, dann ist von Fall zu Fall neu heraus-
zufinden, wie ein Seiendes seinen Eigenstand gewinnt und zu erkennen
gibt, aber auch in welche Art von Beziehungen gerade dieses Seiende
eintreten kann. Die Frage, die der Substanzbegriff formuliert, kann
nicht ohne Anschauung beantwortet werden. Und die Raumgestalt
eines Gegenstands unserer Erfahrung ist die anschauliche Gestalt, an
der wir die gesuchte Antwort ablesen konnen.

Das schon erwihnte Beispiel, das Antlitz eines Menschen, das wir
sehen, kann das exemplarisch deutlich machen (vgl. o. S. 481.). Wir le-
sen an dem Antlitz, das wir wahrnehmen, die Aufgabe ab, die uns ge-
stellt ist (z.B. die Aufgabe, Angst und Not, die aus diesem Antlitz
»sprechen«, nach Kriften zu lindern). Doch ist solches » Ablesen« kein

Erkennen als antwortendes Gestalten A~ 89

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Woahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

blofSes Registrieren vorgefundener Merkmale, sondern ein eigener Akt
responsorischen Gestaltens: Wir sehen das Antlitz als Ausdrucksgestalt
und sehen ihm auf solche Weise an, was mehr ist, als eine rdumliche
Konfiguration. Wir bauen, die Physiognomie eines Gesichtes aus-
legend, einen neuen Kontext auf, innerhalb dessen das Antlitz zur an-
schaubaren Gestalt fiir etwas Unanschauliches wird: fiir die objektive
Geltung einer Pflicht, die uns in einer bestimmten Begegnungssituation
gestellt ist. Und innerhalb dieses Kontextes begegnet uns ein Mensch in
jener Verbindung von Eigenstand und Beziehung, durch die er fiir uns
zur Quelle dieser Verpflichtung werden kann. Hier wird uns in der An-
schauung deutlich, was die Begriffe »Eigenstand« und »Beziehung« be-
deuten, die ihrerseits den Begriff der »Substanz« definieren.

Aber die Erfahrung sittlicher Verpflichtung ist nicht die einzige
Art, wie Seiendes uns so gegeniibertritt, daf3 es zugleich seine Un-
abhingigkeit von uns und seine Beziehung zu uns erkennen lafst. Das
ethische Verhiltnis, in dem ein Seiendes uns als Quelle einer Verpflich-
tung gegeniibertritt, macht das allgemein transzendentale Verhaltnis
nur besonders deutlich offenbar: Die Verbindung von Eigenstand und
Beziehung gehort zu den Bedingungen jeder Begegnung mit dem, was
uns in der Erfahrung als Substanz gegeniibertritt.

Entsprechend ist die Zeitgestalt der Dinge, die wir wahrnehmen,
die Weise, wie die kausalen Beziehungen, in denen ein Wirkliches
steht, fiir uns sinnenhaft erfa3t werden kénnen. So nehmen wir z. B.
am konkreten Seienden den »Rhythmus« wahr, in dem sich alle Le-
bensvorginge dieses Seienden vollziehen. Dieser macht es mdoglich,
daf aus dem zeitlichen Fluf3 der Ereignisse »kostbare Stunden« hervor-
treten, die folgenreiche Begegnungen mit anderen Seienden moglich
machen. Fiir den weiteren Verlauf der Ereignisse erscheinen solche
Stunden als »Wendepunkte einer Lebensbahn«. Die Zeitgestalt, in der
sich fiir unseren Blick eine Fiille von Ereignissen zur Einheit eines We-
ges zusammenschlieflt, ldft uns an diesen Wendungen des Weges den
fortwirkenden Einfluf3 der Begegnungen erkennen, in die ein Seiendes
eingetreten ist.

Wie der Begriff der Substanz, so ist auch der Begriff der Kausalitit
zundchst nur eine Problemanzeige: Welche Begegnungen sind es gewe-
sen, die das begreiflich machen, was wir, die Betrachter, als »Wende-
punkte« im Dasein eines Seienden wahrnehmen? Und worauf beruhte
es, daf3 der bisherige Verlauf der Ereignisse jene offene Alternative hat
entstehen lassen, die gerade durch diese Begegnung entschieden wer-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorien des Verstandes am Beispiel von »Substanz« und »Kausalitdt«

den konnte? Wiederum wird man sagen kénnen: Die soeben formulier-
ten Fragen sind allgemein und kénnen an jedes Seiende gestellt werden,
an dem wir eine Zustandsverinderung beobachten. Die Antwort, die im
Blick auf ein gegebenes Seiendes gesucht wird, wird weit weniger all-
gemein ausfallen. Was die Begriffe »Entstehung einer offenen Alterna-
tive« und »Entscheidung durch eine Begegnung« inhaltlich besagen,
muf3 von Fall zu Fall neu herausgefunden werden. Und die Zeitgestalt,
die wir wahrnehmen, ist die sinnenhaft gegebene Fundstelle, an der die
Antwort auf diese Fragen gefunden werden kann. Die Rhythmen, aus-
gezeichneten Stunden und Wendepunkte in der Geschichte eines Seien-
den bieten uns auf sinnenhafte Weise dar, was »offene Alternative« und
»folgenreiche Entscheidung« in concreto bedeuten. Erst so fiillt sich der
Begriff der Kausalitit mit konkreter Bedeutung.

Auch das wird am Beispiel des »Antlitzes« exemplarisch deutlich,
das uns wahrnehmbar gegentibertritt und an dem wir den Anspruch ab-
lesen, unter den es uns stellt. Denn es ist moglich, das Antlitz eines Men-
schen im Wechsel seiner Lebensalter wiederzuerkennen, weil die Wech-
selfdlle des Lebens mitsamt all ihren duflerlich-zufalligen Bedingungen
erst durch die Weise, wie dieser Mensch sie sich angeeignet und durch
sein Verhalten beantwortet hat, zu seinem Schicksal geworden sind.
Denn so, wie einem konkreten Menschen sein Schicksal widerfahrt,
konnte es keinem anderen zur Gestalt seines eigenen Lebens werden.

In der Sprache der Antike gesagt: In der scheinbaren AufBerlich-
keit der TOyy findet die Unverwechselbarkeit des eigenen Aaipwv ihre
auch fiir den Betrachter zugingliche Gestalt. Denn was einem Men-
schen duflerlich widerfahrt (tuyydvet), wirkt auf ihn nur auf eine Wei-
se, die seine Eigenart, den ihn regierenden Aatlp.wv, erkennen lafst.

Aber wiederum ist hinzuzufiigen: Das Gesagte gilt nicht nur fiir
Personen, sondern auch fiir Sachen. An friitherer Stelle wurde gesagt:
Auch unbelebte Dinge haben einen »Charakter, d. h. eine Weise, Ein-
fliisse von aufSen in eigene Zustinde und Titigkeitsweisen zu iiberset-
zen. Und aus diesem Charakter ergibt sich auch fiir sie so etwas wie ein
Schicksal, das nicht einfach wie eine fremde Gewalt iiber sie entschei-
det, sondern sich aus der Weise ergibt, wie sie fremdes Wirken in eige-
ne Zustinde und Zustandsveridnderungen verwandeln. Und die Zeit-
gestalt, in der ein Seiendes uns begegnet, ist die Fundstelle, an der wir
die »charakteristische« Weise entdecken konnen, wie das Seiende sich
die AufSerlichkeit der Widerfahrnisse als Momente seiner Geschichte
angeeignet hat.

Erkennen als antwortendes Gestalten A

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:

91


https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Woahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

Auch in diesem Falle ist das, was an dieser »Fundstelle« gefunden
wird, nicht ein bloles Merkmal, das wir mit unseren Sinnen wahrneh-
men, sondern das Ergebnis einer Interpretation, durch die wir iiber das
Wahrgenommene hinausgehen, um sodann deutend zu ihm zuriick-
zukehren. Wir stellen in »responsorischem Gestalten« den Kontext
erst her, innerhalb dessen so etwas wie »offene Alternativen« und »fol-
genreiche Entscheidungen« sich uns zeigen konnen. Aber die wahr-
genommene Zeitgestalt eines Ereignisablaufes ist es, an dem diese un-
sere Interpretation sich bewidhren muf3.

¢) Folgerungen fiir das Verstindnis der iibrigen Kategorien

Das soeben vorgetragene Verstindnis der Kategorien der Relation
(Substanz, Kausalitat, Wechselwirkung) wirft zugleich neues Licht auf
die iibrigen Arten von Kategorien: die Kategorien Modalitdt (Moglich-
keit, Wirklichkeit, Notwendigkeit), der Qualitdt (Bejahung, Vernei-
nung, Abgrenzung) und der Quantitit (Einheit, Vielheit, Allheit).
Denn an den Kategorien der Relation tritt nur besonders deutlich her-
vor, was auch fiir die iibrigen Kategorien gilt: Die Welt, die wir durch
diese unsere Verstandesbegriffe aufbauen, ist kein blofles Ordnungs-
gefiige, das dem Betrachter den Uberblick erleichtert und ihm so theo-
retische und praktische Orientierung gestattet. Sie ist ein Gefiige le-
bendiger Wechselwirkung zwischen endlichen Substanzen, die sich
gegenseitig Moglichkeiten des Seinsvollzuges erdffnen oder auch ver-
schliefen: Verstehen wir das »Wesen« einer Sache, ihre »essentia, als
das Prinzip der fiir dieses Seiende charakteristischen Weise ihres Tuns
und Leidens, so wird man hinzufiigen miissen: Nur in lebendiger
Wechselwirkung gewinnen die einzelnen Seienden die Moglichkeit,
ihr Wesen als das Prinzip dieser charakteristischer Weisen des Tuns
und Erleidens zur Geltung zu bringen.

o) Die Kategorien der Modalitit: Moglichkeit, Wirklichkeit,
Notwendigkeit

Ist der Begriff der »Welt« die Zielvorstellung vom Aufbau eines uni-
versalen Zusammenhangs von Wechselbeziehungen, dem wir alle ein-
zelnen Inhalte unserer Erfahrung einordnen, dann gewinnen die Kate-
gorien der Modalitit, vor allem die Kategorie des Moglichen, fiir den

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorien des Verstandes am Beispiel von »Substanz« und »Kausalitdt«

Aufbau dieser Welt und fiir das Verstindnis des einzelnen Seienden,
sofern es Glied einer solchen Welt ist, zentrale Bedeutung. »Moglich-
keit« ist eine ontologische Kategorie. Was ein Seiendes »ist«, tritt in der
Weise zutage, wie es der Begegnung mit anderen Seienden Moglich-
keiten seines Tuns und Erleidens abgewinnt. Die Welt, die wir durch
unsere Kategorien aufbauen, ist eine Welt der »Kontingenzen«, der
Maoglichkeiten, die sich einem Seienden nicht a priori, aus dem Poten-
tial seines eigenen Wesens, 6ffnen, sondern erst im Zusammentreffen
(»contingere«) mit dem Fremden entspringen. Zur Bestimmung dessen
aber, was »Kontingenz« bedeutet, sind die Kategorien der Modalitit,
vor allem der Begriff des Moglichen, unentbehrlich.

o) Zwei Weisen des Verstindnisses von »Méglichkeit«

Das hier vorgetragene Verstindnis von »Mdglichkeit« steht freilich im
Gegensatz zu der bis heute nachwirkenden Auffassung mancher Phi-
losophen der Aufklirungszeit, z.B. zur Auffassung Christians von
Wolff. Dieser verstand Moglichkeit als ein »Gedankending« (ens ratio-
nis). Zu dem Wirklichen, das wir erfahren, denken wir uns eine Fiille
abweichender Moglichkeiten hinzu. Bei jeder endlichen Wirklichkeit
kénnen wir uns widerspruchsfrei denken, daf3 sie auch nicht wire oder
daf sie anders wire, als sie tatsachlich ist. Insofern ist Widerspruchs-
freiheit des Gedankens die einzige Bedingung der so verstandenen
Moglichkeit. Unmdéglich ist, was einen Widerspruch einschlieBt, wie
der Gedanke des »holzernen Eisens«, oder was einem bestimmten Sei-
enden nicht ohne logischen Widerspruch zugeschrieben werden kann.
So ist »Allwissenheit« kein in sich widerspriichlicher Begriff; aber es
wire ein Widerspruch, diesen Begriff dem Menschen zuzuschreiben,
zu dessen Definition die Endlichkeit all seiner Krifte gehort.

Das hier vorgetragene Verstindnis von »Madglichkeit« schliefst
sich demgegeniiber eher an die aristotelische Uberlieferung an, die sich
hier wie in vielen anderen Fillen durch groflere Erfahrungsnihe aus-
zeichnet. »Wirklich-Sein« ist, aristotelisch verstanden, » Am-Werke-
Seing, »en-ergeia«. Alle Wechselwirkung, in der das Seiende mit ande-
ren Seienden steht, ist nur moglich, weil jedes Seiende in sich schon
»am Werke« ist. Es »ist«, indem es sein Sein immer schon aktiv »voll-
zieht«. Aber der Begegnung mit anderen Seienden kann es neue Mog-
lichkeiten des Titigseins abgewinnen, Moglichkeiten einer »zweiten
en-ergeia«, »actus secundus«. Und fiir das endliche Seiende sind in
der Regel gewisse Formen dieses »actus secundus« (z.B Essen und Trin-

Erkennen als antwortendes Gestalten A~ 93

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Woahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

ken) nétig, um den »actus primus« (den eigenen Lebensvollzug) auf-
rechtzuerhalten. Darauf beruht die »Kontingenz« endlicher Wesen —
kein blofles »Gedankending« beruhend auf der Denkbarkeit ihres
Nichtseins, sondern Folge ihrer Angewiesenheit auf das »contingerex,
das begegnende »Sich-Beriithren« mit anderen Seienden.

Die Kategorien der Modalitit — Moglichkeit, Wirklichkeit, Not-
wendigkeit — werden nur dann auf eine Weise gebraucht, die unserer
Erfahrungswelt entspricht, wenn sie dazu beitragen, die so verstandene
Kontingenz unserer eigenen Existenz und aller Inhalte unserer Erfah-
rungswelt begreiflich zu machen.

aB) Der Begriff der »Kontingenz«

Wo Wirklichkeit und Méglichkeit zusammenfallen, sodaf8 das faktisch
Wirkliche zugleich das einzig Mogliche ist, herrscht Notwendigkeit.
Dann laf8t sich die Existenz unserer Erkenntnisgegenstinde und ihr
Zustand aus Griinden a priori deduzieren. Wer erfaf3t hat, was eine der-
art notwendige Sache ist, weif$ auch, warum sie existiert und gerade so
ist, wie sie ist.

Wo dagegen Wirklichkeit und Moglichkeit auch der Sache nach
different bleiben, herrscht Kontingenz. Das Wirkliche konnte auch
nicht sein; das seiner Qualitit nach in gewisser Weise Bestimmte konn-
te auch anders sein, als es faktisch ist. Existenz und Eigenart des Kon-
tingenten konnen nicht aus Begriffen abgeleitet, sondern nur durch
Erfahrung erkannt werden — mit allen Unsicherheiten, die dem empi-
rischen Wissen anhaften. Darum ist es das Pathos der Wissenschaft, die
Tatsachen auf Gesetze der Notwendigkeit zuriickzufiihren und den
Schein der Kontingenz aus unserer Erfahrungswelt so weit wie mog-
lich als bloBe Folge unserer bisherigen Unwissenheit zu durchschauen
und zuletzt durch exakteres Wissen zu beseitigen. Im Idealfall konnten
alle Zustinde des Universums und zugleich alle Zustinde im Univer-
sum aus einem angenommenen Anfangszustand, dem Zustand unmit-
telbar nach dem »Urknall«, nach Gesetzen der Naturnotwendigkeit ab-
geleitet werden. Dann wiren auch alle Formen des »contingere«, der
gegenseitigen Begegnung und »Beriihrung« von Seienden, ebenso auf
Gesetze der Notwendigkeit zuriickfithrbar, wie die Astronomie die
scheinbar zufilligen »Konjunktionen« der Gestirne durch Anwendung
von Naturgesetzen als notwendig erweist.

Wo dies nicht mdglich ist, endet alle deduzierende Theorie. Ande-
rerseits eréffnet die als uniiberwindbar erwiesene Kontingenz das Feld

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorien des Verstandes am Beispiel von »Substanz« und »Kausalitdt«

der Praxis und ihrer Freiheit. Sofern das Wirkliche nicht sein miifite,
wie es ist, sind Verdnderungen moglich, und wir kénnen iiberlegen, ob
wir solche Verinderungen herbeifiihren wollen und durch welche Ein-
griffe in den Verlauf der Dinge wir erreichen konnen, dafl wirklich
wird, was wir wollen, und daf3 es so wird, wie wir es wollen.

Vereinfacht gesagt: Scheinbar Kontingentes als notwendig zu er-
weisen, ist das Ziel des theoretischen Vernunftgebrauchs, sofern dieser
sich an mathematisch-apriorischen Deduktionen orientiert. Im schein-
bar Notwendigen den Spielraum der Kontingenz zu entdecken, ist das
Ziel des praktischen Vernunftgebrauchs. Daraus folgt fiir den Begriff
der »Welt«: »Welt« ist jedesmal die Zielvorstellung von der Erfiillung
einer Vernunftaufgabe. In diesem Sinne ist die »Welt« der apriorischen
Theorie diejenige Zielvorstellung, die die Aufhebung der Differenz
zwischen Wirklichkeit und Méglichkeit verlangt (alles ist und ge-
schieht so, »wie es kommen muf3te«). Die »Welt« der Praxis dagegen
ist diejenige Zielvorstellung, die verlangt, die Differenz zwischen
Wirklichkeit und Maglichkeit offenzuhalten. Nur so ist gestaltendes
Eingreifen moglich.

Das gilt fiir das technische Gestalten ebensosehr wie fiir das
kiinstlerische, vor allem aber fiir das sittliche Gestalten. Wo alles so ist
und geschieht, »wie es kommen mufSte«, bleibt fiir die sittliche Praxis
kein Raum; denn diese halt dem, was ist, dasjenige entgegen, was sein
soll, und lebt von der Uberzeugung, dafl das Gesollte auch sein kann.
Aber in einer Welt, in der das als wirklich Gegebene das einzig Mog-
liche wire, bliebe auch kein Raum fiir die kiinstlerische Gestaltung,
nicht einmal fiir die technische Realisierung »bisher ungeahnter Mog-
lichkeiten«.

Die Technik, aber auch die Sittlichkeit und sogar die Kunst ma-
chen zwar von den Ergebnissen unseres wissenschaftlichen Erkennens
Gebrauch. Aber sie leben vom Uberschuf3 des Moglichen iiber das
Wirkliche und insofern von der Erfahrung der Kontingenz des Wirk-
lichen, das auch anders sein konnte als es tatsichlich ist oder an dessen
Stelle eine ganz andere Wirklichkeit entstehen konnte.

) Die Kategorien der Quantitit: Einheit, Vielheit, Allheit

Die Kategorien der Relation bezeichnen mégliche Pridikate in unseren
Urteilen: Die jeweils in Rede stehende Sache ist Trigerin von Eigen-
schaften, Agens von Aktionen, Glied eines Gefiiges von Wechselwir-

Erkennen als antwortendes Gestalten A~ 95

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Woahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

kungen. Die Kategorien der Quantitit dagegen beziehen sich auf das
Subjekt des Aussagesatzes: Bezeichnet der Subjektsbegriff eine Art
des Seienden, dem die im Pridikat genannte Eigenschaft oder Tatigkeit
zugeschrieben wird, dann geben die Kategorien der Quantitit an, ob
diese Zuschreibung fiir alle Seienden der genannten Art gelten soll,
fiir manche von ihnen oder nur fiir eines. Heifst der Subjektsbegriff
z.B. »Mensch, dann geben diese Kategorien an, ob die Aussage von
einem Menschen, von vielen oder von allen Menschen gelten soll.

Die Voraussetzung, die diese Kategorien anwendbar macht, be-
sagt: Das endliche Seiende hat seinesgleichen. Im Verhiltnis zu ande-
ren seiner Art ist es in gewissen Hinsichten einzigartig, in anderen
Hinsichten mit manchen seinesgleichen oder mit allen merkmals-
gleich. Daraus ergibt sich die Frage: In welchem Sinne und in welchem
Mafe ist es fiir die Seienden wesentlich, ihresgleichen zu haben? Seit
Platon und Aristoteles haben Philosophen es fiir evident gehalten, daf3
das »Wesen« einer Sache das Allgemeine ist, das in jedem Exemplar
einer Art auf besondere Weise realisiert wird. Aber diese Uberzeugung
kann angezweifelt werden: Ist das Besondere und Individuelle in jedem
Falle »akzidentell«? Ist es nicht im Gegenteil das jeweils Konkrete, in
dem sich das Leben eines Seienden vollzieht? Dieses »konkrete Leben«
aber vollzieht sich in der Wechselwirkung zwischen Substanzen in
einer gemeinsamen Welt.

Fiir diese Wechselwirkung und das daraus resultierende Zusam-
menwirken zur Erreichung eines gemeinsamen Effekts ist es entschei-
dend, daf3 das Seiende seinesgleichen begegnet. Gemeinsame Merkma-
le, die eine »Spezies« definieren, erleichtern nicht nur dem Betrachter
die Ubersicht, sondern definieren die Bedingungen fiir eine solche
»Synergie«. Dabei kann es fiir die Weise, wie ein Seiendes die ihm ei-
gene Potentialitit in Aktualitét iiberfiihrt, belangvoll sein, ob es mit
allen oder nur mit manchen Exemplaren dieser Spezies in ein solches
Verhiltnis der Wechselwirkung und der Synergie treten kann.

Das bedeutet fiir den Aufbau unserer Erfahrungswelt: Die Idee
eines solchen »Welt« ist nicht nur die Zielvorstellung von Aufbau
eines Orientierungsgefiiges, das dem Betrachter einen »Durchblick«
durch die Vielfalt von Phidnomenen gestattet und ihm dadurch auch
ein geplantes praktisches Eingreifen erleichtert. Sie ist ein Gefiige von
Maoglichkeiten spezifischer, fiir je eine Spezies des Seienden typische
Weisen der Wechselwirkung. »Spezielle« Begriffe sind nicht nur fiir
das Erkennen, sondern ontologisch belangvoll, weil sie den Kontext an-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kategorien des Verstandes am Beispiel von »Substanz« und »Kausalitdt«

geben, in dem das einzelne Seiende eine »Rolle« spielen kann, d. h. eine
typische Form wechselseitigen Wirkens und Leidens ausiibt. Fiir dieses
»Rollenspiel« sind Individuen der gleichen Spezies zwar nicht die ein-
zigen, aber die »nichstliegenden« und wirksamsten Interaktionspart-
ner.

v) Ein Ausblick auf die Kategorien der Qualitit:
Bejahung, Verneinung, Abgrenzung

Die Frage: In welchem Sinne und in welchem Mafle tragen nicht nur
bejahende, sondern auch verneinende und abgrenzende Aussagen et-
was dazu bei, die ontische Eigenart eines Seienden zu bestimmen? Die
geldufige Antwort: Diese Kategorien dienen nur dem Betrachter bei
seiner Orientierung in der Vielfalt der Erscheinungen und helfen ihm
dazu, Verwechselungen zu vermeiden. Das bewahrt ihn auch vor prak-
tischen Mifsgriffen, die auf solchen Verwechselungen beruhen. Diese
Beschreibung begiinstigt die Meinung mancher Interpreten, die Kate-
gorien der Qualitdt seien vorwiegend »Instrumente des Herrschafts-
wissens«.

Der Ansatz zu einer anderen Funktionsbestimmung dieser Kate-
gorien ergibt sich aus folgender Uberlegung: Abgrenzung und Zuord-
nung der Seienden untereinander gehéren zu den Bedingungen dafiir,
daf die Seienden einander Méglichkeiten des je eigenen Seinsvollzuges
abgewinnen, die sie ohne derartige »Beziehungen nach aufien« (als
»fensterlose Monaden«) nicht gewinnen kénnten. Nur sofern ein Sei-
endes das zunichst nur fremde Andere als das ihm antithetisch zu-
geordnete Andere »entdeckt, als das » Andere seiner selbst«, wird es
ihm zur Quelle neu erschlossener Potentialitit. Dafd das einzelne Sei-
ende »nicht ist«, was das andere ist, und dafd es ihm in der Weise der
Abgrenzung (Limitation) gegeniibertritt, gehort zu den Bedingungen
dynamisch-energetischer Wechselwirkung.

Erkennen als antwortendes Gestalten A

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:

97


https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Woahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

5. Zwei weiterfiihrende Fragen: Die Moglichkeit innerweltlicher
Substanzen und kreatiirlicher Freiheit und Kants Begriff des
»Charakters« als mégliches Lésungsangebot

a) Der Begriff der »innerweltlichen Substanz« —
ein widerspriichlicher Begriff?

Die Begriffe der Substanz und der Kausalitit, so hat sich gezeigt, sind
korrelative Begriffe. Die Eigenart einer Substanz erkennt man an der
Weise, wie sie wirkt. Aber das Wirken erreicht seine Wirkung nur,
wenn es das Objekt, das es hervorbringt, zu neuem Eigenstand freisetzt
(s.0.S. 88). Aber dann scheint der Begriff der Substanz nur auf ein un-
endliches Wesen anwendbar zu sein, das wirkt, ohne das Objekt frem-
der Einwirkung zu sein. Alles Endliche ist fremden Einwirkungen aus-
gesetzt, von denen seine Existenzfihigkeit und seine Fahigkeit zum
Wirken abhidngen kann. Dann aber, so scheint es, fehlt ihm jener Ei-
genstand (subsistentia), der das Wesensmerkmal der Substanz ist.
Man muf sich entscheiden, ob man endliche Wesen als Glieder in
einem Netz kausaler Wechselbeziehungen denken oder als Substanzen
verstehen will.

Daraus hat Spinoza geschlossen: Es gibt keine endlichen, inner-
weltlichen Substanzen, sondern nur eine einzige gottliche Substanz®;
und alles Endliche mitsamt allen Wechselbeziehungen, in denen es
steht, ist nur ein je besonderer »Modus«, wie diese gottliche Substanz
ihre innere Lebenstitigkeit nach auflen in Erscheinung treten laf3t®.
Leibniz hat véllig zutreffend gesehen, dafs damit allen innerweltlichen
Wesen auch die Moglichkeit freien Handelns bestritten wird. Nur der
Eigenstand im Sein macht Selbstbestimmung im Handeln moglich.
Wer an der Moglichkeit festhalten will, daf$ auch endliche Wesen, z.B.
wir Menschen, zu freien Handlungen fahig sind, muf8 auch ihnen den
Charakter von Substanzen zusprechen. Um aber endliche Wesen als
Substanzen denken zu konnen, scheint es nétig, alle fremden Einwir-
kungen, denen sie unterliegen konnten, zu bestreiten. Alle Tatigkeit
endlicher Substanzen ist unter dieser Voraussetzung innere Selbstent-
faltung ohne Erleiden einer fremden Einwirkung, aber auch ohne ein
nach auflen hervortretendes Wirken. »Monaden haben keine Fen-

32 Baruch Spinoza, Ethica, pars I, Propositio XIV.
3 Tbid. Propositio XV.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zwei weiterfiihrende Fragen

ster«*. Und der irrefithrende Anschein einer kausalen Wechselwir-
kung ergibt sich daraus, daf3 die Lebensprozesse, die sich im Innern
der verschiedenen Monaden abspielen, so koordiniert sind, daf3 die Zu-
stinde jeder einzelnen Substanz die Zustinde jeder anderen »spiegeln«.
»Jede Substanz ist ein Spiegel des Universums«3°. Dieses Verhiltnis
der Substanzen untereinander aber beruht darauf, dafd Gott bei der Er-
schaffung jeder einzelnen an jede andere gedacht hat?.

Bei Spinoza gibt es keine endlichen Substanzen. Bei Leibniz gibt es
zwar endliche Substanzen, aber keine Wechselwirkung zwischen ihnen.
Beide Losungen jedoch stehen im Widerspruch zu unserer Erfahrung,
insbesondere zu unserer Selbsterfahrung. Wir erfahren uns als inner-
weltliche Wesen und sind uns zugleich unserer Freiheit bewuf3t. Die
Tatsache, daf die beiden Losungen nicht befriedigen konnen, ist einer
der Ursachen dafiir, daf3 man in jiingerer Zeit versucht hat, auf den
Substanzbegriff ganz zu verzichten und sich auf die Beschreibung
funktionaler Beziehungen zwischen Teilprozessen zu beschrianken, die
sich zu mehr oder weniger komplexen Gesamtprozessen verbinden.

b)  Der Begriff der »kreatiirlichen Freiheit« —
ein Widerspruch in sich?

Wenn man den Begriff der »innerweltlichen Substanz« fiir wider-
spriichlich halt und deshalb auf ihn zu verzichten versucht, wird auch
der Begriff der Freiheit eines geschaffenen Wesens zum widerspriichli-
chen Begriff. Denn Freiheit als Selbstbestimmung im Handeln setzt
Eigenstand im Sein, also Substantialitit, voraus. Aber selbst wenn wir
eine Moglichkeit finden sollten, innerweltliche Wesen als Substanzen
zu denken, bliebe der Widerspruch im Begriff der kreatiirlichen und
deswegen innerzeitlichen Freiheit erhalten. Denn jedes Ereignis in der
Zeit hat Ursachen, als deren Folge es begriffen werden kann. Es ist, wie
Kant gezeigt hat, die Kausalkategorie, durch die wir einem Ereignis sei-
ne Stelle in der Zeit zuweisen. Es kann nicht spiter sein als seine Be-
dingungen, nicht friiher als seine Folgen. Das gilt auch von den Hand-
lungen der Menschen. Wir erfassen ihre »Stelle« in der Zeit, in dem

% G. W. Leibniz, Monadologie, nr. 7.
3 Tbid. nr. 56.
% Ibid. nr. 51.

Erkennen als antwortendes Gestalten A

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:

99


https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Woahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

wir ihre Bedingungen und Folgen benennen. Verstehen wir unter einer
freien Handlung den Anfang einer neuen Kausalreihe, dann denken
wir sie als ein Ereignis, das keine Bedingungen hat, aus denen es als
Folge hergeleitet werden kénnte. Dann aber sind wir genétigt, die freie
Handlung zugleich als ein Ereignis aufSerhalb der Zeitreihe zu denken,
und der Begriff einer freien Handlung inmitten der Zeit wird zum wi-
derspriichlichen Begriff.

Sucht man nun nach einer Alternative zur Lésung Spinozas, aber
auch zur Lésung von Leibniz, so wird man auf einen Begriff verwiesen,
den Kant verwendet: den Begriff des »Charakters«. Kant hat, wie so-
gleich zu zeigen sein wird, diesen Begriff zwar im moralphilosophi-
schen Zusammenhang entwickelt, aber ausdriicklich angemerkt, daf3
er auf jedes »Naturding« zutrifft. Und in der Anwendung auf solche
»Naturdinge« ist der Begriff des Charakters dazu bestimmt, den
scheinbaren Widerspruch aufzuldsen und Substantialitit mit kausaler
Wechselwirkung zusammenzudenken. In seiner Anwendung auf freie
Subjekte soll er es moglich machen, menschliche Handlungen einer-
seits als Ereignisse inmitten der Zeit zu verstehen, sie andererseits als
die Erscheinungsgestalten einer freien Entscheidung zu deuten, die au-
Berhalb aller Zeit geschehen ist.

¢) Kants Losungsangebot: seine Lehre vom »empirischen« und
vom »intelligiblen Charakter«

o) Kants Lehre vom »empirischen Charakter« und
seine Bedeutung fiir das Verstindnis endlicher Substanzen

Kant versteht unter dem »empirischen Charakter« die fiir ein Indivi-
duum »charakteristische« Weise, sich fremde Einfliisse zu eigen zu ma-
chen und ihnen Impulse fiir eigene Tatigkeiten abzugewinnen. Dabei
betont er, dafl darin kein Unterscheidungsmerkmal des Menschen lie-
ge; der Mensch »muf einen empirischen Charakter haben, so wie alle
anderen Naturdinge«?. Kant nennt diesen Charakter der Naturwesen
»das Gesetz ihrer (!) Kausalitit, d. h. die je besondere, fiir jedes Wesen
»charakteristische« Weise, »wie seine Handlungen [...] mit anderen
Erscheinungen nach bestindigen Naturgesetzen im Zusammenhange

7 KdrV A 546.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zwei weiterfiihrende Fragen

stehen«. Dabei versteht Kant unter »Handlungen« eines Naturwe-
sens alle Arten, auf andere Wesen einzuwirken. Thr »Zusammenhang
mit anderen Erscheinungen« aber besteht darin, daf} die Naturwesen
fremden Einwirkungen ausgesetzt sind und diesen Einwirkungen die
Impulse fiir ihr eigenes Wirken abgewinnen miissen. Thre Weise, Ur-
sache zu sein, ist insofern stets zugleich die Wirkung fremder Wirk-
krifte. Und trotzdem tritt in der Weise, sich die empfangenen Hand-
lungsimpulse anzueignen, die Eigengesetzlichkeit des Seienden in
seinem Verhalten und damit seine Eigenstindigkeit im Sein, seine
»Substantialitit«, erfahrbar hervor.

Zunichst sei es gestattet, die sehr knappen Andeutungen Kants
durch ein Beispiel zu erldutern, das sich so bei Kant nicht findet: Zu-
stinde einer Substanz (z.B. die Wirme eines Steins) konnen als Folgen
fremder Einwirkungen verstanden werden (z.B. als Folge des Sonnen-
lichts, das auf diesen Stein einstrahlt). Aber die Weise, wie eine fremde
Einwirkung von einer Substanz angeeignet und in einen Zustand die-
ser Substanz verwandelt wird, ist fiir diese Substanz »charakteristisch«
und sagt etwas iiber deren Eigenart aus. Wie der Stein das einstrahlen-
de Sonnenlicht in eigene Molekularbewegung »iibersetzt«, die dann als
Wirmestrahlung nach auflen wirkt, und welches Maf3 an Fremdeinwir-
kung er »braucht«, um daraus ein bestimmtes Mafl an Erwarmung zu
gewinnen, sagt etwas iiber die chemische Zusammensetzung eines
Steins aus. Man nennt dieses fiir die jeweilige Substanz charakteristi-
sche Maf3verhaltnis ihre »spezifische Warmex.

Im Folgenden wird sich zeigen: An dem soeben erwihnten Bei-
spiel ist ein ganz allgemeines Verhiltnis zwischen dem Wirken einer
Ursache, der dadurch bewirkten Zustandsinderung ihres Objekts und
seiner dadurch bedingten Eigenwirksamkeit ablesbar. Der »Charakter«
eines Seienden ist das individuelle Prinzip, das alle Weisen seines Tuns
und Leidens bestimmt. Der Charakter eines endlichen Seienden be-
stimmt vor allem die Weise, wie es fremde Einfliisse rezipiert und in
eigene Titigkeiten »iibersetzt«, durch die es wiederum auf fremde Sei-
ende einwirken kann.

Diesem Hinweis sei noch eine weitere Erlduterung hinzugefiigt.
Was wir den »Charakter« einer Person oder Sache nennen, ist nicht
eine isolierte Kraft oder Verhaltensweise, sondern die fiir ein Individu-
um »charakteristische« Weise, wie seine Krifte und Verhaltensformen

3% KdrV A 539.

Erkennen als antwortendes Gestalten A- 101

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Woahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

zusammenwirken. Ein wichtiges Ziel dieses Zusammenwirkens wurde
schon genannt: die » Aneignung« von Einfliissen aus der Umwelt. Die
»spezifische Wirme« des Steins, d. h. das Verhiltnis der von aufSen ein-
strahlenden Energie zu der Erwarmung des Steins, ist dann ein Merk-
mal des »Charakters«, der diesem Stein ebenso wie jeder anderen end-
lichen Substanz zukommt. Man erkennt an dieser »spezifischen
Wirmec« die Eigenart des Steins, z. B. im Unterschied zum Wasser eines
Sees, an dessen Ufer der Stein sich befindet: Es ist »charakteristisch«
fiir den Stein, schon bei Zufuhr einer vergleichsweise geringen Ener-
giemenge, z.B. in der noch schwachen Friihjahrssonne, sich merklich
zu erwirmen, wihrend die gleiche Sonneneinstrahlung das Wasser re-
lativ kalt bleiben laft.

Die Ahnlichkeit mit einem bekannten psychischen Phanomen ist
offenkundig: Es ist fiir manche Menschen charakteristisch, daf3 sie
durch gewisse Ereignisse ihrer Umwelt in heftige Gemiitsbewegung
versetzt, sozusagen »erhitzt« werden, wihrend das gleiche Ereignis an-
dere Menschen »kalt l8t«. Uber einen verregneten Urlaubstag regt der
eine sich bis zum Verlust jeder Selbstkontrolle auf, wihrend ein ande-
rer das gleiche Ereignis gelassen hinnimmt und dann vielleicht nach
einem Buch greift, um »auch aus diesem Tag etwas zu machen«. Und
an dieser unterschiedlichen Weise, die gleichen Ereignisse auf verschie-
dene Weise in eigene Gemiitszustinde zu »tibersetzen, erkennen wir
den unterschiedlichen Charakter solcher Menschen. Dieser Charakter
definiert die Eigenart des kausalen Zusammenhangs zwischen dem Er-
eignis, das einem Menschen widerfihrt, und dem daraus resultierenden
Gemiitszustand dieses Menschen.

Diese Ahnlichkeit macht es verstandlich, daf Kant den Ausdruck
»Charakter«, der aus der Moralpsychologie stammt, in jenem all-
gemeineren Sinn verwendet, in dem er hier gebraucht werden soll: als
Bezeichnung fiir jene Art, in das Gefiige von Ursachen und Wirkungen
einbezogen zu sein, an der wir die Eigenart eines Individuums oder
einer Art empirisch ablesen konnen. Wie aber alles, was zum Inhalt
unserer Erfahrung wird, »Erscheinung« ist, die auf ein Wirkliches ver-
weist, das nicht unmittelbar in unsere Erfahrung fillt, so ist auch der
empirische Charakter Erscheinung eines anderen, intelligiblen Charak-
ters, der nicht den Bedingungen unserer Erscheinungswelt unterliegt.

An diesem Gedanken wird festgehalten werden miissen, auch
wenn sich bei niherer Betrachtung herausstellen wird, daf3 der Begriff
des Charakters im Kontext der praktischen Philosophie nicht das lei-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zwei weiterfiihrende Fragen

stet, was Kant sich von ihm versprochen hat, und daf$ auch seine soeben
beschriebene Verwendung in der theoretischen Philosophie einer Wei-
terentwicklung bedarf.

B) Kants Lehre vom »intelligiblen Charakter« und seine Bedeutung
fiir das Verstidndnis der Freiheit endlicher Wesen

Kant hat in seiner »Kritik der reinen Vernunft« den Begriff des »Cha-
rakters« in der Absicht eingefiihrt, die »Freiheits-Antinomie« aufzu-
lésen. Eine solche Auflosung mufl moglich sein, weil wir einerseits
endliche Wesen sind, andererseits uns als sittliche Subjekte der unbe-
dingten Verpflichtung bewuf3t sind, die ihrerseits ohne Freiheit nicht
denkbar wire. Diese Denkbarkeit von Freiheit endlicher Wesen aber
ist nach Kants Uberzeugung an folgende Voraussetzungen gebunden:
1. Der Zusammenhang von fremder Einwirkung und eigener Reaktion
ist durch unseren »Charakter« vermittelt. 2. Dieser Charakter, sofern
wir ihn an unserer Reaktion auf fremde Einfliisse ablesen und insofern
durch unsere Erfahrung kennen lernen (unser »empirischer Charak-
ter«), darf als Erscheinungsgestalt eines Charakters verstanden wer-
den, der uns in unserem An-sich-Sein betrifft (als Erscheinungsgestalt
unseres »intelligiblen Charakters«). 3. Diesen »intelligiblen Charak-
ter« aber haben wir uns in einer intelligiblen Handlung selbst gegeben.
Diese intelligible Handlung féllt auerhalb aller Zeitbestimmung und
ist deshalb von allen empirischen Bedingungen unabhingig. Aber sie
hat Folgen in der Zeit, weil von unserem intelligiblen Charakter der
empirische abhingt: »Ein anderer intelligibler Charakter wiirde einen
andern empirischen ergeben haben«®’. Dieser empirische Charakter
aber bestimmt alle Weisen, wie wir leidend und handelnd auf unsere
Umweltbedingungen reagieren.

v) Unzulinglichkeiten des kantischen Losungsversuchs und
die Frage nach seiner moglichen Weiterentwicklung

Kant denkt jenen Charakter eines Menschen, den wir an seiner Re-
aktion auf dufere Einfliisse empirisch ablesen konnen, als ebenso un-
verdnderlich wie die Substanz, deren Erscheinungsgestalt er ist. Das ist
eine Folge davon, daf8 er, ganz im Sinne der Tradition, die Substanz

3 KdrV A 556.

Erkennen als antwortendes Gestalten A- 103

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Woahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

einer Sache oder Person als dasjenige versteht, was allem Wandel ent-
hoben ist, und deshalb alle Verinderungen, die durch duflere Ursachen
oder auch durch die innere Lebendigkeit der Substanz bewirkt werden
konnten, als bloBe Umgestaltung der »Akzidentien« begreift. Diese
Unveranderlichkeit des empirischen Charakters hat ihrerseits zur Fol-
ge, daf3 wir nur dann fiir diesen Charakter Verantwortung haben kon-
nen, wenn wir uns einen solchen Charakter durch eine Handlung ge-
geben haben, die allen Phasen unserer Lebensgeschichte vorausgeht
und insofern »auflerhalb aller Zeitbestimmung« liegt. Die unmittel-
bare Folge der intelligiblen Handlung ist dann ein »intelligibler Cha-
rakter« auferhalb aller Zeit, dessen zeitliche Erscheinung freilich der
ebenso unverinderliche »empirische Charakter« darstellt.

Kant selbst hatte mit den Schwierigkeiten zu kimpfen, die sich aus
dieser Losung des Freiheitsproblems ergaben: Eine Freiheit, deren ein-
zige Handlung »aufSerhalb aller Zeitbestimmung« stattfindet und de-
ren mittelbare empirische Folge ein unveridnderlicher Charakter ist,
vermag gerade das nicht zu leisten, worauf es fiir die Moral ankommt:
Ein so verstandener Charakter erklirt nicht, wie inmitten der Zeit jener
»Sinneswandel« méglich ist, durch den der Mensch, der entdeckt hat,
daf er vor dem Sittengesetz schuldig geworden ist, ein neues Leben
beginnen kann. Auf Kants Losungsversuche in der »Kritik der prakti-
schen Vernunft« und in der »Religionsschrift« kann hier nicht niher
eingegangen werden. Aber sie alle reproduzieren die Schwierigkeit,
die darauf beruht, daf8 auch sein Begriff des »Charakters« keine freien
Akte in der Zeit zuldlt und so weder die Abstraktheit des Substanz-
begriffs noch die des Kausalbegriffs iiberwindet. Hat der Mensch sich
seinen Charakter einmal durch eine »intelligible Handlung« gegeben,
dann reagiert er mit unveranderlicher Gesetzméfigkeit auf das, was
ihm widerfahrt. Insofern wird der Mensch auch durch seinen »intelli-
giblen Charakter« nicht von dem Zwang der Fremdbestimmung be-
freit. Freiheit, die nur auSerhalb aller Zeit ausgeiibt werden kann, iiber-
a8t den Menschen, sofern er in der Zeit lebt, einem Mechanismus von
Ursachen und Wirkungen, in den er nicht mehr eingreifen kann.

Die Schwierigkeiten, mit denen schon Kant zu ringen hatte und
die in der Folgezeit bei Neukantianern wie Hermann Cohen noch deut-
licher hervorgetreten sind, zeigen an: Nicht die Einfithrung des Be-
griffs »Charakter« 16st als solche schon das Problem, sondern nur die
Bezugnahme auf die Lebensgeschichte eines Menschen, die wir nicht
aus Begriffen konstruieren, sondern nur anschaulich wahrnehmen

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Versuch einer weiterfiihrenden Deutung

konnen. Es ist der an der Lebensgeschichte eines Menschen anschaulich
werdende, nicht der in reinen Begriffen gedachte Charakter, der die
Vermittlung von Kausalitit und Freiheit wirklich leistet.

6. Versuch einer weiterfilhrenden Deutung

a) Zum Begriff des »empirischen Charakters« und zu seinem
Zusammenhang mit den Begriffen »Substanz« und »Kausalitit«

Ein erster Hinweis fiir eine mogliche Neufassung der Begriffe »Sub-
stanz«, »Kausalitit« und »Charakter« liegt in der Beobachtung: Der
Eigenstand der Dinge im Sein wird nicht nur dadurch sichtbar, daf3 sie
nach auflen wirken, sondern auch dadurch, daf sie fremde Einfliisse,
denen sie unterliegen, auf je charakteristische Weise sich aneignen
und zu Momenten ihres eigenen Seinsvollzugs (actus essendi) machen.
Das von auflen einstrahlende Sonnenlicht wird von dem Stein, auf den
es fillt, in Warme verwandelt, also in eine Eigenschaft, die ihm zu-
kommt, nicht dem Licht, das auf ihn einwirkt. Entsprechend »iiber-
setzt« eine Person das, was ihr widerfihrt, in eigene Gemiitszustande,
z.B. in den der seelischen Erregung, also in eine Eigenschaft, die ihr
zukommt, nicht der Ursache, die diese Erregung ausgelost hat. Das
kommt in dem bekannten Satz der traditionellen Philosophie zum Aus-
druck: »Der Aufnehmende bestimmt die Weise, wie ein Einfluf3 rezi-
piert wird« — »Quidquid recipitur, ad modum recipientis recipitur«.

Die ontologische Folgerung daraus aber lautet: An der spezi-
fischen Weise dieser Aneignung erkennen wir den Eigenstand, mit
dem das Ding den dufleren Wirkursachen entgegentritt. Der » Charak-
ter« einer Person oder Sache ist die Weise, wie sie fremde Einfliisse
rezipiert und in Weisen ihres eigenen Seinsvollzugs iibersetzt. Denn
die »spezifische« Weise dieses Ubersetzens lifst gewisse Ziige hervor-
treten, die den Angehdrigen einer Art (spezies) gemeinsam sind und
dann diese Art »charakterisieren«. In wichtigen Fillen aber ist diese
Art, dufSere Einwirkungen zu rezipieren, auch fiir das rezipierende In-
dividuum »charakteristisch« und 1t dessen unverwechselbar indivi-
duellen Charakter erkennen.

An diesem Beispiel lif3t sich ablesen: Der Terminus »Charakter«
stammt zwar aus der Moralpsychologie. Das Verhalten eines Men-
schen, vor allem seine Reaktion auf die Herausforderungen seiner Le-

Erkennen als antwortendes Gestalten A~ 105

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Woahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

benssituation, zeigt den Charakter dieses Menschen an. Aber was so-
eben iiber den » Charakter« als Vermittler von fremder Einwirkung und
eigener Antwort gesagt worden ist, gilt nicht nur fiir Personen und ihr
Schicksal, sondern, in geeigneter Abwandlung, fiir alle Seienden und
die Weise, wie sie sich fremde Einfliisse als Momente ihres eigenen
Seinsvollzugs aneignen. Auch die unbelebten Dinge haben einen »Cha-
rakter«, d.h. eine Weise, wie sie fremde Einfliisse rezipieren und in
Weisen ihres Seinsvollzugs iibersetzen. Und schon jetzt kann hinzuge-
fiigt werden: Erst durch die aneignende Eigentitigkeit der Substanz er-
reicht die wirkende Ursache ihre Wirkung. Ohne den Begriff des Cha-
rakters ldfit sich die Wirksamkeit einer Ursache nicht verstiandlich
machen.

Entsprechendes gilt vom Begriff der Substanz. Endliche Seiende
bewiihren ihren »Eigenstand« nicht dadurch, daf3 sie aus aller Wechsel-
wirkung mit anderen endlichen Substanzen »ausgespart« bleiben, son-
dern dadurch, daf3 sie inmitten dieses Geflechts von Wechselwirkungen
eine unverwechselbare Eigengesetzlichkeit des Verhaltens an den Tag
legen. Diese Eigengesetzlichkeit aber beruht darauf, daf$ sie alle fremde
Einwirkung, der sie unterliegen, auf charakteristische Weise sich zu
eigen machen und dann in eine ebenso charakteristische Eigentitigkeit
»iibersetzen«. Diese Eigengesetzlichkeit im Wirken aber erweist eine
spezifische Eigenstindigkeit im Sein. Es ist also ihr Charakter, durch
den endliche Substanzen ihre Substantialitit erkennen lassen.

An friitherer Stelle war davon die Rede, daf3 »Substanz« und »Kau-
salitit« korrelative Begriffe sind, die nur durch ihre gegenseitige Bezie-
hung Bedeutung gewinnen (s.o. S. 87f.). Nun aber ist deutlich gewor-
den: Der Begriff des »Charakters« ist geeignet, diese gegenseitige
Beziehung zu deuten: Er beschreibt die Eigengesetzlichkeit des Leidens
und Wirkens, die auch dem endlichen Seienden zukommt, und a8t da-
durch seine »Substantialitdt« erkennen.

b)  Der »Charakter« und seine sinnenhafte Erscheinungsgestalt

An fritherer Stelle wurde gesagt: Die Raumgestalt eines wahrgenom-
menen Gegenstandes, seine Kontur und sein Ort im Raume, ist die
sinnenhaft perzipierbare Erscheinung seines unverwechselbaren Ei-
genstands gegeniiber allen anderen Gegenstinden und zugleich seiner

Beziehung zu ihnen. Seine Zeitgestalt aber ist die Weise, wie die Be-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Versuch einer weiterfiihrenden Deutung

gegnung mit anderen Seienden auf ihn gewirkt hat und »Wende-
punkte« in seiner Lebensgeschichte hervortreten lief (s.0. S.90f.).
Nun aber ist hinzuzufiigen: Zwischen der Raumgestalt, die wir an-
schauen, und der Zeitgestalt, die wir wahrnehmen, besteht ein enger
Zusammenhang. Und es ist dieser Zusammenhang, an dem der
Charakter eines Seienden ablesbar wird, d.h. seine charakteristische
Weise, Fremdeinfliisse in eigene Zustinde und Verhaltensaktivititen
zu verwandeln. Denn auch dieser Charakter laft sich nicht durch die
Definition von Begriffen beschreiben, sondern muf§ in sinnenhafter
Konkretheit an der Raum- und Zeitgestalt des wahrgenommenen Ge-
genstandes abgelesen werden.

Das ausgezeichnete Beispiel dafiir aber ist das Antlitz des Ande-
ren, das wir wahrnehmen*. Diesem Antlitz sind die Spuren seiner Ge-
schichte eingeschrieben, sei es seiner kommenden Geschichte, deren
offene Moglichkeiten uns im Antlitz eines Jugendlichen wahrnehmbar
werden, sei es seiner vergangenen Geschichte, deren Freuden und Lei-
den an der gegenwirtigen Physiognomie dieses Angesichts ablesbar
werden. Zu diesen Spuren gehoren auch die »Narben« jener Verletzun-
gen, die einem Seienden durch fremde Gewalt angetan worden sind,
vor allem aber, wenn es sich um Vernunftsubjekte handelt, die Spuren
jener Verletzungen, die es sich im Laufe seiner Lebensgeschichte selber
beigebracht hat (s.u. S. 111). Und wenn dieses Gesicht dennoch {tiber
die Verianderung der Lebensumstidnde hinweg wiedererkennbar bleibt,
dann nicht deswegen, weil es einen »Kernbestand« unverinderlicher
Ziige zeigt, sondern deswegen, weil wir an den Spuren seiner Geschich-
te zugleich die unverwechselbare Weise ablesen, wie ein Mensch das,
was ihm widerfuhr, sich als sein Schicksal zu eigen gemacht hat. Das
Angesicht blieb, in aller Verinderung, der es unterlag, das seine und
a3t uns den Menschen wiedererkennen, dessen Schicksal in seinem
Gesicht seinen Ausdruck gefunden hat.

Dieser Zusammenhang von Raumgestalt und Zeitgestalt ist die
Weise, wie der » Charakter« des Wirklichen sich uns offenbart. An die-
ser Einheit von Raum- und Zeitgestalt lesen wir das Wechselspiel in-
nerer und duflerer Kausalverhiltnisse ab, in denen das Leben eines
Wirklichen sich vollzieht. Nur dadurch lernen wir zugleich zu ver-
stehen, was »wirken« und »einer Einwirkung unterliegen« bedeutet.

# Vgl. Emmanuel Lévinas, Die Spur des Anderen, Tijdschrift voor filosofie, Leuven
1963, aufgenommen in die Sammlung »Die Spur des Anderen, Freiburg 1983.

Erkennen als antwortendes Gestalten A~ 107

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Woahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

¢) Das wahrgenommene Antlitz des Anderen als Beispiel fiir das
Wahrnehmen als responsorisches Gestalten und fiir die kritische

Auslegung der Wahrnehmung durch Begriffe

Das Antlitz eines Menschen, das wir sehen, kann zugleich exempla-
risch deutlich machen, dafy das Wahrnehmen das Ergebnis responsori-
schen Gestaltens ist, und dafd Begriffe nétig sind, um Wahrnehmungen
dieser Art kritisch auszulegen.

Die Weise, wie wir an einer Physiognomie, die uns in der An-
schauung gegeben ist, die Geschichte eines Menschen ablesen, kann
als Beispiel dafiir dienen, wie wir die Raumgestalt eines Seienden, die
wir sehen, als den Niederschlag seiner Geschichte begreifen. Darin ist
freilich ein Verstindnis des »Charakters« impliziert, das sich von der
kantischen Verwendung dieses Begriffs unterscheidet. Kant verstand
den Charakter so, dafl jede Verinderung in der Zeit ausgeschlossen
wurde. Wenn er iiberhaupt auf eine Ursache zuriickgefiihrt werden
kann, dann ist diese Ursache »aufSerhalb aller Zeitbestimmung« wirk-
sam geworden. Und nur auf einer solchen »intelligiblen Handlung au-
Berhalb aller Zeitbestimmung« kann nach Kants Auffassung unsere
Freiheit und sittliche Verantwortung beruhen. Innerhalb der Zeit ist
der Charakter ebenso unverinderlich wie die Substanz, deren Eigenart
in diesem Charakter zum Ausdruck kommt. Demgegentiber schlief3t
ein verdndertes Verstidndnis des »Charakters« zugleich ein abweichen-
des Verstindnis der Substanz ein. Ist der Charakter, ontologisch ver-
standen, die fiir ein Seiendes »charakteristische« Weise, der Auflerlich-
keit der Umstéiinde die Eigenart seines eigenen »actus essendi« abzuge-
winnen, dann ist »Substanz« ein Seiendes, das zu dieser »Ubersetzung«
all dessen, wodurch seine Daseins-Umstinde bestimmt sind, in die
Eigenaktivitdt seines eigenen Seins und Wirkens fahig ist. Und dies
gilt, in geeigneter Abwandlung, nicht nur von Personen, sondern von
allen Substanzen.

d) Der Charakter — Prinzip der Lebensgeschichte und

zugleich ihr Produkt
Die Schwierigkeiten, mit denen schon Kant zu ringen hatte und die in
der Folgezeit bei Neukantianern wie Hermann Cohen noch deutlicher

hervorgetreten sind, zeigen an: Nicht die Einfithrung des Begriffs

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Versuch einer weiterfiihrenden Deutung

»Charakter« 16st als solche schon das Problem der »endlichen Sub-
stanz« und der »innerweltlichen Freiheit«, sondern nur die Bezugnah-
me auf die Lebensgeschichte eines Menschen, die wir nicht aus Begrif-
fen konstruieren, sondern nur anschaulich wahrnehmen koénnen. Es ist
der an der Lebensgeschichte eines Menschen anschaulich werdende,
nicht der in reinen Begriffen gedachte Charakter, der die Vermittlung
von Kausalitit und Freiheit wirklich leistet.

An friiherer Stelle wurde gesagt: Wer oder was ein Mensch ist,
zeigt sich nicht, wenn man nach einem »Beharrlichen« sucht, das von
allem Wechsel seiner Titigkeiten unbetroffen bleibt (s.0. S. 39). Das
Wesen eines Menschen und seine Eigenstindigkeit gegentiber der
Welt, in der er lebt, zeigt sich in dem besonderen »Stil, der an den
verschiedensten Weisen seiner Titigkeit abgelesen werden kann (s.o.
S. 46). Nun ist hinzuzufiigen: Nicht nur das Wirken, sondern auch die
Weise, wie ein Mensch sich hochst unterschiedliche Fremdeinwirkun-
gen aneignet, denen er unterliegt, zeigt diesen fiir ihn charakteristi-
schen Stil. Und dies gilt nicht nur fiir den sittlichen Charakter von Per-
sonen, sondern auch fiir jenen »Charakter«, der, wie Kant betont hat,
jedem »Naturwesen« zukommt. Wird der Charakter als eine unver-
anderliche Qualitit der Substanz gedacht, dann wird er nicht nur un-
geeignet, den Widerspruch von Kausalitit und Freiheit aufzulsen,
sondern kann auch die Weise nicht beschreiben, wie endliche Wesen,
trotz aller Abhéngigkeit von der Einwirkung duflerer Ursachen, ihre
Eigenstindigkeit im Sein bewahren und sich so als Substanzen erwei-
sen. Hitten wir nicht einen »Charakter«, der unsere individuelle Wei-
se, Fremdeinfliisse zu rezipieren, dauerhaft bestimmt und dieser Re-
zeption ihren unverwechselbaren »Stil« verleiht, dann kénnten diese
Einfliisse gar nicht auf uns wirken, weil jedes »Erleiden« eines fremden
Einflusses einen Akt der Aneignung verlangt, um wirksam zu werden.
Nur der Charakter als individueller »Stil« der Aneignung schlief3t die
Vielfalt des Erlebten zur Einheit einer Lebensgeschichte zusammen.
Ohne »Charakter« hitten wir keine Geschichte.

Andererseits andert sich dieser »Stil« unter dem Einfluf3 dessen,
was wir erfahren haben. Insofern ist unser Charakter nicht nur die Vor-
aussetzung, sondern vor allem das Ergebnis unserer Lebensgeschichte.
Darauf beruht jenes Wechselverhiltnis, das in der Uberschrift dieses
Abschnitts zum Ausdruck gebracht worden ist: der Charakter — Prinzip
der Lebensgeschichte und zugleich ihr Produkt. Der Charakter eines
Seienden, so wurde an friitherer Stelle gesagt, ist seine Fihigkeit, frem-

Erkennen als antwortendes Gestalten A~ 109

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

110

Woahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

de Einfliisse in eigene Titigkeit zu »iibersetzen« (s.o. S. 106). Dieser
Feststellung wird man freilich eine zweite hinzufiigen miissen: Diese
Art des »Ubersetzens« ist zwar fiir das jeweilige Seiende charakteri-
stisch, aber, wenigstens bei Lebewesen, keineswegs konstant. Ein allzu
hiufig und in allzu geringen zeitlichen Abstinden wiederholter Reiz
kann zu dauerhafter »Gereiztheit« und damit zu Uberreaktionen fiih-
ren; er kann auch das Rezeptionsvermégen »abstumpfen« und kom-
mende Einwirkungen der gleichen Art wirkungslos werden lassen. Ist
der »Charakter« eines Seienden die fiir dieses Seiende (oder fiir die
Seienden der gleichen Art) charakteristische Weise der Antwort auf
Einwirkungen seiner Umwelt, dann wird man an solchen Beispielen
ablesen: Es gibt Einwirkungen der Umwelt, die den Charakter eines
Seienden verindern.

Aber auch in solchen Fillen laf3t sich beobachten: Auch noch die
Weise, wie ein Seiendes solche Verinderungen erleidet, 1af3t seinen
»charakteristischen Lebensstil« deutlich werden. Und nicht nur die
mit Vernunft begabten Menschen, sondern auch Pflanzen und Tiere
zeigen ihren Charakter oft im Leiden ebenso deutlich wie im Wirken.
Und sie zeigen diesen Charakter nicht dadurch, daf3 sie kiinftig auf glei-
che Umstinde gleich reagieren werden, sondern dadurch, daf$ sie auch
die Verinderung ihrer Reaktionen auf eine Weise erleiden, die fiir sie
charakteristisch ist. Noch die verwelkende Pflanze und das alternde
Tier, die auf gleiche Lebensumstidnde auf verianderte Weise reagieren,
zeigen fiir den, der sie vorher gekannt hat, eine unverwechselbar cha-
rakteristische Gestalt. Sie werden, auch wenn sie sich dessen nicht be-
wuflt werden konnen, auf ihre jeweils charakteristische Weise alt und
gehen auf ihre Weise dem Tode entgegen.

e) Die »lebendige Substanz« ist fihig, eine Geschichte zu haben. —
Zugleich eine Antwort auf die Frage, ob ein endliches Wesen
»Substanz« sein konne

Wenn der »Charakter« eines Seienden die Weise ist, wie seine Wesens-
eigenart erfahrbar zutage tritt, dann wird ein verindertes Verstindnis
des Charakters auch ein verindertes Verstindnis der Substanz zur Fol-
ge haben. Und wenn der Charakter die Fihigkeit ist, auch Verinderun-
gen in die Einheit einer Lebensgeschichte einzufiigen, dann wird auch
die Eigenart der Substanz durch diese Fihigkeit charakterisiert sein.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Versuch einer weiterfiihrenden Deutung

Endliche Substanzen bewidhren ihren Eigenstand im Sein nicht da-
durch, daf8 ihr »Wesenskern« aller Verdnderung enthoben ist, auch
nicht dadurch, dafs sie in reiner Selbstbestimmung von allen Fremdein-
fliissen frei bleiben, sondern durch die Weise, wie sie fremde Einfliisse
in eigene Zustinde und Titigkeiten »iibersetzen«. Dieser Feststellung
wird man freilich eine zweite hinzufiigen miissen: Die Substanz be-
weist Eigengesetzlichkeit gerade in der Weise, wie sie unter dem Ein-
flu3 duflerer Ursachen ihren Charakter lebendig weiterentwickelt. Ein
Beispiel mag das verdeutlichen: Auch die Weise, wie ein Mensch mit
den Enttduschungen und Verletzungen seines Lebens umgeht, sagt et-
was {iber seinen Charakter aus. Er wird aus solchen Erfahrungen nicht
unverindert hervorgehen. Er wird auf gleiche Umstinde kiinftig an-
ders reagieren als in fritheren Lebensphasen. Aber auch noch die Wei-
se, wie er solche Verianderungen erleidet, lif3t seinen »personlichen Le-
bensstil« deutlich werden.

Diese Weise, wie ein Seiendes auch noch den Ereignissen, durch
die es verdndert wird, seinen unverwechselbar eigenen »Stil« aufprigt,
bezeugt seine Eigengesetzlichkeit im Tun und Leiden und damit zu-
gleich seinen Figenstand im Sein: seine lebendige Substantialitit. Die
Identitit der endlichen Substanz im Wechsel ihrer Zustinde beruht
nicht darauf, dafl das » Wesen« dieser Substanz vom Wechsel ihrer Zu-
stinde unbetroffen bliebe, sondern darauf daf$ sie fihig ist, diesen
Wechsel in die Einheit ihrer Lebensgeschichte aufzunehmen.

f)  Das »Leben« der Substanz als ihre Fihigkeit zu
»antwortender Selbst- und Umweltgestaltung«

Begriffe, so ist deutlich geworden, geben unserer Erfahrungswelt und
den einzelnen Gegenstianden in ihr ihre Gestalt. Erst so tritt der An-
spruch, den die Dinge und Menschen an uns richten, auf inhaltlich be-
stimmbare Weise hervor. Aber diese Gestaltgebung ist kein frei-schop-
ferisches Spiel unserer Phantasie, sondern antwortet auf den Anspruch
des Wirklichen, der uns freilich zunichst nur als ein unbestimmter Im-
puls »zu denken gibt« und erst in der Weise, wie wir ihn antwortend
begreifen, Eindeutigkeit und Kontur gewinnt. Unser Begreifen hat al-
50, ebenso wie unser Wahrnehmen, den Charakter »antwortenden Ge-
staltens« (s.0. S. 76).

Die soeben vorgetragenen Uberlegungen aber haben gezeigt: Ein

Erkennen als antwortendes Gestalten A~ 111

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

112

Woahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

Analogon dieses antwortenden Gestaltens, ein Moment von »antwor-
tender Selbstgestaltung«, charakterisiert nicht nur alle Tatigkeiten des
Subjekts, sondern auch alle Gegenstinde, die sich uns zeigen. Das in-
nerweltliche Seiende »lebt« sein »Eigenleben«, indem es fremde Ein-
wirkungen, denen es unterliegt, in Momente dieser antwortenden
Selbstgestaltung verwandelt. Und es kann nur dadurch wirksam tatig
werden, daf$ es den Objekten seiner Wirkung nicht einfach Gewalt an-
tut, sondern sie ihrerseits zu antwortender Selbstgestaltung anregt.
Sein Sein und Wirken hat den Charakter »antwortender Selbst- und
Weltgestaltung«. » Antwortendes Gestalten« ist insofern nicht nur ein
Charakteristikum des Erkenntnisprozesses. Ein unbewufStes Analogon
dazu bestimmt auch den Naturprozefl. Und man kann den »Charakter«
eines Seienden, der die Aneignung fremder Einwirkungen moglich
macht und die Eigenart dieser Aneignung definiert, als Fihigkeit zur
»antwortenden Selbst- und Umweltgestaltung« definieren.

Diese Entsprechung zwischen dem Begriff und seinem Gegen-
stand ist nicht zuféllig. Wenn die Inhalte unseres Anschauens und
Denkens aus Akten des »antwortenden Gestaltens« hervorgehen, dann
wird sich diese Herkunft auch an der Eigenart der Gestalten ablesen
lassen, die auf solche Weise zustande kommen. Diese wahrgenom-
menen und begriffenen Gestalten gehen nicht nur aus dem antworten-
den Gestalten des Subjekts hervor, sondern zeigen selbst den Charakter
»antwortender Selbstgestaltung«. Die Begriffe, mit denen wir aus-
legen, was sich uns in der Wahrnehmung zeigt, miissen daher dieses
Moment antwortender Selbstgestaltung angemessen zur Sprache brin-
gen. Das lif3t sich exemplarisch an den Kategorien der Substanz und
der Kausalitit zeigen.

Die »Substanzenc, die wir als die Bausteine unserer Erfahrungs-
welt begreifen, bewihren ihren »Eigenstand« nicht dadurch, daf3 sie
von allen dufleren Einfliissen unberiihrt blieben, sondern dadurch,
daf sie sich diese Einfliisse auf eine ihrer Natur gemifSen Weise aneig-
nen und zu Momenten ihrer »aneignenden Selbstgestaltung« machen.
Das von aufen einstrahlende Sonnenlicht wird von dem Stein, auf den
es fillt, in Wirme verwandelt, also in eine Eigenschaft, die ihm zu-
kommt, nicht dem Licht, das auf ihn einwirkt. Entsprechend »iiber-
setzt« eine Person das, was ihr widerfihrt, in eigene Gemiitszustinde,
z.B. in den der seelischen Erregung, also in eine Eigenschaft, die ihr
zukommt, nicht der Ursache, die diese Erregung ausgelost hat.

Und der Ubergang vom Wirken der Ursache zur Wirkung, die sie

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Versuch einer weiterfiihrenden Deutung

an ihrem Objekt hervorruft, beruht darauf, dafi sie dieses Objekt nicht
»iiberwiltigt«, sondern zu solcher antwortenden Selbstgestaltung fi-
hig macht. Das Wirken der Ursache »kommt beim Objekt ihres Wir-
kens nur an«, wenn dieses ihm in Akten antwortender Selbstgestaltung
entspricht. Das gilt fiir die unterschiedlichsten Weisen des Wirkens:
vom Licht, das den Stein erwarmt, d. h. zu eigener Molekularbewegung
veranlaf3t, bis zum Lehrer, der seine Schiiler »informiert, d.h. sie be-
fihigt, jene »Form« des eigenen Anschauens und Denkens auszubil-
den, durch die sie das Gehorte in eigene Einsicht verwandeln kénnen.
Es sind gerade Fille »mif8lingender Kausalitit«, an denen deutlich wird:
Eine Ursache, die ihr Objekt an dieser »Ubersetzung« fremder Einwir-
kung in eigene, seiner Natur entsprechende Selbsttatigkeit hindert, be-
triigt sich selbst um ihre Wirkung. Einstrahlende Energie, die einen
Korper zerstort, kann ihn nicht mehr erwidrmen. Der Lehrer, der seine
Schiiler am eigenen Nachdenken hindert und sie nétigt, mechanisch
nachzusprechen, was er ihnen vorgesagt hat, kann sie nicht belehren.
Eine Ursache, die ihr Objekt »tiberwiltigt«, verfehlt gerade die Wir-
kung, auf die sie ausgerichtet war.

An dieser Einsicht ist festzuhalten, auch wenn es Gegenbeispiele
zu geben scheint: Man kann nicht leugnen, daf auch zerstorerische Ge-
walt ihre eigene Wirksamkeit entfaltet — von der Schidlingsbekamp-
fung bis zur »Ausschaltung« von Konkurrenten im Lebenskampf. In
solchen Fallen erreicht die Ursache ihr Ziel gerade dadurch, daf3 sie
dem Objekt gar keine Gelegenheit mehr 14f3t, auf diese Einwirkung
antwortend zu reagieren. In anderen Fillen ruft sie zwar eine Antwort
hervor, aber eine solche, die nicht so sehr »Selbstgestaltung« als viel-
mehr »Selbst-Mifigestaltung« heiflen miifte. Das gilt insbesondere
dann, wenn das Wirken der Ursache Angst erzeugt, die das Objekt
ihrer Wirkung an freier Selbstgestaltung hindert und dazu motiviert,
sich der von der Wirkursache intendierten Fremdgestaltung zu unter-
werfen. Zu vergleichbaren Formen der Selbst-Mifsgestaltung werden
Personen veranlaf3t, die zum Objekt von Verfithrung werden.

Doch ist dieser Feststellung eine Unterscheidung hinzuzufiigen:
Eine solche Weise der Wirksamkeit mag in gewissen Situationen not-
wendig sein, um Gefahren abzuwenden. Die Bekdmpfung von Schad-
lingen und die Abschreckung potentieller Gewalttiter sind dafiir Bei-
spiele. Aber wenn diese Weise des Wirkens zur Dauerhaltung wird,
fithrt sie zu einer »Vergiftung« der physischen und sozialen Umwelt,
die zuletzt die wirkende Ursache selbst auf gefihrliche Weise schadigt.

Erkennen als antwortendes Gestalten A~ 113

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

114

Woahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

Ursachen, die auf solche Weise wirken, schreiben zwar der Welt, in der
sie leben, ihr Gesetz vor. Aber eben dadurch brechen sie das dialogische
Verhiltnis zu ihrer Umwelt ab und hindern sich selbst daran, sich in
diesem Dialog geschichtlich weiterzuentwickeln. Es gibt Beispiele da-
fiir, daf3 »Erfolge« dieser Art zur Erstarrung und schliefSlich zur Le-
bensunfahigkeit des scheinbar Machtigen fithren.

Im Unterschied von solchen Fillen konnen Beispiele eines dialogi-
schen und darum geschichtswirksamen Verhiltnisses von Ursache und
Wirkung ein Moment deutlich machen, das zu jeder Wahrnehmung
und jedem Begriff gehort: das Moment ihrer Dialektik (s.u. S. 152-
157).

g) Eine verdnderte Bestimmung des Verhiltnisses von » Charakterx,
»Freiheit« und »Geschichte« — zugleich eine Antwort auf die
Frage: Wie sind freie Handlungen inmitten der Zeit moglich?

An fritherer Stelle wurde gesagt: »Ohne Charakter hétten wir keine
Geschichte.« Nun kann hinzugefiigt werden, ohne diese Fihigkeit, die
Mannigfaltigkeit dessen, was uns widerfahrt, zur Einheit einer Ge-
schichte zusammenzuschliefSen, hitten wir keine Freiheit. Denn nur
der individuelle Stil, Verdnderungen, die uns widerfahren, als Momen-
te unserer Geschichte anzueignen, macht Freiheit eines endlichen We-
sens als selbstbestimmte Antwort auf diese fremden Einfliisse moglich.
Ohne »Charakter« hitten wir keine Freiheit. Wir sind nur in dem Ma-
Be frei, indem wir fihig sind, fiir die Geschichte, in der unser Charak-
ter sich bildet, Verantwortung zu iibernehmen.

An friitherer Stelle ist weiterhin deutlich geworden: Schon Kant
hat gesehen, daf8 wir fiir unsere Taten nur verantwortlich sind, wenn
wir Einfluf§ auf die Eigenart unseres Charakters haben, sodaf3 der
Charakter kein »Verhingnis« ist, das uns keinen Entscheidungsspiel-
raum laf3t. Unsere Handlungen wiren denn die Resultate des Zusam-
menspiels von Umweltbedingungen, die nur zu einem sehr geringen
Teil von uns abhingen, und unserem Charakter, den wir uns nicht
ausgesucht haben. Kant hat unsere Verantwortung fiir unseren Cha-
rakter darin begriindet gesehen, dafd wir uns diesen Charakter in einer
intelligiblen Handlung auferhalb aller Zeit gegeben haben. Auf die
Unzulidnglichkeit dieser Losung ist an friiherer Stelle hingewiesen
worden.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Versuch einer weiterfiihrenden Deutung

Nun hat sich eine Alternative zu dieser unzuldnglichen Losung
gezeigt: Denn wenn unser Charakter gerade an dem spezifischen »Stil«
deutlich wird, mit dem wir auf die Verdnderungen reagieren, die wir
erleiden, dann kann unsere Verantwortung fiir diesen Charakter nicht
darin bestehen, dafd wir ihm ein fiir allemal in einer »intelligiblen
Handlung« seine bleibende Gestalt gegeben haben. Unsere Verantwor-
tung fiir unseren Charakter ist im Gegenteil darin begriindet, daf3 wir
erfahrene Verdnderungen bewufst in Momente einer »Charakterbil-
dung« verwandeln, die es uns gestattet, an derartigen Erfahrungen sitt-
lich zu reifen, ohne unsere Identitit zu verlieren.

Schon vom Menschen als einem »Naturwesen« konnte an friihe-
rer Stelle gesagt werden: Sein Charakter bestimmt zwar die Weise, wie
die endliche Substanz sich die Einwirkungen aneignet, die von anderen
Substanzen ausgehen. Aber er »antwortet« auf diese Einfliisse, indem
er zugleich sich selber umgestaltet. Der Charakter des Naturwesens
»bildet sich« im Laufe seiner Geschichte (s. 0. S. 109). Dieser Charakter,
der »sich bildetg, ist die Voraussetzung dafiir, dafy »wir unseren Cha-
rakter bilden«, d. h. bewufSt auf seine Entwicklung Einflufd nehmen und
fiir sie Verantwortung iibernehmen. Denn die Weise, wie die Substanz
eine Geschichte hat, ist nicht fiir alle Arten von Substanzen die gleiche.
Lebewesen »speichern« einmal geschehene Begegnungen mit anderen
Lebewesen auf andere Weise als tote Substanzen die Spuren friiherer
Ereignisse an sich tragen. Und vernunftbegabte Subjekte konnen aus
Erfahrungen, die sie gemacht haben, lernen, mit dhnlichen kommen-
den Erfahrungen auf verinderte Weise umzugehen. Immer handelt es
sich um Weisen »antwortender Selbstgestaltung«. Aber vernunft-
begabte Subjekte bringen ihre Reflexionen in diese Selbstgestaltung
ein und nehmen bewuf$t Einflufl darauf, welche Erfahrungen sie ma-
chen und wie sich an ihnen ihr Charakter entwickelt. Sie konnen z.B.
kiinftig Erfahrungen meiden, von denen sie vorhersehen, daf3 sie ver-
letzend wirken werden und dann » Abwehrhaltungen« erzeugen, die
einen unbefangenen Umgang mit der Umwelt verhindern. Oder sie
konnen, wo solche Erfahrungen sich nicht vermeiden lassen, »Ver-
nunft bewahren«, d.h. vermeiden, daf3 heftige Gefiihlsreaktionen zu
Dauerdispositionen fiihren, die das Verhiltnis zur Umwelt, vor allem
zur sozialen Mitwelt, »vergiften«. Die »responsorische Selbstgestal-
tung« nimmt hier den Charakter bewufster EinfluBnahme auf die
Geschichte des eigenen Charakters an.

Nur so wird es moglich, den Charakter nicht nur als »Spiegel der

Erkennen als antwortendes Gestalten A~ 115

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

116

Woahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

eigenen Lebensgeschichte« zu begreifen, sondern fiir seine Entwick-
lung Verantwortung zu tibernehmen. Diese sittlich verantwortete Be-
miithung um »Charakterbildung« setzt voraus, dafl die Eigenschaft,
»eine Geschichte zu haben«, schon zur naturhaften Ausstattung des
Menschen gehort. Aber fiir verniinftige Wesen gehoren zu dieser Ge-
schichte immer wieder Moglichkeiten bewufSten Eingreifens. Unsere
Verantwortung fiir unseren Charakter beruht darauf, dal wir unser
ganzes Leben hindurch der Welt, in der wir leben, Méglichkeiten ver-
antwortlicher »Charakterbildung« abgewinnen. Wer dies gelernt hat,
wird sich fiir diejenigen Verwandlungen offenhalten, die sich aus sol-
chen Begegnungen ergeben. Aber er wird die Verdnderungen, die ihm
dadurch widerfahren, in einem neuen Akt antwortenden Gestaltens zu
Momenten seiner eigenen Identitdtsfindung machen, statt zum blofSen
Objekt fremder Gestaltungskrifte zu werden.

Dabei hat sich gezeigt: Die Einheit des Ich, dem diese Geschichte
als die seine zugeschrieben werden kann, ist uns nicht fraglos gegeben,
sondern immer neu aufgegeben. Wir miissen diese Einheit immer neu
der Vielfalt dessen, was uns bewufst wird, abgewinnen. Der Begriff des
Ich ist eine »Idee«, d.h. eine Zielvorstellung von der Erfiillung einer
Vernunftaufgabe. Aber die Idee des Ich ist nicht die Zielvorstellung,
alles, was sich uns zeigt, in die stets unveridnderten Formen unseres
Anschauens und Denkens aufzunehmen, sondern die Zielvorstellung,
den Verdnderungen, die uns im Dialog mit dem Wirklichen widerfah-
ren, einen Ort in unserer Geschichte zu geben. Mit einer gewissen Ver-
einfachung kann man sagen: Charakterbildung ist die Entwicklung der
Fihigkeit, eine Geschichte zu haben, die zukunfts-offen ist und doch
die je meine bleibt, sodaf8 ich in all ihren Phasen mich selber wieder-
erkennen kann.

Das aber ist nicht nur ein Problem der Psychologie und der Moral,
sondern vor allem ein Thema der Transzendentalphilosophie. Die Psy-
chologie beschreibt, wie in unserem BewufStsein Zielvorstellungen ent-
stehen und welchen Einfluf sie auf unser Denken und Wollen haben.
Die Moral gibt an, welche Ziele wir uns setzen sollen, um unseren
Handlungen sittlichen Wert, unserer eigenen Existenz sittliche Wiirde
zu geben. Aber das Ziel, das uns durch die Ideen der Vernunft vor-
gezeichnet wird, liegt allen moralischen Zielsetzungen noch voraus.
Es geht um die Aufgabe, jenen Dialog mit dem Wirklichen moglich zu
machen, der »Erfahrung« heifit.

Denn »Erfahrung« ist mehr als die Rezeption von Eindriicken, die

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Versuch einer weiterfiihrenden Deutung

von den Objekten erzeugt werden. Sie ist aber auch nicht, wie Kant
meinte, das »Produkt«, das der Verstand durch seine »Gesetzgebung«
hervorbringt. Sie ist ein Dialog, aus dem nicht nur die Weise hervor-
geht, wie die Objekte sich uns zeigen, sondern auch die Weise, wie wir
unser Anschauen und Denken responsorisch gestalten und umgestal-
ten. Nur wer zu diesem Dialog fihig ist, hat eine Geschichte.

Fiir unsere »Charakterbildung« sind wir verantwortlich, weil die
»Fahigkeit, eine Geschichte zu haben«, davon abhingt, daf8 wir uns
durch den Anspruch, den wir erfahren, zu neuen Formen unserer Sub-
jektivitat umgestalten lassen. Aber die Weise, wie wir diese Verantwor-
tung wahrnehmen, ist immer unsere Antwort auf den Anspruch des
Wirklichen, den wir vernehmen. Nicht nur unsere Erfahrungswelt,
sondern auch das eigene Ich gewinnt im dialogischen Wechselverhiilt-
nis von Anspruch und Antwort seine konkrete Gestalt.

Es ist die Fahigkeit zu diesem Dialog, fiir die wir Verantwortung
tragen. Denn dieser Dialog verlangt die Bereitschaft des Subjekts, sich
auf eine zukunfts-offene Geschichte einzulassen: Aus jeder neuen Be-
gegnung mit dem Wirklichen und seinem Anspruch kann das Subjekt
verindert hervorgehen, ohne zu wissen, von welcher Art diese Ver-
dnderung in concreto sein wird. Die Notwendigkeit, aber auch die
Moglichkeit dieser Offenheit fiir eine ungewisse Zukunft kommt auch
in den beiden »Grundsitzen des reinen Verstandes« zum Ausdruck, die
nicht unser Anschauen und Wahrnehmen betreffen*!, sondern unser
Begreifen und Urteilen. Diese Grundsitze lauten: »Keine Weise, wie
ein Seiendes sich uns zeigt, ist von solcher Art, daf3 sie kiinftige Erfah-
rungen {iiberfliissig macht oder durch kiinftige Erfahrungen bedeu-
tungslos gemacht werden konnte«*. Darum ist die Offenheit fiir un-
sere eigene Geschichte gefordert, wenn Erfahrung mdéglich sein soll.
Zugleich aber »konnen wir mit Bezug auf jede Erfahrung dessen gewif3
sein, daf3 sie uns spezifische Moglichkeiten aufschlief3t, neue Erfahrun-
gen zu machen oder alte neu zu verstehen«*. Darum kénnen wir es
verantworten, uns fiir eine zukunftsoffene Geschichte zu 6ffnen. Und
sofern diese Geschichte es ist, in der unser Charakter sich bildet, tragen
wir Verantwortung dafiir, wie wir unseren Charakter »bilden«. Da aber
unser Charakter es ist, durch den wir fremde Einfliisse in eigene Tatig-

4 EaD, S. 334ff, vgl. 0. S. 33.
4 EaD, S. 353.
4 Tbid.

Erkennen als antwortendes Gestalten A~ 117

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

118

Woahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

keit »iibersetzen, sind wir auch fiir diese unsere Taten verantwortlich.
Darauf beruht, trotz aller Abhingigkeit von dufSeren Lebensumstin-
den, unsere Freiheit.

Aus dem Gesagten ergibt sich die Moglichkeit, manche Schein-
Alternativen aufzukldren, die die gegenwirtige Diskussion um »Sub-
stanz«, »Kausalitdt« und »Freiheit« belasten. Ein abstrakter Begriff von
Kausalitit verkennt die aktive Rolle des Rezipienten fremder Einfliisse
und begreift deshalb alles Wirken als einseitige Herrschaft des Wirken-
den iiber seine Objekte. Ein auf solche Weise abstrakter Kausalbegriff
fithrt zu der unzutreffenden Meinung, ein Seiendes kénne nur entwe-
der fremden Einwirkungen unterliegen oder Substanz sein, d. h. eigen-
standig im Sein und daher auch eigenurspriinglich in seinem Wirken.
Und ein abstrakter Substanzbegriff versperrt den Blick darauf, daf3 das
Leben der Substanz sich im Dialog mit seiner Umwelt vollzieht, daf3
der Charakter der Substanz sich in diesem Dialog entwickelt und daf3
die Substanz in diesen Dialog ihr unverwechselbar eigenes Wort zu
sagen hat. Ein auf solche Weise abstrakter Substanzbegriff fithrt zu
der ebenfalls unzutreffenden Meinung, unser Charakter konne nur
entweder durch eine »intelligible Handlung« auflerhalb aller Zeit de-
finiert sein, oder er sei das blo3e Produkt unserer Umwelt und entziehe
sich daher unserer sittlichen Verantwortung. Auf solche Weise entste-
hen Theorien, die der Selbst-Erfahrung des Subjekts widersprechen,
aber mit der Schein-Evidenz auftreten, jede abweichende Auffassung
sei selbstwiderspriichlich und daher irrig. Es ist der nicht abstrakte,
sondern lebendige Begriff von Kausalitit und Substanz, der uns lehrt,
derartige Schein-Evidenzen als Folgen einer wirklichkeitsfernen Be-
griffsbildung zu durchschauen und die daraus gezogenen Folgerungen
zu vermeiden.

7. Die Dialektik des Verhiltnisses von Begriff und Gegenstand

a) Die Dialektik des Begreifens und die »Emergenz« des
begriffenen Gegenstands

An friiherer Stelle (s.0. S. 43ff.) war von der Dialektik der Wahrneh-
mung die Rede. Einerseits ist es immer das Subjekt, das durch die Form
seines Anschauens und Wahrnehmens die Gestalt des Wahrgenom-
menen zustande bringt. Andererseits ist es der Gegenstand, der uns

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Dialektik des Verhiltnisses von Begriff und Gegenstand

veranlaft, aus der Vielfalt der Bildgestalten, die wir anschauend erfas-
sen, immer neu zu jenem gesammelten Hinblick zu finden, ohne den
kein Akt der wahrnehmenden Synthesis zustande kime. Und zuletzt
ist es der Gegenstand, der aus unserer vielfiltigen gestaltenden Tatig-
keit als eine eigenstindige Wirklichkeit »auftaucht«, die sich unserer
Subjektivitdt »entgegenwirft« (se objicit) und so zum »Objectum«
wird, das wir anschauend erfassen. Anschauend an diesen Gegenstand
hingegeben lassen wir alle Reflexion auf uns selber hinter uns und fin-
den so zu einer Gegenwart, die den Fortgang unserer Tatigkeiten und
Leiden unterbricht.

Dann freilich erfahren wir: Es ist noch einmal der gleiche Gegen-
stand, dessen je grofSerer Anspruch uns immer wieder die Vorlaufigkeit
und Uberbietungsbediirftigkeit unseres Anschauens und Wahrneh-
mens bewuf3t macht und uns nétigt, erneut und in vielfacher Weise
genauer hinzusehen und dabei bisher iibersehene Einzelheiten und Be-
ziige zu entdecken. Und in vielen Fillen wird der gleiche Gegenstand
von uns einen Wechsel der Perspektive verlangen, die uns auch das
bisher Gesehene in neuen Beziigen erfassen lifSt. Der Gegenstand
kénnte uns nicht ohne unser Zutun begegnen und tritt doch allem,
was wir anschauend und wahrnehmend gestalten, als Maf3stab seiner
kritischen Beurteilung gegeniiber. Dabei macht er uns deutlich: Wenn
wir ihn unter verschiedenen Perspektiven betrachten, zeigt er sich uns
in einer Vielfalt von Aspekten, sodaf3 er, als der eine und identische
Gegenstand, gerade dadurch seine Einheit unseren Blicken entzieht.
Indem er uns immer wieder zum Wechsel der Perspektive notigt, lafst
er uns wahrnehmen, daf3 er sich in keiner der Weisen erschépft, wie wir
ihn anschauend und wahrnehmend erfassen.

Schon bei dieser Beschreibung der Wahrnehmung zeichnete sich
ab, daf3 die gleiche vorantreibende Dialektik des Gegenstandsbezuges
auch im Vorgang des Begreifens wiederkehren werde (s. 0. S. 47). Diese
Dialektik des Begreifens laf3t sich in folgender Weise beschreiben: Es ist
einerseits das Subjekt, das durch seine Ideen den Kontext aufbaut, in-
nerhalb dessen die Gegenstidnde uns so begegnen, dafs sie sich unseren
subjektiven Meinungen »entgegenwerfen« und zeigen konnen, »was
sie wirklich sind«. Und es ist das gleiche Subjekt, das durch seine Be-
griffe diejenigen Fragen stellt, die der Gegenstand beantworten kann,
um auf diese Weise sein Wesen und Wirken erkennen zu lassen.

Ohne diese Titigkeit des Subjekts kime uns das Objekt gar nicht
als solches zu Gesicht. Und wenn das Wahrgenommene der Text ist,

Erkennen als antwortendes Gestalten A~ 119

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Woahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

den wir durch unsere Begriffe auslegen, dann ist diese Auslegung et-
was anderes als ein Spiel mit Einfillen, die zur Deutung des Textes an-
geboten werden. Die Auslegung ist kritisch, sofern sie nicht nur denje-
nigen Schein iiberwindet, der aus der Wahrnehmung hervorgehen
kann, sondern auch die Willkiir subjektiver Deutungen. Sie zeigt den
gesetzmifligen Zusammenhang auf, kraft dessen die Weise, wie wahr-
genommene Dinge sich zeigen, sich aus dem ergibt, was sie wirklich
sind, aus der »quidditas rei sensibilis«**. Ohne diese auslegende Lei-
stung des Subjekts kinnte der Gegenstand sich nicht mit »widerstin-
digem Eigenstand« unseren subjektiven Meinungen »entgegenwer-
fen« und so erst zum »Ob-jectum« werden.

Aber wenn wir durch unsere Ideen den Kontext einer solchen kri-
tischen Auslegung aufbauen und durch unsere Begriffe den logischen
»Ort« des einzelnen Gegenstands in diesem Kontext bestimmen, dann
haben unsere Ideen und Begriffe den Charakter von Antworten, den
wir auf den Anspruch des Wirklichen geben. Und auch fiir das Begrei-
fen gilt, was an fritherer Stelle iiber das Anschauen und Wahrnehmen
gesagt worden ist: Nicht nur der angeschaute, auch der begriffene Ge-
genstand taucht aus unserer vielfiltigen subjektiven Titigkeit als eine
eigenstandige Wirklichkeit auf, die uns mit dem Anspruch auf Maf-
geblichkeit gegeniibertritt. Darum ist nicht nur das Anschauen, son-
dern auch das Begreifen ein Akt der Hingabe an den Gegenstand, die
alle Reflexion des Subjekts auf seine Eigentitigkeit hinter sich lafst.
Diese Eigentitigkeit des Subjekts ging dem Erscheinen des Gegen-
stands ermdoglichend voraus. Aber wenn der Gegenstand sich zeigt,
kommt diese Eigentitigkeit des Subjekts zur Ruhe, und das Begreifen
wird zum hinnehmenden Horen auf die Weise, wie die Sache selbst sich
ausspricht.

Dann freilich werden wir immer wieder erfahren: Unser Begreifen
erweist sich, gemessen an dem Anspruch, den es beantworten will, als
unzulinglich und iiberbietungsbediirftig. Der Gegenstand tritt unseren
Ideen und Begriffen mit »widerstindigem Eigenstand« entgegen und
zeigt uns die vorantreibende Kraft dieses Widerstandes dadurch an,
daf er uns dazu auffordert, auch in intellektueller Hinsicht »erneut
und genauer hinzusehen«. Nur so werden wir am Gegenstand Merk-
male und Zusammenhinge entdecken, iiber die wir bisher »hinweg-
gesehen« haben. Nur im Blick auf den Gegenstand kénnen wir fragen:

# Vgl. Thomas von Aquin, Quaestiones disputatae de anima, Art. 4c.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Dialektik des Verhiltnisses von Begriff und Gegenstand

Haben wir die Eigenart, mit der er uns in widerstandigem Eigenstand
gegeniibertritt, also seine »Substantialitit«, angemessen erfafit? Und
was muf3 geschehen, um den diesem Gegenstand angemessenen Sub-
stanzbegriff erst auszubilden? Und ist es uns gelungen, die kausalen
Wechselbeziehungen, in denen der Gegenstand steht, so zu beschrei-
ben, dafy wir begreifen, wie er in seiner spezifischen Eigenart aus den
Ursachen, die auf ihn einwirken, hervorgehen konnte und seinerseits
fahig wurde, die Objekte seiner Wirksamkeit zu der spezifischen Weise
ihres Seins und Wirkens hervorzurufen? Haben wir begriffen, was
»Kausalitit« in dem konkreten Fall, den wir untersuchen, bedeutet?

Bei dem Versuch eines solchen »genaueren Hinsehens« wird sich
oft genug zeigen, dafd wir nicht nur in inhaltlicher Hinsicht noch unbe-
antwortete Fragen an den Gegenstand zu richten haben, sondern auch
der Form nach die rechte Weise des »Hinblicks« erst finden miissen,
wenn der Gegenstand uns jenen »Anblick« gewihren soll, der unser
Erkennen wirklich weiterfiihrt. Dann nétigt uns der Gegenstand, uns
»zur Neuheit des Denkens umgestalten zu lassen, damit wir zum Ur-
teilen fahig werden«*.

Die Dialektik des Begreifens laf3t sich daher, in einer Kurzformel,
so beschreiben: Es ist der Anspruch der Sache, der uns zu denken gibt.
Es ist unser Denken, das durch seine Ideen der Sache, die sich uns zeigt,
einen Kontext gibt, innerhalb dessen ihr Anspruch aus einem zunichst
noch unbestimmten Impuls in einen eindeutigen Auftrag antworten-
den Gestaltens verwandelt werden kann. Und es sind unsere Begriffe,
durch die wir diesen Auftrag zu erfiillen versuchen. Aber gerade da-
durch, daf8 wir den Anspruch der Sache durch unsere Begriffe beant-
worten, wird es moglich, daf die begriffene Sache aus dem Ordnungs-
gefiige unserer Begriffe in widerstindigem Eigenstand »auftauchtc,
uns zum hinnehmenden Horen auf ihre Selbstaussage befihigt und
dabei immer wieder der Unzulidnglichkeit unseres Begreifens iiberfiihrt
und uns zur Neuheit eines umgestalteten Denkens aufruft, aber auch
fahig macht.

Unser Anschauen und unser Begreifen stimmen also in einem we-
sentlichen Moment iiberein: Es ist jedesmal das » Auftauchen« des Ge-

% (Diese Formulierung enthilt eine bewuflte Anspielung auf Rém 12,2, wo der Apostel
seine Leser darauf aufmerksam macht, dafd sie nur durch diese Umgestaltung dazu fihig
werden, Urteile zu treffen iiber »das Gute, Zustimmungswiirdige, Vollkommenex, das
»Gott gefillt«.)

Erkennen als antwortendes Gestalten A~ 121

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Woahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

genstands aus unseren Wahrnehmungsbildern und Begriffsgestalten,
das uns notigt, unsere physische und geistige Perspektive zu wechseln,
sodafs das dialektische Verhiltnis von Subjekt und Objekt sich zu einer
zukunftsoffenen Geschichte entfaltet. Die so verstandene »Emergenz«
des Gegenstands ist das zentrale Problem sowohl der transzendentalen
Wahrnehmungslehre (Asthetik) als auch der transzendentalen Be-
griffslehre (eines Teils der transzendentalen Logik).

b) Die »Emergenz« des Gegenstandes und der
»Perspektivenwechsel« des Begreifens

Dieses » Auftauchen des Gegenstands« geschieht freilich beim Begrei-
fen auf andere Weise als beim Wahrnehmen. Die »Perspektive« unse-
res Begreifens ist nicht durch einen Standort bestimmt, den wir, wie
unseren Standort im Raum, willentlich oder unwillkiirlich &dndern
konnten. Geistige Perspektiven ergeben sich aus den Zielvorstellungen
der Vernunft, also aus unseren Ideen. Sie geben dem Zusammenhang,
in den alle Gegenstinde, die wir erkennen, eingeschrieben sind, seine
Struktur.

Ein »Wechsel« dieser Perspektiven setzt deren Pluralitit voraus.
Die Ideen des »Ich« und der »Welt« konnen verschiedene Gestalten
annehmen. Dann zeichnen diese Ideen dem Verstand unterschiedliche
Aufgaben vor. Und die Kategorien, durch die der Verstand diese Auf-
gaben zu erfiillen versucht, gewinnen eine je spezifische Bedeutung.
Die bekanntesten Beispiele dafiir sind: das »Ich« des Forschers, das sei-
ner Idee nach universal vertretbar ist, ist nicht das »Ich« der sittlichen
Entscheidung, das seiner Idee nach unvertretbar ist. Und die »Welt«
der Forschung, in der alles ein austauschbarer Fall unter einer Regel ist,
ist nicht die Welt, in der uns das sittlich Verpflichtende begegnet.

Das klassische Beispiel dafiir ist das in jiingerer Zeit oft zitierte
»Antlitz des Anderenc, das uns unter einen spezifisch moralischen An-
spruch stellt. Die Eigenart dieses Anspruchs hat vor allem Emmanuel
Lévinas mehrfach eindrucksvoll beschrieben*. Dieser Anspruch rich-
tet sich nicht an das Forscher-Ich, das der Idee nach universal vertretbar
ist, sondern an das Ich der sittlichen Entscheidung, das sich als unver-

% Vgl. dazu neben dem schon erwihnten Artikel »Die Spur des Anderen« vor allem:
E. Lévinas, Totalilté et infini, Den Haag 1961.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Dialektik des Verhiltnisses von Begriff und Gegenstand

tretbar erfihrt. Und es nicht Teil der »Naturs, in der alles nur »Fall
unter einer Regel« ist, sondern Teil einer Gemeinschaft sittlicher Sub-
jekte, die ebenso unvertretbar sind wie das sittliche Ich, das ihren An-
spruch erfahrt. Wer diesen Anspruch vernimmt und zur Sprache zu
bringen versucht, fiir den gewinnen die Ideen des Ich und der Welt eine
andere Bedeutung als bei der Beschreibung von Naturvorgingen. Und
entsprechend werden die Kategorien des Verstandes eine spezifische
Gestalt annehmen miissen, wenn sie dazu geeignet sein sollen, der Er-
filllung der Aufgabe zu dienen, die diese Ideen uns vorzeichnen. Auch
die Welt der sittlichen Pflichten kennt kausale Zusammenhinge. Aber
die Weise, wie aus erfahrenen Pflichten neue Pflichten entspringen, ist
eine andere als die Weise, wie aus Naturphianomenen andere Natur-
phinomene hervorgehen. Und der Andere, dessen Antlitz uns an-
schaut, will auf andere Art in seinem Eigenstand erfafit und anerkannt
sein als das Naturwesen. Der sittlich erfahrende Andere ist auf andere
Weise »Substanz« als die Blume im Garten, obgleich auch sie uns als
etwas Eigenstindiges und Eigenwertiges gegentibertritt.

Nur wo es eine solche Pluralitdt der Perspektiven gibt, ist ein
Wechsel zwischen ihnen méglich. Er wird notwendig, wenn sich inner-
halb einer bestimmten Welt ein Wirkliches zeigt, das mit den Katego-
rien, nach denen diese Welt aufgebaut ist, nicht angemessen beschrie-
ben werden kann. Um dem Anspruch dieses Wirklichen zu entsprechen,
wird es notig, die bisher bewihrten Kategorien nicht preiszugeben, aber
ihnen eine neue Bedeutung zu geben. Auch das 143t sich an der Weise,
wie wir das »Antlitz des Anderen« erfahren, exemplarisch beschreiben.

Fir den Anderen, dessen »Antlitz« wir als den Ursprung einer
sittlichen Forderung erfahren, ist es wesentlich, daf3 er uns in der Na-
tur begegnet, die wir theoretisch erkennen, aber sich nicht darin er-
schopft, ein Teil dieser Natur zu sein. Sdhen wir ihn nicht im Kontext
der Natur, dann koénnten wir die Gestalt, in der er sich uns darbietet,
nicht als die Folge fremder Einwirkungen deuten, z. B. gewisse Ziige in
seinem Gesicht nicht als »Narben« deuten, die sein bisheriges Lebens-
schicksal ihm geschlagen hat. Und wir kénnten die Folgen nicht ab-
schitzen, die sich ergeben werden, wenn wir versuchen, ihn kiinftig
vor dhnlichem Schaden zu bewahren und ihm bei der Uberwindung
der erlittenen Verwundungen beizustehen. Aber wir bemerken zu-
gleich, daf$ der Andere sich nicht darin erschépft, ein Teil der »Natur«
zu sein. Er ist mehr als ein vertretbarer Fall unter allgemeinen Regeln;
und wir, die wir seinen Anspruch vernehmen, sind mehr als vertretbare

Erkennen als antwortendes Gestalten A~ 123

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Woahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

Forschersubjekte. Aber es ist ein Teil unserer sittlichen Verantwortung,
sowohl bei dem Versuch, das Antlitz des Anderen in seiner unverwech-
selbaren Gestalt aus seiner Geschichte zu deuten, als auch bei dem Ver-
such, in diese seine Lebensgeschichte helfend einzugreifen, in aller
Niichternheit die Frage nach Ursachen und Wirkungen der genannten
Art zu stellen.

Was hier das »Auftauchen« des Gegenstandes genannt worden
ist, ist vor allem der Doppelaspekt seines Erscheinens. Das Antlitz, das
uns anschaut, [st sich jeweils aus dem Kontext, den wir aufbauen
mufSten, um seinen Anspruch zu vernehmen. Aber es verlifit diesen
Kontext nicht, sondern erweist sich als Glied zweier Welten. Kantisch
gesprochen: Es ist ein Teil der »Welt der Zwecke, d.h. der sittlich ver-
pflichtenden Handlungsziele, und hért doch nicht auf, zugleich ein
Glied der Natur zu sein. An diesem Beispiel laf3t sich eine allgemeine
Regel ablesen: Ebensowenig wie es einen raumlichen Standort gibt, von
dem aus wir alle perspektivisch verschiedenen Aspekte des wahr-
genommenen Gegenstands tiberblicken konnten, gibt es einen geisti-
gen »Standort«, von dem aus wir alle Weisen, wie der Gegenstand uns
zum Denken und Begreifen herausfordert, zusammenschauen kénn-
ten. Der eine und identische Gegenstand verbirgt sich fiir unser Be-
greifen nicht weniger als fiir unser Wahrnehmen in der Vielheit der
Weisen, wie er uns als Glied mehrerer Welten gegeniibertritt und uns
in verschiedenen Formen unserer Subjektivitit in Anspruch nimmt.

Daraus ergibt sich, trotz aller Differenz zwischen dem Wahrneh-
men und dem Begreifen, eine wichtige Gemeinsamkeit: Wie wir dem
wahrgenommenen Gegenstand seine Herkunft aus dem Dialog des
Subjekts mit dem Anspruch »ansehen«, auf den das Wahrnehmen
»antwortet«, und den Fortgang dieser Geschichte in eine offene Zu-
kunft hinein vorhersehen, so begreifen wir auch denkend den von uns
begriffenen Gegenstand in seiner Herkunft und Zukunft als Phase in
dem Dialog, den wir mit der Wirklichkeit und ihrem Anspruch fiihren.
Und wir begreifen, dafy der Gegenstand mit seinem Anspruch immer
grofSer ist als unsere begreifende Antwort. In dem Mafle, in dem wir
ihn begreifen, 183t er uns zugleich erkennen, daf$ er sich in keiner der
Weisen erschopft, wie wir ihn begreifend erfassen. Wie der Wiirfel, den
wir sehen, uns sehen lifit, daf3 er eine Riickseite hat, die wir nicht se-
hen, und dafs es keinen Standort gibt, von dem aus wir alle seine Seiten
in einer einzigen Perspektive sehen konnten, so fithrt uns auch der be-
griffene Gegenstand an die Grenze unseres Begreifens. Der begriffene

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kultur des Begreifens als vielgestaltige Aufgabe

Gegenstand lif3t uns begreifen, daf3 alle unsere Begriffe nur Aspekte
seiner Wirklichkeit erfassen, und daf3 seine Einheit sich in der Vielheit
der begriffenen Aspekte gerade verbirgt.

8. Die Kultur des Begreifens als vielgestaltige Aufgabe

Die Begriffe des Verstandes, die wir auf die Inhalte unserer Wahrneh-
mung anwenden, geben diesen Inhalten ihre eindeutige Stelle in jenem
Zusammenhang, dessen Aufbau uns von der Vernunft zur Aufgabe
gemacht wurde. Erst so gewinnt das Wahrgenommene jene Gestalt, in
der es zum Gegenstand von Urteilen gemacht werden kann. In diesem
Sinne hat Kant mit Recht die Verstandesbegriffe »Funktionen zu (mog-
lichen) Urteilen« genannt¥ .

In den hier vorgetragenen Uberlegungen ist am Beispiel des For-
schers deutlich geworden: Unsere Verstandesbegriffe formulieren Fra-
gen, die so gestellt werden, daf3 die Wahrnehmung sie beantworten kann
(s.0.S.52f). Darum ist die Begriffsbildung daran zu messen, ob sie es
gestattet, an die Wahrnehmung die sachgerechten Fragen zu stellen.
Schon die Weise unseres Fragens mufi geeignet sein, den Anspruch des
Wirklichen vernehmbar zu machen. Diese Weise des Fragens will ge-
lernt sein. Und schon dazu bedarf es einer »Kultur der Begriffsbildung«.
Nur dann kénnen wir, in einem zweiten Schritt, Wahrnehmungsinhalte
als Antworten auf diese Fragen lesen und diese Antworten als Weisen
auslegen, wie das Wirkliche selbst sich uns prisentiert. Daraus wird fiir
die Kultur der Begriffsbildung zu folgern sein: Es ist nétig, sich in unter-
schiedliche Weisen der Begriffsbildung einzuiiben, wenn es mdoglich
sein soll, auf den verschiedenen Feldern der Erfahrung die themenge-
rechten Fragen zu stellen und der jeweiligen Art der Wahrnehmung die
angemessene Antwort auf diese Fragen abzugewinnen.

a) Die Ideen der Vernunft und die vielfdltigen Aufgaben,
die sie dem Begreifen stellen

Die Notwendigkeit, sich auf die unterschiedlichen Weisen der Wahr-
nehmung zu beziehen und sich an ihnen hermeneutisch zu bewihren,

¥ KdpV B 129.

Erkennen als antwortendes Gestalten A- 125

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Woahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

betrifft nicht nur die Kategorien des Verstandes, sondern auch die Ide-
en der Vernunft. Darum sei zunichst noch einmal in Erinnerung geru-
fen, was an friiherer Stelle iiber die Vielgestaltigkeit der Raum- und
Zeitanschauung gesagt worden ist, sowie tiber die Folgerungen, die dar-
aus fiir das Verstindnis der Ideen zu ziehen sind, vor allem fiir die Idee
der Welt. (s.o0. S. 84 ff.).

Die moralische, dsthetische oder religiose Wahrnehmung ist von
strukturell anderer Art als die wissenschaftliche Empirie. Wenn nun
die Wahrnehmung der Text ist, auf den alle Begriffe immer wieder aus-
legend zuriickkommen miissen, dann gilt dies auch fiir die Ideen der
Vernunft. Sie zeichnen die beiden umfassenden Kontexte vor, in denen
alles seine Stelle finden muf3, was fiir uns zum Gegenstand werden soll:
den Kontext einer Welt, die alle Gegenstinde unseres Erkennens und
Wollens umfafit, und den Kontext des »Ich denke«, das alle Akte um-
greift, durch die wir uns auf diese Gegenstinde beziehen. Auch diese
Ideen bleiben auslegend auf die Wahrnehmung bezogen. Und da die
Ideen sich nicht unmittelbar auf die Gegenstidnde unserer Erfahrung
beziehen, sondern auf die Form des Kontextes, innerhalb dessen sie
uns gegeben sind, sind die Texte, auf die sich auslegend beziehen, nicht
primir die Inhalte unseres Anschauens und Wahrnehmens, sondern
vor allem die Formen, in denen wir diese Akte vollziehen, die Anschau-
ungsformen von Raum und Zeit.

In diesem Sinne konnte schon im ersten Teil der hier vorgelegten
Untersuchung gesagt werden: Der angeschaute Raum ist die den Sin-
nen prisent gewordene Idee der Welt. Hier fiigt sich die Mannigfaltig-
keit rdiumlicher Relationen, in denen einzelne Seiende sich zueinander
verhalten, vor allem die Mannigfaltigkeit ihrer Orte und Bahnen, zu
einem umfassenden Ganzen zusammen (s.o. S. 35). Entsprechend ist
die Zeit, die wir nicht konstruieren, sondern wahrnehmen, nicht nur
ein Modus, wie die Idee der »Welt« uns anschaulich gegentibertritt;
sie ist zugleich die den Sinnen prisent gewordene Idee des Ich, das
den unterschiedlichsten Inhalten seines Erlebens eine eindeutige Stelle
in einem geordneten Zusammenhang zuweist (s. 0. S. 39).

Wenn nun diese Anschauungsformen von Raum und Zeit je un-
terschiedliche Gestalten annehmen konnen, dann ist zu erwarten, dafd
auch die Ideen der Vernunft eine unterschiedliche Gestalt annehmen
werden (s.o. S. 82 f.).

Die ethisch verstandene Welt ist das Feld von Begegnungen, in
denen wir die Chance der Selbstfindung durch Selbsthingabe ergriffen

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kultur des Begreifens als vielgestaltige Aufgabe

oder versdumt haben oder kiinftig ergreifen konnen und nicht versiu-
men diirfen. Entsprechend ist die dsthetische Idee der » Welt« der Be-
griff von einem allumfassenden Verweisungszusammenhang. Inner-
halb dieses Zusammenhangs kénnen die Orte und Stunden, an denen
die Dinge und Menschen sich uns auf spezifisch dsthetische Weise pri-
sentierten, als »exorbitant«, »aus dem Geleise (orbita) werfend«, und
zugleich als »erfiillend« sich gegenseitig auslegen, aber nicht relativie-
ren. Dagegen ist die wissenschaftliche Idee der » Welt« der Begriff von
einem allumfassenden Maf3-System, in dem wir allem, was sich uns
zeigt, seine eindeutige Stelle geben konnen, um es so von den Gebilden
unserer subjektiven Phantasie zu unterscheiden. Entsprechend ist die
religios verstandene » Welt« der Begriff vom allumfassenden Ganzen
solcher Gestalten, in denen eine Begegnung oder Wiederbegegnung
mit dem Heiligen geschieht, und von den Verhiltnissen der Orte und
Stunden, von denen eine solche Begegnung erwartet werden darf. Dazu
gehoren Stunden, die in kosmischen Perioden regelmifig wiederkeh-
ren, vor allem astronomisch beobachtbare Ereignisse, und Orte, die
man aufsuchen kann, um giinstige Beobachtungsbedingungen zu fin-
den, z.B. Berggipfel oberhalb der Baumgrenze. Zu solchen Stunden
und Orten gehoren aber auch die Feste und die Orte ihrer feierlichen

Begehung.

b)  Die Vielfiltigkeit der Verstandesbegriffe

Wenn unsere Verstandeskategorien die Aufgabe haben, alle Inhalte un-
serer Erfahrung dem Kontext einer »Welt« einzuordnen, dann ist zu
erwarten, daf3 diese Kategorien auf jedem unserer Erfahrungsfelder
diejenige Gestalt annehmen werden, die der je besonderen Form der
jeweiligen Erfahrungswelt entspricht. Diese je unterschiedliche Bedeu-
tung der Verstandeskategorien tritt besonders deutlich bei den Katego-
rien der Substanz und der Kausalitit hervor.

o) »Kausalitit« und »Substanz« im unterschiedlichen Kontext der
wissenschaftlichen Empirie bzw. der dsthetischen Erfahrung

Allen Abwandlungen dieser Kategorien ist gemeinsam, daf8 »Sub-
stanz« den Eigenstand der einzelnen Seienden in ihrem Verhiltnis zu-
einander bezeichnet, »Kausalitdt« aber ihren dynamisch-energetischen

Erkennen als antwortendes Gestalten A~ 127

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Woahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

Zusammenhang untereinander. Innerhalb dieser Gemeinsamkeit be-
trifft der Unterschied besonders deutlich die Weise, wie die Begriffe
»Substanz« und »Kausalitat« zur Beschreibung derjenigen Gegenstin-
de verwendet werden, die uns innerhalb der neuzeitlich-wissenschaft-
lichen Empirie bzw. der dsthetischen Erfahrungswelt begegnen.

Bei der Beschreibung der Objekte wissenschaftlicher Forschung
tritt der Gesichtspunkt ihres Eigenstandes gegeneinander gegeniiber
dem Gesichtspunkt ihres funktionalen Zusammenhangs untereinander
so sehr zuriick, dafy Cassirer von einer fortschreitenden Verwandlung
von »Substanzbegriffen« in »Funktionsbegriffe« sprechen konnte
(E. Cassirer, »Substanzbegriff und Funktionsbegriff«, Berlin 1910).
Der Begriff der Kausalitit aber beschreibt hier so ausschliefllich den
mathematisch beschreibbaren funktionalen Zusammenhang der Er-
scheinungen, dafi die Unterscheidung eines »Agens« von seinen
»Actiones« gegenstandslos zu werden scheint.

Anders verhilt es sich, wenn der einzelne Gegenstand wissen-
schaftlicher Erkenntnis in seinem Verhiltnis zum Forscher betrachtet
wird. Die Tatsache, daf aus jedem gelsten wissenschaftlichen Problem
sogleich eine Fiille weiterer ungeloster Probleme entspringt, zeigt an,
dafl das Objekt dem erkennenden Subjekt aus einem spezifischen Ei-
genstand heraus gegeniibertritt. Nur so behilt es im Dialog mit dem
erkennenden Subjekt das erste und immer wieder auch da letzte Wort:
das erste Wort seines Anspruchs, mit dem es den Erkenntnisprozef in
Gang bringt, und das jeweils letzte Wort, durch das es die jeweils gege-
bene Antwort als iiberbietungsbediirftig erweist. Insofern beschreibt
der Begriff der Substanz nicht das Verhiltnis des einzelnen For-
schungsgegenstands zu anderen Forschungsgegenstinden, wohl aber
ihr Verhiltnis zum betrachtenden Subjekt.

In der »dsthetischen Welt« gewinnt der ritselhafte Vorgang, in
dem das einzelne Schone aus allen funktionalen Zusammenhingen zu
seinem unverwechselbaren Eigenstand hervortritt, so sehr an Bedeu-
tung, daf$ von einer kausalen Verkniipfung nur noch mit Einschrin-
kung die Rede sein kann. Die Begegnung mit dem Schonen kann uns
so faszinieren, daf3 die gesamte iibrige Erfahrungswelt uns im Ver-
gleich zu ihr wie ein blasses Bild erscheint. Deshalb ist das Schéne tiber-
all dort, wo es begegnet, so sehr das unverwechselbar Einzelne, daf der
Anschein entsteht, es habe nicht seinesgleichen, und alle Kausalitit be-
treffe nur den inneren Vorgang seiner Selbstgestaltung. Von einem
»kausalen Einflu3«, der die verschiedenen Gegenstinde der astheti-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kultur des Begreifens als vielgestaltige Aufgabe

schen Erfahrung untereinander verbindet, kann dann nur in dem Sinne
die Rede sein, daf$ das Kunst-Schone den »Stil seiner Zeit« an sich tragt
und insofern durch die Stilentwicklung vorangehender Epochen be-
dingt ist, das Natur-Schone aber als Phase in der gestaltbildenden »Pro-
duktivitit« der Natur verstanden werden kann, vor der, wie Schelling
gesagt hat, »das Produkt verschwindet«.

B) »Kausalitit« und »Substanz« im Kontext der sittlichen bzw.
der religiosen Welt

Die »sittliche Welt« hat mit der dsthetischen gemeinsam, dafl es in
jeder Begegnung mit einzelnen Gegenstinden der Erfahrung jedesmal
»ums Ganze« geht. Die Pflicht, die den spezifischen Gegenstand der
sittlichen Erfahrung ausmacht, verlangt die Vorbehaltlosigkeit der
Hingabe. Halbherzigkeit ist der Feind aller Moral. Darin ist, wie noch
zu zeigen sein wird, die sittliche Erfahrung der religiosen verwandt.
Und dennoch gibt es einen kausalen Zusammenhang zwischen den
Pflichten. Aus erfiillten Pflichten gehen neue, noch unerfiillte Pflich-
ten hervor. Darin ist die sittliche Erfahrung der wissenschaftlichen Em-
pirie vergleichbar, bei der aus gelésten Problemen sogleich neue Pro-
bleme entstehen. Aber dieser kausale Zusammenhang ist von ganz
anderer Art als derjenige, kraft dessen Naturphianomene auseinander
hervorgehen, z.B. die Ausdehnung eines Korpers aufgrund seiner Er-
wirmung. Von wiederum anderer Art ist der Zusammenhang, in dem
geloste theoretische Fragen neue Probleme zur Folge haben. Und noch-
mals von anderer Art ist der Vorgang, in dem aus erfiillten sittlichen
Pflichten neue Pflichten hervorgehen.

Die besondere Struktur der sittlichen Welt nétigt uns also zu
einen spezifischen Gebrauch der Begriffe »Entstehung« und »Entste-
hungsgrund« und gibt so dem Begriff der Kausalitit eine spezifische
Bedeutung. Im Judentum wird dieser Zusammenhang vor allem durch
das Sprichwort aus den »Spriichen der Viter« beschrieben: »Der Lohn
fiir einen erfiillten Auftrag ist ein neuer Auftrag«* — oder in der Spra-
che des Neuen Testaments formuliert: »Weil du iiber Weniges getreu
gewesen sind, werde ich dich iiber Vieles setzen«*’. Diese Beschreibung

4 Spriiche der Viter, 4. Kapitel, Spruch 2, deutsch in: Paul Riessler, Altjiidisches
Schrifttum auflerhalb der Bibel, Augsburg 1928, 1070.
4 Luk 19,17.

Erkennen als antwortendes Gestalten A~ 129

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Woahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

des Zusammenhangs zwischen erfiillten Pflichten und neuen Auftri-
gen entspricht der sittlichen Erfahrung auch dann, wenn diese aus dem
speziell religivsen Zusammenhang geldst wird, in dem die Bibel von
dem Entstehungszusammenhang der Pflichten spricht. Erfiillte Pflich-
ten lassen neue Pflichten entstehen, weil sie den Blick fiir sittlich rele-
vante Situationen schirfen und die Kraft zu dem Entschluf3 stirken,
erfahrene Verpflichtungen auf sich zu nehmen. So erhsht jede sittliche
Erfahrung, die wir machen, unsere Fihigkeit, neue sittliche Erfahrun-
gen zu machen.

Und dhnlich wie in der religiosen Erfahrung ist in der sittlichen
die Erfahrung erfiillter und neu entdeckter Pflichten mit der Verhei-
Bung der Selbstfindung durch Selbsthingabe verbunden. Eine zum
Sprichwort gewordene Regel besagt: »Sag mir, an wen oder was du dich
vorbehaltlos hingeben kannst, und ich sage dir, wer du bist« — oder ge-
nauer gesagt: »... wer du durch diese Hingabe werden kannst«. »Kau-
salitidt« ist im sittlichen Zusammenhang nicht nur die Weise, wie
Pflichten aus Pflichten entstehen, sondern auch die Weise, wie im Pro-
zefd moralischer Erfahrungen und sittlicher Praxis das sittliche Ich erst
seine Gestalt gewinnt.

Der Begriff des »substantiellen Eigenstands« aber beschreibt die
Eigenart der Gegenstiinde sittlicher Erfahrung insofern, als das sittlich
Gute sich niemals in dem erschopft, was wir selber geplant und reali-
siert haben. Der sittliche Anspruch, den wir erfahren, wird zum Maf3-
stab, an dem wir unser Planen und Wollen kritisch messen, und zum
vorantreibenden Stachel, der uns nétigt, dieses unser Planen und Wol-
len zu verdndern. Dadurch zeigt dieser Anspruch an, daf3 das Wirkliche
aus einem Eigenstand im Sein heraus uns begegnet und uns so unter
seinen »je grofleren« Anspruch stellt.

Nochmals eine andere Bedeutung gewinnen die Kategorien der
Kausalitdt und der Substanz im Kontext der religiosen Erfahrungswelt.
Diese ist, wie soeben gesagt wurde, der Begriff vom allumfassenden
Ganzen solcher Gestalten, in denen eine Begegnung oder Wiederbe-
gegnung mit dem Heiligen geschieht, und von den Verhiltnissen der
Orte und Stunden, von denen eine solche Begegnung erwartet werden
darf. Die zentrale Kategorie der religiosen Welt ist daher die Kategorie
des Bildes. Ein Bild aber ist, religiés verstanden, nicht ein Gegenstand,
der mit einem anderen Gegenstand durch eine partielle Merkmalsiden-
titat verbunden ist und so den Betrachter auf diesen anderen Gegen-
stand verweist. Ein Bild ist, religis verstanden, Vermittler einer realen

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kultur des Begreifens als vielgestaltige Aufgabe

Prasenz dessen, was ohne diese Vermittlung in dieser Welt niemals ge-
genwirtig wiirde. Was aber diese Bilder gegenwirtig machen, sind vor
allem die »dpyai«, die alles begriindenden Urspriinge, die »im Anfang«
gewirkt haben und mit jeder neuen Vergegenwirtigung alles auf eine
radikale Weise neu zu schaffen vermogen. Darum ist die angemessene
Deutung der gesamten Welt, die religios als eine Welt der Bilder ver-
standen wird, die »apyatoloyla, die »Rede von dem, was im Anfang
geschah«®.

Der Eigenart der religiosen Erfahrungswelt als einer Welt der Bil-
der entspricht das religiose Verstindnis der menschlichen Praxis. Die
Welt ist ein Gefiige von Bildern, die der Mensch in seiner Erfahrung
vorfindet. Die menschliche Praxis ist dazu bestimmt, neue Bilder der
Urspriinge, aus denen alles entstand, hervorzubringen. Das geschieht
zunichst in den Worten und Handlungen des Kultus, der wirksame
Zeichen, »signa efficacia«, dieser Urspriinge setzt. Diesem gottes-
dienstlichen Handeln entspricht eine alltiglichen Praxis, die dazu be-
stimmt ist, die Umwelt des Menschen und seine soziale Mitwelt so zu
gestalten, daf3 sie dem entspricht, was sie gegenwirtig setzen soll, statt
zu einem Zerrbild dieser Urspriinge zu werden. So sind, um ein hiufi-
ges und geschichtlich wirksames Beispiel zu nennen, nach einer in der
Barockzeit verbreiteten Auffassung alle Pflanzgirten, die der Mensch
anlegt, so zu gestalten, daf3 sie zu Abbildern jener »paradiesischen Ge-
filde« (Champs Elysées) werden, in denen »im Urbeginn« Gétter und
Menschen miteinander verkehrten.

Sowohl bei den Bildern, die der Mensch in seiner Erfahrungswelt
vorfindet, als auch bei denen, die er selber hervorbringt, kann es sich
um Vergegenwirtigungsgestalten handeln, aber auch um Geschehnis-
se der sich ereignenden Vergegenwirtigung. Daraus folgt ein spezifisch
religioses Verstindnis von »Kausalitidt« und »Substanz«. Wenn es fiir
die Gegenstinde der spezifisch religiosen Erfahrung und fiir alle Ergeb-
nisse der religis verstandenen Praxis wesentlich ist, »Bilder« zu sein,
dann gewinnen sie ihren Eigenstand gegeneinander und gegeniiber
dem erkennenden Subjekt als »identitas extra se«, als eine im Wechsel
ihrer Lebensverhiltnisse bleibende Identitit der Beziehung zu dem,
was sie nicht »sind«, sondern »bedeuten«. Thre Kausalitit aber ist die

% Vgl. R. Schaeffler, Aussagen iiber das, was »im Anfangc geschah, in: Intern. Kath.
Zeitschrift »Communio« (1991) 340-351.

Erkennen als antwortendes Gestalten A~ 131

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Woahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

Wirkweise von »signa efficacia«, die »bewirken, was sie bedeutenc,
weil sie die alles begriindende Wirksamkeit derjenigen Urspriinge ge-
genwirtig setzen, die in ihnen ihre abbildhafte Gegenwart gewinnen.

v) Beispiele, die erldutern kénnen, was mit » Vergegenwirtigung«
gemeint ist

Dieses religiose Verstindnis von Substanz und Kausalitit kann auch
wohlwollenden Betrachtern oft nicht nur als schwer verstindlich, son-
dern schlicht als absurd erscheinen. Vor allem der Gedanke, daf3 Bilder
etwas bewirken konnen, und zwar nicht nur im Bewufitsein des Be-
trachters, sondern in der Realitidt der Welt, ist von manchen Kritikern
als ein Uberrest aus einer magischen Vorstellungswelt beurteilt wor-
den, die schon in der Antike durch die entstehende Wissenschaft
grundsitzlich iiberholt sei. Darum sei es an dieser Stelle gestattet, das
Gesagte durch Beispiele zu erldutern.

Ein besonders verbreitetes Beispiel einer Vergegenwirtigungs-
gestalt ist die Sonne, in deren lebenspendender oder auch totender
Kraft nach religidsem Verstindnis eine numinose Macht erfahrbar
wird. Denn daf$ die physische Einwirkung der Sonne, das Licht und
die Wirme, Effekte hervorruft, die das Physikalische weit tiberschrei-
ten, daf3 die Sonnenwirme Leben hervorruft und ihr Licht Menschen
zur Erkenntnis befihigt, erscheint nur dann erklérlich, wenn in der Er-
scheinungsgestalt dieser physikalischen Prozesse eine andere Ursache
am Werke ist: die numinose Macht einer Gottheit. Diese numinose
Macht hat »im Anfang« die offene Alternative von Sein oder Nichtsein
des gesamten Kosmos zugunsten des Daseins entschieden, aber so, daf3
ihre Entscheidung in jedem neuen Zeitpunkt der Welt neu als offene
Entscheidung gegenwirtig wird. Thre neue Vergegenwirtigung kann
deshalb auch dazu fiihren, daf3 »die Berge schmelzen und das Meer ver-
dampft«°!. Dieser den Ursprung von allem reprisentierenden Gestalt
entspricht als Vergegenwirtigungsereignis die Winter-Sonnwende.
Hier gewinnt der »im Anfang« errungene Sieg der Sonne iiber die
Michte der Finsternis und des Todes immer neu erfahrbare Gegenwart.
Deshalb gewinnen die Neujahrsfeste, die in vielen Religionen am Tag

1 Ps 97,51f.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kultur des Begreifens als vielgestaltige Aufgabe

der Winter-Sonnwende gefeiert werden, den Charakter kosmogo-
nischer Begehungen, in denen der Ursprung von allem fiir die Feiern-
den zur erfahrbaren Gegenwart wird.

An Beispielen dieser Art lif3t sich eine Auslegungsregel ablesen:
Die Kategorie des Bildes hat ein hermeneutisches, aber auch ein kriti-
sches Bedeutungsmoment. Bilder sind auslegbar und lassen dann das
Abgebildete erkennen, das in ihnen erfahrbare Gegenwart gewinnt.
Aber Bilder werden nur verstanden, wenn zugleich kritisch gesehen
wird, daf8 sie nicht selber das Abgebildete sind, sondern auf es verwei-
sen. Fehlt dem deutenden Begriff das kritische Moment, dann entsteht
»Idololatrie«, eine Verehrung, die das Bild selber fiir die Gottheit hilt.
Fiir das angefiihrte Beispiel bedeutet das: Wird die am Himmel stehen-
de Sonne selbst fiir die Gottheit gehalten, dann nimmt ihre religiose
Verehrung idololatrische Ziige an. Erst dann entsteht das, was im
strengen Sinne »Astralkult« heifSen kann: die Anbetung der Sonne
und anderer Sterne, die wir am Himmel stehen sehen.

Wenn aber die Kritik an der Idololatrie dazu fiihrt, daf dem deu-
tenden Begriff des »Bildes« auch das hermeneutische Moment verloren
geht, dann nimmt diese Kritik ikonoklastische Ziige an. Dann verliert
die Sonne mitsamt ihrem Jahresweg den Charakter einer Abbild-Ge-
stalt, in der die von ihr verschieden bleibende Gottheit fiir uns erfahr-
bare Gegenwart gewinnt. Dann aber muf8 jede Form ihrer religiosen
Verehrung und noch mehr jede Weise des ihr gewidmeten Kultus aus-
geschlossen werden, weil diese Verhaltensweisen einen Gotzen an die
Stelle Gottes setzen. Die Sonne ist dann nichts weiter als eine der »an
das Gewdlbe des Himmels gesteckten Lampen« (Gen 1,17). Und Bilder
der Sonne, in denen der Mensch den Sonnengott und sein Wirken »am
Anfang aller Tage« zu vergegenwirtigen versucht, miissen zerschlagen
werden.

Diese »Ent-Divinisierung« bestimmter Erfahrungsbereiche ist
hiufig mit einer »Verlagerung des hierophantischen Akzents« verbun-
den (um einen Ausdruck von Mircea Eliade zu benutzen). Ein be-
sonders deutliches Beispiel dafiir ist die »Historisierung« der Feste des
Jahreskreises, die fiir das Judentum und in seiner Nachfolge fiir das
Christentum charakteristisch ist. Hier haben die religiosen Feste, auch
wenn die Termine der festlichen Feier noch dem astronomischen Jah-
resverlauf folgen, ihren Inhalt von astronomischen auf historische Er-
eignisse verlagert: auf die Herausfiihrung aus Agypten bzw. das Kreuz
und die Auferweckung Jesu. Die Tage des Gedenkens an diese Ereignis-

Erkennen als antwortendes Gestalten A~ 133

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Woahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

se sind nun die Trdger des »hierophantischen Akzents«. Dabei ist
Gedenken mehr als eine blof$ mentale Gedichtnisleistung. Die Gedenk-
feiern selbst werden als die bildhafte Vergegenwirtigung des Heilswir-
kens verstanden. Darum kann in gewissen liturgischen Feiern die Er-
innerung an das, was Gott gewirkt hat, mit der Erlduterung verbunden
werden: »Das ist heute«. Der Jahresumlauf aber ist auch dann, wenn
sich der hierophantische Akzent vom Kosmos auf die Geschichte ver-
lagert hat, deshalb religis bedeutsam, weil er die Tage des Gedenkens
an diese historischen Heilsereignisse wiederkehren lafit.

Die Winter-Sonnwende aber, um bei diesem Beispiel zu bleiben,
gewinnt einen Teil ihrer religiésen Bedeutung erst dann wieder zurtick,
wenn sie als Abbild-Gestalt fiir die Geburt Christi als des »wahren Sol
invictus« ausgelegt wird und darum als der Festtag der Geburt Christi
begangen werden kann. Aber der Zusammenhang des Festes mit dem
kosmischen Geschehen ist dann nicht mehr konstitutiv fiir das Fest,
sodaf3 es gleichgiiltig ist, wie nah oder fern der Festtermin dem realen
Termin der Sonnenwende ist.

Die Beispiele lassen eine Regel erkennen: Es ist das Kennzeichen
der numinosen Urspriinge, dafs sie nicht nur »im Anfang« lebenschaf-
fend wirksam gewesen sind, sondern daf$ diese ihre Wirksamkeit im-
mer neu und die Welt erneuernd wiederkehrt. In diesem Sinne hat das
Schopfungsbekenntnis »Unsere Hilfe ist im Namen des Herrn, der
Himmel und Erde erschaffen hat« im hebriischen Urtext prisentische
Form »... im Namen des Herrn, des Himmel und Erde Erschaffendenc.
Jeder Augenblick in der Zeit kann das »Jetzt« werden, die kostbare
Stunde, in der das gottliche Wirken neu seine schopferische Kraft er-
weist. Unsere gesamte Erfahrungswelt aber ist, religids verstanden, ein
Gefiige von Erinnerungszeichen (signa rememorativa), an denen die
Spuren dieser Urspriinge wiedererkannt werden kénnen, von Ver-
gegenwirtigungszeichen (signa repraesentativa), die es gestatten, die-
sen Urspriingen und ihrem Wirken je gegenwiirtig zu begegnen, und
von Hoffnungszeichen (signa prognostica), die es rechtfertigen, auch in
der Zukunft neue Manifestationen dieses Wirkens zu erwarten. Die
hermeneutische Funktion des Bildes macht es moglich, unsere gesamte
Erfahrungswelt im Sinne dieser dreifachen Zeichenfunktion zu lesen.
Das kritische Bedeutungsmoment des Bildes aber macht es moglich,
das Bild von dem zu unterscheiden, was es bedeutet, und deshalb den
»hierophantischen Akzent« an diesem oder an jenem Teil der Erfah-
rungswelt deutlicher hervortreten zu sehen. Mircea Eliade hat darauf

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kultur des Begreifens als vielgestaltige Aufgabe

hingewiesen, dafs auf solchen »Verlagerungen des hierophantischen
Akzents« ein grofSer Teil der Religionsgeschichte beruht®.

Von hier aus wird verstindlich, was sonst befremdlich erscheinen
mdchte: Auch die Kategorien der Substanz und der Kausalitit bezeich-
nen im religiosen Zusammenhang Eigentiimlichkeiten der »Bilder,
aus denen unsere Erfahrungswelt besteht: Solche Bilder gewinnen
ihren Eigenstand gegeneinander und gegeniiber dem erkennenden
Subjekt als »identitas extra se«, als eine im Wechsel ihrer Lebensver-
hiltnisse bleibende Identitdt der Beziehung zu dem, was sie nicht
»sind«, sondern »bedeuten«. Ihre Kausalitit aber ist die Wirkweise
von »signa efficacia«, die »bewirken, was sie bedeuten«, weil sie die
alles begriindende Wirksamkeit derjenigen Urspriinge gegenwirtig
setzen, die in ihnen ihre abbildhafte Gegenwart gewinnen (s.o. S. 131).

¢) Die Vielgestaltigkeit der Verstandeskategorien, die Aufgabe einer
Kultur des Begreifens und das religiose Begreifen als »lehrreicher
Grenzfall«

Ebenso sehr wie die Fihigkeit zur Wahrnehmung ist auch die Fahigkeit
zum Begreifen ein menschliches »Kénnen, iiber das wir nicht von Na-
tur aus verfiigen, sondern das »kultiviert« werden muf3. Das wird be-
sonders deutlich, wenn wir uns der unterschiedlichen Weisen des Be-
greifens bewuf3st werden, die auf den verschiedenen Erfahrungsfeldern
notwendig sind, um subjektive Eindriicke und dadurch hervorgerufene
Erlebnisse in objektiv giiltige Erfahrungen zu transformieren. Denn
nur objektiv giiltige Erfahrungen kénnen uns dazu dienen, unsere Ge-
danken und Gedankenverbindungen kritisch zu tiberpriifen.

Besonders die Lehrenden auf den verschiedenen Gebieten der
Wissenschaft machen die Erfahrung, daf3 die besondere Weise des Be-
greifens eingeiibt werden muf3, die zur wissenschaftlichen Empirie not-
wendig ist. Aber Entsprechendes gilt auch auf anderen Feldern der Er-
fahrung. Gerade wer in eine bestimmte Art der Begriffsbildung
eingeiibt ist, bemerkt oft nicht, daf3 ihm die Begriffe fehlen, die not-
wendig wiren, um aus einer anderen Art des Erlebens andere Arten
der Erfahrung zu gewinnen.

Es gibt erfolgreiche Forscher, die gar nicht bemerken, daf3 spezi-

52 Mircea Eliade, Die Religionen und das Heilige, 122.

Erkennen als antwortendes Gestalten A~ 135

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Woahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

fische Begriffe notwendig sind, um aus subjektiven Erlebnissen der
»Betroffenheit« objektiv giiltige sittliche Erfahrungen zu gewinnen.
Dann kommen sie zu dem voreiligen Urteil, auf dem Felde der Moral
gebe es tiberhaupt keine objektiv giiltige Erfahrung; sondern das, was
so heif3t, erschopfe sich im subjektiven Erleben. Und daf3 sogar auch
religiose Erfahrungen der » Anstrengung des Begriffs« bediirfen, um
sich nicht in subjektiven religiosen Erlebnissen zu erschipfen, ist auch
denen oft nicht bewuf3t, die sich betont auf »religiése Erfahrungen«
berufen.

Gerade solche Ausfallserscheinungen machen deutlich, daf3 die
Fahigkeit zur themengerechten Begriffsbildung nicht ohne eigenes Zu-
tun entwickelt werden kann. Denn auch auf diesem Gebiete gilt die
Regel des Aristoteles: »Zitherspielen lernt man, indem man Zither
spielt«®. Jede Art der Erfahrung erfordert eine spezifische Weise des
Begriffsgebrauchs. Und eine »Kultur des Begreifens« besteht vor allem
darin, sich der Unterschiedlichkeit der Aufgaben bewufst zu werden,
die unserem Begreifen gestellt sind, wenn wir zu je spezifischen Wei-
sen der Erfahrung fahig werden wollen. Zugleich aber miissen wir die
Fihigkeit entwickeln, von einer Weise der Erfahrung zur anderen, und
zu diesem Zwecke auch von einer Weise des Begriffsgebrauchs zur an-
deren, iiberzugehen, wenn der Anspruch des Wirklichen, dem wir be-
gegnen, das von uns verlangt.

Driickt jede Weise des Begriffsgebrauchs sich in einer je spezi-
fischen Sprache aus, dann kann man diese Aufgabe auch so beschrei-
ben: Die Kultur des Begreifens verlangt von uns, eine besondere Art
der Vielsprachigkeit zu entwickeln, die es uns gestattet, je nach der
Aufgabe, die sich uns stellt, von der Sprache der wissenschaftlichen
Argumentation zur Sprache des ethischen Diskurses tiberzugehen oder
auch von dort zu jener spezifischen Sprache, in der religiése Erfahrun-
gen bezeugt werden konnen. Was man gewohnlich die »Alltagsspra-
che« nennt, ist nicht so sehr, wie man oft meint, »die urspriingliche
Sprache, in der alle anderen Sprachspiele verabredet werden«, sondern
in vielerlei Hinsicht das Produkt einer »sedimentierten Fahigkeit zur
Vielsprachigkeit«. Darum enthilt sie Elemente, die in den unterschied-
lichsten Sachgebietssprachen »urspriinglich heimisch sind«. Die »Kul-
tur des Begreifens« driickt sich deswegen, wie auch andere Weisen der

5 Aristoteles, Nikomachische Ethik, B 1.1103 b9.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kultur des Begreifens als vielgestaltige Aufgabe

Kultur, nicht zuletzt in einer zum Dauer-Habitus gewordenen Fihig-
keit zur Vielsprachigkeit aus.

Eine solche Vielsprachigkeit ist nétig, weil jeweils das, was in je
einer Weise des Begreifens begriffen und deswegen in je einer Sprache
ausgesagt wird, nicht sinngleich in eine andere Sprache tibersetzt und
in einer anderen Weise des Begriffsgebrauchs begriffen werden kann.
Darauf beruht die vor allem in den 1960er Jahren vieldiskutierte » Au-
tonomie der Sprachspiele«. Aber eine solche Vielsprachigkeit ist mag-
lich, weil trotz dieser Uniibersetzbarkeit die verschiedenen Weisen des
Begreifens eine Verwandtschaft (»Familienahnlichkeit«) erkennen las-
sen, die es gestattet, sie im einen Bewuf3tsein des Sprechenden in eine
Beziehung zueinander zu setzen.

Sucht man nun nach einem gemeinsamen Bezugspunkt der hier
beschriebenen Weisen des Begreifens, dann st6f3t man auf jene »Dia-
lektik des Begreifens«, von der an friiherer Stelle die Rede war (s.o.
S.118f.). Es sind immer die Dinge, die uns »zu denken gebenc, uns
unter ihren Anspruch stellen und uns die Aufgaben des Begreifens vor-
zeichnen. Aber um diese Aufgabe zu erfiillen, mufS zunéchst aus der
Vielfalt der subjektiven Eindriicke, die wir empfangen, und der ebenso
grofSen Vielfalt der Weisen, wie wir dieses Beeindruckt-Werden erle-
ben, das Subjekt mit seinem kritischen Selbst- und Gegenstandsver-
staindnis »auftauchene, sich aus der Ubermacht dieser seiner eigenen
Erlebnisse befreien und ihnen gegeniiber eine kritische Distanz gewin-
nen. Nur so kann es die empfangenen Eindriicke auf ihren objektiven
Bedeutungsgehalt hin auslegen. In einem zweiten Schritt aber muf3 der
Gegenstand, der ohne die » Anstrengung des Begriffs« nicht aus dem
blofen Fluf3 subjektiver Vorstellungen »auftauchen« konnte, sich je-
desmal auf eine besondere Weise gegen unser Begreifen »durchsetzen«
konnen, wenn er anzeigen soll, daf3 er sich in der Weise, wie wir ihn
begreifen, nicht erschopft. Nur dadurch gewinnt er jenen Eigenstand,
aus dem heraus er unserem Denken als Maf3stab des Wahren und Fal-
schen gegeniibertreten kann (s.0. S. 121f.). Und es ist dieses Moment
jeder Erfahrung, das bei der sonst so befremdlich erscheinenden spezi-
fisch religiosen Erfahrung und der ihr entsprechenden Weise des Be-
greifens besonders deutlich hervortritt. Wie die religiose Wahrneh-
mung so ist auch der religiose Begriff ein besonders »lehrreicher
Grenzfall« (vgl. 0. S. 681.).

Der michtige Eindruck der Sache, die uns zu denken gibt, erweist
sich als »ermichtigende Macht, die uns zu jenem Eigenstand ermich-

Erkennen als antwortendes Gestalten A~ 137

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Woahrnehmungsgestalten, Ideen und Begriffe

tigt, mit dem wir den Erscheinungen, die auf uns wirken, gegeniiber-
treten. Und die Freiheit unseres Urteils, kraft derer wir zur kritischen
Auslegung der Erscheinungen fihig sind, erweist sich als »befreiende
Freiheit«, die den Gegenstand fahig macht, sich aus dem Netzwerk un-
serer Anschauungs- und Denkformen immer wieder zu befreien und so
zum Maf3stab unserer kritischen Selbstbeurteilung zu werden. Die spe-
ziell religiose Erfahrung aber kann uns lehren: Das paradoxe Wechsel-
verhiltnis von »ermichtigender Macht« der Objekte und »befreiender
Freiheit« des Subjekts hort auf, als bloSe Folge einer in sich wider-
spriichlichen Deutung zu erscheinen, wenn beide als Abbildgestalten
begriffen werden, in denen die »ermichtigende Macht« und »befreien-
de Freiheit« eines gemeinsamen Ursprungs verstanden werden; aus
dessen Wirksamkeit sind das Subjekt und seine Objektwelt gemeinsam
hervorgegangen. Ein solcher Ursprung muf postuliert werden, wenn
das paradoxe Wechselverhiltnis zwischen dem Subjekt und seinen Ob-
jekten verstindlich werden soll. Denn die Aufgabe kann nicht darin
bestehen, diese Paradoxie zu bestreiten, wohl aber darin, sie auslegend
zu begreifen.

Die Begriffe »ermichtigende Macht« und »befreiende Freiheit«
erweisen sich so als Pridikate eines Gottes, der postuliert werden muf3,
wenn jene »doppelte Emergenz«, auf der die Maglichkeit jeder objektiv
giiltigen Erscheinung beruht, nicht als irrefithrender Schein gelten soll.
Dieses Postulat ist notwendig, wenn die Dialektik des Wahrnehmens
und noch mehr die Dialektik des Begreifens aufgelost werden soll.
Von dieser Dialektik und dem zu ihrer Auflssung notwendigen postu-
latorischen Gottesglauben soll im abschlieflenden dritten Teil der hier
vorgelegten Untersuchung die Rede sein.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860557-71 - am 25.01.2026, 05:20:42. /dele Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495860557-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Eine kurze historische Besinnung
	a) Einige Beispiele aus der Geschichte des Begriffs »Logik«
	b) Folgerungen für eine Weiterentwicklung der transzendentalen Logik

	2. Das Wahrgenommene als Text und das Begreifen als seine kritische Auslegung
	3. Zu den transzendentalen Ideen
	a) Anschauungsformen und Ideen – Übereinstimmung, Differenz und hermeneutische Beziehung
	b) Die bleibende Bedeutung der Wahrnehmung, die Vielgestaltigkeit der Vernunftideen und ihr dialektisches Verhältnis untereinander

	4. Die Kategorien des Verstandes am Beispiel von »Substanz« und »Kausalität«
	a) »Substanz« und »Kausalität« – zwei korrelative Begriffe
	b) Die Begriffe »Substanz« und »Kausalität« und die wahrgenommenen Raum- und Zeitgestalten
	c) Folgerungen vor das Verständnis der übrigen Kategorien
	α) Die Kategorien der Modalität: Möglichkeit, Wirklichkeit, Notwendigkeit
	αα) Zwei Weisen des Verständnisses von »Möglichkeit«
	ββ) Der Begriff der »Kontingenz«

	β) Die Kategorien der Quantität: Einheit, Vielheit, Allheit
	γ) Ein Ausblick auf die Kategorien der Qualität: Bejahung, Verneinung, Abgrenzung


	5. Zwei weiterführende Fragen: Zwei weiterführende Fragen: Die Möglichkeit innerweltlicher Substanzen und kreatürlicher Freiheit und Kants Begriff des »Charakters« als mögliches Lösungsangebot
	a) Der Begriff der »innerweltlichen Substanz« – ein widersprüchlicher Begriff?
	b) Der Begriff der »kreatürlichen Freiheit« – ein Widerspruch in sich?
	c) Kants Lösungsangebot: seine Lehre vom »empirischen« und vom »intelligiblen Charakter«
	α) Kants Lehre vom des »empirischen Charakter« und seine Bedeutung für das Verständnis endlicher Substanzen
	β) Kants Lehre vom »intelligiblen Charakter« und seine Bedeutung für das Verständnis der Freiheit endlicher Wesen
	γ) Unzulänglichkeiten des kantischen Lösungsversuchs und die Frage nach seiner möglichen Weiterentwicklung


	6. Versuch einer weiterführenden Deutung
	a) Zum Begriff des »empirischen Charakters« und zu seinem Zusammenhang mit den Begriffen »Substanz« und »Kausalität«
	b) Der »Charakter« und seine sinnenhafte Erscheinungsgestalt
	c) Das wahrgenommene Antlitz des Anderen als Beispiel für das Wahrnehmen als responsorisches Gestalten und für die kritische Auslegung der Wahrnehmung durch Begriffe
	d) Der Charakter – Prinzip der Lebensgeschichte und zugleich ihr Produkt
	e) Die »lebendige Substanz« ist fähig, eine Geschichte zu haben. – Zugleich eine Antwort auf die Frage, ob ein endliches Wesen »Substanz« sein könne
	f) Das »Leben« der Substanz als ihre Fähigkeit zu »antwortender Selbst- und Umweltgestaltung«
	g) Eine veränderte Bestimmung des Verhältnisses von »Charakter«, »Freiheit« und »Geschichte« – zugleich eine Antwort auf die Frage: Wie sind freie Handlungen inmitten der Zeit möglich?

	7. Die Dialektik des Verhältnisses von Begriff und Gegenstand
	a) Die Dialektik des Begreifens und die »Emergenz« des begriffenen Gegenstands
	b) Die »Emergenz« des Gegenstandes und der »Perspektivenwechsel« des Begreifens

	8. Die Kultur des Begreifens als vielgestaltige Aufgabe
	a) Die Ideen der Vernunft und die vielfältigen Aufgaben, die sie dem Begreifen stellen
	b) Die Vielfältigkeit der Verstandesbegriffe
	α) »Kausalität« und »Substanz« im unterschiedlichen Kontext der wissenschaftlichen Empirie bzw. der ästhetischen Erfahrung
	β) »Kausalität« und »Substanz« im Kontext der sittlichen bzw. der religiösen Welt
	γ) Beispiele, die erläutern können, was mit »Vergegenwärtigung« gemeint ist

	c) Die Vielgestaltigkeit der Verstandeskategorien,


