
Somewhere in Advance of Nowhere 

Schwarze Science Fiction und radikale Vorstellungen 

von Zukunft in Marvel Studios’ Black Panther 

Nicki K. Weber 

Who am I? Not your father, not your 
brother; Not your reason, not your future; 
Not your comfort, not your reverence, 
not your glory; Not your heaven, not your 
angel, not your spirit; Not your message, 
not your freedom; Not your people, not 
your neighbor; Not your baby, not your 
equal; Not the title y’all want me under; 
All hail King Killmonger 
Kendrick Lamar, King’s Dead, 
Black Panther: The Album (2018) 

1. Prolog: Krise ohne Zukunft1 

Hinsichtlich der Welterfahrung der multiplen Krise (vgl. Bader/Becker/Demirović/ 
Dück, 2011) im Ökonomischen, Ökologischen, Sozialen und Politischen und der 
damit einhergehenden Notwendigkeit gesellschaftlichen Wandels steigt die Auf

merksamkeit für die widerständigen Wissensbestände subalterner2 Gemeinschaf

ten (vgl. Getachew, 2016, S. 839). Was für eine Welt ist möglich, wenn das Empire3 

1 Ich bedanke mit bei den Studierenden meines BA-Seminars Imagining Global Futures: Robin 
D.G. Kelleys Black Radical Imagination in den Sozialwissenschaften an der Universität Augsburg 
im Wintersemester 2023 für die produktive Diskussion und anregende Einsichten. 

2 Marginalisierte Gemeinschaften ohne politische Stimme, bzw. die unter den herrschenden 
Machtverhältnissen nicht gehört werden. 

3 Antonio Negri und Michael Hardt (vgl. 2003) definieren Empire als eine postmoderne Form 
der Souveränität, die globale Normen und Regeln dezentral und exterritorial durchsetzen 
kann. In Abgrenzung zum nationalstaatlichen Imperialismus des 19. Jahrhunderts verwischt 
das Empire Unterscheidungen zwischen »Erster, Zweiter und Dritter Welt« zugunsten der 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


284 Andere Systeme in der Science Fiction 

gefallen und der Neoliberalismus überwunden ist, und wie können wir von den 
Praktiken antikolonialer und antirassistischer Bewegungen lernen, wenn es darum 
geht, sich eine sozial gerechte Zukunft – oder eine Zukunft überhaupt – vorzustel

len? 
Jayne Cortez’ Aphorismus Somewhere in advance of nowhere, oder Irgendwo vor dem 

Nirgendwo (vgl. Kelley, 2022, S. 51), fasst zusammen, worum es im Folgenden gehen 
soll: Wie können Zukunftsvorstellungen ermöglicht werden? In seinem Nachruf auf 
Cortez beschreibt Robin D.G. Kelley (vgl. 2013) ihr Werk als den Versuch, die gege

bene soziale Realität der bürgerlichen Welt, die immer auch eine rassifizierte Welt 
ist, zu überschreiten und so auf eine andere Welt vorzugreifen. Cortez’ Schaffen ist 
der Versuch, die gegenwärtige Welt lediglich als Vorraum zu begreifen und in die

sem Begreifen eine Ahnung zu konstituieren, dass dieser unwirkliche Ort verlassen 
werden kann. Oder: Es muss eben nicht so sein, wie es ist. Die schiere Möglichkeit, 
sich Zukunft vorzustellen, bedeutet das Nirgendwo zu vermeiden. Es stellt sich al

so nicht nur die Frage nach der Ausgestaltung der Zukunft, sondern auch die Frage 
nach der Möglichkeit, Zukunft zu imaginieren. 

Science Fiction vermag es, die Frage nach der Wirklichkeit zu suspendieren und 
durch die Vorstellungskraft Realitäten zu prägen. Diese Vorstellungskraft ermög

licht es, die Frage danach, wer wir sind, offen zu halten. Für rassifizierte Menschen 
ertönt die Frage danach, was man wirklich ist, jedoch in einem »metaphysischem 
Klang«, sie vermittelt eine ungleich »breitere historische Resonanz« (Mills, 2015, 
S. 42, meine Übers.) und eine Abgeschlossenheit. Denn in ihr resoniert die Ge

schichtlichkeit von Sklaverei und Kolonialismus. Die Frage nach der Wirklichkeit 
des Seins ruft biologisch-essentialistische Erklärungsmuster hervor, die auch in der 
Alltagskultur vermittelt werden. Für rassifizierte Menschen bedeuten diese Muster, 
von einer Festschreibung oder einer stochastischen Fremdbestimmung beherrscht 
zu werden. Jede Revolte gegen diese Fremdbestimmung ist eine Revolte für eine 
Freiheit, die unmittelbar mit der Möglichkeit verbunden ist, sich Zukunft vorstellen 
zu können und sich seiner politischen Subjektivität in der Gegenwart gewahr zu 
werden. In diesem Bild ist Vorstellungskraft gleichbedeutend damit, was es heißt 
in seinen Entscheidungen und Handlungen frei zu sein. 

Die Herausforderung, sich Zukunft vorzustellen, versteht Kelley (vgl. 2022) 
als entscheidende Unwägbarkeit für widerständige Theorie und Praxis Schwarzen 
Denkens. Er begegnet dieser Herausforderung mit seinem konzeptuellen Ansatz der 
Black Radical Imagination, in dem die historische Bedeutung schwarzer Schaffens

kraft als Mittel radikaler Selbstermächtigung betont wird. Kulturelle Erzeugnisse 

»Beziehungen zwischen Kapital, Arbeit und Märkten« (Ashcroft et al., 2013, S. 91–92). Die glo
balisierten Produktions-, Distributions- und Konsumtionsprozesse bedingen dabei nicht nur 
die internationale Ordnung, sondern auch die menschlichen Nahbeziehungen. 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Nicki K. Weber: Somewhere in Advance of Nowhere 285 

wie Musik, Kunst, Literatur sind für Kelley widerständige und surreale Ausdrucks

formen mit der Macht, für Gegengemeinschaften4 neue Realitäten zu schaffen. 
Dieses widerständige Schaffen und Denken verfolgt den Zweck einer »Politik des 
Möglichen« (im Sinne Stuart Halls) (Winter, 2006, S. 381). Es geht darum, domi

nante Narrative der Fremdbestimmung zu umgehen und mit eigenen Narrativen 
Denk- und Handlungsmöglichkeiten, die an einem umfassenden Begriff sozialer 
Gerechtigkeit ausgerichtet sind, zu eröffnen. 

Dieser Aufsatz wirft einen Blick auf die Bedeutung von Science Fiction für post

koloniale Befreiungskämpfe. Hierfür wird in drei Schritten vorgegangen. Zuerst 
wird der Modus Schwarzer Kulturkritik skizziert, die zur Analyse des Gegenstands 
herangezogen wird. Anschließend wird in den Gegenstand, das Genre Schwarzer 
Science Fiction, eingeführt, wobei Kelleys Begriff radikaler Vorstellungskraft zentral 
ist. Schwarze Science Fiction konzentriert sich auf die Erfahrungen, die Kultur und 
die Geschichte der afrikanischen Diaspora. Der letzte Abschnitt behandelt Reprä

sentations- und Identitätsfragen in einem Werk dieses Genres, Marvel Studios’ 
Film Black Panther (2018). Dabei liegt der Fokus auf der fehlenden Darstellung 
von Mitbestimmung und Widerstand in den Lebens- und Arbeitsverhältnissen der 
politischen Ökonomie des fiktiven Staates Wakanda. 

2. It’s the (stupid) Culture 

Die Rolle der Kultur bei der Herstellung und Aufrechterhaltung von Herrschaft und 
Konsens in modernen Gesellschaften erhielt im Anschluss an Antonio Gramscis Be

griff der kulturellen Hegemonie Einzug in zahlreiche kritische Ansätze (vgl. Legge

wie, 1987/Marchart, 2018). Denn im »Feld der Kultur werden politische und soziale 
Identitäten produziert und reproduziert« (Marchart, 2018, S. 12). Diesem Verständ

nis nach ist Kultur durchzogen von Herrschaft und Konflikt. Das magische Drei

eck der Cultural Studies5 markiert eine Gleichursprünglichkeit von Kultur, Macht und 
Identität, der auch die im Folgenden angewandte Schwarze Kulturkritik prägt. Kul

tur und ihre Güter taugen deshalb zur Analyse gesellschaftspolitischer Verhältnis

4 Unter Gegengemeinschaften versteht Daniel Loick (vgl. 2024) marginalisierte Gruppen, die 
aufgrund der Erfahrung, beherrscht zu werden, exklusiven Zugang zu spezifischen Praktiken 
der Befreiung haben, sofern sie sich kollektivieren können. 

5 Die Cultural Studies sind ein interdisziplinäres Forschungsfeld, das Kultur in all ihren For
men untersucht und in den 1960er Jahren in Großbritannien entstand. In seiner Erforschung 
von Kultur in all ihren Formen kombiniert es Methoden aus Literaturwissenschaft, Soziolo
gie und Kommunikationswissenschaft. Hauptthemen sind Machtstrukturen, Alltagskultur, 
Identitätskonstruktion und Hegemonie. Ziel ist es, die gesellschaftlichen Auswirkungen kul
tureller Dynamiken zu verstehen. Wichtige Vertreter sind Stuart Hall oder Raymond Wil

liams. 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


286 Andere Systeme in der Science Fiction 

se, denn sie sind »zugleich der Bedeutungshorizont, vor dem Identitäten artiku

liert werden, und [Werkzeuge], mithilfe dessen diese Artikulation vonstatten geht« 
(Marchart, 2018, S. 33). Die kritische Beobachtung der Kultur muss immergleich die 
Macht- und Gewaltverhältnisse in den Blick nehmen, die Kultur transportiert. Da

bei ist auch wichtig zu verstehen, dass ein derartiger Kulturbegriff fluide ist, also 
nicht festgeschrieben. Eben weil Kultur als umkämpftes Feld begriffen wird, wird 
sie zentriert, jedoch ohne die ökonomischen und politischen Verstrickungen auszu

blenden. Kultur ist also nicht von einer isolierten Sphäre des Ökonomischen, der Po

litik oder des Sozialen her zu betrachten. Vielmehr sagen Form und Inhalt kulturel

ler Güter etwas über die Produktionsbedingungen aus, unter denen sie entstanden 
sind, ebenso wie über die gesellschaftspolitischen Verhältnisse, die sie prägen. Im 
Anschluss an Hall (vgl. 1989, S. 88) versucht dieser Ansatz weder hinsichtlich der 
Ökonomie noch der Politik oder der Kultur theoretisch reduktionistisch zu sein, 
sondern Kultur als Vermittler hervorzuheben. Diese birgt (in Worten Gramscis) ma

terielle Kräfte, die die unterschiedlichen Sphären der Gesellschaft verknüpfen. 

2.1. Eine Skizze Schwarzer Kulturkritik 

Schwarze Kulturkritik nimmt bei der Betrachtung kultureller Erzeugnisse neben 
emanzipatorischen und solidarisierenden Aspekten auch problematische Darstel

lungen in den Blick. Sie will aufzeigen, an welchen Stellen hegemoniale Positionen 
fortgeschrieben werden, weil sie an die gesellschaftlichen Kontexte, denen sie ent

springen, zurückgebunden sind. Denn Kultur ist keine »exklusive Angelegenheit des 
Geistigen oder Vergeistigten, wie dies die Hochkultur zu sein vorgibt« – sie ist all

gegenwärtig. Als umfassender Begriff bindet sie die »Alltagserfahrungen einer Ge

meinschaft« (Marchart, 2018, S. 53). Kultur meint also »Praxen, Repräsentationen, 
Sprachen und Bräuche in jeder historisch bestimmten Gesellschaft« in ihren »wi

dersprüchlichen Formen des Alltagsbewusstseins, die im alltäglichen Leben verwur

zelt sind und dazu [beigetragen] haben, es zu formen« (Hall, 2021a, S. 90). Das Po

puläre und das Alltägliche werden so zum »legitimen Forschungsgegenstand« (Win

ter, 2006, S. 382). Dieser Ansatz verfolgt nicht die Offenlegung eines falschen Be

wusstseins verschiedener Personen oder Gruppen (auch wenn dieses auch bei Karl 
Marx die Strukturen der Gesellschaft reflektiert). Es geht also nicht primär um Kri

tik einer vorherrschenden Ideologie einer Gruppe, sondern darum, was gesamtge

sellschaftlich kulturell verhandelt und vermittelt wird, auch wenn das Vermittelte 
falsche Narrative oder irreführende Fremd- und Selbstbilder transportieren mag, 
die auch identitätsstiftend sein können. 

In (riskanter) Anlehnung an den von Paul Du Gay, Hall, Raymond Williams 
et al. entwickelten kulturellen Kreislauf lassen sich für einen skizzenhaften Begriff 
Schwarzer Kulturkritik die Wechselwirkungen der Instanzen Repräsentation, 
Identität, Produktion, Konsums sowie Regulation (vgl. Marchart, 2018, S. 226–227) 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Nicki K. Weber: Somewhere in Advance of Nowhere 287 

hervorheben. Diese Instanzen werfen eine Reihe von Fragen auf, die zur Skiz

zierung eines Begriffs Schwarzer Kulturkritik, die kulturelle Artefakte wie auch 
»Prozesse der Produktion, Distribution und Rezeption von Kultur« (Winter, 2006, 
S. 387) auf ihren emanzipatorischen Wert hin überprüfen möchte, beantwortet wer

den wollen: Was bedeutet die Bezeichnung ›schwarz‹ für die öffentliche Darstellung 
von Titeln eines Genres Schwarzer Science Fiction oder auch eines Afrofuturismus 
(Repräsentation) und wie verhalten sich derartige Titel zur Konstruktion schwarzer 
Subjektivität (Identität)? Was sind die Produktionsverhältnisse, sowohl ökono

misch (Produktion) wie auch strukturell (Regulation), unter denen diese kulturellen 
Artefakte entstehen und wie werden sie verwendet (Konsum)? Diese Fragen stellen 
sich für eine Schwarze Kulturkritik. 

Der Fokus dieser Analyse liegt auf den Instanzen der Repräsentation und der 
Identität. Bezüglich der strukturellen Verhältnisse wurde einleitend schon auf 
die rassifizierte Realität der bürgerlichen Gesellschaft hingewiesen (vgl. Kapitel 
1). Kolonialismus, als gewaltsamer Akt ursprünglicher Akkumulation, ist in Form 
von Rassismus historisch in die Strukturen unserer postkolonialen6 Gesellschaften 
eingeschrieben, auch den hiesigen (vgl. Fanon, 2015, S. 74).7 Die emanzipatorische 
Art, sowohl in der Rezeption wie auch in der Selbstdarstellung, kultureller Arte

fakte Schwarzer Science Fiction, wie Marvel Studios’ Black Panther, setzen das 
Genre in einen Kontext subversiven Konsums (vgl. Krishnaswamy, 2008). Es wird 
erwartet, dass sie auch als Konsumprodukte Spuren des Widerstands hinterlassen. 
Das unterstreicht die Notwendigkeit der kritischen Betrachtung für antirassis

tische Bemühungen zusätzlich, da die emanzipatorische Eigenschaft von einer 
kapitalistischen Verwertungslogik unterlaufen werden kann: »Schwarze populare 
Kultur ist ihrer Definition nach ein widersprüchlicher Raum. Sie ist der Ort einer 
strategischen Herausforderung.« (Hall, 2021b, S. 525). Gerade den kulturellen Re

produktionen eines Identitätsverständnisses, das sich als rein, binär, ursprünglich, 
allzu theologisch oder teleologisch darstellt, ist mit einer immanenten Kritik zu 
begegnen, die »theoriegeleitet« (Jaeggi, 2014, S. 278) den Ort der Kultur umkreist. 
Immanent bedeutet, dass die gegebenen Prinzipien und Maßstäbe genutzt werden, 
um Widersprüche, Unstimmigkeiten oder problematische Aspekte aufzudecken. 
Dabei setzt sich Schwarze Kulturkritik bewusst als politisches Projekt ein, was sie 
von klassischer kultursoziologischer Kritik abgrenzt. Sie steht der »Marcuse’schen 

6 Postkolonial meint also weniger ein nach-dem-Kolonialismus, als dass es die Kontinuität ko
lonialer Herrschaftsverhältnisse beschreibt (vgl. Hall, 2013). 

7 Vor allem zeigt dies der Begriff des strukturellen Rassismus, eine »spezifische Form der Diskri
minierung, die sich aus institutionellem Rassismus, internalisiertem Rassismus, interperso
nellem Rassismus und Alltagsrassismus speist. Auf diesen Ebenen werden Machtverhältnis

se geschaffen, die die gesellschaftlichen Strukturen […] herstellen« (Kelly, 2021, S. 10). 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


288 Andere Systeme in der Science Fiction 

Variante Kritischer Theorie, die aus ihrer negativen Gesellschaftsanalyse auch prak

tische politische Dimensionen ableitete, was [Max] Horkheimer und [Theodor W.] 
Adorno stets verweigerten« (Göttlich, 2010, S. 27), nahe. 

2.2. Repräsentation und Identität: Was bedeutet ›schwarz‹? 

Eine Schwarze Kulturkritik zielt auch darauf ab, sich der Bedeutungen und Sinn

haftigkeit der Beschreibung ›schwarz‹ zu nähern. Diese wird in der kulturellen Ver

handlung der Wirklichkeit konstruiert, dargestellt und bearbeitet. Die Präposition 
›schwarz‹ hat zwei maßgebliche Funktionen. Zum einen die der Repräsentation, die 
aufzeigt wie etwas »auf spezifische Art und Weise gegenwärtig gemacht wird, das 
weder tatsächlich noch im übertragenen Sinn gegenwärtig ist« (Thumfart 2009). Re

präsentation beschreibt einen Moment der Stellvertretung, in dem die repräsentier

te Instanz keine Kontrolle darüber hat, wie sie vertreten oder dargestellt wird. Re

präsentation suggeriert die genuine Interessensvertretung einer Person oder Grup

pe, und dabei gruppiert sie auch Personen zu Gruppen. Dies geschieht in erster Li

nie von außen, während in diesem Bild die Identität der Versuch ist, im Modus der 
Selbstbestimmung dem Fremdbild ein eigenes Bild entgegenzusetzen. Wie der kul

turelle Kreislauf aussagt, sind beide Funktionen nicht voneinander trennbar, son

dern arbeiten wechselwirksam gegen- oder miteinander. Eine politische Selbstbe

zeichnung (wie ›schwarz‹) kann so identitätsstiftend sein, auch wenn sie zuvor als 
Bezeichnung verwendet wurde, um jemanden als fremd zu markieren. Diese Wech

selwirkung ist stark von gesellschaftspolitischen Momenten abhängig. So konnten 
die internationalen Proteste um den Mord an George Floyd die soziale Bewegung 
Black Lives Matter in die Position versetzen, bestehende Modi der Repräsentation und 
Identität zu verändern. 

Wofür steht der Signifikant8 ›schwarz‹? Er verweist zunächst auf »grundlegende 
Fragen der kulturellen Vermittlung, des kulturellen Erbes und der komplexen Bezie

hungen zwischen afrikanischen Ursprüngen und der unumkehrbaren Verstreutheit 
der Diaspora« (Hall, 2021b, S. 526). Im Anschluss an Cornel West zählt Hall drei his

torische Bewegungen auf, vor deren Hintergrund diese grundlegenden Fragen ge

8 Signifikant bezieht sich hier auf die Theorie der Signifikation von Henry Louis Gates Jr., der 
darüber schreibt: »›Signifikation‹ ist eine Theorie der Interpretation von Bedeutungsprozes
sen, die aus der afro-amerikanischen Kultur stammt. Ein wichtiger Teil unserer Erziehung und 
Sozialisation besteht darin, zu lernen, wie man signifiziert, wie man be-deutet« (1993, S. 177). 
Gates beschreibt einen Ansatz, der auf doppelten Bedeutungen, Wortspielen und indirek
ter Kommunikation beruht. Diese Art der Kommunikation ermöglicht den Ausdruck und Wi

derstand gegen dominante Machtstrukturen durch subtile, oft ironische Botschaften. Gates 
knüpft mit seiner Theorie der Signifikation an schwarze Erzähltraditionen an, in denen vor 
allem das mündlich vorgetragene den Raum für Bedeutungsverschiebungen ermöglicht (ver
nacular tradition). 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Nicki K. Weber: Somewhere in Advance of Nowhere 289 

stellt werden. Erstens die Verdrängung des hegemonialen »europäischen Modells 
der Hochkultur«, zweitens den »Aufstieg der Vereinigten Staaten zur Weltmacht 
und zum Zentrum der globalen Kulturproduktion«9 (Hall, 2021b, S. 519) und drittens 
die Auswirkungen der US-Bürgerrechtsbewegung und der antikolonialen Kämpfe 
auf die »Dekolonialisierung des Bewusstseins der Völker in der [s]chwarzen Dia

spora« (Hall, 2021b, S. 520). 
Die Verhandlung über die Bedeutung von ›schwarz‹ erfolgt dabei über Einheit 

und Differenz gleichermaßen. Die Einheit, also das, was die vielfältigen Erfahrun

gen rassifizierter Menschen und ihre Verarbeitung in zahlreichen kulturellen Arte

fakten schwarzer Schaffenskraft bündelt, bildet sich im widerständigen Charakter 
schwarzer Populärkultur ab. Die Aufwertung der Populärkultur ist zunächst eine 
Reaktion auf den abwertenden Charakter einer postulierten europäischen Hochkul

tur. Die Verdrängung dieses Verständnisses von Kultur, das der Kolonialrassismus 
dem afrikanischen Kontinent größtenteils abspricht, ist der Abwertung kultureller 
Erzeugnisse wie Jazz, Trashfilme oder Groschenhefte logisch sehr nahe. Es geht dar

um, dem Eigenen durch Abgrenzung Wert zu verleihen. 
In der theoretischen Abwendung von diesem Verständnis (cultural turn) ist die 

Populärkultur »die dominante Form der globalen Kultur« geworden und ist im Kern 
»der Ort der Warenförmigkeit par excellence, der Ort der Industrie, der Ort, wo Kul

tur unmittelbar in den Kreislauf der dominanten Technologie eintritt – in den Kreis

lauf von Macht und Kapital« (Hall, 2021b, S. 524). Auf dem globalen Markt werden 
die unterschiedlichen Formen der Realitätsverarbeitung angeboten. Dabei werden 
die Erfahrungen marginalisierter Gruppen, Gruppen ohne entsprechender Markt

macht, zu den Bedingungen anderer, hegemonialer oder dominierender Marktpo

sitionen, verarbeitet. Stereotype und Vorurteile werden produziert und ihre Bedeu

tung gefestigt. Das Populäre ist hier insofern (wiederum mit Hall gesprochen) als 
der »Raum der Homogenisierung« (Hall, 2021b, S. 524) zu verstehen, weil er die Be

dingungen der Machtverhältnisse zwischen Marktteilnehmenden sowie die Bedin

gungen einer aussichtsreichen Produktion bestimmt. Diese Bedingungen ermögli

chen die dominierende Position. Kultur ist aus dieser Perspektive, also auch in der 
Aufwertung als Populärkultur verstanden, kein Ort der Aufklärung, der Zivilisati

on, oder gar der Emanzipation per se, sondern als Gegenstand der Kritik der Ort, 
in dem sich auch die Produkte der Mechanismen der Repräsentations- und Identi

tätskonstruktion von race, class, gender, et cetera ablagern. So ist ›schwarz‹ nunmehr 
widerständig, weil es Produkt dieser und Reaktion auf diese Produkte gleicherma

ßen ist. 

9 Diese Globalisierung US-amerikanischer Kultur kann kritisiert werden. Heute sind kulturelle 
Erzeugnisse anderer Erdteile ebenso global verfügbar. Auch wenn eine Hegemonie US-ame

rikanischer Kultur im Einzelfall geprüft werden müsste, ist sie doch erstaunlich eindrücklich, 
wie die Dokumentation The Movies That Made Us (2019) zeigt. 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


290 Andere Systeme in der Science Fiction 

Was die Einheit des Widerstands zusammenführt und Widerspruch ermöglicht, 
begründet sich in der Differenz »innerhalb der popularen Kultur« (Hall, 2021b, S. 527, 
Herv. i.O.). Die globale Verarbeitung und Verbreitung mannigfaltiger Erfahrungen 
eröffnen eine Widersprüchlichkeit in Repräsentationen und Identitäten. So kann 
kulturelle Identität nicht als eine fixe, essenzielle Eigenschaft verstanden werden, 
sondern ist vielmehr ein kontinuierlicher Prozess der Aushandlung und Verände

rung, der durch Differenz konstituiert wird. Identitäten entstehen in Abgrenzung 
zu dem, was sie nicht sind. Sie grenzen sich von dem ab, was als anders verstanden 
wird. Ebenso arbeitet Repräsentation durch Differenz, weil sie sich durch die Ab

grenzung von dem, was sie zu repräsentieren vorgibt, abgrenzt. Differenz ist ein 
zentraler Bestandteil davon, wie Bedeutungen in der Populärkultur erzeugt wer

den. 
Der Selbstbestimmungsprozess, die Suche nach einer Identität, war bereits 

in den philosophischen Debatten, die die antikolonialen Kämpfe auf dem afri

kanischen Kontinent und den karibischen Inseln begleiteten, präsent. Besonders 
die Bedeutung einer eigenen Kulturgeschichte für den Weg zur Freiheit auf dem 
afrikanischen Kontinent und in der schwarzen Diaspora war prägend. Diese Suche 
lässt sich auch als Reaktion auf europäische Ideen von Hochkultur verstehen, prägt 
aber letztlich den hier beschriebenen Kulturbegriff, der Fragen der Repräsentation 
und Identität aufwirft. Frantz Fanon stellt fest, dass es zur kolonialen Logik gehöre, 
dass sie ihr »Interesse auch auf die Vergangenheit des unterdrückten Volkes [rich

tet], um sie zu verzerren, zu entstellen und auszulöschen« (1981, S. 178). Dass eine 
kollektive Identität ohne eigenes Wissen und ohne Geschichten nicht dauerhaft, 
oder wie Aimé Césaire sagen würde, wesenhaft, sein kann, argumentiert auch 
Jean-Paul Sartre (vgl. 1984). Er nimmt auf die Kraft der Klänge der Geschichten des 
Orpheus aus der griechischen Mythologie Bezug. Dieser bringt es fertig, auf dem 
ihm von Apollon geschenkten Saitenspiel Sisyphos für einen Moment seine Qual 
vergessen zu lassen oder das Herrscherpaar der Unterwelt des Kap Matapan, Hades 
und Persephone, mit der Macht seiner Geschichten zu überreden, seiner verstorbe

nen Liebe Eurydike das Leben zurückzugeben. Sartre spricht von einem schwarzen 
Orpheus, der für ihn die existenzielle Erhebung einer afrikanischen Kultur nach 
dem Ende des Kolonialismus ermöglichen sollte. Doch woher schöpft der schwarze 
Barde die Kraft seiner Geschichten? Césaire (vgl. 2013) und Léopold Sédar Senghor 
versuchen sich dieser Frage mit ihrer Négritude zu nähern. Dieses Konzept soll der 
Besonderheit afrikanischer Kultur Rechnung tragen. Dabei sind unterschiedliche 
Herangehensweisen zu beobachten. Um nur zwei zu nennen (vgl. Rabaka, 2010, 
S. 113): Senghors objektive Négritude will verloren geglaubte Zivilisationen des afri

kanischen Kontinents wiederbeleben, während es sich bei der subjektiven Négritude 
des Surrealisten Césaire um »eine Wiederverwurzelung handelt, aber auch um ein 
Sichentfalten, ein Über-sich-Hinauswachsen und das Vorstoßen zu einer neuen, 
umfassender verstandenen Brüderlichkeit« (Césaire, 2017, S. 115). Césaire setzt die 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Nicki K. Weber: Somewhere in Advance of Nowhere 291 

Vergangenheit so weit in Szene, dass sie für Fragen sozialer Gerechtigkeit in der 
Gegenwart dienlich ist. Er ist insofern mit seiner Position Fanon näher, als dass er 
kein Zurück imaginieren kann oder will, sondern radikal die Zukunft der Mensch

heit im Blick hat. Fanon ist für die Diskussion um die Négritude interessant, da er 
die rassifizierten Verhältnisse ausschließlich als soziale Realität begreift und von 
jeder Form der Essentialisierung, die man bei Césaire und noch mehr bei Sartre 
und Senghor beobachten kann, ablehnt (vgl. Nielsen, 2013, S. 351; Rabaka, 2010, 
S. 114). 

Diese Unterschiede und Gemeinsamkeiten (Einheit und Widerspruch) schwar

zer Befreiungsideologien setzen sich in den kulturellen Artefakten Schwarzer Sci

ence Fiction fort, wie die Abhandlung zu Black Panther (2018) zeigen wird (siehe 
Kapitel 4). 

3. Schwarze Science Fiction 

Das Narrativ, fremd in einem fremden Land zu sein, begleitet die schwarze Litera

tur seit jeher, wie exemplarisch in James Baldwins Ein anderes Land (2021) oder in den 
existenzialistischen Werken von Ralph Ellison in Ein unsichtbarer Mann (2020) oder 
Richard Wrights Sohn dieses Landes (2019). Diese Werke bilden keine »gewöhnliche[n] 
Menschen in gewöhnlichen Situationen« (Dath, 2019, S. 382) ab. Damit grenzen sie 
sich von den Realismen traditioneller Couleur ab, die im Kern rassisch konnotiert 
sind. Denn schwarze Literatur scheitert zwangsläufig am Realismus als hegemo

nialer Heuristik der Realität, weil diese eine Realität beschreibt, in der das schwarze 
Subjekt alienisiert – also zum Fremden gemacht – wurde. 

Trotz der Erfahrung der Fremdheit lässt sich mit Dery feststellen, dass schwarze 
Perspektiven in der Science Fiction unterrepräsentiert sind, obwohl beispielsweise 
»Afroamerikaner in einem sehr realen Sinne die Nachkommen von Entführten sind; 
sie leben in einem Science-Fiction-Albtraum, in dem unsichtbare, aber nicht minder 
unüberwindbare Kraftfelder der Intoleranz ihre Bewegungen behindern; offizielle 
Geschichten machen ungeschehen, was geschehen ist; und Technologie wird zu oft 
auf schwarze Körper angewandt« (1994, S. 180, meine Übers.). Auch für Greg Tate 
ist die Erfahrung, in den USA schwarz zu sein, eine Form von Science Fiction, da die 
conditio humana des schwarzen Subjekts vom Fremdsein strukturiert ist (vgl. Dery, 
1994, S. 208). 

Die Kritik an der Darstellung vermeintlich weißer Figuren durch schwarze 
Schauspieler*innen in Filmen der letzten Jahre zeigt, dass rassistische Vorstel

lungen auch vor imaginierten Welten nicht halt machen. Figuren wie Lord Corlys 
Velaryon, dargestellt von Steve Toussaint in House of the Dragon (2022), oder 
die Prinzessin von Khazad-dûm Disa in die Der Herr der Ringe: Die Ringe 
der Macht (2022), gespielt von Sophia Nomvete, sollten in den Augen mancher 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


292 Andere Systeme in der Science Fiction 

Rezipierender nicht von schwarzen Schauspieler*innen gespielt werden, weil dies 
nicht der ›Ethnie‹ der literarischen Vorbilder entspricht (vgl. Collins, 2022; Newby, 
2022). Auch wenn ethnische Herkunft nicht in den Buchvorlagen thematisiert wird, 
wird der Möglichkeitsraum der fiktiven Darstellung durch die rassifizierte Realität 
geprägt oder dem Autor (!) der fiktiven Welt eine bestimmte ›Rassenvorstellung‹ 
unterstellt. 

Science Fiction und Fantastik zeigen zwar »außergewöhnliche Menschen in 
gewöhnlichen Situationen, außergewöhnliche Menschen in außergewöhnlichen Si

tuationen oder gewöhnliche Menschen in außergewöhnlichen Situationen« (Dath, 
2019, S. 383), jedoch wird hier das Adjektiv ›außergewöhnlich‹ von phänotypischen 
Voraussetzungen vorbestimmt. Das unterstreicht die Notwendigkeit schwarzer 
Perspektiven auf spekulative Fiktionen, um diesem Zustand vermeintlicher Nor

malität zu begegnen. Für eine spekulative Fiktion, die nicht von Wissenssubjekten 
und ihren »Wissensgegenständen handelt, die den exakten und Natur-Wissen

schaften zugänglich sind« (Dath, 2019, S. 14), argumentiert Walidah Imarisha (vgl. 
2015, S. 3). Die Vorstellung, dass fiktive Figuren einer bestimmten ›Rasse‹ nachemp

funden sind, spiegelt einen Begriff spekulativer Fiktion wider, der einer strengen 
Wissenschaft sachdienlich ist und bestimmte Gruppen nicht an einer ›westlichen 
Hochkultur‹ teilhaben lässt. Das offenbart den Glauben »des 19. Jahrhunderts an 
tiefgreifende physische, soziale und kulturelle Wesensunterschiede zwischen races« 
(Lepold/Mateo, 2021, S. 11) der von einem wissenschaftlichen Rassismus getragen 
wurde. Der Versuch, sich eine andere oder bessere Welt vorzustellen, muss die 
Grenzen des vermeintlich wissenschaftlich Begreifbaren überschreiten. Schwarze 
Science Fiction kann insofern als antipositivistisch bezeichnet werden, weil sie 
sich auch gegen eine spezifische Form der Rationalität wendet, die meint, die Welt 
objektiv beschreiben zu können. 

Das spiegelt sich in zwei Grundpfeilern Schwarzer Science Fiction (wie sie hier 
verstanden wird) wider: Zum einen im Afrofuturismus, der allgemein mit Schwar

zer Science Fiction assoziiert wird, zum anderen im Schwarzen Surrealismus, der 
hier für ein breiteres Verständnis der potenziellen Bedeutung des Spekulativen für 
Zukunftskonzeptionen mit antirassistischen Vorzeichen herangezogen wird. Ima

risha geht dabei sogar so weit, dass sie jede Form progressiver Bewegungsorganisa

tion auf Science Fiction bezieht. Dafür prägen die Herausgeberinnen von Octavia’s 
Brood (2015) Imarisha und adrienne maree brown den Begriff der visionären Fiktion. 
Diese analysiert das Soziale durch die Linse der Science Fiction und erkennt da

bei Identitäten und die Herausforderungen der Intersektionalität, also das Zusam

menwirken mehrerer Unterdrückungsmechanismen gegenüber einer Person oder 
Gruppe, an. Sie beleuchtet ungleiche Machtverhältnisse, bleibt also durchaus rea

listisch, jedoch nicht nihilistisch, weil sie auf die Möglichkeit kollektiven Wandels 
von unten nach oben besteht und im Aufzeigen der Möglichkeit aktiv nach sozialer 
Veränderung und gesellschaftlicher Transformation strebt (vgl. brown, 2015, S. 279). 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Nicki K. Weber: Somewhere in Advance of Nowhere 293 

3.1. Afrofuturismus: Zwischen Gegenwart und Zukunft 

Diese visionäre Ebene spiegelt sich im Afrofuturismus wider, der oft in einem Atem

zug mit der Schwarzen Science Fiction benannt wird. Dery (2008) führte den Be

griff Afrofuturismus in seinem Essay Black to the Future von 1994 ein. Darin beschreibt 
er Afrofuturismus als eine kulturelle Ästhetik, die die Verbindung zwischen afri

kanischer Diasporakultur und einem angeeigneten Technologieverständnis unter

sucht. Afrofuturismus wird von Dery als eine Form spekulativer Fiktion definiert, 
die schwarze kulturelle Kontexte und Erfahrungen mit Science Fiction und einer 
expliziten Anfrage an die eigene Geschichtlichkeit verknüpft: »Kann sich eine Ge

meinschaft, deren Vergangenheit vorsätzlich ausgelöscht wurde und deren Ener

gie sich anschließend in der Suche nach lesbaren Spuren ihrer Geschichte erschöpft 
hat, mögliche Zukünfte vorstellen?« (Dery, 1994, S. 180) 

Afrofuturimus bleibt dabei der Gegenwart verschrieben, was ihn auch für so

ziale Bewegungen der Gegenwart interessant macht. Es geht nicht zwangsläufig 
darum, sich auf eine bestimmte Art zu entwickeln – wie im Transhumanismus – 
sondern vielmehr darum, anders leben zu können. Entscheidend ist dabei, dass der 
Afrofuturismus ein Portal zur Zukunft darstellt, welches die unmittelbare Gegen

wart lebenswert macht. Die Möglichkeit, sich Zukunft vorzustellen, setzt die Kraft 
frei, in der nicht nur Alternativen für die Gegenwart sichtbar werden, sondern sich 
auch das Subjekt der eigenen Geschichte konstituieren kann. Anders als die uto

pischen Entwürfe schwarzer Nationalismen wendet er sich dabei nicht in einer ro

mantischen Geste der Vergangenheit zu, sondern akzeptiert die aus der Vergangen

heit resultierende Gegenwart und wirft im Rückgriff auf verbleibende Traditionen 
einen entschiedenen Blick in die Zukunft. Dabei zeigt er sich offen für technologi

sche Transformationsprozesse (vgl. Kelley, 2022, S. 24). Die Aneignung von Techno

logie, die in der Realität oftmals gegen schwarze Körper eingesetzt wird (vgl. Ben

jamin, 2019),10 wird im Afrofuturismus zum Vehikel der Vorstellung einer Zukunft, 
das Möglichkeiten beschreibt, die rassifizierten Subjekten der Gegenwart verwehrt 
bleiben. 

10 Ruha Benjamin untersucht in Race After Technology: Abolitionist Tools for the New Jim Code (2019) 
die Schnittstelle von Rasse und Technologie und zeigt auf, wie moderne Technologien sys
temischen Rassismus aufrechterhalten können, ein Phänomen, das sie als New Jim Code be
zeichnet. Benjamin argumentiert, dass selbst gut gemeinte Technologien oft bestehende ras
sische Ungleichheiten durch in Algorithmen und datengesteuerten Systemen eingebettete 
Vorurteile verstärken. 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


294 Andere Systeme in der Science Fiction 

3.2. Surrealismus: Die Brücke zum Unbewussten 

Neben der spekulativ-visionären Fiktion und dem Afrofuturismus ist ein weiterer 
Einfluss entscheidend, um die Bedeutung von Schwarzer Science Fiction für die 
Vorstellung von Zukunft nachzuvollziehen: der Surrealismus. Lachlan Walter (vgl. 
2018) betont die gemeinsame Zielrichtung von Surrealismus und Science Fiction: 
die Verschmelzung widersprüchlicher Zustände und die Herausforderung traditio

neller Wahrnehmungen wie z.B. des Rationalismus. Trotz unterschiedlicher Metho

den teilen sie das Ziel, neue und zum Nachdenken und die Fantasie anregende Wel

ten (Science Fiction) und Realitäten (Surrealismus) zu erschaffen. 
Das Surreale umfasst alles, was als alternative Realität bezeichnet werden könn

te. Es grenzt das Wirkliche vom Unwirklichen ab. Terri Francis (vgl. 2013) beschreibt 
den Surrealismus als den Versuch, die Grenze des Realen, dessen, was als wahr ver

standen wird, und dessen, was nur als (von außen nicht beobachtbarer) Traum be

schrieben werden kann, zu überschreiten: »Denn der Surrealismus durchbricht sol

che Grenzen, indem er oft nahtlos zwischen Belebtem und Unbelebtem, Bewusstem 
und Unbewusstem übergeht« (Francis, 2013, S. 96, meine Übers.). Der Surrealismus 
zielt auf eine Anerkennung beider Welten ab. Dem Beobachtbaren soll nicht in ra

tionalistischer Manier Vorrang gewährt werden, es geht aber auch nicht darum, es 
abzuwerten. Vielmehr ist der Surrealismus der Versuch, es mit dem Unbewussten 
zu kontern. 

Entstanden aus den Erfahrungen des Ersten Weltkriegs, der aus liberaler Per

spektive das Scheitern der Vernunft beweist, ist der Surrealismus mit einem »poli

tischen revolutionären Anspruch verbunden« und »in seinem Selbstverständnis ist 
Kunst ohne politische Ambition bedeutungslos« (Klotter/Beckenbach, 2012, S. 171). 
Die konzeptionelle Bedeutung des Surrealismus für Schwarze Science Fiction be

gründet sich im rassischen Ausschluss aus der Rationalität. Die rassifizierte Gegen

wart als koloniale Konsequenz zeichnet sich durch die Abwesenheit von identitäts

stiftenden Geschichten und Narrativen aus. Der europäische Kolonialismus, ähn

lich wie der Erste Weltkrieg für den europäischen Surrealismus um André Breton, 
macht es notwendig, sich dem Unbewussten, dem Verschollenen, dem Verdrängten, 
dem Verschobenen zuzuwenden. 

»Das Unbewusste besteht aus verdrängten Inhalten, denen der Zugang zum Be

wusstsein versperrt wird, da sie nicht zum Selbstverständnis von Ich und Über-Ich 
passen« (Klotter/Beckenbach, 2012, S. 172) – dazu zählen auch die Bewusstseins

inhalte darüber, wie man zu sein hat, welche Fähigkeiten einen zum Menschen 
machen oder welche Erzählungen Identität stiften. Der Schwarze Surrealismus 
will hegemoniale Tatsachenbeschreibungen aufbrechen. Dazu soll das kollektive 
Unbewusste mit Poesie angeregt werden. Er ist der »leidenschaftliche Verfechter 
des Wunderbaren, der ungebremsten Phantasie, der Poesie als Lebensform, der 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Nicki K. Weber: Somewhere in Advance of Nowhere 295 

verrückten Liebe, der langen Spaziergänge, der Revolution des Geistes – ja, der 
Weltrevolution« (Rosemont/Kelley, 2009, meine Übers.). 

Dabei ist ein Hauch von Romantik nicht zu übersehen und relativiert notwendi

gerweise das surrealistische Pathos. Obgleich sich die Romantik mit dem Surrealis

mus die Opposition zum Bürgerlichen teilt, weist sie einen »leidenschaftlichen na

turwissenschaftlichen Bezug zur Welt« (Klotter/Beckenbach, 2012, S. 176) auf. Dar

auf ist auch die nationalsozialistische Verklärung der Romantik zurückzuführen, 
deren Politik auch durch naturwissenschaftliche ›Entartung‹ legitimiert wurde. Das 
bedeutet nicht, dass die Romantik protofaschistisch ist, sondern dass der romanti

schen Verklärung der Natur ebenso kritisch zu begegnen ist wie der surrealistischen 
Verklärung ›primitiver‹ Wissensformen, die mit dem Versuch, mehr als nur Europa 
in den Blick zu nehmen, einhergeht. 

»Ich habe das Phantastische von den antiken Praktiken der Maroon-Gesellschaf

ten und des Schamanentums zurück in die Zukunft verfolgt, zu den Metropolen 
Europas, zu den Blues Peoples Nordamerikas, zu der kolonisierten und teilkoloni

sierten Welt«, so schreibt Kelley (2022, S. 50). Kelley (vgl. 2022, S. 210) verweist dar

auf, wie surrealistische Ideen der Freiheit die Poesie des Phantastischen (Marvelous) 
transportieren, indem sie sich auf die Freisetzung der Vorstellungskraft konzentrie

ren. Diese Vorstellungskraft ermöglicht eine Dekonstruktion rassischer Realitäten, 
weil sie sich auf das konzentriert, was durch die Geschichte von Sklaverei und Ko

lonialismus verdrängt wurde. So zeigt sich, dass der Widerstreit zwischen Seng

hor, Césaire und Fanon (vgl. Kapitel 2.2.) um einen möglichen Anschluss an verlore

ne schwarze Traditionen unmittelbar mit dem Surrealen zusammenhängt. Es geht 
in jedem Fall darum, Verlorenes zu bergen. Die surrealistische Idee, so Kelley (vgl. 
2022, S. 190f.), beeinflusste weit über seine europäischen Ursprünge globale revolu

tionäre Bewegungen sowie afrikanische Aktivisten, Künstler und Intellektuelle, die 
die poetische Kraft des Unbewussten nutzten, um die Vorstellungskraft für antiko

loniale Befreiung und den Kampf für sozialer Gerechtigkeit freizusetzen. So wird 
deutlich, dass Vorstellungskraft immer auch Schaffenskraft ist, weil sie das Arbei

ten-auf-ein-Ziel-hin ermöglicht. 
Die Vorstellungskraft ist für Kelley ein wesentlicher Bestandteil revolutionärer 

Praxis, weshalb er die Rolle der kulturellen Produktion als Form des Widerstands 
und als Raum für neue Möglichkeiten betont. Im Anschluss an Cheikh Tidiane Syl

la argumentiert er, dass die surrealistische Methode, das Unbewusste in kulturellen 
Formen wie Kunst, Musik oder Geschichten zu materialisieren, auf dem afrikani

schen Kontinent lange praktiziert wurde, bevor sich ab dem 20. Jahrhundert Grup

pen des Surrealismus bildeten. Sie ist Ausdruck des Surrealen, ohne die Gramma

tik eines Breton oder anderer zu kennen und wird doch von ihr reflektiert (vgl. Kel

ley, 2022, S. 204). Kelleys Begriff des Schwarzen Surrealismus ist der Versuch, diese 
Surrealität freizulegen und in der Verknüpfung mit dem europäischen Surrealis

mus Potenziale für die Vorstellungskraft sozialer Bewegungen der Gegenwart frei

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


296 Andere Systeme in der Science Fiction 

zulegen. Der Surrealismus war immer schon eine Kritik am Eurozentrismus (vgl. 
Rosemont/Kelley, 2009, S. 3). Mit ihm der sozialen Realität der bürgerlichen Welt, 
der rassifizierten Gegenwart, zu begegnen, bedeutet einen Vorstellungsraum zu er

öffnen, indem eine Brücke zwischen »Traum und Aktion« (Kelley, 2022, S. 212) – 
oder auch von Theorie zur Praxis – geschlagen wird. Dabei bindet der Surrealismus 
schwarze Science Fiction an einen offenen Realismus zurück. Dieser »bedeutet mehr 
Realität und ein erweitertes Bewusstsein der Realität, einschließlich der Aspekte 
und Elemente der Realität, die normalerweise übersehen, abgetan, ausgeschlossen, 
versteckt, gemieden, unterdrückt, ignoriert, vergessen oder anderweitig vernach

lässigt werden« (Rosemont/Kelley, 2009, S. 3, meine Übers.). 
Schwarze Science Fiction ist also eine Verbindung aus spekulativ-visionä

rer Fiktion, Afrofuturismus und Surrealismus. Gerade beim Surrealismus wird 
deutlich, dass jede Form der Fiktion Gefahr läuft, die gegebene Realität zu repro

duzieren, nicht zuletzt, weil sie diese verhandeln muss. Gerade Schwarze Science 
Fiction zeichnet sich dadurch aus, dass sie das gemeinsame ›Wir‹ als Ausgangs- 
und Zielpunkt des politischen Denkens umfassender verstehen will, als es die 
europäische Moderne mit ihrem Vermächtnis von Weltkriegen, Kolonialismus und 
Shoa vermochte. 

4. Riskante Fiktion: Wakanda und die Normalisierung der Ausnahme 

Im Anschluss an diese Skizzierung Schwarzer Kulturkritik lässt sich zusammenfas

sen, dass sie sich nicht nur mit problematischen und emanzipatorischen Inszenie

rungen alternativer Realitäten auseinandersetzt. Sie nimmt auch Auslassungen in 
den Inszenierungen in den Blick. Für das breite Verständnis eines Werks und seiner 
Rezeptionsgeschichte ist auch das wichtig, was nicht gezeigt wird. Gerade wenn die 
Analyse die gesamtgesellschaftlichen Dynamiken behandeln will, in die das Werk 
eingebunden ist. 

Ebenso wichtig sind die Bedingungen der Entstehung. Marvel Studios’ Black 
Panther ist ein Industrieprodukt Hollywoods. Auch deswegen konnte er Schwarz- 
Sein (blackness) eine globale Aufmerksamkeit verschaffen (vgl. Strong/Chaplin 
2019), aber eben um einen Preis. Denn als Produkt Hollywoods unterliegt er den 
Marktregeln und kann nur bedingt mit Seh- und Konsumgewohnheiten brechen, 
um erfolgreich zu sein. Es geht also im Grunde darum, die Darstellung des König

reichs Wakanda zu problematisieren: einerseits hinsichtlich seiner Darstellung als 
para-kolonialer Idealstaat, das meint eine naive Vorstellung eines Nationalstaats, 
die aus der Gleichzeitigkeit und absoluten Abgrenzung zum Kolonialschicksal sei

ner Nachbarn abgeleitet wird; andererseits hinsichtlich der politischen Ökonomie 
Wakandas und der Nicht-Behandlung von sozialer und politischer Gerechtigkeit in 
einer fiktiven Gesellschaft mit einem spirituellen Führer als König an der Spitze. 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Nicki K. Weber: Somewhere in Advance of Nowhere 297 

4.1. Wakanda, ein para-kolonialer Idealstaat? 

Wakanda wird als ein fiktiver Staat dargestellt, der sich durch seine Isolation und 
fortschrittliche Technologie von der restlichen Welt abhebt. Wakandas Reichtum 
basiert auf dem (fast) exklusiven Vorkommen von Vibranium, einem seltenen Me

tall. Vibranium dient verschiedenen Anwendungen, von der Energiegewinnung 
bis zur Herstellung und Unterhaltung von Hochtechnologie. Vibranium hat die 
Eigenschaft, Energie zu absorbieren, zu speichern und wieder freizugeben. Dank 
des außerirdischen Rohstoffes hat sich in Wakanda eine Gesellschaft entwickelt, die 
aufgrund von Hochtechnologie weit vor dem Rest der Welt liegt. Das Vibranium, 
das nach einem Meteorabsturz auf das Territorium Wakandas krachte, ist nicht nur 
Energieträger. Es beeinflusst die Natur und die Lebewesen. Nach dem Einschlag 
des Meteoriten suchten ›dämonische Geister‹ die Region heim, worauf der mäch

tigste Krieger der ansässigen Tribes, Bashenga, zur Panthergottheit Bast betet und 
durch sie die Kraft erlangt, das Land vom Bösen zu befreien (vgl. Subrick, 2018) und 
den Staat Wakanda zu gründen, der sich aus verschiedenen Tribes konstituiert. Um 
Black Panther werden zu können, muss das Herzförmige Kraut, das in Wakanda 
wächst, in einer Zeremonie getrunken werden. Dieses wurde durch den Kontakt 
mit dem Vibranium verändert und verleiht fortan Superkräfte (vgl. Jones, 2018). 

Von außen betrachtet wahrt Wakanda den Schein eines postkolonialen Entwick

lungslands. Dabei handelt es sich jedoch um eine von der Regierung Wakandas auf

rechterhaltene Chimäre. Denn der der zentralistische Staat verfolgt eine strikte Po

litik der Isolation. Die Königsfamilie hat sich dazu entschieden, das ›wahre‹ Wakan

da vor der Außenwelt zu verstecken. Der technologische Vorsprung des Landes wird 
vor der globalen Öffentlichkeit verborgen, da man sich vor imperialen Begehrlich

keiten schützen will. Ebenso wird der mögliche Missbrauch des Vibraniums thema

tisiert. In den falschen Händen könnte es massive Schäden anrichten – oder wie Ben 
Parker sagen würde: »With great power comes great responsibility!« 

Aber für wen gilt es Verantwortung zu übernehmen? Der Protektionismus 
Wakandas wird aus einer panafrikanischen Perspektive kritisiert. So argumentiert 
Russell Rickford (vgl. 2018): Die Möglichkeit, sich von der Welt abzuschotten, er

sparte Wakanda eine koloniale Vergangenheit, auch blieb es vom Versklavtenhandel 
verschont. Jede Form der panafrikanischen oder afrodiasporischen Solidarität ist 
angesichts dieser Politik jedoch undenkbar und klammert Fragen der globalen oder 
diasporischen Verantwortung umfänglich aus. So wird zwar verhindert, dass das 
Vibranium in die falschen Hände gerät, es verhindert aber auch, dass Wakanda 
seinen Fortschritt mit anderen postkolonialen Staaten teilen kann, die unter der 
neokolonialen Weltordnung benachteiligt sind. 

Das macht es als postkoloniale Utopie interessant und ebenso gefährlich. Die 
Politik der Isolation mag zwar nach innen einen Normalzustand ermöglichen, nach 
außen erfordert sie jedoch eine Politik des dauerhaften Ausnahmezustands, weil 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


298 Andere Systeme in der Science Fiction 

Wakanda permanent vor der Außenwelt versteckt und verteidigt werden muss. 
Nichts lässt sich in einer globalisierten Welt komplett verstecken; so verbreiten sich 
auch Gerüchte über Wakanda, das Eldorado Afrikas. Das weckt Begehrlichkeiten, 
die die Isolation erschweren. Zwar zeigt der Film Einzelfälle, in denen Personen 
Wakanda verlassen, dabei handelt es sich aber meist um Sicherheitspersonal oder 
Mitglieder der Königsfamilie. Inwiefern andere Mitglieder der Gesellschaft reisen 
können, oder wie gar Migration begegnet wird, bleibt unklar. 

Die Darstellung Wakandas folgt einem methodologischen Nationalismus. Dieser 
zeichnet sich dadurch aus, dass er Nationalstaaten als »abgegrenzte, unabhängi

ge und relativ homogene Einheiten [versteht], die sich durch nationale Grenzen, 
Institutionen und Gesetze konstituierten« (Beck/Grande, 2010, S. 189). In postko

lonialen Diskursen ist die Legitimität der westfälischen Ordnung, der Geburtsstun

de des Nationalstaats, umstritten, weil sie, so Siba N’Zatioula Grovogui, dem euro

päischen Kolonialismus entscheidenden Vorschub leistete (vgl. 2002). Um nicht ei

ner kolonialen Logik anheimzufallen, die postkolonialen Staaten mit einer »verzerr

ten Souveränität, bei der politische, wirtschaftliche und sogar rechtliche Hindernis

se ihre Unabhängigkeit einschränken« (Getachew, 2022, S. 202), darstellen,11 findet 
sich der emanzipatorische Entwurf eines afrikanischen Fortschrittsstaats Wakanda 
in einem politischen Entwurf des Imperialismus wieder. So gesehen lässt sich von 
einer Utopie in nationalstaatlichen Grenzen sprechen, weil der Film einen protek

tionistischen Nationalstaat propagiert und diasporische oder panafrikanische Ge

genentwürfe ausblendet. Das überrascht auch deshalb, weil Marvel Studios’ Black 
Panther (2018) als afrofuturistischer Film verstanden wird. Das Genre des Afro

futurismus aber ist eines der Diaspora, wie Sheree R. Thomas argumentiert (vgl. 
2000). Es überschreitet Grenzen und lässt sich nicht einhegen. 

Die idealisierte Darstellung dieses Nationalstaates lässt kaum eine weitere Kri

tik an den Herrschaftsverhältnissen in Wakanda zu. Eingebettet in einen abgeschot

teten Nationalstaat, erinnert der Black Panther in seiner spirituellen Führungsposi

tion vielmehr an Marcus Garvey, dessen nationalistische Befreiungsvorstellung eine 
Rückkehr nach Afrika und eine soziale Abschottung von Europa und seinen Ausläu

fern vorsah (vgl. Ware/Linkugel, 1982). 
Der Herrscher von Wakanda ist absolut, auch wenn er den Taifa Ngao, einen 

Rat mit den Köpfen der unterschiedlichen Bevölkerungsgruppen, in seine Regie

rungskunst einbezieht. Das Fortschrittsnarrativ, der Elitarismus, die Monarchie 
und auch die Staatsreligion, die letztlich die Deutungshoheit über die Superhel

den-Figur und den König von Wakanda, den Black Panther, hat, treten in den 

11 1972 stellte Kwame Nkrumah bereits fest, dass »die ›neuen‹ afrikanische Staaten trotz der for
malen Unabhängigkeit weiterhin in Abhängigkeitsverhältnisse verstrickt sind, die sich maß

geblich im Weltsystem widerspiegeln, das von neuen Hegemonialmächten wie den USA ge
prägt sei« (Weber, 2022). 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Nicki K. Weber: Somewhere in Advance of Nowhere 299 

Vordergrund, während emanzipatorische Interessen, wie soziale Gerechtigkeit 
oder internationale Solidarität, in den Hintergrund geraten. Auch die Darstellung 
des Tribalismus, einer stammesbezogenen Politik, und die mystisch-mythische 
Verklärung der Erbfolge reflektieren eher ›afrikanische Klischees‹, als dass sie ein 
›anderes Afrika‹ imaginieren lassen. Wer König von Wakanda werden will, muss 
nicht nur in einem engen Verwandtschaftsgrad zur Herrschaftselite stehen,12 er 
muss in Ritualkämpfen gegen andere Anspruchsberechtigte antreten. Diese Rituale 
werden von den Hohepriestern überwacht. Der afrikanische Staat bleibt so per se 
undemokratisch und archaisch. Demokratische Normen oder Praktiken, die auch 
im vorkolonialen Afrika zu beobachten sind (vgl. Akuul, 2010), werden kaum bis gar 
nicht behandelt. 

4.2. Wakandanomics 

Auch wenn es in den Marvel Comics immer wieder Berichte über streng regulierten 
Außenhandel gibt (vgl. Hickman/Kessel, 2012), setzt die wakandische Königsfami

lie auf wirtschaftlichen Protektionismus und politischen Isolationismus. Wakanda 
wird als idealer Staat dargestellt, dessen Ökonomie wegen, nicht trotz der Isolation 
stabil bleibt. Er wird als krasses Gegenteil postkolonialer Staaten des afrikanischen 
Kontinents dargestellt. Dies wird den komplexen Realitäten dieser Staaten nicht ge

recht und führt zu einer vereinfachten Sichtweise, die die ungleichen Machtverhält

nisse der globalen neokolonialen Wirtschaftsordnung nicht berücksichtigt. 
Wakanda vermittelt das Bild, dass die technologischen Innovationen zu einem 

hohen Lebensstandard geführt haben und eine starke, autonome Wirtschaft ge

schaffen werden konnte. Entgegen liberalen Erwartungen, dass erst internationaler 
Handel zu nationalem Wohlstand führen kann, ist das Königreich in Isolation zum 
fortschrittlichsten Land der Welt herangewachsen. Begrenzter und zentralisierter 
Außenhandel ermöglichen ein Wakanda, das in seiner idealisierten Darstellung 
auch als eine Kritik am Ressourcenmanagement ›realer‹ afrikanischer Regierungen 
gelesen werden kann, denen von westlichen Institutionen und Staaten oftmals Fehl

investitionen und Korruption vorgeworfen wird und damit auch eine fahrlässige 
und selbstverschuldete Vernachlässigung der eigenen Bevölkerung. Das motiviert 
keine Schaffenskraft, sondern zementiert Stereotypen. Dabei wird beispielsweise 
außer Acht gelassen, dass Wakanda eine einzigartige, geradezu phantastische, 
wirtschaftliche Stellung innehat. Es scheint Upstream (Förderung), Midstream 
(Lagerung und Transport) sowie Downstream (Raffinierung und Verarbeitung) 
seines Rohstoffs gleichermaßen zu kontrollieren (vgl. Economist, 2018). 

Auf den Export eigener Ressourcen konzentrierte Länder, wie 2015 bis zu 90 
Prozent Exportraten in Nigeria oder Angola, vernachlässigen oftmals andere Wirt

12 Das verweist zudem auf einen eingebetteten Ethnonationalismus. 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


300 Andere Systeme in der Science Fiction 

schaftssektoren, was oftmals zu Konflikten um soziale Gerechtigkeit führt (vgl. 
Sow/Sy, 2018). Das wird als ›Fluch der Ressourcen‹ bezeichnet, bei dem »der natür

liche Reichtum ein Land in Armut hält, indem er die Produktion verdrängt oder eine 
rücksichtslose Regierung einsetzt« (Economist 2018, meine Übers.). Mariama Sow 
und Amadou Sy (vgl. 2018) vergleichen die Wirtschaftspolitik Wakandas mit Nor

wegen oder Botswana, die dem Fluch mit Sozialpolitik entgegenwirken. Letzteres 
hat sich beispielsweise dazu verpflichtet, Gewinne aus seinem Diamantenhandel 
für zukünftige Generationen anzulegen. Ein ähnliches soziales Netz soll es auch in 
Wakanda geben, auch wenn der Außenhandel eher eine Ausnahme darstellt (vgl. 
Jones, 2018). Es bleibt aber unklar, wie Wakanda seine Staatskassen füllt und soziale 
Absicherung gestaltet. Selbst militärische oder imperialistische Operationen sind 
nicht ausgeschlossen. 

4.3. Soziale und politische Verhältnisse in Wakanda 

Der Film zeichnet ein friedliches Wakanda, soziale Konflikte oder anhaltende 
Probleme an den Grenzen, wie sie in den Comics behandelt werden (vgl. Coates/ 
Stelfreeze, 2016), werden nur randständig thematisiert. Im Vordergrund stehen 
Konflikte um die Erbfolge, die religiös verklärt in naturwüchsigen Kolossen ausge

tragen werden. Aber selbst wenn der Staat Wakanda durch Isolation und Hochtech

nologie für befriedete politische Verhältnisse sorgen kann, bleiben dennoch Fragen 
offen. 

Der Film vermittelt beispielsweise keine Armut in Wakanda. Trotz technologi

scher Errungenschaften zeigt er eine Mischung aus traditionellen, vor allem land

wirtschaftlichen, und digitalen Wirtschaftsformen, wobei Gemeinschaft und Fami

lie wichtige soziale und wirtschaftliche Einheiten darstellen. Darstellungen des Gre

at Mound, der Mine, in der Vibranium abgebaut wird, zeigen ausschließlich tech

nische Systeme. Das vermittelt ein Bild, in dem schwere körperliche und potentiell 
gefährliche Arbeit von Maschinen erledigt wird. Das Labor, in dem der Rohstoff zur 
Hochtechnologie verarbeitet wird, wird von der Prinzessin Shuri geleitet. Das Wis

sen um den direkten Umgang mit Vibranium scheint zentral verwaltet zu sein. Der 
Vorgänger von Shuri war ebenfalls Mitglied der Königsfamilie und mit der Aufga

be betraut, entführte Bürger*innen von Wakanda aufzuspüren. Sowohl Erfolge wie 
auch Misserfolge scheinen in Wakanda in sehr kleinen Kreisen geteilt zu werden 
(vgl. Pilgrim, 2017). 

Dass Arbeit in Black Panther nicht dargestellt wird, ist für Comic-Verfilmun

gen nicht ungewöhnlich. Im Star-Wars-Franchise waren es Droiden, die zumindest 
von menschlichen Vorstehern bewacht wurden, bevor das Prequel Andor (2022) 
die Zwangsarbeit in den imperialen Gefängnissen thematisierte. Gerade für einen 
Film, der im antikolonialen Geist entstanden ist, ist die Nicht-Behandlung von 
Arbeit durchaus problematisch. Die Aufstände der Movimento Popular de Liber

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Nicki K. Weber: Somewhere in Advance of Nowhere 301 

tação de Angola (MPLA) gegen Zwangsarbeit in Luanda waren ein Drehpunkt des 
antikolonialen Widerstands gegen die portugiesische Kolonialherrschaft (vgl. Va

rela/Louçã 2020, S. 210). Antikolonialer Widerstandskampf ist auch immer Kampf 
gegen unmenschliche Arbeitsverhältnisse. 

4.4. Killmonger als Bruchstelle 

Marvel Studios’ Black Panther ist auf seine Art ein tragischer Film. Einerseits lie

fert er viele Anschlüsse für Repräsentationsdebatten. Der Superheld Black Panther 
wurde von Stan Lee und Jack Kirby während der US-Bürgerrechtsbewegung und der 
Phase der Dekolonialisierung Afrikas ins Leben gerufen. Auch in jüngerer Vergan

genheit, vor allem mit dem 2018 erschienenen Blockbuster, war T’Challa der ers

te schwarze und afrikanische Superheld im Franchise. Andererseits sind manche 
dieser Repräsentationsfragen aus der Perspektive Schwarzer Kulturkritik zumin

dest zweifelhaft. Der Patriarch T’Challa wird zwar als innerlich zerrissen dargestellt, 
nicht zuletzt aufgrund der Ereignisse um Marvel Studios’ Captain America: Civil 
War (2016), die auch eine Bedrohung für Wakanda darstellen und nach globaler Ko

operation schreien. T’Challa muss die Notwendigkeit, Wakanda der Welt zu offen

baren, in Erwägung ziehen. Dennoch bleibt die vom (2020 viel zu früh verstorbenen) 
Chadwick Boseman verkörperte Rolle eine Repräsentation von Wakandas konser

vativem Nationalismus. Daran ändert auch nicht, dass T’Challa letztlich überzeugt 
wird und sich am Ende des ersten Films der Welt öffnet. Sein Werkzeug, ein Ent

wicklungsprogramm, erinnert aber wieder stark an westliche Außenpolitik. 
Viel interessanter erscheint der Antagonist, sein Cousin N’Jadaka, genannt Erik 

Killmonger. Sein Auftreten stellt Wakanda auf den Kopf. Im Exil aufgewachsen, ist 
N’Jadaka das Produkt beider Welten, Wakanda und – in seinem Fall – der Vereinig

ten Staaten von Amerika. Er verkörpert, was der postkoloniale Theoretiker Homi Bh

abha (vgl. 1995) als Hybridität bezeichnet. Bhabha beschreibt so einen dynamischen 
Prozess, der den Gegensatz von Kolonialherrscher und Kolonisierten (oder von hier 
und dort, schwarz und weiß etc.) aufbricht. Hybridität ist die unbeabsichtigt pro

duktive Kraft, die dem Kolonialismus entspringt, der auch das Zusammenspiel und 
die gegenseitige Beeinflussung von Kulturen eröffnet und so neue, hybride Identi

täten erschafft. 
Der Film stellt Killmonger in einer Szene vor, die für gegenwärtige Debatten der 

Restitutionsarbeit interessant ist, in dessen Kern immer Selbstbestimmung verhan

delt wird. Killmonger (gespielt von Michael B. Jordan) steht im Londoner British 
Museum vor einer Vitrine mit afrikanischer Kunst. Die Kuratorin des Museums er

klärt ihm selbstbewusst die Geschichte der ausgestellten Stücke, aber Killmonger 
unterbricht sie, indem er auf ein Artefakt zeigt und erklärt, dass dieses nicht aus 
Benin, sondern aus Wakanda stammt und aus Vibranium ist. Er weist darauf hin, 
dass es durch koloniale Plünderungen über Benin nach Europa gebracht wurde und 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


302 Andere Systeme in der Science Fiction 

eröffnet der Kuratorin, dass er vorhat, dem Museum das Stück abzunehmen. Dass 
Killmonger im Anschluss an das Gespräch mit der Kuratorin das Objekt entwen

det, kann als Akt des Zurückholens verstanden werden, in dem Handlung ermög

lich wird. Im diasporischen Raum sind diese Artefakte eine Form von Machtobjek

ten. Während Mikael Assilkinga unter Machtobjekten jene Artefakte versteht, die im 
»Alltagsleben oder gelegentlich für hochbedeutsame kulturelle Praktiken verwendet 
werden und die Macht eines Königs bzw. einer Königin in zentralisierten Gesell

schaften oder die der führenden Gruppe in nicht zentralisierten Gemeinschaften 
symbolisieren« (2023, S. 160), sind hier im Anschluss daran unter Machtobjekten 
jene Artefakte zu verstehen, die durch ihre Dislokation, der Entwendung und des 
Transfers nach Europa im Zuge des Kolonialismus, den Raum der Hybridität eröff

nen. 
Diese Szene ist eine der stärksten des Films, weil sie eine Alternative zu Wakan

das Isolationismus ist. Killmonger verkörpert die Rolle des Revolutionärs. Eines sei

ner zentralen Ziele ist es, Wakandas fortschrittliche Technologie und Ressourcen zu 
nutzen, um bewaffnete Aufstände rassifizierter Gemeinschaften weltweit zu unter

stützen. Er problematisiert angesichts globaler Ungleichheitsverhältnisse den Iso

lationismus Wakandas und das politische System, das er für den Tod seines Va

ters N’Jobu verantwortlich macht.13 Killmonger glaubt an die Möglichkeit, globale 
Machtstrukturen verändern zu können. 

Dabei läuft er Gefahr, imperiale Muster zu wiederholen. Sollte er die Herr

schaft über Wakanda erlangen könnte er selbst zum stereotypischen postkolonialen 
Machthaber werden, der mit vermeintlich guten Absichten die Macht erlangt und 
im Laufe der Zeit nur noch nach den eigenen politischen Interessen handeln wird 
(vgl. Tallapessy/Wahyuningsih/Anjasari, 2020, S. 85). Auch diese Ambivalenzen sind 
dem dritten Raum zuzurechnen, denn Killmonger ist nicht der bessere Superheld, 
sondern der notwendige Kontrast, der die kolonialen Stereotypen energisch stört. 

5. Statt einer Schlussfolgerung: Wakanda forever?! 

Eine Schwarze Kulturkritik problematisiert Repräsentationsangebote dort, wo sie 
Identitäten stilisiert, die der Komplexität der postkolonialen Gegenwart nicht ge

recht werden. Simplifizierung komplexer Verhältnisse drückt sich beispielsweise als 
Traditionalisierung aus, gegen die der US-Rapper Kendrick Lamar im eingangs zi

tierten Liedtext anschreibt. Als Simplifizierung kann auch der homogenisierende 
Charakter des kapitalistischen Marktes verstanden werden. Einfache, also eindeu

tige und oftmals unterkomplexe Produkte, lassen sich in einer neoliberalen Zeit, 
in der alles einen Geldwert hat (vgl. Vogl, 2010), besser vermarkten. Das gilt noch 

13 N’Jobu wollte wakandische Geheimnisse verkaufen und wurde vom Black Panther getötet. 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Nicki K. Weber: Somewhere in Advance of Nowhere 303 

mehr, wenn Kulturprodukte, die zum Träumen von der Zukunft einladen, den he

gemonialen Vorstellungen einer kapitalistischen Weltordnung entsprechen. Als ein 
solches Produkt kann Wakanda, nebst emanzipatorischer Nebenerzählungen,, auch 
verstanden werden. Noch dazu muss gefragt werden, für wen dieses Angebot eman

zipatorisch sein soll. Marvel Studios’ Black Panther scheint vorrangig für ein klas

sisches Hollywood-Publikum geschrieben zu sein, weniger für den Globalen Süden. 
Auch das ist eine Nebenwirkung der Homogenisierung am Weltmarkt, der nach wie 
vor eine starke Schieflage gen nördliche Hemisphäre aufweist. 

Schwarze Science Fiction bedeutet die Möglichkeit, die Vorstellungskraft zur 
Befreiung und Ermächtigung marginalisierter Gemeinschaften freizusetzen. Sie 
eröffnet nicht nur Räume zur Kritik bestehender Machtstrukturen, sondern bietet 
auch Visionen alternativer Zukünfte, die durch die Praktiken antikolonialer und 
antirassistischer Bewegungen inspiriert sind. Diese Narrative schaffen es, die 
oft dystopischen Darstellungen der Gegenwart zu durchbrechen und die radikale 
Hoffnung auf zukünftige soziale Gerechtigkeit zu ermöglichen. 

Wesentlich ist die Erkenntnis, dass die Vorstellungskraft eine fundamenta

le Rolle in der politischen Subjektivität spielt. Die Fähigkeit, sich eine andere, 
gerechtere Zukunft vorzustellen, ist eng mit der Möglichkeit verbunden, gegen

wärtige Unterdrückung zu überwinden und Handlungsspielräume zu erweitern. 
Der Schwarze Surrealismus und der Afrofuturismus bieten hier wichtige Ansätze, 
indem sie traditionelle Wahrnehmungen herausfordern und neue kulturelle und 
soziale Realitäten schaffen. 

Marvel Studios’ Black Panther zeigt jedoch auch die Ambivalenzen utopischer 
Darstellungen alternative Zukünfte auf. Während Wakanda als technologisch fort

schrittlich und sozial befriedeter Staat präsentiert wird, bleibt die Kritik an seinem 
isolationistischen Nationalismus und den monarchisch-patriarchalen Strukturen 
weitgehend aus. Der Antagonist Erik Killmonger stellt dabei eine notwendige Her

ausforderung dar, indem er die globalen Ungleichheiten und die politischen Verstri

ckungen Wakandas problematisiert. 
Abschließend lässt sich festhalten, dass Schwarze Science Fiction, durch ihre 

Verbindung von spekulativer Fiktion, Afrofuturismus und Surrealismus nicht nur 
als Unterhaltung dient, sondern auch ein kraftvolles Werkzeug für die Reflexion und 
Transformation der sozialen Realität ist. Subversiv konsumiert, ermöglicht sie es, 
bestehende Machtstrukturen zu hinterfragen, und bietet visionäre Perspektiven für 
eine gerechtere Welt, die sich über die engen Grenzen der gegenwärtigen Realität 
hinausbewegen. 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


304 Andere Systeme in der Science Fiction 

Bibliografie 

Filme 

Black Panther (2018). Regie: Ryan Coogler; Marvel Studios. 
Captain America: Civil War (2016): Regie: Anthony Russo/Joe Russo; Marvel Stu

dios. 
Der Herr der Ringe. Die Ringe der Macht (2022): Showrunner: Patrick McKay/ 

J. D. Payne; Amazon Studios u.a. 
House of the Dragon (2022). Showrunner: Ryan Condal; Warner Bros. 
The Movies That Made Us (2019). Showrunner: Brian Volk-Weiss; The Nacelle 

Company. 
Star wars: Andor (2022). Regie: Tony Gilroy; Lucasfilm. 

Literatur 

Akuul, Timbee (2010): »Indigenous Democratic Norms and Values of Pre-colonial 
Africa: Lessons For Contemporary Nigeria«. In: Journal of Arts and Contemporary 
Society 2(1), S. 37–45. 

Ashcroft, Bill/Gareth Griffiths/Helen Tiffin (2013): Postcolonial Studies. The Key Con
cepts. London: Routledge. 

Assilkinga, Mikaél (2023): »Verkannt, vermisst, begehrt: Machtobjekte aus Kame

run in Deutschland«. In: Atlas der Abwesenheit: Kameruns Kulturerbe in Deutschland, 
S. 157–171. DOI: 10.11588/arthistoricum.1219.c17225. 

Bader, Paulina/Florian Becker/Alex Demirović/Julia Dück (2011): »Die multiple Kri

se – Krisendynamiken im neoliberalen Kapitalismus«. In: Paulina Bader/Florian 
Becker/Alex Demirović/Julia Dück (Hrsg.): VielfachKrise. Im finanzmarktdominier
ten Kapitalismus. Hamburg: VSA Verlag, S. 11–28. 

Baldwin, James (2021): Ein anderes Land. München: dtv. 
Beck, Ulrich/Edgar Grande (2010): »Jenseits des methodologischen Nationalismus«. 

In: SozW Soziale Welt 61(3-4), S. 187–216. DOI: 10.5771/0038-6073-2010-3-4-187. 
Benjamin, Ruha (2019): Race after technology. Abolitionist tools for the new Jim code. Cam

bridge: Polity Press. 
Bhabha, Homi A. (1995): »Cultural Diversity and Cultural Differences«. In: Bill Ash

croft/Gareth Griffiths/Helen Tiffin (Hrsg.): The Post-colonial Studies Reader. Lon

don: Routledge, S. 206–209 
brown, adrienne maree (2015): »Outro«. In: adrienne maree brown/Walidah Imari

sha (Hrsg.): Octavia’s Brood: Science Fiction Stories from Social Justice Movements. Oak

land/Edinburgh: AK Press, S. 279–282. 
Césaire, Aimé (2013): »Nègreries : conscience raciale et révolution sociale«. In: Les 

Temps Modernes 676(5), S. 249–251. DOI: 10.3917/ltm.676.0249. 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Nicki K. Weber: Somewhere in Advance of Nowhere 305 

Césaire, Aimé (2017): Über den Kolonialismus. 2. Auflage. Berlin: Alexander Verlag. 
Coates, Ta-Nehisi/Brian Stelfreeze (2016): Black Panther: A Nation Under Our Feet #1. 

New York: Marvel Comics. 
Collins, Sean T. (2022): »›House of the Dragon‹. Steve Toussaint on Playing Lord 

Corlys, Boat Guy«. In: The New York Times 29.08.2022, https://www.nytimes.co 
m/2022/08/29/arts/television/house-of-the-dragon-steve-toussaint-lord-corly 
s.html (letzter Zugriff: 03.01.2025). 

Dath, Dietmar (2019): Niegeschichte. Science Fiction als Kunst- und Denkmaschine. Berlin: 
Matthes & Seitz. 

Dery, Mark (1994): »Black to the Future: Interviews with Samuel R. Delany, Greg Tate, 
and Tricia Rose«. In: Dery Mark (Hrsg.): Flame Wars. New York: Duke University 
Press, S. 179–222. DOI: 10.1515/9780822396765-010. 

Dery, Mark (2008): »Black to the Future: Afro-Futurism 1.0«. In: Marleen S. Barr 
(Hrsg.): Afro-Future Females: Black Writer’s Chart Science Fiction’s Newest New-Wave 
Trajectory. Columbus, OH: The Ohio State University Press, S. 6–13. 

Economist, The (2018): »Wakandanomics«. In: The Economist 426(9085), S. 77. 
Ellison, Ralph (2020): Der unsichtbare Mann. Berlin: Aufbau Taschenbuch Verlag. 
Fanon, Frantz (1981): Die Verdammten dieser Erde. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 
Fanon, Frantz (2015): Schwarze Haut, Weiße Masken. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 
Francis, Terri (2013): »Introduction: The No-Theory Chant of Afrosurrealism«. In: 

Black Camera 5(1), S. 95–112. DOI: 10.2979/blackcamera.5.1.95. 
Gates Jr., Henry Louis (1993): »Das Schwarze der schwarzen Literatur. Über das 

Zeichen und den ›Signifying Monkey‹«. In: Diedrich Diederichsen (Hrsg.): Yo! 
Hermeneutics! Schwarze Kulturkritik. Pop, Medien, Feminismus. Mannheim: Edition 
ID-Archiv, S. 177–183. 

Getachew, Adom (2016): »Universalism After the Post-colonial Turn. Interpreting the 
Haitian Revolution«. In: Political Theory 44(6), S. 821–845. 

Getachew, Adom (2022): Die Welt nach den Imperien. Aufstieg und Niedergang der postko
lonialen Selbstbestimmung. Berlin: Suhrkamp. 

Göttlich, Udo (2010): »Wie Kultur repräsentativ wird. Die Politik der Cultural Stu

dies«. In: Udo Göttlich/Clemens Albrecht/Winfried Gebhardt (Hrsg.): Populäre 
Kultur als repräsentative Kultur. Die Herausforderung der Cultural Studies. Köln: Ha

lem, S. 18–34. 
Grovogui, Siba N. (2002): »Regimes of Sovereignty: International Morality and the 

African Condition«. In: European Journal of International Relations 8(3), S. 315–338. 
DOI: 10.1177/1354066102008003001. 

Hall, Stuart (1989): »Rassismus als ideologischer Diskurs«. In: Das Argument. Zeit
schrift für Philosophie und Sozialwissenschaften 1989(178), S. 913–921. 

Hall, Stuart (2013): »Wann gab es ›das Postkoloniale‹? Denken an der Grenze«. 
In: Sebastian Conrad/Shalini Randeria/Regina Römhild (Hrsg.): Jenseits des Eu

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.nytimes.com/2022/08/29/arts/television/house-of-the-dragon-steve-toussaint-lord-corlys.html
https://www.nytimes.com/2022/08/29/arts/television/house-of-the-dragon-steve-toussaint-lord-corlys.html
https://www.nytimes.com/2022/08/29/arts/television/house-of-the-dragon-steve-toussaint-lord-corlys.html
https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://www.nytimes.com/2022/08/29/arts/television/house-of-the-dragon-steve-toussaint-lord-corlys.html
https://www.nytimes.com/2022/08/29/arts/television/house-of-the-dragon-steve-toussaint-lord-corlys.html
https://www.nytimes.com/2022/08/29/arts/television/house-of-the-dragon-steve-toussaint-lord-corlys.html


306 Andere Systeme in der Science Fiction 

rozentrismus. Postkoloniale Perspektiven in den Geschichts- und Kulturwissenschaften. 
Frankfurt a.M.: Campus Verlag, S. 197–223. 

Hall, Stuart (2021a): »Antonio Gramscis Erneuerung des Marxismus und ihre Bedeu

tung für die Erforschung von Race und Ethnizität«. In: ders. (Hrsg.): Schriften 1. 
Berlin: Argument Verlag, S. 58–91. 

Hall, Stuart (2021b): »Was ist ›Schwarz‹ an der popularen Schwarzen Kultur?«. In: 
ders. (Hrsg.): Schriften 1. Berlin: Argument Verlag, S. 519–532. 

Hickman, Jonathan/Karl Kessel (2012): Fantastic Four #607. New York: Marvel Comics. 
Imarisha, Walidah (2015): »Introduction«. In: adrienne maree brown/Walidah Ima

risha (Hrsg.): Octavia’s Brood: Science Fiction Stories from Social Justice Movements. 
Oakland/Edinburgh: AK Press, S. 3–6. 

Jaeggi, Rahel (2014): Kritik der Lebensformen. Berlin: Suhrkamp. 
Jones, Nate (2018): »A Brief History of Wakanda, Black Panther’s Fictional Utopia«. 

In: Vulture, https://www.vulture.com/2018/02/black-panthers-wakanda-explai 
ned.html (letzter Zugriff: 03.01.2025). 

Kelley, Robin D.G. (2013): »Jayne Cortez Remembrance«. In: Black Renaissance 13(1), 
S. 129. 

Kelley, Robin D.G. (2022): Freedom Dreams: The Black Radical Imagination. Überarb. 1. 
Auflage, Boston/MA: Beacon Press. 

Klotter, Christoph/Nils Beckenbach (2012): Romantik und Gewalt. Jugendbewegungen 
im 19., 20. und 21. Jahrhundert. Berlin: Springer. 

Kelly, Natasha A. (2021): Rassismus. Strukturelle Probleme brauchen strukturelle Lösungen. 
Zürich: Atrium Verlag. 

Krishnaswamy, Revathi (2008): »Postcolonial and Globalization Studies. Connec

tions, Conflicts, Complicities«. In: Revathi Krishnaswamy/John C. Hawley 
(Hrsg.): The Postcolonial and the Global. Minneapolis: University of Minnesota 
Press, S. 2–21. 

Lamar, Kendrick (2018): Black Panther: The Album. Interscope Records. 
Leggewie, Claus (1987): »Kulturelle Hegemonie – Gramsci und die Folgen«. In: Levia

than 15(2), S. 285–304. 
Lepold, Kristina/Marina Martinez Mateo (2021): »Einleitung.« In: dies. (Hrsg.): Cri

tical Philosophy of Race. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 7–37. 
Loick, Daniel (2024): Die Überlegenheit der Unterlegenen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 
Marchart, Oliver (2018): Cultural Studies. 2 Auflage. Stuttgart: utb. 
Mills, Charles W. (2015): »›But What Are You Really?‹: The Metaphysics of Race.« 

In: ders. (Hrsg.): Blackness Visible. Ithaca, NY: Cornell University Press, S. 41–66. 
DOI: 10.7591/9781501702952-004. 

Negri, Antonio/Michael Hardt (2003): Empire. Die neue Weltordnung. Frankfurt a.M.: 
campus. 

Newby, Richard. (2022): »A Racist Backlash to ›Rings of Power‹ Puts Tolkien’s Legacy 
Into Focus«. In: The Hollywood Reporter 02.09.2022, https://www.hollywoodrepo 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.vulture.com/2018/02/black-panthers-wakanda-explained.html
https://www.vulture.com/2018/02/black-panthers-wakanda-explained.html
https://www.hollywoodreporter.com/tv/tv-features/lord-of-the-rings-rings-of-power-racist-backlash-1235211341/
https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://www.vulture.com/2018/02/black-panthers-wakanda-explained.html
https://www.vulture.com/2018/02/black-panthers-wakanda-explained.html
https://www.hollywoodreporter.com/tv/tv-features/lord-of-the-rings-rings-of-power-racist-backlash-1235211341/


Nicki K. Weber: Somewhere in Advance of Nowhere 307 

rter.com/tv/tv-features/lord-of-the-rings-rings-of-power-racist-backlash-123 
5211341/ (letzter Zugriff: 03.01.2025). 

Nielsen, Cynthia R. (2013): »Frantz Fanon and the Négritude Movement: How Stra

tegic Essentialism Subverts Manichean Binaries«. In: Callaloo 36(2), S. 342–352. 
Pilgrim, Will Corona (2017): Black Panther Prelude #1. New York: Marvel Comics. 
Rabaka, Reiland (2010): Africana Critical Theory: Reconstructing The Black Radical Tradi

tion, From W. E. B. Du Bois and C. L. R. James to Frantz Fanon and Amilcar Cabral. 
London: Rowman & Littlefield. 

Rickford, Russel (2018): »I have a problem with ›Black Panther‹«. In: Africa is a Coun
try 22.02.2018, https://africasacountry.com/2018/02/i-have-a-problem-with-bl 
ack-panther (letzter Zugriff: 03.01.2025). 

Rosemont, Franklin/Robin D. G. Kelley (2009): Black, Brown, & Beige. Surrealist Writin
gs from Africa and the Diaspora. Austin: University of Texas Press. 

Sartre, Jean-Paul (1984): Schwarze und Weiße Literatur. Aufsätze zur Literatur. Reinbek 
bei Hamburg: Rowohlt Taschenbuch Verlag. 

Sow, Mariama/Amadou Sy (2018): »Lessons from Marvel’s Black Panther: Na

tural resource management and increased openness in Africa«. In: Broo
kings, https://www.brookings.edu/articles/lessons-from-marvels-black-panth 
er-natural-resource-management-and-regional-collaboration-in-africa/ (letz

ter Zugriff: 03.01.2025). 
Subrick, Robert J. (2018): »The political economy of Black Panther’s Wakanda«. In: 

Brian O’Roark/Rob Salkowitz (Hrsg.): Superheroes and Economics. London: Rout

ledge, S. 65–79. 
Strong, Myron T./K. Sean Chaplin (2019): »Afrofuturism and Black Panther«. In: Con

texts 18(2), S. 58–59. DOI: 10.1177/1536504219854725. 
Tallapessy, Albert/Indah Wahyuningsih/Riska Anjasari (2020): »Postcolonial Dis

course in Coogler’s Black Panther: A Multimodal Critical Discourse Analysis«. 
In: Humaniora 32(1), S. 75–87. DOI: 10.22146/jh.47234. 

Thumfart, Alexander (2009): »Repräsentation«. In: Stefan Gosepath/Wilfried 
Hirsch/Robin Celikates (Hrsg.): Handbuch der Politischen Philosophie und Sozial
philosophie. Berlin: De Gruyter, S. 1113–1117. DOI: 10.1515/HPPSID_294. 

Thomas, Sheree R. (Hrsg.) (2000): Dark Matter: A Century of Speculative Fiction from the 
African Diaspora. New York: Aspect. 

Varela, Raquel/João Louçã (2020): »African Forced Labour and Anti-colonial Strug

gles in the Portuguese Revolution: A Global Labour History Perspective«. In: Pe

pijn Brandon/Peyman Jafari/Stefan Müller (Hrsg.): Worlds of Labour Turned Upside 
Down. Revolutions and Labour Relations in Global Historical Perspective. Leiden: Brill, 
S. 199–223. DOI: 10.1163/9789004440395_009. 

Vogl, Joseph (2010): Das Gespenst des Kapitals. Zürich: Diaphanes Verlag. 
Walter, Lachlan (2018): »Surrealism and Science Fiction«. In: AUREALIS 2018 (108), 

S. 37–43. 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.hollywoodreporter.com/tv/tv-features/lord-of-the-rings-rings-of-power-racist-backlash-1235211341/
https://www.hollywoodreporter.com/tv/tv-features/lord-of-the-rings-rings-of-power-racist-backlash-1235211341/
https://www.hollywoodreporter.com/tv/tv-features/lord-of-the-rings-rings-of-power-racist-backlash-1235211341/
https://www.hollywoodreporter.com/tv/tv-features/lord-of-the-rings-rings-of-power-racist-backlash-1235211341/
https://africasacountry.com/2018/02/i-have-a-problem-with-black-panther
https://africasacountry.com/2018/02/i-have-a-problem-with-black-panther
https://www.brookings.edu/articles/lessons-from-marvels-black-panther-natural-resource-management-and-regional-collaboration-in-africa/
https://www.brookings.edu/articles/lessons-from-marvels-black-panther-natural-resource-management-and-regional-collaboration-in-africa/
https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://www.hollywoodreporter.com/tv/tv-features/lord-of-the-rings-rings-of-power-racist-backlash-1235211341/
https://www.hollywoodreporter.com/tv/tv-features/lord-of-the-rings-rings-of-power-racist-backlash-1235211341/
https://www.hollywoodreporter.com/tv/tv-features/lord-of-the-rings-rings-of-power-racist-backlash-1235211341/
https://www.hollywoodreporter.com/tv/tv-features/lord-of-the-rings-rings-of-power-racist-backlash-1235211341/
https://africasacountry.com/2018/02/i-have-a-problem-with-black-panther
https://africasacountry.com/2018/02/i-have-a-problem-with-black-panther
https://www.brookings.edu/articles/lessons-from-marvels-black-panther-natural-resource-management-and-regional-collaboration-in-africa/
https://www.brookings.edu/articles/lessons-from-marvels-black-panther-natural-resource-management-and-regional-collaboration-in-africa/


308 Andere Systeme in der Science Fiction 

Ware, B. L./Wilmer A. Linkugel (1982): »The rhetorical persona: Marcus Gar

vey as black moses«. In: Communication Monographs 49(1), S. 50–62. DOI: 
10.1080/03637758209376070. 

Weber, Nicki K. (2022): »Neokolonialismus genau betrachtet: Versuch einer um

fassenden Begriffsbestimmung«. In: W&F – Wissenschaft und Frieden 2022(2), 
S. 28–31. 

Wright, Richard (2019): Sohn dieses Landes. Zürich: Kein & Aber. 
Winter, Rainer (2006): »Stuart Hall: Die Erfindung der Cultural Studies«. In: Ste

phan Moebius/Dirk Quadflieg (Hrsg.): Kultur. Theorien der Gegenwart. Wiesbaden: 
VS Verlag für Sozialwissenschaften, S. 381–393. DOI: 10.1007/978-3-531-90017- 
9_30. 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

