Somewhere in Advance of Nowhere

Schwarze Science Fiction und radikale Vorstellungen
von Zukunft in Marvel Studios’ BLACK PANTHER

Nicki K. Weber

1. Prolog: Krise ohne Zukunft'

Who am 1? Not your father, not your
brother; Not your reason, not your future;
Not your comfort, not your reverence,
not your glory; Not your heaven, not your
angel, not your spirit; Not your message,
not your freedom; Not your people, not
your neighbor; Not your baby, not your
equal; Not the title y’all want me under;
All hail King Killmonger

Kendrick Lamar, King’s Dead,

Black Panther: The Album (2018)

Hinsichtlich der Welterfahrung der multiplen Krise (vgl. Bader/Becker/Demirovi¢/

Diick, 2011) im Okonomischen, Okologischen, Sozialen und Politischen und der
damit einhergehenden Notwendigkeit gesellschaftlichen Wandels steigt die Auf-
merksamkeit fiir die widerstindigen Wissensbestinde subalterner” Gemeinschaf-

ten (vgl. Getachew, 2016, S. 839). Was fiir eine Welt ist méglich, wenn das Empire?

1 Ich bedanke mit bei den Studierenden meines BA-Seminars Imagining Global Futures: Robin
D.C. Kelleys Black Radical Imagination in den Sozialwissenschaften an der Universitat Augsburg

im Wintersemester 2023 fiir die produktive Diskussion und anregende Einsichten.
2 Marginalisierte Gemeinschaften ohne politische Stimme, bzw. die unter den herrschenden

Machtverhiltnissen nicht gehort werden.

3 Antonio Negri und Michael Hardt (vgl. 2003) definieren Empire als eine postmoderne Form
der Souverinitit, die globale Normen und Regeln dezentral und exterritorial durchsetzen
kann. In Abgrenzung zum nationalstaatlichen Imperialismus des 19. Jahrhunderts verwischt

das Empire Unterscheidungen zwischen »Erster, Zweiter und Dritter Welt« zugunsten der

https://dol.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42.



https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

284

Andere Systeme in der Science Fiction

gefallen und der Neoliberalismus tiberwunden ist, und wie kénnen wir von den
Praktiken antikolonialer und antirassistischer Bewegungen lernen, wenn es darum
geht, sich eine sozial gerechte Zukunft — oder eine Zukunft tiberhaupt - vorzustel-
len?

Jayne Cortez’ Aphorismus Somewhere in advance of nowhere, oder Irgendwo vor dem
Nirgendwo (vgl. Kelley, 2022, S. 51), fasst zusammen, worum es im Folgenden gehen
soll: Wie konnen Zukunftsvorstellungen ermdglicht werden? In seinem Nachruf auf
Cortez beschreibt Robin D.G. Kelley (vgl. 2013) ihr Werk als den Versuch, die gege-
bene soziale Realitit der birgerlichen Welt, die immer auch eine rassifizierte Welt
ist, zu tiberschreiten und so auf eine andere Welt vorzugreifen. Cortez’ Schaffen ist
der Versuch, die gegenwirtige Welt lediglich als Vorraum zu begreifen und in die-
sem Begreifen eine Ahnung zu konstituieren, dass dieser unwirkliche Ort verlassen
werden kann. Oder: Es muss eben nicht so sein, wie es ist. Die schiere Moglichkeit,
sich Zukunft vorzustellen, bedeutet das Nirgendwo zu vermeiden. Es stellt sich al-
so nicht nur die Frage nach der Ausgestaltung der Zukunft, sondern auch die Frage
nach der Méglichkeit, Zukunft zu imaginieren.

Science Fiction vermag es, die Frage nach der Wirklichkeit zu suspendieren und
durch die Vorstellungskraft Realititen zu prigen. Diese Vorstellungskraft ermog-
licht es, die Frage danach, wer wir sind, offen zu halten. Fiir rassifizierte Menschen
ertont die Frage danach, was man wirklich ist, jedoch in einem »metaphysischem
Klang, sie vermittelt eine ungleich »breitere historische Resonanz« (Mills, 2015,
S. 42, meine Ubers.) und eine Abgeschlossenheit. Denn in ihr resoniert die Ge-
schichtlichkeit von Sklaverei und Kolonialismus. Die Frage nach der Wirklichkeit
des Seins ruft biologisch-essentialistische Erklirungsmuster hervor, die auch in der
Alltagskultur vermittelt werden. Fiir rassifizierte Menschen bedeuten diese Muster,
von einer Festschreibung oder einer stochastischen Fremdbestimmung beherrscht
zu werden. Jede Revolte gegen diese Fremdbestimmung ist eine Revolte fiir eine
Freiheit, die unmittelbar mit der Méglichkeit verbunden ist, sich Zukunft vorstellen
zu kénnen und sich seiner politischen Subjektivitit in der Gegenwart gewahr zu
werden. In diesem Bild ist Vorstellungskraft gleichbedeutend damit, was es heif3t
in seinen Entscheidungen und Handlungen frei zu sein.

Die Herausforderung, sich Zukunft vorzustellen, versteht Kelley (vgl. 2022)
als entscheidende Unwigbarkeit fiir widerstindige Theorie und Praxis Schwarzen
Denkens. Er begegnet dieser Herausforderung mit seinem konzeptuellen Ansatz der
Black Radical Imagination, in dem die historische Bedeutung schwarzer Schaffens-
kraft als Mittel radikaler Selbstermichtigung betont wird. Kulturelle Erzeugnisse

»Beziehungen zwischen Kapital, Arbeit und Markten« (Ashcroftetal., 2013, S. 91-92). Die glo-
balisierten Produktions-, Distributions- und Konsumtionsprozesse bedingen dabei nicht nur
die internationale Ordnung, sondern auch die menschlichen Nahbeziehungen.

https://dol.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42.



https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Nicki K. Weber: Somewhere in Advance of Nowhere

wie Musik, Kunst, Literatur sind fir Kelley widerstindige und surreale Ausdrucks-
formen mit der Macht, fiir Gegengemeinschaften* neue Realititen zu schaffen.
Dieses widerstindige Schaffen und Denken verfolgt den Zweck einer »Politik des
Moglichen« (im Sinne Stuart Halls) (Winter, 2006, S. 381). Es geht darum, domi-
nante Narrative der Fremdbestimmung zu umgehen und mit eigenen Narrativen
Denk- und Handlungsmoglichkeiten, die an einem umfassenden Begriff sozialer
Gerechtigkeit ausgerichtet sind, zu eréffnen.

Dieser Aufsatz wirft einen Blick auf die Bedeutung von Science Fiction fiir post-
koloniale Befreiungskimpfe. Hierfiir wird in drei Schritten vorgegangen. Zuerst
wird der Modus Schwarzer Kulturkritik skizziert, die zur Analyse des Gegenstands
herangezogen wird. AnschlieRend wird in den Gegenstand, das Genre Schwarzer
Science Fiction, eingefithrt, wobei Kelleys Begriff radikaler Vorstellungskraft zentral
ist. Schwarze Science Fiction konzentriert sich auf die Erfahrungen, die Kultur und
die Geschichte der afrikanischen Diaspora. Der letzte Abschnitt behandelt Repri-
sentations- und Identititsfragen in einem Werk dieses Genres, Marvel Studios’
Film BLACK PANTHER (2018). Dabei liegt der Fokus auf der fehlenden Darstellung
von Mitbestimmung und Widerstand in den Lebens- und Arbeitsverhiltnissen der
politischen Okonomie des fiktiven Staates Wakanda.

2. It's the (stupid) Culture

Die Rolle der Kultur bei der Herstellung und Aufrechterhaltung von Herrschaft und
Konsens in modernen Gesellschaften erhielt im Anschluss an Antonio Gramscis Be-
griff der kulturellen Hegemonie Einzug in zahlreiche kritische Ansitze (vgl. Legge-
wie, 1987/Marchart, 2018). Denn im »Feld der Kultur werden politische und soziale
Identititen produziert und reproduziert« (Marchart, 2018, S. 12). Diesem Verstind-
nis nach ist Kultur durchzogen von Herrschaft und Konflikt. Das magische Drei-
eck der Cultural Studies® markiert eine Gleichurspriinglichkeit von Kultur, Macht und
Identitit, der auch die im Folgenden angewandte Schwarze Kulturkritik pragt. Kul-
tur und ihre Giiter taugen deshalb zur Analyse gesellschaftspolitischer Verhaltnis-

4 Unter Gegengemeinschaften versteht Daniel Loick (vgl. 2024) marginalisierte Gruppen, die
aufgrund der Erfahrung, beherrscht zu werden, exklusiven Zugang zu spezifischen Praktiken
der Befreiung haben, sofern sie sich kollektivieren kénnen.

5 Die Cultural Studies sind ein interdisziplindres Forschungsfeld, das Kultur in all ihren For-
men untersucht und in den 1960er Jahren in Grof3britannien entstand. In seiner Erforschung
von Kultur in all ihren Formen kombiniert es Methoden aus Literaturwissenschaft, Soziolo-
gie und Kommunikationswissenschaft. Hauptthemen sind Machtstrukturen, Alltagskultur,
Identitatskonstruktion und Hegemonie. Ziel ist es, die gesellschaftlichen Auswirkungen kul-
tureller Dynamiken zu verstehen. Wichtige Vertreter sind Stuart Hall oder Raymond Wil-
liams.

https://dol.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42.

285


https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

286

Andere Systeme in der Science Fiction

se, denn sie sind »zugleich der Bedeutungshorizont, vor dem Identititen artiku-
liert werden, und [Werkzeuge], mithilfe dessen diese Artikulation vonstatten geht«
(Marchart, 2018, S. 33). Die kritische Beobachtung der Kultur muss immergleich die
Macht- und Gewaltverhiltnisse in den Blick nehmen, die Kultur transportiert. Da-
bei ist auch wichtig zu verstehen, dass ein derartiger Kulturbegriff fluide ist, also
nicht festgeschrieben. Eben weil Kultur als umkimpftes Feld begriffen wird, wird
sie zentriert, jedoch ohne die 6konomischen und politischen Verstrickungen auszu-
blenden. Kulturist also nicht von einer isolierten Sphire des Okonomischen, der Po-
litik oder des Sozialen her zu betrachten. Vielmehr sagen Form und Inhalt kulturel-
ler Giiter etwas iiber die Produktionsbedingungen aus, unter denen sie entstanden
sind, ebenso wie tiber die gesellschaftspolitischen Verhiltnisse, die sie prigen. Im
Anschluss an Hall (vgl. 1989, S. 88) versucht dieser Ansatz weder hinsichtlich der
Okonomie noch der Politik oder der Kultur theoretisch reduktionistisch zu sein,
sondern Kultur als Vermittler hervorzuheben. Diese birgt (in Worten Gramscis) ma-
terielle Krifte, die die unterschiedlichen Sphiren der Gesellschaft verkniipfen.

2.1. Eine Skizze Schwarzer Kulturkritik

Schwarze Kulturkritik nimmt bei der Betrachtung kultureller Erzeugnisse neben
emanzipatorischen und solidarisierenden Aspekten auch problematische Darstel-
lungen in den Blick. Sie will aufzeigen, an welchen Stellen hegemoniale Positionen
fortgeschrieben werden, weil sie an die gesellschaftlichen Kontexte, denen sie ent-
springen, zuriickgebunden sind. Denn Kultur ist keine »exklusive Angelegenheit des
Geistigen oder Vergeistigten, wie dies die Hochkultur zu sein vorgibt« — sie ist all-
gegenwirtig. Als umfassender Begriff bindet sie die »Alltagserfahrungen einer Ge-
meinschaft« (Marchart, 2018, S. 53). Kultur meint also »Praxen, Reprisentationen,
Sprachen und Brauche in jeder historisch bestimmten Gesellschaft« in ihren »wi-
derspriichlichen Formen des Alltagsbewusstseins, die im alltiglichen Leben verwur-
zelt sind und dazu [beigetragen] haben, es zu formen« (Hall, 2021a, S. 90). Das Po-
pulire und das Alltigliche werden so zum »legitimen Forschungsgegenstand« (Win-
ter, 2006, S. 382). Dieser Ansatz verfolgt nicht die Offenlegung eines falschen Be-
wusstseins verschiedener Personen oder Gruppen (auch wenn dieses auch bei Karl
Marx die Strukturen der Gesellschaft reflektiert). Es geht also nicht primar um Kri-
tik einer vorherrschenden Ideologie einer Gruppe, sondern darum, was gesamtge-
sellschaftlich kulturell verhandelt und vermittelt wird, auch wenn das Vermittelte
falsche Narrative oder irrefithrende Fremd- und Selbstbilder transportieren mag,
die auch identititsstiftend sein kénnen.

In (riskanter) Anlehnung an den von Paul Du Gay, Hall, Raymond Williams
et al. entwickelten kulturellen Kreislauf lassen sich fiir einen skizzenhaften Begrift
Schwarzer Kulturkritik die Wechselwirkungen der Instanzen Reprisentation,
Identitit, Produktion, Konsums sowie Regulation (vgl. Marchart, 2018, S. 226—227)

https://dol.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42.



https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Nicki K. Weber: Somewhere in Advance of Nowhere

hervorheben. Diese Instanzen werfen eine Reihe von Fragen auf, die zur Skiz-
zierung eines Begriffs Schwarzer Kulturkritik, die kulturelle Artefakte wie auch
»Prozesse der Produktion, Distribution und Rezeption von Kultur« (Winter, 2006,
S. 387) aufihren emanzipatorischen Wert hin tiberpriifen méchte, beantwortet wer-
den wollen: Was bedeutet die Bezeichnung >schwarz« fiir die 6ffentliche Darstellung
von Titeln eines Genres Schwarzer Science Fiction oder auch eines Afrofuturismus
(Reprisentation) und wie verhalten sich derartige Titel zur Konstruktion schwarzer
Subjektivitit (Identitit)? Was sind die Produktionsverhiltnisse, sowohl 6kono-
misch (Produktion) wie auch strukturell (Regulation), unter denen diese kulturellen
Artefakte entstehen und wie werden sie verwendet (Konsum)? Diese Fragen stellen
sich fiir eine Schwarze Kulturkritik.

Der Fokus dieser Analyse liegt auf den Instanzen der Reprisentation und der
Identitit. Beziiglich der strukturellen Verhiltnisse wurde einleitend schon auf
die rassifizierte Realitit der biirgerlichen Gesellschaft hingewiesen (vgl. Kapitel
1). Kolonialismus, als gewaltsamer Akt urspriinglicher Akkumulation, ist in Form
von Rassismus historisch in die Strukturen unserer postkolonialen® Gesellschaften
eingeschrieben, auch den hiesigen (vgl. Fanon, 2015, S. 74).” Die emanzipatorische
Art, sowohl in der Rezeption wie auch in der Selbstdarstellung, kultureller Arte-
fakte Schwarzer Science Fiction, wie Marvel Studios’ BLACK PANTHER, setzen das
Genre in einen Kontext subversiven Konsums (vgl. Krishnaswamy, 2008). Es wird
erwartet, dass sie auch als Konsumprodukte Spuren des Widerstands hinterlassen.
Das unterstreicht die Notwendigkeit der kritischen Betrachtung fiir antirassis-
tische Bemithungen zusitzlich, da die emanzipatorische Eigenschaft von einer
kapitalistischen Verwertungslogik unterlaufen werden kann: »Schwarze populare
Kultur ist ihrer Definition nach ein widerspriichlicher Raum. Sie ist der Ort einer
strategischen Herausforderung.« (Hall, 2021b, S. 525). Gerade den kulturellen Re-
produktionen eines Identititsverstindnisses, das sich als rein, binir, urspriinglich,
allzu theologisch oder teleologisch darstellt, ist mit einer immanenten Kritik zu
begegnen, die »theoriegeleitet« (Jaeggi, 2014, S. 278) den Ort der Kultur umbkreist.
Immanent bedeutet, dass die gegebenen Prinzipien und Maflstibe genutzt werden,
um Widerspriiche, Unstimmigkeiten oder problematische Aspekte aufzudecken.
Dabei setzt sich Schwarze Kulturkritik bewusst als politisches Projekt ein, was sie
von klassischer kultursoziologischer Kritik abgrenzt. Sie steht der »Marcuse’schen

6 Postkolonial meint also weniger ein nach-dem-Kolonialismus, als dass es die Kontinuitét ko-
lonialer Herrschaftsverhiltnisse beschreibt (vgl. Hall, 2013).

7 Vor allem zeigt dies der Begriff des strukturellen Rassismus, eine »spezifische Form der Diskri-
minierung, die sich aus institutionellem Rassismus, internalisiertem Rassismus, interperso-
nellem Rassismus und Alltagsrassismus speist. Auf diesen Ebenen werden Machtverhaltnis-
se geschaffen, die die gesellschaftlichen Strukturen [...] herstellen« (Kelly, 2021, S.10).

https://dol.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42.

287


https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

288

Andere Systeme in der Science Fiction

Variante Kritischer Theorie, die aus ihrer negativen Gesellschaftsanalyse auch prak-
tische politische Dimensionen ableitete, was [Max] Horkheimer und [Theodor W.]
Adorno stets verweigerten« (Gottlich, 2010, S. 27), nahe.

2.2. Reprasentation und Identitat: Was bedeutet >schwarz<?

Eine Schwarze Kulturkritik zielt auch darauf ab, sich der Bedeutungen und Sinn-
haftigkeit der Beschreibung sschwarz«zu nihern. Diese wird in der kulturellen Ver-
handlung der Wirklichkeit konstruiert, dargestellt und bearbeitet. Die Praposition
sschwarz<hat zwei mafgebliche Funktionen. Zum einen die der Reprisentation, die
aufzeigt wie etwas »auf spezifische Art und Weise gegenwirtig gemacht wird, das
weder tatsichlich noch im iibertragenen Sinn gegenwirtig ist« (Thumfart 2009). Re-
prasentation beschreibt einen Moment der Stellvertretung, in dem die reprasentier-
te Instanz keine Kontrolle dariiber hat, wie sie vertreten oder dargestellt wird. Re-
prisentation suggeriert die genuine Interessensvertretung einer Person oder Grup-
pe, und dabei gruppiert sie auch Personen zu Gruppen. Dies geschieht in erster Li-
nie von aufSen, wihrend in diesem Bild die Identitit der Versuch ist, im Modus der
Selbstbestimmung dem Fremdbild ein eigenes Bild entgegenzusetzen. Wie der kul-
turelle Kreislauf aussagt, sind beide Funktionen nicht voneinander trennbar, son-
dern arbeiten wechselwirksam gegen- oder miteinander. Eine politische Selbstbe-
zeichnung (wie >schwarz<) kann so identititsstiftend sein, auch wenn sie zuvor als
Bezeichnung verwendet wurde, um jemanden als fremd zu markieren. Diese Wech-
selwirkung ist stark von gesellschaftspolitischen Momenten abhingig. So konnten
die internationalen Proteste um den Mord an George Floyd die soziale Bewegung
Black Lives Matter in die Position versetzen, bestehende Modi der Reprisentation und
Identitit zu verdndern.

Wofiir steht der Signifikant® sschwarz< Er verweist zunichst auf »grundlegende
Fragen der kulturellen Vermittlung, des kulturellen Erbes und der komplexen Bezie-
hungen zwischen afrikanischen Urspriingen und der unumkehrbaren Verstreutheit
der Diaspora« (Hall, 2021b, S. 526). Im Anschluss an Cornel West zihlt Hall drei his-
torische Bewegungen auf, vor deren Hintergrund diese grundlegenden Fragen ge-

8 Signifikant bezieht sich hier auf die Theorie der Signifikation von Henry Louis Gates Jr., der
dariiber schreibt: »Signifikation<ist eine Theorie der Interpretation von Bedeutungsprozes-
sen, die aus derafro-amerikanischen Kultur stammt. Ein wichtiger Teil unserer Erziehung und
Sozialisation besteht darin, zu lernen, wie man signifiziert, wie man be-deutet« (1993, S.177).
Gates beschreibt einen Ansatz, der auf doppelten Bedeutungen, Wortspielen und indirek-
ter Kommunikation beruht. Diese Art der Kommunikation ermdglicht den Ausdruck und Wi-
derstand gegen dominante Machtstrukturen durch subtile, oft ironische Botschaften. Gates
kniipft mit seiner Theorie der Signifikation an schwarze Erzdhltraditionen an, in denen vor
allem das miindlich vorgetragene den Raum fiir Bedeutungsverschiebungen erméglicht (ver-
nacular tradition).

https://dol.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42.



https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Nicki K. Weber: Somewhere in Advance of Nowhere

stellt werden. Erstens die Verdringung des hegemonialen »europiischen Modells
der Hochkultur«, zweitens den »Aufstieg der Vereinigten Staaten zur Weltmacht
und zum Zentrum der globalen Kulturproduktion«® (Hall, 2021b, S. 519) und drittens
die Auswirkungen der US-Biirgerrechtsbewegung und der antikolonialen Kimpfe
auf die »Dekolonialisierung des Bewusstseins der Volker in der [slchwarzen Dia-
spora« (Hall, 2021b, S. 520).

Die Verhandlung tiber die Bedeutung von >schwarz« erfolgt dabei iiber Einheit
und Differenz gleichermafien. Die Einheit, also das, was die vielfiltigen Erfahrun-
gen rassifizierter Menschen und ihre Verarbeitung in zahlreichen kulturellen Arte-
fakten schwarzer Schaffenskraft biindelt, bildet sich im widerstindigen Charakter
schwarzer Populirkultur ab. Die Aufwertung der Populdrkultur ist zunichst eine
Reaktion auf den abwertenden Charakter einer postulierten europiischen Hochkul-
tur. Die Verdringung dieses Verstindnisses von Kultur, das der Kolonialrassismus
dem afrikanischen Kontinent grofdtenteils abspricht, ist der Abwertung kultureller
Erzeugnisse wie Jazz, Trashfilme oder Groschenhefte logisch sehr nahe. Es geht dar-
um, dem Eigenen durch Abgrenzung Wert zu verleihen.

In der theoretischen Abwendung von diesem Verstindnis (cultural turn) ist die
Populidrkultur »die dominante Form der globalen Kultur« geworden und ist im Kern
»der Ort der Warenférmigkeit par excellence, der Ort der Industrie, der Ort, wo Kul-
tur unmittelbar in den Kreislauf der dominanten Technologie eintritt — in den Kreis-
lauf von Macht und Kapital« (Hall, 2021b, S. 524). Auf dem globalen Markt werden
die unterschiedlichen Formen der Realititsverarbeitung angeboten. Dabei werden
die Erfahrungen marginalisierter Gruppen, Gruppen ohne entsprechender Markt-
macht, zu den Bedingungen anderer, hegemonialer oder dominierender Marktpo-
sitionen, verarbeitet. Stereotype und Vorurteile werden produziert und ihre Bedeu-
tung gefestigt. Das Populire ist hier insofern (wiederum mit Hall gesprochen) als
der »Raum der Homogenisierung« (Hall, 2021b, S. 524) zu verstehen, weil er die Be-
dingungen der Machtverhiltnisse zwischen Marktteilnehmenden sowie die Bedin-
gungen einer aussichtsreichen Produktion bestimmt. Diese Bedingungen ermogli-
chen die dominierende Position. Kultur ist aus dieser Perspektive, also auch in der
Aufwertung als Populdrkultur verstanden, kein Ort der Aufklirung, der Zivilisati-
on, oder gar der Emanzipation per se, sondern als Gegenstand der Kritik der Ort,
in dem sich auch die Produkte der Mechanismen der Reprisentations- und Identi-
titskonstruktion von race, class, gender, et cetera ablagern. So ist >schwarz« nunmehr
widerstandig, weil es Produkt dieser und Reaktion auf diese Produkte gleicherma-
Ren ist.

9 Diese Globalisierung US-amerikanischer Kultur kann kritisiert werden. Heute sind kulturelle
Erzeugnisse anderer Erdteile ebenso global verfiigbar. Auch wenn eine Hegemonie US-ame-
rikanischer Kultur im Einzelfall gepriift werden miisste, ist sie doch erstaunlich eindriicklich,
wie die Dokumentation THE MovIES THAT MADE Us (2019) zeigt.

https://dol.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42.

289


https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

290

Andere Systeme in der Science Fiction

Was die Einheit des Widerstands zusammenfithrt und Widerspruch erméglicht,
begriindet sich in der Differenz »innerhalb der popularen Kultur« (Hall, 2021b, S. 527,
Herv. 1.0.). Die globale Verarbeitung und Verbreitung mannigfaltiger Erfahrungen
erdffnen eine Widerspriichlichkeit in Reprisentationen und Identititen. So kann
kulturelle Identitit nicht als eine fixe, essenzielle Eigenschaft verstanden werden,
sondern ist vielmehr ein kontinuierlicher Prozess der Aushandlung und Verinde-
rung, der durch Differenz konstituiert wird. Identititen entstehen in Abgrenzung
zu dem, was sie nicht sind. Sie grenzen sich von dem ab, was als anders verstanden
wird. Ebenso arbeitet Reprasentation durch Differenz, weil sie sich durch die Ab-
grenzung von dem, was sie zu reprisentieren vorgibt, abgrenzt. Differenz ist ein
zentraler Bestandteil davon, wie Bedeutungen in der Populirkultur erzeugt wer-
den.

Der Selbstbestimmungsprozess, die Suche nach einer Identitit, war bereits
in den philosophischen Debatten, die die antikolonialen Kimpfe auf dem afri-
kanischen Kontinent und den karibischen Inseln begleiteten, prisent. Besonders
die Bedeutung einer eigenen Kulturgeschichte fiir den Weg zur Freiheit auf dem
afrikanischen Kontinent und in der schwarzen Diaspora war pragend. Diese Suche
lasst sich auch als Reaktion auf europiische Ideen von Hochkultur verstehen, pragt
aber letztlich den hier beschriebenen Kulturbegriff, der Fragen der Reprisentation
und Identitit aufwirft. Frantz Fanon stellt fest, dass es zur kolonialen Logik gehére,
dass sie ihr »Interesse auch auf die Vergangenheit des unterdriickten Volkes [rich-
tet], um sie zu verzerren, zu entstellen und auszuléschen« (1981, S. 178). Dass eine
kollektive Identitit ohne eigenes Wissen und ohne Geschichten nicht dauerhaft,
oder wie Aimé Césaire sagen wiirde, wesenhaft, sein kann, argumentiert auch
Jean-Paul Sartre (vgl. 1984). Er nimmt auf die Kraft der Klinge der Geschichten des
Orpheus aus der griechischen Mythologie Bezug. Dieser bringt es fertig, auf dem
ihm von Apollon geschenkten Saitenspiel Sisyphos fiir einen Moment seine Qual
vergessen zu lassen oder das Herrscherpaar der Unterwelt des Kap Matapan, Hades
und Persephone, mit der Macht seiner Geschichten zu iiberreden, seiner verstorbe-
nen Liebe Eurydike das Leben zuriickzugeben. Sartre spricht von einem schwarzen
Orpheus, der fiir ihn die existenzielle Erhebung einer afrikanischen Kultur nach
dem Ende des Kolonialismus ermdoglichen sollte. Doch woher schépft der schwarze
Barde die Kraft seiner Geschichten? Césaire (vgl. 2013) und Léopold Sédar Senghor
versuchen sich dieser Frage mit ihrer Négritude zu nihern. Dieses Konzept soll der
Besonderheit afrikanischer Kultur Rechnung tragen. Dabei sind unterschiedliche
Herangehensweisen zu beobachten. Um nur zwei zu nennen (vgl. Rabaka, 2010,
S. 113): Senghors objektive Négritude will verloren geglaubte Zivilisationen des afri-
kanischen Kontinents wiederbeleben, wihrend es sich bei der subjektiven Négritude
des Surrealisten Césaire um »eine Wiederverwurzelung handelt, aber auch um ein
Sichentfalten, ein Uber-sich-Hinauswachsen und das Vorstofien zu einer neuen,
umfassender verstandenen Briiderlichkeit« (Césaire, 2017, S. 115). Césaire setzt die

https://dol.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42.



https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Nicki K. Weber: Somewhere in Advance of Nowhere

Vergangenheit so weit in Szene, dass sie fiir Fragen sozialer Gerechtigkeit in der
Gegenwart dienlich ist. Er ist insofern mit seiner Position Fanon niher, als dass er
kein Zurtick imaginieren kann oder will, sondern radikal die Zukunft der Mensch-
heit im Blick hat. Fanon ist fiir die Diskussion um die Négritude interessant, da er
die rassifizierten Verhiltnisse ausschliellich als soziale Realitit begreift und von
jeder Form der Essentialisierung, die man bei Césaire und noch mehr bei Sartre
und Senghor beobachten kann, ablehnt (vgl. Nielsen, 2013, S. 351; Rabaka, 2010,
S. 114).

Diese Unterschiede und Gemeinsamkeiten (Einheit und Widerspruch) schwar-
zer Befreiungsideologien setzen sich in den kulturellen Artefakten Schwarzer Sci-
ence Fiction fort, wie die Abhandlung zu BLACK PANTHER (2018) zeigen wird (siehe
Kapitel 4).

3. Schwarze Science Fiction

Das Narrativ, fremd in einem fremden Land zu sein, begleitet die schwarze Litera-
tur seit jeher, wie exemplarisch in James Baldwins Ein anderes Land (2021) oder in den
existenzialistischen Werken von Ralph Ellison in Ein unsichtbarer Mann (2020) oder
Richard Wrights Sohn dieses Landes (2019). Diese Werke bilden keine »gewchnliche[n]
Menschen in gewdhnlichen Situationen« (Dath, 2019, S. 382) ab. Damit grenzen sie
sich von den Realismen traditioneller Couleur ab, die im Kern rassisch konnotiert
sind. Denn schwarze Literatur scheitert zwangsliufig am Realismus als hegemo-
nialer Heuristik der Realitit, weil diese eine Realitit beschreibt, in der das schwarze
Subjekt alienisiert — also zum Fremden gemacht — wurde.

Trotz der Erfahrung der Fremdheit lsst sich mit Dery feststellen, dass schwarze
Perspektiven in der Science Fiction unterreprisentiert sind, obwohl beispielsweise
»Afroamerikaner in einem sehr realen Sinne die Nachkommen von Entfiihrten sind;
sieleben in einem Science-Fiction-Albtraum, in dem unsichtbare, aber nicht minder
uniitberwindbare Kraftfelder der Intoleranz ihre Bewegungen behindern; offizielle
Geschichten machen ungeschehen, was geschehen ist; und Technologie wird zu oft
auf schwarze Kérper angewandt« (1994, S. 180, meine Ubers.). Auch fiir Greg Tate
ist die Erfahrung, in den USA schwarz zu sein, eine Form von Science Fiction, da die
conditio humana des schwarzen Subjekts vom Fremdsein strukturiert ist (vgl. Dery,
1994, S. 2.08).

Die Kritik an der Darstellung vermeintlich weier Figuren durch schwarze
Schauspieler*innen in Filmen der letzten Jahre zeigt, dass rassistische Vorstel-
lungen auch vor imaginierten Welten nicht halt machen. Figuren wie Lord Corlys
Velaryon, dargestellt von Steve Toussaint in HOUSE OF THE DRAGON (2022), oder
die Prinzessin von Khazad-diim Disa in die DER HERR DER RINGE: DIE RINGE
DER MACHT (2022), gespielt von Sophia Nomvete, sollten in den Augen mancher

https://dol.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42.

291


https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

292

Andere Systeme in der Science Fiction

Rezipierender nicht von schwarzen Schauspieler*innen gespielt werden, weil dies
nicht der >Ethnie« der literarischen Vorbilder entspricht (vgl. Collins, 2022; Newby,
2022). Auch wenn ethnische Herkunft nicht in den Buchvorlagen thematisiert wird,
wird der Méglichkeitsraum der fiktiven Darstellung durch die rassifizierte Realitit
geprigt oder dem Autor (!) der fiktiven Welt eine bestimmte >Rassenvorstellung«
unterstellt.

Science Fiction und Fantastik zeigen zwar »auflergewdhnliche Menschen in
gewodhnlichen Situationen, auflergewdhnliche Menschen in aufiergewohnlichen Si-
tuationen oder gewdhnliche Menschen in aufiergew6hnlichen Situationen« (Dath,
2019, S. 383), jedoch wird hier das Adjektiv >auflergewéhnlich< von phinotypischen
Voraussetzungen vorbestimmt. Das unterstreicht die Notwendigkeit schwarzer
Perspektiven auf spekulative Fiktionen, um diesem Zustand vermeintlicher Nor-
malitit zu begegnen. Fiir eine spekulative Fiktion, die nicht von Wissenssubjekten
und ihren »Wissensgegenstinden handelt, die den exakten und Natur-Wissen-
schaften zuginglich sind« (Dath, 2019, S. 14), argumentiert Walidah Imarisha (vgl.
2015, S. 3). Die Vorstellung, dass fiktive Figuren einer bestimmten >Rasse< nachemp-
funden sind, spiegelt einen Begriff spekulativer Fiktion wider, der einer strengen
Wissenschaft sachdienlich ist und bestimmte Gruppen nicht an einer >westlichen
Hochkultur« teilhaben lisst. Das offenbart den Glauben »des 19. Jahrhunderts an
tiefgreifende physische, soziale und kulturelle Wesensunterschiede zwischen races«
(Lepold/Mateo, 2021, S. 11) der von einem wissenschaftlichen Rassismus getragen
wurde. Der Versuch, sich eine andere oder bessere Welt vorzustellen, muss die
Grenzen des vermeintlich wissenschaftlich Begreifbaren tiberschreiten. Schwarze
Science Fiction kann insofern als antipositivistisch bezeichnet werden, weil sie
sich auch gegen eine spezifische Form der Rationalitit wendet, die meint, die Welt
objektiv beschreiben zu konnen.

Das spiegelt sich in zwei Grundpfeilern Schwarzer Science Fiction (wie sie hier
verstanden wird) wider: Zum einen im Afrofuturismus, der allgemein mit Schwar-
zer Science Fiction assoziiert wird, zum anderen im Schwarzen Surrealismus, der
hier fiir ein breiteres Verstindnis der potenziellen Bedeutung des Spekulativen fir
Zukunftskonzeptionen mit antirassistischen Vorzeichen herangezogen wird. Ima-
risha geht dabei sogar so weit, dass sie jede Form progressiver Bewegungsorganisa-
tion auf Science Fiction bezieht. Dafir prigen die Herausgeberinnen von Octavia’s
Brood (2015) Imarisha und adrienne maree brown den Begriff der visiondren Fiktion.
Diese analysiert das Soziale durch die Linse der Science Fiction und erkennt da-
bei Identititen und die Herausforderungen der Intersektionalitit, also das Zusam-
menwirken mehrerer Unterdriickungsmechanismen gegeniiber einer Person oder
Gruppe, an. Sie beleuchtet ungleiche Machtverhiltnisse, bleibt also durchaus rea-
listisch, jedoch nicht nihilistisch, weil sie auf die Moglichkeit kollektiven Wandels
von unten nach oben besteht und im Aufzeigen der Méglichkeit aktiv nach sozialer
Verdnderung und gesellschaftlicher Transformation strebt (vgl. brown, 2015, S. 279).

https://dol.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42.



https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Nicki K. Weber: Somewhere in Advance of Nowhere

3.1. Afrofuturismus: Zwischen Gegenwart und Zukunft

Diesevisionire Ebene spiegelt sich im Afrofuturismus wider, der oft in einem Atem-
zug mit der Schwarzen Science Fiction benannt wird. Dery (2008) fithrte den Be-
grift Afrofuturismus in seinem Essay Black to the Future von 1994 ein. Darin beschreibt
er Afrofuturismus als eine kulturelle Asthetik, die die Verbindung zwischen afri-
kanischer Diasporakultur und einem angeeigneten Technologieverstindnis unter-
sucht. Afrofuturismus wird von Dery als eine Form spekulativer Fiktion definiert,
die schwarze kulturelle Kontexte und Erfahrungen mit Science Fiction und einer
expliziten Anfrage an die eigene Geschichtlichkeit verkniipft: »Kann sich eine Ge-
meinschaft, deren Vergangenheit vorsitzlich ausgeloscht wurde und deren Ener-
gie sich anschliefRend in der Suche nach lesbaren Spuren ihrer Geschichte erschopft
hat, mégliche Zukiinfte vorstellen?« (Dery, 1994, S. 180)

Afrofuturimus bleibt dabei der Gegenwart verschrieben, was ihn auch fir so-
ziale Bewegungen der Gegenwart interessant macht. Es geht nicht zwangslaufig
darum, sich auf eine bestimmte Art zu entwickeln — wie im Transhumanismus -
sondern vielmehr darum, anders leben zu konnen. Entscheidend ist dabei, dass der
Afrofuturismus ein Portal zur Zukunft darstellt, welches die unmittelbare Gegen-
wart lebenswert macht. Die Moglichkeit, sich Zukunft vorzustellen, setzt die Kraft
frei, in der nicht nur Alternativen fiir die Gegenwart sichtbar werden, sondern sich
auch das Subjekt der eigenen Geschichte konstituieren kann. Anders als die uto-
pischen Entwiirfe schwarzer Nationalismen wendet er sich dabei nicht in einer ro-
mantischen Geste der Vergangenheit zu, sondern akzeptiert die aus der Vergangen-
heit resultierende Gegenwart und wirft im Riickgriff auf verbleibende Traditionen
einen entschiedenen Blick in die Zukunft. Dabei zeigt er sich offen fiir technologi-
sche Transformationsprozesse (vgl. Kelley, 2022, S. 24). Die Aneignung von Techno-
logie, die in der Realitit oftmals gegen schwarze Korper eingesetzt wird (vgl. Ben-
jamin, 2019),’° wird im Afrofuturismus zum Vehikel der Vorstellung einer Zukunft,
das Moglichkeiten beschreibt, die rassifizierten Subjekten der Gegenwart verwehrt
bleiben.

10 RuhaBenjamin untersuchtin Race After Technology: Abolitionist Tools for the New Jim Code (2019)
die Schnittstelle von Rasse und Technologie und zeigt auf, wie moderne Technologien sys-
temischen Rassismus aufrechterhalten kénnen, ein Phdnomen, das sie als New Jim Code be-
zeichnet. Benjamin argumentiert, dass selbst gut gemeinte Technologien oft bestehende ras-
sische Ungleichheiten durch in Algorithmen und datengesteuerten Systemen eingebettete
Vorurteile verstarken.

https://dol.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42.

293


https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

294

Andere Systeme in der Science Fiction

3.2. Surrealismus: Die Briicke zum Unbewussten

Neben der spekulativ-visioniren Fiktion und dem Afrofuturismus ist ein weiterer
Einfluss entscheidend, um die Bedeutung von Schwarzer Science Fiction fiir die
Vorstellung von Zukunft nachzuvollziehen: der Surrealismus. Lachlan Walter (vgl.
2018) betont die gemeinsame Zielrichtung von Surrealismus und Science Fiction:
die Verschmelzung widerspriichlicher Zustinde und die Herausforderung traditio-
neller Wahrnehmungen wie z.B. des Rationalismus. Trotz unterschiedlicher Metho-
den teilen sie das Ziel, neue und zum Nachdenken und die Fantasie anregende Wel-
ten (Science Fiction) und Realititen (Surrealismus) zu erschaffen.

Das Surreale umfasstalles, was als alternative Realitit bezeichnet werden kénn-
te. Es grenzt das Wirkliche vom Unwirklichen ab. Terri Francis (vgl. 2013) beschreibt
den Surrealismus als den Versuch, die Grenze des Realen, dessen, was als wahr ver-
standen wird, und dessen, was nur als (von aufSen nicht beobachtbarer) Traum be-
schrieben werden kann, zu iiberschreiten: »Denn der Surrealismus durchbricht sol-
che Grenzen, indem er oft nahtlos zwischen Belebtem und Unbelebtem, Bewusstem
und Unbewusstem itbergeht« (Francis, 2013, S. 96, meine Ubers.). Der Surrealismus
zielt auf eine Anerkennung beider Welten ab. Dem Beobachtbaren soll nicht in ra-
tionalistischer Manier Vorrang gewihrt werden, es geht aber auch nicht darum, es
abzuwerten. Vielmehr ist der Surrealismus der Versuch, es mit dem Unbewussten
zu kontern.

Entstanden aus den Erfahrungen des Ersten Weltkriegs, der aus liberaler Per-
spektive das Scheitern der Vernunft beweist, ist der Surrealismus mit einem »poli-
tischen revolutioniren Anspruch verbunden« und »in seinem Selbstverstindnis ist
Kunst ohne politische Ambition bedeutungslos« (Klotter/Beckenbach, 2012, S. 171).
Die konzeptionelle Bedeutung des Surrealismus fiir Schwarze Science Fiction be-
griindet sich im rassischen Ausschluss aus der Rationalitit. Die rassifizierte Gegen-
wart als koloniale Konsequenz zeichnet sich durch die Abwesenheit von identitits-
stiftenden Geschichten und Narrativen aus. Der europdische Kolonialismus, ihn-
lich wie der Erste Weltkrieg fir den europdischen Surrealismus um André Breton,
macht es notwendig, sich dem Unbewussten, dem Verschollenen, dem Verdringten,
dem Verschobenen zuzuwenden.

»Das Unbewusste besteht aus verdringten Inhalten, denen der Zugang zum Be-
wusstsein versperrt wird, da sie nicht zum Selbstverstindnis von Ich und Uber-Ich
passen« (Klotter/Beckenbach, 2012, S.172) — dazu zihlen auch die Bewusstseins-
inhalte dariiber, wie man zu sein hat, welche Fahigkeiten einen zum Menschen
machen oder welche Erzihlungen Identitit stiften. Der Schwarze Surrealismus
will hegemoniale Tatsachenbeschreibungen aufbrechen. Dazu soll das kollektive
Unbewusste mit Poesie angeregt werden. Er ist der »leidenschaftliche Verfechter
des Wunderbaren, der ungebremsten Phantasie, der Poesie als Lebensform, der

https://dol.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42.



https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Nicki K. Weber: Somewhere in Advance of Nowhere

verriickten Liebe, der langen Spazierginge, der Revolution des Geistes — ja, der
Weltrevolution« (Rosemont/Kelley, 2009, meine Ubers.).

Dabei ist ein Hauch von Romantik nicht zu itbersehen und relativiert notwendi-
gerweise das surrealistische Pathos. Obgleich sich die Romantik mit dem Surrealis-
mus die Opposition zum Biirgerlichen teilt, weist sie einen »leidenschaftlichen na-
turwissenschaftlichen Bezug zur Welt« (Klotter/Beckenbach, 2012, S. 176) auf. Dar-
auf ist auch die nationalsozialistische Verklirung der Romantik zuriickzufithren,
deren Politik auch durch naturwissenschaftliche >Entartung«legitimiert wurde. Das
bedeutet nicht, dass die Romantik protofaschistisch ist, sondern dass der romanti-
schen Verklirung der Natur ebenso kritisch zu begegnen ist wie der surrealistischen
Verklirung sprimitiver< Wissensformen, die mit dem Versuch, mehr als nur Europa
in den Blick zu nehmen, einhergeht.

»Ich habe das Phantastische von den antiken Praktiken der Maroon-Gesellschaf-
ten und des Schamanentums zuriick in die Zukunft verfolgt, zu den Metropolen
Europas, zu den Blues Peoples Nordamerikas, zu der kolonisierten und teilkoloni-
sierten Welt, so schreibt Kelley (2022, S. 50). Kelley (vgl. 2022, S. 210) verweist dar-
auf, wie surrealistische Ideen der Freiheit die Poesie des Phantastischen (Marvelous)
transportieren, indem sie sich auf die Freisetzung der Vorstellungskraft konzentrie-
ren. Diese Vorstellungskraft erméglicht eine Dekonstruktion rassischer Realititen,
weil sie sich auf das konzentriert, was durch die Geschichte von Sklaverei und Ko-
lonialismus verdringt wurde. So zeigt sich, dass der Widerstreit zwischen Seng-
hor, Césaire und Fanon (vgl. Kapitel 2.2.) um einen méglichen Anschluss an verlore-
ne schwarze Traditionen unmittelbar mit dem Surrealen zusammenhingt. Es geht
in jedem Fall darum, Verlorenes zu bergen. Die surrealistische Idee, so Kelley (vgl.
2022, S. 190f.), beeinflusste weit iiber seine europiischen Urspriinge globale revolu-
tionire Bewegungen sowie afrikanische Aktivisten, Kiinstler und Intellektuelle, die
die poetische Kraft des Unbewussten nutzten, um die Vorstellungskraft fir antiko-
loniale Befreiung und den Kampf fiir sozialer Gerechtigkeit freizusetzen. So wird
deutlich, dass Vorstellungskraft immer auch Schaffenskraft ist, weil sie das Arbei-
ten-auf-ein-Ziel-hin ermoglicht.

Die Vorstellungskraft ist fiir Kelley ein wesentlicher Bestandteil revolutionirer
Praxis, weshalb er die Rolle der kulturellen Produktion als Form des Widerstands
und als Raum fiir neue Méglichkeiten betont. Im Anschluss an Cheikh Tidiane Syl-
la argumentiert er, dass die surrealistische Methode, das Unbewusste in kulturellen
Formen wie Kunst, Musik oder Geschichten zu materialisieren, auf dem afrikani-
schen Kontinent lange praktiziert wurde, bevor sich ab dem 20. Jahrhundert Grup-
pen des Surrealismus bildeten. Sie ist Ausdruck des Surrealen, ohne die Gramma-
tik eines Breton oder anderer zu kennen und wird doch von ihr reflektiert (vgl. Kel-
ley, 2022, S. 204). Kelleys Begriff des Schwarzen Surrealismus ist der Versuch, diese
Surrealitit freizulegen und in der Verkniipfung mit dem europiischen Surrealis-
mus Potenziale fiir die Vorstellungskraft sozialer Bewegungen der Gegenwart frei-

https://dol.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42.

295


https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

296

Andere Systeme in der Science Fiction

zulegen. Der Surrealismus war immer schon eine Kritik am Eurozentrismus (vgl.
Rosemont/Kelley, 2009, S. 3). Mit ihm der sozialen Realitit der bitrgerlichen Welt,
der rassifizierten Gegenwart, zu begegnen, bedeutet einen Vorstellungsraum zu er-
offnen, indem eine Briicke zwischen »Traum und Aktion« (Kelley, 2022, S. 212) -
oder auch von Theorie zur Praxis — geschlagen wird. Dabei bindet der Surrealismus
schwarze Science Fiction an einen offenen Realismus zuriick. Dieser »bedeutet mehr
Realitit und ein erweitertes Bewusstsein der Realitit, einschliefilich der Aspekte
und Elemente der Realitit, die normalerweise tibersehen, abgetan, ausgeschlossen,
versteckt, gemieden, unterdriickt, ignoriert, vergessen oder anderweitig vernach-
lissigt werden« (Rosemont/Kelley, 2009, S. 3, meine Ubers.).

Schwarze Science Fiction ist also eine Verbindung aus spekulativ-visioni-
rer Fiktion, Afrofuturismus und Surrealismus. Gerade beim Surrealismus wird
deutlich, dass jede Form der Fiktion Gefahr lduft, die gegebene Realitit zu repro-
duzieren, nicht zuletzt, weil sie diese verhandeln muss. Gerade Schwarze Science
Fiction zeichnet sich dadurch aus, dass sie das gemeinsame >Wir« als Ausgangs-
und Zielpunkt des politischen Denkens umfassender verstehen will, als es die
europiische Moderne mit threm Vermichtnis von Weltkriegen, Kolonialismus und
Shoa vermochte.

4. Riskante Fiktion: Wakanda und die Normalisierung der Ausnahme

Im Anschluss an diese Skizzierung Schwarzer Kulturkritik [dsst sich zusammenfas-
sen, dass sie sich nicht nur mit problematischen und emanzipatorischen Inszenie-
rungen alternativer Realititen auseinandersetzt. Sie nimmt auch Auslassungen in
den Inszenierungen in den Blick. Fiir das breite Verstindnis eines Werks und seiner
Rezeptionsgeschichte ist auch das wichtig, was nicht gezeigt wird. Gerade wenn die
Analyse die gesamtgesellschaftlichen Dynamiken behandeln will, in die das Werk
eingebunden ist.

Ebenso wichtig sind die Bedingungen der Entstehung. Marvel Studios’ BLACK
PANTHER ist ein Industrieprodukt Hollywoods. Auch deswegen konnte er Schwarz-
Sein (blackness) eine globale Aufmerksamkeit verschaffen (vgl. Strong/Chaplin
2019), aber eben um einen Preis. Denn als Produkt Hollywoods unterliegt er den
Marktregeln und kann nur bedingt mit Seh- und Konsumgewohnheiten brechen,
um erfolgreich zu sein. Es geht also im Grunde darum, die Darstellung des Konig-
reichs Wakanda zu problematisieren: einerseits hinsichtlich seiner Darstellung als
para-kolonialer Idealstaat, das meint eine naive Vorstellung eines Nationalstaats,
die aus der Gleichzeitigkeit und absoluten Abgrenzung zum Kolonialschicksal sei-
ner Nachbarn abgeleitet wird; andererseits hinsichtlich der politischen Okonomie
Wakandas und der Nicht-Behandlung von sozialer und politischer Gerechtigkeit in
einer fiktiven Gesellschaft mit einem spirituellen Fithrer als Knig an der Spitze.

https://dol.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42.



https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Nicki K. Weber: Somewhere in Advance of Nowhere

4.1. Wakanda, ein para-kolonialer Idealstaat?

Wakanda wird als ein fiktiver Staat dargestellt, der sich durch seine Isolation und
fortschrittliche Technologie von der restlichen Welt abhebt. Wakandas Reichtum
basiert auf dem (fast) exklusiven Vorkommen von Vibranium, einem seltenen Me-
tall. Vibranium dient verschiedenen Anwendungen, von der Energiegewinnung
bis zur Herstellung und Unterhaltung von Hochtechnologie. Vibranium hat die
Eigenschaft, Energie zu absorbieren, zu speichern und wieder freizugeben. Dank
des auflerirdischen Rohstoffes hat sich in Wakanda eine Gesellschaft entwickelt, die
aufgrund von Hochtechnologie weit vor dem Rest der Welt liegt. Das Vibranium,
das nach einem Meteorabsturz auf das Territorium Wakandas krachte, ist nicht nur
Energietriger. Es beeinflusst die Natur und die Lebewesen. Nach dem Einschlag
des Meteoriten suchten >dimonische Geister« die Region heim, worauf der mich-
tigste Krieger der ansissigen Tribes, Bashenga, zur Panthergottheit Bast betet und
durch sie die Kraft erlangt, das Land vom Bosen zu befreien (vgl. Subrick, 2018) und
den Staat Wakanda zu griinden, der sich aus verschiedenen Tribes konstituiert. Um
Black Panther werden zu konnen, muss das Herzférmige Kraut, das in Wakanda
wichst, in einer Zeremonie getrunken werden. Dieses wurde durch den Kontakt
mit dem Vibranium verdndert und verleiht fortan Superkrifte (vgl. Jones, 2018).

Von auf’en betrachtet wahrt Wakanda den Schein eines postkolonialen Entwick-
lungslands. Dabei handelt es sich jedoch um eine von der Regierung Wakandas auf-
rechterhaltene Chimire. Denn der der zentralistische Staat verfolgt eine strikte Po-
litik der Isolation. Die Konigsfamilie hat sich dazu entschieden, das >wahre«Wakan-
davor der Aufdenwelt zu verstecken. Der technologische Vorsprung des Landes wird
vor der globalen Offentlichkeit verborgen, da man sich vor imperialen Begehrlich-
keiten schiitzen will. Ebenso wird der mégliche Missbrauch des Vibraniums thema-
tisiert. In den falschen Hinden kénnte es massive Schiden anrichten — oder wie Ben
Parker sagen wiirde: »With great power comes great responsibility!«

Aber fiir wen gilt es Verantwortung zu iibernehmen? Der Protektionismus
Wakandas wird aus einer panafrikanischen Perspektive kritisiert. So argumentiert
Russell Rickford (vgl. 2018): Die Moglichkeit, sich von der Welt abzuschotten, er-
sparte Wakanda eine koloniale Vergangenheit, auch blieb es vom Versklavtenhandel
verschont. Jede Form der panafrikanischen oder afrodiasporischen Solidaritit ist
angesichts dieser Politik jedoch undenkbar und klammert Fragen der globalen oder
diasporischen Verantwortung umfinglich aus. So wird zwar verhindert, dass das
Vibranium in die falschen Hinde gerit, es verhindert aber auch, dass Wakanda
seinen Fortschritt mit anderen postkolonialen Staaten teilen kann, die unter der
neokolonialen Weltordnung benachteiligt sind.

Das macht es als postkoloniale Utopie interessant und ebenso gefihrlich. Die
Politik der Isolation mag zwar nach innen einen Normalzustand ermoglichen, nach
auflen erfordert sie jedoch eine Politik des dauerhaften Ausnahmezustands, weil

https://dol.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42.

297


https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

298

Andere Systeme in der Science Fiction

Wakanda permanent vor der Auflenwelt versteckt und verteidigt werden muss.
Nichts ldsst sich in einer globalisierten Welt komplett verstecken; so verbreiten sich
auch Geriichte tiber Wakanda, das Eldorado Afrikas. Das weckt Begehrlichkeiten,
die die Isolation erschweren. Zwar zeigt der Film Einzelfille, in denen Personen
Wakanda verlassen, dabei handelt es sich aber meist um Sicherheitspersonal oder
Mitglieder der Konigsfamilie. Inwiefern andere Mitglieder der Gesellschaft reisen
konnen, oder wie gar Migration begegnet wird, bleibt unklar.

Die Darstellung Wakandas folgt einem methodologischen Nationalismus. Dieser
zeichnet sich dadurch aus, dass er Nationalstaaten als »abgegrenzte, unabhingi-
ge und relativ homogene Einheiten [versteht], die sich durch nationale Grenzen,
Institutionen und Gesetze konstituierten« (Beck/Grande, 2010, S. 189). In postko-
lonialen Diskursen ist die Legitimitit der westfilischen Ordnung, der Geburtsstun-
de des Nationalstaats, umstritten, weil sie, so Siba N'Zatioula Grovogui, dem euro-
péischen Kolonialismus entscheidenden Vorschub leistete (vgl. 2002). Um nicht ei-
ner kolonialen Logik anheimzufallen, die postkolonialen Staaten mit einer »verzerr-
ten Souverinitit, bei der politische, wirtschaftliche und sogar rechtliche Hindernis-
se ihre Unabhingigkeit einschrinken« (Getachew, 2022, S. 202), darstellen," findet
sich der emanzipatorische Entwurf eines afrikanischen Fortschrittsstaats Wakanda
in einem politischen Entwurf des Imperialismus wieder. So gesehen l4sst sich von
einer Utopie in nationalstaatlichen Grenzen sprechen, weil der Film einen protek-
tionistischen Nationalstaat propagiert und diasporische oder panafrikanische Ge-
genentwiirfe ausblendet. Das iiberrascht auch deshalb, weil Marvel Studios’ BLACK
PANTHER (2018) als afrofuturistischer Film verstanden wird. Das Genre des Afro-
futurismus aber ist eines der Diaspora, wie Sheree R. Thomas argumentiert (vgl.
2000). Es itberschreitet Grenzen und lisst sich nicht einhegen.

Die idealisierte Darstellung dieses Nationalstaates lisst kaum eine weitere Kri-
tikan den Herrschaftsverhiltnissen in Wakanda zu. Eingebettet in einen abgeschot-
teten Nationalstaat, erinnert der Black Panther in seiner spirituellen Fithrungsposi-
tion vielmehr an Marcus Garvey, dessen nationalistische Befreiungsvorstellung eine
Riickkehr nach Afrika und eine soziale Abschottung von Europa und seinen Ausliu-
fern vorsah (vgl. Ware/Linkugel, 1982).

Der Herrscher von Wakanda ist absolut, auch wenn er den Taifa Ngao, einen
Rat mit den Kdpfen der unterschiedlichen Bevolkerungsgruppen, in seine Regie-
rungskunst einbezieht. Das Fortschrittsnarrativ, der Elitarismus, die Monarchie
und auch die Staatsreligion, die letztlich die Deutungshoheit iber die Superhel-
den-Figur und den Konig von Wakanda, den Black Panther, hat, treten in den

11 1972 stellte Kwame Nkrumah bereits fest, dass »die >neuenc<afrikanische Staaten trotz der for-
malen Unabhingigkeit weiterhin in Abhdngigkeitsverhiltnisse verstrickt sind, die sich maf3-
geblich im Weltsystem widerspiegeln, das von neuen Hegemonialmachten wie den USA ge-
pragt sei« (Weber, 2022).

https://dol.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42.



https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Nicki K. Weber: Somewhere in Advance of Nowhere

Vordergrund, wihrend emanzipatorische Interessen, wie soziale Gerechtigkeit
oder internationale Solidaritit, in den Hintergrund geraten. Auch die Darstellung
des Tribalismus, einer stammesbezogenen Politik, und die mystisch-mythische
Verklirung der Erbfolge reflektieren eher »afrikanische Klischees, als dass sie ein
»anderes Afrika< imaginieren lassen. Wer Konig von Wakanda werden will, muss
nicht nur in einem engen Verwandtschaftsgrad zur Herrschaftselite stehen,” er
muss in Ritualkimpfen gegen andere Anspruchsberechtigte antreten. Diese Rituale
werden von den Hohepriestern tiberwacht. Der afrikanische Staat bleibt so per se
undemokratisch und archaisch. Demokratische Normen oder Praktiken, die auch
im vorkolonialen Afrika zu beobachten sind (vgl. Akuul, 2010), werden kaum bis gar
nicht behandelt.

4.2. Wakandanomics

Auch wenn es in den Marvel Comics immer wieder Berichte iiber streng regulierten
Aufdenhandel gibt (vgl. Hickman/Kessel, 2012), setzt die wakandische Konigsfami-
lie auf wirtschaftlichen Protektionismus und politischen Isolationismus. Wakanda
wird als idealer Staat dargestellt, dessen Okonomie wegen, nicht trotz der Isolation
stabil bleibt. Er wird als krasses Gegenteil postkolonialer Staaten des afrikanischen
Kontinents dargestellt. Dies wird den komplexen Realititen dieser Staaten nicht ge-
recht und fithrt zu einer vereinfachten Sichtweise, die die ungleichen Machtverhilt-
nisse der globalen neokolonialen Wirtschaftsordnung nicht beriicksichtigt.

Wakanda vermittelt das Bild, dass die technologischen Innovationen zu einem
hohen Lebensstandard gefiihrt haben und eine starke, autonome Wirtschaft ge-
schaffen werden konnte. Entgegen liberalen Erwartungen, dass erst internationaler
Handel zu nationalem Wohlstand fithren kann, ist das Konigreich in Isolation zum
fortschrittlichsten Land der Welt herangewachsen. Begrenzter und zentralisierter
Auflenhandel ermdglichen ein Wakanda, das in seiner idealisierten Darstellung
auch als eine Kritik am Ressourcenmanagement srealer< afrikanischer Regierungen
gelesen werden kann, denen von westlichen Institutionen und Staaten oftmals Fehl-
investitionen und Korruption vorgeworfen wird und damit auch eine fahrlissige
und selbstverschuldete Vernachlissigung der eigenen Bevélkerung. Das motiviert
keine Schaffenskraft, sondern zementiert Stereotypen. Dabei wird beispielsweise
aufler Acht gelassen, dass Wakanda eine einzigartige, geradezu phantastische,
wirtschaftliche Stellung innehat. Es scheint Upstream (Forderung), Midstream
(Lagerung und Transport) sowie Downstream (Raffinierung und Verarbeitung)
seines Rohstoffs gleichermafen zu kontrollieren (vgl. Economist, 2018).

Auf den Export eigener Ressourcen konzentrierte Linder, wie 2015 bis zu 90
Prozent Exportraten in Nigeria oder Angola, vernachlassigen oftmals andere Wirt-

12 Das verweist zudem auf einen eingebetteten Ethnonationalismus.

https://dol.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42.

299


https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

300

Andere Systeme in der Science Fiction

schaftssektoren, was oftmals zu Konflikten um soziale Gerechtigkeit fithrt (vgl.
Sow/Sy, 2018). Das wird als >Fluch der Ressourcen< bezeichnet, bei dem »der natiir-
liche Reichtum ein Land in Armut hilt, indem er die Produktion verdringt oder eine
riicksichtslose Regierung einsetzt« (Economist 2018, meine Ubers.). Mariama Sow
und Amadou Sy (vgl. 2018) vergleichen die Wirtschaftspolitik Wakandas mit Nor-
wegen oder Botswana, die dem Fluch mit Sozialpolitik entgegenwirken. Letzteres
hat sich beispielsweise dazu verpflichtet, Gewinne aus seinem Diamantenhandel
fir zukiinftige Generationen anzulegen. Ein dhnliches soziales Netz soll es auch in
Wakanda geben, auch wenn der Auflenhandel eher eine Ausnahme darstellt (vgl.
Jones, 2018). Es bleibt aber unklar, wie Wakanda seine Staatskassen fiillt und soziale
Absicherung gestaltet. Selbst militirische oder imperialistische Operationen sind
nicht ausgeschlossen.

4.3. Soziale und politische Verhaltnisse in Wakanda

Der Film zeichnet ein friedliches Wakanda, soziale Konflikte oder anhaltende
Probleme an den Grenzen, wie sie in den Comics behandelt werden (vgl. Coates/
Stelfreeze, 2016), werden nur randstindig thematisiert. Im Vordergrund stehen
Konflikte um die Erbfolge, die religios verklirt in naturwiichsigen Kolossen ausge-
tragen werden. Aber selbst wenn der Staat Wakanda durch Isolation und Hochtech-
nologie fiir befriedete politische Verhiltnisse sorgen kann, bleiben dennoch Fragen
offen.

Der Film vermittelt beispielsweise keine Armut in Wakanda. Trotz technologi-
scher Errungenschaften zeigt er eine Mischung aus traditionellen, vor allem land-
wirtschaftlichen, und digitalen Wirtschaftsformen, wobei Gemeinschaft und Fami-
lie wichtige soziale und wirtschaftliche Einheiten darstellen. Darstellungen des Gre-
at Mound, der Mine, in der Vibranium abgebaut wird, zeigen ausschlielich tech-
nische Systeme. Das vermittelt ein Bild, in dem schwere korperliche und potentiell
gefihrliche Arbeit von Maschinen erledigt wird. Das Labor, in dem der Rohstoff zur
Hochtechnologie verarbeitet wird, wird von der Prinzessin Shuri geleitet. Das Wis-
sen um den direkten Umgang mit Vibranium scheint zentral verwaltet zu sein. Der
Vorginger von Shuri war ebenfalls Mitglied der Knigsfamilie und mit der Aufga-
be betraut, entfithrte Biirger*innen von Wakanda aufzuspiiren. Sowohl Erfolge wie
auch Misserfolge scheinen in Wakanda in sehr kleinen Kreisen geteilt zu werden
(vgl. Pilgrim, 2017).

Dass Arbeit in BLACK PANTHER nicht dargestellt wird, ist fiir Comic-Verfilmun-
gen nicht ungewdhnlich. Im Star-Wars-Franchise waren es Droiden, die zumindest
von menschlichen Vorstehern bewacht wurden, bevor das Prequel ANDOR (2022)
die Zwangsarbeit in den imperialen Gefingnissen thematisierte. Gerade fiir einen
Film, der im antikolonialen Geist entstanden ist, ist die Nicht-Behandlung von
Arbeit durchaus problematisch. Die Aufstinde der Movimento Popular de Liber-

https://dol.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42.



https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Nicki K. Weber: Somewhere in Advance of Nowhere

tagdo de Angola (MPLA) gegen Zwangsarbeit in Luanda waren ein Drehpunkt des
antikolonialen Widerstands gegen die portugiesische Kolonialherrschaft (vgl. Va-
rela/Lougd 2020, S. 210). Antikolonialer Widerstandskampf ist auch immer Kampf
gegen unmenschliche Arbeitsverhiltnisse.

4.4. Killmonger als Bruchstelle

Marvel Studios’ BLACK PANTHER ist auf seine Art ein tragischer Film. Einerseits lie-
fert er viele Anschliisse fir Reprasentationsdebatten. Der Superheld Black Panther
wurde von Stan Lee und Jack Kirby wihrend der US-Biirgerrechtsbewegung und der
Phase der Dekolonialisierung Afrikas ins Leben gerufen. Auch in jiingerer Vergan-
genheit, vor allem mit dem 2018 erschienenen Blockbuster, war T’Challa der ers-
te schwarze und afrikanische Superheld im Franchise. Andererseits sind manche
dieser Reprisentationsfragen aus der Perspektive Schwarzer Kulturkritik zumin-
dest zweifelhaft. Der Patriarch T’"Challa wird zwar als innerlich zerrissen dargestellt,
nicht zuletzt aufgrund der Ereignisse um Marvel Studios’ CAPTAIN AMERICA: CIVIL
WAR (2016), die auch eine Bedrohung fiir Wakanda darstellen und nach globaler Ko-
operation schreien. T'Challa muss die Notwendigkeit, Wakanda der Welt zu offen-
baren, in Erwidgung ziehen. Dennoch bleibt die vom (2020 viel zu frith verstorbenen)
Chadwick Boseman verkoérperte Rolle eine Reprisentation von Wakandas konser-
vativem Nationalismus. Daran dndert auch nicht, dass T'Challa letztlich iiberzeugt
wird und sich am Ende des ersten Films der Welt 6ffnet. Sein Werkzeug, ein Ent-
wicklungsprogramm, erinnert aber wieder stark an westliche AuRenpolitik.

Viel interessanter erscheint der Antagonist, sein Cousin N’Jadaka, genannt Erik
Killmonger. Sein Auftreten stellt Wakanda auf den Kopf. Im Exil aufgewachsen, ist
N’Jadaka das Produkt beider Welten, Wakanda und - in seinem Fall — der Vereinig-
ten Staaten von Amerika. Er verkorpert, was der postkoloniale Theoretiker Homi Bh-
abha (vgl. 1995) als Hybriditit bezeichnet. Bhabha beschreibt so einen dynamischen
Prozess, der den Gegensatz von Kolonialherrscher und Kolonisierten (oder von hier
und dort, schwarz und weifd etc.) aufbricht. Hybriditit ist die unbeabsichtigt pro-
duktive Kraft, die dem Kolonialismus entspringt, der auch das Zusammenspiel und
die gegenseitige Beeinflussung von Kulturen erdffnet und so neue, hybride Identi-
titen erschafft.

Der Film stellt Killmonger in einer Szene vor, die fiir gegenwirtige Debatten der
Restitutionsarbeit interessant ist, in dessen Kern immer Selbstbestimmung verhan-
delt wird. Killmonger (gespielt von Michael B. Jordan) steht im Londoner British
Museum vor einer Vitrine mit afrikanischer Kunst. Die Kuratorin des Museums er-
klart ihm selbstbewusst die Geschichte der ausgestellten Stiicke, aber Killmonger
unterbricht sie, indem er auf ein Artefakt zeigt und erklirt, dass dieses nicht aus
Benin, sondern aus Wakanda stammt und aus Vibranium ist. Er weist darauf hin,
dass es durch koloniale Pliinderungen iiber Benin nach Europa gebracht wurde und

https://dol.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42.

301


https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

302

Andere Systeme in der Science Fiction

erdffnet der Kuratorin, dass er vorhat, dem Museum das Stiick abzunehmen. Dass
Killmonger im Anschluss an das Gespriach mit der Kuratorin das Objekt entwen-
det, kann als Akt des Zuriickholens verstanden werden, in dem Handlung ermég-
lich wird. Im diasporischen Raum sind diese Artefakte eine Form von Machtobjek-
ten. Wihrend Mikael Assilkinga unter Machtobjekten jene Artefakte versteht, die im
»Alltagsleben oder gelegentlich fiir hochbedeutsame kulturelle Praktiken verwendet
werden und die Macht eines Konigs bzw. einer Kénigin in zentralisierten Gesell-
schaften oder die der fithrenden Gruppe in nicht zentralisierten Gemeinschaften
symbolisieren« (2023, S.160), sind hier im Anschluss daran unter Machtobjekten
jene Artefakte zu verstehen, die durch ihre Dislokation, der Entwendung und des
Transfers nach Europa im Zuge des Kolonialismus, den Raum der Hybriditit er6ft-
nen.

Diese Szene ist eine der stirksten des Films, weil sie eine Alternative zu Wakan-
das Isolationismus ist. Killmonger verkorpert die Rolle des Revolutionirs. Eines sei-
ner zentralen Ziele ist es, Wakandas fortschrittliche Technologie und Ressourcen zu
nutzen, um bewaffnete Aufstinde rassifizierter Gemeinschaften weltweit zu unter-
stiitzen. Er problematisiert angesichts globaler Ungleichheitsverhiltnisse den Iso-
lationismus Wakandas und das politische System, das er fiir den Tod seines Va-
ters N’Jobu verantwortlich macht.” Killmonger glaubt an die Méglichkeit, globale
Machtstrukturen verandern zu kénnen.

Dabei liuft er Gefahr, imperiale Muster zu wiederholen. Sollte er die Herr-
schaft iitber Wakanda erlangen konnte er selbst zum stereotypischen postkolonialen
Machthaber werden, der mit vermeintlich guten Absichten die Macht erlangt und
im Laufe der Zeit nur noch nach den eigenen politischen Interessen handeln wird
(vgl. Tallapessy/Wahyuningsih/Anjasari, 2020, S. 85). Auch diese Ambivalenzen sind
dem dritten Raum zuzurechnen, denn Killmonger ist nicht der bessere Superheld,
sondern der notwendige Kontrast, der die kolonialen Stereotypen energisch stort.

5. Statt einer Schlussfolgerung: Wakanda forever?!

Eine Schwarze Kulturkritik problematisiert Reprisentationsangebote dort, wo sie
Identititen stilisiert, die der Komplexitit der postkolonialen Gegenwart nicht ge-
recht werden. Simplifizierung komplexer Verhiltnisse driickt sich beispielsweise als
Traditionalisierung aus, gegen die der US-Rapper Kendrick Lamar im eingangs zi-
tierten Liedtext anschreibt. Als Simplifizierung kann auch der homogenisierende
Charakter des kapitalistischen Marktes verstanden werden. Einfache, also eindeu-
tige und oftmals unterkomplexe Produkte, lassen sich in einer neoliberalen Zeit,
in der alles einen Geldwert hat (vgl. Vogl, 2010), besser vermarkten. Das gilt noch

13 N’Jobu wollte wakandische Geheimnisse verkaufen und wurde vom Black Panther getotet.

https://dol.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42.



https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Nicki K. Weber: Somewhere in Advance of Nowhere

mehr, wenn Kulturprodukte, die zum Triumen von der Zukunft einladen, den he-
gemonialen Vorstellungen einer kapitalistischen Weltordnung entsprechen. Als ein
solches Produkt kann Wakanda, nebst emanzipatorischer Nebenerzihlungen’, auch
verstanden werden. Noch dazu muss gefragt werden, fiir wen dieses Angebot eman-
zipatorisch sein soll. Marvel Studios’ BLACK PANTHER scheint vorrangig fiir ein klas-
sisches Hollywood-Publikum geschrieben zu sein, weniger fiir den Globalen Siiden.
Auch dasist eine Nebenwirkung der Homogenisierung am Weltmarkt, der nach wie
vor eine starke Schieflage gen nérdliche Hemisphire aufweist.

Schwarze Science Fiction bedeutet die Moglichkeit, die Vorstellungskraft zur
Befreiung und Ermichtigung marginalisierter Gemeinschaften freizusetzen. Sie
eréffnet nicht nur Rdume zur Kritik bestehender Machtstrukturen, sondern bietet
auch Visionen alternativer Zukiinfte, die durch die Praktiken antikolonialer und
antirassistischer Bewegungen inspiriert sind. Diese Narrative schaffen es, die
oft dystopischen Darstellungen der Gegenwart zu durchbrechen und die radikale
Hoffnung auf zukiinftige soziale Gerechtigkeit zu erméglichen.

Wesentlich ist die Erkenntnis, dass die Vorstellungskraft eine fundamenta-
le Rolle in der politischen Subjektivitit spielt. Die Fihigkeit, sich eine andere,
gerechtere Zukunft vorzustellen, ist eng mit der Moglichkeit verbunden, gegen-
wirtige Unterdriickung zu iiberwinden und Handlungsspielriume zu erweitern.
Der Schwarze Surrealismus und der Afrofuturismus bieten hier wichtige Ansitze,
indem sie traditionelle Wahrnehmungen herausfordern und neue kulturelle und
soziale Realititen schaffen.

Marvel Studios’ BLACK PANTHER zeigt jedoch auch die Ambivalenzen utopischer
Darstellungen alternative Zukiinfte auf. Wihrend Wakanda als technologisch fort-
schrittlich und sozial befriedeter Staat prisentiert wird, bleibt die Kritik an seinem
isolationistischen Nationalismus und den monarchisch-patriarchalen Strukturen
weitgehend aus. Der Antagonist Erik Killmonger stellt dabei eine notwendige Her-
ausforderung dar, indem er die globalen Ungleichheiten und die politischen Verstri-
ckungen Wakandas problematisiert.

AbschliefRend lisst sich festhalten, dass Schwarze Science Fiction, durch ihre
Verbindung von spekulativer Fiktion, Afrofuturismus und Surrealismus nicht nur
als Unterhaltung dient, sondern auch ein kraftvolles Werkzeug fir die Reflexion und
Transformation der sozialen Realitit ist. Subversiv konsumiert, ermdglicht sie es,
bestehende Machtstrukturen zu hinterfragen, und bietet visionire Perspektiven fiir
eine gerechtere Welt, die sich iiber die engen Grenzen der gegenwirtigen Realitit
hinausbewegen.

https://dol.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42.

303


https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

304

Andere Systeme in der Science Fiction

Bibliografie
Filme

BLACK PANTHER (2018). Regie: Ryan Coogler; Marvel Studios.

CAPTAIN AMERICA: CIVIL WAR (2016): Regie: Anthony Russo/Joe Russo; Marvel Stu-
dios.

DER HERR DER RINGE. DIE RINGE DER MACHT (2022): Showrunner: Patrick McKay/
J. D. Payne; Amazon Studios u.a.

HousE OoF THE DRAGON (2022). Showrunner: Ryan Condal; Warner Bros.

THE MoVIES THAT MADE Us (2019). Showrunner: Brian Volk-Weiss; The Nacelle
Company.

STAR WARS: ANDOR (2022). Regie: Tony Gilroy; Lucasfilm.

Literatur

Akuul, Timbee (2010): »Indigenous Democratic Norms and Values of Pre-colonial
Africa: Lessons For Contemporary Nigeria«. In: Journal of Arts and Contemporary
Society 2(1), S. 37—45.

Ashcroft, Bill/Gareth Griffiths/Helen Tiffin (2013): Postcolonial Studies. The Key Con-
cepts. London: Routledge.

Assilkinga, Mikaél (2023): »Verkannt, vermisst, begehrt: Machtobjekte aus Kame-
run in Deutschland«. In: Atlas der Abwesenheit: Kameruns Kulturerbe in Deutschland,
S. 157-171. DOI: 10.11588/arthistoricum.1219.c17225.

Bader, Paulina/Florian Becker/Alex Demirovié¢/Julia Diick (2011): »Die multiple Kri-
se — Krisendynamiken im neoliberalen Kapitalismus«. In: Paulina Bader/Florian
Becker/Alex Demirovié¢/Julia Ditck (Hrsg.): VielfachKrise. Im finanzmarktdominier-
ten Kapitalismus. Hamburg: VSA Verlag, S. 11-28.

Baldwin, James (2021): Ein anderes Land. Miinchen: dtv.

Beck, Ulrich/Edgar Grande (2010): »Jenseits des methodologischen Nationalismus«.
In: SozW Soziale Welt 61(3-4), S. 187—216. DOI: 10.5771/0038-6073-2010-3-4-187.

Benjamin, Ruha (2019): Race after technology. Abolitionist tools for the new Jim code. Cam-
bridge: Polity Press.

Bhabha, Homi A. (1995): »Cultural Diversity and Cultural Differences«. In: Bill Ash-
croft/Gareth Griffiths/Helen Tiffin (Hrsg.): The Post-colonial Studies Reader. Lon-
don: Routledge, S. 206—209

brown, adrienne maree (2015): »Outro«. In: adrienne maree brown/Walidah Imari-
sha (Hrsg.): Octavia’s Brood: Science Fiction Stovies from Social Justice Movements. Oak-
land/Edinburgh: AK Press, S. 279—282.

Césaire, Aimé (2013): »Négreries : conscience raciale et révolution sociale«. In: Les
Temps Modernes 676(5), S. 249—251. DOI: 10.3917/ltm.676.0249.

https://dol.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42.



https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Nicki K. Weber: Somewhere in Advance of Nowhere

Césaire, Aimé (2017): Uber den Kolonialismus. 2. Auflage. Berlin: Alexander Verlag.

Coates, Ta-Nehisi/Brian Stelfreeze (2016): Black Panther: A Nation Under Our Feet #1.
New York: Marvel Comics.

Collins, Sean T. (2022): »House of the Dragon«. Steve Toussaint on Playing Lord
Corlys, Boat Guy. In: The New York Times 29.08.2022, https://www.nytimes.co
m/2022/08/29/arts/television/house-of-the-dragon-steve-toussaint-lord-corly
s.html (letzter Zugriff: 03.01.2025).

Dath, Dietmar (2019): Niegeschichte. Science Fiction als Kunst- und Denkmaschine. Berlin:
Matthes & Seitz.

Dery, Mark (1994): »Black to the Future: Interviews with Samuel R. Delany, Greg Tate,
and Tricia Rose«. In: Dery Mark (Hrsg.): Flame Wars. New York: Duke University
Press, S. 179-222. DOI: 10.1515/978082.2396765-010.

Dery, Mark (2008): »Black to the Future: Afro-Futurism 1.0«. In: Marleen S. Barr
(Hrsg.): Afro-Future Females: Black Writer’s Chart Science Fiction'’s Newest New-Wave
Trajectory. Columbus, OH: The Ohio State University Press, S. 6-13.

Economist, The (2018): »Wakandanomics«. In: The Economist 426(9085), S. 77.

Ellison, Ralph (2020): Der unsichtbare Mann. Berlin: Aufbau Taschenbuch Verlag.

Fanon, Frantz (1981): Die Verdammten dieser Erde. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Fanon, Frantz (2015): Schwarze Haut, Weif3e Masken. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Francis, Terri (2013): »Introduction: The No-Theory Chant of Afrosurrealism«. In:
Black Camera 5(1), S. 95—112. DOI: 10.2979/blackcamera.5.1.95.

Gates Jr., Henry Louis (1993): »Das Schwarze der schwarzen Literatur. Uber das
Zeichen und den »Signifying Monkey«. In: Diedrich Diederichsen (Hrsg.): Yo!
Hermeneutics! Schwarze Kulturkritik. Pop, Medien, Feminismus. Mannheim: Edition
ID-Archiv, S. 177-183.

Getachew, Adom (2016): »Universalism After the Post-colonial Turn. Interpreting the
Haitian Revolution«. In: Political Theory 44(6), S. 821—845.

Getachew, Adom (2022): Die Welt nach den Imperien. Aufstieg und Niedergang der postko-
lonialen Selbstbestimmung. Berlin: Suhrkamp.

Gottlich, Udo (2010): »Wie Kultur reprisentativ wird. Die Politik der Cultural Stu-
dies«. In: Udo Gottlich/Clemens Albrecht/Winfried Gebhardt (Hrsg.): Populire
Kultur als veprisentative Kultur. Die Herausforderung der Cultural Studies. K6ln: Ha-
lem, S. 18—34.

Grovogui, Siba N. (2002): »Regimes of Sovereignty: International Morality and the
African Condition«. In: European Journal of International Relations 8(3), S. 315—338.
DOI:10.1177/1354066102008003001.

Hall, Stuart (1989): »Rassismus als ideologischer Diskurs«. In: Das Argument. Zeit-
schrift fiir Philosophie und Sozialwissenschaften 1989(178), S. 913—-92.1.

Hall, Stuart (2013): »Wann gab es >das Postkoloniale? Denken an der Grenze«.
In: Sebastian Conrad/Shalini Randeria/Regina Rémbhild (Hrsg.): Jenseits des Eu-

https://dol.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42.

305


https://www.nytimes.com/2022/08/29/arts/television/house-of-the-dragon-steve-toussaint-lord-corlys.html
https://www.nytimes.com/2022/08/29/arts/television/house-of-the-dragon-steve-toussaint-lord-corlys.html
https://www.nytimes.com/2022/08/29/arts/television/house-of-the-dragon-steve-toussaint-lord-corlys.html
https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://www.nytimes.com/2022/08/29/arts/television/house-of-the-dragon-steve-toussaint-lord-corlys.html
https://www.nytimes.com/2022/08/29/arts/television/house-of-the-dragon-steve-toussaint-lord-corlys.html
https://www.nytimes.com/2022/08/29/arts/television/house-of-the-dragon-steve-toussaint-lord-corlys.html

306

Andere Systeme in der Science Fiction

rozentrismus. Postkoloniale Perspektiven in den Geschichts- und Kulturwissenschaften.
Frankfurt a.M.: Campus Verlag, S. 197-223.

Hall, Stuart (2021a): »Antonio Gramscis Erneuerung des Marxismus und ihre Bedeu-
tung fiir die Erforschung von Race und Ethnizitit«. In: ders. (Hrsg.): Schriften 1.
Berlin: Argument Verlag, S. 58-91.

Hall, Stuart (2021b): »Was ist >Schwarz< an der popularen Schwarzen Kultur?«. In:
ders. (Hrsg.): Schriften 1. Berlin: Argument Verlag, S. 519-532.

Hickman, Jonathan/Karl Kessel (2012): Fantastic Four #607. New York: Marvel Comics.

Imarisha, Walidah (2015): »Introduction«. In: adrienne maree brown/Walidah Ima-
risha (Hrsg.): Octavia’s Brood: Science Fiction Stories from Social Justice Movements.
Oakland/Edinburgh: AKX Press, S. 3-6.

Jaeggi, Rahel (2014): Kritik der Lebensformen. Berlin: Suhrkamp.

Jones, Nate (2018): »A Brief History of Wakanda, Black Panther’s Fictional Utopiax.
In: Vulture, https://www.vulture.com/2018/02/black-panthers-wakanda-explai
ned.html (letzter Zugriff: 03.01.2025).

Kelley, Robin D.G. (2013): »Jayne Cortez Remembrance«. In: Black Renaissance 13(1),
S. 129.

Kelley, Robin D.G. (2022): Freedom Dreams: The Black Radical Imagination. Uberarb. 1.
Auflage, Boston/MA: Beacon Press.

Klotter, Christoph/Nils Beckenbach (2012): Romantik und Gewalt. Jugendbewegungen
im19., 20. und 21. Jahrhundert. Berlin: Springer.

Kelly, Natasha A. (2021): Rassismus. Strukturelle Probleme brauchen strukturelle Lisungen.
Zurich: Atrium Verlag.

Krishnaswamy, Revathi (2008): »Postcolonial and Globalization Studies. Connec-
tions, Conflicts, Complicities«. In: Revathi Krishnaswamy/John C. Hawley
(Hrsg.): The Postcolonial and the Global. Minneapolis: University of Minnesota
Press, S. 2—21.

Lamar, Kendrick (2018): Black Panther: The Album. Interscope Records.

Leggewie, Claus (1987): »Kulturelle Hegemonie — Gramsci und die Folgen«. In: Levia-
than 15(2), S. 285—304.

Lepold, Kristina/Marina Martinez Mateo (2021): »Einleitung.« In: dies. (Hrsg.): Cri-
tical Philosophy of Race. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 7-37.

Loick, Daniel (2024): Die Uberlegenheit der Unterlegenen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Marchart, Oliver (2018): Cultural Studies. 2 Auflage. Stuttgart: utb.

Mills, Charles W. (2015): »But What Are You Really?«: The Metaphysics of Race.«
In: ders. (Hrsg.): Blackness Visible. Ithaca, NY: Cornell University Press, S. 41-66.
DOI:10.7591/9781501702952-004.

Negri, Antonio/Michael Hardt (2003): Empire. Die neue Weltordnung. Frankfurt a.M.:
campus.

Newby, Richard. (2022): »A Racist Backlash to >Rings of Power« Puts Tolkien’s Legacy
Into Focus«. In: The Hollywood Reporter 02.09.202.2, https://www.hollywoodrepo

https://dol.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42.



https://www.vulture.com/2018/02/black-panthers-wakanda-explained.html
https://www.vulture.com/2018/02/black-panthers-wakanda-explained.html
https://www.hollywoodreporter.com/tv/tv-features/lord-of-the-rings-rings-of-power-racist-backlash-1235211341/
https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://www.vulture.com/2018/02/black-panthers-wakanda-explained.html
https://www.vulture.com/2018/02/black-panthers-wakanda-explained.html
https://www.hollywoodreporter.com/tv/tv-features/lord-of-the-rings-rings-of-power-racist-backlash-1235211341/

Nicki K. Weber: Somewhere in Advance of Nowhere

rter.com/tv/tv-features/lord-of-the-rings-rings-of-power-racist-backlash-123
5211341/ (letzter Zugriff: 03.01.2025).

Nielsen, Cynthia R. (2013): »Frantz Fanon and the Négritude Movement: How Stra-
tegic Essentialism Subverts Manichean Binaries«. In: Callaloo 36(2), S. 342—352.

Pilgrim, Will Corona (2017): Black Panther Prelude #1. New York: Marvel Comics.

Rabaka, Reiland (2010): Africana Critical Theory: Reconstructing The Black Radical Tradi-
tion, From W. E. B. Du Bois and C. L. R. James to Frantz Fanon and Amilcar Cabral.
London: Rowman & Littlefield.

Rickford, Russel (2018): »I have a problem with >Black Panther«. In: Africa is a Coun-
try 22.02.2018, https://africasacountry.com/2018/02/i-have-a-problem-with-bl
ack-panther (letzter Zugriff: 03.01.2025).

Rosemont, Franklin/Robin D. G. Kelley (2009): Black, Brown, & Beige. Surrealist Writin-
gs from Africa and the Diaspora. Austin: University of Texas Press.

Sartre, Jean-Paul (1984): Schwarze und WeifSe Literatur. Aufsitze zur Literatur. Reinbek
bei Hamburg: Rowohlt Taschenbuch Verlag.

Sow, Mariama/Amadou Sy (2018): »Lessons from Marvel's Black Panther: Na-
tural resource management and increased openness in Africa«. In: Broo-
kings, https://www.brookings.edu/articles/lessons-from-marvels-black-panth
er-natural-resource-management-and-regional-collaboration-in-africa/ (letz-
ter Zugriff: 03.01.2025).

Subrick, Robert J. (2018): »The political economy of Black Panther’s Wakanda«. In:
Brian O'Roark/Rob Salkowitz (Hrsg.): Superheroes and Economics. London: Rout-
ledge, S. 65-79.

Strong, Myron T./K. Sean Chaplin (2019): »Afrofuturism and Black Panther«. In: Con-
texts 18(2), S. 58—59. DOI:10.1177/1536504219854725.

Tallapessy, Albert/Indah Wahyuningsih/Riska Anjasari (2020): »Postcolonial Dis-
course in Coogler’s Black Panther: A Multimodal Critical Discourse Analysis«.
In: Humaniora 32(1), S. 75—-87. DOI: 10.22146/jh.47234.

Thumfart, Alexander (2009): »Reprisentation«. In: Stefan Gosepath/Wilfried
Hirsch/Robin Celikates (Hrsg.): Handbuch der Politischen Philosophie und Sozial-
philosophie. Berlin: De Gruyter, S. 1113-1117. DOI:10.1515/HPPSID_294.

Thomas, Sheree R. (Hrsg.) (2000): Dark Matter: A Century of Speculative Fiction from the
African Diaspora. New York: Aspect.

Varela, Raquel/Jodo Louga (2020): »African Forced Labour and Anti-colonial Strug-
gles in the Portuguese Revolution: A Global Labour History Perspective«. In: Pe-
pijn Brandon/Peyman Jafari/Stefan Miller (Hrsg.): Worlds of Labour Turned Upside
Down. Revolutions and Labour Relations in Global Historical Perspective. Leiden: Brill,
S.199-223. DOI: 10.1163/9789004440395_009.

Vogl, Joseph (2010): Das Gespenst des Kapitals. Zirich: Diaphanes Verlag.

Walter, Lachlan (2018): »Surrealism and Science Fiction«. In: AUREALIS 2018 (108),
S.37-43.

https://dol.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42.

307


https://www.hollywoodreporter.com/tv/tv-features/lord-of-the-rings-rings-of-power-racist-backlash-1235211341/
https://www.hollywoodreporter.com/tv/tv-features/lord-of-the-rings-rings-of-power-racist-backlash-1235211341/
https://www.hollywoodreporter.com/tv/tv-features/lord-of-the-rings-rings-of-power-racist-backlash-1235211341/
https://www.hollywoodreporter.com/tv/tv-features/lord-of-the-rings-rings-of-power-racist-backlash-1235211341/
https://africasacountry.com/2018/02/i-have-a-problem-with-black-panther
https://africasacountry.com/2018/02/i-have-a-problem-with-black-panther
https://www.brookings.edu/articles/lessons-from-marvels-black-panther-natural-resource-management-and-regional-collaboration-in-africa/
https://www.brookings.edu/articles/lessons-from-marvels-black-panther-natural-resource-management-and-regional-collaboration-in-africa/
https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://www.hollywoodreporter.com/tv/tv-features/lord-of-the-rings-rings-of-power-racist-backlash-1235211341/
https://www.hollywoodreporter.com/tv/tv-features/lord-of-the-rings-rings-of-power-racist-backlash-1235211341/
https://www.hollywoodreporter.com/tv/tv-features/lord-of-the-rings-rings-of-power-racist-backlash-1235211341/
https://www.hollywoodreporter.com/tv/tv-features/lord-of-the-rings-rings-of-power-racist-backlash-1235211341/
https://africasacountry.com/2018/02/i-have-a-problem-with-black-panther
https://africasacountry.com/2018/02/i-have-a-problem-with-black-panther
https://www.brookings.edu/articles/lessons-from-marvels-black-panther-natural-resource-management-and-regional-collaboration-in-africa/
https://www.brookings.edu/articles/lessons-from-marvels-black-panther-natural-resource-management-and-regional-collaboration-in-africa/

308  Andere Systeme in der Science Fiction

Ware, B. L./Wilmer A. Linkugel (1982): »The rhetorical persona: Marcus Gar-
vey as black moses«. In: Communication Monographs 49(1), S.50-62. DOI:
10.1080/03637758209376070.

Weber, Nicki K. (2022): »Neokolonialismus genau betrachtet: Versuch einer um-
fassenden Begriffsbestimmung«. In: WSF — Wissenschaft und Frieden 2022(2),
S. 28-31.

Wright, Richard (2019): Sohn dieses Landes. Ziirich: Kein & Aber.

Winter, Rainer (2006): »Stuart Hall: Die Erfindung der Cultural Studies«. In: Ste-
phan Moebius/Dirk Quadflieg (Hrsg.): Kultur. Theorien der Gegenwart. Wiesbaden:
VS Verlag fiir Sozialwissenschaften, S. 381-393. DOI: 10.1007/978-3-531-90017-
9_30.

https://dol.org/10.14361/9783839470671-015 - am 13.02.2026, 13:28:42.



https://doi.org/10.14361/9783839470671-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

