
Die Form der Macht 
Immanenz und Kritik

Martin Saar

Einleitung: Macht nach Foucault

Mehr als 40 Jahre nach Foucaults Machtanalyse und seinem berühm-
testen Buch zur Macht sind Bilanzen und Überprüfungen der in Über-
wachen und Strafen vorgeschlagenen Grundbegriffe und theoretischen 
Werkzeuge angebracht und sinnvoll. Im Folgenden soll ein Motiv, das in 
diesem Buch eine zentrale Rolle spielt, knapp rekonstruiert und disku-
tiert werden, das zu Recht berühmt ist und das die politischen und phi-
losophischen Bezugnahmen auf die Arbeit von Foucault geprägt hat wie 
nur wenige andere. Es ist die Frage nach der Reichweite und der Form der 
Macht, von der Foucault spricht und von der er andere, frühere Formen 
der Macht abgrenzt. Die historisch neue Form der Macht bleibt, so die 
historische These, anders als die frühere, dem Körper und der Seele des 
Menschen nicht äußerlich, sondern geht »ins Innere« selbst über.1

Die Macht, deren Analyse Foucault vorschlägt, ist konstitutiv; sie zu 
beschreiben und zu kritisieren, bezieht sich auf etwas Wesentliches und 
Internes an und in sozialen Beziehungen, nicht auf etwas, was ihnen zu-
kommen kann oder nicht. Diese Art, den Sitz oder den Ort der Macht 
zu beschreiben, war seinerzeit revolutionär gegenüber den »klassischen« 
Machttheorien, und der sozialtheoretische Streit um ihre Implikationen 

1 | Michel Foucault, »Die Machtverhältnisse gehen in das Innere der Körper über« 

(1977), in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits, hg. von Daniel Defer t und 

François Ewald unter Mitarbeit von Jacques Lagrange, Frankfur t a.M. 2004, Bd. 3, 

Nr. 306, S. 298-309.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-008 - am 14.02.2026, 09:44:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


158 Mar tin Saar

dauert zu Recht an.2 Dass sie weitgehende methodische und politische 
Implikationen hat, ist offensichtlich: Denn diese innere – moderne, neue – 
Macht zu analysieren oder zu kritisieren oder ihr etwas entgegenzusetzen 
ist schwierig, vielleicht sogar unmöglich, da das, was man der Macht ent-
gegensetzen könnte – in den klassischen Machttheorien etwa: Freiheit, 
Handlungsfähigkeit, Subjektivität – in der neuen Beschreibung als von 
der Macht selbst durchdrungen oder sogar hervorgebracht erscheint.

Dieser Hinweis auf diese Komplexität der Macht und auf die Unmög-
lichkeit einfacher Entgegensetzungen unter modernen Verhältnissen war 
von Beginn an und ist bis heute für viele der Kern von Foucaults Ver-
mächtnis für eine kritisch-politische Analyse und Kritik von Machtver-
hältnissen, auch wo dies die theoretische und praktische Möglichkeit von 
Veränderung und Befreiung enorm verkompliziert. Denn die Macht, die 
in uns, ja, die wir selber sind, lässt sich nun einmal nicht auf eine einfa-
che oder direkte Weise bekämpfen oder transformieren.

Im Folgenden soll eine Lesart dieses Problems oder dieses machtana-
lytischen Topos vorgeschlagen werden, die einerseits diesen systemati-
schen Vorschlag auf- und ernstnimmt, andererseits in den Konsequenzen 
zumindest in der Akzentuierung von der hier kurz angeführten üblichen 
Darstellung in Form einer Theorie der vielen Machtformen abweicht. Die 
These vom konstitutiven, internen oder immanenten Charakter moder-
ner, oder, in Foucaults historischer Zuspitzung: postsouveräner Macht 
ist – in diesem anderen Verständnis – mehrdeutig und ihre historistische 
Lesart ist nur eine unter mehreren. Sie ist ebenso eine These über die 
Unausweichlichkeit wie über die partielle Verwindbarkeit von Macht ganz 
allgemein, da in diesem Verständnis die Macht nichts – für das Subjekt – 
Anderes, Fremdes und Heterogenes ist, sondern es aus der Macht selbst 

2 | Dass sich Macht »nie in den Händen gewisser Leute« befindet, argumentier t 

Foucault in großer Ausführlichkeit in den ersten beiden Vorlesungen von In Ver-

teidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am Collège de France 1975-76, hg. von 

Mauro Bertani, François Ewald, Alessandro Fontana, Frankfur t 2001, hier: S. 45. 

In ideengeschichtlicher Hinsicht überraschend sind die Parallelen mit Niklas Luh-

mann, »Klassische Theorie der Macht. Kritik ihrer Prämissen«, in: Zeitschrift für 

Politik 16 (1969), S. 149-170.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-008 - am 14.02.2026, 09:44:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Form der Macht 159

kommt und hervorgebracht wird und es sie zugleich mithervorbringt. 
Dies schmälert nicht die schwierige Aufgabe, solche komplexen und 
intensiven Machtverhältnisse in all ihrer Heteronomie und in all ihren 
veränderlichen Formen beschreiben zu müssen. Aber es gibt Hinweise 
darauf, dass Foucault denkt, dass die jeweiligen Machtverhältnisse nicht 
die einzigen und nicht die letzten sind. Diese Perspektive ist nicht schon 
mit der Diagnose der jeweiligen Form, in der sie derzeit vorliegen, er-
reicht. Eine Machtanalytik nach Foucault wäre dann mehr als nur eine 
Deskription von Formen, in denen Macht auftauchen kann und in denen 
sie mehr oder weniger tief oder tiefgreifend ist. Es ist plausibler, davon 
auszugehen, dass Analyse und Kritik der Formen der Macht, und das 
heißt auch die theoretisch induzierte Transformation der Macht selbst, 
ganz generell intrinsisch zusammenhängen; und dass auch die Möglich-
keit von Freiheit, Anders-Handeln und Gegen-Handeln-Können aus dem 
immanenten Charakter der Macht selbst, als eine ihrer Formen aus der 
Macht als solcher erwächst.

Dies herauszustellen und als praktische Option sichtbar zu machen, 
könnte man als ein Verfahren der Kritik kennzeichnen, die das Imma-
nent-sein der Macht akzeptiert und aus ihr Schlüsse zieht; in einem an-
deren Sinne, als ihn die gegenwärtige sozialphilosophische Debatte um 
die Formen der Kritik verwendet, könnte man dies ›immanente Kritik‹ 
nennen. Sie wird wesentlich informiert von der Idee, dass Macht immer 
in einer bestimmten Form herrscht oder dass diese sich ändern kann, 
aber sie geht darüber hinaus in der Prätention, selbst in das Spiel oder den 
Kampf der Machtformen einzugreifen.

1. Macht

Am Ende seiner Vorlesungen über Die Strafgesellschaft im März 1973, aus 
denen Überwachen und Strafen in einer Vielzahl von Überarbeitungen und 
Modifikationen entstanden ist, schematisiert Foucault mit einer für ihn 
typischen Geste die Art von Machtkonzeption, die er in seiner Analyse der 
Strafinstitutionen bisher zur Anwendung gebracht hat, gegenüber den üb-
licheren Alternativen. Vier Schemata, von denen er sich »abgrenzen« will, 
nennt er: Das Schema der »Aneignung« der Macht, der »Lokalisierung« 
der Macht, der »Unterwerfung« (hier in enger Auseinandersetzung mit 
den marxistischen Geschichtsschreibungen im Sinne von: Unterwerfung 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-008 - am 14.02.2026, 09:44:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


160 Mar tin Saar

unter eine Produktionsweise) und das »Schema der Ideologie«.3 Foucault 
weist diese vier Schemata rundum zurück: Macht »gehört« niemandem; 
sie besetzt keinen eindeutigen Ort oder ist nicht eindeutig bestimmten 
Institutionen allein zuzuordnen; sie ist mehr als die Durchsetzung ei-
nes bestimmten sozialen Herrschafts- und Ausbeutungsverhältnisses; 
und sie fügt sich nicht der Alternative, dass sie soziale Ordnung entweder 
durch Gewalt oder ideologische Manipulation herstellt.

Stattdessen, auch dies skizziert Foucault hier nur für den spezifischen 
Kontext seines Forschungsgegenstandes, aber seine materialen Studien 
der 1970er Jahre haben dies vielfach illustriert, sollte Macht anders, ent-
grenzter und dezentrierter begriffen werden: als eine Frage der direkten 
und indirekten Führung und Verhaltensregulation ohne klares Zentrum, 
als Frage des effektiven, Verhalten und soziale Strukturen konstituie-
rendes Wissens und als Problem der Bindung von Individuen an Verhal-
tensweisen, Gewohnheiten und Normen.4 Diese – nach der historischen 
These: neue – Form disziplinärer Macht »wird über die Normalisierung, 
die Gewohnheit, die Disziplin ausgeübt«.5 Diese Verschlingungen zwi-
schen Macht und Wissen, Praxis und Norm in Subjekten der Disziplin, 
und dies ist Foucaults Schlusspointe in seiner Vorlesung, werden seit dem 
18. Jahrhundert bewusst oder unbewusst in einem immer mächtiger wer-
denden Diskurs artikuliert, der sich für die Normen und ihre Expertise 
für zuständig erklärt (bzw. als solcher erst produziert wird), nämlich im 
»normalisierenden Diskurs der Humanwissenschaften«.6

Mit diesen Bemerkungen ist die methodologische Metathese 
Foucaults aufgerufen, der zufolge sich nur in einem komplexen Bild vom 
Verhältnis von spezifischen Wissens-, Macht- und Selbstrelationen das 
eigentliche Wirken sozialer Kräfte beschreiben lässt: nämlich als ein zu-
sammenhängender, aber nicht auf seine Elemente reduzierbarer Trans-
formationsprozess, der epistemische Gegenstände, soziale Institutionen 
und Selbstbilder, Selbstverständnisse und Selbstpraktiken sich verändern 

3 | Michel Foucault, Die Strafgesellschaft. Vorlesungen am Collège de France 

1972-1973, hg. von Bernard E. Harcourt, Berlin 2015, S. 310-321.

4 | Ebd., S. 322.

5 | Ebd., S. 326.

6 | Ebd., S. 326.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-008 - am 14.02.2026, 09:44:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Form der Macht 161

und aufeinander einstellen lässt.7 Macht ist in dieser Perspektive sowohl 
etwas, was geformt wird und eine spezifische Form annimmt, als auch 
etwas, was selbst formt, formiert, Formen ausprägt, nämlich Formen von 
Subjekten, des Wissens, des Sozialen.

Eine société punitive bzw. société disciplinaire, eine Straf- oder Diszi-
plinargesellschaft ist eine, in der dies vermittels der »Disziplinen« und 
Techniken, Apparate und Normen der Disziplin geschieht, in der diese 
Medien und Strategien diszipliniertes Wissen, disziplinenaffine Sozial-
formen und Disziplinarsubjekte (in Form der Delinquenten) herstellen, 
zunächst begrenzt und lokal, dann aber zunehmend ausgreifend und 
sich in den gesamten Gesellschaftskörper hinein übersetzend. Das Ben-
tham’sche »Panoptikon« ist dafür im hinteren Teil von Überwachen und 
Strafen das zentrale Denkbild und die grandiose Metapher geworden; hier 
in der Vorlesung von 1973 ist sie nur ein knappes und aus Zeitgründen 
nicht ausgeführtes Beispiel im Manuskript unter vielen.8

Die machttheoretische Lektion – Entlokalisierung, Dezentrierung 
und Relationierung mit Wissen und Selbst(verhalten) – ist folgenreich, 
da sie die Grammatik von Aussagen über Macht ändert: Macht kann nicht 
gehabt, nur ausgeübt werden; sie kann nicht festgestellt (oder lokalisiert), 
sondern nur in einem Feld beschrieben werden; sie kann nicht als Be-
stimmungs- bzw. Determinationsfaktor von Wissen und Subjektivität be-
griffen werden, sondern nur als ein Interaktionspol in einer komplexen 
Relation mit diesen. Macht muss so in ihrer jeweils gesellschaftsspezifi-
schen Form gedacht werden und in ihrem prägenden Verhältnis zu den 
anderen Formen (des Selbst und des Wissens) erläutert werden.

Aus diesen Implikationen folgt, dass Macht nicht-klassisch, d.h. nicht 
als Herrschaft zu denken ist. Dass dies auf den zentralen Punkt hinaus-
läuft, Macht »produktiv«, nicht »negativ« zu denken, ist die Zuspitzung, 
die Foucault hier schon vornimmt, in Der Wille zum Wissen dann ausführ
lich ausführt.9 Also kann jetzt die Rede davon sein, dass der den Dis-
ziplinen und Übungen unterworfene Körper in ihnen als der gelehrige 

7 | Vgl. für eine prägnante Darstellung am Fall der Wissensdimension Frieder Vo-

gelmann, »Kraft, Widerständigkeit, Historizität. Überlegungen zu einer Genealogie 

der Wahrheit«, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 62:6 (2014), S. 1062-1086.

8 | Vgl. Foucault, Die Strafgesellschaft, S. 300f.

9 | Michel Foucault, Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses 

(1975), Frankfur t a.M. 1977, S. 250.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-008 - am 14.02.2026, 09:44:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


162 Mar tin Saar

und produktive Körper erst hervorgebracht wird; dass die »Macht das Wis-
sen hervorbringt«, dass das Individuum eine »Realität [ist], die von den 
spezifischen Machttechnologien der ›Disziplin‹ produziert worden ist«, 
und dass die »Seele […] existiert«. Denn »sie wird ständig produziert – um 
den Körper, am Körper, im Körper«.10

Die begriffliche Umstellung von Unterwerfung auf Produktion, von 
Determination auf Relation und von Zentrierung auf Diffusion hat nun 
eine besonders wichtige Konsequenz für das Bild von der Macht, das sich 
in Überschreibung des alten, klassischen, »souveränen« Bilds zeichnen 
lässt: Macht kann nun kein Verhältnis der Überordnung, eines eindeuti-
gen Außen/Innen oder Oben/Unten mehr sein. Das »strategische« Bild 
von Macht ordnet Ebenen einander gleich, zieht vermeintlich starre Hi-
erarchien ein und ordnet Elemente auf einer Ebene an. In diesem Bild 
ist die Wirkung von Macht nichts anderes als das Ordnen und Angeord-
net-werden, das Ins-Verhältnis-Setzen von epistemischen, sozialen und 
subjektiven Dingen.11 Macht ist der Überbegriff für eine Vielzahl von 
Ordnungseffekten und die Bezeichnung für die Tatsache dieses Geord-
net-seins. Sie ist »der Name, den man einer komplexen strategischen Situ-
ation in einer Gesellschaft gibt«, resümiert Foucault eine lange Kette von 
Bestimmungen der Macht, die diesen Singular in einen Plural von »Kraft-
verhältnissen« zurückübersetzt, weil – eine Zeile weiter – die »Möglich-
keitsbedingung der Macht […] in dem bebenden Sockel der Kraftverhält-
nisse, die durch ihre Ungleichheit unablässig Machtzustände erzeugen, 
die immer lokal und instabil sind«, lokalisiert wird.12

Aber wenn es in dieser Theorie so ist, dass die Möglichkeitsbedingun-
gen der Macht die Vielfältigkeit der Kräfteverhältnisse sind, die ja nichts 
anderes sind als das, wofür der Name der Macht steht, ist die Macht nichts 
außer sich, und sie wirkt doch in dem, was sie nicht ist, nämlich dem 
Wissen, den Subjekten oder der Gesellschaft im Ganzen. Hier zeigt sich 
die Komplexität und Nicht-Klassizität von Foucaults Machtbild deutlich: 

10 | Ebd., S. 39, S. 41f., S. 175, S. 250.

11 | Vgl. Michel Foucault, Der Wille zum Wissen. Sexualität und Wahrheit 1 (1976), 

Frankfur t a.M. 1979, S. 124, und Thomas Lemke, »Andere Affirmationen. Gesell-

schaftsanalyse und Kritik im Postfordismus«, in: Axel Honneth, Martin Saar (Hg.), 

Michel Foucault. Zwischenbilanz einer Rezeption. Frankfurter Foucault-Konferenz 

2001, Frankfur t a.M. 2003, S. 259-274.

12 | Foucault, Der Wille zum Wissen, S. 113f.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-008 - am 14.02.2026, 09:44:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Form der Macht 163

Macht denken bedeutet zwar, ganz in Übereinstimmung mit den klas-
sischen Bestimmungen von dynamis, potentia oder force Wirkung oder 
Bestimmung zu denken, aber nun im Sinne einer inneren, hervorbrin-
genden, immanenten Bestimmung oder Wirkung.13 Wenn die post-sou-
veräne Macht etwas ist, was sich bestimmen und begreifen lässt, lässt sie 
sich nur als etwas im Inneren Wirkendes und Produzierendes, d.h. als 
etwas Konstitutives beschreiben. Machtausübung oder Machtwirkung ist 
ein Konstitutionsgeschehen und nichts, was jemand im strengen Sinne 
tut oder erwirken will, sondern etwas, was passiert und (durchaus funkti-
onal oder strategisch beschreibbare) Wirkungen zeitigt.14

Foucault selbst hat die historische Interpretation dieses Schemas im 
Sinne einer Abfolge von alter zu neuer, von souveräner zu disziplinärer 
Machtform später fast nonchalant revidiert und suggeriert, so, im Sin-
ne einer Ablösung, sei es nie gemeint gewesen.15 Gegen diese Revision 
spricht die durch und durch historistische und epochalisierende Rheto-
rik, mit der der Kontrast zwischen »souveräner« und Disziplinarmacht 
inszeniert wird. Der Sache nach ist es auch richtig, in diesem Wechsel 
der Form des Sprechens über die Macht mehr als eine historische The-
se über den Wechsel von Machtgestalten zu begreifen. Der semantische 
Wechsel ist nämlich auch Ergebnis einer genuin begrifflichen Revision 
dessen, was überhaupt als »Macht« bezeichnet wird und vor allem eine 

13 | Vgl. ausführlich zu den begrif fsgeschichtlichen Bezügen Kurt Röttgers, Spu-

ren der Macht. Begrif fsgeschichte und Systematik, München 21990, und zum 

Stand der Debatte um die Geschichte der Machtbegrif fe David Strecker, Logik der 

Macht. Zum Ort der Kritik zwischen Theorie und Praxis, Weilerswist 2012.

14 | Diese Fragen stehen auch im Kontext der französischen Spinoza-Rezeption 

und ihrer Prägung durch Louis Althussers Konzeption der strukturalen Kausali-

tät; vgl. hierzu Warren Montag, »Althusser and Foucault: Apparatuses of Subjec-

tion«, in: ders., Althusser and His Contemporaries: Philosophy’s Perpetual War, 

Durham/London 2013, S. 141-170.

15 | Michel Foucault, Sicherheit, Territorium, Bevölkerung (Geschichte der Gou-

vernementalität I). Vorlesung am Collège de France 1977-1978, hg. von Michel 

Senellar t, Frankfur t a.M. 2004, S. 22f. Eine bestechende anti-historistische Lek-

türe schlägt Jeffrey T. Nealon, Foucault Beyond Foucault: Power and its Intensifi-

cations since 1984, Stanford 2008, S. 24-53, vor.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-008 - am 14.02.2026, 09:44:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


164 Mar tin Saar

tiefgreifende Revision dessen, was in diesem Zusammenhang Wirkung 
oder Bestimmung (oder Determination) bedeuten kann.16

Die moderne, postsouveräne Form der Macht, aber auch die Macht 
generell ist also, in diesem Bild, mit und nach Foucault verstanden, nicht 
irgendwo, von wo sie auf etwas anderes wirkt. Sie ist vielmehr in den Din-
gen, Verhältnissen, Relationen und Interaktionen, die sie prägt, struktu-
riert und ausmacht. In der Macht leben, aus ihr und von ihr leben, ist das 
Schicksal von Subjekten der modernen Gesellschaften, in denen das gilt, 
was Foucault über ihre Disziplinen und Übungen und Prüfungen sagt.

2. Immanenz

Der Internalitäts- und Produktivitätscharakter der Macht, den Foucault, 
wie eben gesehen, für die postsouveräne disziplinäre Form der Macht her-
vorhebt, ist zugleich ein systematisches Korrelat eines anderen Sprechens 
über die Macht. Er sagt etwas aus über Machtverhältnisse ganz generell, 
die nur unzureichend als Verhältnisse zwischen einander äußerlichen 
Größen beschrieben sind. Den Formen der Macht entsprechen Formen 
der Machttheorie, Weisen der Machtbeschreibung. Wenn Macht eingeht 
in epistemische, soziale und Selbst-Beziehungen, ist die Macht nichts 
diesen Äußeres und damit auch nicht deren Überwältigung und Über-
formung, sondern gerade etwas in ihrem Inneren, etwas sie Formendes. 
Dies hat Konsequenzen für die Art und Weise, wie man über das Ver-
hältnis von Macht und Freiheit und ihre jeweiligen Formen nachdenken 
kann, und Foucault behandelt diese Frage in seinen Texten ab Mitte der 
1970er Jahre relativ konsistent.

In dem berühmten Text Subjekt und Macht von 1982, geschrieben für 
ein größeres ausländisches Publikum, dessen Vertrautheit mit seinen his-
torischen Arbeiten nicht vorauszusetzen ist, präsentiert Foucault die Fra-
ge nach Macht und Freiheit als die nach einem relativ klaren, eindeutig 
bestimmbaren Verhältnis und ohne historische Qualifizierung:

16 | Vgl. zu diesem Thema Pierre Macherey, »Für eine Naturgeschichte der Nor-

men«, in: François Ewald/Bernhard Waldenfels (Hg.), Spiele der Wahrheit. Michel 

Foucaults Denken, Frankfur t a.M. 1991, S. 171-192.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-008 - am 14.02.2026, 09:44:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Form der Macht 165

»Die Ausübung von Macht ist keine bloße Beziehung zwischen individuellen oder 

kollektiven »Partnern«, sondern eine Form handelnder Einwirkung auf andere. [Tat-

sächlich] sind Machtbeziehungen definier t durch eine Form von Handeln, die nicht 

direkt und unmittelbar auf die anderen, sondern auf deren Handeln einwirkt.«17

Dieser Quasi-Definition folgen weitere Qualifizierungen:

»[Machtausübung] ist ein Ensemble von Handlungen, die sich auf mögliches 

Handeln richten, und operier t in einem Feld von Möglichkeiten für das Verhalten 

handelnder Subjekte. Sie bietet Anreize, verleitet, ver führt, erleichter t oder er-

schwert, sie erweiter t Handlungsmöglichkeiten oder schränkt sie ein, sie erhöht 

oder senkt die Wahrscheinlichkeit von Handlungen und im Grenzfall erzwingt oder 

verhindert sie Handeln, aber stets richtet sie sich auf handelnde Subjekte, inso-

fern sie handeln oder handeln können. Sie ist auf Handeln gerichtetes Handeln. 

[…] Macht kann nur über »freie Subjekte« ausgeübt werden, insofern sie »frei« 

sind. […] Macht und Freiheit schließen einander also nicht aus. [�] In diesem Ver-

hältnis ist die Freiheit Voraussetzung für die Macht (als Vorbedingung, insofern 

Freiheit vorhanden sein muss, damit Macht ausgeübt werden kann, und auch als 

dauerhafte Bedingung, denn wenn die Freiheit sich der über sie ausgeübten Macht 

entzöge, verschwände im selben Zug die Macht und müsste bei reinem Zwang 

oder schlichter Gewalt Zuflucht suchen). Aber zugleich muss die Freiheit sich einer 

Machtausübung widersetzen, die letztlich danach trachtet, vollständig über sie zu 

bestimmen.«18

An diesen berühmten Passagen ist vieles interpretationsbedürftig: die 
scheinbar fraglose systematisch-begriffliche Vorgehensweise, die mit 
den eher historischen Thesen dieses Textes über die Historizität von 
Regierungsformen zumindest in Spannung stehen; die Anführungs-
zeichen um das Wörtchen »frei«, oder die hier eher beiläufig getroffene 
Unterscheidung zwischen Freiheit und Zwang.19 Vordringlich scheint 

17 | Michel Foucault, »Subjekt und Macht« (1982), in: Schriften in vier Bänden, 

Bd. 4, Nr. 306, S. 269-294.

18 | Foucault, »Subjekt und Macht«, S. 286.

19 | Vgl. zu diesen Fragen auch in interpretatorischer Hinsicht Norbert Axel Rich-

ter, Grenzen der Ordnung. Bausteine einer Philosophie des politischen Handelns 

nach Plessner und Foucault, Frankfur t a.M., New York 2005, S.  108-117, Martin 

Saar, Genealogie als Kritik. Geschichte und Theorie des Subjekts nach Nietzsche 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-008 - am 14.02.2026, 09:44:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


166 Mar tin Saar

aber auch hier die systematische Frage nach der Internalität der Macht. 
Macht braucht, benötigt, setzt voraus, dass es handelnde, handlungsfä-
hige, dass es in diesem Sinne »freie« Subjekte gibt, da sie Einwirkung 
(»Handeln«) auf Verhalten oder Handlung ist. Dass Macht auf Subjekte 
bzw. deren Handeln wirkt, löscht deren Freiheit nicht aus, bricht sie nicht 
(wie Zwang), sondern bezieht sich auf sie, moduliert sie, wirkt auf sie ein, 
nicht von außen (wie Zwang), sondern aus der Nähe, aus einem Innen-
raum der Beeinflussung.

Diese Einflusswirkungen bleiben wirksam für das betroffene Han-
deln oder effektiv in dessen Modulierung. Sie bewirken etwas an dem, auf 
den sie wirken oder auf die, die selbst als Handelnde betroffen ist. Diese 
Wirkungen sind vermittelt oder verbunden mit dem, was der Handelnde 
oder die Akteurin selbst schon von sich aus tun. Nur deshalb kann die 
Anwesenheit oder das Wirken der Macht bedeuten, dass sie – wie oben im 
Zitat – »Anreize [bietet], verleitet, verführt, erleichtert oder erschwert«. 
Was etwas anderes »erleichtert oder erschwert«, tut dies aus der Nähe, 
in einem gewissen Sinne von innen, nicht von außen; von außen wird 
höchstens erlaubt oder blockiert.20

Ins ganz Abstrakte übersetzt heißt dies: Macht wirkt auf und in die 
Freiheit. In bestimmten Fällen wirkt sie in der Freiheit selbst, ist freiheit-
liches Handeln selbst ein Handeln in der Macht eines spezifischen Staats-
verständnisses oder im Rahmen einer bestimmten politischen Rationali-
tät. Diese hat eben – deshalb heißt sie »Liberalismus« – die Freiheit selbst 
zu ihrem Macht-Prinzip, d.h. zu ihrem Kriterium der Machtausübung, 
gemacht. Dass dies möglich (und kritisierbar) ist, liegt aber daran, dass 
schon generell »Macht und Freiheit […] einander nicht aus[schließen]«.21

und Foucault, Frankfur t a.M., New York 2007, S. 206-213, und Amy Allen, The Poli-

tics of Our Selves: Power, Autonomy, and Gender in Contemporary Critical Theory, 

New York 2008, S. 22-44.

20 | Die hier leicht missverständliche Rede von ›innen‹ an dieser oder gar vom 

›Innen‹ an einer späteren Stelle soll keine ›Innerlichkeit‹ etwa im psychologischen 

Sinne suggerieren, sondern nur das ›Innerhalb‹ eines konstitutiven Verhältnisses. 

Ich danke Anne Sauvagnargues und Marc Rölli, deren wichtige Arbeiten zur Imma-

nenz bei Deleuze übrigens solche Redeweisen meiner Auffassung nach validieren, 

und einigen anderen Teilnehmer/innen der Wiener Tagung zu Überwachen und 

Strafen für das Insistieren auf diesem Punkt.

21 | Foucault, »Subjekt und Macht«, S. 287.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-008 - am 14.02.2026, 09:44:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Form der Macht 167

Es ist von hier nur ein kleiner argumentativer Schritt zu behaupten, 
dass es »keine Gesellschaft ohne Machtbeziehungen« und keine Macht-
beziehungen ohne Widerspenstigkeit oder ohne »Widerstand« geben 
kann«.22 Denn das heißt nur, dass es, damit Wirkung herrschen kann, 
Wirkung auf etwas, dass es einen Gegenpol, der kein Außen ist, geben 
muss. Diese Widerspenstigkeit oder Widerständigkeit kommt nicht aus 
der Macht selbst, aber auch nicht von nirgendwo; sie stammt aus dersel-
ben Ebene von Kräften, auf denen Kräfte einander behindern oder beför-
dern, erleichtern oder erschweren.

Diese Meditationen über Begriffsverhältnisse könnten verspielt wir-
ken; sie haben aber handfeste politisch-theoretische und sogar praktische 
Konsequenzen. Aus ihnen folgt, dass eine Abschaffung der Macht kein 
politisches Ziel sein kann; dass die Anrufung des Werts der Freiheit 
keinen Schutz vor den Wirkungen der Macht bieten kann; und dass das 
politische Handeln selbst, auch wo es sich selbst unter bestimmte Ziele 
oder Intentionen stellt, nie außerhalb, sondern im Inneren von Machtbe-
ziehungen oder Kräfteverhältnissen steht, zu denen die Strukturen, die 
es bekämpfen will, immer auch gehören. Eine Politik, die von solchen 
Prämissen ausgeht, kann keine totale »Befreiung« sein.23

Es scheint mir sinnvoll, für solche Aussagen der internen Beziehung 
zwischen Macht und Norm, zwischen Macht und Freiheit und zwischen 
Macht und Gegenmacht (bzw. Widerstand) die philosophische Formel ei-
ner Immanenz der Macht zu verwenden, weil dies zunächst nichts ande-
res bezeichnet als Verhältnisse der Internalität der Macht in oder zu ihrem 
(vermeintlich) Anderen oder ihre interne Bezogenheit auf ihre Wirkung. 
Zueinandergehörig oder einander immanent sind hier die Pole eines 
Verhältnisses, das keinen völligen Ausschluss zulässt, sondern wechsel-
seitige Konstitution impliziert. Diese strukturelle Bestimmung ist keine 
Frage der historisch spezifischen Form der Macht, wie es angeblich die 
historische Machtformenlehre nahelegt. Dieses Immanent-sein gilt für 
Macht schlechthin, auch wenn sie sich konkret ausprägt, in spezifischen 
Machtformen oder Machtbeziehungen verkörpert.

22 | Michel Foucault, »Die Ethik der Sorge um sich als Praxis der Freiheit« (1984), 

in: Schriften in vier Bänden, Bd. 4, Nr. 356, S. 875-902, hier: S. 889, S. 892.

23 | In diesem Sinne könnte man das politische-kritische Projekt Foucaults eine 

Ethik der Befreiung, aber nicht der Emanzipation nennen; zu Foucaults Skepsis 

bezüglich dieser Begrif fe vgl. aber ebd., S. 880, und Der Wille zum Wissen, S. 190.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-008 - am 14.02.2026, 09:44:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


168 Mar tin Saar

Der kritische Hinweis, selbst der Freiheit oder dem freien Subjekt sei 
die Macht nicht äußerlich, sondern immanent, die Macht mache sie aus 
und bringe sie hervor, könnte nun wie eine fast zynische desillusionie-
rende Geste des Abzugs (oder der Leugnung) von eigentlicher Freiheit 
klingen. Auch dies scheint mir, vor dem Hintergrund dieser eher ontolo-
gischen Bestimmungen, nicht der Fall zu sein. Freiheit nicht jenseits der 
Macht, sondern im Verhältnis zur Macht, im Verhältnis zur auch sie kon-
stituierenden Macht zu denken, d.h. das Verhältnis von Macht und Frei-
heit immanent zu verstehen und damit Freiheit als eine Form von Macht 
unter anderen und Freiheit vor dem Hintergrund eines Prinzips der Im-
manenz der Macht zu begreifen, heißt nur, sie anders zu denken als im 
klassischen Bild: nicht als Bruch, nicht als totale Spontaneität oder Selbst-
schöpfung, sondern lokalisiert, mit immer schon vorhandenen Kräften 
umgehend, sie umwendend, aber nicht überwindend. Denn wenn »es 
Machtbeziehungen gibt, die das gesamte soziale Feld durchziehen, dann 
deshalb, weil es überall Freiheit gibt«, und auch dies gilt per definitionem.24 
Damit besteht theoretisch und praktisch Platz, ja sogar die Notwendigkeit 
für Handeln, für »Ethik« im weitesten Sinn, die »reflektierte Praxis der 
Freiheit«.25 Diese wird der Macht nicht völlig entgegen- und gegenüber-
stehen, sie wird aber in ihr als etwas, was nicht nur Macht, nicht nur 
Erwirktes ist, entstehen. Die als Immanenz der Macht beschriebene Re-
lationalität ist mehrdeutig: Sie ernstzunehmen richtet sich gegen einen 
Triumphalismus einer absoluten Freiheit, die nichts als Unbestimmtheit, 
aber auch gegen einen Nihilismus einer absoluten Macht, die nichts als 
Effekte ihrer eigenen Mächtigkeit kennt. 

3. Kritik

Wenn solche Aussagen über Macht und die Immanenz der Macht sinnvoll 
sind, versteht sich von selbst, dass Foucault kein einfacher Kritiker der 
Macht im üblichen Sinne des Wortes sein kann.26 Macht in diesem 

24 | Foucault, »Die Ethik der Sorge um sich als Praxis der Freiheit«, S. 890.

25 | Ebd., S. 879.

26 | Zu Foucaults Kritikbegrif f vgl. die klassischen Deutungsalternativen von 

Axel Honneth, Kritik der Macht. Reflexionsstufen einer kritischen Gesellschafts-

theorie, Frankfur t a.M. 21989, und Judith Butler, »Was ist Kritik? Ein Essay über 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-008 - am 14.02.2026, 09:44:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Form der Macht 169

konstitutiven produktiven Sinne einfach zurückweisen wäre eine sinnlo-
se, ja widersprüchliche Geste. ›Die Macht‹, ›Macht an sich‹ oder erst recht 
die ›an sich böse Macht‹ gibt es nicht, und die Macht, die Körper, Sub-
jektivität und soziale Beziehungen konstituiert (und auf eine bestimmte 
Weise konstituiert), lässt sich nicht einfach zurückweisen, weil damit das, 
was ist, als solches zurückgewiesen wäre – und nichts übrig bliebe. Nun 
erscheint es aber völlig offensichtlich, dass alle Übungen in Machtanaly-
tik, die Foucault zeit seines Lebens unternommen hat, in einem anderen, 
aber seriösen Sinne Kritik der Macht waren, nämlich Zurückweisungen, 
Zergliederungen und Aufdeckungen spezifischer Arrangements von 
Macht, Hinweise auf die strukturierenden, prägenden, manche Möglich-
keiten eröffnenden und andere schließenden Effekte von spezifischen 
Machtkonstellation oder Formen der Macht.

Interessanterweise sind Foucaults Erläuterungen dieser kritischen 
Stoßrichtung seiner Arbeit am deutlichsten in kleineren Texten und Ar-
beiten artikuliert, die werkbiographisch in die Zeit nach der Machtanaly-
tik oder Genealogie (im engeren Sinne) fallen – obwohl dies ein Hinweis 
darauf sein könnte, wie wenig weit die uns liebgewonnenen Kategorisie-
rungen und Werkeinteilungen tragen. Die Texte über Kritik und Aufklä-
rung aus den frühen 1980er Jahren sind hier erneut am ergiebigsten, und 
einige der wichtigsten methodologischen Überlegungen stehen unter 
dem Schema negativ/positiv. Der Versuch, ein philosophisches »êthos« 
zu entwickeln, wird zunächst als »Zurückweisung« von bestimmten Ele-
menten der Aufklärung und des Humanismus bestimmt und dann als 
eine alternative »Grenzhaltung«.27 Jenseits einer »Alternative des Drau-
ßen und des Drinnen« soll Kritik eine »Analyse der Grenzen und der Re-
flexion über sie sein«.28 Dies impliziert eine Reflexion über Notwendiges 
und Nichtnotwendiges (d.h. Kontingentes); diese »Grenzhaltung« muss 

Foucaults Tugend«, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 50 (2002), S.  249-

265, und exemplarisch für neuere Perspektiven Jörg Bernardy, Warum Macht pro-

duktiv ist. Genealogische Blickschule mit Foucault, Nietzsche und Wittgenstein, 

Paderborn 2014: Fink.

27 | Michel Foucault, »Was ist Aufklärung?« (1984), in: Schriften in vier Bänden, 

Bd. 4, Nr. 339, S. 687-707, hier: S. 699, S. 702.

28 | Ebd., S. 702.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-008 - am 14.02.2026, 09:44:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


170 Mar tin Saar

somit zu einer »praktische[n] Kritik in der Form möglicher Überschrei-
tung« führen.29

Diese Überschreitung wird (mit Anspielung auf Nietzsche) weiter er-
läutert:

»Und diese Kritik wird in dem Sinne genealogisch sein, als sie nicht aus der Form 

dessen, was wir sind, ableiten wird, was zu tun oder zu erkennen unmöglich ist; 

sie wird vielmehr versuchen aus der Kontingenz, die uns zu dem gemacht hat, was 

wir sind, die Möglichkeit heraus[zu]lösen, nicht mehr das zu sein, zu tun oder zu 

denken, was wir sind, tun oder denken.«30

Wie viele andere Leserinnen und Leser interpretiere ich diese Passagen 
als methodologische Nachgedanken und Nachträge Foucaults zu seiner 
eigenen Text- und Denkpraxis, einen Kommentar zu seinen eigenen »his-
torischen Untersuchungen«, die immer wieder Ausschnitte, Hinsichten 
und Bausteine einer solchen »kritischen Ontologie unserer selbst« gelie-
fert haben.31 Diese Ontologie war und ist »eine Arbeit von uns selbst an 
uns selbst, insofern wir freie Wesen sind« und insofern wir der Macht 
ausgesetzt und in der Macht und aus der Macht entstanden sind.32

Spätestens hier verbinden sich die Motive aus den beiden vorangegan-
gen Abschnitten zur Macht und zur Immanenz. Wenn Macht in ihrer 
Konstitutivität und Immanenz dasjenige ist, was uns (und alles andere) 
ausmacht und hat so werden lassen, wie wir sind, kann die kritische Ar-
beit an uns selbst, die hier »kritische Ontologie« heißt, nichts anderes 
sein als Machtanalyse, Machtreflexion und Machtbeschreibung, die aber, 
in dem Maße in dem sie die Frage nach dem Nötigen und Nichtnötigen, 
d.h. der Freiheit und der Kontingenz stellt, Machtkritik ohne Überwin-
dung, nichtzurückweisende Kritik der Macht sein wird.

Mit der Revision des Machtbegriffs hat also auch die Rede von der 
Kritik in der Formel von der Kritik der Macht ihre Bedeutung verändert.33 

29 | Ebd.

30 | Ebd., S. 702f.

31 | Ebd., S. 703.

32 | Ebd., S. 704.

33 | Vgl. hier ausführlicher Martin Saar, »Macht und Kritik«, in: Rainer Forst/Mar-

tin Hartmann/Rahel Jaeggi/ders. (Hg.), Sozialphilosophie und Kritik, Frankfur t 

a.M., S. 567-587.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-008 - am 14.02.2026, 09:44:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Form der Macht 171

Sie kann weder eine nostalgische Messung oder Vergleichung von Macht-
gestalten sein mit dem Verweis auf frühere, weniger tiefgreifende For-
men, noch kann sie eine bloß beschreibende, neutrale Bilanzierung von 
Abfolgen sein. Sie wird die jeweilige, jeweils herrschende, unsere Form 
der Macht zu verstehen und einzuschätzen versuchen, sie kommt selbst 
aus dieser Form der Macht heraus und geht von innen über sie hinaus.

An dieser Stelle erscheint es mir sinnvoll, eine Mehrdeutigkeit der 
Terminologie dankbar aufzunehmen und den Methodentitel einer ›im-
manenten Kritik‹ – leicht verschoben zum etablierten Sprachgebrauch in 
der derzeitigen sozialphilosophischen Debatte um die Formen der Kritik 
und damit ironisch – für genau diese Übung in historischer oder kriti-
scher Ontologie, dieses Abschreiten der Begrenzungen und Öffnungs-
möglichkeiten gegenwärtiger Subjektivität zu verwenden. Üblicherweise 
wird diese Formel im methodologischen Sinne, meistens mit Blick auf 
Hegel, zur Bezeichnung einer Kritikweise verwendet, in der die Maßstä-
be der Kritik selbst aus dem Objekt der Kritik stammen oder aus einer 
Interaktion mit ihm erwachsen.34 Immanente Kritik »geht von gegebe-
nen Kontexten und in der Sache liegenden Maßstäben aus, beruht da-
bei aber auf einem Verständnis davon, wie Normen in sozialen Prakti-
ken wirksam sind«, sie »lokalisiert die Normativität sozialer Praktiken 
in den Vollzugsbedingungen dieser Praktiken selbst«.35 Auch hier liegt 
eine philosophisch anspruchsvolle Immanenzbehauptung vor, allerdings 
eine zwischen Norm (der Beurteilung) und Vollzug (einer sozialen Pra-
xis). Das, worauf sich diese Form immanenter Kritik bezieht, sind »in 
soziale Praktiken eingelagerte Normen«.36 Kritik ist oder bleibt in diesem 

34 | Vgl. zum Stand dieser Debatte Robin Celikates, Kritik als soziale Praxis. Ge-

sellschaftliche Selbstverständigung und kritische Theorie, Frankfur t a.M., New 

York 2009, und Titus Stahl, Immanente Kritik. Elemente einer Theorie sozialer 

Praktiken, Frankfur t a.M., New York 2013.

35 | Rahel Jaeggi, Kritik von Lebensformen, Berlin 2013, S. 277.

36 | Ebd., S.  308. Nichts an dieser Beschreibung scheint mir die mit Verve vor-

getragene Kritik an dieser Kritik nahezulegen, dass »ihre Normen keinerlei Trans-

formation unterliegen« oder dass immanente Kritiker »immer schon Bescheid« 

wüssten (Armen Avanessian, »Kritische Legitimität. Ich kriegt die Krise«, in: ders., 

Überschrift. Ethik des Wissens – Poetik der Existenz, Berlin 2014, S.  24-46, 

hier: S. 31). Richtig dürf te aber sein, dass es in dieser Konzeption einen inneren 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-008 - am 14.02.2026, 09:44:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


172 Mar tin Saar

Kontext darin immanent, dass sie keine anderen Maßstäbe an die Praxis 
heranbringt als schon darin »eingelagerte«.

In einem ganz anderen Sinne ist die hier rekonstruierte Kritik der 
Macht, diese Kritik der immanenten Macht, eine immanente Kritik, eine 
Kritik, die nicht von außen kommt, die nicht extern ist. Dies liegt aber 
hier daran, dass ihr nicht die Normen, sondern die Macht selbst einge-
schrieben, ja, dass die Kritik auch von der Macht selbst (mit)hervorge-
bracht ist, ohne dass sie dies kraftlos machen würde. Auch diese Kritik 
an der Macht, nicht der Lebensform, muss aus einem Innen, das keine 
Innerlichkeit, aber ein Binnenverhältnis ist, kommen, weil auch ihr Ge-
genstand, die Macht, innen ist, im Inneren des Subjekts der Kritik selbst 
liegt. Da das hier vorgestellte Machtdenken darauf insistiert, dass nicht 
nur Normen, sondern auch Macht konstitutiv ist für Subjektivität, Prak-
tiken und soziale Strukturen, baut auch dieses Denken auf ein Binnen- 
oder Immanenzverhältnis. Aber diese Basis der Macht ist, wohl anders 
als die Normen, in sich ambivalent. Den Blick auf diese Macht zu ermög-
lichen entbirgt keine interne Werthaftigkeit oder immanente Normativi-
tät, sondern wesentliche Konflikthaftigkeit oder Dynamik, nämlich die 
Tatsache, dass das, was ist, Ausdruck von immer auch gegenläufigen 
Macht- oder Kräfteverhältnissen ist. Dieser Blick dynamisiert und proble-
matisiert eher als er urteilt, seine kritische Kraft führt eher in eine Krise 
als aus einer heraus.

Die Problematisierung von Selbstverständnissen durch den Aufweis 
der immanenten Verwobenheit von Macht und Subjekt richtet sich also 
gegen unkritische, neutrale Beschreibungen dessen, was das Subjekt 
selbst, ohne die Macht, sein könnte. Darin ist sie Selbst-Kritik, Kritik 
des aus der Macht geborenen Selbst an sich selbst, die dieses Selbst ja 
nicht – ganz – zurückweisen kann, weil es selbst ihr Träger oder Medi-
um ist.37 Eine solche Kritik kann also nicht rein destruktiv sein, und sie 
kann auch ihren Gegenstand nicht ganz auf Distanz bringen, sie wird 
bei und in aller Kritik auch bejahend, erhaltend, affirmativ sein, nämlich 
eine Kritik, die ein Subjekt aktiv übt, das sich genau darin konstituiert 

Zusammenhang zwischen Kritik und Legitimation gibt (vgl. ebd., S. 33), der einen 

methodischen Preis für eine so konstruier te Kritische Theorie hat.

37 | Vgl. ausführlicher Saar, Genealogie als Kritik, S. 289-292.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-008 - am 14.02.2026, 09:44:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Form der Macht 173

und transformiert. Sie ist Kritik an einer Form der Macht, in der sich eine 
andere Form der Macht bildet.38

Diese Beschreibungen machen aus Foucault keinen unkritischen, kei-
nen affirmativen Denker.39 Aber sie charakterisieren ihn als einen affir-
mativ-kritischen Denker, dessen Analyse zugleich Kritik und dessen Kri-
tik zugleich Überschreitung, oder, anders gesagt, dessen Destruktionen 
zugleich Konstruktionen sind. Unkritisch wäre diese Position nur, wenn 
die ›Lösungen‹ des Machtproblems von irgendwoher kämen, aber nicht 
aus (der) Macht selbst. Sie kommen aber aus demselben Stoff, aus dem-
selben Kraftfeld wie das, was sie bekämpfen, ersetzen, überschreiben. Die 
theoretische Einsicht in die Immanenz der Macht erfordert also das prak-
tische Sich-Einlassen auf Immanenz, ein Immanent-bleiben der Kritik, 
um von dort aus, von innen heraus, die »Probe« auf ihre mögliche Über-
schreitung zu machen.40 Aber dieser Schritt, die kritische Bewegung, 
kommt aus einem Innenraum. Sie ist ein Schritt heraus (aus bestehen-
den Formen) in ein Offenes (einer neuen Form), das kein ganz Anderes, 
sondern ein Anders-sein-Können des Selbst ist. Dieser Schritt und diese 
Geste sind radikal, aber keine Erfindungen oder Schöpfungen. Aber viel-
leicht genügt dies als Zielbestimmung kritischer Akte: nicht radikal neu, 
originell, ganz anders sein zu müssen – das wäre ohnehin Terror, sondern 
überhaupt anders, nicht ganz festgestellt sein können. Wer dies kann, ist 
zugleich bestimmt und neubestimmbar, determiniert, aber auch frei, und 
dies nicht im leeren Raum, sondern mitten im Leben, mitten im Spiel der 
Kräfte und Formen, im Spiel der Macht und Gegen-Macht.

38 | Ein solches Bild einer nicht-denunzierenden Kritik zeichnet sich ab in der 

Nietzsche-Lektüre von Gilles Deleuze, Nietzsche und die Philosophie (1962), 

Hamburg 1991; vgl. hierzu Kathrin Thiele, The Thought of Becoming: Gilles Deleu-

ze’s Poetics of Life, Zürich/Berlin 2008.

39 | Vgl. dagegen Jan Rehmann, Postmoderner Links-Nietzscheanismus. Deleuze 

& Foucault. Eine Dekonstruktion, Hamburg 2004.

40 | Foucault, »Was ist Aufklärung?«, S. 339.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-008 - am 14.02.2026, 09:44:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839438473-008 - am 14.02.2026, 09:44:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

