Die Form der Macht

Immanenz und Kritik

Martin Saar

EINLEITUNG: MACHT NACH FoucAuLT

Mehr als 40 Jahre nach Foucaults Machtanalyse und seinem berithm-
testen Buch zur Macht sind Bilanzen und Uberpriifungen der in Uber-
wachen und Strafen vorgeschlagenen Grundbegriffe und theoretischen
Werkzeuge angebracht und sinnvoll. Im Folgenden soll ein Motiv, das in
diesem Buch eine zentrale Rolle spielt, knapp rekonstruiert und disku-
tiert werden, das zu Recht berithmt ist und das die politischen und phi-
losophischen Bezugnahmen auf die Arbeit von Foucault geprigt hat wie
nur wenige andere. Es ist die Frage nach der Reichweite und der Form der
Macht, von der Foucault spricht und von der er andere, frithere Formen
der Macht abgrenzt. Die historisch neue Form der Macht bleibt, so die
historische These, anders als die frithere, dem Kérper und der Seele des
Menschen nicht duerlich, sondern geht »ins Innere« selbst iiber.!

Die Macht, deren Analyse Foucault vorschligt, ist konstitutiv; sie zu
beschreiben und zu kritisieren, bezieht sich auf etwas Wesentliches und
Internes an und in sozialen Beziehungen, nicht auf etwas, was ihnen zu-
kommen kann oder nicht. Diese Art, den Sitz oder den Ort der Macht
zu beschreiben, war seinerzeit revolutionir gegeniiber den »klassischen«
Machttheorien, und der sozialtheoretische Streit um ihre Implikationen

1 | Michel Foucault, »Die Machtverhaltnisse gehen in das Innere der Kérper liber«
(1977), in: Schriften in vier Bdnden. Dits et Ecrits, hg. von Daniel Defert und
Francois Ewald unter Mitarbeit von Jacques Lagrange, Frankfurta.M. 2004, Bd. 3,
Nr. 306, S. 298-309.

am 14.02.2026, 08:44:26.


https://doi.org/10.14361/9783839438473-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Martin Saar

dauert zu Recht an.? Dass sie weitgehende methodische und politische
Implikationen hat, ist offensichtlich: Denn diese innere — moderne, neue —
Macht zu analysieren oder zu kritisieren oder ihr etwas entgegenzusetzen
ist schwierig, vielleicht sogar unméglich, da das, was man der Macht ent-
gegensetzen konnte — in den klassischen Machttheorien etwa: Freiheit,
Handlungsfihigkeit, Subjektivitit — in der neuen Beschreibung als von
der Macht selbst durchdrungen oder sogar hervorgebracht erscheint.

Dieser Hinweis auf diese Komplexitit der Macht und auf die Unmég-
lichkeit einfacher Entgegensetzungen unter modernen Verhiltnissen war
von Beginn an und ist bis heute fiir viele der Kern von Foucaults Ver-
michtnis fur eine kritisch-politische Analyse und Kritik von Machtver-
hiltnissen, auch wo dies die theoretische und praktische Méglichkeit von
Verinderung und Befreiung enorm verkompliziert. Denn die Macht, die
in uns, ja, die wir selber sind, lisst sich nun einmal nicht auf eine einfa-
che oder direkte Weise bekimpfen oder transformieren.

Im Folgenden soll eine Lesart dieses Problems oder dieses machtana-
lytischen Topos vorgeschlagen werden, die einerseits diesen systemati-
schen Vorschlag auf- und ernstnimmt, andererseits in den Konsequenzen
zumindest in der Akzentuierung von der hier kurz angefiihrten iiblichen
Darstellung in Form einer Theorie der vielen Machtformen abweicht. Die
These vom konstitutiven, internen oder immanenten Charakter moder-
ner, oder, in Foucaults historischer Zuspitzung: postsouveriner Macht
ist—in diesem anderen Verstindnis — mehrdeutig und ihre historistische
Lesart ist nur eine unter mehreren. Sie ist ebenso eine These tiber die
Unausweichlichkeit wie tiber die partielle Verwindbarkeit von Macht ganz
allgemein, da in diesem Verstindnis die Macht nichts — fiir das Subjekt —
Anderes, Fremdes und Heterogenes ist, sondern es aus der Macht selbst

2 | Dass sich Macht »nie in den Handen gewisser Leute« befindet, argumentiert
Foucault in grofRer Ausfiihrlichkeit in den ersten beiden Vorlesungen von In Ver-
teidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am College de France 1975-76, hg. von
Mauro Bertani, Francois Ewald, Alessandro Fontana, Frankfurt 2001, hier: S. 45.
In ideengeschichtlicher Hinsicht iberraschend sind die Parallelen mit Niklas Luh-
mann, »Klassische Theorie der Macht. Kritik ihrer Pramissens, in: Zeitschrift fiir
Politik 16 (1969), S. 149-170.

am 14.02.2026, 08:44:26.


https://doi.org/10.14361/9783839438473-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Form der Macht

kommt und hervorgebracht wird und es sie zugleich mithervorbringt.
Dies schmilert nicht die schwierige Aufgabe, solche komplexen und
intensiven Machtverhiltnisse in all ihrer Heteronomie und in all ihren
verinderlichen Formen beschreiben zu miissen. Aber es gibt Hinweise
darauf, dass Foucault denkt, dass die jeweiligen Machtverhiltnisse nicht
die einzigen und nicht die letzten sind. Diese Perspektive ist nicht schon
mit der Diagnose der jeweiligen Form, in der sie derzeit vorliegen, er-
reicht. Eine Machtanalytik nach Foucault wire dann mehr als nur eine
Deskription von Formen, in denen Macht auftauchen kann und in denen
sie mehr oder weniger tief oder tiefgreifend ist. Es ist plausibler, davon
auszugehen, dass Analyse und Kritik der Formen der Macht, und das
heif’t auch die theoretisch induzierte Transformation der Macht selbst,
ganz generell intrinsisch zusammenhingen; und dass auch die Méglich-
keit von Freiheit, Anders-Handeln und Gegen-Handeln-Kénnen aus dem
immanenten Charakter der Macht selbst, als eine ihrer Formen aus der
Macht als solcher erwichst.

Dies herauszustellen und als praktische Option sichtbar zu machen,
konnte man als ein Verfahren der Kritik kennzeichnen, die das Imma-
nent-sein der Macht akzeptiert und aus ihr Schliisse zieht; in einem an-
deren Sinne, als ihn die gegenwirtige sozialphilosophische Debatte um
die Formen der Kritik verwendet, konnte man dies >immanente Kritike
nennen. Sie wird wesentlich informiert von der Idee, dass Macht immer
in einer bestimmten Form herrscht oder dass diese sich dndern kann,
aber sie geht dariiber hinaus in der Pritention, selbst in das Spiel oder den
Kampf der Machtformen einzugreifen.

1. MACHT

Am Ende seiner Vorlesungen tiber Die Strafgesellschaft im Mirz 1973, aus
denen Uberwachen und Strafen in einer Vielzahl von Uberarbeitungen und
Modifikationen entstanden ist, schematisiert Foucault mit einer fiir ihn
typischen Geste die Art von Machtkonzeption, die er in seiner Analyse der
Strafinstitutionen bisher zur Anwendung gebracht hat, gegeniiber den tib-
licheren Alternativen. Vier Schemata, von denen er sich »abgrenzen« will,
nennt er: Das Schema der »Aneignung« der Macht, der »Lokalisierung«
der Macht, der »Unterwerfung« (hier in enger Auseinandersetzung mit
den marxistischen Geschichtsschreibungen im Sinne von: Unterwerfung

am 14.02.2026, 08:44:26.

159


https://doi.org/10.14361/9783839438473-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

160

Martin Saar

unter eine Produktionsweise) und das »Schema der Ideologie«.® Foucault
weist diese vier Schemata rundum zuriick: Macht »gehort« niemandem;
sie besetzt keinen eindeutigen Ort oder ist nicht eindeutig bestimmten
Institutionen allein zuzuordnen; sie ist mehr als die Durchsetzung ei-
nes bestimmten sozialen Herrschafts- und Ausbeutungsverhiltnisses;
und sie fuigt sich nicht der Alternative, dass sie soziale Ordnung entweder
durch Gewalt oder ideologische Manipulation herstellt.

Stattdessen, auch dies skizziert Foucault hier nur fiir den spezifischen
Kontext seines Forschungsgegenstandes, aber seine materialen Studien
der 19770er Jahre haben dies vielfach illustriert, sollte Macht anders, ent-
grenzter und dezentrierter begriffen werden: als eine Frage der direkten
und indirekten Fithrung und Verhaltensregulation ohne klares Zentrum,
als Frage des effektiven, Verhalten und soziale Strukturen konstituie-
rendes Wissens und als Problem der Bindung von Individuen an Verhal-
tensweisen, Gewohnheiten und Normen.* Diese — nach der historischen
These: neue — Form disziplinirer Macht »wird tiber die Normalisierung,
die Gewohnbheit, die Disziplin ausgeiibt«.’ Diese Verschlingungen zwi-
schen Macht und Wissen, Praxis und Norm in Subjekten der Disziplin,
und dies ist Foucaults Schlusspointe in seiner Vorlesung, werden seit dem
18. Jahrhundert bewusst oder unbewusst in einem immer méichtiger wer-
denden Diskurs artikuliert, der sich fiir die Normen und ihre Expertise
fur zustindig erklart (bzw. als solcher erst produziert wird), nimlich im
»normalisierenden Diskurs der Humanwissenschaften«.®

Mit diesen Bemerkungen ist die methodologische Metathese
Foucaults aufgerufen, der zufolge sich nur in einem komplexen Bild vom
Verhiltnis von spezifischen Wissens-, Macht- und Selbstrelationen das
eigentliche Wirken sozialer Krifte beschreiben lisst: nimlich als ein zu-
sammenhingender, aber nicht auf seine Elemente reduzierbarer Trans-
formationsprozess, der epistemische Gegenstinde, soziale Institutionen
und Selbstbilder, Selbstverstindnisse und Selbstpraktiken sich verindern

3 | Michel Foucault, Die Strafgesellschaft. Vorlesungen am Collége de France
1972-1973, hg. von Bernard E. Harcourt, Berlin 2015, S. 310-321.

4 | Ebd., S. 322.

5 | Ebd., S. 326.

6 | Ebd., S. 326.

am 14.02.2026, 08:44:26.


https://doi.org/10.14361/9783839438473-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Form der Macht

und aufeinander einstellen ldsst.” Macht ist in dieser Perspektive sowohl
etwas, was geformt wird und eine spezifische Form annimmt, als auch
etwas, was selbst formt, formiert, Formen ausprigt, nimlich Formen von
Subjekten, des Wissens, des Sozialen.

Eine société punitive bzw. société disciplinaire, eine Straf- oder Diszi-
plinargesellschaft ist eine, in der dies vermittels der »Disziplinen« und
Techniken, Apparate und Normen der Disziplin geschieht, in der diese
Medien und Strategien diszipliniertes Wissen, disziplinenaffine Sozial-
formen und Disziplinarsubjekte (in Form der Delinquenten) herstellen,
zunichst begrenzt und lokal, dann aber zunehmend ausgreifend und
sich in den gesamten Gesellschaftskérper hinein tibersetzend. Das Ben-
tham’sche »Panoptikon« ist dafiir im hinteren Teil von Uberwachen und
Strafen das zentrale Denkbild und die grandiose Metapher geworden; hier
in der Vorlesung von 1973 ist sie nur ein knappes und aus Zeitgriinden
nicht ausgefithrtes Beispiel im Manuskript unter vielen.®

Die machttheoretische Lektion — Entlokalisierung, Dezentrierung
und Relationierung mit Wissen und Selbst(verhalten) — ist folgenreich,
da sie die Grammatik von Aussagen iiber Macht dndert: Macht kann nicht
gehabt, nur ausgelibt werden; sie kann nicht festgestellt (oder lokalisiert),
sondern nur in einem Feld beschrieben werden; sie kann nicht als Be-
stimmungs- bzw. Determinationsfaktor von Wissen und Subjektivitit be-
griffen werden, sondern nur als ein Interaktionspol in einer komplexen
Relation mit diesen. Macht muss so in ihrer jeweils gesellschaftsspezifi-
schen Form gedacht werden und in ihrem prigenden Verhiltnis zu den
anderen Formen (des Selbst und des Wissens) erldutert werden.

Aus diesen Implikationen folgt, dass Macht nicht-klassisch, d.h. nicht
als Herrschaft zu denken ist. Dass dies auf den zentralen Punkt hinaus-
lduft, Macht »produktiv«, nicht »negativ« zu denken, ist die Zuspitzung,
die Foucault hier schon vornimmt, in Der Wille zum Wissen dann ausfithr-
lich ausfiihrt.® Also kann jetzt die Rede davon sein, dass der den Dis-
ziplinen und Ubungen unterworfene Kérper in ihnen als der gelehrige

7 | Vgl. fir eine pragnante Darstellung am Fall der Wissensdimension Frieder Vo-
gelmann, »Kraft, Widerstandigkeit, Historizitat. Uberlegungen zu einer Genealogie
der Wahrheite, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 62:6 (2014), S. 1062-1086.
8 | Vgl. Foucault, Die Strafgesellschaft, S. 300f.

9 | Michel Foucault, Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefdngnisses
(1975), Frankfurt a.M. 1977, S. 250.

am 14.02.2026, 08:44:26.

161


https://doi.org/10.14361/9783839438473-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

162

Martin Saar

und produktive Kérper erst hervorgebracht wird; dass die »Macht das Wis-
sen hervorbringt«, dass das Individuum eine »Realitit [ist], die von den
spezifischen Machttechnologien der >Disziplin«< produziert worden ist,
und dass die »Seele [...] existiert«. Denn »sie wird stindig produziert — um
den Kérper, am Koérper, im Korper«.

Die begriffliche Umstellung von Unterwerfung auf Produktion, von
Determination auf Relation und von Zentrierung auf Diffusion hat nun
eine besonders wichtige Konsequenz fiir das Bild von der Macht, das sich
in Uberschreibung des alten, klassischen, »souverinen« Bilds zeichnen
lasst: Macht kann nun kein Verhiltnis der Uberordnung, eines eindeuti-
gen Auflen/Innen oder Oben/Unten mehr sein. Das »strategische« Bild
von Macht ordnet Ebenen einander gleich, zieht vermeintlich starre Hi-
erarchien ein und ordnet Elemente auf einer Ebene an. In diesem Bild
ist die Wirkung von Macht nichts anderes als das Ordnen und Angeord-
net-werden, das Ins-Verhiltnis-Setzen von epistemischen, sozialen und
subjektiven Dingen." Macht ist der Uberbegriff fiir eine Vielzahl von
Ordnungseffekten und die Bezeichnung fiir die Tatsache dieses Geord-
net-seins. Sie ist »der Name, den man einer komplexen strategischen Situ-
ation in einer Gesellschaft gibt«, resiimiert Foucault eine lange Kette von
Bestimmungen der Macht, die diesen Singular in einen Plural von »Kraft-
verhiltnissen« zurtickiibersetzt, weil — eine Zeile weiter — die »M6glich-
keitsbedingung der Macht [...] in dem bebenden Sockel der Kraftverhilt-
nisse, die durch ihre Ungleichheit unablissig Machtzustinde erzeugen,
die immer lokal und instabil sind«, lokalisiert wird.!

Aber wenn es in dieser Theorie so ist, dass die Moglichkeitsbedingun-
gen der Macht die Vielfiltigkeit der Krifteverhiltnisse sind, die ja nichts
anderes sind als das, wofiir der Name der Macht steht, ist die Macht nichts
aufler sich, und sie wirkt doch in dem, was sie nicht ist, nimlich dem
Wissen, den Subjekten oder der Gesellschaft im Ganzen. Hier zeigt sich
die Komplexitit und Nicht-Klassizitit von Foucaults Machtbild deutlich:

10 | Ebd., S. 39, S. 41f,, S. 175, S. 250.

11 | Vgl. Michel Foucault, Der Wille zum Wissen. Sexualitdt und Wahrheit 1 (1976),
Frankfurt a.M. 1979, S. 124, und Thomas Lemke, »Andere Affirmationen. Gesell-
schaftsanalyse und Kritik im Postfordismus, in: Axel Honneth, Martin Saar (Hg.),
Michel Foucault. Zwischenbilanz einer Rezeption. Frankfurter Foucault-Konferenz
2001, Frankfurta.M. 2003, S. 259-274.

12 | Foucault, Der Wille zum Wissen, S. 113f.

am 14.02.2026, 08:44:26.


https://doi.org/10.14361/9783839438473-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Form der Macht

Macht denken bedeutet zwar, ganz in Ubereinstimmung mit den klas-
sischen Bestimmungen von dynamis, potentia oder force Wirkung oder
Bestimmung zu denken, aber nun im Sinne einer inneren, hervorbrin-
genden, immanenten Bestimmung oder Wirkung.!* Wenn die post-sou-
verdne Macht etwas ist, was sich bestimmen und begreifen ldsst, lisst sie
sich nur als etwas im Inneren Wirkendes und Produzierendes, d.h. als
etwas Konstitutives beschreiben. Machtausiibung oder Machtwirkung ist
ein Konstitutionsgeschehen und nichts, was jemand im strengen Sinne
tut oder erwirken will, sondern etwas, was passiert und (durchaus funkti-
onal oder strategisch beschreibbare) Wirkungen zeitigt."

Foucault selbst hat die historische Interpretation dieses Schemas im
Sinne einer Abfolge von alter zu neuer, von souverdner zu disziplinirer
Machtform spiter fast nonchalant revidiert und suggeriert, so, im Sin-
ne einer Ablésung, sei es nie gemeint gewesen.” Gegen diese Revision
spricht die durch und durch historistische und epochalisierende Rheto-
rik, mit der der Kontrast zwischen »souveriner« und Disziplinarmacht
inszeniert wird. Der Sache nach ist es auch richtig, in diesem Wechsel
der Form des Sprechens iiber die Macht mehr als eine historische The-
se tiber den Wechsel von Machtgestalten zu begreifen. Der semantische
Wechsel ist namlich auch Ergebnis einer genuin begrifflichen Revision
dessen, was tiberhaupt als »Macht« bezeichnet wird und vor allem eine

13 | Vgl. ausfiihrlich zu den begriffsgeschichtlichen Beziigen Kurt Rottgers, Spu-
ren der Macht. Begriffsgeschichte und Systematik, Miinchen 21990, und zum
Stand der Debatte um die Geschichte der Machtbegriffe David Strecker, Logik der
Macht. Zum Ort der Kritik zwischen Theorie und Praxis, Weilerswist 2012.

14 | Diese Fragen stehen auch im Kontext der franzdsischen Spinoza-Rezeption
und ihrer Pragung durch Louis Althussers Konzeption der strukturalen Kausali-
tat; vgl. hierzu Warren Montag, »Althusser and Foucault: Apparatuses of Subjec-
tiony, in: ders., Althusser and His Contemporaries: Philosophy’s Perpetual War,
Durham/London 2013, S. 141-170.

15 | Michel Foucault, Sicherheit, Territorium, Bevélkerung (Geschichte der Gou-
vernementalitét |). Vorlesung am Collége de France 1977-1978, hg. von Michel
Senellart, Frankfurt a.M. 2004, S. 22f. Eine bestechende anti-historistische Lek-
tlre schlagt Jeffrey T. Nealon, Foucault Beyond Foucault: Power and its Intensifi-
cations since 1984, Stanford 2008, S. 24-53, vor.

am 14.02.2026, 08:44:26.


https://doi.org/10.14361/9783839438473-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Martin Saar

tiefgreifende Revision dessen, was in diesem Zusammenhang Wirkung
oder Bestimmung (oder Determination) bedeuten kann.'

Die moderne, postsouverdne Form der Macht, aber auch die Macht
generell ist also, in diesem Bild, mit und nach Foucault verstanden, nicht
irgendwo, von wo sie auf etwas anderes wirkt. Sie ist vielmehr in den Din-
gen, Verhiltnissen, Relationen und Interaktionen, die sie prigt, struktu-
riert und ausmacht. In der Macht leben, aus ihr und von ihr leben, ist das
Schicksal von Subjekten der modernen Gesellschaften, in denen das gilt,
was Foucault iiber ihre Disziplinen und Ubungen und Priifungen sagt.

2. IMMANENZ

Der Internalitits- und Produktivititscharakter der Macht, den Foucault,
wie eben gesehen, fiir die postsouverine disziplinire Form der Macht her-
vorhebt, ist zugleich ein systematisches Korrelat eines anderen Sprechens
uiber die Macht. Er sagt etwas aus tiber Machtverhiltnisse ganz generell,
die nur unzureichend als Verhiltnisse zwischen einander duferlichen
GrofRen beschrieben sind. Den Formen der Macht entsprechen Formen
der Machttheorie, Weisen der Machtbeschreibung. Wenn Macht eingeht
in epistemische, soziale und Selbst-Beziehungen, ist die Macht nichts
diesen Aueres und damit auch nicht deren Uberwiltigung und Uber-
formung, sondern gerade etwas in ihrem Inneren, etwas sie Formendes.
Dies hat Konsequenzen fiir die Art und Weise, wie man iiber das Ver-
hiltnis von Macht und Freiheit und ihre jeweiligen Formen nachdenken
kann, und Foucault behandelt diese Frage in seinen Texten ab Mitte der
1970er Jahre relativ konsistent.

In dem berithmten Text Subjekt und Macht von 1982, geschrieben fiir
ein grofleres auslindisches Publikum, dessen Vertrautheit mit seinen his-
torischen Arbeiten nicht vorauszusetzen ist, prisentiert Foucault die Fra-
ge nach Macht und Freiheit als die nach einem relativ klaren, eindeutig
bestimmbaren Verhiltnis und ohne historische Qualifizierung:

16 | Vgl. zu diesem Thema Pierre Macherey, »Fiir eine Naturgeschichte der Nor-
mens, in: Frangois Ewald/Bernhard Waldenfels (Hg.), Spiele der Wahrheit. Michel
Foucaults Denken, Frankfurt a.M. 1991, S. 171-192.

am 14.02.2026, 08:44:26.


https://doi.org/10.14361/9783839438473-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Form der Macht

»Die Ausiibung von Macht ist keine blofe Beziehung zwischen individuellen oder
kollektiven »Partnern«, sondern eine Form handelnder Einwirkung auf andere. [Tat-
sdachlich] sind Machtbeziehungen definiert durch eine Form von Handeln, die nicht
direkt und unmittelbar auf die anderen, sondern auf deren Handeln einwirkt.«%”

Dieser Quasi-Definition folgen weitere Qualifizierungen:

»[Machtausiibung] ist ein Ensemble von Handlungen, die sich auf mdgliches
Handeln richten, und operiert in einem Feld von Méglichkeiten fiir das Verhalten
handelnder Subjekte. Sie bietet Anreize, verleitet, verfiihrt, erleichtert oder er-
schwert, sie erweitert Handlungsmaoglichkeiten oder schrankt sie ein, sie erhoht
oder senkt die Wahrscheinlichkeit von Handlungen und im Grenzfall erzwingt oder
verhindert sie Handeln, aber stets richtet sie sich auf handelnde Subjekte, inso-
fern sie handeln oder handeln kdnnen. Sie ist auf Handeln gerichtetes Handeln.
[...] Macht kann nur iber »freie Subjekte« ausgeiibt werden, insofern sie »frei«
sind. [...] Macht und Freiheit schlieBen einander also nicht aus. [ ] In diesem Ver-
héltnis ist die Freiheit Voraussetzung fir die Macht (als Vorbedingung, insofern
Freiheit vorhanden sein muss, damit Macht ausgeiibt werden kann, und auch als
dauerhafte Bedingung, denn wenn die Freiheit sich der liber sie ausgeiibten Macht
entzoge, verschwande im selben Zug die Macht und miisste bei reinem Zwang
oder schlichter Gewalt Zuflucht suchen). Aber zugleich muss die Freiheit sich einer
Machtausibung widersetzen, die letztlich danach trachtet, vollstandig iber sie zu
bestimmen.«'8

An diesen berithmten Passagen ist vieles interpretationsbediirftig: die
scheinbar fraglose systematisch-begriffliche Vorgehensweise, die mit
den eher historischen Thesen dieses Textes iiber die Historizitit von
Regierungsformen zumindest in Spannung stehen; die Anfiithrungs-
zeichen um das Wortchen »frei«, oder die hier eher beildufig getroffene
Unterscheidung zwischen Freiheit und Zwang." Vordringlich scheint

17 | Michel Foucault, »Subjekt und Macht« (1982), in: Schriften in vier Bdnden,
Bd. 4, Nr. 306, S. 269-294.

18 | Foucault, »Subjekt und Machtg, S. 286.

19 | Vgl. zu diesen Fragen auch in interpretatorischer Hinsicht Norbert Axel Rich-
ter, Grenzen der Ordnung. Bausteine einer Philosophie des politischen Handelns
nach Plessner und Foucault, Frankfurt a.M., New York 2005, S. 108-117, Martin
Saar, Genealogie als Kritik. Geschichte und Theorie des Subjekts nach Nietzsche

am 14.02.2026, 08:44:26.


https://doi.org/10.14361/9783839438473-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

166

Martin Saar

aber auch hier die systematische Frage nach der Internalitit der Macht.
Macht braucht, benétigt, setzt voraus, dass es handelnde, handlungsfi-
hige, dass es in diesem Sinne »freie« Subjekte gibt, da sie Einwirkung
(»Handeln«) auf Verhalten oder Handlung ist. Dass Macht auf Subjekte
bzw. deren Handeln wirkt, 16scht deren Freiheit nicht aus, bricht sie nicht
(wie Zwang), sondern bezieht sich auf sie, moduliert sie, wirkt auf sie ein,
nicht von auflen (wie Zwang), sondern aus der Nihe, aus einem Innen-
raum der Beeinflussung.

Diese Einflusswirkungen bleiben wirksam fiir das betroffene Han-
deln oder effektiv in dessen Modulierung. Sie bewirken etwas an dem, auf
den sie wirken oder auf die, die selbst als Handelnde betroffen ist. Diese
Wirkungen sind vermittelt oder verbunden mit dem, was der Handelnde
oder die Akteurin selbst schon von sich aus tun. Nur deshalb kann die
Anwesenheit oder das Wirken der Macht bedeuten, dass sie — wie oben im
Zitat — »Anreize [bietet], verleitet, verfiihrt, erleichtert oder erschwert«.
Was etwas anderes »erleichtert oder erschwert, tut dies aus der Nihe,
in einem gewissen Sinne von innen, nicht von auflen; von auften wird
hochstens erlaubt oder blockiert.?

Ins ganz Abstrakte iibersetzt heifdt dies: Macht wirkt auf und in die
Freiheit. In bestimmten Fillen wirkt sie in der Freiheit selbst, ist freiheit-
liches Handeln selbst ein Handeln in der Macht eines spezifischen Staats-
verstindnisses oder im Rahmen einer bestimmten politischen Rationali-
tit. Diese hat eben — deshalb heifét sie »Liberalismus« — die Freiheit selbst
zu ihrem Macht-Prinzip, d.h. zu ihrem Kriterium der Machtaustibung,
gemacht. Dass dies moglich (und kritisierbar) ist, liegt aber daran, dass
schon generell »Macht und Freiheit [...] einander nicht aus[schlieRen]«.?!

und Foucault, Frankfurta.M., New York 2007, S. 206-213, und Amy Allen, The Poli-
tics of Our Selves: Power, Autonomy, and Gender in Contemporary Critical Theory,
New York 2008, S. 22-44.

20 | Die hier leicht missverstandliche Rede von »innen« an dieser oder gar vom
»Innen<an einer spateren Stelle soll keine »Innerlichkeitc etwa im psychologischen
Sinne suggerieren, sondern nur dasInnerhalb« eines konstitutiven Verhdltnisses.
Ich danke Anne Sauvagnargues und Marc Rélli, deren wichtige Arbeiten zur Imma-
nenz bei Deleuze Ubrigens solche Redeweisen meiner Auffassung nach validieren,
und einigen anderen Teilnehmer/innen der Wiener Tagung zu Uberwachen und
Strafen fiir das Insistieren auf diesem Punkt.

21 | Foucault, »Subjekt und Machts, S. 287.

am 14.02.2026, 08:44:26.


https://doi.org/10.14361/9783839438473-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Form der Macht

Es ist von hier nur ein kleiner argumentativer Schritt zu behaupten,
dass es »keine Gesellschaft ohne Machtbeziehungen« und keine Macht-
beziehungen ohne Widerspenstigkeit oder ohne »Widerstand« geben
kann«.?? Denn das heift nur, dass es, damit Wirkung herrschen kann,
Wirkung auf etwas, dass es einen Gegenpol, der kein Auflen ist, geben
muss. Diese Widerspenstigkeit oder Widerstindigkeit kommt nicht aus
der Macht selbst, aber auch nicht von nirgendwo; sie stammt aus dersel-
ben Ebene von Kriften, auf denen Krifte einander behindern oder befor-
dern, erleichtern oder erschweren.

Diese Meditationen iiber Begriffsverhiltnisse konnten verspielt wir-
ken; sie haben aber handfeste politisch-theoretische und sogar praktische
Konsequenzen. Aus ihnen folgt, dass eine Abschaffung der Macht kein
politisches Ziel sein kann; dass die Anrufung des Werts der Freiheit
keinen Schutz vor den Wirkungen der Macht bieten kann; und dass das
politische Handeln selbst, auch wo es sich selbst unter bestimmte Ziele
oder Intentionen stellt, nie auflerhalb, sondern im Inneren von Machtbe-
ziehungen oder Krifteverhiltnissen steht, zu denen die Strukturen, die
es bekimpfen will, immer auch gehoren. Eine Politik, die von solchen
Primissen ausgeht, kann keine totale »Befreiung« sein.?

Es scheint mir sinnvoll, fiir solche Aussagen der internen Beziechung
zwischen Macht und Norm, zwischen Macht und Freiheit und zwischen
Macht und Gegenmacht (bzw. Widerstand) die philosophische Formel ei-
ner Immanenz der Macht zu verwenden, weil dies zunichst nichts ande-
res bezeichnet als Verhiltnisse der Internalitit der Macht in oder zu ihrem
(vermeintlich) Anderen oder ihre interne Bezogenheit auf ihre Wirkung.
Zueinandergehorig oder einander immanent sind hier die Pole eines
Verhiltnisses, das keinen volligen Ausschluss zulisst, sondern wechsel-
seitige Konstitution impliziert. Diese strukturelle Bestimmung ist keine
Frage der historisch spezifischen Form der Macht, wie es angeblich die
historische Machtformenlehre nahelegt. Dieses Immanent-sein gilt fiir
Macht schlechthin, auch wenn sie sich konkret ausprigt, in spezifischen
Machtformen oder Machtbeziehungen verkérpert.

22 | Michel Foucault, »Die Ethik der Sorge um sich als Praxis der Freiheit« (1984),
in: Schriften in vier Bdnden, Bd. 4, Nr. 356, S. 875-902, hier: S. 889, S. 892.

23 | In diesem Sinne konnte man das politische-kritische Projekt Foucaults eine
Ethik der Befreiung, aber nicht der Emanzipation nennen; zu Foucaults Skepsis
beziiglich dieser Begriffe vgl. aberebd., S. 880, und Der Wille zum Wissen, S. 190.

am 14.02.2026, 08:44:26.


https://doi.org/10.14361/9783839438473-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

168

Martin Saar

Der kritische Hinweis, selbst der Freiheit oder dem freien Subjekt sei
die Macht nicht duflerlich, sondern immanent, die Macht mache sie aus
und bringe sie hervor, kénnte nun wie eine fast zynische desillusionie-
rende Geste des Abzugs (oder der Leugnung) von eigentlicher Freiheit
klingen. Auch dies scheint mir, vor dem Hintergrund dieser eher ontolo-
gischen Bestimmungen, nicht der Fall zu sein. Freiheit nicht jenseits der
Macht, sondern im Verhiltnis zur Macht, im Verhiltnis zur auch sie kon-
stituierenden Macht zu denken, d.h. das Verhiltnis von Macht und Frei-
heit immanent zu verstehen und damit Freiheit als eine Form von Macht
unter anderen und Freiheit vor dem Hintergrund eines Prinzips der Im-
manenz der Macht zu begreifen, heifdt nur, sie anders zu denken als im
klassischen Bild: nicht als Bruch, nicht als totale Spontaneitit oder Selbst-
schopfung, sondern lokalisiert, mit immer schon vorhandenen Kriften
umgehend, sie umwendend, aber nicht tiberwindend. Denn wenn »es
Machtbeziehungen gibt, die das gesamte soziale Feld durchziehen, dann
deshalb, weil es iiberall Freiheit gibt«, und auch dies gilt per definitionem.?*
Damit besteht theoretisch und praktisch Platz, ja sogar die Notwendigkeit
fiir Handeln, fiir »Ethik« im weitesten Sinn, die »reflektierte Praxis der
Freiheit«.” Diese wird der Macht nicht véllig entgegen- und gegeniiber-
stehen, sie wird aber in ihr als etwas, was nicht nur Macht, nicht nur
Erwirktes ist, entstehen. Die als Immanenz der Macht beschriebene Re-
lationalitit ist mehrdeutig: Sie ernstzunehmen richtet sich gegen einen
Triumphalismus einer absoluten Freiheit, die nichts als Unbestimmtheit,
aber auch gegen einen Nihilismus einer absoluten Macht, die nichts als
Effekte ihrer eigenen Michtigkeit kennt.

3. KRITIK

Wenn solche Aussagen tiber Macht und die Immanenz der Macht sinnvoll
sind, versteht sich von selbst, dass Foucault kein einfacher Kritiker der
Macht im iiblichen Sinne des Wortes sein kann.?® Macht in diesem

24 | Foucault, »Die Ethik der Sorge um sich als Praxis der Freiheit«, S. 890.

25 | Ebd., S. 879.

26 | Zu Foucaults Kritikbegriff vgl. die klassischen Deutungsalternativen von
Axel Honneth, Kritik der Macht. Reflexionsstufen einer kritischen Gesellschafts-
theorie, Frankfurt a.M. 21989, und Judith Butler, »Was ist Kritik? Ein Essay iiber

am 14.02.2026, 08:44:26.


https://doi.org/10.14361/9783839438473-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Form der Macht

konstitutiven produktiven Sinne einfach zuriickweisen wire eine sinnlo-
se, ja widerspriichliche Geste. »Die Macht, >Macht an sich< oder erst recht
die »an sich bése Macht« gibt es nicht, und die Macht, die Korper, Sub-
jektivitit und soziale Beziehungen konstituiert (und auf eine bestimmte
Weise konstituiert), lasst sich nicht einfach zuriickweisen, weil damit das,
was ist, als solches zuriickgewiesen wire — und nichts tibrig bliebe. Nun
erscheint es aber véllig offensichtlich, dass alle Ubungen in Machtanaly-
tik, die Foucault zeit seines Lebens unternommen hat, in einem anderen,
aber seriésen Sinne Kritik der Macht waren, nimlich Zuriickweisungen,
Zergliederungen und Aufdeckungen spezifischer Arrangements von
Macht, Hinweise auf die strukturierenden, prigenden, manche Méglich-
keiten eréffnenden und andere schlieRenden Effekte von spezifischen
Machtkonstellation oder Formen der Macht.

Interessanterweise sind Foucaults Erlduterungen dieser kritischen
Stoflrichtung seiner Arbeit am deutlichsten in kleineren Texten und Ar-
beiten artikuliert, die werkbiographisch in die Zeit nach der Machtanaly-
tik oder Genealogie (im engeren Sinne) fallen — obwohl dies ein Hinweis
darauf sein konnte, wie wenig weit die uns liebgewonnenen Kategorisie-
rungen und Werkeinteilungen tragen. Die Texte tiber Kritik und Aufkli-
rung aus den frithen 1980cer Jahren sind hier erneut am ergiebigsten, und
einige der wichtigsten methodologischen Uberlegungen stehen unter
dem Schema negativ/positiv. Der Versuch, ein philosophisches »éthos«
zu entwickeln, wird zunichst als »Zuriickweisung« von bestimmten Ele-
menten der Aufklirung und des Humanismus bestimmt und dann als
eine alternative »Grenzhaltung«.” Jenseits einer »Alternative des Drau-
Ren und des Drinnen« soll Kritik eine »Analyse der Grenzen und der Re-
flexion iiber sie sein«.?® Dies impliziert eine Reflexion iiber Notwendiges
und Nichtnotwendiges (d.h. Kontingentes); diese »Grenzhaltung« muss

Foucaults Tugend«, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 50 (2002), S. 249-
265, und exemplarisch fiir neuere Perspektiven J6rg Bernardy, Warum Macht pro-
duktiv ist. Genealogische Blickschule mit Foucault, Nietzsche und Wittgenstein,
Paderborn 2014: Fink.

27 | Michel Foucault, »Was ist Aufklarung?« (1984), in: Schriften in vier Banden,
Bd. 4, Nr. 339, S. 687-707, hier: S. 699, S. 702.

28 | Ebd., S. 702.

am 14.02.2026, 08:44:26.

169


https://doi.org/10.14361/9783839438473-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

170

Martin Saar

somit zu einer »praktische[n] Kritik in der Form méglicher Uberschrei-
tung« fithren.?

Diese Uberschreitung wird (mit Anspielung auf Nietzsche) weiter er-
lautert:

»Und diese Kritik wird in dem Sinne genealogisch sein, als sie nicht aus der Form
dessen, was wir sind, ableiten wird, was zu tun oder zu erkennen unmadglich ist;
sie wird vielmehr versuchen aus der Kontingenz, die uns zu dem gemacht hat, was
wir sind, die Mdglichkeit heraus[zu]lésen, nicht mehr das zu sein, zu tun oder zu
denken, was wir sind, tun oder denken.«3©

Wie viele andere Leserinnen und Leser interpretiere ich diese Passagen
als methodologische Nachgedanken und Nachtrige Foucaults zu seiner
eigenen Text- und Denkpraxis, einen Kommentar zu seinen eigenen »his-
torischen Untersuchungenc, die immer wieder Ausschnitte, Hinsichten
und Bausteine einer solchen »kritischen Ontologie unserer selbst« gelie-
fert haben.’ Diese Ontologie war und ist »eine Arbeit von uns selbst an
uns selbst, insofern wir freie Wesen sind« und insofern wir der Macht
ausgesetzt und in der Macht und aus der Macht entstanden sind.*

Spitestens hier verbinden sich die Motive aus den beiden vorangegan-
gen Abschnitten zur Macht und zur Immanenz. Wenn Macht in ihrer
Konstitutivitit und Immanenz dasjenige ist, was uns (und alles andere)
ausmacht und hat so werden lassen, wie wir sind, kann die kritische Ar-
beit an uns selbst, die hier »kritische Ontologie« heifdt, nichts anderes
sein als Machtanalyse, Machtreflexion und Machtbeschreibung, die aber,
in dem Mafe in dem sie die Frage nach dem Nétigen und Nichtnétigen,
d.h. der Freiheit und der Kontingenz stellt, Machtkritik ohne Uberwin-
dung, nichtzuriickweisende Kritik der Macht sein wird.

Mit der Revision des Machtbegriffs hat also auch die Rede von der
Kritik in der Formel von der Kritik der Macht ihre Bedeutung verindert.*

29 | Ebd.
30 | Ebd., S. 702f.
31 | Ebd., S. 703.
32 | Ebd., S. 704.

33 | Vgl. hier ausfiihrlicher Martin Saar, »Macht und Kritik«, in: Rainer Forst/Mar-
tin Hartmann/Rahel Jaeggi/ders. (Hg.), Sozialphilosophie und Kritik, Frankfurt
a.M., S. 567-587.

am 14.02.2026, 08:44:26.


https://doi.org/10.14361/9783839438473-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Form der Macht

Sie kann weder eine nostalgische Messung oder Vergleichung von Macht-
gestalten sein mit dem Verweis auf frithere, weniger tiefgreifende For-
men, noch kann sie eine blof} beschreibende, neutrale Bilanzierung von
Abfolgen sein. Sie wird die jeweilige, jeweils herrschende, unsere Form
der Macht zu verstehen und einzuschitzen versuchen, sie kommt selbst
aus dieser Form der Macht heraus und geht von innen tiber sie hinaus.
An dieser Stelle erscheint es mir sinnvoll, eine Mehrdeutigkeit der
Terminologie dankbar aufzunehmen und den Methodentitel einer >im-
manenten Kritik« — leicht verschoben zum etablierten Sprachgebrauch in
der derzeitigen sozialphilosophischen Debatte um die Formen der Kritik
und damit ironisch - fiir genau diese Ubung in historischer oder kriti-
scher Ontologie, dieses Abschreiten der Begrenzungen und Offnungs-
moglichkeiten gegenwirtiger Subjektivitit zu verwenden. Ublicherweise
wird diese Formel im methodologischen Sinne, meistens mit Blick auf
Hegel, zur Bezeichnung einer Kritikweise verwendet, in der die Mafisti-
be der Kritik selbst aus dem Objekt der Kritik stammen oder aus einer
Interaktion mit ihm erwachsen.** Immanente Kritik »geht von gegebe-
nen Kontexten und in der Sache liegenden Mafistiben aus, beruht da-
bei aber auf einem Verstindnis davon, wie Normen in sozialen Prakti-
ken wirksam sind«, sie »lokalisiert die Normativitit sozialer Praktiken
in den Vollzugsbedingungen dieser Praktiken selbst«.*> Auch hier liegt
eine philosophisch anspruchsvolle Immanenzbehauptung vor, allerdings
eine zwischen Norm (der Beurteilung) und Vollzug (einer sozialen Pra-
xis). Das, worauf sich diese Form immanenter Kritik bezieht, sind »in
soziale Praktiken eingelagerte Normen«.*® Kritik ist oder bleibt in diesem

34 | Vgl. zum Stand dieser Debatte Robin Celikates, Kritik als soziale Praxis. Ge-
sellschaftliche Selbstverstdndigung und kritische Theorie, Frankfurt a.M., New
York 2009, und Titus Stahl, Immanente Kritik. Elemente einer Theorie sozialer
Praktiken, Frankfurt a.M., New York 2013.

35 | Rahel Jaeggi, Kritik von Lebensformen, Berlin 2013, S. 277.

36 | Ebd., S. 308. Nichts an dieser Beschreibung scheint mir die mit Verve vor-
getragene Kritik an dieser Kritik nahezulegen, dass »ihre Normen keinerlei Trans-
formation unterliegen« oder dass immanente Kritiker »immer schon Bescheid«
wissten (Armen Avanessian, »Kritische Legitimitat. Ich kriegt die Krise«, in: ders.,
Uberschrift. Ethik des Wissens - Poetik der Existenz, Berlin 2014, S. 24-486,
hier: S. 31). Richtig diirfte aber sein, dass es in dieser Konzeption einen inneren

am 14.02.2026, 08:44:26.

171


https://doi.org/10.14361/9783839438473-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

172

Martin Saar

Kontext darin immanent, dass sie keine anderen Mafistibe an die Praxis
heranbringt als schon darin »eingelagerte«.

In einem ganz anderen Sinne ist die hier rekonstruierte Kritik der
Macht, diese Kritik der immanenten Macht, eine immanente Kritik, eine
Kritik, die nicht von auflen kommt, die nicht extern ist. Dies liegt aber
hier daran, dass ihr nicht die Normen, sondern die Macht selbst einge-
schrieben, ja, dass die Kritik auch von der Macht selbst (mit)hervorge-
bracht ist, ohne dass sie dies kraftlos machen wiirde. Auch diese Kritik
an der Macht, nicht der Lebensform, muss aus einem Innen, das keine
Innerlichkeit, aber ein Binnenverhiltnis ist, kommen, weil auch ihr Ge-
genstand, die Macht, innen ist, im Inneren des Subjekts der Kritik selbst
liegt. Da das hier vorgestellte Machtdenken darauf insistiert, dass nicht
nur Normen, sondern auch Macht konstitutiv ist fur Subjektivitit, Prak-
tiken und soziale Strukturen, baut auch dieses Denken auf ein Binnen-
oder Immanenzverhiltnis. Aber diese Basis der Macht ist, wohl anders
als die Normen, in sich ambivalent. Den Blick auf diese Macht zu ermég-
lichen entbirgt keine interne Werthaftigkeit oder immanente Normativi-
tit, sondern wesentliche Konflikthaftigkeit oder Dynamik, nidmlich die
Tatsache, dass das, was ist, Ausdruck von immer auch gegenliufigen
Macht- oder Krifteverhiltnissen ist. Dieser Blick dynamisiert und proble-
matisiert eher als er urteilt, seine kritische Kraft fithrt eher in eine Krise
als aus einer heraus.

Die Problematisierung von Selbstverstindnissen durch den Aufweis
der immanenten Verwobenheit von Macht und Subjekt richtet sich also
gegen unkritische, neutrale Beschreibungen dessen, was das Subjekt
selbst, ohne die Macht, sein konnte. Darin ist sie Selbst-Kritik, Kritik
des aus der Macht geborenen Selbst an sich selbst, die dieses Selbst ja
nicht — ganz — zuriickweisen kann, weil es selbst ihr Triger oder Medi-
um ist.¥” Eine solche Kritik kann also nicht rein destruktiv sein, und sie
kann auch ihren Gegenstand nicht ganz auf Distanz bringen, sie wird
bei und in aller Kritik auch bejahend, erhaltend, affirmativ sein, nimlich
eine Kritik, die ein Subjekt aktiv tibt, das sich genau darin konstituiert

Zusammenhang zwischen Kritik und Legitimation gibt (vgl. ebd., S. 33), der einen
methodischen Preis fiir eine so konstruierte Kritische Theorie hat.
37 | Vgl. ausfiihrlicher Saar, Genealogie als Kritik, S. 289-292.

am 14.02.2026, 08:44:26.


https://doi.org/10.14361/9783839438473-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Form der Macht

und transformiert. Sie ist Kritik an einer Form der Macht, in der sich eine
andere Form der Macht bildet.*®

Diese Beschreibungen machen aus Foucault keinen unkritischen, kei-
nen affirmativen Denker.* Aber sie charakterisieren ihn als einen affir-
mativ-kritischen Denker, dessen Analyse zugleich Kritik und dessen Kri-
tik zugleich Uberschreitung, oder, anders gesagt, dessen Destruktionen
zugleich Konstruktionen sind. Unkritisch wire diese Position nur, wenn
die >Losungen< des Machtproblems von irgendwoher kimen, aber nicht
aus (der) Macht selbst. Sie kommen aber aus demselben Stoff, aus dem-
selben Kraftfeld wie das, was sie bekdmpfen, ersetzen, tiberschreiben. Die
theoretische Einsicht in die Immanenz der Macht erfordert also das prak-
tische Sich-Einlassen auf Immanenz, ein Immanent-bleiben der Kritik,
um von dort aus, von innen heraus, die »Probe« auf ihre mégliche Uber-
schreitung zu machen.*® Aber dieser Schritt, die kritische Bewegung,
kommt aus einem Innenraum. Sie ist ein Schritt heraus (aus bestehen-
den Formen) in ein Offenes (einer neuen Form), das kein ganz Anderes,
sondern ein Anders-sein-Kénnen des Selbst ist. Dieser Schritt und diese
Geste sind radikal, aber keine Erfindungen oder Schépfungen. Aber viel-
leicht geniigt dies als Zielbestimmung kritischer Akte: nicht radikal neu,
originell, ganz anders sein zu miissen — das wire ohnehin Terror, sondern
uiberhaupt anders, nicht ganz festgestellt sein kénnen. Wer dies kann, ist
zugleich bestimmt und neubestimmbar, determiniert, aber auch frei, und
dies nicht im leeren Raum, sondern mitten im Leben, mitten im Spiel der
Krifte und Formen, im Spiel der Macht und Gegen-Macht.

38 | Ein solches Bild einer nicht-denunzierenden Kritik zeichnet sich ab in der
Nietzsche-Lektiire von Gilles Deleuze, Nietzsche und die Philosophie (1962),
Hamburg 1991; vgl. hierzu Kathrin Thiele, The Thought of Becoming: Gilles Deleu-
ze’s Poetics of Life, Ziirich/Berlin 2008.

39 | Vgl. dagegen Jan Rehmann, Postmoderner Links-Nietzscheanismus. Deleuze
& Foucault. Eine Dekonstruktion, Hamburg 2004.

40 | Foucault, »Was ist Aufklarung?«, S. 339.

am 14.02.2026, 08:44:26.

173


https://doi.org/10.14361/9783839438473-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

am 14.02.2026, 08:44:26.


https://doi.org/10.14361/9783839438473-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

