SUSANNE SCHMIEDEN

Brechts Diderot-Gesellschaft oder Von der Moéglichkeit einer
anderen »theatralischen< Wissenschaft

Nach vier Jahren im didnischen Exil hegt Bertolt Brecht 1937 den Plan,
eine >Gesellschaft fiir induktives Theater< zu griinden, und zwar nach
dem Vorbild traditioneller wissenschaftlicher Gesellschaften:

Seit Jahrhunderten existieren internationale Gesellschaften von Wissenschaft-
lern, welche den Austausch der Erfahrungen und Probleme organisieren. Die
Wissenschaften haben ihren gemeinsamen Standard, ihr gemeinsames Vokabu-
lar, ihre Kontinuitit. Das Faktum, daBl die Kiinste (im folgenden ist an die the-
atralischen Kiinste gedacht, zu denen auch die Filmkunst zu rechnen ist) keine
solchen korrespondierenden Gesellschaften haben, erklart sich aus der vollig
individualistischen Struktur der Kiinste (GBFA 22, 274f).!

Der Titel dieses kurzen Textes, in dem er seine Pliane darlegt, lautet Die
Diderot-Gesellschaft und iiber die Frage, inwiefern der Namensgeber der
zu griindenden Gesellschaft auch inhaltlich Pate gestanden hat, ist bis-
lang nur spekuliert worden, ohne dass es dafiir eine zufriedenstellende
Antwort gegeben hitte, und dies nicht zuletzt deshalb, weil es bei dem
Vorhaben geblieben und die Gesellschaft nie entstanden ist.

Der Plan und seine Rezeption

In seinem Nachwort zur deutschen Ausgabe von Denis Diderots Pa-
radox iiber den Schauspieler verweist Reinhold Grimm auf die Plidne
Brechts: »Diderot-Gesellschaft: so wollte Brecht, als Huldigung und
versteckte Kampfansage zugleich, die theaterwissenschaftliche Gesell-

1 Bertolt Brecht: [Die Diderot-Gesellschaft|, in: ders.: Schriften 2, Teil I, GroBe kom-
mentierte Berliner und Frankfurter Ausgabe, hg. von Werner Hecht, Jan Knopf, Wer-
ner Mittenzwei und Klaus-Detlef Miiller, Bd. 22, S. 274-277, hier S. 274f. Hier und
im Folgenden wird mit der Sigle GBFA, Bandnummer und Seitenzahl verwiesen auf

diese Ausgabe.

https://dol.org/10.5771/9783968216560-183 - am 16.01.2026, 22:29:25. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216560-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184 Susanne Schmieden

schaft taufen, die er im dinischen Exil zu griinden versuchte [...].<*

Allerdings konzentriert sich Grimm, dem Ort der Publikation ent-
sprechend, vor allem auf deren Gemeinsamkeiten und Unterschiede
in den jeweiligen Theater- und Schauspieltheorien und erwihnt die
Diderot-Gesellschaft als Ausgangspunkt des nachweislichen Interesses
Brechts an Diderot.

Der Germanist Theo Buck sieht in der Namensgebung der Diderot-
Gesellschaft gar eine Konfrontation national verschiedener Auffassun-
gen von Rationalitit, »denn sie enthilt ja die Frage, warum eine ver-
gleichbare Autoritit in der deutschen Literatur- und Geistesgeschichte
fehlt.<®

Isabella von Treskow wiederum konstatiert in ihrer Monographie iiber
die Franzisische Aufklarung und sozialistische Wirklichkeit:

Besonders im skandinavischen Exil der Jahre 1933 bis 1941 richtete Brecht seine
Aufmerksamkeit auf die Werke der philosophes. Seine Aufzeichnungen zu Diderot
bezeugen, daB er sich vor allem fiir dessen theatertheoretische AuBerungen in-
teressierte und ihn auf diesem Gebiet als Erneuerer schitzte, ohne sich jedoch
explizit auf Diderots Ideen zu beziehen.*

Dem ist zunichst entgegenzuhalten, dass sich durchaus konkrete in-
haltliche Bezugnahmen feststellen lassen, etwa im Dialog iiber Schau-
spielkunst von 1929 und in dem Vortrag Uber experimentelles Theater von
1939, beides Texte, auf die bereits Reinhold Grimm in diesem Zusam-
menhang verweist. Weiter heif3t es bei von Treskow:

Auch das Programm der >Diderot-Gesellschafts, der »Gesellschaft fiir induktives
Theater, die er 1937 zu griinden vorhatte, zeigt keinen ausdriicklichen Bezug auf
Diderots Theaterstiicke oder dramatologische Konzeptionen. Vielmehr ging es
Brecht darum, einen angemessenen Namen fiir seine Gesellschaft zu finden und
Diderot implizit zu wiirdigen:®

Reinhold Grimm: Nachwort, in: Denis Diderot: Paradox iiber den Schauspieler, iibers.
von Katharina Scheinfull und mit einem Nachwort von Reinhold Grimm, Frankfurt
a.M. 1964, S. 71-79, hier S. 77.

Theo Buck: Brecht und Diderot oder Uber Schwierigkeiten der Rationalitit in
Deutschland, Tiibingen 1971, S. 3.

Isabella von Treskow: Franzosische Aufklirung und sozialistische Wirklichkeit: Denis
Diderots »Jacques le fataliste« als Modell fiir Volker Brauns »Hinze-Kunze«Roman,
Wiirzburg 1996, S. 54.

5 Ebd.

https://dol.org/10.5771/9783968216560-183 - am 16.01.2026, 22:29:25. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216560-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Brechts Diderot-Gesellschaft 185

Erstaunlicherweise ist also in der jiingeren Publikation, die noch dazu
ein explizit politisches Thema behandelt, nimlich das Verhiltnis von
franzosischer Aufklarung und sozialistischer Wirklichkeit, von der po-
litischen Bedeutung der Namensgebung, welche in den beiden &lteren
Texten, die darauf Bezug nehmen, noch erkennbar ist, nichts mehr iib-
rig. Zwar mag es stimmen, dass es keinen expliziten Bezug zu Diderots
>dramatologischen Konzeptionen« gibt, aber lediglich eine Wiirdigung
ganz ohne inhaltlichen Bezug anzunehmen, ist vor dem Hintergrund
des politischen Fokus der eigenen Arbeit wenig plausibel.

In einem Brief vom 19. Mirz 1937 an Max Mordecai Gorelik begriin-
det Brecht die Namenswahl der Gesellschaft, die hier zum ersten Mal
explizit als >Diderot-Gesellschaft< bezeichnet wird, zwar tatsdchlich et-
was lapidar mit der Suche nach einem passenden Namen und stellt fest:

Dieser groBe Enzyklopadist hat iiber Theater sehr philosophisch und materia-
listisch-philosophisch geschrieben. Natiirlich vom biirgerlichen Standpunkt aus,
aber doch von revolutionir-biirgerlichem. Wenn Du dagegen Einwendungen
hast, schreibe es mir gleich. Ich habe einfach einen Namen gesucht, da jede Be-
schreibung im Titel entweder banal oder prezios klingt (GBFA 29, 24).

Es kann jedoch kaum iibersehen werden, als was Diderot hier in erster
Linie bezeichnet wird, ndmlich als >groBer Enzyklopédist<. Der Name
ist also mitnichten zufillig gewéhlt, sondern verweist auch auf das wis-
senschaftliche GroBprojekt der franzésischen Aufklirung und Dide-
rots tragende Rolle dabei.

Der Bezug zu Diderot im Brechtschen Plan ist also in der Tat nicht nur
in den theatertheoretischen Uberlegungen beider Autoren zu suchen,
sondern auch und vor allem in der Suche nach geeigneten Darstel-
lungsformen von Wissen und im Nachdenken iiber das Verhiltnis von
Wissenschaft, »theatralischen Kiinsten< und Politik:

Die Gesellschalft fiir induktives Theater ist sich bewuBt (realizes), daB3 das Inter-
esse an einer realistischen, d. h. die Realitit meisternden (die Realitit erlauben-
den) Darstellung des gesellschaftlichen Zusammenlebens der Menschen, an ei-
ner Darstellung des gesellschaftlichen Zusammenlebens der Menschen, welche
dieses Zusammenleben erleichtern kann, indem es dasselbe produktiv gestaltet,
kein allgemeines ist (GBFA 22, 274).

Brecht beschreibt hier den Umstand eines grundsitzlichen Interes-
senkonflikts, wenn nicht gar einer gesellschaftlichen Paradoxie: Der
Anspruch seiner >wissenschaftlichen< Gesellschaft ist ein gemeinniit-

https://dol.org/10.5771/9783968216560-183 - am 16.01.2026, 22:29:25. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216560-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186 Susanne Schmieden

ziger, insofern Probleme behandelt werden sollen, die alle Mitglieder
der Gesamtgesellschaft betreffen, und dennoch oder gerade deswegen
ist das gesellschaftliche Interesse an deren Arbeit kein allgemeines. Die
Technik, mit der sich Brecht unter anderem an diesem Problem immer
wieder abarbeiten wird, ist die der Verfremdung.

Phoebe von Held stellt den englischen Begriff der alienation, der in
dieser Form (wie auch das franzosische aliénation) bezeichnenderwei-
se sowohl >Verfremdung« als auch >Entfremdung< heiBen kann, in den
Mittelpunkt ihrer Arbeit und wendet ihn in einer historischen Umkeh-
rung auf sich selbst an. Sie unterzieht nach eigenem Bekunden Diderot
damit einer Brechtschen Lesart und fragt danach, wie Diderot >nach¢
Brecht zu lesen wire: »This book therefore reinvestigates Brecht’s con-
cept of aesthetic alienation through the lens of Diderot.«® Sie geht also
von einer engen Verbindung beider Autoren aus, die durch Entfrem-
dungen und Verfremdungen geprégt ist, sich aber mehr in Formen und
Methoden als in konkreten Inhalten zeige.

In jiingster Zeit hat schlieBlich Matthias Rothe auf eine weitere wichti-
ge Gemeinsamkeit im Denken beider Autoren aufmerksam gemacht,
namlich auf das iiber das Theater vermittelte Interesse beider an der
Okonomie ihrer Zeit und deren konkreten Auswirkungen auf die Ge-
sellschaft:

Die scheinbar so unvermeidbaren Hungersnéte in Frankreich und die scheinbar
so unkontrollierbar fluktuierenden Getreidepreise in der Weimarer Republik
brachten sie dazu, die trockenen Texte der Okonomen zu studieren (Diderot er-
lebt die Anfinge einer 6konomischen Wissenschaft, so wie wir sie kennen). Und
das Theater galt ihnen zuallererst als ein heuristisches Instrument, nicht als blo-
Bes Reprisentationsmittel. Was geschieht mit dem Theater, wenn es sich auf die
Okonomie einlisst? Es kann nicht auf der Biihne bleiben, sondern expandiert.”

An den Aspekt des Theaters als heuristischem Instrument soll hier in
mehrfacher Weise angekniipft werden und Brechts Diderot-Gesell-
schaft als Kulminationspunkt der nicht verwirklichten Maglichkeit ei-
ner anderen, ndmlich >theatralischen< Wissenschaft in den Mittelpunkt

5 Phoebe von Held: Alienation and Theatricality. Diderot after Brecht, London 2011, S.
2.

7 Matthias Rothe: Theater und Getreide: Brechts und Diderots Entdeckung der Oko-
nomie 1769/1925, Brecht-Haus-Lecture vom 16.12.2016, Literaturforum im Brecht-
Haus Berlin, http://lfbrecht.de/event/theater-und-getreide-brechts-und-diderots-ent-
deckung-der-oekonomie-17691925/ (Letzte Konsultation: 23.1.2019).

https://dol.org/10.5771/9783968216560-183 - am 16.01.2026, 22:29:25. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216560-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Brechts Diderot-Gesellschaft 187

geriickt werden. >Theatralisch« in diesem Sinne wiirde dann bedeuten:
die eigenen Darstellungsformen und -bedingungen reflektierend.

Im Anschluss an die Ausfithrungen zu Diderot und Brecht werde ich
im letzten Teil des Artikels zudem deren Vorstellungen zum Verhiltnis
von Wissenschaft, Theater und Politik mit heute vorherrschenden Vor-
stellungen kontrastieren, und zwar anhand eines kurzen Blicks auf das
Projekt Wikipedia und dessen ideologische Vordenker.

Die Mitglieder

Im Kontext der geplanten Griindung einer >theaterwissenschaftlichen«
Gesellschaft, die sich auf den franzosischen Aufkliarer Diderot beruft,
ist auch die geplante Zusammenstellung der anzufragenden Personen
aufschlussreich, die Brecht im bereits zitierten Brief an Gorelik anfiihrt:

Jean Renoir, Paris

Moussignac (sic!), Paris

Doone, London

Auden, London

Isherwood, London

Burian, Prag

Piscator, Paris

Eisler

Spiter konnen wir es noch schicken an
Knutzon, Kopenhagen

Per Lindberg, Stockholm

Ochlopkow, Moskau

Eisenstein, Moskau

Tretjakow, Moskau

In USA miiBitest Du es MacLeish geben und wen Du sonst noch fiir geeignet
hiltst (GBFA 29, 24).

Es handelt sich dabei fast ausschlieBlich um Personen, nur Manner
wohlgemerkt, die den darstellenden Kiinsten nahestehen, sei es Film,
Theater, Musik oder auch mehreres davon gleichzeitig. Auffallig ist ne-
ben der Interdisziplinaritit dariiber hinaus auch die Internationalitét
der ausgewihlten Personen. Diese Konstellation steht offenkundig in
einem starken Kontrast zu der zu jener Zeit in den Anfingen befind-
lichen Theaterwissenschaft, die nicht nur national ausgerichtet war,
sondern sich innerhalb der etablierten Institutionen zunéchst einerseits

https://dol.org/10.5771/9783968216560-183 - am 16.01.2026, 22:29:25. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216560-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188 Susanne Schmieden

unter streng hierarchischen und ckonomisch duBerst schwierigen Be-
dingungen entwickelte, und sich schlieBlich direkt der nationalsozialis-
tischen Ideologie andiente.® Darauf und auf den politischen Kern des
Brechtschen Plans soll im Folgenden noch niher eingegangen werden.

Die Frage des Politischen

Die Welt muB ihren derzeitigen Besitzern, welche ihren Besitz unveridndert ha-
ben wollen, entrissen werden, und die Kenntnis dieser Welt und der Methoden
ihrer Anderung muB den Ideologen ihrer Besitzer ebenfalls entrissen werden.
Diese schwierige, von einzelnen nicht losbare Aufgabe verlangt Zusammen-
schluB, und zwar einen arbeitsméBigen, nicht nur einen solchen der Sympathien
(GBFA 22, 274).

Dies ist die wohl deutlichste politische Beschreibung der Diderot-
Gesellschaft: Es geht Brecht bei der geplanten Zusammenarbeit er-
klartermaBen um Ideologiekritik und die Infragestellung des aktuellen
Herrschaftswissens, das den Status der besitzenden Klasse legitimiert.
Die dsthetische und intellektuelle Intervention, die nicht nur den >Be-
sitz der Besitzer¢, sondern vor allem das Wissen der >Ideologen ihrer
[der Welt, S.Sch.] Besitzer< fokussiert, erfordert in erster Linie Zusam-
menarbeit und nicht Individualismus, den Brecht als charakteristisch
fiir die Kiinste betrachtet.

Dass dann im Zusammenhang mit der Brechtschen Diderot-Gesell-
schaft explizit von >Theaterwissenschaft« gesprochen wird, ist insofern
bemerkenswert, als diese in Form einer eigenstindigen Disziplin re-
lativ jungen Datums ist und tatsichlich genau zu jener Zeit instituti-
onalisiert worden ist. Das erste Institut entstand 1923 in Berlin und
war bereits 1933 vollstdindig der NS-Ideologie untergeordnet. Insofern
ist die Griindung einer internationalen, theaterwissenschaftlichen Ge-
sellschaft aus dem Exil heraus 1937 selbstverstindlich nicht nur ein
Politikum, sondern kann auch als Teil dessen begriffen werden, was
Walter Benjamin 1930 in seiner Rezension zu Siegfried Kracauers Die
Angestellten als die Tugend des >Mifvergniigten< und AuBenseiters aus-
macht, ndmlich >Politisierung der Intelligenz< »Der Wirklichkeit wird

8 Vgl. Stefan Corssen: Max Herrmann und die Anfinge der Theaterwissenschaft, Tii-

bingen 1998, S. 91.

https://dol.org/10.5771/9783968216560-183 - am 16.01.2026, 22:29:25. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216560-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Brechts Diderot-Gesellschaft 189

so sehr zugesetzt, daB sie Farbe bekennen und Namen nennen muB.
[...] Der Instinktunsicherheit, wie sie von der herrschenden Klasse ge-
ziichtet wird, tritt hier gerade der Literat als Wahrer unverdorbener
sozialer Instinkte entgegen.«

Zwar war das Verhiltnis von Brecht und Kracauer ambivalent und Kra-
cauer hat gar Benjamin fiir sein enges Verhiltnis zu Brecht kritisiert,
jedoch scheint gerade in dessen Wiirdigung Kracauers als AuBenseiter
und Politisierer der Intelligenz eine Gemeinsamkeit zu Brecht auf.
Unter den Bedingungen einer beginnenden totalitdren Ideologie, wie
sie alle diese Autoren erlebten, bedeutet Politisierung im von Benjamin
gezeichneten Sinne zunichst einmal Riickbesinnung auf sich selbst und
das einzelne Individuum, um dann aus dem Bewusstsein der Differenz
von herrschender Ideologie und eigenen Werten und Anspriichen her-
aus das Politische, also einen freien Aushandlungsraum verschiedener
Anspriiche jenseits der rein 6konomischen Vernunft, zu gestalten. Ge-
nau dies scheint auch das Anliegen Brechts mit der Diderot-Gesell-
schaft gewesen zu sein, denn, so schreibt er, »die Kenntnis dieser Welt
und der Methoden ihrer Anderung muB den Ideologen ihrer Besitzer
ebenfalls entrissen werden« (GBFA 22, 274).

Gerade die Aneignung des Begriffs >Wissenschaft< durch einen Au-
Benseiter im mehrfachen Sinne (Brecht befand sich zu jener Zeit im
Exil und er ist nie ein Akademiker gewesen) zu einem Zeitpunkt, an
dem die Wissenschaft insgesamt und insbesondere die eben erst etab-
lierte Theaterwissenschaft nahezu vollstindig von der herrschenden
Ideologie korrumpiert waren, zeugt von dem klaren Bewusstsein der
unbedingten Notwendigkeit eines progressiven Widerstands mit dsthe-
tischen Mitteln und insbesondere mit denen der Sprache. Im Text zur
Diderot-Gesellschaft von 1937 hei3t es programmatisch:

Die Diderot-Gesellschaft setzt sich die Aufgabe, Erfahrungen ihrer Mitglieder
systematisch zu sammeln, eine Terminologie zu schaffen, die theatralischen Kon-
zeptionen des Zusammenlebens der Menschen wissenschaftlich zu kontrollieren.
Sie sammelt Berichte von mit Theater und Film experimentierenden Kiinstlern
iiber ihre Arbeiten und organisiert deren Austausch. [...] Probleme kénnen auch
ungeldst dargestellt werden. Gerade Fragen des Details sind von besonderem
Interesse (GBFA 22, 276).

9 Walter Benjamin: Politisierung der Intelligenz, in: Siegfried Kracauer: Die Angestell-
ten. Aus dem neuesten Deutschland, Frankfurt a.M. 1971, S. 116-123, hier S. 118f.

https://dol.org/10.5771/9783968216560-183 - am 16.01.2026, 22:29:25. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216560-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190 Susanne Schmieden

Dass gerade Fragen des Details von besonderem Interesse sein sollen
und Probleme auch ungelost dargestellt werden konnen, sind selbst
Details, denen hier Beachtung geschenkt werden sollte, sind doch die
Nivellierung individueller Details und die scheinbar endgiiltigen und
eindeutigen Losungen fiir Probleme Merkmale autoritir-ideologischen
Denkens, zu dem zu dieser Zeit zu groBen Teilen auch das >wissen-
schaftliche< Denken zu rechnen war. Die in der Diderot-Gesellschaft
favorisierte >Wissenschaft« soll sich dagegen explizit an den »Erfahrun-
gen ihrer Mitglieder« und an dem »Zusammenleben der Menschen«
orientieren, also an einem empirischen und sozialen MaBstab — ge-
nau darin liegt eine entscheidende Gemeinsamkeit zu Diderot, dessen
Name, es sei abermals gesagt, mit Bedacht fiir dieses Projekt gewihlt
worden ist.

Die angestrebte Wissenschaftlichkeit ist auBBerdem eine >theatralisches,
wie Brecht sie selbst nennt, und sie ist eine demokratische, insofern
ihr Anliegen nicht in der autoritdren Durchsetzung einer bestimmten
Terminologie und Herangehensweise an Probleme besteht, sondern im
gemeinsamen Schaffen einer solchen Terminologie und dem Darstel-
len von Problemen und Widerspriichen. Sie wirft also eher Fragen auf
als Antworten zu geben.

Das historische Vorbild? Diderots »Enzyklopadie«-Artikel

Brechts Pline fiir die Diderot-Gesellschaft lassen sich als Versuch eines
modernen Nachfolgeprojekts der groen Enzyklopddie von Diderot und
D’Alembert betrachten, und insofern ist die Bezugnahme auf Diderot
nicht nur theatertheoretisch, sondern vielmehr auch wissenschaftsthe-
oretisch zu verstehen. Theater, Politik und Wissenschaft stehen bei bei-
den Autoren in einem engen Wechselverhiltnis zueinander, insofern
sie sich vor allem fiir deren Darstellungsformen interessieren.

Das Projekt der Enzyklopddie wird in dem von Diderot verfassten Arti-
kel »Enzyklopédie« in der Enzyklopddie selbst als das Werk einer »Ge-
sellschaft von Gelehrten und Kiinstlern« ausfiihrlich beschrieben und
reflektiert:

Zur Verwirklichung dieses Planes, der nicht nur die verschiedenen Gegenstin-

de unserer Akademien, sondern alle Zweige des menschlichen Wissens umfaft,
soll eine Enzyklopddie beitragen; ein Werk, das nur von einer Gesellschaft von

https://dol.org/10.5771/9783968216560-183 - am 16.01.2026, 22:29:25. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216560-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Brechts Diderot-Gesellschaft 191

Gelehrten und Kiinstlern geschaffen werden kann, die getrennt arbeiten, jeder
auf seinem Gebiet, und nur durch das allgemeine Interesse der Menschheit und
durch ein Gefiihl des gegenseitigen Wohlwollens zusammengehalten werden. !’

Nicht nur sind die Ahnlichkeiten zu Brechts Beschreibung der
Diderot-Gesellschaft augenfillig, auch die Verschrankung von indi-
vidueller Freiheit und allgemeinem, gesellschaftspolitischem Interes-
se wird hier pointiert dargelegt. Die >Gesellschaft, von der Diderot
spricht, besteht zwar aus »Gelehrten und Kiinstlern«, also aus privile-
gierten Mitgliedern der Gesamtgesellschaft, jedoch bilden diese kei-
nen elitdren Zirkel, sondern werden gerade und »nur durch das allge-
meine Interesse der Menschheit und durch ein Gefiihl gegenseitigen
Wohlwollens zusammengehalten«. Sie schreiben die Enzyklopddienicht
fiir einen exklusiven Kreis von Gelehrten, sondern auch und vor al-
lem fiir jene, die nicht zum inneren Kreis ihrer Gesellschaft gehoren.
Voraussetzung fiir das Gelingen des Projekts ist demnach, dass jeder
auf seinem Gebiet, also innerhalb eines klar begrenzten Bereichs ar-
beiten kann, und zugleich das gemeinsame Projekt, hier also konkret
die Enzyklopddie, im Mittelpunkt des gemeinsamen Interesses steht.
Die Gesellschaft von Gelehrten ist somit keineswegs Selbstzweck, sie
ist keine homogene Gemeinschaft, sondern Bedingung der Moglich-
keit eines gemeinsam zu verwirklichenden Projekts. Dieses weist am
Ende zwar einen abgeschlossenen Werkcharakter auf (anders als die
Diderot-Gesellschaft wurde die Enzyklopddie tatsiachlich abgeschlos-
sen), verschleiert jedoch keinesfalls die Vielstimmigkeit, Pluralitit und
jeweils begrenzte Perspektive der daran Beteiligten, sondern stellt die-
se, ganz im Gegenteil, sogar aus. Allgemeinheit des Wissens und sub-
jektive Vermittlung schlieBen sich somit nicht aus, sondern verschrin-
ken sich. Dabei ist die Perspektive zum einen klar auf die konkreten
Mitmenschen auch auBerhalb des unmittelbaren Wirkungskreises und
zum anderen auf die Nachwelt ausgerichtet, verbunden mit der Hoff-
nung eines wissenschaftlichen Fortschritts:

Tatsdchlich zielt eine Enzyklopddie darauf ab, die auf der Erdoberfliche ver-
streuten Kenntnisse zu sammeln, das allgemeine System dieser Kenntnisse den
Menschen darzulegen, mit denen wir zusammenleben, und es den nach uns

10" Denis Diderot: Art. Enzyklopidie (Philosophie) [Band V der Enzyklopédie, 1755], in:
ders.: Philosophische Schriften, Bd. I, hg. und tibers. von Theodor Liicke, Westberlin
1984, S. 149-234, hier S. 154f.

https://dol.org/10.5771/9783968216560-183 - am 16.01.2026, 22:29:25. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216560-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192 Susanne Schmieden

kommenden Menschen zu iiberliefern, damit die Arbeit der vergangenen Jahr-
hunderte nicht nutzlos fiir die kommenden Jahrhunderte gewesen sei [.]1

Die Ubereinstimmungen zu Brechts Beschreibung der Diderot-
Gesellschaft zeigen sich hier besonders deutlich: In beiden Projekten
soll durch das systematische Sammeln von Kenntnissen und durch
die gemeinsame Arbeit das Zusammenleben der Menschen in positi-
ver Weise beeinflusst werden. Die konkreten Formulierungen und die
Rhetorik in den Texten beider Autoren sind derart zum Verwechseln
ahnlich, dass der Schluss naheliegt, Brecht habe sich bei der Wahl des
Namens seiner Gesellschaft mit groBer Wahrscheinlichkeit auch an
diesem Text Diderots orientiert, nicht nur an seinen theatertheoreti-
schen Schriften, auch wenn sich dies nicht mit Sicherheit nachweisen
lasst. Noch einmal Brecht: »Eine Gesellschaft solcher Kiinstler muf}
sich an die Seite der groBen Produktivkrifte der modernen Mensch-
heit stellen, ohne Riicksicht auf eine Gesellschaftsordnung, welche die
Entfaltung dieser Produktivkrifte hemmt« (GBFA 22, 274). In Diderots
Enzyklopddie-Artikel wiederum heilt es: »Gewisse Leute, die gewohnt
sind, von der Maglichkeit eines Unternehmens auf den Mangel an Fa-
higkeiten zu schlieBen, den sie in sich selbst entdecken, haben denn
auch offentlich erklirt, daB wir unser Werk nie vollenden wiirden.«!?
Beide sind sich offenbar auch iiber den Widerstand im Klaren, der ih-
ren Projekten entgegenschlagen wird.

Die historische Wirklichkeit: Die Entwicklung der Theaterwissenschaft um
1937

Das erste theaterwissenschaftliche Institut wurde nur einige Jahre zu-
vor gegriindet, hatte sich aber, wie bereits erwéahnt, 1933 sehr rasch der
NS-Ideologie untergeordnet. Es gehort zu den Perfidien der Geistesge-
schichte des 20. Jahrhunderts, dass ausgerechnet der Griindungsvater
der Theaterwissenschaft als eigenstidndiger institutioneller Disziplin,
Max Herrmann, der Jude war, ab 1933 sogleich Berufsverbot erhielt
und 1942 im Konzentrationslager Theresienstadt ermordet wurde.

"' Ebd., S. 149.
12 Diderot: Art. Enzyklopédie (wie Anm. 10), S. 149.

https://dol.org/10.5771/9783968216560-183 - am 16.01.2026, 22:29:25. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216560-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Brechts Diderot-Gesellschaft 193

Sein ehemaliger Kollege, der Germanist Julius Petersen, der nun al-
leiniger Leiter des Theaterwissenschaftlichen Instituts war, beteiligte
sich derweil aktiv an der raschen Gleichschaltung seiner Disziplin und
Institution.'®

In dieser Zeit der volligen Entrechtung schreibt Max Herrmann jedoch
weiterhin an seinem letzten theaterwissenschaftlichen Werk iiber Die
Entstehung der berufsmdssigen Schauspielkunst im Altertum und in der Neu-
zeit, das 1962 postum erschienen ist, herausgegeben von seiner Schiile-
rin Ruth Movius. Bemerkenswert daran ist zum einen die im Vorwort
formulierte Hinwendung zur Fliichtigkeit der Auffithrung selbst und
die Feststellung, dass es fiir eine kommende Theaterwissenschaft not-
wendig sei, die konkrete Kunst des einzelnen Spielers in der Retros-
pektive methodisch zu vergegenwirtigen und dadurch auch zu verle-
bendigen. Zum anderen findet sich auch hier der Gedanke, dass eine
passende Methode erst noch gefunden, das heifit gemeinsam erarbeitet
werden muss. Diese Form der wissenschaftstheoretischen Reflexion ist
derjenigen von Brecht nicht undhnlich und es wire weiterhin zu unter-
suchen, inwiefern auch der starke Fokus beider auf die Schauspielkunst
einen gemeinsamen Bezugspunkt bildet:

Wihrend es nun aber im Wesen der Theaterkunst begriindet ist, dal ein The-
atermuseum niemals schwimmende Fische, das heiB3t lebendig auf einer Biihne
agierende Schauspieler vergangener Zeiten, wird vorfithren kénnen und also in
der Hauptsache immer nur ein Arsenal fiir theatergeschichtliche Forschungen
bleiben wird, wird sich diese Forschung der Erkenntnis nicht entziehen kénnen,
daB die eigentliche, die entscheidende Theaterkunst doch die Schauspielkunst ist.
Daher muB sich die Theatergeschichte — allen Schwierigkeiten zum Trotz — nun-
mehr mit aller Energie der Geschichte der Schauspielkunst zuwenden. Und sie
wird, zunéchst auf gewissen Ansétzen weiterbauend und ihre Art verbessernd
und verfeinernd, die Methode feststellen miissen, deren Anwendung schauspie-
lerische Leistungen der Vergangenheit wieder einigermaBen lebendig zu ma-
chen vermag.'*

Dass es ausgerechnet die Schauspielkunst ist, die den Wissenschaftler
Herrmann in den Jahren der Entrechtung und faktischen Zerstorung
seiner Existenz intellektuell beschiftigt, ist in jedem Fall bemerkens-
wert, hat dies doch auch weitreichende politische Implikationen, in-
sofern gerade der Nationalsozialismus in erheblichem MaBe mit >the-

13" Corssen: Max Herrmann (wie Anm. 8), S. 91.
4 Max Herrmann: Die Entstehung der berufsmissigen Schauspielkunst im Altertum
und in der Neuzeit, hg. und mit einem Nachruf von Ruth Mévius, Berlin 1962, S. 13f.

https://dol.org/10.5771/9783968216560-183 - am 16.01.2026, 22:29:25. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216560-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194 Susanne Schmieden

atralischen< — also hier tatsdchlich im Sinne von inszenatorischen und
manipulativen — Mitteln gearbeitet hat. Vor diesem Hintergrund ist
eine wissenschaftliche Auseinandersetzung mit der Schauspielkunst
und dem Beruf des Schauspielers als explizit aufkldrerische Arbeit zu
sehen.

Wihrend sich also in Berlin das erste eigenstindige theaterwissen-
schaftliche Institut ziigig und offensiv zum Nationalsozialismus be-
kennt und seinen Griinder verrit, beschéftigt sich dieser aus dem
akademischen Leben Vertriebene mit dem Beruf und der Kunst des
Schauspielers. Etwa gleichzeitig versucht ein Schriftsteller und Thea-
termacher aus dem Exil heraus, eine andere und internationale >the-
aterwissenschaftliche< Gesellschaft zu griinden, die den Namen eines
franzosischen Aufkldrers tragen soll. Diesen dreien wiederum, also
Diderot, Brecht und Max Herrmann, ist — bei allen groBen Unterschie-
den - gemeinsam, dass sie vermittelt iiber das Theater und insbeson-
dere iiber die Schauspielkunst, sowohl als Praxis als auch durch ein
vertieftes theoretisches Verstandnis, im Grunde gesellschaftspolitische
Fragen verfolgen.

Die bestandige Moglichkeit einer anderen >theatralischen< Wissenschaft:
Politisierung der Intelligenz statt Instrumentalisierung von Wissen

Die entscheidende Einsicht, die man aus den Versuchen der Etablie-
rung einer moglichen anderen Wissenschaft vom Theater fiir die heu-
tige Zeit gewinnen kann, lautet: So wie es kein Theater ohne Schau-
spieler, also ohne konkrete Menschen an einem bestimmten Ort und
zu einer bestimmten Zeit gibt, so gibt es auch keine Wissenschaft ohne
konkrete Menschen als Produzenten und Vermittler von Wissen, das
immer auch bestimmten politischen und 6konomischen Rahmenbe-
dingungen unterworfen ist. Was sich an den impliziten und expliziten
Vorstellungen einer Wissenschaft vom Theater respektive einer >thea-
tralischen< Wissenschaft bei den hier genannten Autoren lernen lisst,
ist die Orientierung an konkreten Menschen und deren spezifischer
Verortung in der Welt, sowohl hinsichtlich der Produktion, als auch
hinsichtlich der Darstellung und Tradierung von Wissen.

Erstaunlicherweise findet sich ein — auf den ersten Blick — ganz dhn-
licher Gedanke bei einem Autor, den man in diesem Zusammenhang

https://dol.org/10.5771/9783968216560-183 - am 16.01.2026, 22:29:25. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216560-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Brechts Diderot-Gesellschaft 195

zunichst ganz und gar nicht vermuten wiirde: Es ist Friedrich August
von Hayek. In seinem bis heute wirkmichtigen Text iiber Die Verwer-
tung des Wissens in der Gesellschaft, der nur einige Jahre spiter, namlich
1945 erschienen ist, geht es ebenfalls um die Frage, in welcher Form
Wissen erscheint, wie es dargestellt und in der Gesellschaft genutzt
werden kann und soll. Es heifit dort: »Wenn es heute Mode ist, die
Wichtigkeit der Kenntnis der besonderen Umstidnde von Ort und Zeit
gering zu schitzen, so hidngt das auch eng mit der geringeren Wichtig-
keit zusammen, die man der Verinderung als solcher beimiBt.«!®

Der Satz fiir sich genommen konnte durchaus auch bei Brecht oder
gar bei Diderot stehen, jedoch konnten die Konsequenzen daraus und
die Implikationen dieser Feststellung gar nicht unterschiedlicher sein:
Wihrend die Diderot-Gesellschaft tatsichlich in der Tradition der Auf-
kliarung steht, geht es ihr doch um eine im Kern demokratisch organi-
sierte Gesellschaft, die sowohl den Zeitgenossen als auch der Nachwelt
verpflichtet ist, proklamiert Hayek ganz offen eine gegenaufklirerische
Position. Indem er aus der eingeforderten Beriicksichtigung der >be-
sonderen Umstdnde< nicht etwa die individuell verschiedenen Hand-
lungsmoglichkeiten der vordergriindig als >frei< postulierten Individu-
en ableitet, sondern — ganz im Gegenteil — deren Anpassungsfahigkeit
an einen imaginierten >Markt< als oberstes Ziel ausruft, verkehrt er die
Freiheit des Einzelnen in ihr Gegenteil, ndmlich in Unterwerfung. Ur-
sachliche und komplexe Zusammenhinge sollen den Einzelnen ganz
explizit nicht interessieren, wenn er sich >richtig«, und das heiBt hier
marktkonform zu verhalten in der Lage sein soll. Gesellschaft als ein
heterogenes Gebilde freier und vernunftbegabter Biirger wird abge-
l6st durch >den Marktc: »Das Ganze funktioniert als ein Markt,« wie
Hayek schreibt, das hei3t, dass es nicht einmal eine Pluralitét von ver-
schiedenen Mirkten, sondern lediglich die eine, quasi-metaphysische
Ordnungsinstanz gibt, an welche die Individuen paradoxerweise den-
noch angepasst werden miissen, obwohl diese Instanz, einem >Wunder«
gleich, immer ideal funktioniert.'® Das ideale Verhalten soll auBerdem
herbeigefiihrt werden, ohne dass die Individuen dies merken. Es geht
demnach um nichts anderes als Manipulation:

1% Friedrich August von Hayek: Die Verwertung des Wissens in der Gesellschaft, in:
ders.: Wirtschaftstheorie und Wissen. Aufsitze zur Erkenntnis- und Wissenschaftsleh-
_ re, hg. von Viktor Vanberg, Tiibingen 2007, S. 57-70, hier S. 61.
16 Ebd., S. 65f.

https://dol.org/10.5771/9783968216560-183 - am 16.01.2026, 22:29:25. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216560-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196 Susanne Schmieden

Das Problem ist ja gerade das, wie man den Bereich der zweckméBigen Aus-
niitzung der Produktivkrifte iiber die Reichweite der Kontrolle des einzelnen
menschlichen Geistes ausdehnen kann; und daher, wie man die bewuf3te Kon-
trolle vermeiden und Antriebe schaffen kann, die die Individuen veranlassen,
die wiinschenswerten Dinge zu tun, ohne daB jemand ihnen ihr Tun vorschrei-
ben muB.”

Auch hier gibt es demnach ein theatralisches Element, jedoch eines,
das in genau entgegengesetzter Richtung funktioniert: Wo Brecht und
seine >theatralische< Wissenschaft, die sich auf Diderot und die Aufkli-
rung beruft, fiir die Differenz von Sein und Schein, von Wirklichkeit
und Inszenierung, von Naturnotwendigkeit und von Menschen ge-
machten Regeln sensibilisieren soll, da behauptet Hayek eine Identi-
tit oder genauer: die Notwendigkeit der Vermittlung des Glaubens an
eine Identitdt von Schein und Sein.

Der Initiator des aktuell mit Abstand groBten und quasi-monopolis-
tischen Online-Lexikons, Jimmy Wales, bezieht sich nicht nur offen
auf das Hayeksche Denken und insbesondere auf den erwéhnten
Text iiber Die Verwertung des Wissens in der Gesellschaft. Wikipedia als
ein modernes Nachfolgeprojekt der Diderotschen Enzyklopddie zu be-
trachten, wie es zuweilen getan wird, ist bei ndherer Betrachtung nur
aufgrund eines fundamentalen Missverstindnisses moglich. Wéahrend
sowohl die Diderotsche Enzyklopddie als auch die von Brecht geplante
Diderot-Gesellschaft jeweils aus Experten bestehen, die gemeinsam
Wissen fiir alle aufbereiten und darstellen sollen und dies unter inso-
fern demokratischen Bedingungen tun, als sie den subjektiven Aspekt
der Vermittlung betonen, statt ihn zu verschleiern, folgt Wikipedia de
Jacto einem diametral entgegengesetzten, namlich autoritdren Prinzip,
wie etwa Philip Mirowski aufgezeigt hat: »Wikipedia in action is not
some democratic libertarian paradise in cyberspace, but rather is pre-
dicated on a strict hierarchy, in which higher levels exist to frustrate
and undo the activities of participants at lower levels. The notion that
severyone can edit« is simply not true [...].«!®

Dies ist das exakte Gegenteil der von Brecht zu jener Zeit favorisierten
ideologiekritischen Arbeit im Rahmen einer wissenschaftlichen Ge-

7 Ebd., S. 66f.

18 Philip Mirowski: Defining Neoliberalism, in: ders., Dieter Plehwe (Hg.): The Road
from Mont Peélerin. The Making of the Neoliberal Thought Collective, Cambridge/
Mass. 2000, S. 417-455, hier S. 422.

https://dol.org/10.5771/9783968216560-183 - am 16.01.2026, 22:29:25. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216560-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Brechts Diderot-Gesellschaft 197

sellschaft und einer Theaterpraxis, deren Vorbilder er insbesondere
bei Diderot gefunden hat, wie hier gezeigt werden sollte.

Sowohl mdogliche Alternativen zur heute weitgehend verinnerlichten
Vorstellung der Notwendigkeit einer unmittelbaren und effizienten In-
strumentalisierung von Wissen, wie Hayek sie forderte, als auch die
Auswirkungen einer politischen Instrumentalisierung und Gleich-
schaltung von Kunst und Wissenschaft lassen sich exemplarisch an
verschiedenen Konstellationen im und um das Jahr 1937 studieren,
wovon hier eine beleuchtet worden ist. Der Blick in die Geschichte
kann hier nicht nur vergangene Wirklichkeit, sondern auch im doppel-
ten Sinne unzeitgemiBe Moglichkeiten fiir die Gegenwart sichtbar und
denkbar machen.

Widerstindig gegeniiber dem jeweils herrschenden Zeitgeist, auch das
lasst sich durch diese Riickblicke lernen, sind oftmals die AuBlenseiter
und zumindest zeitweise Missvergniigten, zu denen auch der hier skiz-
zierte Brecht gezdhlt werden kann. Noch einmal Benjamin:

So steht von Rechts wegen dieser Autor am SchluB} da: als ein einzelner. Ein
MiBvergniigter, kein Fiihrer. Kein Griinder, ein Spielverderber. Und wollen wir
ganz fiir sich uns in der Einsamkeit seines Gewerbes und Trachtens ihn vor-
stellen, so sehen wir: Einen Lumpensammler frithe im Morgengrauen, der mit
seinem Stock die Redelumpen und Sprachfetzen aufsticht, um sie murrend und
storrisch, ein wenig versoffen, in seinen Karren zu werfen [...]. Ein Lumpen-
sammler, frithe — im Morgengrauen des Revolutionstages."”

19 Benjamin: Politisierung der Intelligenz (wie Anm. 9), S. 123. Mit »diesem Autor< meint
Benjamin an dieser Stelle Kracauer. Doch ldsst sich, so meine ich, die Zuschreibung
iiber das Lumpensammler-Motiv und dessen politische Implikationen im hier darge-
legten Kontext auch auf Brecht iibertragen.

https://dol.org/10.5771/9783968216560-183 - am 16.01.2026, 22:29:25. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216560-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783968216560-183 - am 16.01.2026, 22:



https://doi.org/10.5771/9783968216560-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

