
https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Errol Babacan
Hegemonie und Kulturkampf

Edition Politik  |  Band 101

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch den Fachinformationsdienst Politikwissenschaft POLLUX

und ein Netzwerk wissenschaftlicher Bibliotheken zur Förderung von Open Access 
in den Sozial- und Geisteswissenschaften (transcript, Politikwissenschaft 2020) 
 
Die Publikation beachtet die Qualitätsstandards für die Open-Access-Publikation 
von Büchern (Nationaler Open-Access-Kontaktpunkt et al. 2018), Phase 1
https://oa2020-de.org/blog/2018/07/31/empfehlungen_qualitätsstandards_oabücher/

Errol Babacan (Dr. phil.), geb. 1976, ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut 
für Soziologie der Universität Münster. Er forscht zu Fragen der Migration sowie 
zur Politischen Soziologie und Ökonomie mit besonderem Schwerpunkt auf dem 
Politischen Islam und der Türkei.

Universitätsbibliothek Bayreuth | 
Universitätsbibliothek der Humboldt-
Universität zu Berlin | Staatsbibliothek 
zu Berlin | Universitätsbibliothek FU 
Berlin | Universitätsbibliothek Bielefeld 
(University of Bielefeld) | Universitäts-
bibliothek der Ruhr-Universität Bochum 
| Universitäts- und Landesbibliothek | 
Sächsische Landesbibliothek - Staats- und 
Universitätsbibliothek Dresden | Universi-
tätsbibliothek Duisburg-Essen | Univer-
sitäts- u. Landesbibliothek Düsseldorf | 
Universitätsbibliothek Erlangen-Nürnberg 
| Universitätsbibliothek Johann Christian 
Senckenberg | Universitätsbibliothek 
Gießen | Niedersächsische Staats- und Uni-
versitätsbibliothek Göttingen | Universitäts-
bibliothek Graz | Universitätsbibliothek der 
FernUniversität in Hagen | Martin-Luther-
Universität Halle-Wittenberg | Staats- und 
Universitätsbibliothek Carl von Ossietzky, 
Hamburg | Technische Informations-
bibliothek Hannover | Gottfried Wilhelm 
Leibniz Bibliothek - Niedersächsische 

Landesbibliothek | Universitätsbibliothek 
Kassel | Universitäts- und Stadtbibliothek 
Köln | Universität Konstanz, Kommuni-
kations-, Informations-, Medienzentrum 
| Universitätsbibliothek Koblenz-Landau | 
Universitätsbibliothek Leipzig | Zentral- u. 
Hochschulbibliothek Luzern | Universitäts-
bibliothek Mainz | Universitätsbibliothek 
Marburg | Ludwig-Maximilians-Universität 
München Universitätsbibliothek | Max 
Planck Digital Library | Universitäts- und 
Landesbibliothek Münster | Universitäts-
bibliothek Oldenburg | Universitätsbiblio-
thek Osnabrück | Universitätsbibliothek 
Passau | Universitätsbibliothek Potsdam | 
Universitätsbibliothek Siegen | Universitäts-
bibliothek Vechta | Universitätsbibliothek 
der Bauhaus-Universität Weimar | Universi-
tätsbibliothek Wien | Universitätsbibliothek 
Wuppertal | Universitätsbibliothek Würz-
burg | Zentralbibliothek Zürich | Bundes-
ministerium der Verteidigung - Bibliothek | 
Landesbibliothek Oldenburg  

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Errol Babacan

Hegemonie und Kulturkampf
Verknüpfung von Neoliberalismus und Islam in der Türkei

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


D.30 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). Diese 
Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Bearbeitung, 
Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium für belie-
bige Zwecke, auch kommerziell. (Lizenztext:
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de) 
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.   

Erschienen 2020 im transcript Verlag, Bielefeld

© Errol Babacan

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielefeld 
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-5316-8
PDF-ISBN 978-3-8394-5316-2
EPUB-ISBN 978-3-7328-5316-8
https://doi.org/10.14361/9783839453162

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter 
www.transcript-verlag.de/vorschau-download 

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

Vorbemerkung und Danksagung .......................................................... 9

Abkürzungsverzeichnis................................................................... 11

1. Einführung .......................................................................... 13

2. Vorgehen und Werdegang der Studie................................................ 17

2.1 Aufbau......................................................................................................... 25

Teil I – Stand der Forschung

3. Vier Thesen ........................................................................ 29

3.1 Die Kulturkampfthese ..................................................................................... 31

3.1.1 Politische Wirkung der Kulturkampfthese .................................................. 37

3.1.2 Autoritäre Rückverwandlungsthese .......................................................... 41

3.1.3 Kritik der Kulturkampfthese................................................................... 43

3.1.4 Exkurs zum theoretischen Unterbau der Kulturkampfthese:

Die Autoritäre Staatstradition.................................................................. 47

3.2 Die theologische These ...................................................................................56

3.2.1 Kritik der theologischen These ...............................................................59

3.3 Die Säkularisierungsthese ...............................................................................60

3.3.1 Kritik der Säkularisierungsthese .............................................................. 67

3.3.2 Erste Definition von Religion in Hegemonieprojekten: Was ist Islamismus? ....... 72

3.4 Die Klassenkampfthese .................................................................................. 77

3.4.1 Anatolische Bourgeoisie revisited ............................................................ 78

3.4.2 Religion als Medium und Ressource ..........................................................82

3.4.3 Religion als Herrschaftstechnik und Kohäsionsmittel ...................................84

3.4.4 Faubourgeoisie ................................................................................... 85

3.4.5 Kemalismus......................................................................................... 87

3.4.6 Islamismus als eigenständige Klassenbewegung ........................................ 88

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.4.7 Kritik der Klassenkampfthese .................................................................89

3.5 Resümee des Forschungsstands und Präzisierung der Forschungsfrage.................... 92

Teil II – Theoretische Perspektive

4. Vorgehen .......................................................................... 97

4.1 Hegemonietheorie als methodische Doppelperspektive..........................................98

4.1.1 Politische Artikulation, Parteibildung und Intellektuelle ............................... 104

4.1.2 Sozio-politische Blockbildung................................................................ 108

4.2 Ressourcentheoretische Erweiterung ................................................................ 112

4.3 Verteilungsverhältnisse .................................................................................. 115

Teil III – Entwicklungsgeschichte und
Konstitutionsmerkmale des islamistischen
Hegemonieprojekts

5. Der historische Bogen ............................................................. 121

5.1 Ablösung – Einschränkung der zivilgesellschaftlichen und reproduktiven Macht der

religiösen Intellektuellen ................................................................................ 125

5.2 Wiederanbindung und Re-Formation: Aufbau kulturpolitischer Institutionen der 

Religion und Entwicklung des türkisch-islamischen Hegemonieprojekts ................... 140

5.2.1 Die Türkisch-Islamische Synthese ........................................................... 147

5.2.2 Klassenbasis der religiösen Infrastruktur im Aufbau ................................... 149

5.3 Verselbständigung: Formierung der islamistischen Bewegung und ihre Abspaltung

als eigenständige Partei ................................................................................. 152

5.4 Vorrücken ins ideologische Zentrum: Der 1980er Putsch und die Entwicklung einer

programmatischen Ökonomie .......................................................................... 157

5.4.1 Islamismus und Nationalismus ............................................................... 164

5.4.2 Die 1997er Intervention ......................................................................... 166

5.5 Zwischenresümee ......................................................................................... 169

5.6 Schrittweise Monopolisierung der Staatsapparate – Die AKP-Periode....................... 170

5.6.1 Re-Formierung des Machtblocks............................................................. 171

5.6.2 Hegemonie und paternalistisches Armutsregime........................................ 177

5.6.3 Kulturkampf in der AKP-Periode ............................................................. 187

Teil IV – Religiöse Infrastruktur und Praxis

6. Religiöse Wirkungsstätten ........................................................ 205

6.1 Die Diyanet und das Prinzip der Laizität............................................................ 206

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6.1.1 Institutioneller Aufbau .......................................................................... 215

6.1.2 Relative Autonomie und Demokratieverständnis der Diyanet ....................... 220

6.1.3 Intellektuelle Führungspraxis – Diyanet im Alltag ...................................... 223

6.2 Theologische Bildungsstätten ......................................................................... 227

6.2.1 Entwicklung des islamistischen Kollektivwillens........................................ 232

6.2.2 Sunniten als Diskriminierte.................................................................... 241

6.3 Netzwerk der religiösen Infrastruktur............................................................... 243

6.3.1 Verlagerung des islamistischen Netzwerks in den Staat.............................. 246

6.4 Materielle Attraktivität der religiösen Infrastruktur ............................................. 248

6.5 Zwischenresümee: Privilegienstruktur und Gruppeninteresse................................ 252

6.6 Private islamistische Institutionen – Islamische Gemeinschaften........................... 254

6.6.1 Intellektuelle Führungs- und Distinktionspraxis......................................... 259

6.6.2 Kompromissbildung und Integration ....................................................... 270

6.7 Grenzen des Kollektivs und integrative Mechanismen an seinen Rändern................. 274

6.7.1 Gateholder ........................................................................................ 278

6.7.2 Bewegungsgeschichtliche Bindung.......................................................... 281

6.7.3 Gemeinschaftsbildende Praxis............................................................... 282

6.7.4 Resümee der Integrationsmechanismen.................................................. 286

6.8 Resümee der Konstitutionsmerkmale der intellektuellen Führungsgruppe ............... 286

7. Fazit: Hegemonie, Kulturkampf und 

sunnitische Privilegien – Was ist Islamismus? .................................... 289

Literatur- und Quellenverzeichnis ...................................................... 297

Zeitungen .......................................................................................................... 320

Websites............................................................................................................ 320

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorbemerkung und Danksagung

Noch in der Nacht des gescheiterten Putschversuchs im Juli 2016 erklärte der türki-

sche Präsident Recep Tayyip Erdoğan, dieser sei ein Segen Gottes. Er liefere Recht-

fertigung und Legitimation für die höheren politischen Ziele seiner Gerechtigkeits-

und Entwicklungspartei (AKP), die in der »Restrukturierung des Staates und der

Gesellschaft« bestünden. In der Tat findet in der Türkei eine tiefgreifende »Re-

strukturierung« statt. Der Putschversuch lieferte den willkommenen Anlass, die

Repression gegen einstige Verbündete ebenso wie gegen Oppositionelle auszu-

weiten und den politischen Systemwechsel zum autoritären Präsidialsystem wei-

ter voranzutreiben. Der gesellschaftliche Wandel, den Erdoğan und seine Partei

verfolgen, hat indes eine sehr viel weiter zurückreichende Geschichte. Die AKP

und der Autoritarismus sind ihrerseits der Ausdruck einer langfristig betriebenen

Islamisierung, die in der Förderung sunnitisch-konservativer Ideen und Prakti-

ken im gesellschaftlichen Zusammenleben besteht. Sie hat eine stetig wachsende

Schicht religiöser Akteure hervorgebracht, die der AKP Stabilität verleihen und ge-

sellschaftliche Zustimmung für das von ihr verfolgte neoliberale Projekt organisie-

ren. Gegenstand des vorliegenden Buchs ist, die Geschichte dieser Förderung mit

Blick auf die tragenden Akteure und bestimmenden Dynamiken aus einer hegemo-

nietheoretischen Perspektive zu rekonstruieren. Auf der Basis einer in Izmir und

Diyarbakır durchgeführten Feldstudie werden gegenwärtige Ausprägungen unter-

sucht und Entwicklungstendenzen bestimmt.

Das Buch ist die geringfügig überarbeitete Fassung meiner Dissertations-

schrift, die ich am Fachbereich Gesellschaftswissenschaften der Universität

Frankfurt a.M. eingereicht habe. Ohne die Förderung, Unterstützung und Geduld

von vielen Einzelnen über eine lange Zeit wäre es nicht geschrieben worden.

Mein allererster Dank geht an die Interview-, Gesprächs- und Interaktionspart-

nerInnen, die mir den Zugang zu ihren sozialen Welten öffneten und ihr Wissen

mit mir teilten. Vor allem möchte ich denjenigen danken, die mir ihr Vertrauen

schenkten, mir ihre Häuser öffneten und halfen, mich im Geflecht von Politik und

Religion zurechtzufinden.

Ermöglicht wurde die Studie durch ein Promotionsstipendium der Hans-

Böckler-Stiftung. Betreut wurde sie von Alex Demirović, dem ich insbesondere

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10 Hegemonie und Kulturkampf

für seine Ermunterung danke, »mit Gramsci« das Wagnis der Feldforschung

einzugehen. Seine kritischen Einwendungen haben meinem Vorhaben Orien-

tierung verliehen und dazu verholfen, die Diskussion des empirischen Falls im

theoretischen Feld zu verorten. Besonderer Dank gebührt auch Andreas Nölke

für seine fachliche Expertise, unkomplizierte Unterstützung und Hilfestellung in

einer kritischen Phase. John Kannankulam hat die ersten Schritte dieser Arbeit

begleitet und war schließlich auch zur Stelle, als die letzte Hürde zu nehmen war.

Die Diskussionen in seinem Forschungskolloquium an der Universität Marburg

haben den Werdegang dieser Arbeit maßgeblich beeinflusst. Zu den frühen Be-

gleitern gehören auch Thomas Höhne und Martina Sproll. Von ihnen habe ich

erste konzeptuelle Hinweise, vor allen Dingen aber den wertvollen Rat erhalten, so

früh wie möglich eine Sondierungsreise ins Feld zu starten. Danken möchte ich

ihnen darüber hinaus für die freundschaftliche Unterstützung angesichts einiger

Unwägbarkeiten, die mir im Laufe der Arbeit begegneten. Kritische Reflektion

und fruchtbare Diskussion ermöglichten mir die Tagungen und Zusammenkünfte

im Rahmen der Assoziation für kritische Gesellschaftsforschung. Der Austausch

mit assoziierten Kollegen und Kolleginnen war für mich ein zentraler Anker im

wissenschaftlichen Feld.

Eine Brücke zwischen wissenschaftlicher Arbeit und gesellschaftspolitischem

Engagement schlug der Infobrief Türkei. Der Infobrief ermöglichte, erarbeitetes

Wissen mit einer interessierten Öffentlichkeit zu teilen und so dem ursprüngli-

chen Beweggrund für diese Arbeit nachzukommen, aktuelle Übersicht mit fun-

dierter Analyse zu einer politischen Einschätzung der turbulenten Geschehnisse

in der Türkei zu verbinden: »aus herrschaftskritischer Perspektive und in solidari-

scher Verbundenheit mit allen politischen Kräften, die sich für eine demokratische

und sozial gerechte Gesellschaft einsetzen«, wie es in der Zielsetzung des Info-

briefs heißt. Das Buch hat von der Zusammenarbeit und Auseinandersetzung im

Redaktionsteam enorm profitiert. Dafür möchte ich den Mitgliedern im Einzelnen

danken: Murat Çakır, Axel Gehring, Özgür Genç, Ismail Karatepe, Anne Steckner

und Fitnat Tezerdi. Danken möchte ich in diesem Zusammenhang auch der Rosa-

Luxemburg-Stiftung, dieMittel undWege zur Verfügung stellte, um politische und

wissenschaftliche Arbeit miteinander zu verbinden.

Für ihre Unterstützung und ihr Interesse an meiner Arbeit bei den vielen Aufs

und Abs, die zu bewältigen waren, geht mein Dank an meine Familie und Freun-

dInnen. Der größte Dank geht an Andrea Neugebauer. Sie war mir die wichtigste

Stütze in allen Phasen und Belangen dieser Arbeit von der fachlichen Diskussi-

on über den beharrlichen Zuspruch, das Begonnene zu Ende zu führen, bis zu den

letzten Überarbeitungen, wenngleich ich für den Inhalt des Buches selbstverständ-

lich allein verantwortlich bin.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abkürzungsverzeichnis

AKP: Adalet ve Kalkınma Partisi (Gerechtigkeits- und Entwicklungspartei)

ANAP: Anavatan Partisi (Mutterlandspartei)

AP: Adalet Partisi (Gerechtigkeitspartei)

CHP: Cumhuriyet Halk Partisi (Republikanische Volkspartei)

CKMP: Cumhuriyetçi Köylü Millet Partisi (Republikanische Bauern-Volkspartei)

DBP: Demokratik Bölgeler Partisi (Partei der Demokratischen Regionen)

DP: Demokrat Partisi (Demokratische Partei)

DSP: Demokratik Sol Parti (Demokratische Linkspartei)

DTP: Demokratik Toplum Partisi (Partei der Demokratischen Gesellschaft)

DYP: Doğru Yol Partisi (Partei des Rechten Weges)

FP: Fazilet Partisi (Tugendpartei)

HDP: Halkların Demokratik Partisi (Demokratische Partei der Völker)

IHS: Imam Hatip Schulen

MGV: Milli Gençlik Vakfı (Stiftung Nationaler Jugend)

MHP: Milliyetçi Hareket Partisi (Partei der Nationalistischen Bewegung)

MNP: Milli Nizam Partisi (Nationale Ordnungspartei)

MSP: Milli Selamet Partisi (Nationale Heilspartei)

MTTB: Milli Türk Talebe Birliği (Verein Nationaler Türkischer Schüler)

MÜSİAD: Müstakil Sanayici ve İşadamları Derneği (Verein Unabhängiger Unter-

nehmer und Industrieller)

PKK: Partiya Karkerên Kurdistanê (Arbeiterpartei Kurdistans)

RP: Refah Partisi (Wohlfahrtspartei)

SHP: Sosyaldemokrat Halkçı Parti (Sozialdemokratische Populistische Partei)

TIS: Türkisch-Islamische Synthese

TOBB: Türkiye Odalar ve Borsalar Birliği (Kammern- und Börsenunion der Türkei)

TÜRK-İŞ: Türkiye İşçi Sendikaları Konfederasyonu (Dachverband der Türkischen

Industriegewerkschaften)

TÜSİAD: Türk Sanayicileri ve İşinsanları Derneği (Vereinigung Türkischer Indus-

trieller und Geschäftsleute)

TUSKON: Türkiye İşadamları ve Sanayiciler Konfederasyonu (Dachverband von

Geschäftsleuten und Industriellen der Türkei)

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einführung

Die Gründung der Gerechtigkeits- und Entwicklungspartei (AKP) im Jahr 2001

markiert eine Zäsur in der Geschichte des politischen Islam. Eine Gruppe von

»Erneuerern« unter der Führung von Recep Tayyip Erdoğan spaltete sich von ei-

nem »traditionalistischen« Flügel der islamistischen Milli Görüş Bewegung ab. Mit

Erdoğan wechselte ein großer Teil der Bewegung in die neue Partei und brachte

die über Jahrzehnte akkumulierten Organisierungs- und Mobilisierungsressour-

cen und das in den Kommunen erworbene Regierungswissen mit. Die neue Partei

stand dadurch von Anfang an auf einem breiten Sockel. Ihr erster Wahlerfolg von

2002 war bedingt durch eine vom neoliberalen Regime verursachte schwere politi-

sche und ökonomische Krise.DieWähler quittierten diemit der Krise verbundenen

harten sozialen Einschnitte, indem sie der regierenden Parteienkoalition ihr Ver-

trauen entzogen. Mit nur 34 Prozent der Wahlstimmen erreichte die aus der Op-

position gestartete AKP aufgrund des türkischen Wahlsystems nahezu eine Zwei-

drittelmehrheit im Parlament. Sie konnte eine Regierung bilden, ohne Koalitionen

eingehen zu müssen. In der Folge gelang ihr eine Stabilisierung des neoliberalen

Regimes, sie konnte ein Hegemonieprojekt aufbauen und dieses schrittweise in ein

Staatsprojekt überführen.

In den ersten zehn Jahren ihrer Regierungszeit verbanden sehr viele mit der

AKP die Erwartung einer politischen Liberalisierung. Die politischen Islamisten,

so die Annahme, hatten sich unter der transformativenWirkung des »freien Mark-

tes« und des Parlamentarismus in konservative Demokraten verwandelt. Die Partei

wurde als Projekt einer gläubigen Mittelklasse begriffen, die die kulturellen Werte

der Mehrheitsbevölkerung repräsentiere und den neoliberalen Entwicklungspfad

mit demokratischen Zielen verknüpfe. Die Rede war von einer konservativen Re-

volution von unten, die von der Zivilgesellschaft, bestehend aus der neuen Mittel-

klasse und assoziierten Intellektuellen, angeführt werde. Konzepte wie »Norma-

lisierung«, »Westernisierung«, »Vermählung des Neoliberalismus mit dem Islam«

und »Säkularisierung des Islam« spiegelten die Erwartung eines Epochenbruchs in

der Geschichte der Türkei.

Als politischer Widerpart der AKP wurde eine kulturell marginale, autoritäre

Staatselite ausgemacht, die sich im Militär und der Justiz verschanzt hatte und in

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Hegemonie und Kulturkampf

Verteidigung ihrer Privilegien gegen die neoliberale Öffnung stemmte. Die Staats-

elite verkörperte aus dieser Transformationsperspektive volksfremde und elitäre

Werte, sie führte zur Verteidigung ihrer Machtposition einen Kulturkampf auf der

Grundlage des Laizismus. Durch die Frontenbildung wurde dem Geschehen ei-

ne höchst dramatische Note verliehen. Die »konservativen Demokraten« sollten

die in der Geschichte der Türkei unvollständig gebliebene bürgerliche Revolution

vollenden, indem sie der in den Gründungsprinzipien der Republik ausgemachten

»autoritären Staatstradition« ein Ende bereiteten.

Die Niederschlagung des Aufstands im Sommer 2013, der im Istanbuler Ge-

zi-Park begann und sich sukzessive auf das ganze Land ausbreitete, bereitete der

Erwartung einer politischen Liberalisierung ein Ende. In der Folge vollzog sich ein

bemerkenswertes theorie-politisches Manöver. Die prominenteThese von der neu-

en demokratisierendenMittelklasse, die als Trägerin der Transformation bestimmt

worden war, wurde stillschweigend fallengelassen. Unversehens wurde davon aus-

gegangen, die AKP habe sich verselbständigt, von ihrer gesellschaftlichen Anbin-

dung gelöst und quasi über Nacht in eine autoritäre Partei verwandelt.

In meiner Studie werde ich die These vertreten, dass es keine autoritäre Ver-

wandlung, sondern eine kontinuierliche Entwicklung gegeben hat. Die Erwartung

einer Demokratisierung stellte ein theoretisch angeleitetesMissverständnis dar. Es

wurde zur Basis für die wohlwollende Begleitung und Förderung der ohnehin gro-

ßen gesellschaftlichen Unterstützung des Projekts der AKP,mit dem das politische

System von einer parlamentarischen Demokratie in ein autoritäres Präsidialsys-

tem überführt wurde. Als – aufgerüttelt durch den landesweiten Aufstand – die

Entwicklungstendenzen auch von den Verfechtern einer Liberalisierung erkannt

wurden, war das Projekt schon sehr weit fortgeschritten.

Das Missverständnis beruhte maßgeblich auf zwei Irrtümern, deren Aufrecht-

erhaltung auch die Analysen der gegenwärtigen Kräftekonstellation noch prägt.

Zum einen wurde das Verhältnis zwischen der AKP und den gesellschaftlichen

Klassen auf fehlerhafte theoretische Annahmen gegründet. Die die AKP konsti-

tuierende gläubige Mittelklasse, hinter der sich ein bestimmter Teil der Unterneh-

merschaft des Landes verbarg, war zu keiner Zeit Vertreterin bürgerlicher Werte

wie »Freiheit« oder »Gleichheit«. Sie kann eher als gesellschaftliche Trägerin eines

neoliberalen Armutsregimes beschrieben werden, das eine große Masse der Bevöl-

kerung in einen Status der Unmündigkeit drängt. Der politische Autoritarismus

der AKP findet einen breiten gesellschaftlichen Nährboden in diesem Armutsre-

gime. Zum zweiten wurde die Rolle der Religion im politischen Projekt der Partei

nicht adäquat erfasst. Die Religion stellt keinen authentischen kulturellen Wert

dar, sondern eine moralisch-ethische Kraft, mit der der Status der Unmündigkeit

legitimiert und auf Dauer gestellt werden soll.

Einsetzend mit dieser Kritik wird die vorliegende Studie die Forschungsfra-

ge aufnehmen, welche Rolle die Religion im politischen Projekt der AKP im Ver-

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einführung 15

hältnis zu den gesellschaftlichen Klassen erhielt. Sie wird an theoretische Kon-

zepte anknüpfen, die das politische Projekt der AKP als neoliberalen Autoritaris-

mus bestimmen und Religion als kulturelles Mittel in der Regulierung der Bezie-

hungen zwischen den gesellschaftlichen Klassen begreifen. Auf der empirischen

Grundlage einer ethnographischen Feldstudie wird sie in Weiterführung dieser

Konzepte die Rolle der Religion neu bestimmen. Die primäreThese wird sein, dass

die religiöse Trägerschaft dem politischen Projekt eine besondere Dynamik ver-

leiht. Im Zuge einer genaueren Bestimmung der kulturellen und sozialen Merk-

male der Trägerschaft wird die Studie eine religiöse Privilegienstruktur offen le-

gen, die sich in Form von öffentlichen Institutionen wie der staatlichen Religions-

behörde und theologischen Bildungsinstitutionen in Verschränkung mit privaten

religiösen Netzwerken realisiert. Die Studie wird aufzeigen, dass die Struktur von

Akteuren getragenwird, deren Affiliationmit der Religion sie auch zuNutznießern

ökonomischer Privilegien macht.

In Auseinandersetzung mit Religionskonzepten, durch die die besondere Leis-

tung der AKP als »Säkularisierung des Islam« charakterisiert wird, wird diese Stu-

die schließlich eine Definition von Islamismus vorschlagen. Islamismus wird als

Doppelbewegung zwischen Regulierung der Beziehungen zwischen den Klassen

und Etablierung einer Privilegienstruktur auf der Grundlage religiöser Ideen und

Praktiken bestimmt. Der Kulturkampf wird als Modus Operandi re-konzeptuali-

siert, über den die religiöse Trägerschaft ihre Privilegien politisch ausficht. Indem

die Religion als kulturelles Zentrum einer Privilegienstruktur bestimmt wird, kann

die Islamisierungsdynamik in der Türkei als umfassender Ausgrenzungsprozess

säkularer und der dominanten Auslegung des Islam widersprechenden Praktiken

und Wissensbestände aus der gesellschaftlichen Partizipation begriffen werden.

Im Zuge der Begründung dieser Thesen wird auch eine Antwort auf die Fra-

ge entwickelt, warum die AKP trotz aller Turbulenzen immer noch standhalten

kann. Nach inzwischen 17 Jahren an der Regierung hat die Partei etliche Krisen

und interne Querelen überstanden, an denen viele andere Parteien wahrschein-

lich gescheitert wären. Trotz substanzieller Verluste beim Führungspersonal – von

den prominenten Parteigründern ist einzig Tayyip Erdoğan übrig geblieben – und

trotz eines Putschversuchs ehemals verbündeter Kräfte im Jahr 2016 ist die Par-

tei nicht auseinandergebrochen. Selbst über schwere ökonomische Krisen hinweg

konnte die AKP große Teile der Bevölkerung an sich binden und ein Zersplittern des

rechten Lagers verhindern. Ihre gesellschaftliche Stärke, so das Argument dieser

Studie, bezieht die Partei aus der Fähigkeit, die Beziehungen zwischen den Klassen

zumoderieren. Ihre Besonderheit liegt im Aufbau der erwähnten Privilegienstruk-

tur, mit der die Reproduktion einer wachsenden Schicht religiöser Intellektueller

verknüpft ist, die der Partei Orientierung und Zusammenhalt verleihen.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Vorgehen und Werdegang der Studie

Die Bearbeitung der Forschungsfrage erfolgt auf demWege derTheorierekonstruk-

tion. Die Vorgehensweise bei der Theorierekonstruktion besteht in der Überprü-

fung einer existierenden Theorie anhand eines empirischen Falls (Burawoy 1998).

Die zu überprüfende Theorie dieser Studie ist die auf Antonio Gramsci zurückge-

hende Hegemonietheorie. Als ich 2008 mit der Konzipierung der Studie begann,

war die Favorisierung eines hegemonietheoretischen Zugangs dadurch begründet,

dass der AKP eine zentrale Rolle in der konsensualen Stabilisierung des neolibe-

ralen Projekts zuzukommen schien. Die Partei wurde in der Forschungsliteratur

als Bündnis charakterisiert, das disparate gesellschaftliche Kräfte unter der Füh-

rung einer Fraktion der Bourgeoisie integrierte und eine Entwicklungsperspektive

vorbrachte, die Zusammenhalt in einer gespaltenen Gesellschaft organisierte. Es

erschien sehr ungewöhnlich, dass ausgerechnet diese Partei, deren in der islamis-

tischen Bewegung verwurzeltes Personal über Jahrzehnte den Umsturz der demo-

kratischen und laizistischen Ordnung verfolgt und dabei etliche politische Krisen

provoziert hatte, sich dem Laizismus, der Demokratie und einer pluralistischen

Erneuerung verpflichtet haben sollte. Die vermeintliche Annäherung an die laizis-

tische Demokratie deutete auf einen Wandlungsprozess, der sich in hegemonie-

theoretischen Begrifflichkeiten als eine Form der passiven Revolution hypothetisch

fassen ließ. Die hiervon ausgehende Frage war, ob und wie dieser Wandlungspro-

zess, der nahezu die gesamte islamistische Bewegungmit der AKP erfasst und sich

mit einem Expansionsprozess durch Integration bewegungsferner Kräfte verbun-

den zu haben schien, hegemonietheoretisch genauer bestimmt werden könnte.

Eine zweite Ungewöhnlichkeit bestand darin, dass die AKP breite Zustimmung

von den im Zuge neoliberaler Politik sozial entrechteten und verarmten Arbeite-

rInnen erhielt, obwohl sie sich nachdrücklich der Fortführung neoliberaler Politik

verschrieben hatte. Der Sachverhalt forderte die hegemonietheoretische Annahme

heraus, dass die Hegemonie herrschender Klassen auf der Grundlage materieller

Konzessionen, zumindest an Teile der beherrschten Klassen, beruht. Die konkrete

Herausforderung der Theorie anhand des Falls Türkei war gerahmt von Bedenken

in der Forschungsliteratur bezüglich der räumlichen und zeitlichen Reichweite von

Hegemonietheorie. Sie wurden sowohl mit Blick auf die Übergänge innerhalb der

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Hegemonie und Kulturkampf

kapitalistischen Produktionsweise vom Fordismus zum Neoliberalismus (Demiro-

vić 2006a; Hirsch 2005: 197ff.) als auch hinsichtlich der Anwendbarkeit von He-

gemonietheorie auf Gesellschaftsformationen der kapitalistischen Peripherie vor-

gebracht (Becker 2008). Vor diesem Hintergrund verband ich das Vorhaben der

Theorierekonstruktion mit dem Ziel, einen Beitrag zur Frage nach der räumlichen

und zeitlichen Reichweite von Hegemonietheorie zu leisten.

Um Einblicke in die Wandlungs- und Expansionsprozesse sowie Generierung

von Zustimmung für das Projekt der AKP zu gewinnen und damit eine empiri-

sche Grundlage für die Theorierekonstruktion zu legen, nahm ich mir vor, die

Zusammensetzung und gesellschaftliche Verankerung dieser Partei anhand von

zwei lokalen Fallbeispielen zu erforschen. Für die Feldstudie bestimmte ich zwei

Großstädte, in denen der expansive Integrationsanspruch der AKP an erkennbare

Grenzen stieß: Izmir und Diyarbakır. Die AKP erzielte dort Ergebnisse unter dem

landesweiten Durchschnitt. Die Metropole Izmir mit etwa drei Millionen Einwoh-

nerInnen an der ägäischen Küste im Westen des Landes wurde von der Republi-

kanischen Volkspartei (CHP) regiert. Die Großstadt Diyarbakır mit etwa 650.000

EinwohnerInnen im kurdischen Südosten der Türkei wurde hingegen von der Par-

tei der Demokratischen Gesellschaft (DTP) regiert. Beide Parteien befanden sich

auf nationaler Ebene und in fast allen anderen Großstädten in der Opposition.

Die Untersuchung in diesen beiden Städten durchzuführen, erschien mir aus zwei

Gründen sinnvoll. Zum einen standen Kommunalwahlen an und es hieß, die AKP

richte ein besonderes Augenmerk auf diese beiden Städte und werde dort einen

besonders engagierten Wahlkampf führen. Ich nahm an, dass hiermit intensive

Aktivitäten verbunden sein würden, die mir auch den Zugang zum Feld erleichtern

könnten. Zum anderen erschien es mir aufschlussreich, sich dem Untersuchungs-

gegenstand gewissermaßen von seinen Grenzen her anzunähern. Izmir galt als

politische Hochburg des Kemalismus und Diyarbakır als eine der kurdischen Be-

wegung. Zugleich bestand die Erwartung, dass die AKPmit ihrem expansiven Inte-

grationsanspruch auch diese beiden Städte erobernwerde (vgl. Doğan 2009b). Um-

so mehr stand für mich die Frage im Raum:Warumwar es der AKP, deren Personal

sich von seiner historischen Verbindung zur islamistischen Bewegung emanzipiert

und einem pluralistischen Projekt zugewandt haben sollte, bisher nicht gelungen,

in diesen Städten Mehrheiten zu generieren?

Mein erster Feldaufenthalt fand im März 2009 statt und war auf drei Wochen

begrenzt. Das hauptsächliche Ziel bestand darin, den noch relativ unerforschten

Untersuchungsgegenstand explorativ zu erschließen.Mit Exploration ist das Sam-

meln von Informationen über einen Untersuchungsgegenstand gemeint, das die

erste Überprüfung vorhandener Hypothesen und eventuell die Formulierung neu-

er Hypothesen vorbereitet (Bortz/Döring 2006: 356). Zu dieser Zeit gab es außer

journalistischen Recherchen noch keine profunde Literatur über den Parteiappa-

rat und seine gesellschaftliche Einbettung. Auf eine bestimmte Datenerhebungs-

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Vorgehen und Werdegang der Studie 19

methode hatte ich mich zu diesem Zeitpunkt noch nicht festgelegt. Ich wollte zu-

nächst sondieren, ob ich überhaupt einen Zugang zum Feld erhalten würde. Ins

Auge gefasst hatte ich, Experteninterviews zu führen und Dokumente zu erhe-

ben. Die Experteninterviews solltenmir dasWissen professioneller Beobachter der

Parteienlandschaft zugänglich machen und dazu verhelfen, meine Ausgangshypo-

thesen zu hinterfragen. Sofern möglich, sollten sich teilnehmende Beobachtungen

und halbstandardisierte Interviews mit Parteifunktionären anschließen, wofür ich

einen Leitfaden vorbereitet hatte.

Die Aufnahme erster Kontakte mit Funktionären erfolgte rascher, als ich er-

wartet hatte. Im Vorfeld hatte ich eine sich kurzfristig ergebende Chance ergrif-

fen, als Dolmetscher für eine Reisegruppe deutscher GewerkschafterInnen zu ar-

beiten, zu deren Programm auch ein Besuch der AKP-Zentrale in Istanbul gehör-

te. Dort knüpfte ich meinen ersten Kontakt, der mir wiederum einen Kontakt in

Izmir vermittelte. Durch die Verlegung des Aufenthalts in die Zeit des Kommunal-

wahlkampfs waren die Akteure tatsächlich leicht zu erreichen. Schon nach weni-

gen Gesprächen in Wahlkampfbüros, die es in jedem Stadtviertel gab, knüpfte ich

Bekanntschaften zu Funktionären und durfte an einem Treffen der Parteijugend

teilnehmen. Aus ihnen ergaben sich alle weiteren Interview-, Gesprächs- und Be-

obachtungsgelegenheiten, auch im weit entfernten Diyarbakır.

Nachdem die Sondierung abgeschlossen war und die ersten Daten vorlagen,

hatte ich den Eindruck gewonnen, dass Elemente der AKP-Politik, die ich für wich-

tig erachtet hatte, weniger bedeutsamwaren, während andere nach vorne rückten.

Die ersten Interviews lieferten nur sehr begrenzte Einsichten. Professionalisier-

te Politiker pflegten einen eingeübten Diskurs, von dem sie kaum abwichen. Sie

sprachen im sichtlichen Bemühen, ein weltoffenes, liberales, pluralistisches Bild

zu transportieren. Ich wurde als Botschafter adressiert, der dieses Bild in die Welt

tragen sollte. Zu den häufigeren Sätzen zählten: »Wir sind für alle da«, »Wir kle-

ben nicht an unseren Sesseln so wie diejenigen vor uns«, »Unsere Politik ist trans-

parent«, »Wir stehen für Frieden und Konsens in der Gesellschaft«. Der Einfluss

professionalisierter Rhetorik erschien mir groß. Die Durchführung der Interviews

während des Wahlkampfs erwies sich an diesem Punkt als Nachteil.

Als ergiebig stellte sich die teilnehmende Beobachtung heraus, durch die sich

ein Einblick in die gesellschaftliche Einbettung der Partei und ihre Praktiken er-

öffnete. Der teilnehmenden Beobachtung liegt die Annahme zugrunde, dass durch

Teilnahme an Interaktionen und Situationen Aspekte von Praktiken beobachtbar

und erfahrbar werden, die in Gesprächen und Dokumenten über diese Situationen

nicht zugänglich sind (Breidenstein u.a. 2015: 71ff.). So fiel mir bereits im Zuge ers-

ter Beobachtungen eine deutliche Repräsentation des türkischen Islamismus im

Umfeld der Partei auf, der in der theologischen Ausbildung der Parteijugend und

deren Verbindungen zu religiösen Netzwerken verankert war. Mein Blick wurde

auf einen Aspekt gelenkt, den ich in der Planung der Studie zwar berücksichtigt,

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Hegemonie und Kulturkampf

aber nicht für zentral gehalten hatte. Dass das Personal der AKP nicht nur fromm,

sondern zu einem erheblichen Teil in der Tradition des politischen Islam verwur-

zelt war, war mir selbstverständlich bewusst. In der wissenschaftlichen Literatur

und den Medien wurden jedoch im Einklang mit prominenten Parteimitgliedern

ein klarer Bruch mit dieser Tradition und ein Wandel des türkischen Islamismus

behauptet. Meine ersten Beobachtungen vor Ort widerlegten die Behauptung die-

ses Bruchs zwar nicht eindeutig, sie stellten jedoch eine Irritation dar, die durch

weitere Ereignisse, die dem vorherrschenden Bild über die Partei widersprachen,

verstärkt wurde.

Eine Irritation war bereits während meiner ersten Begegnung mit einem Par-

teifunktionär entstanden, den ich im Rahmen meiner Dolmetscher-Tätigkeit in

der Istanbuler AKP-Zentrale getroffen hatte. Nach einem einführenden Vortrag

des Vorstandsmitglieds für die gewerkschaftliche Reisegruppe über Charakter und

Ziele der Partei folgte eine Fragerunde, bei der die Antwort immer wieder auf den

breiten Repräsentationsanspruch der Partei hinauslief. Auf eine Frage, wie seine

Partei zur in jüngerer Zeit vermehrt diskutierten »Armenier-Problematik« stehe

und wie sie die Vertreibung der Armenier des Osmanischen Reichs bewerte, ant-

wortete der Funktionär:

Es war Krieg und wir waren von allen Seiten umzingelt. Im Osten haben wir ge-

gen die Russen gekämpft. In einem Krieg müssen alle zusammenstehen. Um den

Feind bekämpfen zu können, muss das Hinterland ruhig sein. Der Rücken muss

frei sein. Stellt euch vor, ihr kämpft gegen jemanden. Da ist eine Front und euch

gegenüber steht der Feind. Doch plötzlich kommt jemand von hinten und will

euch erschießen. Stellt euch das vor.Waswürdet ihr tun? Ihr würdet euch verteidi-

gen, nicht wahr? Ihr würdet das nicht hinnehmen. So war das mit den Armeniern.

Sie sind uns in den Rücken gefallen. Es war Krieg und das konnte nicht hingenom-

men werden. Es musste etwas getan werden.Wasmit den Armeniern passiert ist,

hängt damit zusammen.

Nachdem ich die Antwort für die Reisegruppe übersetzt hatte, herrschte beklom-

menes Schweigen. Das war nicht die AKP, die in deutschen Zeitungen unisono für

ihr Einstehen für Völkerverständigung und eine demokratische Erneuerung von

Unten gelobt wurde, die sich in Distanz zur bisher dominierenden türkischen Ge-

schichtsthese für eine gemeinsame Historikerkommission mit Armenien einsetzte

und eine »ergebnisoffene Untersuchung des Verschwindens armenischen Lebens«

aus Anatolien versprach. Stattdessen waren wir mit der klassischen Dolchstoßle-

gende konfrontiert worden, die den Genozid als einen Akt der Selbstverteidigung

im Rahmen von Kriegshandlungen rechtfertigte.

Mit zahlreichen Eindrücken und einigen Irritationen im Gepäck trat ich die

Rückreise nach Deutschland an. Ich stand vor der Frage, wie ich weitermachen

sollte. Ich entschied, den erkundenden Zugang der teilnehmenden Beobachtung

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Vorgehen und Werdegang der Studie 21

beizubehalten und die Spuren, die sich gezeigt hatten, weiterzuverfolgen. Unter-

dessen wurde ich in der Zeit bis zur zweiten Reise mit einer Reihe neuer Veröf-

fentlichungen zumeinem Forschungsgegenstand konfrontiert. Ab 2009, kurz nach

Beginnmeiner Arbeit, erschienen erste umfangreiche wissenschaftliche Veröffent-

lichungen zur AKP. Es mag nicht erwähnenswert, weil erwartbar erscheinen, dass

im Laufe einer Studie neue Literatur über den Forschungsgegenstand veröffent-

licht wird. Doch war ich mit einer außergewöhnlichen Häufung konfrontiert, neue

Studien stapelten sich in kurzer Zeit auf meinem Schreibtisch. Mit einem Abstand

von sieben Jahren schlug sich die außerordentliche Aufmerksamkeit, die der AKP

seit ihrem ersten Wahlsieg von journalistischen Medien entgegengebracht wur-

de, auch in wissenschaftlichen Publikationen nieder. Auf Fragen, die ich verfolgen

wollte, wurden differenzierte Antworten geliefert, neueThesen zur AKP kamen auf.

Gemeinsam mit meiner ersten Sondierung löste die Literatur einen Reflektions-

prozess aus, der mich veranlasste, den Raum, den meine Studie eruieren sollte,

neu zu bestimmen. Meine zweite Forschungsreise nach Izmir im Herbst 2009 lei-

tete einen Wandel meiner Forschungsfrage ein, weg von der allgemein gehaltenen

Fokussierung der gesellschaftlichen Einbettung der AKP hin zur Frage nach der

Bedeutung der Religion und der religiös geprägten Netze in Verbindung mit der

Partei.

Im Laufe des zweiten Aufenthalts verdichteten sich die Hinweise, dass es dem

Gegenstand angemessen sein würde, die eingegrenzte Frage zu verfolgen. Ich ver-

legte den Schwerpunkt auf die Erkundung des religiösen Netzes und beschäftigte

mich mehr und mehr mit der Frage, wie ich eine empirische Grundlage für das

Wissen über dieses Netz legen könnte. Um verlässliche Daten zu erhalten, hielt ich

es für notwendig, das Netz selbst zu erkunden.Der Eintritt in dieses Feld gestaltete

sich jedoch erheblich schwieriger als der Zugang zum Parteiapparat. Das religiöse

Netz erstreckte sich weit über den Raum der Partei hinaus in halb-öffentliche und

private Räume. Um Daten zu sammeln, musste ich weitere Kontakte knüpfen und

bestehende vertiefen, um das Vertrauen zu gewinnen, das mir den Zugang erlau-

ben würde. Nach einiger Zeit, während der ichmich häufigmit einzelnen Akteuren

traf und Beziehungen zu ihnen entstanden, öffneten sichmir weitere Türen.Gegen

Ende des zweiten Aufenthalts wurde ich zu immer mehr Aktivitäten eingeladen.

Ich nahm das Angebot an, in ein Zimmer einer Wohngemeinschaft mit islamisti-

schen Studenten einzuziehen, und erhielt auf diesem Weg auch einen Einblick in

deren Alltag.

Ebenfalls gegen Ende des zweiten Aufenthalts reiste ich zum ersten Mal nach

Diyarbakır, wo ich durch Vermittlung meiner Bekanntschaften aus Izmir sogleich

Kontakt zur Partei und zu religiösen Akteuren erhielt. Die Feldforschung in Di-

yarbakır gestaltete sich holprig. Viele Akteure waren nicht bereit, Interviews zu

geben. Die Bereitschaft war so gering, da eine Repressionswelle in den kurdischen

Gebieten eingesetzt hatte. Durch lancierte Abhörprotokolle und Diffamierungs-

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Hegemonie und Kulturkampf

kampagnen, die von AKP-nahen Medien betrieben wurden, sowie durch anlaufen-

de Gerichtsprozesse wurde offenkundig, dass schon seit längerer Zeit eine konzer-

tierte Aktion geplant war. Geheimdienste, Staatsanwaltschaften und Polizei hatten

eine große Bandbreite an legalen Aktivitäten ins Visier genommen, die sukzessive

kriminalisiert wurden. Zwar war dies in den kurdischen Gebieten, wo seit über 25

Jahren Krieg herrschte, an sich nicht neuartig. Doch hatte eine beinahe zehnjäh-

rige Phase relativer Waffenruhe für eine gewisse Entspannung gesorgt. Mit dem

Verbot der »kurdischen« Partei DTP und den anschließenden Verhaftungswellen

rückte die Repression schlagartig wieder in den Alltag der Bevölkerung der Region

und auch in das mediale Rampenlicht. Das Feld war noch relativ offen, ich konnte

mich ohne größere Einschränkungen bewegen, doch mein Bewusstsein für die Ge-

fahr, auf die eine oder andere Art durch das Überwachungsnetz erfasst und durch

meine Forschung andere zu gefährden oder selbst Repressionen ausgesetzt zu wer-

den, stieg. Im Spätherbst 2010, bei meinem dritten Feldaufenthalt, reiste ich ein

zweites Mal nach Diyarbakır. Zu dieser Zeit hatte ich aber schon entschieden, von

einer Vertiefung der Feldforschung in Diyarbakır abzusehen, um keine unnötigen

Risiken einzugehen. Die sich in Izmir eröffnenden Möglichkeiten erschienen mir

ergiebig genug, um der inzwischen präzisierten Forschungsfrage nachzugehen.

In Izmir nahm ich an mehreren Treffen der AKP-Jugend, an mehr oder weni-

ger stark ritualisierten religiösen Konversationsrunden sowie an Stammtischrun-

den teil, aus denen weitere Kontakte hervorgingen. Ich wurde in religiöse Verei-

ne mitgenommen, besuchte politische Veranstaltungen und Kundgebungen. Auf

diese Weise konnte ich empirisches Material über Aktivitäten, Weltauffassungen,

Organisierungs- und Interaktionsweisen sammeln. Die meisten meiner Beobach-

tungen fanden in Gruppensituationen statt, bei denen ich nicht im Mittelpunkt

stand. In ihnen entwickelte sich oft eine Dynamik, durch die sich Adhäsions- und

Fliehkräfte und ebenso der Umgang der Gruppe mit diesen zeigten.

Ich besuchte nicht nur Aktivitäten, die sich in meinem engeren Forschungsge-

biet der AKP abspielten, sondern suchte auch den Kontakt zu anderen Parteien und

Gruppen, forschte in den alevitischen und kurdischen Vierteln von Izmir. Manch-

mal beobachtete ich anonym, manchmal suchte ich das Gespräch, stellte in Ver-

einen und Treffpunkten mich und mein Forschungsvorhaben vor, woraufhin sich

spontan Diskussionen entwickelten. Ich holte Meinungen von verschiedenen poli-

tischen Akteuren zu meinem Vorhaben und zu meinen Beobachtungen ein, führte

mit ihnen Experteninterviews, gab TeilemeinesWissens ins Feld zurück und stellte

meine Reflektionen und Analysen zur Diskussion. Diese Aktivitäten halfenmir, das

politische Feld, vor allem die Relationen im Feld zwischen der AKP und außerhalb

von ihr stehender Gruppen aus der Nähe zu erschließen.

Die Dimensionen meines Vorhabens haben sich im Laufe der Feldforschung

erweitert. Dass sich viele religiöse Aktivitäten im privaten Bereich abspielen und

der Zugang durch kulturelle Grenzziehungen erschwert ist, ferner Repressionser-

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Vorgehen und Werdegang der Studie 23

fahrungen und Rivalitäten dazu beitragen, dass die islamistische Bewegung in der

Türkei wenig transparent ist, wird als zentrales Hindernis benannt, Daten über sie

zu sammeln (Ozgur 2012: 17ff.). Die Rede ist von einer unsichtbarenMauer, die von

»Meinungsführern« durch die Produktion von Berührungsängsten gegenüber kul-

turell Fremden aufrechterhalten wird. Balaban zum Beispiel führt an, dass auch

die Bedeckung des Körpers, Ernährungs-, Sexualitäts- und Hygieneregeln an be-

wusst hergestellte Ängste vor Verunreinigung (im übertragenen Sinne) gekoppelt

seien (Balaban 2013: 51). Nach insgesamt sechs Monaten im Feld kann ich bestä-

tigen, dass es Mauern gibt, sie sind jedoch nicht unüberwindbar. Sie erscheinen

hoch, weil in der Türkei miteinander verfeindete oder konkurrierende kulturelle

Kollektive existieren, in denen Fremdheit häufig ohne Begegnung hergestellt und

eingeübt wird und die mehr oder weniger stark an politische Parteien angebunden

sind. Ich stellte viel Trennendes zu meinen Kontakten aus dem religiösen Umfeld

fest, es gab aber immer genug Verbindendes, um Beziehungen einzugehen, auf-

rechtzuerhalten, zu erweitern und zu vertiefen.

Dass ich Izmir als Einstieg für den Zugang zum Feld gewählt hatte, erwies sich

als Glücksfall. Der Einfluss des Laizismus war in Izmir stark, die AKP und religi-

ös geprägte Akteure waren dort in der Minderheit. Dies bedingte zum einen, dass

sie mit einem großen Bevölkerungsanteil konfrontiert waren, dessen Lebensweise

nicht durch religiöse Vorgaben geprägt war. Sich von ihnen abzukapseln, hätte eine

Zementierung des Status quo alsMinderheit bedeutet und der politischen Aktions-

logik widersprochen, die Bevölkerung zu adressieren, um Mehrheiten zu generie-

ren. Zum anderen waren viele der religiös geprägten Akteure in gewisser Weise

selbst fremd in Izmir, zumindest in der Öffentlichkeit des Stadtzentrums. Einige

waren aus ländlichen oder kleinstädtischen Regionen Anatoliens zum Studieren

nach Izmir gekommen und trugen Spuren von Fremdheit und Befremdung selbst

nach vielen Jahren noch mit sich. Gemeinsammit anderen, die schon länger in Iz-

mir lebten, teilten sie signifikante, zur Politik geronnene kulturelle Praktiken der

Mehrheit nicht. In Izmir waren wir in bestimmten Situationen kollektive Außen-

seiter.Wennwir beispielsweise gemeinsam in ein Straßencafé gingen, dann immer

in eins, das keinen Alkohol ausschenkte, während in den Nachbarcafés getrunken,

musiziert und gesungen wurde. Ich, als ein aus Deutschland angereister Fremder

in Izmir, stand allerdings immer noch ein Stück weiter außen als die anderen. Ich

gehörte keiner der lokalen Welten ganz an. Nicht nur mein Forscherdasein, auch

mein »Türkischsein« stand durch meine aktuelle Herkunft, mein Äußeres, mei-

ne Verhaltensweisen und Sprache, in die fremdartige Spuren eingewoben waren,

unter Beobachtung. Die Fremdheit nahm mit der Zeit ab, doch bekam ich immer

wieder eine Befremdung gespiegelt, die wohl daraus resultierte, dass ich in kein

Raster eindeutig eingeordnet werden konnte. In gewisser Weise bewegte ich mich

als doppelt Fremder unter Fremden. Ich vermute, dass diese Kombination verwi-

ckelter Umstände es mir ermöglichte, in relativ kurzer Zeit Kontakte aufzubauen

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Hegemonie und Kulturkampf

und zu vertiefen, während unter anderen Umständen die Mauern möglicherweise

höher gewesen wären.

Alfred Schütz machte auf einen Vorteil des Fremden aufmerksam, der darin

besteht, dass er auf unbekannte Phänomene stößt, die sich mit seinen Wissensbe-

ständen nicht erschließen lassen und ihn somit dazu zwingen, ihre ihm unbekann-

te Bedeutung zu rekonstruieren (Schütz 1972). Die soziale Welt, in die ich eintrat,

war mir vertraut genug, um mich in ihr bewegen und selbst verständigen zu kön-

nen. Doch umfasste sie zugleich Wissen, Praktiken, Symbole und Codes, die ich

mir erst erschließen musste, vieles war nicht selbstverständlich. Interaktionen –

schon die Begrüßung – folgten oftmals mir unbekannten Regeln, in Kommunika-

tionen stieß ich auf einNebeneinander fürmich nicht zu vereinbarender Elemente.

Etliche Interaktionspartner verfügten als Absolventen theologischer Schulen über

Wörter, Metaphern, Geschichten und historische Referenzen, deren Inhalte sich

nur für diejenigen erschlossen, die sie vor einem geteilten Bildungshintergrund

verstehen konnten. Schon die Sprache meiner Bekanntschaften aus dem religiö-

sen Umfeld orientierte sich stärker am Arabischen, kam zum Teil dem Osmani-

schen nahe, das in der Türkei seit 80 Jahren keine Bildungssprache mehr war und

für einen »normalen« Schulabgänger wie mich eine Herausforderung darstellte.

Da ich für eine deutsche Leserschaft schreiben wollte, musste ich für meine Feld-

notizen eine doppelte Übersetzung – zunächst für mich zum Verstehen und dann

in die deutsche Sprache – leisten. Der Anspruch, sowohl die Eigenheit und den

Sprachwitz zu erhalten, als auch möglichst nah am Gesprochenen zu bleiben, um

Inhalte nicht zu verfälschen, forderte eine behutsame Übersetzung des Materials

für die Darstellung. Da Sprache einen wichtigen Aspekt der Hegemoniebildung

ausmacht – über Sprache wird eine Weltauffassung ausgedrückt, es wird Gemein-

samkeit und Differenz hergestellt und es werden Identitäten gebildet –, war es

wichtig, die Hinweise durch die Übersetzung nicht unkenntlich zu machen.

Ich habe 12 Interviews mit AKP-Mitgliedern und weitere 9 mit religiösen und

oppositionellen Akteuren, darunter 4 Gruppeninterviews, sowie unzählige Gesprä-

che geführt, an mehreren formellen und informellen Treffen der Parteijugend und

Bildungsseminaren der AKP teilgenommen. Ich habe ein Forschungstagebuch ge-

führt, Mitschriften und Gedächtnisprotokolle angelegt, bei öffentlichen Veranstal-

tungen Bild- und Tonaufzeichnungen gemacht, Nachrichten und Debatten in Zei-

tungen und im Fernsehen verfolgt und dokumentiert. Eine Grenze für den Feldzu-

gang und die teilnehmende Beobachtung bestand darin, dass meine Identität als

Forscher zumeist offen lag. An vielen Aktivitäten wie Sitzungen und Konversati-

onsrunden konnte ich nur temporär, oft auch nur einmalig teilnehmen. Schließlich

sind diese Aktivitäten, die im Privaten stattfinden, nicht darauf ausgelegt, perma-

nente Gäste und schon gar nicht Forscher zu empfangen, die beobachten. Sofern

meine Beobachtungen in nicht-öffentlichen Räumen stattfanden, habe ich die Da-

ten anonymisiert. Eine Ausnahme bildenmeine Beobachtungen in der AKP-Jugend

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Vorgehen und Werdegang der Studie 25

und im Heim einer islamischen Gemeinschaft. Dort befand ich mich erklärterma-

ßen als Forscher, mein Aufenthaltszweck war bekannt. Ich verzichte dennoch zu-

meist darauf, Namen zu nennen und genauere Orte anzugeben. Ich wandte mich

den Personen ohnehin nicht aufgrund eines Interesses an ihrer Persönlichkeit, son-

dern mit der Frage zu, welche Rolle sie im Feld einnehmen, welche gesellschaftli-

chen Verhältnisse sich in ihren Interaktionen ausdrücken und verdichten.

Die Auswertung des Materials begann, wie erwähnt, zeitgleich mit der Erhe-

bung. Angeleitet durch den hegemonietheoretischen Zugang formulierte ich auf

der Grundlage der Daten eine Reihe von Thesen. Zur Vertiefung und Verdichtung

der Thesen zog ich Sekundärmaterial in Form von Dokumenten und Datensätzen

quantitativer Art heran, kontrastierte die Thesen mit den Befunden und Ergebnis-

sen anderer qualitativer Untersuchungen, die sich auf den gleichen Forschungs-

gegenstand richteten, und setzte meine Beobachtungen im lokalen Maßstab ins

Verhältnis zu Entwicklungen im nationalen Maßstab. Eine Kernthese zur Bedeu-

tung der Religion in den gesellschaftlichen Kämpfen kristallisierte sich heraus, die

mir eine neuerliche Ordnung des Materials und der Literatur ermöglichte. Mit ei-

ner empirisch zwar noch nicht gesättigten aber klar konturiertenThese wandte ich

mich der theoretischen Reflektion zu. Aus ihr folgte eine Anpassung des theoreti-

schen Interpretationsrahmens.Die Kernthese ließ sichmit den vorhandenen hege-

monietheoretischen Begrifflichkeiten nicht vollständig erfassen, wodurch eine die

Theorie modifizierende Perspektive provoziert und die Suche nach ergänzenden

theoretischen Konzepten ausgelöst wurde.

Obgleich die Feldstudie die Rekonstruktionsarbeit anleitete und der Studie ih-

re Richtung verlieh, strukturieren die erhobenen Daten nicht die gesamte Diskus-

sion. Indem der Schwerpunkt der Feldstudie sich auf die Konstitution einer be-

stimmten kulturellen Trägerschaft des politischen Projekts der AKP verlagert hat,

ermöglicht sie nur eine partielle Antwort auf die Frage nach der Rolle der Religion

für den Prozess der Hegemoniebildung. Insbesondere die Frage der Zustimmung,

die anfänglich im Mittelpunkt des Forschungsinteresses stand, kann konzeptuell

bedingt nicht mit den Daten aus der Feldstudie beantwortet werden. Um diesen

zentralen Aspekt der Hegemoniebildung dennoch ausleuchten zu können, habe ich

Sekundärforschung herangezogen. Durch sie wird es möglich, die Rolle der Religi-

on und ihrer Träger umfassender im Rahmen eines Hegemonieprojekts zu disku-

tieren und einen Beitrag zur Frage nach der räumlichen und zeitlichen Reichweite

von Hegemonietheorie zu formulieren.

2.1 Aufbau

Im Aufbau der Studie ist der skizzierte Erkenntnisprozess – die Pendelbewegung

zwischen empirischer Auswertung und theoretischer Reflektion – nicht mehr ab-

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Hegemonie und Kulturkampf

gebildet. Zu erkennen ist aber noch der starke Dialog mit der Forschungsliteratur,

deren Darstellung in Kapitel 3 auch deswegen ausführlicher ausgefallen ist, um

Bezugsquellen, die nur in türkischer Sprache vorliegen, deutschsprachigen Lese-

rInnen zugänglich zu machen.1 Zur strukturierten Darstellung der Literatur ent-

lang der Frage, wie die Rolle der Religion für das politische Projekt der Partei im

Verhältnis zu den gesellschaftlichen Klassen begriffen wird, wird eine Untertei-

lung in vier Thesen vorgenommen. Die kritische Diskussion dieser Thesen leitet

in die Begründung der Eingrenzung des Forschungsgegenstands über. Die Frage

nach der Rolle der Religion im politischen Projekt der AKP wird präzisiert und ein-

gegrenzt auf die Entwicklungsgeschichte der intellektuellen Träger der islamisti-

schen Bewegung unter dem Aspekt ihrer gesellschaftlichen Reproduktion. Kapitel

4 stellt den theoretischen Zugang vor, der in Auseinandersetzung mit dem empiri-

schen Material herangezogen und modifiziert wurde. Es wird argumentiert, dass

ein hegemonietheoretischer Zugang eine integrierende Perspektive auf die Rolle

der Religion für das Projekt eröffnet, es aber einer ressourcentheoretischen Erwei-

terung bedarf, um die Reichweite und Dauerhaftigkeit des Projekts und die Re-

produktionsmechanismen der intellektuellen Trägerschaft besser erfassen zu kön-

nen. Kapitel 5 stellt auf der Grundlage der kontemporären Verfasstheit des Islamis-

mus eine Rekonstruktion seiner Entwicklungsgeschichte und Konstitutionsmerk-

male mit dem Schwerpunkt auf der Reproduktion seiner Intellektuellen dar. Die

Rekonstruktion wird nachvollziehen, wie die islamistische Bewegung sich zusam-

mensetzt, wofür und wogegen sie seit Gründung der Republik streitet und welche

Strecke sie zurückgelegt hat. Die kontemporäre Phase wird bestimmt als Monopo-

lisierung der Staatsapparate durch die AKP. In dieses Kapitel fließen bereits em-

pirische Daten aus der Feldforschung ein, die dann den Ankerpunkt für Kapitel 6

bilden, in dem der Aufbau einer religiösen Infrastruktur en détail analysiert wird.

Vorgestellt werden die institutionellen Wirkungsstätten der Intellektuellen sowie

die sozialen Praktiken, über die sie sich reproduzieren. Diskutiert wird in diesem

Kapitel auch die eigenartige Auslegung von Laizität in der Türkei und wie sie zur

Entwicklung der religiösen Privilegienstruktur beigetragen hat. In Verschränkung

mit ihren Grenzen werden in diesem Kapitel ferner integrative Mechanismen der

islamistischen Bewegung thematisiert, die verhindern, dass sie an ihren Rändern

auseinanderläuft. In Kapitel 7 werden die Ergebnisse schließlich unter der theore-

tischen Perspektive zusammengefasst und abschließend diskutiert.

1 Alle Zitate in dieser Studie, die aus türkischsprachigen Quellen stammen, wurden von mir

übersetzt.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Teil I – Stand der Forschung

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen

Die Forschungsliteratur über die AKP wird im Folgenden entlang der Frage disku-

tiert,wie die Rolle der Religion für das politische Projekt der Partei imVerhältnis zu

den gesellschaftlichen Klassen begriffen wird. Zur strukturierten Darstellung wird

eine Unterteilung in vier Thesen vorgenommen, die im Kern auf zwei theoretische

Ansätze zurückgeführt werden können. Innerhalb des ersten Ansatzes, den ich un-

ter dem Sammelbegriff »Staatszentrismus« diskutieren werde, wird die AKP im

Rahmen eines Kampfes zwischen Staat und Gesellschaft interpretiert. Der »Staats-

zentrismus« stellt den leitenden theoretischen Ansatz in der Türkeiforschung dar.

Die zentralen Annahmen basieren darauf, den Staat als eine autonome Entität zu

begreifen, die der Gesellschaft als Ganzes oder einzelnen gesellschaftlichen Grup-

pen gegenübersteht. Innerhalb des zweiten Ansatzes, der unterschiedliche Ausprä-

gungen des historischen Materialismus umfasst, wird die AKP im Rahmen eines

Kampfes zwischen gesellschaftlichen Akteuren interpretiert.

Im Rahmen der ersten These wird die AKP mit einer konservativen Revolution

der »Zivilgesellschaft« – bestehend aus einer neuen Bourgeoisie und zivilen Eli-

ten – assoziiert, die sich gegen den »autoritären Staat« auflehnt. Die Partei wird

als Trägerin eines neoliberalen Entwicklungspfads in Verknüpfung mit liberal-de-

mokratischen Zielen und zugleich als Repräsentantin der kulturellen Werte der

Mehrheitsbevölkerung beschrieben, die in erster Linie als islamisch gekennzeich-

net werden. Den Antagonisten der AKP bildet im Rahmen dieser Konzeption eine

Staatselite, die eine »laizistische« oder »säkulare« Kultur repräsentiert. Laizismus

oder Säkularismus werden als »volksfremde« und »elitäre« Kultur konzipiert, ihre

sozialen Träger als Staatseliten bezeichnet. Als historisches Anhängsel der Staats-

eliten wird eine von ihnen geschaffene Bourgeoisie vorgestellt, die die kulturel-

len Werte ihrer Erschafferin teilt und sich in Verteidigung ihrer etablierten Posi-

tion gegen die neoliberale Demokratisierung und die aufkommende Bourgeoisie

stemmt. Als Modus Operandi des Kampfes zwischen Staat und Gesellschaft, Elite

und Volk, etablierter und aufkommender Bourgeoisie wird ein Kulturkampf iden-

tifiziert. Die Bewertung der AKP als kulturelle Repräsentantin der Gesellschaft, die

ein demokratisierendes Projekt gegen die kulturell fremde Staatselite verfolgt, lässt

mich diese Interpretation als Kulturkampfthese bezeichnen. Vor dem Hintergrund

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Hegemonie und Kulturkampf

des Ausbleibens der diagnostizierten Demokratisierung hat die Kulturkampfthe-

se eine Verwandlung durchlaufen. Ohne den Interpretationsrahmen zu verlassen,

wird eine autoritäre Rückverwandlung der konservativen Demokraten in Islamis-

ten behauptet. Die AKP wird nun der Seite des Staates zugerechnet und als au-

toritär oder totalitär bezeichnet. Im Anschluss an die Diskussion dieser zeitlich

aufeinanderfolgenden Varianten der Kulturkampfthese erfolgt eine Rekonstrukti-

on und Kritik der theoretischen Grundlagen des staatszentristischen Ansatzes und

seiner Verankerung in der Türkeiforschung.

Die zweite These zur AKP ist die theologische These. Sie befindet sich in theo-

retischer Nähe zur Kulturkampfthese, unterstreicht die Einschätzung der AKP als

Trägerin des politischen Projekts einer aufkommenden Bourgeoisie, die als kon-

servativ und religiös charakterisiert wird, obgleich sie die Verbindung zwischen

Religion, Politik und Ökonomie aus der Gegenperspektive konstruiert. Die theolo-

gischeThese behauptet einen transformierenden Effekt der Religion auf Ökonomie

und Politik. Sie stellt einen theoretischen Anschluss an Max Webers Protestantis-

musthese her, indem sie dem Aufkommen der anatolischen Unternehmerklasse

das Entstehen einer puritanisch-asketischen Arbeitsethik vorausgehen sieht, de-

ren Ursprung sie in einer bestimmten Form des Islam verortet.

Aus Sicht der drittenThese wird die AKP als eine der liberalen Demokratie ver-

pflichtete und säkulare Partei beschrieben, die von vornherein der Seite des Staa-

tes zugerechnet wird. Die Partei wird im Rahmen einer Attacke des Staates auf

den Islam beziehungsweise den »radikalen Islamismus« interpretiert, der säkula-

risiert worden sei. Diese Variante, die ich als Säkularisierungsthese bezeichne, baut

ebenfalls auf staatszentristische Annahmen auf, bringt zugleich aber eine originel-

le Interpretation und neue Konzepte vor, für die eine abgegrenzte Diskussion an-

gemessen ist. Im Unterschied zur Kulturkampfthese wird als historische Leistung

der AKP die Rekonstitution der »säkularen Hegemonie«, begriffen als ein gesell-

schaftlicher Konsens für staatliche Herrschaft und Kapitalismus, betont.

ImWiderstreit zu diesen Interpretationen der AKP imRahmen der Dichotomie

zwischen Staat und Gesellschaft steht die vierteThese. Sie umfasst Studien der his-

torisch-materialistischenTheorietradition.Die Partei und die von ihr repräsentier-

ten Gruppen werden ebenso wie ihre Gegenspieler als gesellschaftliche Akteure be-

griffen, die um die Vorherrschaft im Staat kämpfen. Religion wird nicht primär als

kulturelle Form, sondern als politisiertesMittel thematisiert. Infolgedessen wird in

diesem Ansatz auch die Bezeichnung »politischer Islam« verwendet. Als treibende

Dynamik der politischen Entwicklung werden Klassen- und Fraktionskämpfe be-

ziehungsweise Akkumulationsstrategien identifiziert. Kultur – im konkreten Fall

Religion – wird als Instrument zur Beherrschung subalterner Klassen, als ideolo-

gisches Mittel zur Überbrückung von Klassenspaltungen oder – als Sonderfall –

als kapitalbildendes Produktionsmittel begriffen. Die kämpfenden Gruppen wer-

den als Funktionsträger oder Fraktionen der herrschenden Klasse identifiziert und

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 31

ihr politisches Projekt als neoliberaler Autoritarismus bestimmt. Diese These be-

zeichne ich als Klassenkampfthese.

Bevor zur Diskussion übergegangen wird, ist vorauszuschicken, dass in der

Darlegung der Forschungsliteratur Interpretationen, die keine theoretisch begrün-

dete Verbindung zwischen der AKP und den gesellschaftlichen Klassen herstellen,

nicht systematisch berücksichtigt werden. Es handelt sich um politikwissenschaft-

liche und soziologische Ansätze, die den Schwerpunkt der Betrachtung auf politi-

sche oder soziale Akteure legen, die durch ideologische Motive angetrieben wer-

den, ohne dass eine Verbindung zu den gesellschaftlichen Klassen hergestellt wird.

Diese Eingrenzung ist der hegemonietheoretischen Fragestellung geschuldet, die

anhand des empirischen Falls »Hegemoniebildung in der Türkei« nach der Verbin-

dung zwischen politischen Akteuren, kulturellen-ideologischen Mitteln und den

gesellschaftlichen Klassen fragt.

3.1 Die Kulturkampfthese

Stellvertretend für die Kulturkampfthese sollen aus einer Fülle an wissenschaftli-

cher Literatur, die dieser Ansatz über die AKP hervorgebracht hat, drei Autoren

herausgegriffen werden, deren Schriften zentrale Thesen versammeln. Diese Au-

toren sind Ahmet Insel, der die Begriffe »Normalisierung« und »Westernisierung«

für die beginnende AKP-Periode eingebracht hat; Yıldız Atasoy, die den Begriff

»neoliberal-islamische Synthese« geprägt hat; sowie Hakan Yavuz, Autor einer lan-

gen Reihe vonMonographien und Artikeln über die AKP und den politischen Islam,

der die Begriffe »Neue Türkei« und »muslimische Demokratie« geprägt hat.

Bereits im Anschluss an den erstenWahlsieg der AKP imNovember 2002 argu-

mentierte Insel: »Die AKP repräsentiert eine neue Stufe in der Westernisierungs-

bewegung der Türkei – die Stufe, in der die Gesellschaft involviert wird.« (Insel

2003: 305, Übersetzung E.B.)1 Nach Insel lag in der Türkei eine Trennung zwi-

schen Staat und Gesellschaft in Form einer kulturell artikulierten Hierarchie zwi-

schen politischen Eliten, die einer säkularen Kultur anhingen, und dem »Volk«,

das gläubig und konservativ sei, vor. Während diese Beziehung schon im Osma-

nischen Reich die Form eines Widerspruchs angenommen habe, indem die Eliten

das »Volk« aus dem Staat ausgeschlossen hätten, sei sie im »Westen« von kultu-

reller Harmonie geprägt. Als »Westernisierung« fasst Insel die Anpassung an eine

idealtypische Entwicklungslogik der bürgerlichen Gesellschaft, mit der eine »Nor-

malisierung der Demokratie« durch Aufhebung des kulturellen Widerspruchs er-

reicht werde. Mit der AKP verband Insel die »historische Chance«, die Aufhebung

1 Begriffe und Zitate aus englischsprachigen Quellen habe ich in der gesamten Studie zumeist

ins Deutsche übersetzt.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Hegemonie und Kulturkampf

des Widerspruchs, dadurch die Integration der Bevölkerung in den »Westernisie-

rungsprozess« zu erreichen. Mit Blick auf das politische System erkannte Insel in

der AKP die Chance, aus dem »autoritären Regime«, das mit der 1982er Verfas-

sung nach demMilitärputsch von 1980 etabliert wurde, auszusteigen. Als Kern des

Autoritarismus bestimmte er die Verschiebung des administrativen Zentrums von

der zivilen zur militärischen Bürokratie. Die 1982er Verfassung heilige das Kon-

zept Staat, was Insel als »radikalen Etatismus« bezeichnete. Die Architekten der

Verfassung hätten eine politische Sphäre mit dem Staat im Zentrum und der Ge-

sellschaft an seiner Peripherie vorgesehen. Sein Befund verweist auf die Einfüh-

rung der Zehn-Prozent-Sperrklausel bei Parlamentswahlen und die Stärkung des

Nationalen Sicherheitsrats, in dem die Generäle eine Stimmenmehrheit erhielten,

wodurch sie eine politische Richtlinienkompetenz gegenüber der gewählten Regie-

rung erhielten. Insel bezeichnete dies als die Etablierung eines »Vormundschafts-

regimes« durch das Militär (ähnlich Atasoy 2009: 80ff.). Politische Parteien hätten

den Autoritarismus akzeptieren müssen, da sie sich unter Anpassungsdruck be-

fanden, um ihre Legitimation zu erhalten. Einzig der konservative Politiker Turgut

Özal, der bei der ersten Parlamentswahl nach demMilitärputsch von 1980 zumMi-

nisterpräsidenten gewählt wurde, habe mit einem Liberalisierungsprogramm die

engen Grenzen des Systems überschreiten können. Nach 1983 habe Özal eine öko-

nomische Liberalisierung in Gang gebracht, die vom Militär »zähneknirschend«

als »Tribut an moderne Zeiten« (Insel 2003: 295) akzeptiert worden sei. Auf eine

kurze Liberalisierungsphase zwischen 1983 und 1985 sei jedoch die Konsolidierung

des Systems durch den verhängten Ausnahmezustand im eskalierenden Konflikt

mit der Arbeiterpartei Kurdistans (PKK), die einen bewaffneten Kampf führte, ge-

folgt. Insel nannte dieses System, in dem er eine Peripherie einem autoritären Zen-

trum entgegengestellt sah, in Anlehnung an den Tag des Putsches von 1980 das »12.

September-Regime«. Die AKP situierte er schließlich in der Kontinuität Özals, da

dieser derselben »modernizationist conservative world as today’s AKP« (ebd.) an-

gehöre. Mit der Parlamentswahl von 2002, bei der die AKP eine absolute Mehrheit

errang, sah Insel das System in die selbst gestellte Falle tappen.Während etablierte

Parteien an der Zehn-Prozent-Sperrklausel scheiterten, errang die neu gegründete

AKP als die Partei, die sich aufgrund ihrer »wertebasierten« Verfasstheit – konser-

vativ-religiös, nationalistisch und liberal – in größter Distanz zum »Staat« – iden-

tisch gesetzt mit der Bürokratie – befunden habe, eineMehrheit im Parlament. Die

AKP hegte nach Insel anders als die herrschende republikanisch-autoritäre Elite,

die den Staat besetzt hielt, keinMisstrauen gegenüber dem »Volk«. Sie schöpfe ihre

Kraft aus der Gewissheit, Repräsentantin der kulturellen Mehrheit zu sein, womit

derWeg für eine demokratische Transformation der Türkei frei geworden sei (ebd.:

303). Der Religion im AKP-Projekt maß Insel eine positive Bedeutung zu: Sie bilde

ein SetmoralischerWerte als Basis eines tolerantenNationalismus, der ähnlich wie

der US-amerikanische Konservatismus eine Liebe zum Land ausdrücke und Diffe-

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 33

renzen zulassen könne, im Gegensatz zum säkularen, autoritären Nationalismus

der Eliten, der eine Liebe zum Staat ausdrücke und Differenzen unterdrücke.

Während Insel die gesamte Geschichte der Türkei unter dem Blickwinkel einer

vorgestellten kulturellen Übereinstimmung nach westlichem Vorbild interpretier-

te, hob Yıldız Atasoy das Element der Liberalisierung stärker hervor. Auch sie ging

davon aus, dass die AKP das Volk repräsentiere und die Installierung eines po-

litischen Modells nach westeuropäischem Muster auf der Grundlage universeller

Menschenrechte und Gerechtigkeit anstrebe (Atasoy 2009: 7ff., 109ff.). Opposition

zur AKP wertete sie als kemalistische Reaktionen und verteidigte die AKP gegen

den Verdacht des Islamismus als der Demokratie verpflichtete und »islam-sensible

Partei« (ebd.: 5). Zu einem ganz ähnlichen Schluss gelangte Hakan Yavuz, der in

Auseinandersetzung mit den Thesen von Samuel Huntington (1993) und Bernhard

Lewis (1961), die im Islam ein generelles Hindernis im Übergang zur Demokratie

sahen, die Frage formulierte, ob es islamisch inspirierten politischen Bewegungen

gelingen kann, zu Agenten der Demokratisierung und Modernisierung zu wer-

den (Yavuz 2009; vgl. Atasoy 2009: 25). In Auseinandersetzung mit dem Argument,

das Christentum sei eine kulturelle Bedingung von Demokratie, entwickelte er die

modernisierungstheoretische These, dass der Islam zu einer Quelle liberaler De-

mokratisierung und Modernisierung werden und Islamisten sich zu Demokraten

entwickeln könnten, wenn zwei Bedingungen erfüllt seien, die seiner Auffassung

nach auch für westliche Demokratien gelten: die Existenz eines liberalen Markts

und eines Parlaments beziehungsweise einer öffentlichen Sphäre, in der um Wer-

te und Identitäten gestritten werde (Yavuz 2009: Preface). Diese Bedingungen sah

Yavuz durch die Bildung der AKP gegeben. Auch aufgrund der selbst erfahrenen

staatlichen Repression hätten ehemalige Islamisten, die für die Scharia und ge-

gen die Demokratie mobilisierten, Demokratie und Pluralismus internalisiert und

seien zu moderaten Konservativen geworden, die den Islam in Konformität zu li-

beralen Werten auslegten (ebd.: XI).2 Yavuz identifizierte eine konservative Revo-

lution, die von einer Zivilgesellschaft, getragen von Intellektuellen und einer neuen

Unternehmerklasse, ausgehe (ebd.: 4).

Mit der Westernisierungsthese ging also die Definition einer Norm einher,

die in der Herstellung kultureller Übereinstimmung zwischen Staat und Gesell-

schaft beziehungsweise den Eliten und dem Volk bestehen sollte. Die AKP wur-

de als konservativ-demokratische Bewegung, als Bewegung einer Peripherie be-

griffen, die eine Gegenbewegung zu einem autoritären staatlichen Zentrum bilde-

2 Dass die AKP den Wandel des politischen Islam zu einer moderat konservativen, demokra-

tischen Partei vollzogen habe, wurde weit geteilt, wenn auch teils mit Vorbehalten. Siehe

bspw. Mecham (2004), Çavdar (2006), Cinar (2006), Özbudun (2006), Sayari (2007), Somer

(2007), Cizre (2008), Öniş (2009), Göle (2012), Bayat (2013).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Hegemonie und Kulturkampf

te.3 Auch Atasoy lokalisierte den Beginn des Konflikts im Osmanischen Reich. Sie

sah eine Modernisierungsbewegung islamischer Intellektueller, die die überlegene

westliche Technologie übernehmen und die islamischen Werte beibehalten wollte,

seit dem 19. Jahrhundert einer zweiten Bewegung gegenüberstehen, die Islam und

Fortschritt für unvereinbar hielt und aus diesem Grund sowohl die Technologie

als auch die Werte des Westens übernehmen wollte (Atasoy 2009: 44ff.; vgl. Yavuz

2009: XI). Aus der zweiten Bewegung sei der Kemalismus hervorgegangen, in des-

senMittelpunkt Atasoy den Laizismus situierte, den sie als eine Zusammensetzung

aus säkularemNationalismus,Militarismus undEtatismus definierte (Atasoy 2009:

3, 26). Aus ihrer Perspektive entstanden und reproduzierten sich die Kemalisten in

der Bürokratie, standen zu Beginn ihresWirkens in keiner Verbindungmit irgend-

einer gesellschaftlichen Gruppe oder Partei und handelten allein zum Zweck des

Selbsterhalts und damit zum Erhalt des Staates. Im Laufe der Zeit erschufen sie

eine Bourgeoisie nach ihrem Ebenbild, die Atasoy im Unternehmerverband TÜSİ-

AD4 repräsentiert sah, der sein Dasein bis in die Gegenwart in Abhängigkeit von

der Bürokratie friste. Das kemalistische Projekt belegte sie mit dem Begriff »Pri-

vilegienzirkel«, der die muslimische Bevölkerung, die die Gesellschaft ausmache,

ausschloss (ebd.: 9). Diesem »Privilegienzirkel« ordnete sie schließlich eine Reihe

politischer Parteien zu, die über die gesamte Republikzeit unter verschiedenen Na-

men existierten. In den 2000er Jahren waren dies die Republikanische Volkspartei

(CHP) und die Partei der Nationalistischen Bewegung (MHP), die die hauptsäch-

lichen politischen Rivalen der AKP waren. In Opposition zu dieser realiter recht

breiten Allianz, die von Atasoy dennoch weiterhin als »Privilegienzirkel« einer klei-

nen Elite konzipiert blieb, situierte sie »liberale« Kräfte. Deren Parteiengeschichte

ließ sie mit der Bildung der konservativen DP (Demokratische Partei) im Jahr 1946

beginnen (ebd.: 9ff.). Insels Auffassung wich nur in der Benennung der initialen

Partei ab. Bei ihm setzte die Tradition mit der konservativen AP (Gerechtigkeits-

partei) ab 1960 ein und mündete über die ANAP (Mutterlandspartei) und die DYP

(Partei des Rechten Weges) schließlich in der AKP. Obgleich die genannten Partei-

en des konservativen Spektrums seit mehr als einem halben Jahrhundert nahezu

ununterbrochen alle Regierungen anführten, schätzten beide Autoren deren Be-

deutung gering: Sie seien nie wirklich herrschend gewesen, die autoritär-republi-

kanische Elite (Bürokratie) habe immer die Macht im Staate gegen die gewählten

Regierungen innegehabt.

3 Für frühere Interpretationen des politischen Islam aus dieser Perspektive siehe Göle (1997),

Keyder (1997), Yavuz (1997) und Gülalp (2005).

4 Die Abkürzung steht für Türk Sanayicileri ve İşinsanları Derneği (Vereinigung türkischer In-

dustrieller und Geschäftsleute). Im Verband sind die älteren und großen Unternehmen des

Landes organisiert, die oftmals in der Form von Konglomeraten organisiert sind und in etli-

chen Produktions-, Handels- und Finanzbereichen Monopolstellungen einnehmen.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 35

Neben einer demokratisierenden Wirkung der Politik auf die sozialen Träger

der Religion durch Lernen aus Repression, parlamentarische Aushandlungsprozes-

se und Streit im öffentlichen Raumwurde eine demokratisierendeWirkung insbe-

sondere der Beziehung zwischen Religion und Ökonomie unterstellt. Insel begriff

den ökonomischen Liberalismus als befreienden Gegenpart zum elitären »Etatis-

mus«, ein Zusammenhang, den Yavuz undAtasoy noch deutlicher ausformulierten.

Atasoy interpretierte Neoliberalismus als einen freiheitsfördernden Prozess, da er

für mehrMarkt und weniger Staat sorge, somit die staatliche Unterdrückung einer

genuin pluralen Gesellschaft beende (Atasoy 2009: 20ff.). Die liberalisierende Kraft

des Neoliberalismus hatte ihrer Auffassung nach einen Wandel islamistischer Ak-

teure, im Besonderen der Milli Görüş Bewegung, aus der die AKP hervorging, her-

beigeführt. Mit der Abwendung von Industrieförderprogrammen, die sie als ein

staatlich gelenktes ökonomisches Entwicklungsmodell fasste, das in den 1970ern

auch von der Milli Görüş Bewegung noch favorisiert worden war, hätten sich diese

Akteure vom Staat ab- und dem Liberalismus zugewandt.

Alle drei Autoren identifizierten als treibende Kraft hinter der AKP eine neue

Mittelklasse oder Bourgeoisie, ohne eine genauere begriffliche Unterscheidung

zwischen diesen beiden Kategorien vorzunehmen. Diese neue gesellschaftliche

Gruppierung, die auch als »anatolische Bourgeoisie« (Yavuz 2009: 14) bezeich-

net wurde, da sie aus den anatolischen Provinzen stamme, benannten sie als

eigentliche Trägerin der Demokratisierung oder der »stillen Revolution« (ebd.:

10). Vertreten wurde diese Gruppe durch den Unternehmerverband MÜSİAD5,

der »authentische« Werte, unter denen die Autoren die ihrer Einschätzung nach

in der Bevölkerung vorherrschende Kultur verstanden, und Modernität, als

die sie den kapitalistischen Entwicklungsweg nach westlichem Vorbild fassten,

miteinander verband. Anders als die ältere Bourgeoisie, vertreten durch den

Unternehmerverband TÜSİAD, habe sich die der AKP unterliegende neue Bour-

geoisie ohne staatliche Unterstützung entwickelt, sei in ihrer Entwicklung von der

Staatsbürokratie sogar behindert worden (Atasoy 2009: 114).

Neben dem Neoliberalismus sollte die Anbindung an liberale EU-Normen –

die Heranführung der Türkei an die EU durch die »anatolische Bourgeoisie« – den

demokratischen Wandel garantieren (Yavuz 2009: 14). Den Wandlungsprozess be-

zeichnete Atasoy plastisch als »Vermählung des Neoliberalismus mit dem Islam«

oder als »neoliberal-islamische Synthese« (Atasoy 2009: 109). Damit verlasse die

Türkei den Pfad der für osteuropäische Staaten typischen autokratischen Entwick-

lung, die keine kapitalistische Klasse hervorbrachte, die für Freiheit und Bürger-

rechte einstand. Die Türkei biege nun in den westlichen Pfad demokratischer Ent-

5 Die Abkürzung steht fürMüstakil Sanayici ve İşadamları Derneği (Vereinigung unabhängiger

Industrieller und Geschäftsleute). Die Anfangsbuchstaben von MÜSİAD rufen nicht zufällig

eine Assoziation mit »Müslüman« (Muslim auf Türkisch) hervor.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Hegemonie und Kulturkampf

wicklung unter der Führung der neuen Bourgeoisie ein, die sich, von der staat-

lichen Bevormundung befreit, anschicke, eine liberale Demokratie zu installieren

(ebd.: 39, 114ff.). Zugleich sah sie die religiösen Unternehmer ein »kommunitaris-

tisches«, auf Gemeinschaftlichkeit beruhendes Gesellschaftsmodell entwerfen, das

ein moralisches Gegengewicht zum »kapitalistischen Egoismus« (ebd.: 130) bilde.

Einen Ausgleich zurNeoliberalisierung, zu deren Effekten Atasoywachsende sozia-

le Ungleichheit und Entrechtung von Arbeitern zählte, schaffe dieses Modell dank

Bindungskraft einer islamischen Moral, die eine gerechtere und gleichere Gesell-

schaft entwerfe und von den im Verband MÜSİAD organisierten Unternehmern

internalisiert worden sei. In der islamischen Moral erkannte Atasoy auch einen

Ausgleich zur Gewerkschaftsfeindlichkeit dieser Unternehmer (ebd.: 131ff.).

Das »Historische« an der AKP sah Atasoy also in der Überwindung einer Reprä-

sentationsbeziehung, die einen »Privilegienzirkel« geschaffen hatte, dem kemalis-

tische Eliten (Bürokraten) und der Unternehmerverband TÜSİAD angehörten und

der auf Kosten der »anatolischen« und »muslimischen« Bevölkerung errichtet wor-

den war. Säkularismus oder Laizismus wurden als volksfremde und elitäre Werte

begriffen, ihre Träger als Staatseliten bezeichnet, die Kultur als Mittel zur Vertei-

digung ihrer Machtposition einsetzten. Wie schon die Begriffe »anatolisch« und

»muslimisch« andeuten, führte sie die Unterstützung für die AKP auf die Über-

windung der kulturellen Unterdrückung zurück, die der »Privilegienzirkel« fort-

gesetzt habe. Atasoy griff in diesem Zusammenhang die Aufhebung des Verbots

des Tragens eines Kopftuchs in öffentlichen Einrichtungen und die Aufhebung von

bestimmten Restriktionen gegenüber der kurdischen Sprache auf, die in den ersten

Regierungsjahren der AKP ergriffen worden waren. Vor dem Hintergrund der An-

nahme, dass die Bevölkerung überwiegend einer Form des islamischen Glaubens

anhänge, zu der das Tragen eines Kopftuchs gehörte, wertete sie das Kopftuch-Ver-

bot als Ausdruck eines pauschalen Ausschlusses der Bevölkerung aus dem Staat.

Dergleichen brachte sie für die kurdische Bevölkerungsgruppe vor, die vom Kema-

lismus unterdrückt, von der AKP jedoch anerkanntwerde.Der von ihr eingebrachte

Begriff »cross-class-coalition« (ebd.: 109, 131) folgte ebenso wie der von Yavuz ein-

gebrachte Begriff »hybrid class-coalition« (2009: 106) diesem Verständnis, wonach

die AKP vermittels kultureller Inklusion dafür sorgte, dass auch MuslimInnen und

KurdInnen im Staat repräsentiert würden.6 Der unter dem kemalistischen Pro-

jekt homogenisierend und autoritär wirkende Laizismus sollte unter der AKP zu

einem liberalen und pluralen Projekt des toleranten Miteinanders verschiedener

6 Die Bezeichnungen »class-less party« (Hale 2006: 82) und »hybride politische Formation, (…)

eine einzigartige klassenübergreifende Synthese« (Karakas 2007: III) reihen sich ein, ebenso

der Begriff »catch-all party« (Tröndle 2007: 89), der den Umstand umreißt, dass die Partei

Mehrheiten trotz mannigfaltiger Spaltungslinien, von denen die Gesellschaft durchzogen

ist, aggregierte.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 37

Identitäten werden (Atasoy 2009: 9). Die von den Kemalisten in den Bereich des

Privaten gedrängte Religion fand demzufolge unter der AKP den Weg zurück in

die Öffentlichkeit und wurde zumMittelpunkt eines neuen Liberalismus, während

die laizistischen Fundamente des Modernisierungsprojekts unangetastet bleiben

sollten (ebd.: 19, 32).

Vor dem Hintergrund dieser Analysen wird die nachdrückliche Diagnose eines

»epochalen« Umbruchs, die Entstehung einer »Neuen Türkei« (Yavuz 2006), die

mit der AKP verbunden wurde, verständlich. Wurde eine beinahe hundertjährige

Vormundschaft der Kemalisten gegenüber der Bevölkerung, in Fortsetzung eines

Gegensatzes aus der osmanischen Zeit, angenommen, erschien deren Beendigung

als Befreiung. Opposition zur AKP ebenso wie zum Neoliberalismus wurde als ke-

malistische Reaktion interpretiert, der es um die Aufrechterhaltung des Etatismus

– begriffen als staatliche Unterdrückung gesellschaftlicher Pluralität – ging. Alle

drei Autoren beschrieben einen kemalistischen Kulturkampf, ohne diesen Begriff

explizit zu benutzen. Im Zusammenhang mit den historischen Parteien des politi-

schen Islam sahen sie die Religion noch als kulturkämpferisches Gegenstück zum

Kemalismus, als autoritäres Element eines politischen Projekts an. Die AKP reprä-

sentierte nach Ansicht der Autoren eine Loslösung von dieser Tradition zugunsten

einer Fortsetzung der konservativ-liberalen Parteientradition. Mit der AKP ver-

wandelte sich die Religion in eine kulturelle Inspirationsquelle für die Demokratie

(Yavuz), eine Verantwortungsethik von Unternehmern (Atasoy) oder in eine Form

des Patriotismus (Insel), der »Volk« und Staat versöhnte. In allen drei Formen war

mit der Religion in Zeiten der AKP nicht mehr der Anspruch auf politische Ge-

staltung verbunden, sie wurde – hauptsächlich unter Einwirkung der Ökonomie

– in den vermeintlich a-politischen Bereich der Kultur gerückt. Im Kampf zweier

Modernisierungsprojekte, so das Fazit, ging mit der AKP die »muslimische Demo-

kratie« gegenüber dem »autoritären Laizismus« als Siegerin hervor.

3.1.1 Politische Wirkung der Kulturkampfthese

Die Rückführung einer verhinderten Demokratisierung auf den autoritären Kema-

lismus, der den Staat repräsentiert und die Gesellschaft unterdrückt, stellte eine

theoretische Perspektive auf die AKP her, die ein Parteiergreifen für ihre Anliegen

beförderte. Angeführt von Persönlichkeiten und Gruppierungen aus den Bereichen

der Wissens-, Medien- und Kulturproduktion wurden Stellungnahmen verfasst

und Kampagnen organisiert. Kennzeichnend war, dass die TrägerInnen maßgeb-

lich weder der Tradition des politischen Islam noch dem konservativen Spektrum

zuzurechnen waren. Als exemplarisch für diese Aktivitäten kann die Kampagne

»Ja, aber nicht genug« (»Yetmez Ama Evet«) herangezogen werden, mit der sich

ein Unterstützernetzwerk für die von der AKP vorangebrachte Verfassungsreform

im Jahr 2010 formierte. MenschenrechtlerInnen, eine trotzkistische Vereinigung,

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Hegemonie und Kulturkampf

eine große Zahl liberaler JournalistInnen und WissenschaftlerInnen, unter ihnen

zahlreiche ehemalige Mitglieder kommunistischer Parteien und linker Studenten-

organisationen der 1970er und 1980er Jahre, sowie prominente Persönlichkeiten

wie der Literaturnobelpreisträger Orhan Pamuk, die Schriftstellerin Elif Shafak

und die Pop-Künstlerin Sezen Aksu schlossen sich der Kampagne an und trugen

zu ihrer Popularisierung bei.7

Zwischen der AKP und den Trägern der Kampagne bestand Übereinstimmung,

dass die Justiz und das Militär als Bastionen des Kemalismus bezwungen werden

mussten. Diese Sichtweise war unterlegt durch die Auflösung des in den ersten

Regierungsjahren der AKP bestehenden parlamentarischen Konsens mit der Op-

positionspartei CHP in Bezug auf Verfassungsreformen. Waren diese Reformen

im Zuge des Heranführungsprozesses an die EU-Mitgliedschaft noch gemeinsam

beschlossen worden, so folgte eine zunehmende Polarisierung, die ihren ersten

Höhepunkt 2007 erreichte, als die Wahl eines neuen Staatspräsidenten anstand

und die AKP einen ihrer prominenten Parteigründer, ihren ersten Ministerpräsi-

denten Abdullah Gül, zum Kandidaten ernannte. Die Wahl von Gül galt als sicher,

da die AKP über die notwendige Mehrheit im Parlament verfügte. Der amtierende

Präsident, der noch von einem Parlament mit kemalistisch-säkularer und sozial-

demokratischer Mehrheit gewählt worden war, hatte seiner Kontrollfunktion über

die Legislative nachkommend etliche Gesetze der AKP mit einem aufschiebenden

Veto belegt oder dem Verfassungsgericht zur Prüfung vorgelegt. Die im Parlament

vertretene republikanische Opposition befürchtete, dass die AKP mit einem Prä-

sidenten aus den eigenen Reihen einen autoritären und islamistischen Kurs ein-

schlagenwürde. Sie organisierte Großdemonstrationen, bei denen auch dasMilitär

zur Verteidigung der Republik und des Laizismus gegen die »islamistische Gefahr«

aufgerufenwurde, obgleich das übergeordneteMotto »Weder Putsch noch Scharia«

lautete. Als einer der Organisatoren trat der »Verein für Atatürkistisches Denken«

ADD (»AtatürkçüDüşünceDerneği«) auf, der eine nationalistische Strömung in der

CHP repräsentiert.8 Der Verein sah nicht nur den Laizismus gefährdet, sondern

auch den Bestand der Republik Türkei aufgrund einer Regierungspolitik, die in ei-

ner Sezession des Südostens über die Anerkennung der kurdischen Identität, einer

Aufgabe des türkischen Protektorats in Zypern im Zuge der EU-Reformen und in

7 Innerhalb des sozialistischen und liberalen Spektrums fand diese Kampagne Verbreitung

durch die Zeitung Taraf, die ehemalige Kommunisten, Trotzkisten, Liberale und weitere Per-

sonen, die offenbar aus Geheimdienst- und Polizeiquellen gespeist wurden (Aladağ 2013),

unter ihrem Dach versammelte. In Teilen wurde die Kampagne auch durch die populär-wis-

senschaftliche Zeitschrift Birikim gestützt, in der Ahmet Insel regelmäßig publiziert. Siehe

hierzu beispielhaft die Birikim-Ausgabe 163/164, die nach demerstenWahlsieg der AKP 2002

erschien, sowie die Ausgabe 256/257, die vor dem Verfassungsreferendum 2010 gedruckt

wurde.

8 Zur Geschichte der ADD siehe Erdoğan (2001a).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 39

einer kompletten Erosion der türkischen Identität durch die Aufnahme eines Dia-

logs mit Armenien über die Frage des Genozids an der armenischen Bevölkerung

des Osmanischen Reichs münden würde (Baran 2008).

Während die AKP in den aufgeführten Fragen Verhandlungsbereitschaft signa-

lisierte, stellte sie sich anders als ihre Vorläuferinnen aus dem Spektrum des politi-

schen Islam nicht offensiv gegen den Laizismus, einzelne Vertreter wiesen biswei-

len sogar jeden Bezug zum Islam zurück (Çavdar 2006). Sie präsentierte sich als

konservativ-demokratische Kraft (Akdoğan 2004), die die Glaubensfreiheit für alle

verteidige, insbesondere aber das Primat der politischen Regierung gegen einen

»tiefen Staat« durchzusetzen versprach, woraus sie auch internationales Ansehen

bezog.9 Mit dem »tiefen Staat« wurde die Existenz eines verdeckten Netzwerks in

den staatlichen Institutionen behauptet, das parallel zur politischen Regierung be-

stehen sollte, deren legitime und legaleMachtausübung es sabotierte.10 Tatsächlich

gab es Hinweise auf das Bestehen eines solchen Netzwerks, doch die Verbindungen

zwischen den einzelnen Akteuren aus Militär, Wissenschaft und Medien, die die-

sem Netzwerk angehören sollten, wurden nie stichhaltig belegt. Die Auffassung,

dass die Massendemonstrationen in Verbindung zu diesem Netzwerk stehen und

den Boden für einen militärischen Sturz der Regierung vorbereiten sollten, war

nicht nur unter den liberalen Unterstützern der Regierung, sondern auch bei vie-

len neutralen Beobachtern, die einen kemalistischen Faschismus aufkommen sa-

hen, verbreitet (Tuğal 2007).Mit der Veröffentlichung eines Memorandums vor der

Präsidentschaftswahl, in dem allgemein zur Wahrung des Laizismus aufgerufen

wurde, schien der Generalstab dem Ruf der Demonstrierenden zu folgen.11 Der

Aufruf wurde als Ultimatum an die Regierung interpretiert, von der Aufstellung

Güls abzusehen und sich auf einen gemeinsamen Kandidaten mit der Opposition

zu einigen. Die AKP beharrte auf ihrem Kandidaten Gül. Die von Tumulten im und

dem demonstrativen Auszug der CHP-Abgeordneten aus dem Parlament begleite-

te Wahl Güls fand statt. Eine juristische Auseinandersetzung schloss unmittelbar

an. Die CHP reichte eine Klage beim Verfassungsgericht gegen die Rechtmäßigkeit

9 Bis ins Jahr 2013 wurde die AKP auch in der internationalen Presse nahezu uneingeschränkt

als demokratische Hoffnungsträgerin präsentiert (vgl. Berlinski 2017).

10 Der Begriff »tiefer Staat« wurde inflationär verwendet, um eine Verstrickung zwischen der

nationalistischen und laizistischen Opposition, dem Militär, der Justiz und einem paramili-

tärischen Netzwerk anzuzeigen, das für die Ermordung kritischer Intellektueller wie Hrant

Dink verantwortlich gemacht wurde. Die Auffassung prägte auch die internationale Bericht-

erstattung zur Türkei. Siehe exemplarisch Niels Kadritzke (Kopftücher, Generäle und türki-

sche Demokratie, 14.12.2007) undWendy Kristianasen (Die Türkei denkt sich neu, 12.2.2010)

in Le Monde diplomatique.

11 Das Memorandum wurde als »elektronisches Memorandum« (E-Memorandum) bekannt, da

es auf derWebsite des Generalstabs veröffentlicht wurde. Siehe das Memorandum imWort-

laut bei Saraçoğlu und Yeşilbağ (2015: 924).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Hegemonie und Kulturkampf

der Wahl ein. Das Gericht erklärte die Wahl für ungültig und schuf mit seiner Be-

gründung einen umstrittenen Präzedenzfall. Es schrieb die Anwesenheit von min-

destens zwei Dritteln der Abgeordneten im Parlament bei einer Abstimmung als

zwingend für die Beschlussfähigkeit vor, womit eine parlamentarische Sperrmino-

rität geschaffen wurde, die durch den Auszug der Abgeordneten der CHP gegeben

war. In Reaktion hierauf rief die AKP Parlamentswahlen aus, erlangte erneut eine

parlamentarischeMehrheit und konnte ihr 2002erWahlergebnis von 34 auf 46 Pro-

zent erheblich steigern. Neben der CHP zog diesmal auch die Partei der Nationa-

listischen Bewegung MHP, die einen fanatischen türkischen Nationalismus pflegt,

ins Parlament ein. Eine erneute Blockade der Präsidentschaftswahl war nicht mehr

möglich, zusammen mit der MHP, die signalisierte, der AKP beizustehen, verfüg-

te die Regierung über die vorgeschriebene parlamentarische Zweidrittelmehrheit.

Gül wurde zumPräsidenten gewählt.Die Auseinandersetzungwar damit aber noch

nicht ausgefochten. Ein Staatsanwalt erhob Anklage gegen die AKP wegen Versto-

ßes gegen das laizistische Prinzip in der Verfassung und forderte ein Verbot der

Partei und die Verhängung politischer Betätigungsverbote gegen prominente Ver-

treter der Partei: Strafmaßnahmen, von denen vier historische Vorläuferparteien

der AKP bereits betroffen gewesenwaren.Die Klageführung bezog als Beweismittel

für einen Verstoß gegen den Laizismus auch ein Gesetz ein, das die Aufhebung des

Kopftuchverbots an den Universitäten vorsah. Die AKP hatte nach der Präsident-

schaftswahl im Jahr 2007 dieses Gesetz mit den Stimmen der MHP verabschiedet,

das mit Bestätigung durch den Präsidenten Gül in Kraft trat. Hintergrund war die

im Jahr 1997 erfolgte Intervention des damals noch von Generälen dominierten Na-

tionalen Sicherheitsrats gegen ein regierendes konservatives Parteienbündnis, an

dem eine Vorgängerpartei der AKP – die Wohlfahrtspartei RP – beteiligt war. Zur

Bekämpfung der »anti-laizistischen Gefahr« wurde damals neben einer Reihe von

Maßnahmen (Dufner 1998), die die öffentliche Förderung des Islam beschnitten,

auch das Tragen eines Kopftuchs an Universitäten verboten. Das Verfassungsge-

richt verhängte 2008 eine Geldstrafe gegen die AKP wegen »anti-laizistischer Um-

triebe«, aber kein Verbot. Bereits zuvor hatte das Gericht das Gesetz zur Aufhebung

des Kopftuchverbots durch ein gesondertes Urteil wieder aufgehoben. Neben dem

Memorandum der Armee und den juristischen Ermittlungen gegen die AKP wurde

die Auffassung, es existiere ein »tiefer Staat«, der einen Putsch gegen die Regie-

rung plane, durch die im Jahr 2007 aufgenommenen staatsanwaltlichen Ermitt-

lungen gegen ein verdecktes Netzwerk bestärkt, das unter dem Namen Ergenekon

bekannt wurde. Der damalige Ministerpräsident Erdoğan verbürgte sich persön-

lich für die Ermittler, die im Laufe von zwei Jahren zahlreiche Armeeoffiziere und

Zivilisten wegen Planung eines Putschs verhaften ließen.

Die Frontstellung zwischen Teilen der CHP, des Militärs und der Justiz auf der

einen und der Regierung auf der anderen Seite wurde als Bestätigung der The-

se gesehen, dass in der Türkei ein Demokratiedefizit vorliege, dessen Beseitigung

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 41

zuallererst eine Abrechnung mit dem Kemalismus und dem »tiefen Staat« not-

wendig mache (vgl. Ciddi 2011; Saraçoğlu/Yeşilbağ 2015: 914ff.). Die Initiatoren der

Kampagne »Ja, aber nicht genug« nahmen an, dass die Verfassungsreform einen

Schritt in diese Richtung darstelle. Als konkretes Zeichen führten sie eine im Paket

enthaltene Gesetzesänderung an, mit der es möglich werden sollte, Armeeange-

hörige vor Zivilgerichten anzuklagen und den Generalstabschef des Putschs von

1980, Kenan Evren, persönlich vor Gericht zu stellen. Das Referendum wurde mit

einem positiven Ergebnis für die Verfassungsänderungen entschieden. Die Regie-

rung erhielt neue Befugnisse, die ihren Einfluss auf die höheren Justizbehörden

ausweitete.12 Eine trotzkistische Gruppe in den Reihen der Kampagnenträger hat-

te diese Einschränkung der Gewaltenteilung gar als erstrebenswert ausgelegt, da

es der Demokratisierung diene.13

3.1.2 Autoritäre Rückverwandlungsthese

Der präsentierte geschichtliche Ausschnitt liefert einen Einblick in die ereignisrei-

che politische Entwicklung, auf deren Grundlage sich ein beträchtlicher Teil der li-

beralen Öffentlichkeit, darunter viele WissenschaftlerInnen, die Überzeugung bil-

dete, die Regierung verfolge demokratische Absichten, die von den »etatistischen«

Kräften sabotiert würden. Frühen Reformen im Zuge der EU-Annäherung wie der

Rekonfiguration des Nationalen Sicherheitsrats und der partiellen Liberalisierung

von Minderheitenrechten – in erster Linie Anerkennung der kurdischen Sprache –

12 Zu der Auffassung, dass die AKP mit der angestrebten stärkeren Kontrolle über die Behör-

den auch eine Liberalisierung erzielen werde, trug bei, dass sie zuvor die Eröffnung eines

Strafverfahrens wegen »Herabsetzung der Republik und des Türkentums« auf der Grund-

lage des Paragraphen 301 an die Erlaubnis des Innenministeriums gebunden hatte. Staats-

anwälte hatten den Paragraphen immer wieder herangezogen, um die Hinterfragung der

offiziellen Staatsideologie, zu der insbesondere die Leugnung des Genozids an der armeni-

schenBevölkerungdesOsmanischenReichs gehört, der juristischenVerfolgung auszusetzen.

Die politische Kontrolle über die Verfahrenseröffnung wurde als Aussetzung eines Mittels

zur Unterdrückung der Meinungsfreiheit interpretiert. Doch aus rechtsstaatlicher Perspek-

tive bedeutete diese Reform eine Kompetenzverschiebung von der Judikative zur Exekutive:

Anstatt die Straftat per Gesetz aufzuheben und somit der Staatsanwaltschaft die Rechts-

grundlage zu entziehen, wurde die Aufnahme von Ermittlungen an den politischen Willen

der Regierung gebunden.

13 ImAugust 2010 veröffentlichte die trotzkistische Partei DSIP (»Devrimci Sosyalist İşçi Partisi«

– Revolutionäre Sozialistische Arbeiterpartei), die zu den entschlossensten Verfechtern der

Kampagne gehörte, eine Erklärung mit dem Titel »Auf den Müll mit der Verfassung des 12.

September« (gemeint war die Verfassung von 1982). Darin hieß es: »Wir werden Ja sagen bei

dem Referendum, weil die Diktatur der Richter des Verfassungsgerichts und des Hohen Rats

der Richter und Staatsanwältemit diesen Veränderungen verhindert wird« (Übersetzung des

Autors aus dem elektronischen Dokument »12 Eylül Anayasası Çöpe« vom 08.08.2010 im Ar-

chiv des Autors, das im Internet nicht mehr aufzufinden ist).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Hegemonie und Kulturkampf

wurden ein hohes demokratisierendes Gewicht beigemessen. In Wirklichkeit ver-

lief die politische Entwicklung in eine andere Richtung, die von der Unterstützer-

gemeinschaft der AKP erst nach den Massenprotesten gegen die AKP im Sommer

2013, ausgelöst durch die Bebauungspläne für den Gezi-Park in Istanbul, wahrge-

nommenwurde.Die Regierung reagiertemit harten Polizeieinsätzen und repressi-

ven Kampagnen gegen die Protestierenden. In der Folge wich die Erwartung einer

Demokratisierung derThese einer »autoritärenWende« (Özbudun 2014; Öniş 2015;

Kalaycıoğlu 2015; Esen/Gumuscu 2016), die durch eine qualitativ neuartige Eskala-

tion des Krieges mit der PKK ab 2015 bestärkt wurde, womit auch die Erwartung

einer friedlichen Beilegung dieses Konflikts schwand. Von den besprochenen Ver-

tretern der Kulturkampfthese ist Ahmet Insels Interpretation beispielhaft für die

staatszentristische Reaktion auf diese Entwicklungen. Im Interpretationsrahmen

Staat versus Gesellschaft verbleibend nahm Insel eine Umkehrung der Vorzeichen

vor. Die AKP verkörperte nun alle autoritären Attribute, die zuvor dem Staat zuge-

schrieben waren. Die Partei sei etatistisch geworden, unterdrücke die Gesellschaft

und sorge für die Kontinuität der autoritär-laizistischen Institutionen der Repu-

blik.14 Die »autoritäre Wende« der AKP auf demWeg in einen »Totalitarismus« er-

klärte er mit der Machtkonzentration beim inzwischen zum Staatspräsidenten ge-

wählten Erdoğan. Entsprechend nannte er die neue Regimeform personifizierend

»Erdoğanismus«. Die konservative Mehrheitsbevölkerung sehe in Erdoğan einen

Beschützer gegen die kemalistische Tradition, weshalb sie ihn weiterhin unter-

stütze. Die Religiosität dieser Bevölkerung, die er 2003 als eine Form des religiö-

sen Patriotismus gefasst hatte, thematisierte er nun als einen exkludierenden und

unterdrückerischen sunnitischen Nationalismus, dessen Wurzeln er im Osmani-

schen Reich liegen sah. Die AKP sah Insel auf dem Weg, die gesamte Gesellschaft

zu islamisieren (İnsel 2014; 2015; 2016a; 2016b).

Damit entstand eine Interpretation, die bedeutet, dass etwa 85 Prozent der

wahlberechtigten Bevölkerung, die bei den Parlamentswahlen im Jahr 2015 für die

CHP, die MHP oder die AKP stimmten, sich auf der Seite des Staates gegen die

Gesellschaft positioniert hatten, da die CHP und die MHP schon zuvor dem Staat

zugerechnet worden waren. Der Staat expandierte und umschloss nun auch die

AKP, die bis dahin für das Volk oder die Gesellschaft gestanden hatte; die Gesell-

schaft, die als reale Größe konzipiert eine unterdrückte Majorität – das ›Volk‹ –

darstellte, schrumpfte zu einer unterdrücktenMinorität. Gleichzeitig wendete sich

der nahezu hundert Jahre alte Kulturkampf, den die Kemalisten gegen das ›Volk‹

14 Der Schwenk von Insel ist exemplarisch für eine ganze Reihe von Autoren, darunter auch Ciz-

re (2017), die eine Absorption der AKP in den Kemalismus behauptet. Siehe kritisch Deniz

Yıldırım: Yoksa liberaller Kemalist mi? [Sind die Liberalen etwa Kemalisten?], in: İleri Ha-

ber, 06.11.2014, https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html (Abruf

am 11.10.2018).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html
https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html
https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html
https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html
https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html
https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html
https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html
https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html
https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html
https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html
https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html
https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html
https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html
https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html
https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html


3. Vier Thesen 43

geführt hatten, auf einmal gegen sie. Von den besprochenen Autoren wendete sich

Yavuz ähnlich wie Insel der Person Erdoğan zu und fokussierte den Machtkampf

mit dem Gülen-Netzwerk als Austragung einer inner-islamistischen Rivalität (Ya-

vuz/Koç 2016). Die AKP hatte nach einem Putschversuch im Juli 2016, der mutmaß-

lich durch das lange Zeit mit ihr verbündete Netzwerk angeführt wurde, dauerhaft

den Ausnahmezustand über das gesamte Land verhängt. Mit dem Ausnahmezu-

stand wurde der Präsident ermächtigt, per Dekret zu regieren, womit die nachfol-

gende Einführung des Präsidialsystems per Referendum,mit dem die weitgehende

Gewalteneinheit in der Verfassung verankert wurde, vorweggenommen wurde.15

Die einst prominente These einer demokratisierenden Wirkung des Neolibe-

ralismus und des Parlamentarismus, mit der der Autoritarismus zurückgedrängt

und der kemalistische Kulturkampf beendet werden sollten, wurde nach 2013 still-

schweigend beiseitegelegt. Weshalb die normalisierenden und demokratisieren-

den Dynamiken, die mit Begriffen wie »Neue Türkei« und »stille Revolution« be-

legt worden waren, nicht gewirkt hatten, blieb unreflektiert. Die Frage, warum die

Religion »wieder« zu einem kulturkämpferischen Mittel der Politik geworden war,

wurde mit dem Machtwillen einer Einzelperson oder mit inner-islamistischen Ri-

valitäten erklärt. In Bezug auf die von dieser Arbeit verfolgte Frage besteht die auf-

fälligste Veränderung bei der autoritären Rückverwandlungsthese darin, dass die

Rolle der Religion für das politische Projekt der AKP nicht mehr im Verhältnis zur

Bourgeoisie thematisiert wurde. Der Unternehmerverband MÜSİAD beziehungs-

weise die anatolische Bourgeoisie, die das »demokratische« Projekt der AKP be-

gründeten, rückten mit Einsetzen der »autoritären« Phase aus dem Blickfeld.

3.1.3 Kritik der Kulturkampfthese

Die empirischen Auslassungen und konzeptionellen Unstimmigkeiten in der Kul-

turkampfthese sind so zahlreich, dass eine umfassende Kritik der eigenständi-

gen Rekonstruktion der politischen Geschichte unter der Fragestellung nach der

Rolle der Religion im politischen Projekt der AKP vorgreifen würde. Da diese Re-

konstruktion erst nach der Diskussion der gesamten Forschungsliteratur erfolgen

wird, werden an dieser Stelle nur einige zentrale Punkte zusammengefasst.

An erster Stelle ist anzuführen, dass der Befund einer Demokratisierung nicht

an demokratietheoretisch begründeten Kriterien orientiert war (vgl. Yıldızoğlu

2009). Eine Reihe von Reformen, die eine Erosion der Gewaltenteilung und von

Bürgerrechten erzielten, wurden ausgeblendet. Bereits 2004 richtete die AKP mit

Sondervollmachten ausgestattete Gerichte ein, 2005 verabschiedete sie ein re-

15 Zum gescheiterten Putschversuch siehe Esen/Gumuscu (2017).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Hegemonie und Kulturkampf

striktives Strafrecht und 2006 verschärfte sie die »Terrorbekämpfungsgesetze«.16

In dieser frühen Periode, als die »Demokratisierung« auf dem Weg in die EU die

vermeintlich größten Fortschritte machte, setzten der Aufbau eines »Polizeistaats«

(Aydın 2012) und die Etablierung einer regierungskonformen politischen Justiz ein

(Göktaş 2012).17 Auch die Massenprozesse gegen Offiziere, Wissenschaftler, Jour-

nalisten und weitere Zivilisten im Rahmen der Ergenekon- und Balyoz-Verfahren,

die wegen angeblicher Putschplanungen eröffnet wurden, wurden jenseits rechts-

staatlicher Prinzipien geführt.18 Dass die AKP den harten Kern des sogenannten

Etatismus – Institutionen des »12. September-Regimes« wie den Hochschulrat

YÖK, der nach dem Putsch von 1980 zur Kontrolle des Personals und der Lehrpläne

an den Hochschulen eingeführt worden war – unberührt ließ, sich stattdessen

alle Behörden unterordnete, wurde als notwendiges Übel bei der Bekämpfung des

»tiefen Staats« gerechtfertigt. Dass die AKP schon 2011 für sechs Monate die Praxis

des Regierens per Dekret ausübte, womit sie das Parlament als gesetzgebende

16 Der damalige Innenminister der AKP-Regierung formulierte die Ausrichtung der seit Anfang

2009 enorm ausgeweiteten Repression, die als »Terrorbekämpfung« bezeichnet wurde, fol-

gendermaßen: »Die Aktivitäten der Terrororganisation beschränken sich nicht auf hinter-

hältige Angriffe in den Bergen und Hügeln, den Städten, Straßen und Gassen. Sie berühren

weitere Aspekte. Es gibt psychologischen Terror, wissenschaftlichen Terror. Der Terror hat ei-

nenHinterhof. Es gibt Terrorpropaganda, die Bemühung, ihn unschuldig, vernünftig und ge-

rechtfertigt erscheinen zu lassen.Manche sehendiesenAufbau nicht, übersehen ihn.Wieder

andere unterstützen den Terror, indem sie verdrehen, Gründe erfinden, rationalisieren, Bil-

dermalen, Gedichte und Kolumnen schreiben. Damit nicht genug. Siemachen den Soldaten

und den Polizisten, die den Terrorismus bekämpfen, zum Thema ihrer Kunst, ihres Schaffens

und versuchen sie so, zu demoralisieren«. Innenminister İdris Naim Şahin, in: Radikal, İçişleri

Bakanı’ndan yeni terör tarifleri [Neue Terrordefinitionen vom Innenminister], 26.12.2011.

17 Die Strafrechtsreform und Änderungen der Definition von Terrorismus ebneten den Weg,

oppositionelle Regungen jedweder Art mit Terrorismus in Verbindung bringen zu können.

Die Einrichtung von Gerichten mit Sonderbefugnissen ermöglichte eine weitgehende Ein-

schränkung des Rechts auf Verteidigung, parallel dazu eine Ausweitung richterlicher und

staatsanwaltlicher Befugnisse. Die Justiz konnte gegen politischeGegner der Regierung nach

dem Prinzip des »Feindstrafrechts« (Göktaş 2012) agieren, wonach die Angeklagten nicht

als Staatsbürger ausgestattet mit bestimmten Rechten, sondern als Staatsfeinde betrach-

tet wurden. Massenverhaftungen von politischen Oppositionellen und Regierungskritikern,

Demonstrations- und Versammlungsverbote standen auf der Tagesordnung. So wurden zwi-

schen 2005 und 2012 insgesamt etwa 70.000 Personen vor den mit Sondervollmachten aus-

gestatteten Gerichten angeklagt. Der Ablauf von Strafprozessen, das Fehlen belastbarer Be-

weise, geheimdienstliche Ermittlungsmethoden legten nahe, dass viele »Straftaten« Erfin-

dungen der Behörden waren (Saymaz 2013: 40ff.). Schon 2012 befanden sich in der Türkei

mehr Journalisten in Gefängnissen als in China und Iran zusammen (Dani Rodrik, Turkey’s

miscarriage of justice, in Washington Post, 21.09.2012).

18 Siehe ausführlich zum Prozesshergang und der Rolle des Gülen-Netzwerks die Web-

Dokumentation balyozdavasivegercekler.com des Wissenschaftlers Dani Rodrik, der auf der

Grundlage akribischer RecherchenWidersprüche und Fälschungen in der Anklage offenlegt.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 45

Instanz, somit auch die Möglichkeiten der parlamentarischen Opposition zur

Beratung und Kontrolle der gesetzgeberischen Tätigkeit außer Kraft setzte, wurde

nicht reflektiert. Per Dekret entließ die Regierung missliebiges Personal aus der

Verwaltung, das noch vor ihrer Regierungszeit ernannt worden war. Die Möglich-

keit solchen Vorgehens wurde 1971 nach einer militärischen Intervention in die

Verfassung eingeführt und nach dem Militärputsch von 1980 bekräftigt. Die AKP

machte von diesemMittel ungeachtet ihrer Kritik amMilitärputsch Gebrauch (vgl.

Babacan 2013). Die nicht mehr mit der Bekämpfung des Kemalismus erklärbare

Blockadehaltung der AKP bei der Senkung der Zehn-Prozent-Sperrklausel, durch

die die demokratische Repräsentation im Parlament eingeschränkt worden war,

wurde als Schönheitsfehler interpretiert (vgl. Iğsız 2013).

Als zweiter Punkt ist anzuführen, dass die eindeutige Frontstellung, die zwi-

schen dem Militär und der CHP auf der einen und der AKP auf der anderen Seite

zu bestehen schien, gerade bei den wenigen, eine demokratische Tendenz aufwei-

senden Reformen nicht gegeben war. So kann die Machtverschiebung im Natio-

nalen Sicherheitsrat, wodurch das Stimmengewicht der Generäle im Rat reduziert

wurde und die gewählte Regierung eine Mehrheit erhielt, als Demokratisierung

gewertet werden. Damit verfügte das Militär über keine legalen Mittel mehr, ent-

scheidend in politische Prozesse zu intervenieren. Doch wurde diese Entscheidung

aus dem Jahr 2003 wie auch die Gesamtheit der EU-Reformen bis zur Aufnahme

von Beitrittsgesprächen im Jahr 2005 von der kemalistischen Opposition mitge-

tragen. Auch die vorsichtige Anerkennung der kurdischen Realität und die Aufhe-

bung des seit den 1980er Jahren bestehenden militärischen Ausnahmezustands in

den überwiegend kurdisch besiedelten südöstlichen Provinzenwurde vor AKP-Zei-

ten als Reformvorhaben erarbeitet und mit Zustimmung der CHP verabschiedet.

Dass die ultra-nationalistische MHP sich bei umstrittenen Gesetzesvorhaben und

politischen Kreuzungspunkten – Aufhebung des Kopftuchverbots, Wahl des Prä-

sidenten 2007 – auf der Seite der AKP positionierte, passte ebenfalls nicht in die

Zweiteilung der politischen Landschaft, in der die MHP als entschiedene Gegen-

spielerin der AKP dargestellt wurde. Auch in Bezug auf die politische und öko-

nomische Frontstellung zwischen dem Militär – identisch gesetzt mit dem Staat

– und dem Neoliberalismus – identisch gesetzt mit dem Markt – wurde ein Zerr-

bild geschaffen.Die Installierung des neoliberalenModells wurde vomMilitär nach

Aufforderungen aus der Bourgeoisie gegen den Widerstand aus den werktätigen

Klassen durchgesetzt und noch in den 2000er Jahren von den vermeintlich etatisti-

schen Parteien (DSP, MHP) vorangetrieben, die keinen programmatischen Wider-

spruch zum neoliberalen Modell formulierten. Einzuwenden ist schließlich, dass

der sunnitische Islam wie auch die islamistische Bewegung im Verlauf der Repu-

blikgeschichte keinesfalls pauschal unterdrückt und marginalisiert wurden. Wie

in der späteren Rekonstruktion der politischen Geschichte noch ausführlich dar-

zustellen sein wird, ist der sunnitische Islam vielmehr seit Gründung der Republik

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Hegemonie und Kulturkampf

institutionell etabliert, seine Stellung wurde insbesondere im Zuge von Militärin-

terventionen stetig ausgebaut.

Eine Reihe konzeptioneller Widersprüche ist als dritter Kritikpunkt anzufüh-

ren. Mit der Verschiebung der AKP auf die Seite des Staates wurde die Partei oh-

ne Begründung von ihrer Klassenbindung gelöst. Die Bourgeoisie wurde aus der

politischen Gleichung entfernt und durch den vagen Begriff Gesellschaft ersetzt,

die nun die liberale Gegenseite der »autoritären« AKP bildete. Sowohl in dieser

Verschiebung als auch in der vormaligen Definition der »liberalen« AKP als ein-

zige Repräsentantin der Gesellschaft oder des Volks wird erkennbar, dass mit der

Verwendung des Begriffs Gesellschaft trotz gegenteiliger Aussagen nicht das Be-

mühen verbunden war, eine real existierende soziale Größe zu fassen, die sich aus

verschiedenen Klassen, Gruppen oder Akteuren zusammensetzt, die politisch und

kulturell-ideologisch unterschiedlich verfasst sind, sondern eine normative Ein-

heit konstruiert wurde, die gegenüber dem Staat per se als liberal gekennzeichnet

wurde. ImWiderspruch zur Feststellung kultureller Pluralität, die die Türkei kenn-

zeichne,wurde der Gesellschaft zugleich eine statische und ursprüngliche kulturel-

le Identität (anatolisch, muslimisch) zugeschrieben, die sich über ein Jahrhundert

dem unterdrückerischen Zugriff der Politik (Kemalismus, Etatismus) widersetzt

habe. Suggeriert wurde ein kultureller Stillstand Anatoliens, wo erst in jüngster

Zeit unter der Einwirkung des Neoliberalismus Bewegung entstanden sei, die eine

liberale Bourgeoisie hervorgebracht habe. Eine in diesem Rahmen vorgenomme-

ne Setzung des Konzepts bestand darin, den Islam als immer schon vorhandene

und einheitliche kulturelle Größe anzunehmen. Die prozesshafte Entwicklung von

kulturellen »Werten« oder »Identitäten« wurde durch die Benennung »anatolischer

Werte« negiert. Schließlich wurde in Widerspruch zum vorausgehenden Konzept,

in dem der Neoliberalismus und die politische Entwicklung unter der AKP dyna-

misch aufeinander bezogen wurden, derMachtwille einer Einzelperson als bestim-

mender Faktor in die Analyse eingeführt, um das Scheitern der zuvor vorgebrach-

ten Demokratisierung zu begründen. Das Einführen eines Machtwillens frei von

allen gesellschaftlichen Anbindungen ersetzte eine widersprüchlicheTheorie durch

theoretische Willkür.19

Durch das Bemühen, alle Aspekte der politischen Geschichte in einen Gegen-

satz zwischen autoritärem Staat und liberaler, nach Freiheit strebender Gesell-

schaft zu zwängen, wurde der institutionelle Aufbau eines tendenziell totalitä-

ren Regimes übersehen, bestimmte kulturelle Elemente als Repräsentationen ei-

ner kulturellen Essenz idealisiert und historische Verläufe wie die Beziehungsge-

19 In der Annahme einer autoritären Rückverwandlung wird der »methodologische Individua-

lismus«, der gesellschaftliche Dynamiken aus individuellen Motiven hervorgehen sieht, als

leitende Perspektive des staatszentristischen Ansatzes sichtbar. Zur Kritik des »methodolo-

gischen Individualismus« in der Türkeiforschung siehe Galip Yalman (2009: 39ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 47

schichte zwischen Militär, Neoliberalismus und Religion verzerrt dargestellt. Vor

diesem Hintergrund kann eine erste Schlussfolgerung gezogen werden: Die sach-

lichen Mängel und konzeptionellen Widersprüche der Kulturkampfthese stehen

in einem Zusammenhang zur Politik der AKP. Es bedurfte eines enormen Auf-

wands, eine Demokratisierung vorzutäuschen, während das Gegenteil stattfand.

Zur Bewältigung dieser Aufgabe gelang es der AKP, zahlreiche Intellektuelle in ei-

ne »PR-Kampagne« (Uzgel 2009) einzubinden, die auf einen Gründungsdiskurs

der Partei aufbaute, der darauf ausgelegt war, Skeptiker zu überzeugen, dass sie

sich von Zielen der islamistischen Bewegung abgewandt hatte, zu denen die Be-

seitigung der Demokratie, die Abkehr vom Westen und die Etablierung eines is-

lamistischen Regimes gehörten (Saraçoğlu 2011; Yıldızoğlu 2009). Autoritäre Ent-

wicklungen schon in den ersten Jahren der AKP wurden unter Wahrnehmung der

zweckgebundenen Freiheit, Kritik am Kemalismus – insbesondere am Militär –

üben zu können, bagatellisiert oder übersehen (Güney 2009). Für die Reprodukti-

on der staatszentristischen Kritik in Übereinstimmung zu ihren Zielen stellte die

AKP auch materielle Möglichkeiten – bspw. zahlreiche Jobs für liberale Intellektu-

elle in regierungsnahenMedien – zur Verfügung (Aladağ 2013; Savran 2015). Als die

kemalistischen Oppositionszentren zur AKP in den staatlichen Behörden nachhal-

tig geschwächt waren, nahm die Bedeutung der Kritik am Kemalismus aus Sicht

der AKP ab. Die staatszentristische Kritik und ihre intellektuellen Träger wurden

von der AKP fallen gelassen.

Der Befund einer »autoritärenWende« steht in der Folge dieses Fallengelassen-

werdens. Entgegen der angeführten Evidenz wurde weiter darauf beharrt, dass die

AKP sich einst auf dem Weg einer Demokratisierung befand. Eine Reflektion der

theoretischen Überzeugungen, die die Vortäuschung einer Demokratisierung be-

förderten, ist damit verhindert worden. In Auseinandersetzung mit diesem theo-

rie-politischen Manöver folgt im nächsten Schritt ein Exkurs zum theoretischen

Unterbau des Staatszentrismus, mit dem dargelegt werden soll, dass die Analyse

des politischen Geschehens an theoretisch angeleiteten und tief in der Türkeifor-

schung verankerten Irrtümern orientiert war, die die Erwartungen und Wahrneh-

mungen selektiv determinierten.

3.1.4 Exkurs zum theoretischen Unterbau der Kulturkampfthese:

Die Autoritäre Staatstradition

Die der Kulturkampfthese zugrunde liegenden theoretischen Überzeugungen bil-

deten die Voraussetzung dafür, dass die Öffentlichkeitsarbeit der AKP greifen, die

Einbindung der liberalen Intellektuellen gelingen und der Demokratisierungsdis-

kurs im In- und Ausland dominant werden konnte. Die politische Entwicklung

wurde unter der Prämisse einer modernisierenden und liberalisierenden Wirkung

der Ökonomie (Neoliberalismus,Markt) auf Politik (Staat) und Kultur (Religion) in-

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Hegemonie und Kulturkampf

terpretiert. Diese Auffassung gründete auf einem Paradigma der Türkeiforschung,

das alsThese von der autoritären Staatstradition (vgl. Hoşgör 2008) oderThese vom star-

ken Staat (Heper 1985 u. 1992; vgl. Dinler 2003; Güngen/Erten 2005) ausformuliert

worden ist.20 Die These findet sich in den Gesellschafts-, Geschichts- und Rechts-

wissenschaften wieder und prägt die Diskurse verschiedener intellektueller Strö-

mungen und Parteien des Landes.21 Sie definiert Koordinaten der nationalen Ge-

schichte und stellt eine politische Perspektive her, an die gesellschaftliche Akteure

anknüpfen können, um für ihre Ziele zu werben und Bündnisse zu schmieden.

Zwei ineinandergreifende theoretische Konstruktionen liegen ihr zugrunde. Ers-

tens wird der Staat als eine aus sich selbst heraus begründete Entität begriffen,

der gesellschaftliche Akteure oder Sphären gegenübergestellt sind. Zweitens wer-

den westliche Idealtypen konstruiert, die die Vergleichsfolie für die Analyse der

Geschichte der Türkei bilden.

Eingebettet ist die These in einen auf Max Weber zurückgehenden theoreti-

schen Ansatz (vgl. Balaban 2013). Die Vorgehensweise entspricht in ihren Grund-

zügen der vonTheda Skocpol unter dem Begriff »staatszentristisch« zusammenge-

fassten theoretischen Perspektive (Skocpol 1985; vgl. Dinler 2003: 32f.). Die Grund-

annahme ist, dass der Staat über eine eigene Rationalität verfügt und über den ge-

sellschaftlichen Gruppen stehend eigene Ziele verfolgt. Übertragen auf die Türkei

ist mit diesem Ansatz verbunden, die Geschichte in der Regel aus der Perspektive

eines Kampfes zwischen dem »autoritären Staat« und den über die Produktions-

mittel verfügenden Klassen zu interpretieren. Letztere werden mitunter in Bezie-

hung zu zumeist nicht näher bestimmten Gruppen wie Eliten, Notabeln und reli-

giöse Führer gestellt, die sich gemeinsam von der Unterdrückung eines staatlichen

Zentrums zu befreien suchen. Gesellschaft wird in der Regel als Containerbegriff

verwendet, der diese Gruppen integriert. Die Bauern- und Arbeiterschaft, auch

das Kleinbürgertum werden zumeist als passive Bevölkerungsmasse – als Volk –

gefasst.

Aus der staatszentristischen Perspektive erscheint die gesamte Geschichte seit

Bestehen des Osmanischen Reichs als fortwährende Reproduktion der »autoritä-

ren Staatstradition«.Manche Autoren führen diese gar auf das Byzantinische Reich

zurück und behaupten eine 2000-jährige Tradition (vgl. Çağlar 2003: 70). In An-

lehnung an Webers Typen legitimer Herrschaft wird das Osmanische Reich als pa-

trimonialer Staat begriffen, in dem der Sultan den Staat repräsentierte und als

20 Eine qualitative Inhaltsanalyse von 173 englischsprachigen sozialwissenschaftlichen Artikeln

und Konferenzvorträgen, die im Zeitraum 2002-2009 zur türkischen Politik erschienen, er-

gab eine deutliche Dominanz dieses Ansatzes (Hoşgör/Özel 2010).

21 Zur Verbreitung dieser These im linken politischen Spektrum der 1960er Jahre und ihrer po-

litischen Folgen siehe Ulus (2011: 74ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 49

alleiniger Herrscher willkürlich die ökonomischen Beziehungen dominierte. An-

ders als im Westen habe der osmanische Staat die Herausbildung einer Bourgeoi-

sie und die Akkumulation von Kapital verhindert (vgl. Dinler 2003: 19ff.). Diese

Struktur habe sich auch nach dem Übergang vom Osmanischen Reich zur Repu-

blik gehalten, indem die Bürokratie sich fortan an die Stelle des Sultans setzte und

als eigenständige Gruppe Interessen entwickelt habe, die sie mit denen des Staates

gleichsetzte (Keyder 1987). Mit Gründung der Republik wird der Kemalismus zum

neuen Träger der »Staatstradition« erklärt und zur Chiffre für den Staat erhoben,

der die Gesellschaft beherrscht (Kazancıgil 1981). Die Gründungsgeschichte wird

als eine »Revolution von oben«, als die Etablierung eines Staatswesens durch die

Nachahmung eines westlichen Entwicklungswegs unter der Führung einer einzi-

gen Person – des Armeeoffiziers Mustafa Kemal, der später den Nachnamen Ata-

türk (Ahne der Türken) erhielt – und einer ihm ergebenen Bürokratie beschrieben,

ohne dass es zuvor einen Wandel in den gesellschaftlichen Machtbeziehungen ge-

geben haben soll (Trimberger 1978).

Mit der Patrimonialismus-These eng verknüpft ist das Begriffspaar Zen-

trum-Peripherie, das von Şerif Mardin in den 1970er Jahren in die Türkeiforschung

eingebracht wurde (Mardin 2006a). Mit dem Begriffspaar wird die Trennung von

Staat und Gesellschaft in zwei voneinander geschiedene und miteinander im Kon-

flikt stehende Sphären oder Akteure für die politische Analyse operationalisiert.

Der Staat als autonomer und eigenwilliger Akteur wird als bürokratisches Zen-

trum vorgestellt, das die gesellschaftliche Peripherie beherrscht. Die Dominanz

des Staates in der Türkei wird als derart ausgeprägt aufgefasst, dass er seine Inter-

essen über die seiner Staatsbürger stelle und ein »social engineering« Projekt von

oben ohne jegliche gesellschaftliche Legitimationsquelle verfolge. Hervorzuheben

ist die entschieden vorgebrachte Auffassung einer ideengetriebenen Entwicklung.

Mardin bestimmt als zentrale Triebfeder der Geschichte einen Staatsgeist, der

als bürokratischer Code sich der regierenden Akteure bemächtigt und ihnen die

»Stärkung des Zentrums« als Staatsziel auferlegt (ebd.: 311f.).

Andere Autoren lokalisieren den Antrieb der Geschichte in einem innerhalb

der Bürokratie ablaufenden Lagerkampf um das Ziel, wie das »Staatswohl« zu ver-

folgen sei. Die Entstehung der Bourgeoisie und die Einführung des Kapitalismus

werden als eine Notlösung beschrieben, die von einem Teil der Bürokratie im Zu-

ge der Republikgründung ergriffen wurde, um ihr eigenes Überleben zu sichern

(Keyder 1987: 59). Die Bürokratie sei gezwungen gewesen, den Kapitalismus ohne

bürgerliche Revolution einzuführen, da es den genuinen Träger der Revolution –

die Bourgeoisie – noch nicht gegeben habe. Erst danach habe die Bürokratie ei-

ne »Ersatz-Bourgeoisie« geschaffen, die jedoch im Gegensatz zu ihren Pendants

im »Westen« nicht für bürgerliche Freiheiten eintrat (ebd.: 54). Die Bourgeoisie

sei korrumpiert oder schwach geblieben, habe dem Staat im Gegenzug für dessen

»Geburtshilfe« Treue gezeigt und »für das Privileg, Geld zu scheffeln, auf das Recht

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Hegemonie und Kulturkampf

verzichtet, eine Zivilgesellschaft zu gründen« (ebd.: 82, Übersetzung E.B.; ähnlich

argumentiert Mardin 1980: 235). Die Hervorbringung einer Zivilgesellschaft als au-

tonomen Bereich der Freiheiten außerhalb des Staates wird ab den 1980er Jahren

als genuine Aufgabe der Bourgeoisie beschrieben (Belge 1998). Der Begriff Zivil-

gesellschaft betonte unter dem Eindruck des Militärputschs von 1980 das Zivile

gegenüber demMilitärischen und gestattete es, nationalistische und islamistische

Parteien als zivilgesellschaftliche Kräfte zu definieren. Die theoretische Definiti-

on war mit der politischen Strategie verbunden, diese Parteien als demokratische

Bündnispartner gegen das Militär (Staat) zu bestimmen (vgl. Çağlar 2000: 80ff.).

Dass die »künstlich geschaffene« türkische Bourgeoisie die von den Autoren einer

Bourgeoisie zugeschriebenen Aufgaben nicht erfüllte, sich an verschiedenen Kreu-

zungspunkten – Übergang in ein Mehrparteiensystem in den 1950ern, im Zusam-

menhang mit dem Militärputsch 1980 – nicht für liberale und »zivilgesellschaft-

liche« Ziele, sondern für ihren Profit und die Bekämpfung der Arbeiterbewegung

einsetzte, wird als Preisgabe der historischen Mission thematisiert (Keyder 1987:

225f.; Buğra 1994: 120f.). Im gleichen Zusammenhang wird behauptet, der »türki-

schen« Bourgeoisiemangele es an unternehmerischemGeist und an einemStreben

nach großen Taten. Sie sei ängstlich, opportunistisch und suche immer die Nähe

zur Bürokratie (Heper 1987: 103).

Ihre empirische Plausibilität bezieht diese Auffassung aus der Entwicklungs-

geschichte der Bourgeoisie imWesten, von der angenommen wird, dass sie als de-

mokratische, nach allgemeiner Freiheit und Gleichheit strebende Bewegung und

»allein« durch ökonomische Aktivitäten, ohne Zugriff auf politische Mittel empor-

gekommen sei (Buğra 1994: 20, 132; Buğra 1998). Das Konstrukt eines freien Mark-

tes, der außerhalb des Staates sich entwickelt, bildet in der staatszentristischen Li-

teratur das ökonomische Pendant zur Zivilgesellschaft. Dem »patrimonialen« tür-

kischen Staat wird vorgehalten, dass er zwecks Verfolgung eigenständiger Ziele

permanent in die Ökonomie eingreife (vgl. Dinler 2003: 41f.). Das vorherrschen-

de Grundverständnis vom »Staat im Westen« besagt, dass dieser Ausdruck eines

unternehmerischen Geists, begrenzt auf eine rationale und funktionale Adminis-

tration sei, deren Aufgaben rein technischer Natur seien. Entsprechend werden

polit-ökonomische Entwicklungen immer aus der Perspektive einer Abweichung

von der »westlichen« Norm betrachtet. Großbritannien und Frankreich werden

zumeist als idealtypische Vorbilder herangezogen. Einer in diesen Ländern »aus

eigener Kraft« entstandenen Bourgeoisie wird eine Dritte-Welt-Bourgeoisie ge-

genüber gestellt, die im Rahmen nachholender Industrialisierungsprojekte und

unter dem Druck internationaler Konkurrenz durch staatliche Intervention und

Protektion geschaffen wurde (Buğra 1994: 20, 132).22 Mit Referenz auf den Westen

22 Diese Auffassung über die Entwicklung von Klassen schließt an eine breitere Literatur über

sogenannte Dritte-Welt-Länder an, in denen die Bourgeoisie im Gegensatz zur west-eu-

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 51

wird schließlich eine zweite Auffassung vom Staat vorgebracht, der unter die Kon-

trolle der Bourgeoisie gerät und sich dabei von einer eigenständigen Macht zu ei-

nem neutralen Apparat verwandelt (Keyder 1987: 76, 118, 125ff.). Der angenommene

Wandlungsprozess, der theoretisch nicht nachvollzogen wird – wie kann es sein,

dass ein handelndes Wesen (bürokratisches Staatssubjekt) sich in einen neutralen

Apparat verwandelt? –, wird als demokratisch-liberaler Normalzustand bürgerli-

cher Entwicklung vorgestellt.

Als analytischer Ausgangspunkt dieser Konzeption kann die Idee eines idea-

len Klassenbewusstseins ausgemacht werden, das einen spezifischen und kohä-

renten Inhalt aufweist, der im Fall der Bourgeoisie im Liberalismus bestehen soll.

Infolgedessen werden die Etablierung von Marktliberalismus, politischem Libe-

ralismus und Rationalismus als makelloser Ausdruck einer vollständig entwickel-

ten, unabhängigen Bourgeoisie begriffen. Der Normalzustand einer Klassengesell-

schaft wird als Endprodukt eines Klassensubjekts konzipiert, das im Laufe sei-

ner teleologischen Entwicklung bestimmte Werte und Normen hervorbringt (vgl.

kritisch Poulantzas 1967). Das gleiche Entsprechungsprinzip wird auf die Kultur

angewandt, die normativ von einem vorgestellten, idealen Klassensubjekt abge-

leitet wird. Bürgerliche Kultur wird mit Konzepten wie Aufklärung, Rationalität,

Fleiß, Individualität, Risikobereitschaft, Vermittlungs- und Kompromissfähigkeit

als ideologiefrei beschrieben. Während in der Türkei ein von einer Elite aufgesetz-

ter, künstlicher und deshalb autoritärer »Nationalismus von oben« vorherrsche,

bestünden in der »Ersten Welt« ursprünglich gewachsene »Nationalismen von un-

ten« (Keyder 1997), die als konfliktfrei vorgestellt werden.

Am staatszentristischen Ansatz sind im Hinblick auf die empirische Darstel-

lung sowohl der Geschichte des Osmanischen Reichs und der Türkei als auch der

»westlichen« Entwicklung der kapitalistischen Produktionsweise und bürgerlichen

Revolution sowie ihrer Theoretisierung eine Reihe von Einwänden anzubringen.23

Ein zentraler Kritikpunkt ist, dass mit dem Beharren auf einem bürokratischen

Eigensinn – in gesteigerter Form reduziert auf einen einzigen Potentaten – sys-

tematisch die gesellschaftlichen Akteure übersehen werden, die untereinander um

politische Veränderung ringen. Dieser Einwand setzt bereits an der Frage nach der

Verfügungsgewalt über die Produktionsmittel im Osmanischen Reich und dessen

politischen Aufbau an. Entgegen der staatszentristischen Reduktion auf den alles

bestimmenden Sultan stellte das Reich ein komplexes politisches Gebilde dar, in

dem verschiedene Produktions- und Besitzverhältnisse nebeneinander existierten

ropäischen Geschichte keinen ökonomischen, sondern einen politischen Ursprung habe

(Evans/Rueschemeyer 1985; Boone 1994).

23 Eine ausführliche Kritik dieser Literatur leisten mit unterschiedlichen Schwerpunkten Utku

Balaban (2013), Gazi Çağlar (2000), Demet Dinler (2003) und Sungur Savran (1985 u. 2010).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Hegemonie und Kulturkampf

und in dem sichmehrereMachtzentren herausbildeten. Die schrittweise und lang-

wierige Transformation des Reichs in einen Nationalstaat und der Übergang in die

kapitalistische Produktionsweise geschah unter dem Druck einer über das Reich

verteilten Händlerklasse, die zusammenmit einer ab dem 18. Jahrhundert neu ent-

stehenden Klasse von Großgrundbesitzern auf die Zentralisierung der Staatsmacht

drängte, um gegen politisch wie militärisch überlegene Gegner in der globalen

Konkurrenz bestehen zu können (Aytekin 2015a: 47f.; Aytekin 2015b: 58f.; Savran

2014). Für das 20. Jahrhundert ist die Herausbildung verschiedener Fraktionen, die

unterschiedliche Ideologien, Programme und Maßnahmen zur Verwirklichung ih-

rer Entwicklungsziele vorbrachten und auf unterschiedliche Weisen auf die Büro-

kratie einwirkten, aus verschiedenen Perspektiven erforscht worden (Gürel 2014).

Mit Blick auf die Republikgründung kann aufgezeigt werden, dass zwischen zwei

Fraktionen der besitzenden Klassen ein Disput zwischen den Polen einer Libera-

lisierung und der direkten Lenkung der Kapitalakkumulation stattfand, während

Einigkeit bei der Frage der Herstellung der allgemeinen Bedingungen der Kapi-

talakkumulation unter anderem durch die Schaffung des freien Arbeiters bestand

(Boratav 1987; Şener 2015: 214; Toprak 1982). Auch für die nachfolgenden Perioden

können Fraktionskämpfe als Hintergrund politischer Konflikte ausgemacht wer-

den (Ahmad 1993: 121ff.; Savran 2002).

Der staatszentristische Ansatz übersieht ferner, so ein zweiter zentraler Kritik-

punkt, dass die Bourgeoisie nicht passive und mutlose Begleiterin, sondern trei-

bende Kraft autoritärer Projekte zur Umsetzung ihrer Entwicklungsziele war, wie

im Zusammenhangmit demMilitärputsch von 1980 noch ausführlicher dargestellt

wird (Yalman 2002; ders. 2009: 308ff.). Der staatszentristische Ansatz sperrt sich

der empirischen Evidenz, obwohl diese auch in seinen Leitwerken durchscheint

(Keyder 1987: 198f., 225f.; Buğra 1994: 120f.), indem er die Verbindung zwischen

politischen Projekten und Klassen auf der Basis einer Idealvorstellung herstellt.

Sobald die AutorInnen feststellen, dass die Bourgeoisie autoritäre Ziele verfolgt

oder unterstützt, schreiben sie dies dem verzerrenden und korrumpierenden Ein-

fluss des Staates zu.

Ein dritter Kritikpunkt lautet, dass Kämpfe der arbeitenden mit den besitzen-

den Klassen – zur Intensivierung, Verbesserung oder auch Aufhebung der poli-

tischen und ökonomischen Bedingungen der Ausbeutung – ausgeblendet werden

(vgl. Dinler 2003). Die empirische Blindheit gegenüber sozialen Kämpfen ist an die

Perspektive gebunden, Klassen nicht in Relation zueinander, sondern zum Staat zu

bestimmen (vgl. Balaban 2013). Die Reproduktionsgrundlage der Bourgeoisie wird

nicht im Verhältnis zwischen Kapital und Arbeit, sondern in der Herstellung einer

Zivilgesellschaft und eines freien Marktes gesehen. Da subalterne Klassen bei der

Umsetzung dieser Ziele keine eigenständige Rolle spielen, sind sie in den Analysen

nicht oder kaum sichtbar. Ihren Platz in der Geschichte erhalten sie nicht als Ant-

agonisten der besitzenden Klassen, sondern unspezifisch als »Volk«, das mit den

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 53

besitzenden Klassen in Gegenüberstellung zum Staat, der sie kulturell diskrimi-

niert oder integriert, in einem Boot sitzt.

Schließlich stehen die kritisierten Punkte in Beziehung zu einer verzerrten

Vorstellung von der Entstehung der kapitalistischen Produktionsweise und der

Bourgeoisie als Ergebnis eines quasi-natürlichen Evolutions- oder Modernisie-

rungsprozesses. Hieran sind der Reihe nach eine kapitalismus-, eine demokratie-,

eine staats- und eine hegemonietheoretische Kritik anzubringen. Erstens trans-

portiert das Bild einer Bourgeoisie, die »aus eigener Kraft« emporkommt ebenso

wie das Bild eines »reinen« Marktes eine unrealistische Kapitalismusvorstellung,

die der Lehre des fundamentalistischen Wirtschaftsliberalismus folgt. Hierbei

werden Grundprinzipien der kapitalistischen Produktionsweise, die dem Ideal

eines sich selbst regulierenden freien Marktes widersprechen – die Machtasym-

metrie beim Tausch von Arbeitskraft gegen Lohn, die systematische Produktion

von Marktungleichgewichten zwischen konkurrierenden Kapitalisten und die

Tatsache marktbeherrschender Unternehmen – systematisch ausgeblendet (vgl.

Dörre 2009: 30ff.). Zweitens verklärt das Bild einer Bourgeoisie, die im »Westen«

als demokratische, nach allgemeiner Freiheit und Gleichheit strebende Bewegung

aufgekommen sei, die Entwicklungsgeschichte bürgerlicher Demokratien. Als die

jungtürkische Bewegung im Osmanischen Reich im Jahr 1908 begleitet von einem

Aufstand und mit den klassischen Parolen der Französischen Revolution (Freiheit,

Gleichheit, Gerechtigkeit) zur politischen Macht griff, war im westeuropäischen

Bürgertummehr als hundert Jahre nach der ersten großen bürgerlichen Revolution

noch immer die Überzeugung vorherrschend, dass Kapitalismus und Demokra-

tie unvereinbar seien. Erst nach dem Ersten Weltkrieg und in Verbindung mit

Kämpfen der Arbeiterbewegung und unterdrückten Bevölkerungsgruppen, denen

gleiche Bürgerrechte verwehrt wurden, wurde in manchen westlichen Ländern

der minimale Kernbestand der Demokratie, das allgemeine, einkommens- und

vermögensunabhängige Wahlrecht sukzessive erstritten, wobei dieser Prozess

auch wieder rückgängig gemacht werden konnte (Demirović 2006b; Therborn

1977).24 Drittens vermittelt die prinzipielle Äußerlichkeit zwischen Politik und

Ökonomie, die dem staatszentristischen Ansatz unterliegt, ein verzerrtes Bild,

insofern das Politische schon immer konstitutiv in den Produktionsverhältnissen

und ihrer Reproduktion existierte (Poulantzas 2002: 45). Während die Prinzi-

pien der kapitalistischen Produktionsweise mit Gewalt eingerichtet und gegen

24 In einer vergleichenden Diskussion der historischen Entwicklung bürgerlicher Demokratien

führt Therborn (1977) aus, dass verschiedene Ausgrenzungs- und Unterdrückungsmechanis-

men wie Nationalismus, Rassismus, Sexismus und die Verfolgung politischer Opponenten,

so sehr sie auch bestimmten bürgerlichen Idealen widersprechen mögen, zum historischen

Kernbestand bürgerlicher Praxis gehören.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Hegemonie und Kulturkampf

Widerstände durchgesetzt wurden, sind ihre Existenzbedingungen, die Repro-

duktion der Produktionsverhältnisse, immer staatlich vermittelt (vgl. Brand/Görg

2000; Demirović 2007a). Die politisch durchgesetzte Änderung von Rechtstiteln

(vom Leibeigentum zur freien Bauernschaft, die Formen des Privateigentums),

Steuern und physische Gewalt bei der Überführung von Gemeinschaftsgütern in

Privateigentum, insgesamt die Anwendung »außerökonomischer« Zwangsmittel

sind der Entwicklung der kapitalistischen Produktionsweise von Anfang an ein-

geschrieben.25 Die politische Lenkung der Kapitalakkumulation durch öffentliche

Ausschreibungen, Vergabe von Lizenzen und Subventionen, aber auch mittelbar

durch sogenannte Grundaufgaben des Staates wie Investitionen in die materielle

Infrastruktur, in die Ausbildung von Arbeitskräften oder in Projekte, die dem

Absatz und Transfer von Waren dienen, können der Entwicklung bestimmter

Kapitalfraktionen förderlich oder auch hinderlich sein. Einen liberalen Staat aber,

der nicht in die Ökonomie eingreift, kann es nicht geben. Viertens verkennt die

Vorstellung einer Ideologiefreiheit der Bourgeoisie, wie auch die Bestimmung des

Wirtschaftsliberalismus als genuine Ideologie der Bourgeoisie, dass bürgerliche

Revolutionen mit nationalen Symbolen und Parolen geführt wurden, die Grün-

dung von Nationalstaaten mit der Definition eines Staatsvolks einherging, mit der

kulturelle Differenzen unterdrückt worden sind, bürgerliche Bewegungen auch im

idealisierten West-Europa nationalistische und rassistische Inhalte transportieren

(können). Sie verkennt auch, dass die Bourgeoisie andere ökonomische Ideologien

als den Wirtschaftsliberalismus favorisieren kann, sofern sie sie als förderlich

für ihre langfristigen Entwicklungsziele oder auch ihr Tagesgeschäft ansieht. Die

Vorstellung einer Ideologiefreiheit ist ebenfalls darauf zurückzuführen, dass die

Bourgeoisie nicht im Verhältnis zu anderen Klassen, sondern zu einem autoritären

Staat bestimmt wird. Dass Beziehungen zwischen den Klassen auch ideologisch

und kulturell vermittelt sind und die Form der Hegemonie annehmen (Candeias

2007; Demirović 2007b), liegt außerhalb des Horizonts der staatszentristischen

Konzepte.26

Das staatszentristische Konzept ist also mit der Suche nach einem Klassenkern

und einem außerhalb des Staates stehenden Klasseninteresse verknüpft. Die Ana-

lyse ist an einem Hauptwiderspruch zwischen der Bürokratie und der Bourgeoi-

sie ausgerichtet. Politische Parteien werden diesem vermeintlichen Hauptwider-

spruch konzeptuell untergeordnet, indem sie entweder mit der Bourgeoisie oder

25 Den gewaltsamen Charakter dieses Prozesses zeichnet Edward P. Thompson (1987) anhand

der Entstehung der Arbeiterklasse in England eindrücklich nach.

26 Der Begriff Hegemonie findet im staatszentristischen Ansatz zwar Verwendung, so zum Bei-

spiel bei Keyder (1987: 76, 118, 125ff.). Allerdings wird er nicht zur Analyse eines Verhältnisses

zwischen Klassen eingesetzt, sondern dient der Darlegung einer stufenartigen Entwicklung

der Bourgeoisie, die an normativen Vorstellungen gemessen wird und sich vom Staat zu be-

freien sucht.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 55

der Bürokratie identifiziert werden.27 Im Lichte dieser theoretischen Perspekti-

ve ist die Befreiung der Gesellschaft bedingt durch die Befreiung der Bourgeoisie

von der Bevormundung durch den Staat. Dementsprechendwird die wissenschaft-

liche Forschung an der Suche nach einem Ideal, einer vom Staat unabhängigen

Bourgeoisie ausgerichtet, von der der Vollzug des idealtypisch verklärten westli-

chen Staatsmodells erwartet wird. Die uneingeschränkte Machtergreifung durch

die Bourgeoisie, die die demokratisch-liberale Mission ausführt, ist das politische

Ideal, das durch den staatszentristischen Ansatz theoretisiert wird.

Die bislang diskutierte staatszentristische Literatur zur AKP ist auf der Grund-

lage dieser Theorietradition geschrieben worden, die weberianische Staats- und

Herrschaftstheorie mit der wirtschaftsliberalen Orthodoxie verbindet. Das Auf-

kommen der AKP wurde als Erfüllung der als elementar angenommenen Voraus-

setzung für die vollständige Entwicklung der bürgerlichen Revolution begriffen,

die in der Türkei bislang vom autoritären Staat verhindert worden sei. Die AKP

schien die Notwendigkeit einer Bewegung gegen den Staat für das Gelingen der

Demokratisierung zu erfüllen, indem sie als Repräsentantin einer unabhängig vom

Staat entstandenen »anatolischen« Bourgeoisie identifiziert wurde. Die als »Di-

stanz zum Staat« bezeichnete Position galt als Beglaubigung der demokratischen

Identität der neuen Bourgeoisie. Zugrunde lag die Auffassung, dass Neoliberalis-

mus vollständig entwickelter Ausdruck eines reinen Marktes und einer unabhän-

gigen Bourgeoisie sei. Die angenommene Entpolitisierung der Religion entsprach

der Auffassung einer weberianisch begründeten Normalisierung, der zufolge bür-

gerliche Politik nach einem ideologiefreien, nach rationalen Maßstäben funktio-

nierenden Zustand strebt. Im Gegensatz zur kemalistischen Bürokratie, die die

Bevölkerung kulturell beherrscht habe, wurden der neuen Bourgeoisie »authen-

tische« Werte in Übereinstimmung mit der Bevölkerung attestiert. Damit wurde

die zweite angenommene Voraussetzung für die Vollstreckung der demokratischen

Revolution – die Aufhebung des Kulturkampfs der Eliten gegen das Volk, der sich

in kultureller Fremdheit und Unterdrückung manifestierte und den »normalen«

Lauf der bürgerlichen Geschichte verzerrte – als erfüllt angesehen.

Mit dem offensichtlichen Scheitern der Demokratisierung, nachdem die

staatszentristisch-liberale Kritik am Kemalismus ihren Zweck für die AKP erfüllt

hatte, gingen die Verfechter der Liberalisierung durch die AKP dazu über, die

27 Erwähnt werdenmuss, aufgrund der herausragenden Bedeutung des Autors in der Türkeifor-

schung, eineAbweichung von dieser Zweiteilung.Heper verortet die Bourgeoisie jenseits des

Kampfes zwischen Staatseliten und zivilen Eliten, die politische Parteien und Klientelnetz-

werke bilden und miteinander um die Macht im Staat ringen. Beide Elitengruppen werden

von ihm als freischwebend konzipiert. Ihre Verbindung zur Kultur wird als rein instrumentell

zum Zwecke des Machterhalts begriffen (Heper 1985: 98ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Hegemonie und Kulturkampf

Rückkehr des autoritär-patrimonialen Staates vorzubringen. Dass sie die anato-

lische Bourgeoisie nach der »autoritären Wende« aus ihrer politischen Analyse

entfernten, war ein Schritt im Rahmen dieses Schwenks. Zur Erhaltung der staats-

zentristischen Perspektive wurde die Verbindung zwischen der Bourgeoisie und

der nun autoritär gewordenen AKP gelöst und die Religion einem patrimonialen

Machtwillen untergeordnet. Tatsächlich aber erklärten der Unternehmerver-

band MÜSİAD wie auch andere Verbände der Bourgeoisie nicht nur weiterhin

ihre Unterstützung für das politische Projekt der AKP im Übergang zu einem

Präsidialsystem, sie trieben es sogar voran (Yıldırım 2018).

3.2 Die theologische These

Die theologische These befindet sich in theoretischer Nähe zur Kulturkampfthese,

konstruiert die Verbindung zwischen Religion, Politik und Ökonomie jedoch aus

der Gegenperspektive, indem sie einen transformierenden Effekt der Religion auf

die Ökonomie behauptet. Die Konstruktion stellt einen theoretischen Anschluss

an Max Webers Protestantismusthese her und formuliert gleichzeitig einen em-

pirischen Widerspruch gegen die auch von Weber vertretene Auffassung, der Is-

lam bilde ein Entwicklungshemmnis für die kapitalistische Industrialisierung. In

Bezug auf Anatolien brachte die theologische These in älteren Studien in Überein-

stimmung mit Weber die Auffassung hervor, dass die in der Bevölkerung verbrei-

tete mystische, sufistische Strömung des Islam, gelegentlich auch als Volksislam

bezeichnet, sich durch fatalistische, passive und weltabgewandte Elemente hervor-

tue.Der von den islamistischen Parteien der 1970er Jahre repräsentierten religiösen

Strömung wurde zugestanden, puritanische Elemente zu enthalten, diese seien

aber durch moralischen Rigorismus gekennzeichnet, der sich im Alkoholverbot, in

Kleiderordnungen, der Kontrolle der Sexualität und der Forderung nach Ergeben-

heit gegenüber Älteren niederschlage.Der Rigorismus nehme keine organisierende

und aktivierende Rolle wie der Calvinismus oder Asketismus ein, sei vielmehr Teil

der patrimonialen Struktur, die schon das Osmanische Reich gekennzeichnet und

keine dynamische kapitalistische Entwicklung zugelassen habe (Mardin 1991: 35,

113; vgl. Cengiz 2013: 56).

Eine knappe Skizze der Debatte um Max Webers These über die Entstehung

des »industriellen Kapitalismus« und des »kapitalistischen Geistes« verhilft zu ei-

ner besseren Einordnung der theologischenThese.28 Weber (1986) hatte deren Ent-

28 Eine ausführliche Diskussion der Protestantismusthese im Zusammenhang mit der Entste-

hung der anatolischen Bourgeoisie leistet Cengiz (2013: 27ff.), von dem ich die Bezeichnung

»theologische These« für diesen Teil der Literatur übernommen habe. Auf seine Studie gehe

ich in Kapitel 3.4.1 näher ein.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 57

stehung auf die protestantische Ethik zurückgeführt und als Beleg angeführt, dass

die reichen Städte zum Protestantismus tendiert hätten, Unternehmer und höhere

Angestellte überwiegend Protestanten gewesen seien. Er antwortete damit implizit

auf eineThese von Karl Marx, der lange vor ihm eine kausale Verbindung zwischen

Protestantismus und Kapitalismus herstellte, indem er Religion als Widerschein

der wirklichen Welt und den Protestantismus als die bürgerliche Entwicklung des

Christentums bezeichnete (Marx 1977: 93f.). Was bei Marx eine beiläufige Bemer-

kung über die Aneignung der Religion durch die Produktionsmittelbesitzer blieb,

wurde bei Weber – mit umgekehrter Kausalität – zur zentralen Aussage über die

Entwicklung des Kapitalismus.

Der Protestantismus- oder Calvinismusthese ist von verschiedenen Autoren

auf empirischer Grundlage widersprochen worden. Werner Sombart hob die posi-

tive Rolle der jüdischen Religion in der Entstehung des Kapitalismus hervor, revi-

dierte dieses Argument später, bezog den Katholizismus ein, um schließlich noch

später festzustellen, dass diverse Bedingtheiten zwischen Religion und wirtschaft-

licher Entwicklung vorhanden seien, die Entstehung des kapitalistischen »Geis-

tes« aber nicht aus der Religion erklärt werden könne (Fisahn 2016: 155ff.). Der

Historiker Eric Hobsbawm widersprach, indem er auf katholische Regionen ver-

wies, in denen die »industrielle Revolution« im Gange war, während zum Protes-

tantismus übergetretene Regionen in der Nachbarschaft noch in vorindustriellen

Produktionsmethoden feststeckten (Hobsbawm 1968). Weitere Autoren argumen-

tierten, dass der Calvinismus bei Weber – gekennzeichnet durch die Einheit von

harter Arbeit und religiöser Praxis, Begrenzung des Konsums aufs Notwendige

und moralische Entgrenzung des Gewinnstrebens – idealisiert dargestellt wurde,

die unterschiedlichen Ausprägungen des Calvinismus von ihm nicht berücksich-

tigt worden seien (vgl. Cengiz 2013: 33ff.). Widerspruch erhoben auch Autoren, die

in Übereinstimmung mit der von Marx getroffenen Aussage argumentierten, dass

die Kapitalisten sich den Protestantismus angeeignet und angepasst hätten (Hill

1961).29 Demzufolge wurde der Protestantismus als Opportunität aufgegriffen, um

die Loslösung vom Katholizismus mit seinen festgefügten zentralistischen Struk-

turen, die eng an die feudalen Klassen angebunden waren beziehungsweise mit ih-

nen in eins fielen, zu betreiben. Zugespitzt formuliert wurden bestimmte Gruppen

29 Die Attraktivität des Protestantismus für Handwerker und Händler in den mittelalterlichen

Städten habe darin bestanden, dass er sie von der katholischen Kirche und deren Regeln

befreite. Die Abgrenzung gegenüber der katholischen Kirche über die protestantische Idee,

dass Gott sich im Herzen eines jeden befinde, habe die Basis für Anpassungen an konkrete

Bedürfnisse gebildet. Sie habe individuelle Freiheiten verliehen in der Interpretation, was

richtig und was falsch sei, indem es die Rechenschaftspflicht gegenüber der Kirche aufhob

(Hill 1961).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Hegemonie und Kulturkampf

nicht zu Kapitalisten, weil sie Protestanten waren, sondern sie wurden zu Protes-

tanten, weil sie Kapitalisten waren oder sich im Entstehungsprozess zu Kapitalis-

ten befanden.

Jedenfalls ist der These, die die Gründe für den ökonomischen Wandel oder

auch für dessen Ausbleiben in der Theologie selbst, im Sinne einer von den mate-

riellen Verhältnissen losgelösten Ideologie, verortet haben, vielfach widersprochen

worden. Der Widerspruch hat nicht verhindert, dass die These weiterhin breit re-

zipiert und reproduziert wird, so auch im Zusammenhang mit der Entstehung der

anatolischen Bourgeoisie. Basierend auf Aussagen von Unternehmern, die ihren

Erfolg mit kulturellen Werten verbinden, wird Religion als Ausgangspunkt ökono-

mischen Erfolgs bestimmt. Als exemplarisch kann die Studie der European Stabi-

lity Initiative (ESI) über Unternehmer in Kayseri mit dem Titel »Islamische Cal-

vinisten. Umbruch und Konservatismus in Zentralanatolien« herangezogen wer-

den (ESI 2005). Sie greift explizit Webers These auf, der zufolge die Ursachen für

die Entwicklung des »westlich-modernen« Kapitalismus in einer rationalen Or-

ganisierung der »Industrie« lägen, die wiederum in der protestantischen Kultur

angelegt gewesen sei. In der zentralanatolischen Provinz Kayseri sei eine solche

»protestantische Arbeitsethik« in Verbindung mit konservativen Werten entstan-

den. ImGleichschrittmit Urbanisierung und Industrialisierung sei derMüßiggang

des traditionellen Dorflebens, in dem Arbeiten verpönt gewesen sei, den Tugenden

harter Arbeit und der unternehmerischen Initiative gewichen. In der »zentralana-

tolischen Revolution« erkennen die Autoren ein harmonisches Nebeneinander von

Islam und »Moderne«, das sich im »demokratischen Konservatismus« der AKP, die

in Kayseri überdurchschnittlich hohe Wahlerfolge erzielen konnte, widerspiegele.

Die im Rahmen der Studie interviewten Unternehmer und Politiker bekundeten,

die Eröffnung einer Fabrik sei wie ein Gebet, auch der Prophet sei ein Händler ge-

wesen, wodurch sie eine Deckungsgleichheit zwischen ihremHandeln und dem Is-

lam behaupteten. Kurzum, die Unternehmer bestätigten gegenüber europäischen

Forschern Webers These, wonach die puritanisch-asketische Ethik die Grundlage

der ökonomischen Rationalisierung und eines neuen beruflichen Ethos, also die

Wegbereiterin für den Kapitalismus sei (ESI 2005: 26).

Weitere Studien, die im Islam Entsprechungen zum Calvinismus erkennen,

argumentieren explizit theologisch, indem sie Rationalität, Individualismus, har-

tes Arbeiten und Sparsamkeit mit Zitaten aus dem Koran belegen (Ayengin 2005;

Mutlu 1990). Ebenfalls sind Studien über die Gülen Gemeinschaft zu erwähnen,

deren aktivistische Frömmigkeit, dem vonWeber analysierten innerweltlichen As-

ketismus gleich, sich rationalisierend auf soziale Beziehungen auswirke (Özdalga

2000).30 Eine weitere Linie besteht aus Arbeiten, die über Meinungsumfragen Tu-

30 »Die Anatolier waren ungebildet und provinziell, arm und fromm. Motiviert durch Gülens

Lehren strebten sie nun nach Bildung und wurden wohlhabend, sie blieben aber weiter

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 59

genden oder Einstellungen zu identifizieren versuchen, die förderlich für die Akku-

mulation von Kapital seien. Sowird beispielsweise per Befragung von erfolgreichen

Unternehmern der positive Einfluss der Religion auf wirtschaftlichen Erfolg abge-

fragt. Solche Arbeiten demonstrieren, wie das methodische Design das Ergebnis

vorwegnehmen kann. Die Bestätigung des positiven Einflusses von Religion ver-

wundert wenig, da Mitglieder eines Unternehmerverbands befragt wurden, der

sich explizit auf die Religion beruft (vgl. Cengiz 2013: 65).

Die Calvinismusthese löste unter islamischen Theologen eine kontroverse De-

batte aus, während sie unter islamistischen Politikern und Unternehmern, insbe-

sondere aber unter europäischen Rezipienten nicht zuletzt durch die ESI-Studie

an Verbreitung und Zustimmung gewann. Sie ereilte das gleiche Schicksal wie die

Kulturkampfthese. Die Diskussion über den islamischen Calvinismus klang mit

schwindender Aussicht auf den EU-Beitritt ab und geriet mit der vermeintlich au-

toritärenWende der AKP in Vergessenheit. Offensichtlich war die breite Rezeption

durch die damalige politische Konjunktur begründet, die durch das Bemühen ge-

kennzeichnet war, den vermeintlichen Gegensatz zwischen Islam und unterneh-

merischem Erfolg zu desavouieren, die modernisierenden Kräfte der kapitalisti-

schen Entwicklung im Zuge der EU-Annäherung hervorzuheben beziehungsweise

sich gegenüber Europa (europäischen Forschern) als »modern« zu präsentieren.

3.2.1 Kritik der theologischen These

Eine ausführlichere Kritik der theologischen These erfolgt im Zuge der Dar-

legung der vierten These, der Klassenkampfthese, der hier nicht vorgegriffen

werden soll. Neben der schon vorgebrachten Kritik an der methodisch frag-

würdigen Vorgehensweise, aus Meinungsumfragen und Selbstauffassungen von

Unternehmern Kausalketten zwischen sozio-ökonomischen Entwicklungen und

ideologischen Positionen zu generieren,möchte ich an dieser Stelle anführen, dass

der Entgegensetzung von moralischem Rigorismus zu einem unternehmerisch

aktivierenden Asketismus entgeht, dass Rigorismus durchaus in der Form eines

demographischen Gestaltungswillens kapitalistische Entwicklungsschritte beglei-

ten kann. Die von der AKP zeitweise auf die Tagesordnung gehobenen Themen

wie die Bestrafung des Ehebruchs, das Abtreibungsverbot oder die Aufforderung,

eine bestimmte Anzahl von Kindern zu zeugen, reihen sich in diese Tradition ein,

die paternalistische Verbote und Vorschriften aufstellt, ohne die kapitalistische

Akkumulation kategorisch zu negieren. In der Entgegensetzung wird wie in der

fromm. Gülen brachte ihnen die Bedeutung von Bildung und unternehmerischem Erfolg na-

he«, so der Journalist Rainer Hermann für die Frankfurter Allgemeine Zeitung, die als Echo

der theologischen These im deutschen Sprachraum fungierte (Prediger Fethullah Gülen im

F.A.Z.-Gespräch: »Islam und Moderne stehen nicht imWiderspruch«, 06.12.2012).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Hegemonie und Kulturkampf

Kulturkampfthese ein Denken erkennbar, das der kapitalistischen Produktions-

weise bestimmte Normen undWerte zuordnet, ohne die sie sich nicht (dynamisch)

entwickeln könne. Aus einer historischen, zugleich idealisierten Konstellation wird

auf eine harmonische Verknüpfung von Ökonomie und Kultur geschlossen, die

mit einem Höchstmaß an Rationalität – wie auch immer dies bestimmt werden

kann – verbunden wird. Gegenüber den historisch-kulturell spezifischen Verknüp-

fungen erweist sich diese Denkweise als sehr statisch. Bestimmte Entwicklungen

mögen im Rahmen spezifischer Verknüpfungen begünstigt, andere dagegen

behindert werden, ohne dass gleich ein kategorischer Ausschluss vorliegen muss.

Abschließend sei darauf aufmerksam gemacht, dass die Vorstellung, das Leben

in Anatolien sei vor dem Aufkommen des kapitalistischen Unternehmers durch

Müßiggang gekennzeichnet gewesen, eine orientalistische Behauptung darstellt,

die gegenüber der Härte des vorangegangenen Arbeitslebens der Werktätigen

ziemlich indifferent ist.31

3.3 Die Säkularisierungsthese

Eine besondere Antwort auf die Frage,wie die Stellung der Religion imAKP-Projekt

begriffenwerden kann,wird in Cihan Tuğals Studie »Passive Revolution. Absorbing

the Islamic Challenge to Capitalism« (2009) entwickelt. Tuğal argumentiert, dass

das Besondere an der AKP die Passivierung der islamistischen Bewegung sei, die

sich in der Türkei als eine radikale Herausforderung des bestehenden Systems ent-

wickelt habe. Durch die AKP sei die anti-säkulare, anti-westliche und anti-kapita-

listische Bewegung zu einem stabilisierenden und vitalisierenden Element »säku-

larer« Ordnung mit prowestlicher und neoliberaler Politik geworden. Den Wandel

dieser Bewegung, die sich außerhalb der AKP und ihrer Vorgängerparteien entwi-

ckelte, diskutiert Tuğal auf der Grundlage einer ethnographischen Studie, die er

in einem Randbezirk Istanbuls (Sultanbeyli) durchführte. Im Unterschied zur Kul-

turkampfthese hebt er die Wiederherstellung der »säkularen Hegemonie« hervor

und betont eine Absorption des Islamismus in den »Staat« und den »Kapitalis-

mus«. Da die Studie besondere Einsichten in den Werdegang islamistischer Mo-

bilisierung ermöglicht, eine singuläre Stellung innerhalb der Forschungsliteratur

einnimmt, indem sie staatszentristische Annahmen mit hegemonietheoretischen

Begriffen von Antonio Gramsci zusammenbringt, und einen hervorragenden Ein-

stieg in konzeptionelle Fragen ermöglicht, wird sie im Folgenden ausführlicher

diskutiert.

31 Cengiz rekonstruiert in seiner Studie zusätzlich, dass »Arbeiten« auch im noch dörflich ge-

prägten Kayseri/Hacılar des 20. Jahrhunderts zu keiner Zeit verpönt gewesen war (Cengiz

2013: 229).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 61

Als Ausgangslage konstatiert Tuğal eine nach dem Militärputsch von 1980 ein-

setzende umfassende Krise der »säkularen Hegemonie«. Als deren Kernelemente

benennt er das Parteiensystem, das zwischen mitte-links und mitte-rechts Partei-

en gespalten gewesen sei, die Etablierung bürokratischer Autorität, die Konstruk-

tion einer türkischen Nation, die Säkularisierung des Islam, die Kreation einer

urbanen Identität und die Entwicklung von Korporatismus, worunter er ein po-

pulistisches Patronage-System begreift (Tuğal 2009: 36ff.). Aus Erzählungen von

Bewohnern des Bezirks rekonstruiert er, wie die Krise dieser sechs Elemente der

»säkularen Hegemonie« im Alltag erfahren wurde und islamistische Mobilisierung

sich als Antwort entfalten konnte. Von einem kleinen Vorort Istanbuls mit weni-

gen Tausend Einwohnern in den frühen 1980ern entwickelte sich Sultanbeyli inner-

halb von knapp 20 Jahren infolge massiver Landflucht zu einem Stadtteil mit mehr

als 200.000 Einwohnern. Die rapide Binnenmigration ging mit informellen Be-

siedlungsformen einher, deren Regeln zwischen den Migranten, der Stadtverwal-

tung, den Parteien und anderen vermittelnden Instanzen (informelle Makler, Ver-

eine) ausgehandelt wurden. In einem hohen Grade informell gestaltet waren auch

die Beschäftigungsformen der lohnabhängigen Bevölkerung. Während es Gewerk-

schaften aufgrund der informellen Beschäftigungsstruktur und in Abwesenheit

größerer Industrie- und Handwerksbetriebe erschwert war, sich zu organisieren,

fanden sich andere Vereinigungen, die die Bevölkerung auf der Grundlage provin-

zieller Herkunft und konfessioneller Zugehörigkeit ansprachen und organisierten.

Zum Zeitpunkt seines ersten Forschungsaufenthalts zu Beginn der 2000er Jahre

fand Tuğal eine Bevölkerung vor, die in den 1990ern von islamistischen Aktivisten

agitiert worden war. Deren Aktivitäten hätten dazu geführt, dass der Bezirk den

Ruf einer islamistischen Hochburg erwarb. Tuğal zeichnet nach, wie islamistische

Vereinigungen und Netzwerke in den 1980er und 1990er Jahren – organisiert über

Freundeskreise, Teehäuser, Lesegruppen, Kulturzentren, Medien, Moscheen – be-

gonnen hatten, das Leben zu regulieren, islamisch geprägte Lebensstile, Raumge-

staltungen und ökonomische Beziehungen zu entwerfen. Der Islam sei im Bezirk

zu einer verbindenden Identität für die aus allen Landesteilen zusammengewür-

felte Bevölkerung geworden. Die zwischen kurdischer und türkischer Bevölkerung

bestehende ethnische Grenzziehung, die eine virulente Krise der nationalen Ein-

heit über die gesamte Republikgeschichte darstellte, sei tendenziell überwunden

worden.

Das strategische Konzept der Islamisten habe »integrale Religion« gelautet. Alle

Aspekte des Zusammenlebens islamisch hergeleiteten Regeln zu unterwerfen, habe

dessen Radikalität ausgemacht. Darin seien das Ziel enthalten gewesen, denNatio-

nalstaat durch eine internationale Gemeinschaft der Gläubigen zu überwinden, die

Grundsätze, neben Gott keine weiteren Autoritäten wie Parteien, Parlamente oder

Regierungen zu akzeptieren, sowie eine Hoheit der Religion über die Wirtschaft

herzustellen.Während sie die Legitimität desNationalstaates und die Autorität von

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Hegemonie und Kulturkampf

Parteien und Parlamenten ablehnten, schufen die Radikalen einen Gegenentwurf

zum existierenden Staat (ebd.: 60). Bemerkenswert ist die sozio-kulturelle Posi-

tionierung der Radikalen im Bezirk. Der Islamismus entwickelte sich nach Tuğals

Darstellung in einem vorwiegend kleinbürgerlichenMilieu, bestehend aus Studen-

ten und Lehrern, bezog kleine Angestellte ein und berührte am Rande proletari-

sche Milieus. Die meisten Radikalen distinguierten sich von der großen Masse der

Bevölkerung über Bildung. Sie verachteten den eklektischen »Volksglauben«, der

nicht auf einem Studium des Koran und anderer religiöser Schriften beruhte, son-

dern – aus Sicht der Radikalen – aus verzerrten Überlieferungen bestand. Eben-

falls zeigten sie wenig Interesse an den materiellen Sorgen der Bevölkerung, teils

verschmähten sie »Brotthemen« sogar naserümpfend als Oberflächlichkeit (ebd.:

67). Umgekehrt fand die umstürzlerische Interpretation des Islam wenig Anklang

in der Bevölkerung, was Tuğal darauf zurückführt, dass sie keine konkreten Ant-

worten auf alltägliche Sorgen aufbot. Doch trotz Distanz zur Bevölkerung und Ab-

lehnung von Parteien hätten die Radikalen, obwohl nur aus kleinen Gruppen be-

stehend, eine starke Sogwirkung auf die Wohlfahrtspartei (RP) entfaltet. Die Ab-

lehnung politischer Parteien habe nicht verhindert, dass sie eine Koexistenz mit

der Kommunalregierung eingingen, die von der RP gestellt wurde. Tuğal legt ein-

drücklich dar, wie die Partei als Puffer und Schnittstelle zwischen politischen In-

stitutionen und radikalen Islamisten fungierte, indem sie einerseits innerhalb der

institutionellen Grenzen operierte, andererseits die schrittweise Islamisierung al-

ler Lebensbereiche mit vollzog.

Eine herausgehobene Rolle in diesem Prozess misst Tuğal Führungsfiguren

zu. Der Vorsitzende der Wohlfahrtspartei Necmettin Erbakan habe über eine star-

ke Ausstrahlung auf die Anhängerschaft verfügt, auch wenn er nur symbolisch –

über Diskurse und Abbildungen – präsent war. Erbakan habe ein mit Atatürk, der

ebenfalls symbolisch präsent war – sein Porträt sei in jedem öffentlichen Gebäude

und in nahezu jedemGeschäft ausgehängt gewesen –, vergleichbares Charisma er-

worben. Verschiedene religiöse Netzwerke (»Gemeinschaften«) ergänzten das Feld.

Während Radikale den Nationalstaat ablehnten, beispielsweise zur Verweigerung

des Kriegsdienstes und von Behördenposten aufriefen (ebd.: 95), hätten Partei und

Netzwerke das Gegenteil erwirkt, insbesondere indem sie die in Krisensituationen

brüchig werdende Zustimmung zum Staat wiederherstellten. Während Radikale

das Vertrauen in (die Lösungskapazitäten von) Behörden, Parteien und Parlamen-

te(n) unterhöhlten, wurde dasselbige durch Erbakan und seine Partei wiederher-

gestellt, allerdings in Konkurrenz zu den »säkularen Eliten«, die Tuğal im Militär,

der CHP und den höheren bürokratischen Rängen verortet. Ein Ausdruck dieser

Konkurrenz sei gewesen, dass religiöse Autoritäten wie Imame begonnen hätten,

säkulare Autoritäten wie Schullehrer zu ersetzen. Tuğal fasst diesen Vorgang als

Etablierung alternativer Autoritäten und Führungsfiguren.Während unter den Ra-

dikalen ein spontaner Antikapitalismus auch in Form von Konsum- und Technolo-

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 63

giekritik aufzufinden war, umwarb die RP die Armen mit dem Versprechen einer

islamisch inspirierten »Gerechten Ordnung«, prangerte Korruption und »illegitim

erworbenen Reichtum« an, womit insbesondere zinsabwerfender Geldverleih ge-

meint war. Die Versprechen der RP gerieten jedoch zunehmend in Widerspruch

zur Realität, was umso sichtbarer wurde, desto länger sich die Partei an der Kom-

munalregierung befand, so Tuğal. Korruption durchzog immer stärker die Kom-

munalverwaltung der RP, in der Vorstellungen sozialer Gerechtigkeit gegen eine

Idealisierung des freien Marktes ausgetauscht wurden und Unternehmer ihre Po-

sition sukzessive durchsetzen konnten.

Trotz solcher Tendenzen in der RP konstatiert Tuğal, dass das interagieren-

de Sammelsurium unterschiedlicher Akteure – Partei, Netzwerke, Radikale – das

bestehende »kapitalistische System« sowohl herausforderte, als auch stabilisierte,

ohne dass immer eindeutig zu bestimmen gewesen sei, ob die Tendenzen der Ra-

dikalen oder der Partei überwogen. Tuğal sieht die Partei und die Netzwerke der

islamischen Gemeinschaften anders als die Radikalen nicht als islamistisch an, da

sie keine Überwindung des Säkularismus – der Trennung von Politik, Ökonomie

und Religion – beabsichtigt hätten (ebd.: 7, 250). De facto hätten sie aber imWech-

selspiel mit den Islamisten »Doppelmacht« institutionalisiert: »eine Situation, in

der Keime eines zweiten Staats neben dem bestehenden gelegt wurden« (ebd.: 14,

Übersetzung E.B.). Mit den Begrifflichkeiten der Islamisten bezeichnet Tuğal die-

sen Staat in Entstehung als »islamischen Staat«, der durch die Einheit religiöser und

politischer Institutionen und Autoritäten gekennzeichnet sei. 1997 habe dann das

Militär diesem Versuch auch im Bezirk Sultanbeyli ein Ende gesetzt. Das Stre-

ben nach Entwicklung eines »islamischen Staats« sei jäh beendet worden. Auf die

Zerschlagung, die Tuğal als eine gewaltsame Attacke des bestehenden (alten) Staa-

tes begreift (ebd.: 23), folgte eine mehrjährige Phase der Repression, bei der auch

die RP verboten wurde. Islamistische Aktivisten protestierten nach der Interventi-

on des Militärs weiterhin auf der Straße gegen Staat und Säkularismus, während

ehemalige Funktionsträger der inzwischen verbotenen RP, die sich in der Nachfol-

gepartei FP (Tugendpartei) organisierten, den Protesten fern blieben. Die Mobili-

sierung sei schwach geblieben und habe unterdrückt werden können, so dass sich

auf Seiten der Aktivisten Frustration einstellte. Auf diese etwa drei- bis vierjährige

Phase zwischen 1997 und 2000 folgte die ökonomische Krise der Jahre 2000/2001,

die neuen Unmut der Bewohner des Bezirks hervorrief, der sich nicht mehr ge-

gen den »säkularen« Staat, sondern gegen neoliberale Politik richtete. Während

sich die islamistischen Aktivisten frustriert zurückgezogen hätten, mobilisierten

kleine Ladenbesitzer, die unter der Krise litten, auf die Straße. Tuğal beschreibt,

dass der Einsatz der Polizei gegen die neuen Proteste bewirkte, dass die Autorität

der Polizei gegenüber den überwiegend konservativen und nationalistischen La-

denbesitzern, die die Polizei für gewöhnlich als Verbündete ansahen, zerbrechlich

wurde. Die Niederschlagung habe einen zweiten Höhepunkt der Krise der »säku-

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Hegemonie und Kulturkampf

laren Hegemonie« des Staates dargestellt. Da die Protestierenden politisch jedoch

führungslos (geworden) waren, weder die Nachfolgepartei der verbotenen RP, die

im Bezirk weiterhin über eine Mehrheit verfügte, noch die islamistischen Aktivis-

ten sich an den Straßenprotesten beteiligten, sei der Protest ziel- und wirkungslos

versandet.

Eine Wende habe diese Phase der Frustration gefolgt von führungslosem Pro-

test mit der Gründung der AKP genommen. Tuğal befindet, dass die AKP dasWerk

der 1997er Intervention vollendete, ein Fazit, das auf den ersten Blick nicht plau-

sibel erscheint, da sich die militärische Intervention auch gegen das Personal der

RP, das sich später in der AKP reorganisierte, richtete, sowie ein scharfer Gegen-

satz zwischen der neu gegründeten AKP und dem »säkularen« Militär zu bestehen

schien. Das Fazit wird jedoch begreiflich, wenn die Intervention von ihrem Ergeb-

nis her betrachtet wird, das in der Auflösung der Unentschiedenheit zwischen ra-

dikaler Herausforderung und konservativ-marktorientierter Linie der RP bestand.

Mit der AKP seien die in der RP zwar sukzessive stärker werdenden aber immer

noch umstrittenen Tendenzen – eine neoliberale, marktorientierte, säkulare und

schließlich auch pro-westliche Ausrichtung – eindeutig dominant geworden. Der

nach der Zerschlagung der Linken in Folge des 1980er Putschs einzig übrig geblie-

bene Widerstandsherd gegen »kapitalistische Marktbeziehungen« in Gestalt der

radikalen Islamisten habe seinen Einfluss verloren. Das Gerechtigkeitsversprechen

der RP sei zugunsten eines am globalenWettbewerb orientiertenWachstumsideals

aufgegeben worden. Die AKP lag so gesehen auf der politischen Linie der 1997er

Intervention: Ihr Entstehen – so Tuğals Sicht – stabilisierte den »säkularen Staat«.

Während die Ausrichtung der AKP in Kontinuität zu bereits in der RP vorhan-

denen Tendenzen steht, sieht Tuğal das Besondere darin, dass sich viele Radikale

– noch unter dem Eindruck ihrer Ohnmacht gegenüber der Repression stehend –

nun der Partei anschlossen. Das Ziel der Errichtung eines islamischen Staats wie

auch die aus dem Koran abgeleitete Ablehnung von Zinsen sei der Zustimmung

zur liberalen Demokratie und Notwendigkeit von Gesetzen, zu parteipolitischem

Engagement und der Trennung von Religion und Wirtschaft gewichen. Die Zie-

le der Aktivisten hätten sich von der Errichtung einer »integralen Religion« hin

zu einer »Gesellschaft der Tugend« – nach wie vor mit Verweis auf den Islam –

verschoben, die durch Parteipolitik hergestellt werden sollte (ebd.: 149). Tatsäch-

lich plädierten unter der AKP ehemalige Islamisten für eine Trennung der Reli-

gion von technischen, ökonomischen und administrativen Angelegenheiten, auch

in Konfrontation mit Korruptionsvorwürfen, die auf den Islam zurückfielen. Tuğal

beschreibt einen Prozess, der auch von anderen Autoren wie Asef Bayat konstatiert

wird, der hierfür den Begriff des »Post-Islamismus« geprägt hat (Bayat 2013).32

32 Bayat bewertet die Abkehr von der Errichtung eines »islamischen Staates« allerdings we-

sentlich positiver als Tuğal. Er behauptet einen länderübergreifenden »post-islamistischen«

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 65

Während Bayat die transformative Kraft politischer Institutionen betont, betont

Tuğal sozio-ökonomische Anpassungsprozesse wie die Adaption der aus ländli-

chen Gebieten migrierten Bevölkerung an das städtische Leben, die wachsende In-

volvierung islamistischer Aktivisten in unternehmerische Tätigkeiten und die Be-

gegnung mit »liberalen« Interpretationen des Islam.33 Die Integration in die Par-

tei- und Regierungsarbeit an der Schnittstelle zu ökonomischen Interessen habe

den Wandel gefestigt. Die Partei habe den Wandel in Übereinstimmung mit den

Interessen von Bauunternehmern und anderen Geschäftsleuten in eine demokra-

tische, institutionalisierte, zivile und neoliberale Richtung kanalisiert. Religion sei

–maßgeblich über die staatliche Religionsbehörde und an sie angeschlossene Mo-

scheen, aber auch durch die verschiedenen Gemeinschaften – in den Dienst einer

Unternehmergruppe gestellt worden, die ihre Kontrolle über deren inhaltliche Aus-

legung ausgeweitet habe. Schließlich habe die »säkulare Hegemonie«, die bis zur

AKP staatlich gelenkt – etatistisch – gewesen sei und nur über eine schwache zivil-

gesellschaftliche Basis verfügt habe, mit dem Aufstieg der gläubigen Unternehmer

und der AKP eine starke zivilgesellschaftliche Basis erhalten: Die 80-jährige He-

gemonie des Staates, so die Quintessenz, sei in eine Hegemonie der Bourgeoisie

transformiert worden, die durch größere Stabilität gekennzeichnet sei (Tuğal 2009:

53).

Begrifflich fasst Tuğal diesen in einer Fallstudie ausgearbeiteten Vorgang un-

ter Rückgriff auf Antonio Gramscis Hegemonietheorie als Absorption einer radi-

kalen Herausforderung in ein bestehendes System. Die Absorption habe zum Er-

gebnis, dass partikulare Interessen der Bourgeoisie universalisiert wurden, indem

die Neoliberalisierung, die über zwei Dekaden immer wieder Krisen und Protes-

te hervorrief, unter der AKP auch von den ArbeiterInnen im Viertel – trotz zu-

nehmender sozialer Ungleichheit – als im eigenen Interesse stehend anerkannt

wurde. Den von Gramsci entlehnten Begriff passive Revolution verwendet Tuğal

zur Kennzeichnung einer Eigentümlichkeit dieses Prozesses, der mit der Absicht

Trend, demer auch die AKP zurechnet. Bayat zufolge sind »Post-Islamisten« immer noch Isla-

misten, sie legen den Islam aber nicht mehr autoritär und repressiv, sondern in Konformität

zu demokratisch-liberalen Werten aus.

33 Zur Veranschaulichung desWandels soll ein konkretes Beispiel herangezogen werden: Noch

in den frühen 2000er Jahren habe unter radikalen Islamisten Konsens bestanden, das Mina-

rett einer Moschee als Symbol religiöser Autorität habe der höchste Punkt in einem Stadtteil

zu sein. Mitte der 2000er Jahre sei dieser Konsens der Anschauung einer rationalen Nutzung

des Raums gewichen. Es sei mit ökologischer Vernunft und dem Verweis argumentiert wor-

den, dass der Anschluss an die globale Entwicklung nur gehalten werde könne, wenn dem

Trend, in die Höhe zu bauen, gefolgt werde (Tuğal 2009: 211). Tatsächlich wirken im Hinter-

grund auch ökonomische Interessen: Je höher gebaut werden kann, destomehr Raum für die

kapitalistische Verwertung steht zur Verfügung.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Hegemonie und Kulturkampf

islamistischer Aktivisten, das bestehende System zu revolutionieren, einsetzte, in-

folge ihrer Integration jedoch das Gegenteil, eine Vitalisierung und Stärkung be-

stehender Herrschafts- und Ungleichheitsmuster bewirkte. Die zunehmende Isla-

misierung der Kultur, die auch auf die »säkulare« Elite übergegriffen habe (ebd.:

54), sieht Tuğal ebenso wie die Säkularisierung der Islamisten als Kennzeichen der

passiven Revolution an.Während die Islamisten in Bezug auf ihre politischen Ziele

gescheitert seien, hätten sie die Beschränkung auf kulturelles Wirken akzeptiert,

wodurch das säkulare System gestärkt wurde. Unter der AKP sei die Religion sym-

bolisch geworden, sie organisiere nicht mehr das Leben, sei aber noch immer eine

politische Ressource. Allein das Profil des Personals an der Spitze des Staates habe

sich ausdifferenziert: Eine gläubige Elite habe zu den Reihen der säkularen Elite

aufgeschlossen. Eine weitere Eigentümlichkeit, die die passive Revolution kenn-

zeichne, sei, dass sich in der Bevölkerung der Glaube an den Radikalismus der

Aktivisten und an ihre grundlegende Opposition zum System gehalten habe, ob-

wohl diese sich gewandelt und auf die »staatstreue«, konservativ-neoliberale Li-

nie der AKP, identisch mit der des anatolischen Unternehmerverbands MÜSİAD,

eingeschwenkt seien.34 Diese Täuschung korrespondiere mit der Selbsteinschät-

zung ehemaliger Radikaler: Während sie sich im pragmatischen Sog der Partei zu

»staatstragenden« Befürwortern eines schrankenlosen Kapitalismus entwickelten,

brachten viele die Behauptung vor, nach wie vor an ihren alten Zielen festzuhalten,

es nun aber mit einem Marsch durch die Institutionen versuchen zu wollen. Tuğal

kennzeichnet dies als einen Rechtfertigungsdiskurs, der die tatsächliche Entwick-

lung – eine vollständige Absorption des Islam in den Kapitalismus und den Staat

– verschleiere.

Neben den Begriffen Absorption und passive Revolution fasst Tuğal denWandel

umstürzlerischer Islamisten zu Kapitalisten begrifflich auch als eine Rationalisie-

rung der Religion im Sinne einer Unterwerfung unter politische und ökonomische

Zwecke, nicht als Ergebnis einer welthistorischen Entwicklung, so seine Kritik an

MaxWeber, von dem er das Konzept Rationalisierung entlehnt, sondern als Ergeb-

nis eines Ringens um Hegemonie (ebd.: 89). Die AKP verortet Tuğal im Hinblick

auf ihre Beziehung zur Religion in einer instrumentellen Tradition: Alle relevan-

ten politischen Akteure ab den 1940er Jahren hätten die Religion zu verschiedenen

Zwecken – zur Herstellung nationaler Kohäsion, im Kampf gegen den Kommu-

nismus und zur Glorifizierung von Kapitalismus und Moderne – benutzt, so sein

Argument (ebd.: 40; vgl. Tuğal 2013). Auf die Sorgen der türkischen »Säkularisten«,

die im Zeitraum von Tuğals Feldforschung Großdemonstrationen gegen eine nach

ihrerMeinung von der AKP ausgehende islamistische Gefahr organisierten, formu-

liert er eine ähnlich beschwichtigende Antwort wie die VertreterInnen der Kultur-

34 Dass die AKP oder die assoziierte Bourgeoisie den »Säkularismus« gestärkt hätten, wurde zu

einer Auffassung, die viele Autoren teilen (Ozgur 2012: 148; Yankaya 2014: 249ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 67

kampfthese: Die AKP habe keine islamistische Agenda, sie folge einem »U.S.-style

conservatism«, der die radikalen Spitzen der Religion breche und sie rationalen

Zielen unterordne (Tuğal 2009: 54).

Tuğal hebt also die Absorption religiöser Mobilisierung in den Kapitalismus

und den Staat hervor. Im Unterschied zur Kulturkampfthese betont er die Rekon-

stitution von Herrschaft und die Herstellung von Konsens für soziale Ungleichheit,

die durch die Eliminierung von Gerechtigkeitsvorstellungen zementiert wurde.

Angesichts der Zurückdrängung des Internationalismus der Radikalen habe auch

der türkische Nationalismus eine Revitalisierung erfahren, zumal an der Basis der

AKP deren partiell immer noch trans-ethnisch ausgerichteter Ansatz nicht akzep-

tiert worden sei. Im Bezirksalltag dominiere wieder ethnische Segregation, Kur-

denwürdenmarginalisiert und stigmatisiert, die kurdische Bewegung als feindlich

wahrgenommen. Vor dem Hintergrund solcher Beobachtungen identifiziert Tuğal

zwei Entwicklungen, die eine Gefahr für die Aufrechterhaltung der wiederherge-

stellten »säkularen Hegemonie« darstellten. Erstens werde mit der Rekonstitution

des ethnischen Nationalismus durch die AKP die Überwindung der türkisch-kur-

dischen Spaltung durch Vereinigung in einer islamischen Gemeinschaft hinfällig.

Zweitens nutzten neue Radikale die unter der AKP wieder eröffneten Gestaltungs-

räume, um die »integrale Religion« herzustellen (ebd.: 15).

3.3.1 Kritik der Säkularisierungsthese

Die Studie besticht durch die minutiöse, anschauliche und gleichzeitig systemati-

sierende Darstellung desWandlungsprozesses islamistischer Ziele sowie durch die

weitsichtige Vorwegnahme potentieller Schwachstellen (»kurdische Frage«) des von

der AKP angeführten Projekts nationaler Einheit. Sie wirft jedoch auch eine Reihe

inhaltlicher und konzeptioneller Fragen auf. Einen Problempunkt stellt die Benen-

nung der AKP als liberale Partei dar. Sie ist an eine formalistische Definition von

Liberalismus gebunden, die aus der Perspektive erfolgt, die Tuğal auf den Islamis-

mus einnimmt. Die Absorption von »Islamisten« in die AKP, also in die Organisati-

onsformPartei, die anWahlen teilnimmt und die parlamentarische Repräsentation

akzeptiert, genügt ihm, um eine Revitalisierung der liberalen Demokratie festzu-

stellen. Eine Sensibilität für Verschiebungen im politischen Gefüge ebenso wie für

Kräfteverhältnisse, die einem »illiberalen« Handeln der AKP im Sinne einer Aufhe-

bung liberal-demokratischer Institutionen zu diesem Zeitpunkt entgegenwirkten

– schließlich waren ihreWidersacher nicht nur gesellschaftlich verankert, sondern

auch in den staatlichen Institutionen noch sehr stark vertreten und leisteten Wi-

derstand –, fehlt dieser Sicht. Die schrittweise herbeigeführte Aufhebung der Ge-

waltenteilung durch die AKP und die systematische Anwendung repressiver Mittel

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Hegemonie und Kulturkampf

gegen bestimmte Opponenten – in Kontinuität zur tradierten (Rechts-)Praxis –

bewertet Tuğal nicht.35

Zu diskutieren sind auch die Gründe desWandels »radikaler Islamisten«. Tuğal

hebt die Intervention von 1997 als ausschlaggebend hervor, da sie die »radikalen Is-

lamisten« frustriert und überzeugt habe, dass Straßenprotest unwirksam sei, so-

mit den Boden für die Anerkennung parteiförmiger Organisierung bereitet habe.

In ausdrücklicher Abgrenzung von marxistischen Autoren folgert er, es sei die Po-

litik und nicht die Ökonomie, die in letzter Instanz bestimmend für diesen funda-

mentalen Wandel gewesen sei (ebd.: 24).36 Diese Schlussfolgerung kann aus zwei

Richtungen herausgefordert werden. Erstens stellt die Integration radikaler Isla-

misten in parteiförmige Politik und kapitalistische Verbandsinteressen einen kon-

tinuierlichen Prozess dar, der die Beziehung von »Radikalen« zu den Vorgänger-

parteien der AKP seit den 1970er Jahren ununterbrochen kennzeichnet, wie Tuğal

selbst darlegt (2009: 77ff.). Die Grundlage für Individualisierung und Streben nach

Reichtum, wovon mehrere Generationen »radikaler Islamisten« aufgesogen wur-

den, wird offensichtlich von einer gelingenden Kapitalakkumulation gebildet. Die

von Tuğal benannten sozioökonomischen Prozesse, deren Sogwirkung auf »Isla-

misten« schon immer stark zu sein scheint, bezeugen dies. Obwohl er den lang-

fristigen Trend kenntlich macht, bezieht er ihn nicht in die Bestimmung von De-

terminanten des sozialen Transformationsprozesses ein und rückt stattdessen ein

singuläres Ereignis wie die 1997er Intervention in den Vordergrund. Aus Tuğals

Schilderungen geht ebenfalls hervor, dass die diffuse Unterbestimmtheit der an-

tikapitalistischen Positionen der »Radikalen« die Absorption prädestinierte. Zwar

kann die Kritik des Zinses, des Konsums und des technologischen Fortschritts eine

Herausforderung für Akkumulationsstrategien darstellen. Die »islamistische« Kri-

tik blieb jedoch graduell und hauptsächlich auf die Zirkulationssphäre begrenzt,

sie bezog nicht ein, dass die kapitalistische Produktionsweise durch bestimmte

Eigentums- und Ausbeutungsverhältnisse charakterisiert ist. Deutlich wird dies

35 In einer späteren Veröffentlichung erörtert Tuğal (2016) den »islamischen Liberalismus« der

AKP, den er hauptsächlich durch Einwirkung externer Faktoren wie den sogenannten Ara-

bischen Frühling für gescheitert erklärt. Unter der Bezeichnung »islamischer Liberalismus«

fasst er eine Kombination aus formaler Demokratie (Politik), freier Marktwirtschaft (Öko-

nomie) und einem »moderaten« Islam (Ideologie). Dass die Partei sich im Rahmen relativ

niedriger Standards in der Türkei an formal-demokratische Abläufe hielt, wird von ihm als

politischer Liberalismus gewertet. Dagegen ist einzuwenden, dass die frühen Reformen der

AKP nicht institutionell garantierte Rechte und Handlungsräume für alle politischen Akteu-

re erweiterten, wie es dem Ideal des politischen Liberalismus nahekäme. Die Reformen, so

auch die Zurückdrängung des Militärs aus politischen Entscheidungsprozeduren, dienten

vielmehr der eigenen Machterweiterung.

36 Tuğal grenzt sich hier kritisch ab von Nicos Poulantzas (1973).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 69

auch daran, dass die islamistische Seite der »Doppelmacht« keine positive Alter-

native zur kapitalistischen Produktionsweise aufwies. Die Kritik konnte auch auf-

grund dieser mangelhaften Bestimmung in moralische Bahnen gelenkt und so-

gar nützlich gemacht werden. Tuğal beschreibt, wie auch unter den Radikalen das

Geschäftsmodell »islamischer« Unternehmer, die auf informellen Wegen das Geld

von Kleinsparern mit dem Versprechen einsammelten, es in Konformität zu »is-

lamischen« Regeln – zinsfrei – durch Gewinnbeteiligungen zu verwerten, populär

wurde. Der Glaube an die moralische Überlegenheit des »islamischen« Zinsver-

bots wurde von diesen Unternehmern als Lockmittel, als »moralischer« Vorteil im

Wettbewerb kapitalistischer Unternehmen eingesetzt (ebd.: 141). Zweitens lässt die

Zuordnung der Intervention zum Staat – mit säkularen Eliten und dem Militär

gleichgesetzt – unberücksichtigt, dass der radikale Anspruch, alle Lebensbereiche

religiösen Motiven zu unterwerfen, auf gesellschaftliche Widerstände stieß. Die

1997er Intervention gegen eine gewählte Regierung konnte sich auf diesen Wider-

stand berufen, der von einer Vielzahl von Parteien, Organisationen und Intellektu-

ellen getragen wurde (Akça 2014: 26ff.; Buğra 1998: 525). Es gab eine soziale Basis

für die Intervention, die nicht das Werk einer von der Gesellschaft entkoppelten

»säkularen Elite« oder eines nicht näher bestimmbaren Staates war. Nicht zuletzt

griff das Militär moderierend in ökonomische Konstellationen ein, indem es die

»islamischen« Geschäftsmodelle, die zu Konkurrenten großer Konzerne aufgestie-

gen waren, zerschlug. Die Konzerne gehörten zu den Befürwortern des militäri-

schen Eingriffs, das heißt, die Intervention war in die Austragung kapitalistischer

Konkurrenz eingebunden (Doğan 2009a: 249ff.; Savran 2015).

An diesem Punkt kommt ein theoretisches Problem der Studie zum Tragen,

deren konzeptionelle Grundannahme auf einem äußerlichen Verhältnis zwischen

Politik, Ökonomie und Kultur beruht, die durch Akteure auf der Handlungsebe-

ne zusammen gebracht werden.37 In der Operationalisierung des Hegemoniekon-

zepts setzt Tuğal diese Grundannahme in eine Unterteilung in vier Kategorien –

politische Gesellschaft, Zivilgesellschaft, Staat und Ökonomie – um. Ein erfolg-

reiches »hegemoniales Projekt« zeichne sich durch Verlinkung dieser Bereiche aus

(Tuğal 2009: 32ff.). Radikale Islamisten und die AKP konzipiert er mal als Teil der

politischen Gesellschaft, mal als Supra-Akteure, die über allen Bereichen stehend

an der Verlinkung arbeiten. Während sie dies tun, stoßen sie auf Widerstände des

Staates, den sie gleichzeitig zu gestalten versuchen.DiemethodischeUnbestimmt-

heit, den Staat als einen Bereich, den Akteure mit anderen Bereichen zu verlinken

37 Adam David Morton (2011) hat eine ähnliche Kritik formuliert, auf die Tuğal (2012) antwor-

tete, er habe eine analytische und keine prinzipielle Trennung von Politik, Ökonomie und

Kultur vorgenommen. Das Problem ist mit dieser nachträglichen Klarstellung jedoch nicht

gelöst.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Hegemonie und Kulturkampf

und zu gestalten versuchen, und zugleich als einen Akteur, der dagegen Wider-

stand leistet, zu konzipieren, wird durch weitere Definitionen ergänzt, wonach der

Staat eine Imagination in den Köpfen der Subjekte (ebd.: 27, 158) oder ein Ensemble

an Institutionen und Organisationsformen darstellt. Tuğal reproduziert mit dieser

Sicht einerseits das staatszentristische Konzept, in dem der Staat als dominanter,

von den gesellschaftlichen Klassen getrennter Akteur gefasst wird, der ein »auto-

ritäres« Zivilisierungsprojekt von oben verfolgt (ebd.: 24, 40ff.). Dieser Auffassung

folgt auch seineThese, dass die »säkulare Hegemonie« bis zur AKP staatlich gelenkt

gewesen sei und erst mit dem Aufstieg der gläubigen Unternehmer und der AKP

eine starke zivilgesellschaftliche Basis erhalten habe, wodurch sie stabiler als die

zuvor bestehende »säkulare Hegemonie« geworden sei (ebd.: 28ff., 36).38 Anderer-

seits bringt er eine hegemonietheoretische Operationalisierung vor, die die Bour-

geoisie und die politische Partei in den Vordergrund rückt, die die Gesellschaft

dominieren. Die Zusammenfassung des Vorgangs auf der begrifflichen Ebene re-

sultiert aufgrund dieser gegenläufigen Auffassungen in einem verwickelten Fazit:

Die AKP hat die Hegemonie des Staates revitalisiert, die eine staatlich-gelenkte ka-

pitalistische Hegemonie war, aber keine der Bourgeoisie, während sie gleichzeitig

die Hegemonie der Bourgeoisie hergestellt hat, die nicht nur in allen Belangen der

Hegemonie des Staates gleicht, sondern in Form einer staatlichen Attacke auch

von ihm ausging. Worin besteht aber der Unterschied zwischen der Hegemonie

des Staates und der Hegemonie der Bourgeoisie? Ist die Bourgeoisie unter der AKP

zum Staat geworden oder hat der Staat die Bourgeoisie absorbiert?

In Tuğals Konzept existieren unausgesprochen zwei Hegemonien nebenein-

ander: die des Staates und die der Bourgeoisie. Indem er den Staat außerhalb

der Produktionsverhältnisse stellt, unterstellt er staatlichen Institutionen selbst-

läufige Ziele. Dies führt zu gegenläufigen Feststellungen. Einerseits begreift er die

AKP als Ausdruck einer neuen Stufe in der kapitalistischen Entwicklungsgeschich-

te der Türkei – die Stufe, mit der die Bourgeoisie dem Staat die Ausübung der

kapitalistischen Hegemoniefunktion abnimmt. Andererseits sieht er die Hegemo-

nie der Bourgeoisie durch den Staat, durch eine staatliche Attacke im Jahr 1997

hergestellt, die sich aber außerhalb des Ökonomischen entwickelt haben soll. Ei-

nerseits folgt er der staatszentristischen Auffassung, wonach die laizistische Welt-

auffassung und die bürgerliche Aufklärung im Gegensatz zur konservativen und

religiösen Weltauffassung nur über eine schwache gesellschaftliche Verankerung

38 Das Stabilitätskriterium irritiert auch vor dem Hintergrund, dass zum Zeitpunkt des Ab-

schlusses der Studie die AKP gerade einmal 6 Jahre an der Regierungwar. Einen Zeitraumvon

80 Jahren mit einem von 6 Jahren auf der Grundlage einer räumlich und zeitlich begrenzten

ethnographischen Studie zu vergleichen, erscheint gewagt, zumal das Land in dieser Zeit die

größte republikanische Protestbewegung seiner Geschichte (2007er Proteste gegendieWahl

von Abdullah Gül zum Präsidenten) erlebte, während der Krieg mit der PKK in Verbindung

mit einer grenzüberschreitenden militärischen Operation erneut eskaliert war.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 71

verfügten. Andererseits widerlegt er diese These schon durch die Wahl des Be-

griffs »säkulare Hegemonie«. Dass die »säkulare Hegemonie« 80 Jahre auf einem

schwachen Konsens beruht haben soll, lässt fragen, ab wann ein Konsens stark ge-

nug ist, um Hegemonie begründen zu können. Gleichzeitig widerlegt Tuğal die

These eines schwachen Konsens vor der AKP empirisch, indem er eine »säkulare«

Bourgeoisie und Zivilgesellschaft, eine breite Schicht von säkularen Eliten und ei-

ne beständige – »säkulare« – parteiförmige Organisierung in mehreren Parteien

benennt, die über eine messbare Resonanz in der Bevölkerung verfügten. Darüber

hinaus sieht Tuğal einenMachtblockmit Gründung der Republik entstehen, der aus

zwei konkurrierenden Strömungen der besitzenden Klassen bestand, deren Kon-

kurrenz sich in der Formierung der Parteienlandschaft nach 1946 bestehend aus

einem »mitte-links« und einem »mitte-rechts« Flügel niederschlug (ebd.: 36ff.).

Dass er diese beiden Strömungen, die die gesamte Republikgeschichte vor der

AKP politisch dominierten, nicht als gesellschaftliche Formierungen, als Hegemonie-

projekte fasst, die auf unterschiedlichen Klassenallianzen und kulturellen Merkma-

len beruhten, obwohl er ihre weitgefächerten und tiefgreifenden sozio-kulturellen

(»zivilgesellschaftlichen«) Verankerungen im Einzelnen benennt, ist eine Inkonse-

quenz, die aus der prinzipiellen Separierung von Staat und Klassen folgt. Schließ-

lich ist die These, dass der Kapitalismus vor der AKP nur über eine schwache zi-

vilgesellschaftliche Verankerung verfügt haben soll, eine Widerspiegelung des he-

gemoniepolitischen Diskurses konservativer Strömungen, die in Tuğals Konzept

den »mitte-rechts« Flügel innerhalb des Machtblocks bilden. In diesem Diskurs

gelten Akteure des »mitte-links« Flügels – oftmals gleichgesetzt mit Kemalisten

– aufgrund ihrer »säkularen« oder nicht-konservativen Weltauffassung als kultu-

rell nicht oder schwach in der Bevölkerung verankert. Distanz zu und Kritik an

konservativ-patriarchalen und religiösen Traditionen wird als Entfremdung von

einer ursprünglichen Identität aufgefasst. Dem »mitte-links« Flügel kulturell na-

hestehende Bevölkerungsgruppen werden als staatliche, autoritär (de-)formierte

Akteure beschrieben. Auf der Gegenseite platziert Tuğal eine gläubige Zivilgesell-

schaft, die ein scheinbar von erziehungspolitischen Prozessen unberührtes Dasein

fristete und sich so eine kulturelle Identität bewahren konnte. Gerade aufgrund

der informativen und systematisierenden Darlegung komplexer kultureller For-

mierungsprozesse in der Studie ist es erstaunlich, dass Tuğal diesen kulturalis-

tischen Essentialismus nicht konsequent dekonstruiert. Die Dekonstruktion hätte

erlaubt, beide Elemente des »gespaltenen Machtblocks« vor der AKP als ebenso

gesellschaftlich wie das von der AKP repräsentierte Hegemonieprojekt zu begrei-

fen. Wie Tuğal aufzeigt, verfügten sie über zivilgesellschaftliche Unterbauten und

repräsentierten gesellschaftliche Klassenallianzen. Nicht zuletzt die Festigkeit des

türkischen Nationalismus in Sultanbeyli, der nach Tuğals Darstellung an der Basis

sogar fester verankert war als in der Spitze der AKP, verweist auf eine übergreifen-

de zivilgesellschaftliche Verankerung des »Machtblocks«, insofern Nationalismus

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Hegemonie und Kulturkampf

auch von Tuğal als eine Ideologie begriffen wird, die die Gegensätze zwischen den

Klassen passiviert und somit Hegemonie festigt. Widerspruch ruft auch die Be-

schreibung des »Zivilisierungsprojekts des Staates« der Prä-AKP-Zeit hervor, zu

dem Tuğal Technisierung, Individualisierung und Urbanisierung, die Herstellung

von Akzeptanz für Schulbildung, die Durchsetzung einer bestimmten Kleiderord-

nung und von Verhaltensweisen, die an den Rhythmus der Stadt und der Fabrik

angepasst wurden, zählt (ebd.: 90ff.). Formgleiche Vorgänge interpretiert er erst

zum Zeitpunkt der Regierungsübernahme durch die AKP als Etablierung einer ka-

pitalistischen Rationalität in Verbindung mit kulturellen Normen, als kontempo-

räre Prozesse bürgerlich-kapitalistischer Vergesellschaftung.

Werden die staatszentristischen Reminiszenzen aufgelöst, dann lässt sich tat-

sächlich folgende Aussage treffen: Die von Tuğal beschriebene Krise der Hegemo-

nie, die von der AKP restauriert wurde, war nicht die Krise eines von den ge-

sellschaftlichen Klassen losgelösten »säkularen Staates«, sondern eine Krise der

bürgerlichen Hegemonie, die sich als eine Repräsentationskrise des bürgerlichen

Machtblocks provoziert durch neoliberale Politik ausdrückte. Der Machtblock wur-

de nicht aufgelöst, sondern re-formiert. Mit der Bearbeitung der Krise ist der po-

litische Islam zur dominanten Kraft des »mitte-rechts« Flügels aufgestiegen. Die

Krise bestimmter Elemente des bürgerlichen Nationalstaats blieb eng begrenzt auf

kleine Gruppen von Radikalen. Die »Radikalen« wurden in die AKP, die sich als eine

Partei der Unternehmerklasse formierte, absorbiert. Doch bedeutet die Absorption

der Radikalen auch, dass die AKP die Religion rationalisiert und die »säkulare He-

gemonie« wiederhergestellt hat? Umdiese Frage beantworten zu können,muss das

Religionsverständnis im Zusammenhang mit der auf Max Weber zurückgehenden

Rationalisierungsthese genauer betrachtet werden.

3.3.2 Erste Definition von Religion in Hegemonieprojekten:

Was ist Islamismus?

Eine Prämisse der von Tuğal aufgegriffenen Rationalisierungsthese ist, dass es ei-

nen nicht-instrumentellen Zugriff auf Religion geben kann. Erst mit dem Über-

gang in die kapitalistische Produktionsweise findet nach dieser Auffassung ein

Wesenswandel der Religion durch Säkularisierung oder Profanisierung statt. Zu-

vor wird von einem nicht-instrumentellen, interesse- oder zweckfreien Zugriff auf

Religion ausgegangen. Positiv formuliert wird unterstellt, dass es einen religiösen

Selbstzweck, eine »Authentizität« der Religion jenseits weltlicher Bezüge geben

kann. Die Grundannahme ist daher eine Doppelte: Dass Religion von den mate-

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 73

riellen Lebensverhältnissen losgelöst ein eigenständiges Dasein fristen kann und

Rationalität erst mit dem Kapitalismus entsteht.39

Die von der AKP gleich zu Beginn ihrer Regierungszeit propagierte Aussage,

dass Geld keine Religion habe (Tuğal 2009: 179), kann zur Konkretisierung des Dis-

kussionspunkts herangezogen werden. Die Aussage widerspricht einem lange ge-

hegten Diskurs, Geld müsse bestimmten »islamischen« Regeln, wie dem Zinsver-

bot, unterworfen sein. Insbesondere »radikale Islamisten« hatten die Sicht vorge-

bracht, aus Zinsen resultiere illegitimer Reichtum. Wie Tuğal darstellt, bewirkte

die Integration der »Radikalen« in die AKP ein Verstummen der einzigen Instanz,

die eine »islamische« Kritik am Zins vorbringen und an die »gläubige« Bevölke-

rung hätte appellieren können. Ehemalige »Islamisten« waren sogar zu Verfech-

tern von Zinsen geworden, trugen selbst ihr Geld auf die Bank, legitimierten dies

und ihren neu erworbenen Reichtum mit göttlicher Vorsehung: »Gott hat uns dies

beschieden« (ebd.: 219). »Gläubige« Unternehmer waren damit gleich von zwei mo-

ralischen Bürden befreit: Sie konnten verzinste Kredite aufnehmen, selbst Geldmit

Zinsen verleihen und ihren Reichtum genießen, ohne auf nennenswerten Wider-

spruch seitens »islamischer« Gerechtigkeitsvorstellungen zu stoßen.

Das Beispiel untermalt eindrücklich Tuğals These einer Absorption der Radi-

kalen in den Kapitalismus. Wird dieser Vorgang jedoch als Rationalisierung und

Instrumentalisierung abgehandelt, wodurch der Zugriff »radikaler Islamisten« auf

die Religion als nicht-instrumentell erscheint, wird die grundsätzliche Frage auf-

geworfen, welcher Zugriff einem »wahren« oder »ursprünglichen« Inhalt der Re-

ligion entspricht. Kann beispielsweise die Positionierung zum Zinsverbot in reli-

giösen Texten als Lackmustest für die Wahrhaftigkeit herangezogen werden? Die

Konsequenzen einer solchen Herangehensweise reichen sehr weit. Sie erfordert

39 Die Rationalisierungsthese impliziert, Religion sei erstmit dem »industriellen« Kapitalismus

in Berührung mit »weltlichen« Dingen gekommen. Max Weber ist der Auffassung, dass der

»Geist« des Kapitalismus aus den Mönchszellen des Asketismus entrann, von dort aus be-

gann, »dieWelt umzubauen und in derWelt sich auszuwirken unternahm«,wodurch »die äu-

ßeren Güter dieser Welt zunehmende und schließlich unentrinnbare Macht über den Men-

schen, wie niemals zuvor in der Geschichte« gewannen (Weber 1986: 203f.). Die Auffassung,

wonachdieMönche »außerhalb«weltlicherDinge in ihrenKlöstern lebten, umvondort in die

Welt hinauszutreten, ist ziemlich sonderbar. Wie lässt sie sich damit vereinbaren, dass reli-

giöse Institutionen gerade in vor-bürgerlichen Gesellschaften nicht nur auf enge und in viel-

fältiger Weise mit politisch-ökonomischen Institutionen verschränkt waren, sondern viel-

fach mit ihnen sogar in eins fielen? Kirchen, Klöster, Orden wie auch andere religiöse Zu-

sammenschlüsse besaßen Ländereien, verfügten über Produktionsmittel, trieben Steuern

ein und verpflichteten die bäuerliche Bevölkerung zu Zwangsabgaben und -diensten. Die

Rationalisierungsthese rückt diese politisch-ökonomische Realität religiöser Institutionen –

die Verschränktheit von Religion und sogenannten »äußeren Gütern« – an den Rand oder in

die Unsichtbarkeit, sofern sie sie erst mit dem Kapitalismus beginnen lässt.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Hegemonie und Kulturkampf

nicht nur Expertise hinsichtlich religiöser Texte, sie hebt auch die sozialwissen-

schaftliche Perspektive auf, indem sie sie in eine theologische überführt, in der

auf der Grundlage des Koran – also text-basiert – darüber diskutiert wird, was is-

lamisch ist und was nicht. Die wissenschaftliche Auseinandersetzung wird damit

unvermeidlich Teil eines theologischen Streits über die richtige Auslegung eines

Textes. Eine solche Herangehensweise misst religiösen Wahrheiten einen Stellen-

wert zu, der ihnen in der Praxis nicht zukommt. Hierauf verweist gerade der von

Tuğal beschriebene Vorgang: Unter Heranziehung unterschiedlicher Aussagen aus

demselben religiösen Text legten dieselben Akteure Zins und Reichtum erst imWi-

derspruch, dann in Konformität zum Islam aus. Reichtum wurde zur Gabe Gottes

erklärt oder, gemäß einer weiteren Interpretation, als Belohnung für die Anhäu-

fung von religiösem Wissen dargestellt (ebd.: 129). Hieraus kann die »Wahrheit«

gewonnen werden, dass religiöse Texte unterschiedlich ausgelegt werden können.

Welche Interpretation sich durchsetzt, wird nicht über das Vordringen zu einem

wahren Kern, sondern in gesellschaftlichen Kämpfen im Ringen um eine Interpre-

tationshoheit entschieden (vgl. Bayat 2007). DerWandel bestimmter islamistischer

Positionen zeigt ferner an, dass der Zugriff auf Religion immer instrumentell ist,

insofern sie zur Erklärung und Begründung von weltlichen Vorgängen herangezo-

gen wird.40 Tuğal weist diese Einsicht, dass es keinen aus dem gesellschaftlichen

Kontext losgelösten, ursprünglichen Islamismus geben kann, selbst in verschie-

denen Passagen ausdrücklich nach, verliert sie jedoch wieder durch den Rückbe-

zug auf das weberianische Theoriemodell. So entsteht zumindest die Tendenz, der

Religion eine Sonderrolle beizumessen, indem sie außerhalb des menschlichen Le-

bens gestellt wird, nicht als eine vonMenschen gemachte kulturelle Form begriffen

wird. Ebenfalls irritiert Tuğals Bezugnahme auf die Rationalisierungsthese, die bei

Weber durch eine Hinwendung des Glaubens zum Diesseits begründet wird. Die

»Radikalen« in der Türkei waren auch vor ihrer Verwandlung in Kapitalisten dem

Diesseits zugewandt. Ihr Zugriff auf die Religion war ausdrücklich mit der Absicht

einer umfassenden Gestaltung des gesellschaftlichen Zusammenlebens (integrale

Religion) verbunden.Was ist diesseitiger als der Anspruch, das Diesseits zu verän-

dern? Ihre Verwandlung zeichnet sich nicht dadurch aus, dass sie sich einer Welt

zuwandten, der sie zuvor abgewandt waren, sondern dass sie sich schrittweise von

einem sozialistisch und internationalistisch beeinflussten, diffusen Radikalismus

kleinbürgerlicher Studenten und Angestellter, den Entwicklungszielen der domi-

nanten Klassen, wie sie in der RP und später in der AKP zur Geltung kamen, annä-

herten. Die genaue Frage, die Tuğals Studie in Bezug auf die Stellung der Religion

aufwirft, ist daher nicht, ob religiöse Ansichten dem Diesseits oder dem Jenseits

40 Generell scheint in der Studie die in der Rationalisierungsthese enthaltene Prämisse durch,

dass Religion im vorkapitalistischen (»vormodernen«) Zeitalter mit keiner ökonomisch be-

stimmten Rationalität verknüpft war.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 75

zugewandt sind, ob sie instrumentell sind oder nicht, sondern in welcher Bezie-

hung sie zum Diesseits stehen, mit welchen »weltlichen« Zwecken sie verbunden

sind oder werden.41

Eine anschließende Frage ist, inwiefern – nach Tuğals Auslegung – nicht nur

die AKP, sondern alle Vorgängerparteien nicht islamistisch sind, dagegen aber

die mit radikalen Absichten verbundene Interpretation des Islam, die von kleinen

Gruppen im Bezirk geteilt wurde. Tuğal verwendet das Attribut radikal gleichbe-

deutend mit islamistisch, so dass der Begriff »radikaler Islamismus« bei ihm eine

Tautologie darstellt. Als islamistisch und folglich radikal bezeichnet er – unabhän-

gig von den angewendeten Mitteln – »ein Projekt, das den Staat, die Ökonomie

und die Gesellschaft entlang islamischer Linien gestalten will« (Tuğal 2009: 267,

Übersetzung E.B.). Den Einwand gegen die Möglichkeit, eine »islamische Linie«

objektiv – zeit- und raumübergreifend – bestimmen zu können, zurückstellend,

kann nachvollzogen werden, warum Tuğal die Abwendung von den beschriebenen

Zielen als Deradikalisierung ansieht. Doch ist der Begriff Säkularisierung für die

Bezeichnung des gleichen Vorgangs ebenfalls nachvollziehbar? Die AKP hat kein

theokratisches Regierungssystem und keine theologische Instanz installiert, die

verbindlich jede einzelne wirtschaftspolitische Entscheidung auf ihre Konformität

zum Koran hin überprüft. So gesehen steht sie für die Trennung administrativer

und wirtschaftspolitischer Regierungs- und Regulierungsfragen von der religiösen

Textauslegung. Nichtsdestotrotz ist ein Einwand gegen diese enge Definition

von Islamismus vorzubringen, denn unter der AKP fand weder eine Trennung

von politischen und religiösen Institutionen, noch eine generelle Loslösung der

Religion von wirtschaftlichen Fragen statt. Der Begriff Säkularisierung verdeckt

den selektiven und kontrollierten Einsatz religiöser Praktiken und Diskurse und

den konsequenten Ausbau religiöser Institutionen unter der AKP, zuvorderst

der Religionsbehörde und der theologischen Schulen, wie im Verlaufe der Ar-

beit noch auszuführen sein wird. Auch in Bezug auf die Ökonomie beschreibt

Tuğal keine Trennung, sondern einen Kampf um die Reartikulation von Religion

und Wirtschaft innerhalb des islamistischen Lagers, in dem sich eine bestimmte

kapitalistische Rationalität durchgesetzt hat.42

41 Dass sie »Brotthemen« als diesseitig verachteten, entbindet die Radikalen nicht von der Not-

wendigkeit, Essen und Trinken zu müssen, um sich stofflich zu reproduzieren. Da sie nicht

verhungert sind, ging ihre Verachtung offensichtlich nicht so weit, auf ihre eigene stoffliche

Reproduktion zu verzichten.Wie sie hierfür gesorgt haben, bleibt imDunkeln. Hierfürmüss-

te eine genauere Analyse dermateriellen Reproduktionsbedingungen des kleinbürgerlichen

Islamismus unternommen werden.

42 Hervorzuheben ist eine Differenz von Tuğals These gegenüber anderen Interpretationen, die

denselben Prozess der Deradikalisierung oder des »Moderat-Werdens« nicht etwa für radi-

kale Islamisten, sondern für die AKP und ihre Vorgängerinnen (Çavdar 2006; Yavuz 2009),

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Hegemonie und Kulturkampf

Zusammenfassend lässt sich konstatieren, dass die analytische Trennung von

Politik, Kultur und Ökonomie zu einer prinzipiellen Trennung tendiert, indem

• Islamismus als kulturelles Phänomen gefasst wird, das Politik und Ökonomie

dominiert,

• unter Etatismus die Dominanz der Politik gegenüber Ökonomie und Kultur

begriffen wird,

• Säkularismus als kombinierte Domination der Kultur durch Politik und Öko-

nomie gefasst wird.

Der theoretische Widerspruch, den diese Trennung hervorbringt, prägt den zen-

tralen Befund der Studie durch die Kombination von Säkularisierung und Hege-

monie im Begriff »säkulare Hegemonie«. Unter Säkularisierung fasst Tuğal zwei

Vorgänge: Die formelle/institutionelle Trennung politischer und religiöser Ange-

legenheiten und die Unterwerfung der Religion unter politische und wirtschaftli-

che Ziele.43 Hegemonie verweist dagegen nach Gramsci, an dessen Konzept Tuğal

anschließen möchte, auf ein Führungsverhältnis zwischen Klassen. Ideologie und

Kultur nehmen in diesem Verhältnis eine vermittelnde Rolle ein. Die dominan-

ten Klassenakteure sind bestrebt, Ideen und kulturelle Praktiken in einer Gesell-

schaft so zu gestalten, dass sie ihre Stellung festigen und ihre Entwicklungszie-

le begünstigen. Tuğal belegt diesen Vorgang an zahlreichen Beispielen in Bezug

auf den Islam, der unter der Führung des Unternehmerverbands MÜSİAD ent-

lang kapitalistischer Bedürfnisse (re-)interpretiert wird. Seinen Befund formuliert

er klar: Der Islam wird zum bestimmenden Merkmal in der Herstellung nationa-

ler Einheit und fungiert als kulturelle Ressource, um kapitalistische Ziele zu ver-

mitteln (ebd.: 245). Wenn Hegemonie aber auf ein Führungsverhältnis zwischen

Klassen verweist und der Islam zu einem bestimmenden Medium wird, um bür-

gerliche Führung (Hegemonie) auszuüben – in Tuğals Formulierung »Konsens für

Herrschaft und Ungleichheit« zu organisieren (ebd.: 24) –, dann widerspricht die-

ser zentrale Befund dem Begriff »säkulare Hegemonie«. Der Begriff lässt auch die

Unterscheidung zwischen einer »gläubigen« und einer »säkularen« Elite gehaltlos

werden, wenn doch beide für den Säkularismus stehen. Die begriffliche Zwick-

mühle entsteht, da Hegemonie eine Theorie der Verkopplung von Produktionsver-

hältnissen und ihrer ideologisch-kulturellen Vermittlung ist, Säkularisierung (nach

Tuğals Verständnis) dagegen eine Theorie der Entkopplung von Institutionen oder

den Unternehmerverband MÜSİAD (Demirpolat 2002; Yankaya 2014) und die islamischen

Gemeinschaften (Özdalga 2000; Yavuz 2003; Yavuz 2004) feststellen.

43 Die Kritik könnte auch an dem Punkt ansetzen, dass sich diese beiden theoretischen Ansätze

widersprechen: Der eine bezeichnet die Trennung der Religion von Politik undWirtschaft als

Säkularisierung, der andere die Unterwerfung der Religion unter Politik und Wirtschaft.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 77

– aus rationalisierungstheoretischer Perspektive – eine der Verweltlichung von

Religion im Sinne einer Unterwerfung unter politische und wirtschaftliche Zie-

le ist. Sofern aber der Begriff Hegemonie nach der kulturellen und ideologischen

– der »zivilgesellschaftlichen« nach Gramsci – Gestaltung von Führung zwischen

Klassen, nach den Medien und Inhalten, über die sich ein Konsens bildet, fragt,

die Ausübung von Hegemonie maßgeblich mit Religion verkoppelt ist, dann ist es

konsequent, die gesellschaftlichen Träger dieser Verkopplung – MÜSİAD, die AKP

und assoziierte Intellektuelle – als Islamisten zu bezeichnen. Folglich kann die von

der AKP ausgetragene bürgerlicheHegemonie gemäß ihrer zivilgesellschaftlichenPrä-

gung als islamistisch bezeichnet werden. Der Begriff Islamismus ist deshalb nicht

auf »radikale Islamisten« einzugrenzen, sondern auf alle Akteure auszuweiten, die

ihren gesellschaftlichen Gestaltungsanspruch zentral über islamisch kodierte Be-

züge herstellen (vgl. White 2002: 6; dies. 2008). Der Begriff Kodierung drückt an

dieser Stelle aus, dass die Wahrhaftigkeit dieser Bezüge kein Gegenstand der wis-

senschaftlichen Bestimmung ist. Ausschlaggebend ist die Herleitung aus Quellen,

die dem »Glaubenssystem« Islam zugerechnet werden beziehungsweise sich auf

dieses berufen. Islamismus ist dann die Bezeichnung für eine politische Ideologie

als integraler Bestandteil eines Hegemonieprojekts. Der Gegenstand islamistischer

Praxis ist die Gestaltung von Weltauffassungen und kulturellen Praktiken durch

religiöse Bezüge. Der Begriff politischer Islam bezieht sich auf den konkreten Ge-

staltungswillen, diese Bezüge allgemeinverbindlich zu machen. Diese Definition

schließt nicht aus, zwischen verschiedenen islamistischen Strategien und Projek-

ten bei der Umsetzung dieser Ziele zu unterscheiden, Differenzierungen sowie die

Heterogenität islamistischer Akteure innerhalb eines nationalen Raums oder im

internationalen Vergleich zu berücksichtigen (vgl. Bayat 2013).

3.4 Die Klassenkampfthese

Aus einer vierten Perspektive wird die AKP als Trägerin eines kapitalistischen

Herrschaftsprojekts begriffen. Die Perspektive unterscheidet sich grundlegend

von staatszentristischen Ansätzen, indem sie den Staat nicht als eigenmächtigen

und von den gesellschaftlichen Klassen losgelösten Akteur behandelt sowie die

Konfliktachse nicht zwischen einem homogenen Staat und einer (Zivil-)Gesell-

schaft verlaufen sieht. Die von der AKP fortgeführte neoliberale Politik wird als

eine Rücknahme parlamentarisch-demokratischer Entscheidungsmechanismen

und sozialer Rechte subalterner Klassen bestimmt. Im Gegensatz zum staats-

zentristischen Ansatz, der der politischen Dynamik einen über die autoritäre

Staatstradition vermittelten Kulturkampf zugrunde legt, werden Klassen- und

Fraktionskämpfe beziehungsweise Akkumulationsstrategien als treibende Dy-

namik der politischen Entwicklung analysiert. Kapitalismus wird nicht als

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Hegemonie und Kulturkampf

ein a-historischer, dem bürgerlichen Subjekt entspringender Normenkatalog,

sondern als eine Produktionsweise begriffen, die mit strukturellen Machtver-

hältnissen verbunden ist. Ideologie/Kultur – im konkreten Fall Religion – wird

eine hegemoniebildende, legitimatorische, organisierende Rolle in der Durch-

setzung kapitalistischer Entwicklungsinteressen oder – als Sonderfall – eine

kapitalbildende Funktion beigemessen.

3.4.1 Anatolische Bourgeoisie revisited

Eine Vielzahl von Veröffentlichungen aus dieser Theorietradition, die unterschied-

liche Ausprägungen des historischen Materialismus umfasst, untersucht den Un-

ternehmerverband MÜSİAD oder die »islamische Bourgeoisie« und deren Rolle

bei der Formierung des politischen Islam (Balkan/Balkan/Öncü 2015; Çoşar/Yüce-

san-Özdemir 2012; Köse/Öncü 1998; Uzgel/Duru 2009). Wie auch von der staats-

zentristischen Literatur vorgebracht, wird eine Korrespondenz zwischen dem Auf-

stieg des politischen Islam und dem Aufstieg einer Gruppe kapitalistischer Unter-

nehmen seit den 1970er Jahren festgestellt, für die die populären Bezeichnungen

»anatolische Bourgeoisie« und »anatolische Tiger« – letztere stellte eine Parallele

zur Erfolgsgeschichte südostasiatischer Firmen her – in Umlauf kamen. Weite-

re populäre Bezeichnungen waren »islamisches« und »grünes« Kapital. Die Farbe

Grün sollte auf den religiösen Aspekt aufmerksam machen, sie gilt als Symbol des

Islam.

Kritisiert wird die Trennung zwischen einer kleinen bis mittleren »anatoli-

schen« und einer großen »westlichen« oder »Istanbuler« Bourgeoisie mit demHin-

weis, dass diese Trennung hinter die Dynamik der Kapitalakkumulation zurück-

fällt. So startete fast die gesamte große Bourgeoisie der Türkei in »Anatolien« und

verlagerte ihre Investitionen erst im Laufe ihrer Entwicklung in westliche Regio-

nen, da sie dort bessere Verwertungsbedingungen vorfand. Etliche Unternehmen,

die der Fraktion der »anatolischen Bourgeoisie« zugeschlagen wurden, hatten die

gleiche Entwicklungsdynamik durchgemacht und erwirtschafteten einen Großteil

ihres Profits inzwischen im Großraum Istanbul (Sönmez,M. 2009: 180ff.). Als irre-

leitend kritisiert wird auch, kleine undmittlere Unternehmen pauschal der islami-

schen Bourgeoisie zuzuschlagen.Weitere Verbände von kleinen und mittleren Un-

ternehmen, die sich nicht durch die Adaption einer religiösen Ideologie auszeich-

nen, gerieten aus dem Blick (Öztürk 2015).44 Grundlegend ist der Widerspruch zur

Auffassung, wonach die etablierten Unternehmen im Verband TÜSİAD durch den

Staat entstanden seien, dem sie ihre Monopolstellungen verdankten und dessen

autoritäre Eigenschaften sie übernommen hätten, die »anatolische Bourgeoisie«

44 Zu nennen ist der 2003 gegründete Verband TÜRKONFED, der einen Zusammenschluss re-

gionaler Verbände kleiner und mittlerer Firmen bildet, die mit TÜSİAD kooperieren.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 79

bestehend aus mittelständischen Unternehmen dagegen »aus eigener Kraft« oder

gegen den Staat entstanden sei und deshalb liberale und demokratische Eigen-

schaften aufweise. Wie in der Besprechung des staatszentristischen Ansatzes an-

geführt, ist die Herstellung der allgemeinen Bedingungen der Kapitalakkumulati-

on immer auch ein politischer Prozess. Verschiedene Studien konkretisieren die-

ses Argument, indem sie im Einzelnen aufzeigen, welche politischen Mittel einge-

setzt wurden, um die Entwicklung der Bourgeoisie in Anatolien zu fördern (Bora-

tav 2003; Cengiz 2013; Doğan 2009a; Ercan/Tuna 2006; Hoşgör 2015; Öztürk 2010 u.

2015). Sie zeigen auf, dass die Entwicklung der Unternehmerschaft in Abhängigkeit

zur nationalen und internationalen Konjunktur verlief. So herrschte in den 1970ern

ein investorenfreundliches politisches Klima vor, die Zahl neugegründeter kapi-

talistischer Unternehmen nahm rasant zu (Cengiz 2013: 204ff.; Tuna/Güneş 2012:

111).45 Der öffentliche Sektor bediente die Nachfrage der Privatindustrie nach be-

stimmten Vorleistungen zu einem Beschaffungspreis, der zumeist unter den Her-

stellungskosten lag. Wechselkursgarantien des Staates bei ausländischen Krediten

ermöglichten Unternehmern einen Schutz gegen die hohe Inflation, Kursverluste

der Lira wurden aus dem öffentlichen Haushalt beglichen (Boratav 1987: 90).

Aufgrund der Assoziation zahlreicher neu entstandener Unternehmen mit der

islamistischen Bewegung und der Irreführungen, die mit der Bezeichnung »ana-

tolisch« einhergehen, wird in der historisch-materialistischen Forschungslitera-

tur die Bezeichnung »islamisch« für diese Bourgeoisie bevorzugt. Allerdings wird

mit dieser Bezeichnung nicht eine Vorrangigkeit religiöser Motive gegenüber un-

ternehmerischem Handeln, wie sie in der theologischen These hergestellt wird,

verbunden. Verschiedene Studien widerlegen die These, dass der Islam oder eine

bestimmte Form des Islam eine entscheidende Rolle spielte, insofern er die Un-

ternehmerschaft in besonderem Maße motiviert und die Herausbildung eines »is-

lamischen Calvinismus« (ESI 2005) befördert haben soll. Über den Vergleich zwi-

schen der jüngeren kapitalistischen Entwicklungsgeschichte verschiedener Städte

wird aufgezeigt, dass die Bourgeoisie sich auch in säkular geprägten Städten im

gleichen Zeitraum auf der Grundlage vergleichbarer Bedingungen ohne religiöse

Motive entwickelte (Tok 2011). Doğan legt indes dar, dass von wenigen konserva-

tiv-islamischen Firmen abgesehen, deren Gründung vor die 1980er Jahre zurück-

reicht und die schon länger zu den etablierten Unternehmen gehörten, mehr als

die Hälfte der »islamischen« Unternehmen erst im Zusammenhang mit der Neoli-

beralisierung entstanden, die durch Liberalisierung und Deregulierung von grenz-

überschreitendem Handel und Investitionen sowie Privatisierung öffentlicher Un-

ternehmen gekennzeichnet ist. Sie fingen häufig im exportorientierten Textilsektor

45 Eine ausführlichere Besprechung der politisch-ökonomischen Bedingungen für die Entwick-

lung dieser Unternehmen in Verschränkung mit der Religion erfolgt in Kapitel 5.4.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Hegemonie und Kulturkampf

an, um von dort in neue Sektoren sowie ins Ausland zu expandieren. Die Verwer-

tung des städtischen Raums und die Privatisierung kommunaler Dienstleistun-

gen bildeten demzufolge weitere herausragende Mittel zur Kapitalakkumulation,

die ab den 1980er Jahren dem Unternehmertum auch in den islamistisch regierten

Kommunen ein schnelles Wachstum ermöglichte. Die Wahlsiege der Wohlfahrts-

partei in den Großstädten Istanbul und Ankara 1994 fielen schon in eine Phase,

in der die größeren Firmen, die für den globalen Markt produzierten, innerhalb

von MÜSİAD tonangebend geworden waren (Doğan 2009a: 289ff.; Ders. 2011: 73).

Weitere Studien zeigen auf, dass unter der AKP insbesondere die Förderung des

Bausektors vielen dieser Firmen ein enormesWachstum ermöglichte. Sie erhielten

günstige Kredite von den staatlichen Banken, profitierten von den relativ günstigen

internationalen Krediten und der tieferen Integration in den Weltmarkt (Sönmez,

M. 2009: 183; Ertuğrul 2009). In den besonders schnell gewachsenen Stadtbezirken

organisiere sich ferner über die AKP eine lokale Bourgeoisie, die das Führungs-

personal der Partei stelle. Diese Bourgeoisie, die zu einem erheblichen Teil älteren

Generationen von Binnenarbeitsmigranten entstamme, nutze die Opportunitäten,

die die Partei biete, wie den Zugang zur kommunalen Infrastruktur, Beziehungen

in Behörden und zur nationalen Regierung (Balaban 2013: 45ff.; Doğan 2016: 258f.).

Eine Studie zur mittelanatolischen Stadt Kayseri, die als Vorzeigemodell für

den »islamischen Calvinismus« fungierte, setzt sich systematisch mit der theologi-

schenThese, die einemotivierende Rolle der Religion für die Unternehmer behaup-

tet, auseinander (Cengiz 2013). Die Studie demonstriert, wie schematisch verkehrt

die Vorstellung von einem unterentwickelten anatolischen Hinterland ist, das vom

Kemalismus vernachlässigt wurde. Nach Cengiz war Kayseri an der Wende vom

19. zum 20. Jahrhundert eine kosmopolitische und ökonomisch dynamische Me-

tropole. Der Genozid an der christlichen Bevölkerung Anatoliens setzte dem Kos-

mopolitismus ein Ende, der Erste Weltkrieg und die Weltwirtschaftskrise lähmten

die wirtschaftliche Entwicklung. Doch schon 1934 wurde im Rahmen des ersten

Fünfjahresplans der Republik die größte Baumwollspinnerei des Landes in Kayseri

gegründet. 1927 wurde die Stadt an das Schienennetz angeschlossen, dadurch der

Transport von Rohstoffen und Waren erheblich erleichtert. Die Gründung staats-

eigener Betriebe ab den 1930er Jahren ermöglichte in verschiedenen technischen

Bereichen die Ausbildung von Fachkräften, die zwei bis drei Jahrzehnte später zu

Gründern derjenigen Unternehmen gehören sollten, die der staatszentristischen

Legende nach ohne staatliche Unterstützung emporgekommen waren. Ohne die

hohen Zölle in der Phase der Importsubstitution wären die ersten Fabrikanten,

die in den 1950ern Textilproduktionsstätten mit veralteter Technologie gründeten,

nicht konkurrenzfähig gewesen. Der industriellen Entwicklung zum endgültigen

Durchbruch verhalf die Özal-Periode nach 1980. Die späteren »anatolischen Ti-

ger« aus Kayseri überstanden die schwere Schuldenkrise Ende der 1970er und er-

hielten öffentliche Förderkredite zu Sonderkonditionen. Anlaufschwierigkeiten der

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 81

1970er bedingt durch Engpässe in der Rohstoff- und Energieversorgung wurden

auf nationaler Ebene behoben. Wie auch in der ESI-Studie angeführt, waren es in

der Landwirtschaft ebenso wie in der Industrieproduktion öffentliche Kredite für

Investitionen, andere Subventionsformen, Zölle und der öffentliche Ausbau von

Infrastrukturen (Straßen, Schienen, Depots, Warensammel- und Verteilungsnet-

ze, Produktionsstätten etc.), mit denen die private Kapitalakkumulation gefördert

wurde. Schließlich zogen diese Unternehmen Vorteile aus der 1996 in Kraft getre-

tenen Zollunion mit der EU (vgl. ESI 2005: 15).

Ihren gegenwärtigen Status als industriell entwickelte Region verdankt die

Stadt Kayseri, die als beispielhafte Entwicklungsstätte der anatolisch-musli-

mischen Bourgeoisie und des islamischen Calvinismus gehandelt wurde, also

einer 80-jährigen Förderung. Cengiz betont, dass hierbei die Religion erst in

der jüngeren Phase, nach 1980, eine Rolle zu spielen begann. Demzufolge fand

keine Verwandlung von mit religiösen Motivationen ausgestatteten Akteuren zu

Kapitalisten statt, vielmehr griffen ehrgeizige Unternehmer auf die Religion, auf

religiös durchwirkte Organisations- und Beziehungsformen zu, um ihr Wirken

in einen breiteren Rahmen zu stellen und ihre gesellschaftliche Position zu le-

gitimieren. Weitere Einblicke in die industrielle Entwicklungsgeschichte stellen

die aus Selbstdarstellungen von Unternehmern gewonnene These infrage, dass

dem Aufstieg der »anatolischen Tiger« die Bildung von Netzwerken horizontaler

Solidarität in nach 1980 neu entstandenen Produktionsnischen zugrunde lag.

Demzufolge hatte die »anatolische Bourgeoisie« sich gegenseitig gestützt, um

gegen die etablierte Bourgeoisie zu bestehen (Buğra 1998), der Islam habe den

in die urbanen Zentren wandernden Unternehmern mit ländlichen Wurzeln in

einer »fremden und feindlichen Welt« dazu verholfen, Verbindlichkeit herzustel-

len und gegenseitiges Vertrauen aufzubauen, wodurch ökonomische Aktivitäten

erleichtert oder erst ermöglicht worden seien (Kuran 1995). Cengiz rekonstruiert

eine Geschichte gegenseitigen Betrugs unter den Fabrikanten, deren Beziehungen

untereinander durch Konkurrenz und Neid geprägt gewesen sei. Von wenigen

Ausnahmen solidarischen Handelns abgesehen, die auf individuelle Initiativen

zurückgingen und keine regelhaften Muster erkennen ließen, habe ein Prozess

des Aussiebens stattgefunden, an dessen Ende einige wenige der ursprünglichen

Unternehmer übrig geblieben seien.46 Während nach außen ein Bild vermittelt

46 Detailliert nachgezeichnetwird dies anhandderGeschichte einer Kabelfabrik (HES), die 1974

als Kollektivgründung von 832 Partnern – allesamt Einwohner des Dorfes Hacılar – starte-

te, bis zuletzt nur noch zwei Haupteigentümer übrig blieben, die die anderen mit allerlei

Tricks hinausgedrängt hatten. Bei näherer Betrachtung entpuppt sich der kapitalistische Er-

folg des Unternehmens als ein Verdrängungswettbewerb, bei dem niemand dem anderen

etwas gönnt (Cengiz 2013: 280ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Hegemonie und Kulturkampf

werde, wonach der Prozess der Industrialisierung durch unternehmerische Soli-

darität gekennzeichnet war, gäben Einblicke hinter die Fassade zu erkennen, dass

das solidarische Ideal nicht der Realität entsprach (Cengiz 2013: 280ff.).

3.4.2 Religion als Medium und Ressource

Die Thematisierung der Beziehungen zwischen den Klassen bildet in histo-

risch-materialistischen Ansätzen eine zentrale Differenz zu weberianischen

Ansätzen, in denen Ethik als ein Kampf des Kapitalisten mit sich selbst, innere

moralische Schranken oder kulturelle Hemmnisse zu überwinden, thematisiert

wird, die Rolle von Ethik in den Beziehungen zwischen den Klassen – im Prozess

der Aneignung der Mehrarbeit – dagegen unterbelichtet bleibt. Historisch-ma-

terialistische Studien beschreiben, wie die Religion in diesen Beziehungen als

Medium zur Erzeugung kultureller Hegemonie fungiert. Untersuchungen zu

kleinen und mittleren Betrieben zeigen auf, dass Unternehmer wie Arbeiter im

persönlichen Kontakt auf religiöse Weltanschauungen zugreifen, um Arbeitsange-

legenheiten zu verhandeln. Der Griff zur Religion verhindere die Thematisierung

struktureller Hierarchien zugunsten eines »utopischen Kompromisses« (Durak

2011: 128), in dem Unternehmer und Arbeiter als Gleiche erscheinten. Anderweitig

hergestellte kulturelle Nähe, die Abstammung vom gleichen Ort, nicht selten

auch verwandtschaftliche Beziehungen bildeten ein Netz gegenseitiger Verpflich-

tungen aus (Cengiz 2013: 332). Als Grundlage für die Aktivierung dieser Medien

oder Vermittlungsinstanzen wird in diesen Ansätzen die Desorganisierung der

ArbeiterInnen durch massenhafte Verfolgung ihrer Intellektuellen begleitet von

restriktiven Gesetzen gegen gewerkschaftliche Organisierung mit dem 1980er

Militärputsch thematisiert, der die Zurückdrängung kollektiver Handlungsfähig-

keit der ArbeiterInnen erwirkte. Informalität wird als zentraler Faktor für den

Bedeutungsgewinn der Religion in der Regulierung der Beziehungen zwischen

den Klassen identifiziert. Auf diesen Zusammenhang werde ich in der späteren

Diskussion zur Bestimmung der Rolle der Religion im Projekt der AKP näher

eingehen.

Zum historisch-materialistischen Ansatz gehört auch die Bestimmung von Re-

ligion als organisationelle Ressource, die eine netzwerkbildende Funktion für Un-

ternehmer erfülle. Cengiz sieht die Attraktivität der in den 1990er Jahren an Po-

pularität gewinnenden islamischen Gemeinschaften für die Unternehmer in der

Bildung von sozialen Netzwerken (Cengiz 2013). Über den religiösen Aspekt hin-

aus seien die Gemeinschaften in die Organisation politischer und ökonomischer

Aktivitäten involviert und böten eine Plattform oder Börse für geschäftliche Kon-

takte. Diese Form könne bis zur Symbiose zwischen Gemeinschaften und poli-

tischen Funktionären reichen. Dargelegt wird somit, dass sich die Bourgeoisie

parallel zu ihrem ökonomischen Aufstieg nicht nur in Verbänden und politischen

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 83

Parteien, sondern auch in anderen Formen wie informellen Gemeinschaften und

formellen Vereinen organisiert, die ihr weitere Möglichkeiten der Einflussnahme

auf das politische und kulturelle Leben eröffnen. Insbesondere im Zuge der neo-

liberalen Privatisierungspolitik träten die Finanzierung von Schulen, Moscheen,

Gesundheitszentren, die Vergabe von Stipendien und Organisierung von Armen-

hilfe hervor, wodurch sie ihren gesellschaftlichen Einfluss festigen könne (Doğan

2009a). Ferner wird ein psychologischer Faktor hervorgehoben. Die Spenden, die

die Gemeinschaften einsammeln, und die Einbettung von Handlungen in religiöse

Deutungen verschafften den gläubigen Unternehmern eine gewisse Erleichterung

angesichts der täglichen Konfrontation mit Geldgeschäften, die ihnen moralische

Probleme bereiteten. Religiöse Handlungen verschafften ihnen das Gefühl von Tu-

gendhaftigkeit und Anständigkeit in einer »schmutzigen« Geschäftswelt, die sie

zu Handlungen zwinge, hinter denen sie moralisch zumindest teilweise nicht ste-

hen konnten. Sie fungierten ebenso wie andere religiöse Instanzen als Mittler, die

Widersprüche zwischen religiösen Überzeugungen und zuwiderlaufenden alltäg-

lichen Praktiken befriedeten. Dies könne durch eine Fatwa oder eine Billigung ge-

schehen, die von einer religiösen Autorität ausgesprochen werde, so zum Beispiel

zwecks Legitimierung verzinster Kredite (Cengiz 2013: 362ff.). Die Verbindung re-

ligiöser Gemeinschaften zur Bourgeoisie wird vor diesem Hintergrund begriffen

als ideologische und organisationelle Ressource, die auch eine psychologische Be-

deutung einnehmen kann.

Die Netzwerkthese knüpft an eine ältere Studie von Ayşe Buğra47 an, die mit

Blick auf MÜSİAD das Entstehen einer islamischen Subökonomie konstatierte, zu

der sie auch Marketingstrategien zählte, die mit Bezug auf die Religion die Vor-

züge bestimmter Waren anpriesen. Neben der »muslimischen« Kleidung und den

nach bestimmten Regeln zubereiteten »halal« Lebensmitteln umfasse die Palette

alle erdenklichen Konsumgüter, die mit islamischen Symbolen versehen wurden.

Der Slogan, dass »auchMuslime es verdient haben, gut zu leben«, untermauere das

Bemühen, eine Kompatibilität zwischen Glauben und kapitalistischer Lebensweise

herzustellen. Buğra hebt den exkludierenden Charakter dieser Verschränkung von

Marketing und islamischer Identitätsbildung hervor:

»Der Islam erscheint als eine wichtige Ressource, um den Marktanteil der Mit-

gliedsunternehmen von MÜSİAD zu erhöhen […] Die Mobilisierung dieses Typs

von Kapital basiert signifikant auf personalen, informellen Beziehungen, die

weitgehend auf kulturellen Identitäten beruhen, die daran ausgerichtet sind,

47 Ayşe Buğra war eine der ersten, die eine Studie über MÜSİAD veröffentlichte. Sie verfolgt

keinen historisch-materialistischen, sondern einen staatszentristischen Ansatz. Ihre Arbeit

wird trotzdem an dieser Stelle unter Bezug auf ihre empirischen Ergebnisse angeführt.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Hegemonie und Kulturkampf

die Nicht-Religiösen auszuschließen wie auch die Religiösen einzuschließen.«

(Buğra 1998: 532, Übersetzung E.B.)

3.4.3 Religion als Herrschaftstechnik und Kohäsionsmittel

Eine weitere Position im Rahmen des historisch-materialistischen Ansatzes

begreift das AKP-Projekt als neoliberalen Populismus, konzipiert als eine Herr-

schaftstechnik, die das Lokale (Islam) über die AKP mit dem Globalen (Neolibe-

ralismus) verbindet. Die AKP erscheint in diesem Licht als lokale Vertreterin der

globalen Partei des Neoliberalismus. Ähnlich wie in der Säkularisierungsthese

diskutiert, wird der Zugriff auf islamische Muster als instrumentell gewertet,

um Herrschaft zu begründen (Yıldırım 2009). Religion wird als Instrument

zur Beherrschung subalterner Klassen, als identitätsbildendes Mittel zur Über-

brückung von Klassenspaltungen und Herstellung nationaler Einheit sowie als

hegemonialer Diskurs konzipiert. Diese Perspektive schließt an das Argument

an, wonach die neoliberale Transformation nach dem Militärputsch von 1980

eine strukturelle Begrenzung von Politik auf ein Mittel zur Generierung von

Zustimmung für die Dominanz des Kapitals (Güveloğlu 2004; Türk 2004) und eine

Verschiebung politischer Auseinandersetzungen auf das außer-ökonomische Feld

der Identitätspolitiken anstrebte (Akça 2014; Yalman 2002).

Aus den Arbeiten, die die Religion als Mittel zur Kohäsion begreifen, sticht die

Interpretation von Cenk Saraçoğlu hervor, der das Nichtaufgreifen des islamisti-

schen Diskurses durch die AKP in ihren Anfangsjahren als taktisches Manöver ein-

schätzt, um Skeptiker zu überzeugen, dass sie sich von den islamistischen Zielen

der Milli Görüş Bewegung abgewandt hatte (Saraçoğlu 2011). Die AKP habe Ver-

trauen zu den internationalen Bündnispartnern aufbauen und die nicht nur im

Inland vorhandenen Bedenken zerstreuen müssen, die Partei könnte insgeheim

eine islamistische und antidemokratische Agenda verfolgen und die von der Mil-

li Görüş Bewegung Mitte der 1990er Jahre bereits einmal ausgelöste Krise inner-

halb des bürgerlichen Machtblocks erneut provozieren, als die mit ihr assoziierten

Kapitalgruppen die Dominanz des etablierten Finanzkapitals infrage stellten (vgl.

Doğan 2009a). Saraçoğlu thematisiert das Scheitern des Kemalismus an der Ar-

tikulation eines tragfähigen Hegemonieprojekts als Voraussetzung für den Erfolg

der AKP, die bewusst nur bestimmte Aspekte der diskursiven Strategie der Milli

Görüş Bewegung fortsetzte. Sie kanalisierte die in Krisenzeiten stärker werdende

Unzufriedenheit mit dem bestehenden System gegen die angeblich volksfremde

und egoistische Elite, mit der der Kemalismus und die CHP identifiziert wurden.

Das Anprangern eines unmoralischen Materialismus des Finanzkapitals gehörte

ebenfalls dieser Strategie an. Als qualitative Neuerung der AKP sieht Saraçoğlu die

Artikulation eines islamischen Konservatismus an, der die Definition der Nation

von einer ethnischen zu einer religiös-konservativen Fundierung verschiebt und

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 85

dabei auf eine »glorreiche« osmanische Vergangenheit rekurriert. Durch die Her-

vorhebung einer gemeinsamen Unterdrückungsgeschichte durch den Kemalismus

und den Rekurs auf eine verbindende islamische Identität solle die ethnische Spal-

tung zwischen Türken und Kurden überwundenwerden.Die Religion ist aus dieser

Sicht ein ideologisches Mittel zur Herstellung nationaler Einheit und Einhegung

der säkularen kurdischen Bewegung und ihrer Autonomieziele.

3.4.4 Faubourgeoisie

Einen besonderenWeg in der Bestimmung des Verhältnisses zwischen politischem

Islam und den gesellschaftlichen Klassen beschreitet Utku Balaban, der den poli-

tischen Islam in Verbindung zu einer relativ eigenständigen Klasse bringt, die er

über eine theoretische Explikation des Akkumulationsprozesses bestimmt (Bala-

ban 2013). Die informelle und dezentralisierte Produktionsstruktur in der Türkei

bedinge, dass eine Mittelklasse zwischen der Bourgeoisie und dem Proletariat ent-

standen sei, die Kontrolle über einen erheblichen Teil der Arbeitskräfte ausübe.

Diese Klasse, die Balaban mit Referenz auf Henri Pirenne als Faubourgeoisie be-

zeichnet und auf der gleichen Ebene mit dem Kleinbürgertum und der Technokra-

tie als eine dritte Mittelklasse ansiedelt, definiert er über ihre Funktion im globa-

len Kreislauf der Kapitalverwertung.48 Die Faubourgeoisie nehme in der Verwand-

lung von produktivemKapital zuWarenkapital eine entscheidende Stellung ein. Als

Mitglieder dieser Klasse bestimmt Balaban anhand empirischer Erhebungen in Is-

tanbul vornehmlich Handwerksbetriebe, kleine Händler, Ladenbesitzer, Haus- und

Wohnungsvermieter. Zu ihr gehörten aber auch informelle Arbeitskraftvermittler,

die dafür sorgten, dass Arbeitskräfte dort eingesetzt werden können, wo sie ak-

tuell gebraucht werden. Als typische Wirkungsstätten dieser Vermittler führt er

die zahllosen Ateliers in der Textilproduktion an, die je nach Auftragslage zehn-

tausende Arbeitskräfte kurzfristig »einstellen« und wieder »entlassen« könnten.

Ähnliches gelte im Bausektor und im kleinsten Maßstab für Heimarbeit, die in ei-

ner Art Verlagssystem organisiert sei (ebd.: 35f.). Nach Balaban zieht diese Klasse

48 Balaban referiert Pirenne, der die mittelalterliche Stadt als historische Entwicklungsstätte

der Bourgeoisie untersuchte. Demzufolge bezog die Bourgeoisie ihre Bezeichnung aus dem

französischen Wort »bourg«, also dem mittelalterlichen »Städtchen«. Die »ursprüngliche«

Bourgeoisie habe sich als die Klasse konstituiert, die innerhalb der Stadt(mauern) angesie-

delt war. Eine nähere Betrachtung der proto-industriellen Entwicklung dieser Städte liefere

Hinweise, dass sich im Laufe der Zeit eine »Vorstadt« – »faubourg« – herausbildete, in der

sich Händler und Handwerker ansiedelten, die Produktion und Handel organisierten, wäh-

rend die Bourgeoisie in den Städten den Finanz kontrollierte (Balaban 2013: 39f.). Die Be-

zeichnung Faubourgeoisie folgt dieser Beschreibung, die sie für die Gegenwart nutzbar zu

machen versucht.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Hegemonie und Kulturkampf

einen besonderen Vorteil aus ihrer Stellung im Prozess der Kapitalverwertung, in-

sofern ihre Mitglieder sich in unmittelbarer räumlicher und biographischer Nähe

zu den ArbeiterInnen, die zumgrößten Teil aus BinnenmigrantInnen bestehen, be-

fänden. Die Mitglieder der Faubourgeoisie lebten in den Arbeitervierteln und die

meisten könnten als soziale Aufsteiger identifiziert werden. Sie gehörten früheren

Generationen von ArbeitsmigrantInnen an, die die Lebensgestaltung der späteren

Generationen – ihre Wünsche, Sorgen und Nöte – noch aus eigener Erfahrung gut

kennten.49 Die Nähe bedinge Präsenz im gesamten Alltag, nicht nur in der Pro-

duktionsstätte, sondern auch an den Orten der Reproduktion (Freizeit, Konsum,

Wohnen), wodurch das Netz der Kontrolle über die Arbeiter(-viertel) sehr dicht ge-

woben sei (ebd.: 45ff.). Der politische Islam gebe dieser Kontrolle nicht nur ihre

ideologische Gestalt, vielmehr habe diese Klasse den Diskurs des politischen Is-

lam adaptiert, um ideologische Kontrolle über das Proletariat beziehungsweise die

sich im Proletarisierungsprozess befindlichen Millionen an BinnenmigrantInnen

aus der Bauernschaft herzustellen. Aus dieser Kontrolle beziehe sie die Macht, mit

der Bourgeoisie über einen größeren Anteil am Mehrwert verhandeln zu können.

Die Bourgeoisie definiert Balaban in Abgrenzung zur Faubourgeoisie über die Fä-

higkeit, den Preis der produzierten Ware auf dem globalen Markt bestimmen zu

können.

In gewisser Weise konzipiert Balaban die Faubourgeoisie also als subalterne

Bourgeoisie, während er gleichzeitig eine Analogie zur Fraktionierung zwischen

Finanzkapital und anderen Kapitalfraktionen herstellt. Zur Faubourgeoisie zählt

er auch größere Fabrikanten, die als Auftragsfertiger (Contract Manufacturer) an

einem Ende der globalen Wertschöpfungskette stehen. Nach Balaban ist die Fau-

bourgeoisie eine Klasse, die im globalen Maßstab überall dort auftaucht, wo eine

ähnlich dezentralisierte und informelle Produktionsstruktur, die eine große Mas-

se an Arbeitskräften einschließt, existiert. Explizit verweist er auf das Entstehen

undWirken dieser Klasse in China, die dort einen chinesischen Nationalismus ad-

aptiert habe, während sie in den früh entwickelten Industrieländern nicht mehr

oder kaum präsent sei. Letzteres bedinge, dass die Formierung dieser Klasse bisher

theoretisch nicht erfasst wurde. Sie wurde verkannt, weil nach wie vor die frühen

49 Cengiz kommt in seiner Studie über die Entwicklung der Bourgeoisie in Kayseri zu einem

ähnlichen Befund. Insbesondere die ältere Generation der Unternehmer kenne die Abläufe

des Produktionsprozesses, die Arbeitsbedingungen, Sorgen und Nöte, Gefühle und Denk-

weise der Arbeiter aus eigener Erfahrung. Es gelinge ihnen deshalb, die Arbeiter besser zu

kontrollieren und zu motivieren. Zugleich hätten sie ein scharfes Bewusstsein im Hinblick

auf ihre neue Klassenposition entwickelt. Ungleichheit verteidigten sie als natürliche Ord-

nung, die sie wortreich mit Allegorien aus dem alltäglichen Leben unterlegten, ohne ihre

Klassenposition zur Schau zu tragen. Ihre Kleidung, Rede- und Verhaltensweisen befänden

sich in Nähe zur Arbeiterschaft (Cengiz 2013: 311ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 87

Industriezentren die empirische Grundlage für die klassentheoretische Wissens-

produktion bildeten. Schließlich sei die spezifische und konjunkturelle Prägung

des politischen Islam in der Türkei durch die Bedürfnisse dieser Klasse bestimmt,

deren Entstehen zwar im globalen Maßstab beobachtet werden könne, deren un-

mittelbare Reproduktionsbasis aber der Nationalstaat sei. Infolgedessen sei der

politische Islam auch keine internationale beziehungsweise länderübergreifende

Bewegung, die Klassengrundlage des politischen Islam müsse für jeden nationa-

len Raum im Einzelnen bestimmt werden. Dass der politische Islam die Ideologie

der Faubourgeoisie in der Türkei bilde, bedeute nicht, dass dies auch in anderen

Ländern der Fall sein müsse.

Der Verhandlungsprozess und die Entwicklungsdynamik der Faubourgeoisie,

von der einige Mitglieder nach und nach zur Bourgeoisie aufgestiegen seien, be-

stimmen nach Balaban seit geraumer Zeit die politischen Kämpfe des Landes. Par-

allel zu ihrem Kampf mit der Bourgeoisie ringe die Faubourgeoisie auch mit dem

Kleinbürgertum, der historischen Trägerin bürgerlicher Hegemonie, das inzwi-

schen erheblich geschwächt und von der Faubourgeoisie abgelöst worden sei. Nach

Balaban präge der Kemalismus die Ideologie des Kleinbürgertums, das sich aus

klassischen Intellektuellen – Akademiker, Künstler, Journalisten,Werbefachleute –

zusammensetze und deren Rolle im Kreislauf des Kapitals darin bestehe, den Ver-

wandlungsprozess von Warenkapital in Geldkapital zu ermöglichen. Balaban stellt

also eine Korrespondenz zwischen ideologischen Friktionen, Klassenakteuren und

Berufsgruppen her. Abweichend von der bisher besprochenen Literatur sieht er die

hauptsächliche Konfliktachse nicht innerhalb der Bourgeoisie, also zwischen zwei

Fraktionen der Bourgeoisie repräsentiert durch MÜSİAD und TÜSİAD verlaufen,

sondern zwischen zwei relativ eigenständigen Klassen. Die Innovation seines An-

satzes besteht darin, Zwischenklassen in die historisch-materialistische Analyse

einzuführen, die in Bezug auf die Türkei dazu tendiert, in der Analyse von Kräfte-

verhältnissen nur zwei antagonistische Hauptklassen zu kennen: die Bourgeoisie

und das Proletariat.

3.4.5 Kemalismus

Der politische Islam wird also in der Regel als eine Bewegung der Bourgeoisie

oder einer mit ihr assoziierten beziehungsweise konkurrierenden Mittelklasse be-

griffen. Im Gegensatz zur staatszentristischen Literatur bemerkenswert vernach-

lässigt wird in historisch-materialistischen Ansätzen die Auseinandersetzung mit

dem Kemalismus in Verbindung zu den gesellschaftlichen Klassen. Während in

manchen Arbeiten der Kemalismus mit dem Staat identifiziert wird (Cengiz 2013:

165), allerdings ohne eine tragende theoretische Rolle zu erhalten, oder wie bei Sa-

raçoğlu auf der ideologischen Ebene als gescheitertes Hegemonieprojekt der Bour-

geoisie begriffen wird, thematisieren nur wenige Autoren seine Verbindung zu den

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Hegemonie und Kulturkampf

Klassen mit der gleichen Bestimmtheit wie beim politischen Islam (Oğurlu/Öncü

2015; Öztürk 2015). Neben Balaban, der den Kemalismus dem Kleinbürgertum zu-

rechnet, gehört zu diesen Autoren Sungur Savran, der den Kemalismus so wie in

den staatszentristischen Ansätzen mit einer »westlich-laizistischen« Fraktion des

Kapitals zusammenbringt. Allerdings fasst er diese Verbindung nicht als Ausdruck

einer ›a-normalen‹ kapitalistischen Entwicklung, in der der Kemalismus den Staat

symbolisiert, sondern als Folge einer sich bereits im 19. Jahrhundert herauskris-

tallisierenden strategischen Entscheidung der Bourgeoisie, einen Anschluss an die

europäischen Akkumulationszentren herzustellen. Nicht die Bourgeoisie ist hier

dem Kemalismus untergeordnet, sondern der Kemalismus wird als eine Bewegung

der Bourgeoisie gesehen, die zur Verwirklichung ihrer Entwicklungsziele ein um-

fassendes kulturelles Reformprogramm durchsetzte, das auch eine Entscheidung

für den Laizismus beinhaltete (Savran 2015).

3.4.6 Islamismus als eigenständige Klassenbewegung

Eine Abweichung von diesen Auffassungen, die den politischen Islam über die Ver-

mittlung zu den besitzenden Klassen begreifen, stellt eine zweite besondere Her-

angehensweise dar, die von Ergin Yıldızoğlu vorgebracht wird, der den politischen

Islam unabhängig von der islamischen Bourgeoisie oder Mittelklasse als eigen-

ständige Klasse definiert, die keine materiellen, wohl aber symbolische Produkti-

onsmittel besitze (Yıldızoğlu 2016: 121f.). Das symbolische Mittel dieser Klasse be-

stehe aus der Kontrolle über religiösesWissen, über das sie sich Zugang zur gesell-

schaftlichen Mehrarbeit beziehungsweise zu materiellen Mitteln verschaffe. Dass

die Kontrolle über die Religion mittelbar die materielle Reproduktionsgrundlage

dieser Klasse bilde, ohne selbst materiell zu sein, bedinge, dass sie das Bewusstsein

einer Klasse entwickele. Um ihre Reproduktion zu sichern, versuche die die Klasse

anführende Fraktion, die Yıldızoğlu als muslimische Intelligenzija bezeichnet, die

Regulation der gesellschaftlichen Produktions- und Reproduktionsbeziehungen in

Übereinstimmung zur Reproduktion ihres symbolischen Mittels – der Religion –

zu bringen.Die AKP sei die Vollzieherin dieses Prozesses oder Programms, der sich

als Kulturkampf realisiere und dessen Kern aus dem Aufbau eines biopolitischen

Regimes bestehe. Darunter falle die biologische Reproduktion durch Kontrolle der

Familie, der sexuellen Praktiken, der Ästhetik der Körper (Kleiderordnungen) sowie

der Raum-Zeit-Koordinaten durch Festlegung von Gebetsstunden und Orten. Die-

se Klasse bringe zudem Netzwerke und Organisationen hervor, die über verschie-

dene Wege – öffentliche Subventionen und Aufträge, Steuererleichterungen, pri-

vate Spenden – sich die gesellschaftliche Mehrarbeit aneigneten. Die Originalität

dieser Überlegung, die nicht in theoretisch ausgearbeiteter Form vorliegt, besteht

darin, die Dynamiken des kulturellen Projekts der AKP – eine sukzessive Islami-

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 89

sierung aller Lebensbereiche – als von eigenständigen Klasseninteressen getrieben

zu erfassen.

3.4.7 Kritik der Klassenkampfthese

Der historisch-materialistische Ansatz fragt nach der materiellen Reproduktions-

grundlage gesellschaftlicher Akteure. Für die Bourgeoisie wird diese Grundlage in

der Aneignung des gesellschaftlichen Mehrwerts ausgemacht, verbunden mit der

Verfügungsgewalt über die Produktionsmittel, die ihre Vormachtstellung begrün-

det. Die Frage, wie die Rolle der Religion für das politische Projekt der AKP im

Verhältnis zu den gesellschaftlichen Klassen begriffen werden kann, beantworten

historisch-materialistische Ansätze unter dieser Voraussetzung damit, dass sich

die AKP der Religion bedient, um die Vormachtstellung der Bourgeoisie ideolo-

gisch zu festigen.Religionwird nicht primär als a-politische kulturelle Formwie im

staatszentristischen Ansatz, sondern als politisiertes Mittel zur Überbrückung von

Klassenspaltungen und Herstellung von Hegemonie begriffen. Konzeptuell kommt

der Religion eine nachgeordnete Rolle zu, sie verfügt über keine eigenständige Dy-

namik, fungiert nicht als Motivatorin oder Modifikatorin unternehmerischer In-

itiative. Ihre Bedeutung gewinnt sie durch den Wert, den ihr die Mitglieder der

herrschenden Klassen in der Erfüllung der Aufgabe der Hegemoniebildung sowie

hinsichtlich organisationeller und psychologischer Bedürfnisse beimessen. Diese

Auffassung impliziert eine einseitige Beziehung zwischen den herrschenden Klas-

sen und der Religion. Nahegelegt wird, dass die herrschenden Klassen die Religion

jeder Zeit wieder fallen lassen können, es in ihrer Hand liegt, über den gesellschaft-

lichen Stellenwert der Religion zu bestimmen. Der Gegebenheit, dass die Religion

institutionell verankert ist und von realen Akteuren getragen wird, deren mate-

rielle Reproduktion an die Reproduktion der Religion beziehungsweise ihrer ge-

sellschaftlichen Bedeutung gekoppelt ist, wird kein oder nur ein geringes Gewicht

beigemessen. Dass die Religion für eine große Zahl von Akteuren selbst ein Re-

produktionsmittel darstellt, sie also eine relativ eigenständige ökonomische Seite

aufweist, wird in der Erfassung ihrer Rolle kaum berücksichtigt. Die gesellschaftli-

che Tragweite der Auseinandersetzung zwischen Islamismus und Kemalismus, die

sich in der Form eines Kulturkonflikts äußert, bleibt damit unterbelichtet.

Einen assoziierten Diskussionspunkt stellt die Trennung zwischen dem Glo-

balen (Kapitalakkumulation oder Neoliberalismus) und dem Lokalen (Kultur) dar.

Einzuwenden ist erstens, dass der Begriff lokal zur Entnennung des Nationalen

beiträgt, die dem neoliberalen Globalisierungsdiskurs entspringt, der die Auflö-

sung des Nationalen propagiert. Da der Bezugspunkt für die diskutierten Ansätze

aber explizit der nationale Raum ist, der bestimmte, durchlässige, konfigurierbare

aber doch vorhandene Grenzen für die analysierten Prozesse – Kapitalakkumula-

tion, Formierung von Klassen und ihrer Kämpfe – absteckt, ist auf dem Begriff

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Hegemonie und Kulturkampf

National zu insistieren. Zweitens schwingt in dem Begriff eine statische und ho-

mogene Vorstellung von Kultur mit: Der Islam erscheint als ein kulturelles Fund-

stück, das die herrschenden Klassen für sich entdecken und instrumentalisieren.

Diesen Einwand berücksichtigt zwar der Ansatz, den sunnitischen Islamismus als

lokalen Signifikanten einer neuen Fraktion der Mittelklassen – der Faubourgeoisie

– zu bestimmen. Nichtsdestotrotz irritiert die Verwendung des Begriffs lokal zur

Charakterisierung des Islam als Ideologie oder Diskurs.

Balaban identifiziert einen spezifischen Klassenakteur, der sich über den po-

litischen Islam politische Geltung verschafft. Anzumerken ist in diesem Zusam-

menhang zunächst, dass die in Abgrenzung zur Faubourgeoisie vorgenommene

Definition der Bourgeoisie über einen speziellen Marktzugang (Bestimmung des

Preises von Waren) wie auch die Zurechnung von Arbeitskraftvermittlern, Laden-

besitzern und Fabrikanten zu ein und derselben Klasse nicht hinreichend begrün-

det ist (vgl. Arslan 2014). Sofern der politische Islam tatsächlich mit distinkten

Klassenakteuren assoziiert sein sollte, die über ihre Stellung im Akkumulations-

prozess identifiziert werden können, stellt sich ferner die Frage, in welcher Bezie-

hung dieser Befund zur kulturellen und politischen Polarisierung steht, die sich

in der Türkei auch räumlich durch die Herausbildung regionaler Schwerpunkte

einzelner Parteien niederschlägt. Balaban übergeht diese Tatsache, wenn er eine

Korrespondenz zwischen ideologischen Friktionen und den Fraktionen der Mittel-

klassen herstellt. Besondere Relevanz für diese Arbeit erlangt dies bei der Abgren-

zung der Faubourgeoisie vom Kleinbürgertum. Die von Balaban angeführte Korre-

spondenz zwischen ideologischer und ökonomischer Position bei der Bestimmung

dieser Fraktionen der Mittelklassen steht einerseits imWiderspruch zur Begeben-

heit, dass der politische Islam durchaus die von Balaban dem Kleinbürgertum zu-

gerechneten Typen von Intellektuellen – Akademiker, Künstler, Journalisten, Wer-

befachleute – integriert. Andererseits steht die Zurechnung imWiderspruch dazu,

dass der Kemalismus in bestimmten Bezirken großer Metropolen wie auch in et-

lichen Provinzen von Akteuren getragen oder unterstützt wird, die Balaban der

Faubourgeoisie – Händler, Ladenbesitzer, Bauunternehmer etc. – zuschlägt. Die-

ser Einwand betrifft auch die kurdische Bewegung und ihre Parteien sowie die vier-

te größere Partei, die proto-faschistische MHP, die in bestimmten Gebieten stark

vertreten sind oder sogar Mehrheiten bilden und dabei maßgeblich von kleinen

Händlern und Ladenbesitzern unterstützt werden (vgl. Uysal/Topak 2010). Wird

der Klassenbestimmung von Balaban Folge geleistet, so lässt sich im Widerspruch

zu seiner These konstatieren, dass Mitglieder der Faubourgeoisie je nach Lokalität

kemalistische, kurdisch-säkulare wie auch andere ideologische Positionen einneh-

men können. Dies steht einerseits im Einklang mit der These, dass es sich um

eine globale Klasse handelt, die unterschiedliche ideologische Erscheinungen auf

nationalstaatlicher Ebene annehmen kann, verweist andererseits aber innerhalb

der nationalstaatlichen Ebene auf Diskrepanzen zwischen Klassenpositionen, wie

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 91

sie von Balaban über den Kapitalverwertungsprozess definiert werden, und poli-

tisch-ideologischen Positionen. Damit erodiert das Konzept, den politischen Islam

als Ideologie der Faubourgeoisie zu bestimmen.

Von der bisherigen Kritik ausgenommen ist der Ansatz von Yıldızoğlu, den

politischen Islam unabhängig von der islamischen Bourgeoisie als eigenständige

Klasse, die keine materiellen, sondern symbolische Produktionsmittel besitzt, zu

definieren. Yıldızoğlu reflektiert, dass die Religion für eine große Zahl von Akteu-

ren ein Reproduktionsmittel darstellt, sie also eine ökonomische Seite aufweist.

Die vorliegende Studie wird einen ähnlichen Ansatz entwickeln, für dessen Präzi-

sierung die Kritik an Yıldızoğlus Ansatz behilflich sein wird. In Yıldızoğlus Ansatz

wirft die Bestimmung dieser Akteure als Mitglieder einer Klasse theoretische Pro-

bleme auf. Zu fragen ist, inwiefern die Verfügung über immaterielle Produktions-

mittel eine Klasse begründen kann und wie das dazugehörige Produktionsverhält-

nis begriffen werden soll, sofern Arbeitskräfte und Besitzer (»Intelligenzija«) des

Produktionsmittels (Religion) sich nicht gegenüber stehen, sondern in eins fallen.

Abstrahiert vom konkreten Gegenstand wird nahegelegt, Netzwerke und Kultur

generell als Produktionsmittel in den Händen ihrer Mitglieder oder Träger zu fas-

sen.Konsequenterweisemüssten dann alle Akteure, die vermittelt über ihre kultur-

schaffende, ideologie- oder wissensproduzierende Kerntätigkeit irgendeine Form

des Einkommens erzielen, als Mitglieder einer eigenständigen Klasse gefasst wer-

den. Akteure, die solchen Tätigkeiten nachgehen aber nicht dem politischen Islam

angehören oder ihm nicht zuarbeiten, müssten als weitere Fraktionen oder Klas-

sen definiert werden. Ideologische Unterschiede und Nähe zu politischen Projek-

ten und nicht die Stellung im Produktions- oder Akkumulationsprozess bildeten

dann die Grundlage für die Bestimmung dieser Klasse(n). Im Zuge einer solchen

Bestimmung müsste ein genauer Begriff zur Bezeichnung dieser Klasse(n) gefun-

den und ihre Beziehung zu den anderen Klassen, zur Bourgeoisie, zum Proletariat,

zur Bauernschaft und möglichen anderen (Mittel-)Klassen, geklärt werden. Eine

derartige Expansion des Klassenbegriffs in die Sphäre der Kultur- und Ideologie-

arbeit birgt das Risiko einer Erosion des Klassenbegriffs. Sie wirft gleichzeitig aber

eine wegweisende hegemonietheoretische Frage bezüglich der Position von Kultur-

schaffenden und Ideologieproduzenten auf, die Gramsci als Intellektuelle fasste:

Wie kann die Position und Bedeutung der intellektuellen Träger eines Hegemonie-

projekts, sofern sie nicht als Mitglieder der Bourgeoisie bestimmt werden können,

begriffen werden, ohne den Klassenbegriff überzustrapazieren?

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Hegemonie und Kulturkampf

3.5 Resümee des Forschungsstands und Präzisierung
der Forschungsfrage

An dieser Stelle sollen nun die Forschungsstränge mit Blick auf die Forschungsfra-

ge, wie die Rolle der Religion für das politische Projekt der AKP zu begreifen ist,

pointiert resümiert werden. Die Diskussion der Literatur zeigt, dass die Beantwor-

tung der Frage sehr voraussetzungsvoll ist. Sie ist mit gesellschaftstheoretischen

Grundsätzen verknüpft und eingebettet in kontroverse, diametral auseinanderlau-

fende Interpretationen der politischen Geschichte des Landes. ImHintergrund der

Kontroverse geht es um die generellere Frage, wie das Verhältnis zwischen poli-

tischen und bürokratischen Akteuren zu den gesellschaftlichen Klassen begriffen

werden kann und welche Rolle Ideologien und kulturelle Praktiken in der Gestal-

tung dieses Verhältnisses spielen.

Im Wesentlichen konnten zwei widerstreitende Ansätze identifiziert werden.

Der erste, der als staatszentristischer Ansatz gekennzeichnet wurde, diskutiert al-

le Fragen aus der Perspektive eines Kampfes zwischen dem Staat und der Gesell-

schaft. Im Rahmen der Kulturkampfthese, die dieser Ansatz hervorgebracht hat,

wird die AKP mit einer konservativ-islamischen Bourgeoisie identifiziert, die die

kulturellen Werte der Mehrheitsbevölkerung repräsentiert und einen neoliberalen

Entwicklungspfad verfolgt, der als emanzipatives Element thematisiert wird. Den

Gegenpart zur AKP bildet eine »kulturell marginale«, säkulare Elite, die sich in

Verteidigung ihrer Privilegien gemeinsam mit einer von ihr protegierten Bour-

geoisie gegen die neoliberale Demokratisierung stemmt. Die Interpretation wur-

de von der politischen Entwicklung nachdrücklich überholt und verwandelte sich

in die Autoritarismusthese, ohne dass die Urheber sich dem theoretisch angelei-

teten Scheitern ihrer Analysen stellten. Die AKP wurde stillschweigend von der

Bourgeoisie gelöst und auf einen von der Gesellschaft isolierten Willen eines Po-

tentaten reduziert. Die theologische These kann dem Staatszentrismus zugeord-

net werden, obgleich sie der Religion ein größeres Gewicht verleiht, indem sie ihr

eine rationalisierende Wirkung auf die Ökonomie und vermittelt darüber auf die

Politik zuschreibt. Der historisch-materialistische Ansatz, der unter dem Sammel-

begriff Klassenkampfthese diskutiert wurde, rückt Klassen- und Fraktionskämpfe

ins analytische Zentrum. Als treibende Dynamik der politischen Entwicklung wird

eine langfristig angelegte Erosion der parlamentarischen Demokratie und sozia-

ler Rechte im Zuge neoliberaler Politik, die von der AKP fortgeführt wurde, be-

stimmt. Während der staatszentristische Ansatz Kultur als Marker für den ewi-

gen Kampf zwischen Staat (autoritäre Kultur) und Gesellschaft (liberale Kultur)

einsetzt, wird Kultur im zweiten Ansatz als politisiertes Mittel begriffen. Ihr wird

eine hegemoniebildende, legitimatorische, organisierende Rolle in der Durchset-

zung kapitalistischer Entwicklungsinteressen oder – als Sonderfall – eine kapital-

bildende Funktion beigemessen. Zwischen den beiden Ansätzen bewegt sich die

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 93

als Säkularisierungsthese gekennzeichnete Interpretation, die säkulare und gläu-

bige Eliten identifiziert, die unterschiedliche kapitalistische Entwicklungswege –

in Nähe zum Staat die ersteren, in Nähe zur Bourgeoisie die letzteren –mit jeweils

unterschiedlichen ideologischen und kulturellen Präferenzen organisieren.

Aus der kritischen Diskussion der Ansätze können folgende vorläufige Schlüsse

für diese Arbeit gezogen werden:

• Das politische Projekt der AKP kann als ein Hegemonieprojekt bestimmt wer-

den, das in den Beziehungen zwischen den Klassen und ihren Fraktionen be-

gründet liegt und in Konkurrenz zu mindestens drei weiteren Hegemoniepro-

jekten steht, deren politische Zentren von der CHP, der MHP und der kurdi-

schen Bewegung gebildet werden.

• Islamismus bezeichnet eine politische Ideologie als integralen Bestandteil eines

Hegemonieprojekts. Den Gegenstand islamistischer Praxis bildet die Gestal-

tung von Weltauffassungen und kulturellen Praktiken durch religiöse Bezüge.

Der Begriff politischer Islam betont den organisierten Willen, religiös herge-

leitete Auffassungen und Praktiken allgemeinverbindlich zu machen.

• Die politische Partei ist eine zentrale, organisierende Trägerin des Projekts, sie

ist jedoch nicht die einzige. Verbände, Institutionen, kulturelle Organisatio-

nen, Netzwerke und soziale Gruppen treten in Verschränkung mit der Partei

als Hegemonieträger auf. Sie nehmen intellektuelle Aufgaben wahr und be-

stimmen mit über die Reichweite des Projekts.

Quer zu den theoretischen Ansätzen konstatieren verschiedene Autoren einen Isla-

misierungsprozess. Im Rahmen des staatszentristischen Ansatzes wird dieser Pro-

zess erst nach Dominantwerden des islamistischen Kulturkampfs als Problem er-

kannt. Zuvor bestimmen essentialistische Interpretationen den Ansatz, durch die

die Islamisierung als natürliche Entfaltung eines ursprünglich-kulturellen Kerns

der Gesellschaft erscheint, der sich gegen den vermeintlich von außen oktroy-

ierten, »fremdartigen« Kemalismus durchsetzt. Nachfolgend dominieren instru-

mentalistische Interpretationen, die zu einer Bagatellisierung der Islamisierung

tendieren, insofern sie sie als Oberflächenphänomen begreifen, hinter dem der

Machtwille eines Potentaten steckt. Aus der Perspektive historisch-materialisti-

scher Ansätze wird die Islamisierung dagegen vorwiegend als nebensächliche Be-

gleiterscheinung im Zuge der Herstellung bürgerlicher Hegemonie begriffen.

Die Kritik an den Auffassungen zur Islamisierung lautet zusammengefasst,

dass der Umstand, wonach die Religion ein zentrales Reproduktionsmittel für ei-

ne signifikante Anzahl an Akteuren geworden ist, die das Hegemonieprojekt der

AKP tragen, durch die Fixierung auf einen Potentaten oder die Bourgeoisie ebenso

unberücksichtigt bleibt wie die Tatsache, dass diese Akteure ihre gesellschaftliche

Stellung sukzessive ausgebaut und gefestigt haben. Dies hat politisch zur Folge,

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Hegemonie und Kulturkampf

dass der Anpassungs- und Assimilationsdruck, der vom konservativen Islamismus

ausgeht, ebenso gering geschätzt wird wie die längerfristigen erzieherischen und

bildenden Auswirkungen der islamistischen Agenda. Folglich bleibt in allen Ansät-

zen auch der Modus Operandi der Islamisierung – der Kulturkampf – unterbe-

stimmt.

Die Dynamik hinter dem Phänomen »Islamisierung« ist bislang unzureichend

bestimmt und erfasst worden. Auf der konzeptuellen Ebene stellt sich das Problem

als Frage nach der Verbindung zwischen Religion, Politik und Ökonomie. Indem

instrumentalistische Ansätze eine prinzipielle Äußerlichkeit konstruieren, können

sie den spezifischen Charakter der Verbindung dieser Elemente nicht adäquat er-

fassen. Zur Bearbeitung des Problems muss die organisatorische und intellektuel-

le Entwicklungsgeschichte des Islamismus in der Türkei aus einer eigenständigen

theoretischen Perspektive, die die materielle Reproduktion der Hegemonieträger

berücksichtigt, rekapituliert werden. Die Frage nach der Rolle der Religion im po-

litischen Projekt der AKP kann vor diesemHintergrund präzisiert und eingegrenzt

werden auf die Entwicklungsgeschichte von Hegemonieträgern unter dem Aspekt

ihrer gesellschaftlichen Reproduktion. Im nächsten Kapitel erfolgt die Begründung

derWahl beziehungsweise der Beibehaltung der hegemonietheoretischen Perspek-

tive, die zunächst nur heuristisch ergriffen worden war.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Teil II – Theoretische Perspektive

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Vorgehen

Verschiedene Autoren haben darauf hingewiesen, dass der fragmenthafte, unabge-

schlossene Charakter von Gramscis Werk, das zum größten Teil unter den schwie-

rigen Bedingungen der faschistischen Haft entstand, eine besondere Offenheit für

Interpretationen aufweist (Candeias 2007; Demirović 2007b; Opratko 2012;Thomas

2009). Die gleichen Begriffe erhalten in neuen Zusammenhängen neue Bedeutun-

gen. Manche Begriffe werden ausformuliert und weiter entwickelt, andere liegen

gelassen. Dies vorausgeschickt, sei betont, dass der folgende Abschnitt keine werk-

kritische Rekonstruktion leisten, sondern in erster Linie die von Gramsci einge-

nommene methodische Perspektive aufgreifen wird. In diesem Zuge werden unter

Berücksichtigung ihrer Entstehungsbedingungen zentrale Begriffe und Konzep-

te, die in der Auseinandersetzung mit dem empirischen Gegenstand dieser Arbeit

herangezogen wurden und mit denen dieTheorierekonstruktion begonnen wurde,

systematisch erörtert.

Im Anschluss an die Darstellung und Diskussion der methodischen Perspekti-

ve und der herangezogenen Konzepte wird die aus der Pendelbewegung zwischen

Empirie und Theorie hervorgegangene Modifikation der Hegemonietheorie dis-

kutiert, die ein genaueres Erfassen des Untersuchungsgegenstands dieser Studie

ermöglichte. Dies bedeutet, dass es sich bei den nachfolgenden Abschnitten schon

um einen theoretischen Ausblick auf die aus der Theorierekonstruktion gewonne-

nen Ergebnisse dieser Studie handelt. Dass diese Fassung der empirischen Diskus-

sion vorangestellt ist, bedeutet nicht, dass zuerst die Theorie entwickelt und dann

die Empirie in sie eingepasst wurde. Das Voranstellen erfolgt, da die Trennung der

theoretischen von der empirischen Diskussion eine strukturiertere Darstellung er-

möglicht: in Auseinandersetzungmit der aktuelleren hegemonietheoretischenDis-

kussion, wie sie schon im Abschnitt zur Säkularisierungsthese begonnen wurde.

Nichtsdestotrotz werde ich in der nachfolgenden Darstellung in Grundzügen auf

die im vorangegangenen Abschnitt bereits skizzierte Forschungsproblematik ein-

gehen und bei der späteren Diskussion des empirischen Falls kenntlich machen,

wie ich zu meinen theoretischen Ergebnissen gelangt bin.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Hegemonie und Kulturkampf

4.1 Hegemonietheorie als methodische Doppelperspektive1

Als grundlegend für den Ansatz von Gramsci erachte ich die Fragestellung, in

welcher Beziehung eine bestimmte gesellschaftliche Gegebenheit zur Produktion

der materiellen Lebensbedingungen, infolgedessen zu den Verhältnissen, in die

die Produktion eingelassen ist, steht. Diese Fragestellung verbindet die Begriffe,

die Gramsci für die politische Analyse rund um das Konzept Hegemonie entwi-

ckelt. Aspekte der Kultur und der Ideologie, allgemeiner der Lebensweise werden

unter der Perspektive betrachtet, wie sie mit der konkreten Organisation der

Produktionsweise(n) verknüpft sind (vgl. Lauggas 2007).2 In Gramscis Hegemo-

nie-Verständnis ist es immer eine in der Anordnung der Produktionsverhältnisse

bestimmbare Klasse, die eine führende Rolle in der Organisierung von Hegemonie

einnimmt (vgl. Demirović 2007b). Der Begriff Hegemonie bringt das Bestreben

zum Ausdruck, eine freiwillige Gefolgschaft anderer Klassen für die Reproduktion

oder Transformation bestehender Produktionsverhältnisse zu erreichen. Für die

herrschenden Klassen bildet die in den Produktionsverhältnissen begründete

Verfügungsgewalt über die Mittel zur materiellen Reproduktion einer Gesellschaft

das Fundament ihrer Vormachtstellung. Eine die kapitalistische Produktionsweise

charakterisierende Form dieser Verfügungsgewalt ist das Privateigentum an den

Produktionsmitteln, die der Bourgeoisie den Zugriff auf die gesellschaftliche

Mehrarbeit – die Ausbeutung der Arbeitskraft – ermöglicht. Auf die Mittel und

Wege der Absicherung dieser Vormachtstellung aus der strategischen Perspektive

ihrer Überwindung richtet sich das Hauptaugenmerk von Gramsci.

Die Überlegungen Gramscis zur historischen Entwicklung und Expansion ei-

ner Klasse gewähren einen geeigneten Einstieg in seine Begriffswelt. Gramsci un-

terscheidet zwischen der ökonomisch-korporativen Phase, in der das Bewusstsein

einer Interessensolidarität zwischen den Mitgliedern einer Klasse vorhanden aber

auf die ökonomische Sphäre begrenzt ist, von der politischen Phase, in der sie die

korporativen Interessen überschreitet und beginnt, die politischen Institutionen

nach ihren allgemeinen Bedürfnissen zu organisieren. In der politischen Phase be-

wirkt die aufsteigende Klasse »über die Einheitlichkeit der ökonomischen und poli-

tischen Ziele hinaus auch die intellektuelle und moralische Einheit« und stellt »alle

Fragen, um die der Kampf entbrannt ist, nicht auf die korporative, sondern auf ei-

ne ›universale‹ Ebene« (Gramsci 1991ff.: 1561). Sie universalisiert ihr Projekt, indem

sie einen klassenübergreifenden Block über intellektuelle und moralisch-ethische

1 Der Abschnitt 4.1 (S. 98-103) enthält Formulierungen und Überlegungen, die auf einen zu-

sammen mit Axel Gehring geschriebenen Artikel zurückgehen (s. Babacan/Gehring 2013).

2 Ideologie begreife ich als ein Set zusammenhängender Ideen, die bestimmte Deutungszu-

sammenhängeherstellen.DenBegriff Kultur verwende ichumfassender, er bezieht alle Prak-

tiken tätiger Auseinandersetzung mit Welt ein und verweist auf die Art und Weise dieses

Tätigseins.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Vorgehen 99

Führung herstellt, auf deren Grundlage politische und ökonomische Kompromisse

gebildet werden.

Dem Bürgertum stellte sich die Einbindung und Mobilisierung subalterner

Klassen zuerst im Kampf gegen die feudalen Klassen als politische Aufgabe

(Adolphs/Karakayali 2007: 123). Fortan entwickelte es seine Erfahrung zu einer

steten Führungspraxis, die als ein »Prozess der Verallgemeinerung von Interessen

in einem instabilen Kompromissgleichgewicht« (Demirović 1992: 154) zusam-

mengefasst werden kann. Hegemonie ist nach Gramsci expansiv, molekular und

langfristig angelegt. Sie durchdringt die Erziehung, die Bildung, die Sprache, die

Literatur, die Architektur usw. Der herrschenden Klasse gereicht es dabei zu einem

strukturellen Vorteil, dass sie, indem sie über die materiellen Produktionsmittel

verfügt, auch über die Mittel zur geistigen Produktion verfügt, »so dass ihr damit

zugleich im Durchschnitt die Gedanken derer, denen die Mittel zur geistigen

Produktion abgehen, unterworfen sind« (Marx/Engels 1981: 46).

Einer der prominentesten und zugleich missverständlichsten Begriffe, der bei

Gramsci auf die verschiedenen konsensualen Einbindungsweisen subalterner Klas-

sen über die Organisierung der Ideologie und der Kultur verweist, ist der der Zi-

vilgesellschaft. Davon unterschieden ist die politische Gesellschaft, die den Be-

reich institutionalisierter Herrschaft fasst, die Gramsci durch Zwang charakteri-

siert sieht. Zusammen bilden sie den integralen Staat, der Konsens und Zwang

umschließt.Missverständlich ist der Begriff aufgrund der gelegentlichen Verwech-

selung des gramscianischen Ansatzes mit liberalen Konzepten, in denen der Zivil-

gesellschaft ebenfalls eine herausgehobene Bedeutung zukommt. In liberalen Kon-

zepten wird Zivilgesellschaft als eine Sammlung privater Akteure oder als ein frei-

heitlicher Ort begriffen, den das Bürgertum in Gegenüberstellung zum Staat, der

die Herrschaft organisiert, errungen habe.3 Wie bereits angeführt, hat sich in der

Türkei nach dem Putsch von 1980 eine Theorieströmung aus den Reihen der so-

zialistischen Bewegung herausgebildet, die den Zivilgesellschaftsbegriff entdeckte

und mit der Idee verknüpfte, dass die Demokratisierung aufgrund der autoritä-

ren Staatstradition ausgeblieben sei, die jegliche autonome Entwicklung der Ge-

sellschaft – explizit der Klassen – unterdrückte. Die Entwicklung einer norma-

tiv als freiheitlich definierten Zivilgesellschaft wurde unter Berufung auf Gram-

sci zur primären Bedingung für Demokratisierung erklärt, wofür die Organisa-

tionen der Bourgeoisie wie auch alle anderen Akteure, die als nicht-staatlich gal-

ten, in einer popularen Front vereinigt werden sollten (Belge 1983 u. 1998; Küçükö-

mer 1994). Ein wichtiger theoretischer Grundstein der späteren Parteiergreifung

liberaler Intellektueller für die AKP wurde zu dieser Zeit gelegt, als reaktionäre

3 InGrundzügenwird derUnterschied liberaler Staats- undZivilgesellschaftsverständnisse zur

Auffassung Gramscis von Alex Demirović (2007b) diskutiert.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Hegemonie und Kulturkampf

und faschistische Kräfte des Bürgertums – darunter auch die damaligen islamis-

tischen Parteien – als Bündnispartner der Linken bestimmt wurden, da sie alle

gleichermaßen vom Staat beziehungsweise demMilitär unterdrückt würden. Dass

dieselben Kräfte seit den frühen 1960er Jahren die gewaltsame Bekämpfung so-

zialistischer und sozialdemokratischer Akteure im Rahmen antikommunistischer

Kampagnen austrugen, verschwand hinter der Theorie (Çağlar 2000: 61ff.; Savran

1986).4 Die Botschaft dieser im politischen Diskurs der Türkei als »links-liberal«

gekennzeichneten Strömung, die sich auf Gramsci berief, lautete in der Konse-

quenz, die durch den Putsch gestärkte Bourgeoisie und ihre Parteien nochmehr zu

stärken. Die praktische Zerschlagung der Arbeiterbewegung im Zuge des Putsches

wurde so durch die »links-liberale« Konfusion der Begriffe – folglich der mit ihnen

verbundenen politischen Strategie –mit Theorie untermauert. In Auseinanderset-

zung mit diesem liberalen Zivilgesellschaftsverständnis bestimmten materialisti-

sche Theoretiker die Zivilgesellschaft ebenfalls als einen Ort des Bürgertums, aber

nicht als einen der Freiheiten, sondern der Reproduktion bürgerlicher Herrschaft

in Form »kapitalistischer Ideologie« (Türkay 1998). Die Zivilgesellschaft verstärkt

dieser Auffassung nach Klassenherrschaft, ihre Herausbildung wird für jede Form

der Demokratisierung als nachteilig erachtet (Savran 1986).

Gramscis Konzeption unterscheidet sich von beiden Auffassungen, die die Zi-

vilgesellschaft als einen vom Staat geschiedenen bürgerlichen Ort – entweder frei-

heitlich geprägt oder herrschaftlich durchzogen – begreifen. Gramsci kritisiert die

Identifizierung der Begriffe mit einem Ort oder einem Akteur als Verdinglichung

einer methodischen Unterscheidung. Der Begriff, der die Realität begreifen helfen

soll, legt sich über die Realität und wirdmit ihr identisch gesetzt. Folgende Passage

reflektiert das Problem:

»Der Ansatz der Freihandelsbewegung beruht auf einem theoretischen Irrtum,

dessen praktischer Ursprung unschwer zu erkennen ist: nämlich auf der Unter-

scheidung von politischer Gesellschaft und Zivilgesellschaft, die aus einermetho-

dischen Unterscheidung zu einer organischen gemacht und als solche dargestellt

wird. Sowird behauptet, die ökonomische Tätigkeit gehöre in die Zivilgesellschaft

und der Staat dürfe nicht in ihre Regulierung eingreifen. Aber da in der Wirklich-

keit der Tatsachen Zivilgesellschaft und Staat ein und dasselbe sind, ist festzu-

halten, dass auch der Liberalismus eine ›Regulierung‹ staatlicher Natur ist, einge-

führt und aufrechterhalten auf dem Wege der Gesetzgebung und des Zwanges:

er ist eine Tatsache des sich der eigenen Ziele bewussten Willens und nicht der

spontane, automatische Ausdruck der ökonomischen Tatsache.« (Gramsci 1991ff.:

1566f.)

4 Eine ausführliche Begriffsgeschichte und Kritik (links-)liberaler Theorien findet sich bei

Çağlar (2000).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Vorgehen 101

Die Passage gibt den Hinweis, dass Begriffspaare wie politische Gesellschaft/Zi-

vilgesellschaft, Zwang/Konsens Bestandteile einer methodischen Perspektive sind,

darauf ausgelegt, die inhaltliche und formale Gestalt von Klassenherrschaft zu ana-

lysieren (vgl. Gramsci 1991ff.: 399; Haug 2004). Mit anderen Worten, die Begriffs-

paare betrachten den gleichen Gegenstand, nur unter zwei verschiedenen Perspek-

tiven.DiesemAnsatz folgend ist von einer idealtypischen Trennung, die bestimmte

Bereiche dem Konsens und andere dem Zwang zuordnet, Abstand zu nehmen (vgl.

Opratko 2012: 39ff.; Thomas 2009: 159ff.). Andernfalls müssten ein Parlament, ei-

ne Regierung oder eine Armee als Teile der politischen Gesellschaft ausschließlich

als zwangsbestimmt oder -ausübend gedacht werden, während Rassismus und Pa-

triarchat ihren Zwangs- und Gewaltcharakter verkennend als kulturelle Elemente

der konsensbestimmten oder -ausübenden Zivilgesellschaft zugeschlagen werden

müssten. Nicht das Objekt, sondern die Perspektive, die auf das Objekt eingenom-

men wird, ist ausschlaggebend: Ein Parlament kann unter dem zivilgesellschaftli-

chen Aspekt als Ort der Organisierung von Konsens betrachtet, in seiner Funktion

als Legislative dagegen der politischen Gesellschaft zugerechnet werden. Das Mi-

litär kann ebenso wie eine politische Partei Konsens organisieren, gleichzeitig die

Regierung stellen und Gewalt ausüben. Nochmals zu betonen ist, dass die Begrif-

fe nicht identisch mit der Realität zu setzen, sondern als Werkzeuge zu begreifen

sind, um die Durchsetzungsformen klassenförmiger Vergesellschaftung als histo-

risch und kulturell spezifische, umkämpfte Bedingungsverhältnisse zu analysieren

(vgl. Adolphs/Karakayali 2007). Eine weitere Passage aus den Gefängnisheften hebt

diesen konzeptionellen Grundsatz hervor:

»Ein anderer festzumachender und zuentwickelnder Punkt ist derjenigeder ›Dop-

pelperspektive‹ im politischen Handeln und im staatlichen Leben. Verschiedene

Ebenen, auf denen die Doppelperspektive auftreten kann, von den elementarsten

bis zu den komplexesten, die sich aber, entsprechend der tierischen undmensch-

lichen Doppelnatur des Machiavellischen Zentauren, theoretisch auf zwei grund-

legende Ebenen reduzieren lassen, des Zwangs und des Konsenses, der Autorität

und der Hegemonie, der Gewalt und der Kultur, des individuellen Moments und

des universellen (der ›Kirche‹ und des ›Staates‹), der Agitation und der Propagan-

da, der Taktik und der Strategie usw. Manche haben die Theorie der ›Doppelper-

spektive‹ auf etwas Beschränktes, Banales reduziert, auf nichts weiteres nämlich

als auf zwei Formen von ›Unmittelbarkeit‹, die mechanisch mit größerer oder ge-

ringerer ›Nähe‹ in der Zeit aufeinander folgen. Statt dessen kann es vorkommen,

dass, je mehr die erste ›Perspektive‹ ›am unmittelbarsten‹, am elementarsten ist,

desto ›ferner‹ (nicht in der Zeit, sondern als dialektisches Verhältnis), komplexer,

höher die zweite sein muss, das heißt, es kann wie im menschlichen Leben vor-

kommen, dass ein Individuum, je mehr es die eigene unmittelbare körperliche

Existenz zu verteidigen gezwungen ist, um so mehr alle komplexen und höchs-

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Hegemonie und Kulturkampf

ten Werte der Kultur und der Menschheit verficht und sich auf ihren Standpunkt

stellt.« (Gramsci 1991ff.: 1553f.)

Die Einnahme dieser Perspektive bedingt, Zwang und Konsens nicht als äußere

Grenzen eines Herrschaftsmodus zu begreifen, die sich gegenseitig aufheben kön-

nen, sondern stets aufeinander zu beziehen. An die zitierte Passage anschließend

heißt dies, dass struktureller Zwang,Diktatur undmassive Gewalt nicht unbedingt

auf eine »begrenzte Hegemoniefähigkeit« (Becker 2008) oder das Fehlen von Hege-

monie verweisen, wie es für Gesellschaften der kapitalistischen (Semi-)Peripherie,

zu denen die Türkei gezählt werden kann, geltend gemacht wird (Öncü 2003; Yal-

man 2002). Gerade die besondere Dichte eines Konsenses kann massive Gewalt

ermöglichen, zudem auf strategische Schwächen derjenigen Kräfte verweisen, die

der Gewalt ausgesetzt sind.5

Jedenfalls lässt die Ausübung von Gewalt die theoretische Perspektive, die zi-

vilgesellschaftlichen Ankerpunkte von Klassenherrschaft in ihren historisch-kul-

turell spezifischen Ausprägungen aufzuspüren und in Verbindung zur konkreten

Organisation der Produktionsweise zu analysieren, nicht von vornherein obsolet

werden. Dass der »zivilgesellschaftlich« verankerte Konsens eine Möglichkeitsbe-

dingung der Aufrechterhaltung des Zwangsapparats des bürgerlichen Staates und

der militärischen Niederschlagung von Aufständen ist, ist für Gramsci vielmehr

eine strategische Problematik, vor die er die kommunistische Bewegung gestellt

sah. Sich des »stummen Zwangs der ökonomischen Verhältnisse« und der struk-

turellen Gewaltförmigkeit bürgerlicher Vergesellschaftung bewusst, stellt er sich

dem Problem kollektiven Handelns innerhalb konkret vorfindlicher Gesellschafts-

formationen (Scherrer 1998: 167). Seinen Reflektionen liegt die Erfahrung der west-

europäischen Arbeiterbewegung zugrunde, die den »revolutionären Moment« un-

mittelbar nach dem Ersten Weltkrieg nicht nutzen konnte und eine Niederlage er-

litt (Buci-Glucksmann 1981: 179ff.). Offensive Strategien, die auf die Eroberung der

Staatsmacht, also des Machtzentrums der »politischen Gesellschaft« zielten, miss-

langen, da die Hegemonie des Bürgertums zwar Risse bekommen hatte, aber nicht

gebrochen war. Das Bürgertum vermochte es, eine Revolution, wie sie in Russland

bereits im Gange war, zu verhindern. In der Schrift Einige Gesichtspunkte der Fra-

ge des Südens umreißt Gramsci (1986), wie das Bürgertum gegen die kommunisti-

sche Initiative, Proletariat und Bauern auf der Klassengrundlage zu vereinigen, die

selbigen mit Folklore und Romantisierungen umgarnte, auf imperialistische und

nationalistische Versprechen setzte und auf rassistisch geprägte Spaltungen und

religiöse Weltauffassungen zugriff. Das Bürgertum kämpfte nach Gramsci jedoch

5 In derGramsci-Rezeption ist die dualistische Interpretation stark ausgeprägt bei PerryAnder-

son (1979) sowie bei Ranajit Guha (1997), einem Mitbegründer der Subaltern Studies Group

(vgl. Babacan/Gehring 2013).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Vorgehen 103

nicht nur an der ideologischen Front, es ging darüber hinaus ökonomische und po-

litische Kompromisse mit der Sozialdemokratie ein. Der kommunistischen Strate-

gie griff es mit einer klassenübergreifenden Blockbildung, die politische, kulturelle

und ökonomische Elemente umschloss, vor.

Der politische Gehalt der begrifflichen Trennung liegt also in einer die revolu-

tionäre Strategie betreffenden Prioritätensetzung. Bevor die politischen Institutio-

nen gestürmt werden konnten, von Gramsci als Bewegungskrieg bezeichnet, hät-

ten die sozio-kulturellen Praktiken transformiert, ein Stellungskrieg in der »Zivil-

gesellschaft« zur Zersetzung des bürgerlichen Konsenses geführt werden müssen.

Hierfür bedurfte es – im von Gramsci bemühten Militärjargon verbleibend – einer

genauen Kenntnis der Schützengräben und Kasematten des Bürgertums, die in je-

dem Land auf historisch-kulturell spezifische Weise gestaltet waren. Im Westen,

um auf die strategische Problematik zurückzukommen, verfügte das Bürgertum

anders als in Russland über eine weitverzweigte »ideologische Struktur« (Gramsci

1991ff.: 373). Hierunter begreift Gramsci eine materielle Organisation, die sich auf

das gesamte Land erstreckt – bestehend aus Bibliotheken, Schulen, Zirkeln, Clubs,

Sport- und Kulturvereinen, Architektur, Straßenanlagen etc. – und die darauf ge-

richtet ist, die theoretische und ideologische Front zu verteidigen und zu entfalten.

In diesem Zusammenhang schreibt Gramsci, die Zivilgesellschaft in Russland sei

»in ihren Anfängen und gallertenhaft« gewesen (ebd.: 874). Zwar lässt diese Aus-

sage auch die Interpretation zu, wonach eine Zivilgesellschaft erst mit dem Bür-

gertum entsteht, die Einhaltung der methodischen Perspektive erfordert aber, sie

in Beziehung zur Führungsfähigkeit der herrschenden Klassen zu setzen. Wenig

entwickelt war so gesehen nicht die Zivilgesellschaft als ein vom Staat geschiede-

ner Bereich, sondern die Zivilgesellschaft bürgerlichen Typs, also die ideologische

Struktur, die das Bürgertum aufgebaut oder sich angeeignet/angepasst hatte, wäh-

renddessen die Führungsfähigkeiten des Feudaladels am Schwinden waren. Für

diese Interpretation spricht ferner, dass Gramsci auch die feudalen Verhältnisse

unter der Perspektive eines integralen Staates analysiert, mit der Betonung, dass

die »zivilgesellschaftlichen« Funktionen im Feudalismus stärker monopolisiert ge-

wesen, nämlich weitgehend von den »Kirchenmännern« ausgeübt worden seien,

die »einige wichtige Dienstleistungen monopolisiert hatten: die religiöse Ideolo-

gie, das heißt die Philosophie und die Wissenschaft der Epoche, einschließlich der

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Hegemonie und Kulturkampf

Schule, des Bildungswesens, der Moral, der Justiz, der Wohltätigkeit, der Fürsorge

usw.« (ebd.: 1498).6

4.1.1 Politische Artikulation, Parteibildung und Intellektuelle

Hegemonie gründet nach Gramsci auf der Fähigkeit einer Klasse, ihre partiku-

laren Interessen zu einem Allgemeininteresse zu formieren (vgl. Jessop 1982: 58,

100f., 131), indem sie ihre korporativen Interessen überschreitet und eine hege-

moniale Verknüpfung zwischen ökonomischen, politischen und kulturellen Ele-

menten herstellt. Für die Bezeichnung dieses Prozesses der Verknüpfung haben

Ernesto Laclau und Chantal Mouffe den Begriff der Artikulation geprägt. Die Ver-

knüpfung zwischen den Elementen ist ihnen zufolge nicht Ausdruck eines gemein-

samen Grundwesens wie der Klassenidentität, sondern das Resultat politischer

Konstruktion durch Integration disparater Positionen (Laclau/Mouffe 1985: 108ff.).

Kompromissbildung und Artikulation können diesem Verständnis folgend als zwei

Seiten einer Medaille bestimmt werden. Artikulation ist immer vorläufig, so wie

ein Kompromiss immer instabil ist und die Kämpfe nie still stehen. Artikulation

wendet sich zugleich gegen die Vorstellung, dass der Gang der Politik mehr oder

weniger bereits durch die soziale Struktur vorgeschrieben ist. Artikulation besagt,

dass es einen Gestaltungsraum für Akteure gibt, Hegemonie zu organisieren, auch

unter Bedingungen eklatanter sozio-struktureller Ungleichheiten innerhalb eines

Landes, beispielsweise bedingt durch ein Nebeneinander verschiedener Produkti-

onsweisen oder starke regionale Unterschiede. So kann strukturelle Ungleichheit

sozialdemokratisch artikuliert werden, die Ursachen können der kapitalistischen

Entwicklungslogik zugeschrieben und die Überwindung als staatliche Aufgabe for-

muliert werden. Sie kann liberal artikuliert und als ein Mechanismus des kultu-

rellen Ausschlusses gedeutet werden, für die der Staat, dessen Zurückdrängung

zugunsten des Marktes gefordert wird, verantwortlich gemacht wird.

Indes geschieht das Aufgreifen des Konzepts der Artikulation unter demVorbe-

halt, dass Hegemonie nach Gramsci nicht auf Bewusstseinsformen, Ideologie oder

Diskurse zu reduzieren ist. Subalterne Gruppen entwickeln ein reales Interesse an

der Aufrechterhaltung ihrer Position objektiver Unterwerfung, sie erwarten »reale

Vorteile« (Candeias 2007: 19). So kann die in den Gefängnisheften von Gramsci the-

matisierte Verknüpfung zwischen Amerikanismus und Fordismus als eine spezifi-

sche Artikulation bestimmt werden, die mit der industriellen Massenfabrik einen

6 Dass die Doppelperspektive von Gramsci epochenübergreifend in Anschlag gebracht wird,

schlägt sich auch in seinen religionsbezogenen Überlegungen nieder. Religion taucht in den

Gefängnisheften auf unterschiedliche gesellschaftliche Konstellationen und Epochen bezo-

gen »als Konsens stiftendes, auf Überzeugung setzendes, die Zustimmung der Beherrschten

förderndesMoment imRingen umkulturelle Hegemonie in der Zivilgesellschaft auf« (Steck-

ner 2012: 12).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Vorgehen 105

bestimmten Arbeitertyp in Verbindung mit bestimmten kulturellen und sozialen

Verhältnissen hervorbrachte (Haug 2007). Der sozialdemokratisch institutionali-

sierte Klassenkompromiss in der BRD kann ebenfalls als eine spezifische Artikula-

tion bestimmt werden, in der die subalternen Klassen Bewusstseinsformen ebenso

wie Organisationsweisen ausbildeten, die die kapitalistische Produktionsweise als

Grundordnung akzeptierten (Röttger 2007).

Für die Analyse politischer Projekte und ihrer Träger bedarf es indes einer wei-

teren Operationalisierung des Konzepts der Artikulation, die durch die Konzepte

»politische Artikulation« und »Hegemonieprojekt« erreicht werden kann. »Politi-

sche Artikulation« (De Leon/Desai/Tuğal 2009) besagt, dass es die Politik bezie-

hungsweise miteinander streitende Politiken sind, die verschiedene Zusammen-

hänge zwischen Ökonomie, Politik und Kultur herstellen. Hierin ist auch der Hin-

weis enthalten, dass Hegemonie in verschiedene »Hegemonieprojekte« zerfallen

kann, die sich durch unterschiedliche Medien und Inhalte der Vermittlung von

Konsens und Kompomissen auszeichnen sowie sich tendenziell in größerer oder

geringerer Nähe zu bestimmten Klassen(-fraktionen) und ihren Entwicklungszie-

len befinden können. Tendenziell bedeutet, dass die Nähe nicht strategisch-be-

wusst hergestellt sein muss, sie kann auch einen spontanen Charakter aufweisen,

indem sie wie selbstverständlich sich innerhalb eines bestimmten Möglichkeits-

raums bewegt (Kannankulam/Georgi 2012: 34).7

In bürgerlichen Nationalstaaten nehmen politische Parteien eine zentrale Stel-

lung bei der Artikulation von Hegemonieprojekten ein (vgl. De Leon/Desai/Tuğal

2009). Gramscis Reflektionen über die Bildung von Parteien setzen indes an einem

vorgeordneten Punkt an. Bestimmend ist wiederum die Doppelperspektive: Par-

teibildung wird als die Herausbildung eines Kollektivwillens, der sich wie ein Netz

grundlegender Übereinkünfte in der Gesellschaft verästelt und an dessen Formie-

rung unterschiedliche Akteure beteiligt sind, sowie als die Formierung einer politi-

schen Partei, die sich als spezifisch bürgerlicher Organisationstyp auf der Grundla-

ge des Kollektivwillens erhebt, betrachtet. So rückt die organisierende und bilden-

de Funktion von Parteien unter dem Aspekt der Reorganisation und Neubildung

vorhandener »Kollektive« in den Vordergrund (vgl. Elfferding 1983: 24). Dieser An-

satz lässt Gramsci Parteien vor allen organisatorischen und institutionellen Gren-

zen untersuchen. Eine Zeitung, wissenschaftliche Einrichtungen, einzelne Intel-

lektuelle können ebenso Partei sein – im basalen Sinne des Ergreifens eines Stand-

7 Ich greife den Begriff »Hegemonieprojekt« aus der Studie von Kannankulam und Georgi

(2012) auf. Hierbei beziehe ich mich in erster Linie auf die begriffliche Abgrenzung zum in

der gramscianischen Literatur gebräuchlicheren Begriff des »hegemonialen Projekts«. Letz-

terer impliziert eine erfolgreich etablierte Vorrangstellung eines Projekts, während der Be-

griff »Hegemonieprojekt« betont, dass das Ausmaß, in dem ein Projekt sich etabliert hat,

variieren kann. Für eine weitergehende historisch-materialistische Fundierung des Begriffs

siehe Buckel u.a. (2017: 16ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Hegemonie und Kulturkampf

punkts auf dem Boden bestimmter gesellschaftlicher Verhältnisse – wie die juris-

tische und organisatorische Form der Partei selbst. Ihre Plausibilität gewinnt die

Doppelperspektive zum einen dadurch, dass die verschiedenen Kanäle und Netze

der »Zivilgesellschaft« ebenso Hegemonie artikulieren wie eine politische Partei.

Zugleich ist letztere in der Regel selbst eine komplexe Einrichtung mit zahlreichen

Verästelungen. So zeigt schon ein Blick auf das Personal einer Partei die Verschrän-

kung verschiedener gesellschaftlicher Funktionen oder Rollen: Kaum eine Partei

und erst recht keine Massenpartei besteht aus reinen Funktionären, ihr Personal

setzt sich aus verschiedenen (Berufs-)Gruppen zusammen, die parallel zur Partei-

tätigkeit verschiedene gesellschaftliche Aufgaben wahrnehmen. Zum anderen ist

die Perspektive unterfüttert durch Untersuchungen zum Aufstieg der bürgerlichen

Klasse. So griff beispielsweise die italienische Bourgeoisie beim Fehlen einer brei-

ten Massenbasis und einer mächtigen Vereinheitlichung auf »Quasi-Parteien« wie

die Freimaurer-Logen zurück, um die Kirche – »den Hegemonie-Apparat der vor-

angegangenen Gesellschaft« (Buci-Glucksmann 1981: 101) – zu bekämpfen.8 Als ein

anderes Beispiel für »Quasi-Parteien« thematisiert Gramsci die Bewegung um den

Philosophen Benedetto Croce, der eine liberale kulturelle Bewegung anführte, in-

dem er maßgeblich eine Weltauffassung formulierte, die verschiedene bürgerliche

Gruppen vereinte (ebd.).

Schließlich steht die Doppelperspektive auf den Parteibildungsprozess im Zu-

sammenhang mit der Prämisse, dass Führung zugleich politisch und intellektuell

sein muss. Die führende Gruppe muss, um führend zu werden, sich in allen Berei-

chen organisieren, sie muss ihre Führung verallgemeinern. Für die Verallgemeine-

rung von Führung bedarf es einer großen Masse an aktiven Trägern, die Gramsci

unter dem Begriff des Intellektuellen zusammenfasst. Zwar sind nach Gramsci alle

Menschen Intellektuelle, denn jede Tätigkeit bedarf des Denkens, es erfüllen aber

nicht alle Menschen die Funktion des Intellektuellen. Von ihrem gesellschaftlichen

Sein, ihrem Platz in den Produktionsverhältnissen aus betrachtet, ordnen sich die

Intellektuellen einer gewissen Arbeitsteilung ein, sie üben Funktionen aus:

»Jede gesellschaftliche Gruppe schafft sich, während sie auf dem originären

Boden einer wesentlichen Funktion in der Welt der ökonomischen Produktion

entsteht, zugleich organisch eine oder mehrere Schichten von Intellektuellen,

die ihr Homogenität und Bewusstheit der eigenen Funktion nicht nur im öko-

8 Zur Rolle der Katholischen Kirche schreibt Gramsci im Zusammenhang mit der Herausbil-

dung von traditionellen Intellektuellen: »Verknüpft mit diesen Erscheinungen ist die Ent-

stehung und Entwicklung des Katholizismus und der kirchlichen Organisation, die für viele

Jahrhunderte den größten Teil der intellektuellen Tätigkeiten absorbiert und das Monopol

der kulturellen Führung ausübt, mit strafrechtlichen Sanktionen für den, der sich widerset-

zen oder auch das Monopol umgehen will.« (Gramsci 1991ff.: 1507).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Vorgehen 107

nomischen, sondern auch im gesellschaftlichen und politischen Bereich geben.«

(Gramsci 1991ff.: 1497)

Diese Kategorie nennt Gramsci die organischen Intellektuellen. Mit Blick auf die

herrschenden Klassen sieht es Gramsci als eine historische Notwendigkeit an, dass

eine Elite der Unternehmer entweder selbst die Fähigkeiten als Organisatoren der

Gesellschaft innehat oder zumindest die Fähigkeit besitzt, »die ›Gehilfen‹ (spezia-

lisierte Angestellte) auszuwählen, denen diese Tätigkeit des Organisierens der au-

ßerbetrieblichen allgemeinen Verhältnisse anvertraut werden kann« (ebd.). Die all-

gemeine Aufgabe dieser Intellektuellen besteht darin, die günstigsten Bedingun-

gen für die Ausdehnung der eigenen Klasse in allen Bereichen einer Gesellschaft zu

schaffen: »den Techniker der Industrie, den Wissenschaftler der politischen Öko-

nomie, den Organisator einer neuen Kultur, eines neuen Rechts usw. usf.« (ebd.).

Von den organischen Intellektuellen, die mit der Entstehung einer Produktions-

weise aufkommen, unterscheidet Gramsci die traditionellen Intellektuellen, die

auf eine epochenübergreifende Tradition zurückblicken können. Mit Blick auf den

Feudalismus stellt Gramsci fest, dass es auch in dieser historischen Phase an die

politischeHerrschaftsausübung gebundene nicht-kirchliche Typen gab, die die Do-

minanz der Kirchenmänner einschränkten. Dieser traditionelle Typ könne auf eine

in die Antike zurückreichende Tradition der nicht-kirchlichen Wissenschaft – ins-

besondere der Philosophie – zurückblicken, in deren Kontinuität er sich stellte.

Er existiere trotz radikaler »Veränderungen der gesellschaftlichen und politischen

Formen« (ebd.: 1498) fort, da er für die politische Herrschaftsausübung notwendi-

ge, epochenübergreifende Aufgaben erfülle. Die Selbstpositionierung der Gesamt-

heit der Intellektuellen als autonom und unabhängig von der herrschenden gesell-

schaftlichen Gruppe steht nach Gramsci in Verbindung mit dieser Wahrnehmung,

die die Intellektuellen als eigenständige Klasse oder unabhängige Elite auffasst.

Intellektuelle bilden nach Gramsci aber weder eine Klasse, noch sind sie unabhän-

gig, sie sind prinzipiell »Gehilfen« einer gesellschaftlichen Klasse bei der Ausübung

der subalternen Funktionen der gesellschaftlichen Hegemonie in der »Zivilgesell-

schaft« und der politischen Regierung in der »politischen Gesellschaft« (vgl. Solty

2009).

Gramsci stellt ferner fest, dass die Entwicklung der kapitalistischen Produk-

tionsweise eine massive Expansion der Intellektuellenfunktion hervorbringt, die

die Intellektuellen schon durch ihre schiere Masse zu einem politischen und öko-

nomischen Faktor werden lässt. Die Besonderheit dieser Perspektive besteht darin,

dass unterschiedliche Berufsgruppen wie Lehrer,Wissenschaftler, Journalisten, Ju-

risten, Angestellte von Verbänden, Kammern und Gewerkschaften, sowie eine Viel-

zahl an Akteuren, die im Bereich der Kulturproduktion tätig sind – Priester, Sport-

ler, Popstars, Schauspieler – in Abhängigkeit von ihrer konkreten Tätigkeit ebenso

den Intellektuellen zugeordnet werden können wie politisches und bürokratisches

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Hegemonie und Kulturkampf

Personal. Die Aufgabe der politischen Partei in Bezug auf die Intellektuellen sieht

Gramsci schließlich darin, die organischen Intellektuellen einer gegebenen Gruppe

mit den traditionellen Intellektuellen zu verschmelzen. Die Partei entwickelt poli-

tische Intellektuelle, die fähig sind, alle Aufgaben eines integralen Staates – ökono-

mische, politische und kulturelle – zu erfüllen. Sie führt politisch qualifizierte In-

tellektuelle, Führer, Organisatoren aller Aktivitäten und aller Funktionen, die der

Entwicklung eines integralen Staates inhärent sind, zusammen (Gramsci 1991ff.:

1505).

4.1.2 Sozio-politische Blockbildung

In diesem Zusammenhang kann die Hegemonieproblematik folgendermaßen

re-formuliert werden: Gesellschaftliche Hegemonieträger fallen mit Klassen, die

auf der Grundlage bestimmbarer Produktionsverhältnisse entstehen, nicht in

eins. Mit der Hegemonie der herrschenden Klasse ist eine Konstellation gemeint,

in der alle anderen Klassen und alle Aspekte des gesellschaftlichen Lebens unter

der Vormachtstellung der herrschenden Klasse verbunden sind. Alles, was diese

Konstellation bewusst oder unbewusst mit organisiert, gehört zur gesellschaftlichen

Partei der herrschenden Klasse. An der Schnittstelle zwischen politischen Insti-

tutionen, organisierten Interessen und intellektueller Führung übt die politische

Partei eine integrierende Funktion aus, die verschiedenen Gruppen einen Kollek-

tivwillen und ein Zielbewusstsein verleiht (ebd.: 1535; vgl. Jäger 2007). Der Ansatz

unterscheidet sich von Zugängen, die politische Parteien als einen Reflex präexis-

tenter Spaltungen und Identitäten begreifen (vgl. kritisch De Leon/Desai/Tuğal

2009), wie sie auch in der staatszentristischen Literatur zur AKP zum Tragen

kommen. Vielmehr stellen Parteien spezifische Verbindungen zwischen ökonomi-

schen, kulturellen und politischen Positionen her, die sie zu einem Kollektivwillen

artikulieren. Die Frage, wer kämpft, lässt sich auf dieser Ebene folgendermaßen

beantworten: Es sind spezifisch zusammengesetzte und -gehaltene Kollektive,

die sich in den Kämpfen konstituieren, reproduzieren, neu zusammensetzen und

möglicherweise auch wieder zerfallen (Elfferding 1983: 30).

Die Bildung eines Kollektivs im Prozess der politischen Artikulation umschließt

die Bildung von Identitäten sowie die Abgrenzung und Definition einer auf ein

bestimmtes Territorium bezogenen Nation, die aber nicht nur als diskursive In-

tegration wie bei Laclau und Mouffe (1985) oder »imaginierte Gemeinschaft« wie

bei Anderson (1993) zu begreifen ist. Die hegemonietheoretische Annahme besteht

darin, dass zumindest Teilen der subalternen Klassen und Fraktionen, über die

Hegemonie ausgeübt wird, materielle Konzessionen gewährt werden:

»Die Tatsache der Hegemonie setzt zweifellos voraus, dass den Interessen und

Tendenzen der Gruppierungen, über welche die Hegemonie ausgeübt werden

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Vorgehen 109

soll, Rechnung getragen wird, dass sich ein gewisses Gleichgewicht des Kompro-

misses herausbildet, dass also die führende Gruppe Opfer korporativ-ökonomi-

scher Art bringt, aber es besteht auch kein Zweifel, dass solche Opfer und ein

solcher Kompromiss nicht das Wesentliche betreffen können, denn wenn die

Hegemonie politisch-ethisch ist, dann kann sie nicht umhin, auch ökonomisch

zu sein, kann nicht umhin, ihre materielle Grundlage in der entscheidenden

Funktion zu haben, welche die führende Gruppe im entscheidenden Kernbereich

der ökonomischen Aktivität ausübt.« (Gramsci 1991ff.: 1566f.)

Wie schon bei der Frage des Zwangs und der Gewaltanwendung hat der Begriff der

materiellen Konzessionen Bedenken am Konzept Hegemonie aufkommen lassen:

Die herrschenden Klassen in (semi-)peripheren Gesellschaftsformationen verfüg-

ten über beschränkte materielle Möglichkeiten für Zugeständnisse, weshalb bes-

tenfalls Projekte einer begrenzten Hegemonie möglich seien (Becker 2008). Mit

der Aufkündigung des fordistischen Kompromisses in den kapitalistischen Zentren

und des Rückbaus sozialer Errungenschaften subalterner Klassen wird gefragt, ob

es nicht denkbar sei, dass das Bürgertum sein Verhältnis zur eigenen Führungsfä-

higkeit ändert und seine Herrschaft in einer anderen als der Form der Hegemonie

ausüben könne (Demirović 2007b: 38; vgl. Jessop 1990: 211). Ohne diese Möglich-

keit grundsätzlich auszuschließen, stellt sich die Frage, ob sich diese Bedenken

nicht zu stark an einer fordistischen Bedingungskonstellation und einem sozial-

demokratisch institutionalisierten Kompromiss orientieren, in demmaterielle Zu-

geständnisse die Form verbriefter Rechte und kontinuierlicher Reallohnerhöhun-

gen angenommen haben (vgl. Candeias 2004: 9). Die schrittweise Zerschlagung

dieses Kompromisses im Übergang zum neoliberalen Akkumulationsregime ist in

vielen Ländern zweifellos durch kurzfristig verstärkte Gewaltanwendung gesche-

hen. Doch war die Anwendung von Gewalt nicht voraussetzungslos, sie bedeutete

nicht, dass die Bourgeoisie keinerlei Konsens mehr herzustellen vermochte. Hier-

an schließt eine zweite Überlegung an, nämlich die Formierung von Interessen

und Tendenzen nicht dem Hegemoniebildungsprozess vorauszusetzen. Verbriefte

Rechte haben sich im Zuge von Kämpfen als spezifisches Interesse herausgebildet,

sie sind in einen historischen Kompromiss eingegangen, der in Kämpfen wieder

aufgelöst werden kann. Folglich sollte jeweils konkret bestimmt werden, wie Inter-

essen sich artikulieren und formieren.

Übertragen auf Kollektive bedeutet dies, dass sie nicht nur durch Ideologie,

sondern auch durch materielle Konzessionen geformt werden, deren Form für die

einzelnen Bestandteile des Kollektivs konkret bestimmt werden muss. Bevor ich

auf diese These im nächsten Abschnitt näher eingehe, möchte ich in Abgrenzung

zum Kollektiv den Begriff des sozio-politischen Blocks in die hegemonietheoreti-

sche Begriffsbildung einführen. Der Begriff des Kollektivs soll reserviert sein für

die aktiv organisierte Gruppe eines Hegemonieprojekts, die diesem seine kultu-

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Hegemonie und Kulturkampf

relle und politische Prägung verleiht. Mit dem Begriff sozio-politischer Block soll

dagegen ein gesellschaftliches Bündnis gefasst werden, das auch passive Elemen-

te, also die »Geführten« eines Hegemonieprojekts einschließt. Als soziale Größe

sind sozio-politische Blöcke unterhalb eines historischen Blocks anzusiedeln, der

bei Gramsci eine das Denken und Fühlen umfassende Einheit einer die Klassen

übergreifenden Lebensweise bezeichnet (Demirović 2001: 61), die mit einer Ka-

pitalakkumulationsstrategie korrespondiert (Jessop 1990). Ein historischer Block

stellt die widersprüchliche Einheit von Führenden und Geführten auf der allge-

meinsten Ebene eines Führungsverhältnisses zwischen denKlassen dar.Er ist nicht

zu verwechseln mit einem Machtblock, der »eine von inneren Widersprüchen ge-

kennzeichnete Einheit von politisch herrschenden Klassen und Fraktionen« (Pou-

lantzas 1978: 239, Übersetzung E.B.) bezeichnet. Als Repräsentationen einer Sei-

te des Widerspruchs zwischen Führenden und Geführten können einem Macht-

block Kapitalgruppen, die Spitzen von Parteien, Gewerkschaften und Verbänden

angehören, was jeweils konkret bestimmt werden muss (Candeias 2007: 20). Ein

sozio-politischer Block rekurriert hingegen auf Spaltungen innerhalb eines his-

torischen Blocks, die sich in der Formierung verschiedener Parteien ausdrücken,

die auf dem Boden bestehender Produktionsverhältnisse unterschiedliche Hege-

monieprojekte artikulieren. Einen sozio-politischen Block als Ergebnis politischer

Artikulation zu begreifen, der in der Regel, aber nicht zwangsläufig von einer po-

litischen Partei angeführt wird, bedeutet auch, dass der Block flexibel und offen

gegenüber Modifikationen ist. Auf diese Weise kann beispielsweise die Flexibili-

tät in der Artikulationsfähigkeit neoliberaler Politik mit verschiedenen bereits vor-

handenen Blöcken, deren Konstitution im Rahmen eines prä-neoliberalen Akku-

mulationsregimes begann, erfasst (vgl. Candeias 2004: 333; ders. 2008), wie auch

die kleinteiligere, konjunkturbedingte Manövrierfähigkeit eines sozio-politischen

Blocks auf der ideologischen Ebene berücksichtigt werden.

Schließlich kann in diesem begrifflichen Rahmen zwischen verschiedenen He-

gemonieprojekten anhand charakteristischer Medien und Inhalte der Herstellung

von Konsens und Vermittlung von Kompromissen unterschieden werden. Ferner

kann zwischen den einzelnen Konstituenten eines sozio-politischen Blocks diffe-

renziert und danach gefragt werden, wie der spezifische Nexus zwischen Öko-

nomie, Politik, Kultur/Ideologie, der den sozio-politischen Block charakterisiert,

gebildet und zusammengehalten wird. Je nach Untersuchungsperspektive kann

die Differenzierung unterschiedlich stark ausfallen. Eine allgemeine Unterteilung

wird berücksichtigen müssen:

• die gesellschaftlichen Klassen und gegebenenfalls Fraktionen, deren Führung

organisiert wird;

• die Gruppe der Intellektuellen, die die politische und kulturelle Führung orga-

nisieren;

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Vorgehen 111

• die subalterne Anhängerschaft, die in parlamentarischen Demokratien mehr

oder weniger mit der Wählerschaft korrespondiert.

Auf dieser Grundlage kann die Geschichte der AKP als die Geschichte der For-

mierung eines Hegemonieprojekts und eines sozio-politischen Blocks geschrieben

werden, dessen kulturelle und ideologische Prägung von einer spezifischen Sor-

te Intellektueller hervorgebracht wird, die den zivilgesellschaftlichen Konsens für

ein neoliberales Akkumulationsregime organisieren. Es wurde bereits angespro-

chen, dass die hegemonietheoretische Rekonstruktionsarbeit an dieser Stelle an

eine Grenze gestoßen ist, die eine Erweiterung notwendigmachte.Die Grenze liegt

darin, dass die Ausübung von Führung über die Artikulation partikularer ökonomi-

scher Interessen zu einemAllgemeininteresse und die instrumentelle Verknüpfung

von Diskursen und Praktiken mit ökonomischen Projekten hinausgeht. Ein instru-

mentalistischer Ansatz lässt sowohl die Rolle dieser Intellektuellen als auch die trei-

bende Dynamik der Islamisierung, die sich als Kulturkampf äußert, unzureichend

bestimmen. Um die Tragweite der Tatsache, dass Religion ein Reproduktionsmit-

tel der intellektuellen Träger des Blocks darstellt, in einem Wechselverhältnis zur

Reproduktion der kapitalistischen Produktionsverhältnisse zu erfassen, ohne die

Intellektuellen als eigenständige Klasse oder Elite zu konzipieren, bedarf es eines

erweiterten Modells. Das Konzept Artikulation bahnt den Weg, sozio-politische

Blockbildung als gegenseitige Durchdringung politischer, ideologischer, kulturel-

ler und ökonomischer Elemente zu begreifen.

An dieser Stelle gilt es die These zu den Intellektuellen zusammenzufassen: In-

dem sie die Führungsbeziehungen zwischen den Klassen kulturell und ideologisch

gestalten, sind sie »Gehilfen« der herrschenden Klassen in der Ausübung von He-

gemonie. Als Konstituenten eines sozio-politischen Blocks organisieren sie dessen

Führung, die sie kulturell und ideologisch prägen. Die Erweiterung besteht darin,

dass sie zugleich objektiv einen eigenständigen Zweck verfolgen, denn die Repro-

duktion der Hegemonie ist auch die Reproduktion ihrer eigenen Existenzbedin-

gungen und Organisationsformen. Sie partizipieren am Prozess der Ausbeutung

über die Wahrnehmung der kulturellen und ideologischen Aufgaben der Hegemo-

niebildung, die ihnen einen Zugang zum gesellschaftlichen Mehrwert vermitteln.

Hieran knüpft eine zweite gegenstandsbezogene These der Studie an, die in den

Folgekapiteln dieser Arbeit empirisch ausgeführt wird. Die religiöse Prägung der

Hegemonie schlägt sich in einem Islamisierungsprozess nieder, der über die Her-

stellung der Reproduktionsgrundlagen für die mit dem Projekt affiliierten Intel-

lektuellen hinaus eine materielle Seite aufweist. Die Aneignung der Religion ist

mit der Aussicht auf ökonomische Vorteile für die Aneignenden verknüpft. Diese

Vorteile prägen die Konstitution des sozio-politischen Blocks und stehen in einem

Wechselverhältnis zur Islamisierung beziehungsweise Reproduktion der Intellek-

tuellen. Um diese beiden miteinander verknüpften Thesen zu begründen und die

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Hegemonie und Kulturkampf

Mechanismen des Partizipations- und Assoziationsprozesses im Rahmen des he-

gemonietheoretischen Ansatzes begreifen zu können, um zu verstehen, worin der

gesellschaftliche Effekt und ökonomische Einsatz von Führungspraktiken besteht,

ist es erforderlich, die materiellen Reproduktionsgrundlagen der Intellektuellen,

damit auch die Ebene zu bestimmen, auf der ihre Kämpfe in Bezug zu den Pro-

duktionsverhältnissen erfasst werden können. Eine solche Bestimmung wird im

Folgenden durch Bezugnahme auf die Kapitaltheorie von Pierre Bourdieu erfolgen,

mit der die Grundlage für eine ressourcentheoretische Erweiterung gelegt wird.

4.2 Ressourcentheoretische Erweiterung

Unter Kapital begreift Bourdieu alle »Teilungsprinzipien der sozialen Welt, die

Austauschverhältnisse regulieren und als Machtressourcen wirken können« (Hil-

lebrandt 2009: 382). Kapital kann nach Bourdieu auf drei grundlegende Arten und

in drei Formen – in objektivierter, institutionalisierter und inkorporierter Form –

auftreten. Ökonomisches Kapital ist nach Bourdieu die dominierende Kapitalform,

es ist unmittelbar und direkt in Geld konvertierbar, eignet sich besonders zur Insti-

tutionalisierung in der Form des Eigentumsrechts und ist als Rationalitätsprinzip

inkorporiert. Kulturelles Kapital liegt objektiviert in kulturellen Gütern, Artefakten

vor, ist unter bestimmten Voraussetzungen in ökonomisches Kapital konvertier-

bar, wird als Bildung, Geschmack und kulturelles Vermögen inkorporiert und als

schulische Titel institutionalisiert (Bourdieu 1987: 204ff.). SozialesKapital zeigt sich

inkorporiert als soziale Verpflichtungen, Ansehen und Beziehungen, ist unter be-

stimmten Voraussetzungen ebenfalls in ökonomisches Kapital konvertierbar und

eignet sich besonders zur Objektivierung in Form von Ehrentiteln, »oder, anders

ausgedrückt, es handelt sich dabei um Ressourcen, die auf der Zugehörigkeit zu einer

Gruppe beruhen« (Bourdieu 1983: 190f., Hervorhebung im Original). In welcher Ge-

stalt Kapital jeweils auftritt, ob es an Tauschwert gewinnt oder verliert, hängt von

dem jeweiligen Anwendungsbereich sowie denmehr oder weniger hohen Transfor-

mationskosten ab, die Voraussetzung für sein wirksames Auftreten sind (Bourdieu

1987: 227f.).

Es kann etwas vereinfachend gesagt werden, dass Bourdieu eine Theorie des

Tauschs entwickelt, in der Kapitalien Tauschmittel sind, die sich sowohl durch die

Beteiligung an Praxis entwickeln, als auch ihr vorausgesetzt sind. Die kategorische

Trennung zwischen Ökonomie, Politik und Kultur, die nach Bourdieu eine Erfin-

dung der Wirtschaftstheorie ist, die die gesellschaftlichen Austauschverhältnisse

auf den Warentausch reduziert, möchte er durch soziale Vermittlungsverhältnisse

aufheben.Dies ermögliche, den ökonomischen Charakter künstlerischer und intel-

lektueller Praktiken, die nicht im Warentausch in einem engeren Sinne bestehen,

zu fassen (Bourdieu 1983: 184f.). Zugleich wird ein differenziertes Erfassen sozialer

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Vorgehen 113

und kultureller Praktiken –Fähig- und Fertigkeiten, Zeugnisse, Titel, soziale Bezie-

hungen, Ansehen – möglich, durch die Klassenunterschiede reproduziert werden.

Denn nach Bourdieu halten diese Praktiken im Regelfall die Klassengrenzen auf-

recht, nur im Ausnahmefall verhelfen sie zu ihrer Überwindung.

Für die Bestimmung der Rolle der Religion in den sozialen Kämpfen ermög-

licht die Auseinandersetzung mit Bourdieus Konzept, Religion nicht allein als Mit-

tel zur Ausübung von Hegemonie, sondern zugleich in Assoziation mit einem Set

von sozialen und kulturellen Praktiken zu begreifen, die einen objektiv ökonomi-

schen Charakter tragen. Soziale und kulturelle Praktiken gewinnen so einen neuen

Stellenwert. Ihre Träger erscheinen nicht mehr als einfache Funktionsträger einer

Klasse, für die sie stellvertretend kämpfen, indem sie bestimmte kulturelle Positio-

nen einnehmen, vielmehr kämpfen sie auch für die Reproduktion ihrer eigenen Po-

sitionen. Indes sind diesem Rückbezug auf die Kapitaltheorie Bourdieus theoreti-

sche Grenzen gesteckt, die aus grundlegenden Differenzen zum hegemonietheore-

tischen Konzept hervorgehen. Kapital basiert bei Bourdieu nicht auf einem mehr-

wertbildenden Ausbeutungsverhältnis, sondern auf Aushandlungen zwischen Ak-

teuren, die in hierarchisch strukturierten sozialen Feldern stattfinden, in denen die

Akteure in ein Tauschverhältnis treten. Zwar finden sich prägnante Formulierun-

gen in Bourdieus Werk, in denen er Ausbeutung benennt, er führt aber nicht aus,

was diese ausmacht. Praxis wird als Aushandlungsprozess über den Tauschwert

von Kapitalien konzipiert, deren Akkumulation Akteure im sozialen Raum (poten-

tielle) Positionen in einem hierarchischen Verhältnis zueinander einnehmen lässt.

Obgleich er Kapital als »akkumulierte Arbeit« (Bourdieu 1983: 183) bezeichnet, wird

diese Arbeit,mit der nicht Lohnarbeit, sondern jede Tätigkeit gemeint ist, die Kapi-

talien hervorbringt, nicht in Verbindung zu einem Ausbeutungsverhältnis begrif-

fen.Gemeint ist offenbar nicht die Aneignung fremder Arbeit.Dem in dieser Studie

verwendeten Kapitalbegriff liegt ein anderes Verständnis zugrunde. Generell wer-

den Klassenunterschiede in einem auf Marx zurückgehenden Verständnis nicht als

Ungleichheitsbeziehungen, sondern als Ausbeutungsverhältnisse thematisiert. Ka-

pital bildet sich nach Marx, an den Gramscis Hegemonietheorie anschließt, durch

die Enteignung der Mehrarbeit der Produzenten in der Form des Mehrwerts durch

eine Klasse von Enteignern. Als angeeigneter Mehrwert ist ihm ein gesellschaftli-

ches Verhältnis zwischen Produzent und Expropriateur vorausgesetzt und einge-

schrieben. Über die Aufhebung des Verhältnisses vermittels Kämpfen würde mit

diesem Verhältnis auch das Kapital selbst – als mehrwertsch(r)öpfend eingesetz-

tes Produktionsmittel – nicht weiter existieren. Das lässt sich für die von Bour-

dieu eingeführten, für die Analyse gesellschaftlicher Klassen und ihrer Fraktio-

nen bedeutsame Elemente wie Bildung, Ansehen oder Titel nicht behaupten. Ihre

Konvertibilität in ökonomisches Kapital, allgemein ihr Tauschwert und damit ih-

re Vermittlung zur Praxis kann neu ausgehandelt, verschoben und überholt wer-

den. Für diesen Tauschprozess, in dem Positionen ausgehandelt werden, bedarf

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Hegemonie und Kulturkampf

es keiner Ausbeutung und keines Mehrwerts, so dass auch Kämpfe zur Aufhebung

von Ausbeutung theoretisch nicht erfasst werden können. Zudem werden sozia-

le und kulturelle Kapitalien im Tauschprozess eingesetzt oder angewendet, aber

nicht unbedingt verausgabt, anders als die Arbeitskraft (vgl. Zander 2003). Folg-

lich tritt ein Vermittlungsproblem zwischen den beidenTheorien auf, für das nach-

folgend eine pragmatische Lösung vorgeschlagen wird, die eine Abweichung von

Bourdieus Theorie darstellt. Die Lösung sieht folgendermaßen aus: Erstens wird

Bourdieus Kapitalbegriff durch den Begriff der Ressourcen ersetzt, um die Diffe-

renz zummarxschen Begriff nicht zu verwischen. Zweitens wird eine Redefinition

vorgenommen: Ressourcen sind nachmeiner Definition dem Produktions- und so-

mit auch dem Kapitalverhältnis nachgeordnet. Sie stehen in Beziehung zum Pro-

duktionsverhältnis, sie konstituieren es jedoch nicht, sondern werden selbst erst

auf der Grundlage von Produktionsverhältnissen als Ressourcen konstituiert. Sie

regulieren die Produktionsverhältnisse, indem sie zum einen die »feinen Unter-

schiede« bei der Reproduktion von Klassen ausmachen, in selteneren Fällen dazu

verhelfen können, Klassengrenzen zu überwinden, wie es Bourdieu auch im Blick

hatte. Entscheidend für diese Arbeit ist aber, zum anderen, die These, Ressour-

cen als »Reproduktionsmittel« von Arbeitskraft- und Kapitalbesitzern anzusehen,

die die Verwertungsbedingungen beziehungsweise den Tauschwert modifizieren,

dadurch die Verteilung der gesellschaftlichen Mehrarbeit beeinflussen können. Ei-

ne weitere Differenz besteht darin, dass es bei der Operationalisierung des Res-

sourcenkonzepts im Rahmen dieser Arbeit nicht darum geht, die Bedeutung der

Religion feldimmanent zu bestimmen, sondern in ihrer politisch-ökonomischen

Einbettung, das heißt in ihrer Beziehung zu den gesellschaftlichen Klassen und de-

ren Praxis.9 Die ressourcentheoretische These dieser Arbeit besteht darin, dass die

Modifikation des Tauschwerts von Ressourcen im gerade ausgeführten Sinne nicht

auf Kämpfe innerhalb bestimmter Felder und deren innere Logiken begrenzt ist,

sondern an Kämpfe um Hegemonie gebunden ist, mit denen sie artikuliert sind.10

Die Frage nach den materiellen Reproduktionsgrundlagen der Intellektuellen, die

die kulturellen Träger des politischen Islam bilden, kann so als Frage nach dem

Tauschwert der mit der Religion artikulierten sozialen und kulturellen Ressourcen

auf einem spezifischen Kampffeld, das das der Hegemonie ist, gestellt werden. Im

nächsten Abschnitt soll nun die theoretische Begründung des Verteilungsmecha-

nismus erfolgen, die durch diese Rekonzeptualisierung von Ressourcen als Repro-

9 Auf dem religiösen Feld geht es nach Bourdieu um die Heilung der Seelen, ausgetragen wer-

den Kämpfe um das Monopol auf die Verwaltung heilsrelevanter Güter.

10 Eine ähnliche argumentative Stoßrichtung verfolgt Cihan Tuğal in einem Artikel über den

Wandel des »türkischen Subproletariats« unter der AKP (Tuğal 2011), indemer feststellt, dass

die Bildung und Konversion von (religiösen) Kapitalien nicht feldimmanent, sondern in Be-

ziehung zu politischen Kämpfen geschieht.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Vorgehen 115

duktionsmittel, die die Verteilung der gesellschaftlichen Mehrarbeit beeinflussen,

notwendig geworden ist.

4.3 Verteilungsverhältnisse

Um die Bedeutung von Ressourcen bei der Verteilung der gesellschaftlichen Mehr-

arbeit zu begründen, bietet eine Studie von Korkut Boratav über die gesellschaft-

lichen Klassen in der Türkei ein geeignetes theoretisches Grundgerüst (Boratav

2005). Boratav unterscheidet zwischen Verteilungsverhältnissen ersten Grades und

Verteilungsverhältnissen zweitenGrades. Verteilungsverhältnisse ersten Grades be-

stehen zwischen den gesellschaftlichen Klassen, die sich in einem Produktionsver-

hältnis gegenüberstehen, im kapitalistischen Produktionsverhältnis zwischen der

Bourgeoisie und dem Proletariat.11 Über die Verteilungsverhältnisse zweiten Gra-

des, die auch als Re-Distributionsverhältnisse bezeichnet werden, bestimmt Bora-

tav sowohl Fraktionen der herrschenden Klassen als auch gesellschaftliche Grup-

pen oder Schichten. Demzufolge wird in jeder Gesellschaftsformation die über die

Ausbeutung angeeignete Mehrarbeit über marktförmige und nicht-marktförmige

Mechanismen weiter-verteilt und weiter-geleitet. Diese Verteilung verläuft über

die wirtschaftspolitische Ausrichtung, sie kann durch Subventionen, Steuervortei-

le, Dienstleistungen, Zins- und Geldpolitik, Festlegung von Preisen, erleichterte

oder erschwerte Marktzugänge für bestimmte Fraktionen und Gruppen gesche-

hen. Die Bourgeoisie sieht Boratav in fünf Untergruppen aufgeteilt: die Indus-

trie- und Agrarbourgeoisie, die Handels- und Finanzbourgeoisie sowie Rentiers.

Für diese Studie von besonderem Interesse ist, dass mittels regelhafter und von-

einander unterscheidbarer Formen der Re-Distribution, die aus der Perspektive

der Akteure verschiedene Formen des Einkommens darstellen, auch gesellschaftli-

che Gruppen oder Schichten bestimmt werden können.Die hauptsächlichen Grup-

pen, die Boratav für die Türkei benennt, sind: Angehörige der Bürokratie; Mitglie-

der der freien Berufe (»professionals«, d.h. Anwälte, Architekten, Ingenieure, Ärz-

te etc.); Handwerker; Kleinhändler und kleine Ladenbesitzer; urbane Marginale.12

11 Boratav unterscheidet zwischen drei voneinander abgrenzbaren Produktionsweisen in der

Türkei der 1980er Jahre. Diese sind die kapitalistische, die halb-feudale und die einfache

Warenproduktion. Der Reihe nach stehen sich Bourgeoisie und Proletariat, vertraglich ge-

bundene Bodenpächter und Bodenbesitzer sowie für den Markt produzierende bäuerliche

Kleinproduzenten und Händler gegenüber.

12 Boratav betont die Schwierigkeit der theoretischen und empirischen Bestimmung solcher

Gruppen. Jede Definition werde Lücken aufweisen und bestimmte Mechanismen nicht ad-

äquat berücksichtigen können. In der Realität können einzelne Individuenmehreren Klassen

oder Gruppen gleichzeitig angehören, auch Wechsel in zeitlich enger Abfolge sind möglich

(bspw. vom Subunternehmer zum Arbeiter oder vom Kleinbauern zum Tagelöhner). Die Be-

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Hegemonie und Kulturkampf

Anders als die sozialen Klassen, die zur ersten Kategorie gehören, beruht die Exis-

tenz dieser Gruppen nicht prinzipiell auf einem dialektischen Verhältnis, das ein

bestimmtes Gegenüber benötigt.13 Sie hängt dennoch von der Ausbeutung der un-

mittelbaren Produzenten ab, da hier die Mehrarbeit entsteht, die angeeignet und

umverteilt werden kann. Dies bedeutet, dass der Tauschwert sozialer und kultu-

reller Ressourcen für die in den Blick genommene Gruppe der Intellektuellen auf

der Ebene der Verteilungsverhältnisse zweiten Grades gebildet wird.

Das Schema ermöglicht, Bevölkerungsgruppen systematisch in die Analyse ein-

zubeziehen, die in der primären Gegenüberstellung von ausbeutenden und ausge-

beuteten Klassen nicht vorkommen, weil sie weder der einen noch der anderen

Seite zugerechnet werden können. Hierdurch können die Rolle und das Gewicht

dieser Gruppen und ihrer Organisationen für politische Dynamiken diskutiert, von

ihnen angenommene kollektive Bewusstseinsformen und Haltungen in einen Zu-

sammenhangmit der Verteilung der gesellschaftlichenMehrarbeit, an die ihrema-

terielle Reproduktion gekoppelt ist, gestellt werden.14 Auf die Problematik des Par-

tizipationsmechanismus der Intellektuellen zurückkommend, lässt sich zunächst

feststellen, dass unter den Gruppen, die Boratav aufzählt, keine Intellektuellen er-

wähnt sind.Dies liegt jedoch allein daran, dass er keine gramscianische Terminolo-

gie verwendet. Eine differenzierte Betrachtung der Intellektuellen des politischen

Islam, umdie es in dieser Arbeit geht,wird aufzeigen, dass sie quer zu den genann-

ten Gruppen liegen, zu einem großen Teil einer der genannten Gruppen zugeord-

net werden können und zu einem eher kleineren Teil der Bourgeoisie angehören.

Es wird dann darum gehen, einen Einblick in die kulturellen und sozialen Prakti-

ken zu gewinnen, über die diese Gruppen an der Verteilung der Mehrarbeit par-

tizipieren und die Mechanismen zu identifizieren, über die sich der »Tauschwert«

ihrer sozialen und kulturellen Ressourcen bildet. Vorausgreifend ist nochmals her-

vorzuheben, dass sich der »Tauschwert« in Beziehung zur Hegemonieausübung,

stimmung bleibe daher notwendigerweise schematisch, dennoch sei dies besser, als gar kei-

ne Bestimmung vorzunehmen und die Begriffe frei und assoziativ zu werden.

13 Unbestritten ist aber, dass es historisch zu einer quantitativen Expansion und Ausdifferen-

zierung einiger dieser Gruppen – wie der Bürokratie und der freien Berufe – erst mit der

kapitalistischen Produktionsweise kam.

14 Anderemarxistische Autoren haben die gleichen Gruppen, die Boratav definiert, hauptsäch-

lich dem Kleinbürgertum zugerechnet. Nicos Poulantzas nimmt beispielsweise die Repro-

duktion der gesellschaftlichen Arbeitsteilung von intellektueller und manueller Arbeit zur

Grundlage der Bestimmung von Klassenstellungen der Bürokratie (Poulantzas 2002: 185f.).

Boratavs Schemaweicht ab, da er die Reproduktionsgrundlage der Bürokratie nicht allein im

kapitalistischen Produktionsverhältnis liegen sieht und ihre Klassenstellung nicht vermittelt

über die Arbeitsteilung definiert. Allerdings betont auch Boratav, dass das kapitalistische

Produktionsverhältnis die hauptsächliche Grundlage des Staates Türkei bildet, und benennt

verschiedene Wege der Assoziation der Bürokratie mit der Bourgeoisie, die er jedoch we-

sentlich konkreter und weniger grundsätzlich darlegt als Poulantzas.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Vorgehen 117

die an die Religion gekoppelt ist, bildet. Sofern diese These zutrifft, kann auch von

einer relativen Autonomie dieser Gruppe gegenüber den besitzenden Klassen ge-

sprochen werden, da der Erhalt und die Steigerung des Werts ihrer Ressourcen als

ein objektives Gruppeninteresse bestimmt werden kann. Als Mechanismus dieser

»Tauschwertbildung« tritt der Kulturkampf auf, der in der Verdrängung anderer

Hegemonieträger besteht. Mit anderen Worten, es sind die Einbettung in Hege-

monieprojekte und folglich die politischen Kämpfe um Führung, über die sich kul-

turelle und soziale Ressourcen konstituieren und die entscheidend zu ihrer Auf-

und Abwertung beitragen.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Teil III – Entwicklungsgeschichte und

Konstitutionsmerkmale des islamistischen

Hegemonieprojekts

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen

Über mehrere Dekaden stand das Kopftuch im Mittelpunkt des Streits zwischen

Islamisten und Laizisten. Für Islamisten symbolisierte es religiöse Identität, die es

von der laizistischen Unterdrückung zu befreien galt. Laizisten hielten das Kopf-

tuch für eine Vorbotin der Scharia, es aus den staatlichen Institutionen zu verban-

nen, erhoben sie zur zentralen Abwehrstrategie. Während die Fixierung auf das

Kopftuch viele Frauen aus der gesamten öffentlichen Verwaltung und allen Bil-

dungsinstitutionen ausschloss, damit einige der Phänomene produziert wurden,

auf die die Kulturkampfthese sich bezieht, wurde dem längst laufenden Marsch,

den islamistische Männer durch die Institutionen angetreten waren, weit weniger

Aufmerksamkeit zuteil. Als die AKP Ende 2002 zum ersten Mal eine Regierung bil-

dete, hatte dieser Marsch schon weite Strecken zurückgelegt. Eine der ersten Insti-

tutionen, deren Leitung die AKP Anfang 2003 mit einem türkischen Islamisten be-

setzte, war die Generaldirektion für Stiftungen – im Folgenden abgekürzt als Stif-

tungsbehörde. Der neue Behördenleiter Yusuf Beyazıt empfahl sich mehrfach für

diesen Posten. In der Istanbuler Kommunalverwaltung hatte er unter dem Ober-

bürgermeister Recep Tayyip Erdoğan verschiedene Funktionen bekleidet. Ausge-

stattet mit den sozialen Ressourcen, der Vernetzung mit der islamistischen Partei,

brachte er kulturelle Ressourcen mit, die ihn auf besondere Weise qualifizierten:

Neben der Verwaltungserfahrung hatte er eine theologische Bildungslaufbahn mit

einem Abschluss an einer theologischen Fakultät vorzuweisen. Unter seiner Lei-

tung wurde die Behörde, die bis dahin in erster Linie die Aufsicht über Kirchen

und Synagogen führte, in ein Instrument kultureller Restauration umgestaltet.1

Auf die Behörde aufmerksamwurde ich durch einen Zufall. In den ersten Tagen

meiner Sondierungsreise, als ich noch als Dolmetscher für die deutsche Reisegrup-

pe tätig war, zappte ich durch das abendliche Fernsehprogramm. Entnervt von der

zunehmend um sich greifenden staatlichen Zensur, die jedes vermeintlich unan-

ständigeWort durch einen Piepton ersetzte, Zigaretten und nackte Körperteile, die

mit weiblicher Geschlechtlichkeit assoziiert werden konnten, unkenntlich, milchig

1 Für eine Kurzbiographie von Beyazıt siehe www.timeturk.com/yusuf-beyazit/biyogra-

fi-774822 (Abruf am 10.10.2018).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Hegemonie und Kulturkampf

intransparent gemacht hatte, landete ich beim Staatsfernsehen. Es lief eine Sen-

dung mit einem islamischen Gelehrten, der aus dem Koran und dem Leben des

Propheten Mohammed erzählte. Seine gelehrsam-souveräne Art zu reden, unge-

stört von Pieptönen, ließ mich verweilen. Vom Leben des Propheten und seiner

Zeitgenossen leitete seine Erzählung über zu den Prinzipien des »osmanisch-isla-

mischen Stiftungswesens«:

Stiften bedeutet im Islamgleichzeitig karitativ undunternehmerisch tätig zu sein.

[…] Das Stiftungsprinzip wurde nahezu 100 Jahre nicht beachtet. Immobilien, die

fürWaisenkinder gespendetwordenwaren, wurden für öffentlichen Besitz gehal-

ten, sie wurden von irgendwem besetzt und bebaut. Seit 2003 haben wir 27.000

Immobilien inventarisiert, auch imZentrum von Istanbul, wo Immobilien sowert-

voll sind wie in Manhattan. Wir haben sie ausfindig gemacht und führen sie wie-

der ihrem eigentlichen Zweck zu. […]Wir arbeiten wie eine Holding. Im Sinne des

Stifters verwerten wir sie, wir betreiben sie gewinnbringend.2

Der Sprecher führte aus, die Behörde betreibe Parkhäuser, Tankstellen, Hotels und

Einkaufszentren, baue Hochhäuser und vermiete Wohnungen. Private Investoren

könnten im öffentlichen Besitz befindliche historische Stätten aus der osmani-

schen Zeit restaurieren, betreiben und nach einer gewissen Zeit der Behörde rück-

übertragen. Seit 2003 habe die Behörde jährlich 750 Objekte, darunter viele Mo-

scheen, restaurieren lassen, davor seien es gerade mal 12 pro Jahr gewesen. Nach-

dem das in der Tradition des türkischen und islamischen Wohlfahrtsgedankens

stehende Stiftungswesen 100 Jahre brach gelegen habe, nehme die Behörde die

moralische Verpflichtung im Sinne der ursprünglichen Stifter wieder wahr: Vom

erwirtschafteten Geld verteile sie Lebensmittelhilfen, vergebe monatliche Renten

für Bedürftige, Behinderte und Waisenkinder, bevorzugt an Kinder gefallener Sol-

daten.

Erst gegen Ende der Sendung wurden der Name des Gelehrten und seine Funk-

tion eingeblendet. Vor mir saß, durch einen Bildschirm getrennt, der Behördenlei-

ter Yusuf Beyazıt, der mir das Thema meines Forschungsprogramms für die kom-

menden Jahre skizzierte: Die Verbindung von Gewinnstreben und Investitionsgeist

mit kultureller Restauration und einem paternalistischen Armutsregime unter der

intellektuellen Führung von theologisch ausgebildetem Personal.

Die Rede des Behördenleiters, auf die ich in den folgenden Abschnitten immer

wieder Bezug nehmen werde, enthielt auch den ersten Fingerzeig für diese Studie,

an welchem historischen Punkt die Rekonstruktion der Entwicklungsgeschichte

des politischen Islam ansetzen sollte. In der Klage über die Vernachlässigung des

islamischen Stiftungswesens und der mit ihm verbundenen moralisch-ethischen

2 Die Sendung lief im Staatsfernsehen am 09.03.2009. Ich gebe die Worte des Sprechers an-

hand meiner Mitschrift wieder.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 123

Verpflichtung seit »nahezu 100 Jahren« war enthalten, dass der politische Islam

sich als eine Bewegung begreift, die einen Anschluss an das osmanisch-islamische

Erbe herstellenmöchte, um eine vor-republikanischeOrdnungwiederherzustellen.

Dies führt zu der Frage, wie diese Ordnung, die der politische Islam herbeisehnt,

ausgesehen hat.

Eine Beschäftigung mit dieser Thematik birgt sogleich die Gefahr, den Bogen

zu weit zu spannen, sich in den Weiten der osmanischen Geschichte zu verlie-

ren, gar, dem Behördenleiter gleich, das Leben des Propheten zum historischen

Ausgangspunkt machend eine Geschichte über 1000 Jahre zu rekapitulieren. Tat-

sächlich besteht in diesem Zusammenhang eine Forschungslücke, nicht in der isla-

mischenTheologie, die dieses Feld ausgiebig beackert, sondern aus historisch-ma-

terialistischer Perspektive. Das hegemonietheoretisch perspektivierte Wissen über

die alte, vor-republikanische Ordnung hinsichtlich ihrer ideologischen Strukturen

– nach Gramscis Verständnis als materielle Organisationen – ist begrenzt. Über

die Religion ist wenig mehr als die pauschale Feststellung zu erfahren, dass sie die

Beziehungen zwischen den Klassen regulierte, in der Regel die Ideologie der herr-

schenden Klassen bildete. Zur Aufrechterhaltung des knappenWissensstands trägt

auch die theoretische Setzung bei, vor-kapitalistische Herrschaftsverhältnisse sei-

en allein durch Zwang charakterisiert gewesen. Hegemonietheoretische Fragen,

die sich für Kultur und Ideologie interessieren, rücken dadurch ins Abseits. Wie

die weitgreifenden Apparate der Religion, die Gramsci als »die kolossalste Utopie,

das heißt die kolossalste ›Metaphysik‹, die in der Geschichte erschienen ist, da sie

der großartigste Versuch ist, in mythologischer Form die wirklichenWidersprüche

des geschichtlichen Lebens zu versöhnen« (Gramsci 1991ff.: 1475), bezeichnete, in

die »zivilgesellschaftliche« Regulierung der Klassenverhältnisse eingebettet waren,

ist nicht systematisch erforscht.

Der Verzicht auf eine hegemonietheoretische Perspektive auf die Geschichte

der Religion hat Konsequenzen für die Gegenwart. Er trägt zur Entstehung eines

Übergewichts ideengeschichtlicher Analysen bei, die die materielle Grundlage der

Religion ignorieren, sie nicht in Beziehung zu den Klassen und ihren Kämpfen be-

greifen. Wie im Kapitel zur Säkularisierungsthese diskutiert, bezeugt der Begriff

Verweltlichung, wie die religiöse Metaphysik sich in der Wissenschaft in Form ei-

ner Trennung zwischen weltlichen und nicht-weltlichen Sphären reproduziert. Die

angenommene Inkompatibilität von Religion und bürgerlicher Vergesellschaftung

beziehungsweise kapitalistischer Entwicklung bildet eine Parallele zu dieser Auf-

fassung, die Religion als ein irrationales, von den materiellen Verhältnissen losge-

löstes Gebilde begreift. Auf der Gegenseite steht die Frage nach den konkreten Be-

dingungen des Aufkommens bürgerlich-säkularer Bewegungen im Osmanischen

Reich. Sie ist bislang ebenfalls kaum aus einer historisch-materialistischen Per-

spektive gestellt worden. Die Ansicht, Säkularisierung bilde einen welthistorischen

Trend, ließ die Reflektion ihrer Entstehungsgeschichte lange Zeit überflüssig, weil

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Hegemonie und Kulturkampf

für die gegenwärtigen und zukünftigen Auseinandersetzungen irrelevant erschei-

nen.

In Bezug auf die Republik Türkei kommt hinzu, dass die Trennung zwischen

Staat und Religion unter dem Begriff der Laizität in der Verfassung verankert wur-

de, die kemalistische Überzeugung dies als Wahrheit etablierte, während es doch

nur einen Ausschnitt wiedergab. Statt einer Trennung von öffentlichen und reli-

giösen Institutionen, wie es im laizistischen Frankreich, das als Vorbild diente,

weitgehend und doch nicht komplett durchgesetzt wurde, wurde mit Gründung

der Republik die Religion sowohl institutionell eingehegt als auch konserviert.3 Ei-

nerseits fanden einschneidende Veränderungen in der Rolle der Geistlichen und

ein politisch vorangetriebener Säkularisierungsprozess statt. Andererseits wurde

insbesondere mit Gründung der Religionsbehörde Diyanet der Grundstein gelegt

für die spätere Expansion der öffentlichen religiösen Institutionen, die eine maß-

geblich organisierende und bildende Funktion für die islamistische Bewegung ein-

nehmen sollten.

Infolgedessen öffnet sich ein neues Untersuchungsfeld, dessen Bearbeitung

den Rahmen dieser Studie sprengen würde. Zur Bewältigung der Aufgabe werden

die folgenden Ausführungen sich auf die Rolle der sunnitischen Geistlichen in der

Spätphase des Osmanischen Reichs, in der der Niedergang der alten Ordnung be-

reits in vollem Gange war, beschränken. Die Einschränkung auf diese Gruppe lässt

sich auch dadurch begründen, dass der politische Islam in seiner gegenwärtigen

Gestalt sich auf die Stellung dieser Gruppe sunnitischer Geistlicher bezieht, die auf

besondere Weise in das soziale Gefüge integriert und mit verschiedenen Aufgaben

befasst waren. Von der historischen Betrachtung ausgenommen sind religiöse In-

stitutionen und Intellektuelle anderer Glaubensgruppen, sowohl der alevitischen

als auch der jüdischen und christlichen Gruppen. Mit Aleviten werden heterodoxe

Glaubensgruppen bezeichnet, die in der heutigen Türkei mit 10 bis 20 Prozent der

Bevölkerung die größte Gruppe stellen, die sich vom Sunnitentum unterscheidet.4

3 Laizität bezeichnet für gewöhnlich die Loslösung staatsbürgerlicher Rechte und Freiheiten

von religiösen Auslegungen und Bekenntnissen. In der Praxis wurde dieses Prinzip verschie-

denartig umgesetzt, die Trennung zwischen staatlichen und religiösen Institutionen wur-

de in vielen Ländern, die als laizistisch gelten, mehr oder weniger strikt vollzogen. In der

BRD zum Beispiel genießen Kirchen Privilegien in öffentlichen Bildungs-, Erziehungs- und

Gesundheitssystemen sowie Sonderrechte im Steuer- und Arbeitsrecht und sind gleichzei-

tig der öffentlichen Kontrolle entzogen (Cavuldak 2013). Traunmüller schlägt angesichts der

»in rechtswissenschaftlichen oder politisch-theoretischen Konzepten üblichen Konzentrati-

on auf differences in kind – welche etwa idealtypisch eine strikte Trennung von Staat und

Kirche von einemetablierten Staatskirchentumeinerseits, sowie einemKooperationsmodell

andererseits, unterscheiden –«, eine Wende zur »Anerkennung von differences in degree«

(2012: 209) vor, um die realen Verflechtungen erfassen zu können.

4 Meines Wissens gibt es keine belastbaren Zahlen zur Größe der alevitischen Gruppe im Os-

manischen Reich. Auch zur Türkei fehlen genaue Zahlen. Da offiziell keine verschiedenen

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 125

Erst in Relation zu ihnen könnte die Rolle der sunnitischen Geistlichen vollstän-

dig erfasst und ein annähernd realistisches Bild religiöser Strukturen für das ins

Visier genommene Feld gewonnen werden. Doch wird es auch ohne ein derartiges

Aufrollen des Feldes hilfreich und möglich sein, Teileinsichten und Schlussfolge-

rungen zu präsentieren, im Zuge dessen die Frage, wofür die heutige islamistische

Bewegung streitet, nachvollziehbarer beantworten und die Tiefe der Auseinander-

setzung zwischen politischem Islam und kemalistischem Laizismus besser begrei-

fen zu können.

5.1 Ablösung – Einschränkung der zivilgesellschaftlichen und
reproduktiven Macht der religiösen Intellektuellen

Die wissenschaftliche Geschichtsschreibung zur Rolle der sunnitischen Geist-

lichen, die unter dem Titel »Ulema« firmierten, stand lange Zeit unter der

Perspektive eines Kampfes zwischen Moderne und Tradition, zwischen Fortschritt

und Reaktion. Diese Form der Thematisierung korrespondiert mit der angespro-

chenen, bis ins späte 20. Jahrhundert verbreiteten Vorstellung, dass Religion

und religiöse Institutionen sich auf dem Rückzug befinden und Säkularisierung

einen welthistorischen Trend bildet (vgl. Calhoun u.a. 2011). Ab den 1980er Jahren

wurde diese Perspektive nicht mehr nur durch reale Entwicklungen wie im Iran,

sondern auch durch eine alternative Geschichtsschreibung herausgefordert, die

den Widerspruch zwischen Religion und materiellem Fortschritt relativierte oder

negierte. In der Türkei setzte eine sukzessive sichtbar werdende Beschäftigung

mit der Thematik ein, die von Absolventen inzwischen wieder etablierter theologi-

scher Schulen vorangetrieben wurde. Während die bis dahin mit den Geistlichen

sympathisierende Literatur durch Anekdoten, Romane und journalistische Ar-

beiten geprägt war, schrieben theologisch geschulte Akademiker die Geschichte

der osmanischen Geistlichen, als deren Erben sie sich zumeist begriffen, neu.

Im Zuge dessen etablierte sich ein zweiter Pol, der die bis dahin vorherrschende

Darstellung der Geistlichen in der akademischen Geschichtsschreibung als obsku-

rant und fortschrittsfeindlich konterkarierte und sie stattdessen als Opfer einer

jungtürkisch-positivistischen Verschwörung darstellte (Bein 2006: 26f.).

Beide Pole sparen Ambivalenzen in der Geschichte der Geistlichen und ihrer

Institutionen im Osmanischen Reich sowie der Nachfolgerepublik aus. Sunniti-

Konfessionen des Islam anerkannt sind, gibt es keine behördlichen Statistiken. Es gibt nur

Umfragen, bei denen die Angaben stark schwanken (Akşit u.a. 2012; Çarkoğlu/Toprak 2000).

Ein Problem von Umfragen sehe ich darin, dass die Diskriminierung von AlevitInnen in der

Türkei ihnen nahelegt, falsche Angaben zu machen beziehungsweise ihre Identität zu ver-

bergen.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Hegemonie und Kulturkampf

sche Geistliche nahmen die bereits in der Mitte des 19. Jahrhunderts innerhalb

intellektueller Kreise bestehende Überzeugung, dass die Aufklärungsbewegung in

Westeuropa Vorbotin einer der kapitalistischen Entwicklung eingeschriebenen Lo-

gik sei, nahezu einhellig als Bedrohung ihrer besonderen Stellung wahr. Jedoch

entwickelten sie unterschiedliche Abwehr- und Anpassungsstrategien. Tendenziell

bildeten sich zwei Strategien heraus: eine proaktive, die eine Reformierung der ei-

genen Institutionen befürwortete, um Geistliche besser zu wappnen für den kapi-

talistischen Fortschritt, und eine defensive, die die Konservierung der bestehenden

Institutionen als besten Weg ansah, den eigenen Status zu erhalten. Die konserva-

tiv-defensive Strömung,mit dem vomSultan ernannten Scheichülislam,der obers-

ten religionsrechtlichen Autorität, an ihrer Spitze hielt am traditionellen Bildungs-

system in denMedrese fest. DieMedrese warenmit denMoscheen eng verbundene

theologische Schulen, in denen die sunnitische Lehre des Islam tradiert wurde. Re-

formierungsbemühungen der Medrese, deren Curricula erweitert und den neuen

Erfordernissen angepasst werden sollten, stießen auf Widerstand seitens der de-

fensiven Strömung, die sich gegen Neuerungen sperrte, weil sie ein Nachgeben als

Anstoß für einen nicht mehr aufzuhaltenden Säkularisierungsprozess auffasste.

Die defensive Haltung verursachte eine negative Rückkopplung. Das Ansehen der

Medrese sank gegenüber den säkularen Schulen, auf denen der Nachwuchs für die

Administration eines sich ausdifferenzierenden Staatswesens erzogen wurde. Die

Zurückdrängung der Kirche vor Augen bildete sich in der proaktiven Strömung

dagegen die Bemühung heraus, den Islam als offen gegenüber Neuem auszulegen.

Der Islam sei mit dem reformunfähigen Christentum nicht zu vergleichen, einWi-

derspruch zwischen Islam, Logik undWissenschaft bestehe nicht, so die von dieser

Strömung vertretene Position (ebd.: 81ff.). Das Problem des aufkommenden Natio-

nalismus und des Nationalstaats nahmen die Geistlichen ebenfalls durch die Brille

eines Vergleichs mit der »westlichen« Entwicklung wahr. Die Gründung des Natio-

nalstaats taucht bei ihnen thematisch als Notwendigkeit auf, das Überleben »isla-

mischer« Gesellschaften gegenüber westlicher Dominanz zu gewährleisten (Bora

1998: 105).

Die von den Geistlichen als von außen kommend thematisierte Bedrohung war

indes Ausdruck von Kämpfen um Hegemonie, die innerhalb der Reichsgrenzen

stattfanden. Wie in der Diskussion des staatszentristischen Ansatzes angeführt,

avancierte bereits in der Tanzimat-Periode (Periode der Neuordnung) ab 1838 die

Integration in den globalen Akkumulationsprozess unter der Führung einer Han-

delsbourgeoisie zu einer politischen Priorität (Aytekin 2015a; Boratav 1987). Ent-

gegen der staatszentristischen Annahme, vor Gründung der Republik habe kei-

ne Bourgeoisie existiert, waren die Tanzimat-Reformen bereits Ausdruck des Auf-

stiegs einer Bourgeoisie und nicht Ausdruck der Initiation eines kapitalistischen

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 127

Entwicklungswegs durch die Bürokratie.5 Eingebettet war die Entwicklung der os-

manischen Bourgeoisie in eine langwierige Formationskrise des Reichs. Der his-

torisch aus dem Kapitulationssystem – frühneuzeitliche Handelsprivilegien – ent-

standene Freihandel, in den das Osmanische Reich unter der Dominanz der kapita-

listischen Zentren eingebunden wurde, wies der osmanischen Ökonomie die Rol-

le einer Rohstofflieferantin und Abnehmerin für komplexe industrielle Fertigwa-

ren zu, wodurch Bemühungen einer industriellen Entwicklung untergraben wur-

den und handwerkliche Produzenten unter einen verstärkten Konkurrenzdruck

gerieten (Babacan/Gehring 2013; vgl. Quataert 2006). Bedingt durch ihre ökono-

mische und militärische Überlegenheit nahmen europäische Staaten zunehmend

Einfluss auf die Innenpolitik des Reichs, tätigten selbst Investitionen im großen

Maßstab und etablierten eine Praxis der Protektion nicht-muslimischer Bevölke-

rungsgruppen. Von der Protektion und sich vertiefenden Integration in globale

Handels- und Finanzkreisläufe profitierte insbesondere eine Handelsbourgeoisie,

die durch Assoziationmit denmiteinander konkurrierenden europäischen Staaten

Privilegienwie die Befreiung von Zöllen erwarb.Die dominante Fraktion der osma-

nischen Bourgeoisie formierte sich unter diesen Bedingungen als eine vorwiegend

nicht-muslimische, die den Außenhandel, aber auch die trotz widriger Bedingun-

gen sich entwickelnde industrielle Produktion dominierte, während das staatliche

Personal weiterhin überwiegend aus den muslimischen besitzenden Klassen re-

krutiert wurde, die – gegenüber der Handelsbourgeoisie – in eine ökonomisch

subalterne Position gedrängt wurden (Aytekin/Uslu 2015: 97ff.).6 Eine Folge die-

ser Entwicklungen war ein zunehmendes Auseinanderdriften ökonomischer und

5 Die Entwicklung einer Bourgeoisie lässt sich auch an der Zunahme von Ateliers und Manu-

fakturen mit der beginnenden Industrialisierung im 19. Jahrhundert in küstennahen Regio-

nen und großen Städten ablesen (Akkaya 2002; Çağlar 2003: 93ff.; Kasaba 1988). Fragwür-

dig ist auch die staatszentristische Auffassung, politische Macht und Eigentum seien in den

Händen des Sultans konzentriert gewesen, der despotisch über alle Untertanen herrschte.

Nach Çağlar war das Privateigentum an Boden in der Entstehungsphase des Reichs sogar die

vorherrschende Eigentumsform. Ab dem 15. Jahrhundert wechselten sich juristische Misch-

formen an Privateigentum miteinander ab. Es existierten Privatländereien und Eigentum

religiöser Orden (2003: 88ff.). Daneben wird eine formalistische Interpretation der Eigen-

tumsverhältnisse im Osmanischen Reich vorgenommen, die den Blick auf die tatsächliche

Verfügungspraxis über den Boden verstellt. Der Sultan galt zwar formal als Eigentümer gro-

ßer Ländereien, das lebenslängliche Recht auf Steuererhebung lag jedoch bei Vasallen, die

dieses Recht de facto an ihre Nachfahren weitergaben, auch wenn eine erbrechtliche Rege-

lung fehlte. Der Sultan fungierte in diesen Fällen als eine formale Anerkennungsinstanz. In

zentralen Regionen des Reichs war ab dem 16. Jahrhundert ein Lehenswesen etabliert, wie

es prinzipiell auch aus westeuropäischen Feudalstaaten bekannt ist (vgl. Aytekin 2015a).

6 Dass sich die Handelsbourgeoisie überwiegend christlich konstituierte, bedeutet nicht, dass

die christliche Bevölkerung des Reichs als solche den besitzenden Klassen angehörte. Der

allergrößte Teil der christlichen Bevölkerung setzte sich so wie die Gesamtbevölkerung aus

kleinen Bauern zusammen, die aber im Unterschied zur muslimischen Bevölkerung Sonder-

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Hegemonie und Kulturkampf

politisch-militärischer Macht entlang ideologisch-kulturell (ethnisch und/oder re-

ligiös) definierter Linien, die den politischen Aufbau destabilisierte. In der christ-

lichen Bevölkerung entwickelte sich zuerst ein eng mit der Handelsbourgeoisie

assoziiertes Bildungsbürgertum, das die Hierarchie zwischen den auf religiöser

Grundlage, in einem hierarchischen Verhältnis zueinander stehenden Gruppen des

Reichs – den sogenannten Millet bestehend aus muslimisch-sunnitischen, christ-

lichen und jüdischen Gruppen, unter denen die ersten eine privilegierte Stellung

einnahmen – herausforderte (vgl. Göçek 1993). Die Idee einer ethnisch begründe-

ten Nation nahm Einzug in die Vorstellungswelt der osmanischen Intellektuellen.

In den Städten entstand zuerst eine an die Handelsbourgeoisie gekoppelte, »zivil-

gesellschaftliche« Struktur in Form von Schulen, Clubs, Zeitungen und Zeitschrif-

ten, politischen Organisationen, Gewerkschaften, Freimaurerlogen, bürgerlicher

Literatur und Dichtung. Die Entwicklung einer nationalen Kultur wurde zur neu-

en Hegemoniestrategie kulturell voneinander geschiedener Bourgeoisien, die Füh-

rung über eine Bevölkerung mit ähnlichen kulturellen Merkmalen zu organisieren

(Çağlar 2000: 483ff.).

In Reaktion auf die stärker werdenden Fliehkräfte, die in nationale Abspaltun-

gen an den Peripherien des Reichs mündeten, entwickelten sich als Alternativen zu

den ethnischen-nationalen – zuerst auf demBalkan, dann in den arabischen Teilen

des Reichs und schließlich in Anatolien auf der Grundlage einer armenischen Iden-

tität – ein osmanisches und ein islamistisches Hegemonieprojekt. Das osmani-

sche Hegemonieprojekt versuchte, dem unterschiedlichen Religionen und Sprach-

gemeinschaften angehörenden Bürgertum das Bewusstsein eines gemeinsamen

»osmanischen« Interesses zu vermitteln, behielt jedoch auf widersprüchliche Wei-

se die Priorisierung des sunnitischen Elements gegenüber liberalen Staatsbürger-

rechten jenseits religiöser Differenzen bei. In Abgrenzung zum Osmanismus, der

die nationalen Abspaltungen auf dem Balkan nicht aufzuhalten vermochte und da-

durch geschwächt wurde, setzte das islamistische Hegemonieprojekt allein auf das

sunnitische Element.Welche gesellschaftlichenKräfte genau dieses Projekt trugen,

ist eine Frage, der in der Literatur nicht systematisch nachgegangen wird. Da die

sunnitischen Geistlichen traditionell mit den Kleinhändlern, handwerklichen Pro-

duzenten und Grundbesitzern verwoben waren (Mardin 2006a: 307), die unter ei-

nem starken Konkurrenzdruck ihre Position zu halten oder zu verbessern suchten,

liegt nahe, dass es sich in Verbindung mit diesen Gruppen entwickelte. Jedenfalls

mobilisierte das islamistische Projekt gegen die mit den Tanzimat-Reformen ein-

geleitete politische Liberalisierung und staatsbürgerliche Gleichstellung, die das

Millet-System ablösen sollten. Die Säkularisierung des Rechts- und Bildungssys-

tems und eine massive Expansion der Verwaltung, die die ökonomische Entwick-

steuern und -abgaben entrichten mussten, also härteren Ausbeutungsbedingungen ausge-

setzt waren.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 129

lung begleiteten, stellte die Vorherrschaft der sunnitischenGeistlichen –der Ulema

– auf diesen Gebieten als Richter und Lehrer infrage (Çağlar 2000: 479ff.). Die Re-

formen wurden allerdings nur schleppend umgesetzt, da sie auf vielfältige Wider-

stände stießen (Zürcher 2004: 52ff.). Die mehr als 30-jährige Herrschaft von Sultan

Abdülhamit II. (1876-1909) unterbrach schließlich den an der Stellung der Geistli-

chen rüttelnden Reformprozess der Tanzimat-Periode. Die für kurze Zeit in Kraft

getretene Staatsverfassung, die die Säkularisierung des Rechtssystems und Gleich-

stellung anderer Religionsgemeinschaften festschrieb, wurde außer Kraft gesetzt,

die Reformkräfte wurden ins Ausland vertrieben, Opposition wurde unterdrückt

und ein Ausbau sunnitischer Institutionen gefördert.Den sunnitischen Geistlichen

wurde in Konfrontation mit der Transformation religiöser Gruppen in nationale

Gemeinschaften wieder ein größeres Gewicht verliehen (Zürcher 2004: 79ff.). Ule-

ma wurden verstärkt auch in die Provinzen außerhalb der Hauptstadt entsandt,

gleichzeitig wurde die Kontrolle über die gesamte religiöse sunnitische Struktur

verstärkt, die über die Ulema hinaus lokale Orden und religiöse Logen umfass-

te, die wiederum mit den Gilden verschränkt waren. Abdülhamit inszenierte seine

Rolle als Kaliph, führte Zeremonien und Symbole ein, die seine Legitimation als

glorreichen muslimischen Herrscher untermauern sollten. Mit der Gründung der

nach ihm benannten Hamidiye-Regimenter, hauptsächlich aus Mitgliedern sunni-

tisch-kurdischer Clans bestehend, wurde eine para-militärische Truppe gebildet,

die gegen Russland und armenischeOrganisationen eingesetzt wurde und zugleich

der Kontrolle und Integration der sunnitisch-kurdischen Bevölkerung dienen soll-

te. Die Regimenter wurden schließlich zu Instrumenten von Clans, die in den Jah-

ren 1894-1896 den Genozid einleiteten, indem sie Massaker an der armenischen

aber auch der alevitischen Bevölkerung begingen, deren Besitz sie beschlagnahm-

ten (Kieser 2000).7 Eine mobilisierende und legitimierende Rolle bei der Ausübung

der Massaker nahmen Medrese-Studenten sowie sunnitisch-kurdische Scheichs

ein, die mit religiöser Autorität ausgestattete Grundbesitzer waren. Das Ineinan-

derfallen von religiöser Autorität und Grundbesitz in Kurdistan gibt einenweiteren

Hinweis auf die Klassengrundlage des damaligen Islamismus (vgl. Aydınkaya 2015;

Aytekin/Uslu 2015: 152).8

7 Wird unter Genozid die systematische Vernichtung einer Gruppe begriffen, die bestimm-

te kulturelle Merkmale trägt, so sind die Jahre 1915/1916 ein Kulminationspunkt, der in ei-

ner Kontinuität von Vernichtungs- und Vertreibungsaktionen steht, die in den vorangehen-

den wie auch nachfolgenden Jahrzehnten auf dem Boden des Osmanischen Reichs bzw. des

Nachfolgestaats Türkei durchgeführt wurden.

8 Zur Geschichte religiöser Organisierungsweisen in Kurdistan kann exemplarisch die Arbeit

von van Bruinessen (1992) herangezogen werden, der aufzeigt, dass geistliche Führung und

die Verfügung über Land und Boden häufig in einer Person oder Familie zusammenfielen.

Siehe auch bei Mardin (2006a: 307), der schreibt, dass Gutsbesitzer gleichzeitig geistliche

Führungsfiguren waren.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Hegemonie und Kulturkampf

Resümierend lässt sich festhalten, dass das islamistische Projekt als eine re-

pressive Reaktion entstand, um inmitten massiver territorialer Verluste sowie sich

verstärkender Fliehkräfte die politische Zentralisierung durch eine kulturelle Zen-

tralisierung zu untermauern. Obgleich die Abdülhamit-Periode nicht per se »vor-

modern«war,wie es in der kemalistischenGeschichtsschreibungmit einem abwer-

tenden Zungenschlag heißt, die Zentralisierung der Verwaltung, der Ausbau der

Infrastruktur und die Investitionen in die Produktivkraftentwicklung fortgeführt,

neue Schulen gegründet wurden, die konservativ-sunnitische Auffassungen mit

»modernem« Verwaltungswissen vereinbaren sollten, um die ökonomische Ent-

wicklung zu fördern (Aytekin 2015b: 75), vertiefte der Islamismus dieser Periode

die gesellschaftliche Spaltung zwischen Reformern und Bewahrern innerhalb des

Reichs.Hierzu trug auch die Befreiung der Ulema vomMilitärdienst bei, deren pri-

vilegierte Behandlung Distanz zu anderen zentralen Institutionen wie demMilitär

herstellte, in dem sich säkulare Reformkräfte organisierten (Bein 2006: 52ff.).

Der an der Stellung der Geistlichen rüttelnde Reformprozess, dem sich ein ge-

wichtiger Teil der Ulema durch den Versuch einer Konservierung ihrer Institutio-

nen entgegenstellte oder zumindest zu entziehen versuchte, war also in politische

und ökonomische Entwicklungen eingebettet. Ein Blick auf die religiösen Stiftun-

gen, die in der Rede des Leiters der Stiftungsbehörde zu Beginn dieses Kapitels

als karitative Institutionen thematisiert wurden, lässt eine Präzisierung der dem

Beharrungsvermögen zugrunde liegenden Motive zu. Die Stiftungen stellten, über

die Gruppe der an die Zentralverwaltung des Reichs gebundenen Ulema hinaus,

eine Existenzgrundlage für Geistliche dar. Sie waren von den besitzenden Klas-

sen abhängige Institutionen, die der Legitimation der Besitzverhältnisse und der

Bereitstellung gesellschaftlich notwendiger, reproduktiver Versorgungsleistungen

dienten. Sie unterstanden der Jurisdiktion von Scharia-Gerichten und verwalteten

Land und Immobilien – Straßen, Brunnen, Basare, Produktionsstätten wie Manu-

fakturen und Mühlen –, die sie zwecks Bewirtschaftung weiterverpachten konn-

ten. Mit ihren Einnahmen wurde eine langfristige ökonomische Basis für die Be-

reitstellung der durch den Stifter festgelegten religiösen und sozialen Dienste ge-

legt. Das konnte eine Moschee oder eine Loge, eine Schule oder Pflegeeinrichtung,

eine Suppenküche, ein Gasthaus oder eine Karawanserei sein. Manche Einrich-

tungen waren der Versorgung der assoziierten Familie oder Glaubensgemeinschaft

vorbehalten, andere waren Teil einer kulturell übergreifenden sozialen Infrastruk-

tur. Sie waren jedoch zugleich eine Reproduktionsgrundlage für die Verwalter und

Organisatoren der Stiftungen: die Geistlichen.

Im Osmanischen Reich waren die Stiftungen kontinuierlich expandiert, ganze

Dörfer beziehungsweise die Abgaben dieser Dörfer wurden ihnen überschrieben

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 131

(Barnes 1987).9 Die Motive für Individuen und Familien, einen Teil ihres Besit-

zes in Stiftungsbesitz umzuwidmen und einen Verwalter zu ernennen, erschei-

nen vielfältig. An vorderer Stelle stand die Legitimation des restlichen Besitzes

und der herrschenden Ordnung. Die StifterInnen erschienen als gerechte, güti-

ge, vermittels des Glaubens mit der Bevölkerung verbundene WohltäterInnen. Die

Kontrolle des reproduktiven Systems, darunter auch der Bildung, kam als Beweg-

grund hinzu (Isik 2014; Kuran 2001; Singer 2000).10 Ab dem Ende des 18. Jahr-

hunderts war die relative Autonomie der Stiftungen beschnitten worden, ihre Ver-

waltung war schrittweise zentralisiert und unter die Aufsicht eines Ministeriums

gestellt worden. Auslösend waren Forderungen seitens europäischer Staaten, die

den Stiftungsbesitz für private Investoren zugänglich machen wollten, die Suche

nach neuen Finanzmitteln, um eine stehende Armee finanzieren und Schulden an

europäische Staaten zurückzahlen zu können, sowie die Zentralisierung der Admi-

nistration, um die wirtschaftliche Entwicklung stärker steuern zu können (Kuran

2001: 887ff.; Zencirci 2015). Im Zuge dessen war ein Konflikt mit den Verwaltern

der Stiftungen und den Geistlichen entstanden, die als Überwacher und Angestell-

te an die Stiftungen gebunden waren. Sie hatten gegen Steuerreformen opponiert

oder deren religiöse Legitimation verweigert, auf die die tragenden Akteure des

einsetzenden kapitalistischen Transformationsprojekts angewiesen waren, da die

Erhebung von Steuern auf der Basis des islamischen Rechts gerechtfertigt wurde.

Die Schlussfolgerung, dass die Blockadehaltung von Geistlichen auf der Gegen-

seite den Befürwortern einer Säkularisierung Auftrieb verlieh, liegt nahe (Duzgun

2012). Offenbar befanden sich die Geistlichen inmitten eines Richtungsstreits in-

nerhalb der besitzenden Klassen. Die institutionell eingebetteten Gruppeninteres-

sen der Geistlichenmüssen dem Flügel desMachtblocks, der die Reformen antrieb,

als Hemmschuh in der Verfolgung seiner Entwicklungsziele erschienen sein. Es

9 3/4 des urbaren Landes in Anatolien soll nach offiziellen Dokumenten aus dem Jahr 1923 der

Verwaltung von Stiftungen unterlegen haben, schreibt Kuran (2001). Andere Quellen spre-

chen von der Hälfte des Staatsbesitzes, das sich unter der Verwaltung von Stiftungen be-

funden haben soll. Solche Angaben sind allerdings schwer nachzuvollziehen. Was es im Ein-

zelnen heißt, ein Stück Land habe unter der Verwaltung einer Stiftung gestanden, ist nicht

immer klar. Skepsis ist auch gegenüber statistischen Erhebungsmethoden von vor 100 Jah-

ren angebracht, die in einem bis heute nicht vollständig katastriertem Land wie der Türkei

Besitzanteile an urbarem Land bestimmen. Doch wie hoch auch immer der tatsächliche An-

teil war, nachvollziehbar ist, dass die Reproduktion von Geistlichen auch an die Stiftungen

gebunden war.

10 Barnes (1987) bezeichnet die »vakıf« oder »vaqf« als ein Äquivalent zum Kirchenbesitz im

Christentum, da er theoretisch nicht veräußert werden konnte. Die Unveräußerlichkeit wur-

de als Überführung in Gottesbesitz ideologisiert. Dass Stiftungsbesitz zumindest auf dem

Papier dem Handel entzogen wurde, begründet die Wortbedeutung von »vakıf«: Stilllegen,

aus dem Verkehr ziehen. In der Praxis gab es jedoch durchaus Besitzwechsel und Umwid-

mungen (Singer 2000).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Hegemonie und Kulturkampf

liegt nahe, dass nicht nur europäische Staaten, sondern auch interne Akteure ein

Auge auf den Stiftungsbesitz geworfen hatten, der ein Hindernis für die mittels

verschiedener Reformen in die Wege geleitete Privatisierung der Produktionsmit-

tel darstellte (vgl. Kuran 2001: 887ff.). Die vorsichtige Formulierung resultiert aus

dem Umstand, dass es sich hierbei um kein gesichertes Wissen handelt, sondern

um eine Hypothese, die aus der schlussfolgernden Interpretation parallel statt-

findender Entwicklungen gewonnen wurde. Zu diesem Komplex lässt sich keine

genauere Aussage ohne erhebliche eigenständige historische Forschung treffen,

da, wie schon angesprochen, die themenbezogene Literatur zumeist Ideen oder

ökonomische Daten untersucht und vergleicht, ohne ihre gesellschaftlichen Träger

und deren materielle Reproduktionsgrundlagen genauer in den Blick zu nehmen.

Die Wissenslücke hinsichtlich der wirkenden Interessen oder Kräftekonstellatio-

nen wird oft mit abstrakten Akteuren wie Staat, Zentrum oder Peripherie gefüllt.

Die Gegenbewegung, die aus der Abdülhamit-Periode, die den Zerfall des Rei-

ches ebenfalls nicht aufhalten konnte, hervorging, waren die Jungtürken, die 1908

eine politische Revolution vollzogen, mit der der im frühen 18. Jahrhundert be-

ginnende Aufstieg der bürgerlichen Klasse politisch abgeschlossen wurde (Savran

1985). Die vorausgehende islamistische Repression und das Versprechen, eine re-

publikanische Verfassung und Bürgerrechte imRahmen einer osmanischen Identi-

tät einzuführen,mobilisierten Vertreter verschiedener Religionszugehörigkeit und

Ethnizität für das jungtürkische Ziel, den Zerfall des Reichs aufzuhalten. Gleich-

wohl setzte sich eine türkistische Strömung innerhalb der Jungtürken immer stär-

ker durch und dominierte ab 1913, sodass das anfangs integrative Hegemoniepro-

jekt der Jungtürken die bereits vorhandenen Tendenzen ethnisch-nationaler Spal-

tung noch stärker vorantrieb (Zürcher 2004: 110).

Die Jungtürken beendeten die Abdülhamit-Periode und fanden in der kon-

servativen Strömung der Ulema harte Opponenten, die eine eigene Organisation

gründeten, die sich aktiv in das politische Geschehen einmischte und gegen die

jungtürkische Regierung Partei ergriff, die sie als existenzielle Bedrohung wahr-

nahm. 1909 schloss sich ein großer Teil der Studenten an den Medrese in Befürch-

tung einer Abschaffung ihrer Privilegien und ihrer beruflichen Möglichkeiten ei-

ner Konterrevolution gegen die Jungtürken an, die jedoch scheiterte (Bein 2006:

70). Eine zweite Gruppe stellte sich dagegen auf die Seite der Jungtürken, auch

weil sie davon überzeugt war, dass sie am ehesten den Zerfall des Osmanischen

Reichs aufhalten könnten. Die Jungtürken reformierten die Medrese, führten Na-

turwissenschaften und west-europäische Sprachen als Lehrfächer ein. Dass sie die

Geistlichen komplett verdrängenwollten,wie in der islamistischen Literatur häufig

behauptet wird, ist aber nicht nachvollziehbar. Erst mit den Entwicklungen nach

dem Ende des ErstenWeltkriegs wurde die Spaltung zu einem Bruch. Mit der Nie-

derlage der Jungtürken und der teilweisen Restauration des Sultanats gewannen

die konservativen Ulema wieder die Überhand. Reformen wurden rückgängig ge-

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 133

macht und die mit den Jungtürken verbündeten Ulema verfolgt. Der Bruchmit den

Jungtürken und ihrer politischen Nachfolgebewegung – den Kemalisten – wurde

durch weitere einschneidende Ereignisse vertieft. Nach der Niederlage im Ersten

Weltkrieg stellten sich der wiedereingesetzte Scheichülislam, hochgestellte Ulema

und ihre Organisationen in Istanbul auf die Seite der Kapitulationsregierung und

gegen die nationale Widerstandsbewegung, die sich in Anatolien gegen die Sieger-

mächte des Ersten Weltkriegs zu organisieren begann und unter der Führung des

Armeeoffiziers Mustafa Kemal den »Unabhängigkeitskrieg« einleitete (ebd.: 218).

Etliche Ulema nahmen hohe Posten in der von den Siegermächten bewilligten neu-

en Regierung ein, erhofften sich eine Restauration ihrer traditionellenMacht gegen

säkulare Reformen. Der Preis, den sie zu zahlen bereit waren, war die Akzeptanz

der Kapitulationsbedingungen, die das Osmanische Reich auf ein kleines, unter

alliierter Kontrolle stehendes Gebiet begrenzte, das zudem durch den Einmarsch

griechischer Truppen sich vollkommen aufzulösen drohte. Sie bekämpften die un-

ter Mustafa Kemal gebildete Parallelregierung in Ankara und diskreditierten sich

dadurch in den Augen der Widerstandsbewegung als Kollaborateure der Sieger-

mächte (ebd.: 263f.).

Die neue politische Führung, die sich schließlich gegen das Sultanat in Istan-

bul durchsetzte, einen neuen Friedensvertrag aushandelte und die Republik grün-

dete, entschied vor dem Hintergrund dieser Entwicklungen, die Organisationen

der Ulema zu zerschlagen, auch um eine Situation der Doppelmacht, die in den

Kämpfen zuvor mehrfach aufgeschienen war, zu unterbinden (vgl. Gözaydın 2009:

26f.). Durch den Zusammenbruch des Osmanischen Reichs und das Schrumpfen

des Staatsgebiets auf Anatolien war der Anspruch obsolet geworden, die geistliche

Führung aller Muslime auf der Welt zu stellen. Religiöse Institutionen, die diesen

Anspruch repräsentierten, wurden abgeschafft. Die Abschaffung der Institution

des Scheichülislam und des Kaliphats, durch das der Sultan zum legitimen Nach-

folger des Propheten erkorenwurde, hob die zentrale Stellung der Religion auf.Das

religiöse Zivilrecht wurde in ein allgemein verbindliches bürgerliches Zivilrecht

überführt,womit religiöse Richter (Kadı) ihre aus der islamischen Rechtsauslegung

hergeleiteten Kompetenzen wie das Recht auf Eheschließung und die Auslegung

des Erbrechts, sowie die Erbringung religiöser Dienstleistungen wie bei Geburten

verloren (Mardin 2006b: 233ff.). Das Bildungssystem wurde säkularisiert, die Aus-

bildungsstättenmit islamischem Schwerpunkt (Medrese) geschlossen und alle Mo-

scheen staatlicher Aufsicht unterstellt.11 Mit dem Verlust ihrer ideologischen und

politisch-rechtlichen Funktionen verloren viele Geistliche ihre materiellen Repro-

duktionsgrundlagen. Mit dem Verbot und der Enteignung religiöser Logen, Orden

11 Zu dieser Zeit soll es 18.000 Studenten in 479 Medrese (Ozgur 2012: 33) und etwa 12.000

Moscheen (Çağlar 2003: 173) gegeben haben.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Hegemonie und Kulturkampf

und Bruderschaften (»tekke«, »zaviye« und »tarikat«) wurden religiöse Organisie-

rungsweisen und Netzwerke illegalisiert, womit das Band zur Bevölkerung durch-

trennt werden sollte (Çağlar 2003: 172).

Eine Reihe weiterer politischer Ereignisse ließ die »Bekämpfung der religiö-

sen Reaktion« zu einem zentralen Motiv der frühen Republik werden. Im Zuge

des »Unabhängigkeitskriegs« nach dem Ersten Weltkrieg wurde von der nationa-

lenWiderstandsbewegung, die vonMitgliedern der besitzenden Klassen angeführt

wurde, noch eine »Gemeinschaft der Muslime« angerufen (Gürel 2014: 318). Über

ideologische Agitation hinaus waren die Aussicht auf eine armenische Staatsgrün-

dung im Osten Anatoliens und die Rückkehr der vertriebenen christlichen Bevöl-

kerung, die den Genozid überlebt hatte, deren Besitz aber beschlagnahmt und um-

verteilt worden war, maßgebliche Mobilisierungsfaktoren (Çağlar 2000: 505).

Um die Bedeutung des Genozids für die Hegemoniebildung einschätzen zu

können, ist an dieser Stelle ein Einschub erforderlich. Der Genozid ging nicht

nur der Formierung des bürgerlichen Machtblocks, sondern auch der Formierung

sozio-politischer Blöcke in der Republik Türkei voraus. Die Ermordung und Ver-

treibung der christlichen Bevölkerung, die ihren Höhepunkt im Ersten Weltkrieg

unter der politischen Führung der Jungtürken erreichte, wurde unter Beteiligung

verschiedener Gruppen in allen Reichsteilen durchgeführt. Die Neuverteilung des

Eigentums der Vertriebenen und Ermordeten bildete die materielle Basis für eine

»muslimische« Bourgeoisie, deren Förderung von den Jungtürken in Kontinuität

zur Abdülhamit-Periode schon vor dem Krieg betrieben worden war (Boratav 1987:

29; Gerlach 2002; Özçelik 2015). Zugleich wurden noch während des Krieges verlas-

sene Gehöfte und Werkstätten der Vertriebenen von der lokalen Bevölkerung wie

auch von den bereits vor dem Krieg aus den abgespalteten Reichsgebieten des Bal-

kan und Kaukasus vertriebenen Millionen muslimischer Flüchtlinge in Besitz ge-

nommen und als Mittel der Subsistenz oder für warenförmige Produktion im klei-

neren Maßstab benutzt (Çağlar 2000: 505; Keyder 1987: 81f.; Zürcher 2004: 171f.).12

Die theoretische Diskussion zur Frage materieller Konzessionen bei der Hegemo-

niebildung aufnehmend lässt sich argumentieren, dass die Verteilung der Kriegs-

gewinne als eine historisch spezifische Form einesmateriellen Gründungskompro-

misses zwischen verschiedenen Klassen und Gruppen betrachtet werden kann. Die

Verteilung stellte keinen sozialdemokratischen Kompromiss zwischen einer orga-

nisierten Arbeiterklasse und einer Bourgeoisie dar, vielmehr formierte sich diema-

terielle Basis eines klassenübergreifenden Kompromisses auf der Grundlage einer

12 Eine spätere Enteignungswelle der nicht-muslimischen Bevölkerung wurde durch eine Ver-

mögenssteuer 1942 erwirkt. Die nicht-muslimische Bevölkerung wurde gezwungen, ihr Ka-

pital und ihren Grundbesitz zu liquidieren, um die schlagartig auferlegte Steuer zu beglei-

chen. Durch den Zwangsverkauf zu niedrigen Preisen wurden erneut »anatolischen Musli-

men« Vermögen transferiert (Boratav 1987: 69).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 135

Enteignung und Umverteilung, die bis heute – aufgrund der aktiven wie passiven

Verwicklung eines erheblichen Teils der Bevölkerung quer zu den Klassenlagen –

ein die sozio-politische Blockbildung prägendes Element darstellt.

Die Einbindung kurdischer Gruppen beziehungsweise kurdisch-sunnitischer

Geistlicher in die nationale Widerstandsbewegung basierte zum einen auf ihrer

Mitwirkung am Genozid, zum anderen bedingte sie, dass zu dieser Zeit noch eine

Restauration des Kaliphats auf der Grundlage einer sunnitischen Identität verhan-

delt wurde. Bis 1922 wurde die »osmanische Nation« beschworen, die auf den Islam

als vereinheitlichendes Element aufbaute (Özdalga 2006). Die frühen 1920er mar-

kieren folglich eine Zwischenphase, in der das Neue noch in alten Kleidern auftrat.

Deutlich zu erkennen ist dies an der aus dem Jahr 1921 stammenden und bis heute

gültigen Nationalhymne, die keinen ethnischen Bezug enthält, dafür aber eine aus-

nehmend kriegerische Gottesverehrung mit einem islamistischen Nationalismus

verbindet. Eine Wende zur Formierung eines kemalistisch-säkularen Hegemonie-

projekts markieren die Jahre 1924-25. 1924 erfolgte die generelle Untersagung von

Parteigründungen außerhalb der CHP, nachdem sich eine parteiförmige Opposi-

tion formiert hatte, die auch mittels eines religiös aufgeladenen Diskurses mobi-

lisierte, der die Regierung in Ankara als anti-religiös darstellte. Religiöse Intellek-

tuelle artikulierten Opposition, die sich auf Mustafa Kemal (Atatürk) als »Ungläu-

bigen« und die Bürokratie als Trägerin einer fremden Lebensart einschoss und die

republikanische Staatsform zu einem Synonym für Verwestlichung und Entfrem-

dung von einem kulturellen Selbst erhob. Ein Zitat des islamistischen Intellektu-

ellen Mehmet Akif Ersoy (1873-1936), dem Verfasser der Nationalhymne, gibt den

kulturkämpferischen Ton der Anklage gegen republikanische Reformen auf prä-

gnante Weise wieder:

»Glieder einer Nation, deren Religion ein Abklatsch, deren Welt ein Abklatsch,

deren Sitten ein Abklatsch, deren Kleidung ein Abklatsch, deren Reden ein Ab-

klatsch, die im Ganzen ein Abklatsch, also auch ein Abklatsch desMenschen sind,

sind nicht fähig, eine echte Gemeinschaft zu bilden, können deshalb auch nicht

überleben.« (zit.n. Yücekök 1977: 90, Übersetzung E.B.)13

Als 1930 von der CHP-Führung die Bildung einer Oppositionspartei initiiert wur-

de, um inmitten derWeltwirtschaftskrise eine kontrollierte Opposition zuzulassen,

die die Unzufriedenheit mit der wirtschaftlichen Situation absorbieren sollte, do-

minierten islamistische Intellektuelle in kurzer Zeit den Diskurs dieser Partei, wie

schon 1924,mit ihrer anti-säkularen Agitation. Die Partei gewann rasch an Popula-

rität, drohte zu einer ernsthaften Herausforderung für die CHP zu werden, sodass

13 Das Zitat wurde so wie alle anderen türkischsprachigen Zitate in dieser Arbeit von mir über-

setzt.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Hegemonie und Kulturkampf

das politische Manöver zur Absorption der Unzufriedenheit mit der wirtschaftli-

chen Situation beendet und die Partei wieder geschlossen wurde. In diese Zeit fällt

auch die Untersagung der Benutzung religiös aufgeladener Sprache für politische

Zwecke (Toprak 2005).

Die über Jahrhunderte tradierte Macht religiöser Autoritäten schlug sich in

der frühen Republik auch darin nieder, dass sie eine führende Rolle in Bewegun-

gen einnahmen, die für lokale Autonomie, in Kombination mit der Wiederein-

führung des Kaliphats wie beim kurdischen Scheich Said Aufstand, mobilisier-

ten. Die Regierung ging rigoros gegen solche Bewegungen vor, versuchte, jede po-

tentielle Form der Doppelmacht militärisch zu zerschlagen. Mit der Niederschla-

gung des Scheich Said Aufstands im Jahr 1925 setzten die kategorische Leugnung

der kurdischen Ethnie und der Schwenk zum eindeutig ethnischen Nationalis-

mus – dem Türkismus – ein, der eine Assimilation der kurdischen Ethnie vorsah

(Bora 1998: 17ff.; Bozarslan 2003 u. 2008; van Bruinessen 1989).14 Unterdessen zeigt

das Massaker an der alevitischen Bevölkerung in der Provinz Dersim (1937-38) an,

dass der politische und soziale Charakter von Bewegungen, die von Geistlichenmit

angeführt wurden, entgegen der kemalistischen Geschichtsschreibung sich nicht

auf den Begriff reaktionär reduzieren lassen. Vielmehr trat der kemalistische To-

pos »Bekämpfung der religiösen Reaktion« auch als Chiffre zur Legitimation der

Zentralisierung der Staatsgewalt sowie der ethnischen Homogenisierung auf, um

das ambitionierte republikanische Entwicklungsprogramm umzusetzen (vgl. van

Bruinessen 2000).

Sowohl die 1924 als auch die 1930 gegründete und kurz darauf verbotene Par-

tei adaptierte ein wirtschaftsliberales Programm. Da beide Parteien keine Chan-

ce erhielten, ihr Programm umzusetzen, lässt sich nicht beurteilen, ob sich ihre

Wirtschaftspolitik in der Praxis tatsächlich von der Politik der CHP unterschieden

hätte. Es lässt sich aber festhalten, dass die Verbindung zwischen Wirtschaftsli-

beralismus und Islamismus kein neuartiges Phänomen ist, das erst mit der AKP

aufkommt. Eine weitere Parallele zur späteren islamistischen Bewegung besteht

darin, dass der islamistische Diskurs der 1920er Jahre die »Bürokratie« für die

Umwälzung der Produktions- und Lebensweisen verantwortlich machte, damit die

Position der Großgrundbesitzer und der Handelsbourgeoisie kaschierte, die bis

in die 1950er Jahre die dominierenden Klassenfraktionen in Anatolien waren. Die

Herstellung günstiger Bedingungen für die Reproduktion dieser Fraktionen, für

ihre Eingliederung in den globalenWarentausch war langfristig mit negativen Fol-

gen für Kleinbauern,Handwerker, Kleinhändler wie auch Landarbeiter und Subsis-

14 Die mit dieser Politik verknüpften Konflikte beziehungsweise der kurdische Widerstand ge-

gen die Assimilation bilden den bis in die Gegenwart aktuell gebliebenen Problemzusam-

menhang, der in der Literatur als »kurdische Frage« diskutiert wird. Auf diese Frage wird im

späteren Verlauf der Arbeit gesondert eingegangen.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 137

tenzbauern verbunden, die demWettbewerb nicht standhalten konnten und unter

einen Proletarisierungsdruck gerieten (Yücekök 1977: 90f.). Unter der Ägide reli-

giöser Intellektueller, die durch die schrittweise Zurückdrängung ihrer jahrhun-

dertelangen Vormachtstellung mit einem Statusverlust konfrontiert waren, wurde

die Identifikation der Bürokratie als verantwortliche Täterin mit einer kulturellen

Denunziation verbunden, die die Bürokratie als verwestlicht und gottlos anzeigte.

Der denunziatorische Diskurs verbarg, dass die religiösen Intellektuellen selbst zu

einem erheblichen Teil der Bürokratie als Ulema angehört hatten beziehungsweise

für sich einen bürokratischen Status reklamierten.

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass die Säkularisierung in Ver-

schränkung mit der Zentralisierung der politischen Verwaltung unter einem öko-

nomischen Druck von außen wie von innen verlief. Der historische Abriss gibt zu

erkennen, dass die Zurückdrängung der Ulema nicht als ein evolutionär-logischer

Prozess aufgefasst werden sollte, den die bürgerliche Vergesellschaftung – häu-

fig im Begriff der Modernisierung als neutraler Prozess gefasst – automatisch mit

sich bringt. Sofern Geistlichemit der alten, dezentralenOrdnung verbundenwaren

und deren Beharrungsvermögen repräsentierten, wurden sie zu einem Hindernis

in der Reformierung des Finanz- und Steuerwesens im 19. Jahrhundert. Sofern ih-

re Reproduktion an Stiftungsbesitz gebunden war, den sie verteidigten, standen

sie der Privatisierung der Produktionsmittel imWege. Sofern sie sich einer Anpas-

sung der Schulbildung an reproduktive Erfordernisse einer kapitalistischen Ent-

wicklung verweigerten, disqualifizierten sie sich als organische Intellektuelle die-

ses Entwicklungswegs. Sofern sie sich gegen die Jungtürken, anschließend gegen

die nationale Unabhängigkeitsbewegung auf der Seite der Kapitulationsregierung

positionierten, danach lokale Aufstände und Widerstände gegen die neue Zentral-

regierung anführten, diskreditierten sie sich als regierungstreue Intellektuelle.

Der säkulare, evolutionistische und mechanisch-materialistische Kollektivwil-

le, eine Republik nachwesteuropäischemVorbild aufzubauen, formierte sich schon

in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts insbesondere in den Militärschulen un-

ter dem Einfluss der europäischen Aufklärungsbewegung (Aytekin/Uslu 2015: 185).

Die Entschlossenheit der politischen Führung unter Mustafa Kemal, die Vorherr-

schaft religiöser Weltauffassungen zurückzudrängen, erscheint als letzte Abrun-

dung dieses Willens, der unter der Hegemonie westeuropäischer Akkumulations-

zentren Reformen in Gang setzte, die das kulturpolitische Gegenstück zur »Be-

kämpfung der Reaktion« bildeten. Die Einführung von Familiennamen, der latei-

nischen Schrift und »moderner« Kleidungsvorschriften, die rechtliche Gleichstel-

lung der Geschlechter, das Verbot von Polygamie, die Entfernung der Klausel, die

den Islam als »Religion des Staates« festschrieb und andere Reformen unter dem

Topos des »Erreichens des Niveaus der kontemporären Zivilisation« können so als

Bestandteile einer Kulturrevolution zur Bildung eines neuen nationalen Bewusst-

seins, als kemalistisch-säkulares Hegemonieprojekt gefasst werden.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Hegemonie und Kulturkampf

Unabhängig von der sozialen Herkunft ihrer Mitglieder waren die Jungtürken

ihren Inhalten und Zielen nach eine bürgerliche Organisation, auf die die Kemalisten

folgten (Savran 2010; Reyhan 2008). In politischer Kontinuität zu den Jungtürken

führten die Kemalisten eine Politik fort, die die sozio-kulturellen Grundlagen ei-

ner nachholenden kapitalistischen Entwicklung bereitstellen, die nationale Bour-

geoisie fördern und die ökonomischen Aktivitäten im Rahmen eines nationalen

Marktes zusammenführen sollte (Savran 2015; Toprak 1982). Begünstigt von wirt-

schaftspolitischen Entscheidungen wurden inländische Produktionsmittelbesitzer

gefördert. Der Etatismus der frühen Republikperiode, der im staatszentristischen

Ansatz als Primat des Staates interpretiert wird, war ein kapitalistisches Entwick-

lungsprogramm, das unter den Bedingungen der Weltwirtschaftskrise 1928/29 das

Hauptaugenmerk auf die Stärkung einer nationalen Bourgeoisie legte. Mit der

Gründung öffentlicher Banken und staatlicher Betriebe in kapitalintensiven Sek-

toren sowie der Koordinierung knapper Investitionsmittel ab den 1930er Jahren

wurde ein Industrialisierungsprogramm eingeleitet, das auf den Akkumulations-

prozess der Privatunternehmen abgestimmt war. Die staatlichen Betriebe agier-

ten nicht nur als Lieferanten eines günstigen Produktionsinputs, sondern auch

als wichtige Absatznehmer für die Privatunternehmen. Diese Komplementärbe-

ziehung, die als »Etatismus« bezeichnet wird, blieb noch weit über die dreißiger

Jahre hinaus ein wichtiges Merkmal staatlicher Politik. Noch bevor die Konturen

dieses Projekts klar zu Tage getreten waren, hatten die Kemalisten Anfang 1921 die

politische Führung einer sich formierenden sozialistischen Bewegung, die vor dem

Hintergrund der Oktoberrevolution im benachbarten Russland an Ausstrahlungs-

kraft gewonnen hatte, verhaften oder ermorden lassen (Aytekin/Uslu 2015: 171ff.).

Mit der offensiven Negierung der Existenz von Klassen wurde die Unterdrückung

der Organisierung der Arbeiterbewegung legitimiert (Boratav 1987: 30ff., 51; vgl.

Boratav 2005).

Orientiert an Gramscis Gliederung von Entwicklungsstadien lässt sich formu-

lieren, dass die Republikgründung die Überführung der Bourgeoisie aus einem

korporativen in ein politisches Stadium abschloss (Yalman 2002). Die CHP bilde-

te die organisatorische Struktur, in der die besitzenden Klassen politisch zusam-

mengeführt wurden. Die Erziehung der intellektuellen Träger des kapitalistischen

Entwicklungsprogramms geschah maßgeblich über die Säkularisierung und Ver-

einheitlichung des im Osmanischen Reich fragmentierten Bildungs- und Erzie-

hungswesens,mit der eine kulturelle Vereinheitlichung der Nation erreicht werden

sollte (vgl. Şener 2015). Der heute noch aktive Topos vom »Erreichen des Niveaus

der kontemporären Zivilisation« rekurrierte auf die Frage eines neuen nationalen

Bewusstseins. Erziehungspolitische Maßnahmen, die das Leitbild eines an der ur-

banen west-europäischen Lebensweise ausgerichteten »modernen« Menschen eta-

blierten, standen in Verbindung mit einem ökonomischen Programm, für das die

Zentralisierung der Staatsgewalt fortgeführt und mit dem – auch über Gesetze –

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 139

das Bewusstsein eines gemeinsamen nationalen, »türkischen« Interesses unter der

Führung des sich etablierenden Bürgertums geschaffen werden sollte. Vor diesem

Hintergrund kann die Politik der CHP als Organisierung einer »programmatischen

Ökonomie« bestimmt werden, mit der Gramsci die intensivierte Abstimmung von

Produktions- und Lebensweise begrifflich fasste (Gramsci 1991ff.: 2063).

Die offizielle Türkische Geschichtsthese konstruierte ab der zweiten Hälfte der

1920er Jahre die nationale Identität als Synthese von Türkischsein und Zivilisation.

Das Islamische, das sukzessive mit dem Arabischen gleichgesetzt wurde, war hier-

von ausgeschlossen (Özdalga 2006). Das Territorium und die Staatsbürgerschaft,

die Rasse und die Ethnie wechselten sich als dominante Elemente des kemalisti-

schen Nationalismus ab. In allen Formen wurde die Nation aber als eine säkulare,

nicht-religiöse Entität definiert, die mit Ausnahme der frühesten Phase der Repu-

blik als organisch-kulturelle Einheit konzipiert wurde. Das Türkentum sollte einen

Schmelztiegel bilden, um nicht-türkische muslimische Gruppen in der Türkei zu

assimilieren und in eine einheitliche türkische Nation zu integrieren (Saraçoğlu

2011). Der ethnisch-säkulare Nationalismus, zu dem die CHP heute noch tendiert,

wurde in den 1930er Jahren durch das Prinzip des Populismus ergänzt, worunter

die kulturelle Verbreitung der republikanischen Ideale begriffen wurde (vgl. Koçak

2001; Odman 2006).

Das Parteienverbot und andere Restriktionen wie das Verbot der Orden und

Bruderschaften zwang viele Islamisten in die außerparlamentarische Opposition,

die sie über verschiedene Medien fortsetzten (Savran 2015: 70). Die Spaltung der

Geistlichen in zwei Lager hielt auch in der Republik an: Während eine Strömung

aus der Niederlage die Lehre zog, dass eine offene und radikale Opposition gegen

die Säkularisierung schädlich, graduelle Anpassung notwendig ist, um eine totale

Niederlage abzuwenden, beharrte eine zweite Strömung auf der radikalen Ableh-

nung der Republik und machte die Anpassungsbereiten für die Niederlage mitver-

antwortlich. Mitglieder der letzten Generation der osmanischen Ulema überwin-

terten bis in die 1950er Jahre in den republikanischen Institutionen, bekleideten

Positionen im Bildungs- und Justizbereich (Bein 2006: 294). Mit Gründung der Di-

yanet İşleri Başkanlığı (Amt für Religiöse Angelegenheiten, im Folgenden nur Diya-

net) im Jahr 1924 blieb der Religion eine institutionelle Grundlage erhalten. Ulema,

die sich auf die Seite der Jungtürken gestellt hatten, nahmen leitende Positionen

in der lange Zeit relativ kleinen Diyanet ein, auf deren Rolle und Entwicklung an

späterer Stelle ausführlicher eingegangen wird.

Im Rahmen des staatszentristischen Ansatzes wird im Anschluss an den von

Max Weber theoretisch bestimmten patrimonialen Herrschaftstyp die These ver-

treten, die Ulema seien nicht frei gewesen, sie hätten in der Ausübung ihrer Tätig-

keit und der Auslegung des Koran den Befehlen des Sultans gehorchen und damit

dem Primat des Staates folgen müssen (Inalcik 1969). Die skizzierte Geschichte der

sunnitischen Geistlichen in der Endphase des Osmanischen Reichs bis in die frühe

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Hegemonie und Kulturkampf

Republik hinein zeigt auf, dass sie keine opportunistischen Bürokraten waren. Sie

konnten abwägen, ob sie Vorgaben Folge leisten wollten, auch wenn es sie mögli-

cherweise ihren Status oder mehr kostete. Sie vertraten divergierende Positionen

zu den politischen Entwicklungen ihrer Zeit, insbesondere zu den ihre eigenen

Privilegien betreffenden Angelegenheiten, organisierten sich auch in Parteien und

agierten nicht bloß als treue Anhänger des Sultans. Auch wenn die ideologische

Legitimation wechselnder und sich widersprechender Vorgaben zu ihren Aufgaben

gehörte, machte die Wahrnehmung dieser Aufgabe sie nicht zu Erfüllungsgehilfen

ohne eigenen Willen, sondern zu Verfolgern ihrer qua gesellschaftlicher Funkti-

on eingenommenen Position. Sie können als organische Intellektuelle der osmani-

schen Gesellschaftsformation bezeichnet werden, die in den Machtblock integriert

waren. In der von ihnen ausgeübten Funktion waren politische und zivilgesell-

schaftliche Aufgaben mit reproduktiven Aspekten im doppelten Sinne – sowohl

gesellschaftliche als auch gruppenspezifische –miteinander verschmolzen. Im his-

torischen Übergang zur kapitalistischen Produktionsweise erlitt die Mehrzahl von

ihnen eine Niederlage, durch die sie ihre privilegierte Stellung bei der Vermittlung

der Hegemonie der besitzenden Klassen und zugleich ihre materiellen Reproduk-

tionsgrundlagen als organische Intellektuelle verloren. Die Entkopplung der re-

produktiven von der religiösen Struktur bedeutete eine Entwertung sozialer und

kultureller Ressourcen, über die sie als Schriftgelehrte, Juristen, Erzieher und Mit-

glieder einer vernetzten Struktur verfügten. Die Säkularisierung beziehungsweise

der kemalistische Laizismus führten dazu, dass ihre Ressourcen in diesen Praxis-

feldern, die sich in Verschränkung mit der Vermittlung von Hegemonie ausgebil-

det hatten, nicht mehr ausreichten, um die entsprechenden Praktiken ausüben zu

können.

5.2 Wiederanbindung und Re-Formation: Aufbau kulturpolitischer
Institutionen der Religion und Entwicklung
des türkisch-islamischen Hegemonieprojekts

Die Rekonstruktion der gesellschaftlichen Stellung, die die religiösen Intellektu-

ellen einnahmen, lässt besser begreifen, weshalb die osmanische Ordnung für sie

eine zentrale historische Referenz bildet. Die Elemente dieser Stellung waren die

institutionalisierte Einbindung in die Verwaltung des Reichs über die Rechtspre-

chung, das Bildungssystem und die Verfügung über Produktionsmittel in Verbin-

dung mit relativ autonomen Institutionen, die reproduktive und religiöse Dienst-

leistungen erbrachten. Artikuliert waren sie mit der Aufgabe, die Hegemonie der

besitzenden Klassen auszuüben. Die republikanische Revolution besiegelte einen

tiefen Einschnitt in ihrer gesellschaftlichen Stellung, die unter anderem an das

Stiftungswesen gebunden war. Die Restauration osmanischer Artefakte und des

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 141

Stiftungswesens, die der zu Beginn des vorangegangenen Abschnitts zitierte em-

sige Behördenleiter Beyazıt im Jahr 2009 betrieb, ist aus ihrer Perspektive nicht

nur die Wiederherstellung einer symbolischen Ordnung, sondern auch einer ge-

sellschaftlichen Stellung. In den 2000er Jahren hatten die religiösen Intellektuellen

schon einen beträchtlichenWeg zurückgelegt. Inzwischen waren sie eingebettet in

eine soziale Bewegung, die verschiedene Organisationen und Parteien ausgebildet

hatte und auf einen bemerkenswerten Geländegewinn zurückblicken konnte: Die

kemalistischen Kräfte waren zunehmend aus den mittelanatolischen Regionen in

die Küstenregionen verdrängt worden. Die Türkei der 2000er Jahre war Schauplatz

eines stark zugespitzten Kulturkampfs konkurrierender Hegemonieprojekte, bei

dem alle symbolischenWaffen ins Feld geführt wurden, die die sozialen Träger der

Projekte über Jahrzehnte akkumuliert hatten. Doch wie kam es, dass die Religion

beziehungsweise ihre Träger nach ihrer Zurückdrängung wieder einen derartigen

Bedeutungsgewinn verzeichnen konnten?

Bereits in den 1940er Jahren wurde damit begonnen, das Rad der Säkularisie-

rung zurückzudrehen. AbMitte der 1940er Jahre wurdemassiv und systematisch in

den Ausbau der religiösen Institutionen investiert, die Religionsbehörde Diyanet,

die bis dahin ein Schattendasein fristete, wurde ausgebaut. 1949 wurde Religion

als Wahlfach in Schulen wieder eingeführt, das Verbot von Wallfahrten zurückge-

nommen (Keyder 1987: 122). Die unter den Jungtürken reformierte Medrese, in de-

nen allgemeine Schulbildungmit religiöser Unterrichtung kombiniert worden war,

fungierte als Vorbild der theologischen Schulen, die nun schrittweise eingeführt

wurden (Bein 2006: 289). In der Forschung wird dieser Vorgang als Nachgeben ge-

genüber der religiösen Reaktion nach dem Übergang in ein Mehrparteiensystem

im Jahr 1946 unter dem Druck der neu gegründeten DP (Demokratische Partei), ei-

ne Abspaltung aus der CHP, thematisiert (Aytekin/Uslu 2015: 371). Die Gründe für

die Renaissance der Religion als Nachgeben zu thematisieren, lässt außen vor, dass

die CHP an der Restauration der Stellung der Religion aktiv mitwirkte. Şemsettin

Günaltay, der Ende der 1940er Jahre Ministerpräsident einer CHP-Regierung war,

brachte die Idee vor, Nation und Religion bedingten sich gegenseitig, die Türken

hätten dem Islam am besten gedient. Der prominente Schriftsteller und CHP-Ab-

geordnete Yahya Kemal erhob den Authentizismus, das Bei-Sich-Selbst-Sein zum

zentralen Motiv des Daseins. Er betonte die Bedeutung praktizierter Religion als

Zusammenkunft in der Gemeinschaft, in Abgrenzung zum Katechismus, der un-

bedingten Überzeugung oder dem Bekenntnis, deren Dogmatismus er ablehnte.15

15 Damit nahm er die zentrale Idee auf, dass Religion zuallererst eine Form der Gemeinschaft

darstellt, einzelne Glaubensgemeinschaften Instrumente sind, die Legitimation und Wahr-

haftigkeit der Religion zu reproduzieren und auf Dauer zu stellen, dass religiöse Rituale und

Bindung bedeutsamer als die Gläubigkeit an sich sind, eine Auffassung, die in der lateini-

schen Herleitung des Wortes religio aus dem Verb religare sich wiederfindet, das »aneinan-

der binden« heißt und in Abgrenzung zumWort superstitio benutzt wurde, das individuelle,

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Hegemonie und Kulturkampf

Nicht zuletzt wurden auf Initiative eines CHP-Abgeordneten 1949 die türkistischen

Vereine »Türk Ocakları« (Türkenwiege) wieder eröffnet, die zu einer Plattformwur-

den, die Vorteile der Religion als ethische Kraft und vereinheitlichendes Moment

anzupreisen. Beklagt wurden der Verlust der Ideale und die Dominanz des Ma-

teriellen, dem die moralische Erziehung des Volkes entgegenzusetzen sei, die nur

über die Religion geschehen könne (Bora 1998: 68ff., 84ff., 93).

In der CHP gab es keine einheitliche Position zur Restauration der Stellung

der Religion. In der Partei fand angesichts der Zunahme kommunistischer Staaten

nach dem Zweiten Weltkrieg eine Auseinandersetzung über die Frage der Förde-

rung der Religion statt, in der ein Flügel die Vorzüge der Religion für die Aufrecht-

erhaltung der bürgerlichen Ordnung hervorhob, ein zweiter dagegen befürchtete,

die Religion könne außer Kontrolle geraten. Das vermehrte Aufkommen »reaktio-

närer« Ideen nach dem Zweiten Weltkrieg war verbunden mit der Wahrnehmung

einer »kommunistischen Gefahr«, die die CHP als genuine Partei der besitzenden

Klassen nicht weniger umtrieb als die DP (Akpınar/Araman 2011: 82). Die pauscha-

le staatszentristische These, die rasche Entwicklung konservativer und religiöser

Weltauffassungen rühre von einem Versagen des Kemalismus her, die kulturelle

Distanz zur Bevölkerung durch die Etablierung eines »Sozialethos« und einer »po-

pularen Kultur« außerhalb der Religion zu überbrücken (Bora 1998: 42ff., 125; Mar-

din 2006c: 252f.), ignoriert dagegen die »zivilgesellschaftlichen« Ankerpunkte des

kemalistischen Projekts in einer kulturell heterogenen, aus langen Kriegen,Migra-

tionsbewegungen und Zwangsumsiedlungen heraus entstandenen Gesellschafts-

formation. Kriegsflüchtlinge aus dem Balkan und dem Kaukasus sowie Gruppen,

die nach dem Ersten Weltkrieg aus ehemaligen Gebieten des Reichs in die Tür-

kei zwangsumgesiedelt wurden, nahmen die vom Kemalismus offerierte nationale

Identität ebenso an wie Gruppen, für die die kemalistischen Reformen Befreiung

von konservativer Enge und sunnitischer Kontrolle bedeuteten (vgl. Erden 2004).

Die Reformen hatten eine intellektuelle Schicht geschaffen, die die kapitalistische

Fortschrittsorientierung angenommen hatte. Die Einparteienherrschaft der CHP,

die bis 1946 die besitzenden Klassen und ihre Intellektuellen zu integrieren ver-

mochte, stieß an andere Grenzen. Die negativen Auswirkungen des Zweiten Welt-

kriegs auf die Wirtschaft, bedingt durch den Zusammenbruch der globalen Nach-

frage nach landwirtschaftlichen Exportgütern, die das wichtigste Handelsgut der

damaligen türkischen Volkswirtschaft stellten, riefen Unmut innerhalb der zu drei

Vierteln noch bäuerlich wirtschaftenden Bevölkerung hervor. Die CHP initiierte

eine Agrarreform, mit der Land an besitzlose Bauern verteilt werden sollte, erhob

zugleich eine neue Steuer auf landwirtschaftliche Erträge, auch um die Kriegsge-

winnler, die mit Grundnahrungsmitteln spekulierten, zu besteuern (Boratav 2003:

institutionell nicht geregelte Spiritualität bezeichnete und die Bedeutung von Aberglaube

annahm (Bora 1998: 58).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 143

90f.). Ein Teil der relativ mächtigen Fraktion der bereits kapitalistisch wirtschaf-

tenden Großgrundbesitzer opponierte gegen diese Vorhaben (Uslu 2015: 351). Ihre

Opposition fiel zeitlich zusammen mit einer bildungspolitischen kemalistischen

Offensive, mit der die bis dahin vernachlässigten Dörfer erreicht werden sollten.

Ab 1940 waren Bildungsinstitute (»Köy Enstitüleri« – »Dorfinstitute«) mit dem Ziel

eröffnet worden, ausgewählte Dorfkindermit landwirtschaftlichen und handwerk-

lichen Fertigkeiten ausgestattet zu Lehrern für ihre Dörfer zu erziehen. Ein von den

Urhebern der Institute willkommen geheißener Effekt war die gleichzeitige Ver-

mittlung kemalistischer Entwicklungsideale. Grundbesitzer und mit ihnen assozi-

ierte konservative Intellektuelle, die sich bis dahin in der CHP organisiert hatten,

nahmen dies als Bedrohung wahr, da die Institute unter dem Einfluss der aufklä-

rerischen Strömung in der CHP konservative Praktiken wie die Geschlechtertren-

nung untergruben. Jungen und Mädchen lernten gemeinsam. Das Selbstbewusst-

sein der partizipierenden Kinder beziehungsweise Jugendlichen wurde durch kol-

lektives Arbeiten und Lernen in den Instituten gestärkt. Die Institute vermittel-

ten keine feindliche, wohl aber aufgeklärte bis kritische Haltung zur Religion (vgl.

Karaömerlioglu 1998). Dies hatte zur Folge, dass die Grundbesitzer, die ihre He-

gemonie weiterhin vermittels konservativer und religiöser Weltauffassungen or-

ganisierten, ihre Stellung in Gefahr sahen. Sie führten eine antikommunistische

Kampagne, bis die Institute nach wenigen Jahren wieder geschlossen wurden.

Die DP formierte sich vor diesemHintergrund als Abspaltung einer Gruppe der

besitzenden Klassen unter der Führung opponierender Großgrundbesitzer von der

CHP. Aus staatszentristischer Perspektive wird die DP als eine »Graswurzelbewe-

gung« (White 2008: 361) begriffen, die aus der Peripherie kommend sich der CHP,

die das Zentrum besetzt haben sollte, widersetzte. Eine Graswurzelbewegung war

die DP mit Sicherheit nicht. Sie setzte sich aus (ehemaligen) federführenden Po-

litikern der CHP zusammen, nahm ferner zahlreiche hochrangige Offiziere und

Bürokraten auf (Ahmad 1993: 9, 123). Mit dem Auseinanderbrechen des Bündnis-

ses der besitzenden Klassen in der CHP und dem Übergang in ein Mehrpartei-

ensystem wurden die Auseinandersetzungen zwischen den Klassen und Klassen-

fraktionen nicht mehr innerhalb der CHP, sondern im Rahmen eines parlamen-

tarischen Mehrparteiensystems zwischen zwei dominanten Hegemonieprojekten

geführt. Die Spaltungen, Ungleichzeitigkeiten und Differenzen, die durch die ka-

pitalistische Entwicklung hervorgerufen oder verstärkt wurden, wurden zum zen-

tralen Politikum konkurrierender Parteien.16 Mit der Abspaltung zeigte sich wie

schon im Zusammenhang mit der Gründung der Oppositionspartei im Jahr 1930,

dass innerhalb der CHP neben dem kemalistischen ein zweites Hegemonieprojekt

16 Die Parteienkonkurrenz wurde auf die herrschenden Klassen begrenzt. Nach einer nur we-

nige Monate andauernden Periode freier Parteienbildung wurden links orientierte Parteien

und mit ihnen in Verbindung stehende Gewerkschaften verboten (Boratav 1987: 72).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Hegemonie und Kulturkampf

fortexistierte, das sich in Anbindung anGrundbesitzer undHändler über konserva-

tive und religiöse Auffassungen reproduzierte. Die Auffassungen kamen nicht neu

auf, sie erhielten stärkere Sichtbarkeit durch eine parteiförmige Organisation, die

Mehrheiten für die entwicklungspolitischen Ziele derjenigen Teile der Bourgeoisie

zu generieren versuchte, die sie repräsentierte (Atılgan 2015a: 415).

Mit der DP fand auch der islamistische Diskurs nach dem Parteienverbot von

1924 seinenWeg zurück in die parlamentarische Politik. EinWahlslogan von Adnan

Menderes, der Vorsitzender der DP wurde und selbst zu den mächtigsten Groß-

grundbesitzern des Landes gehörte, lautete: »Wir werden Istanbul zu einem zwei-

tenMekka, die Eyüp SultanMoschee [in Istanbul] zu einer zweiten Kaabamachen.«

(zit.n. Yücekök 1977: 153) Eine der ersten Reformen der DP, die zwischen 1950 und

1960 regierte, bestand darin, den Gebetsruf wieder auf Arabisch ausrufen zu las-

sen. Der Koran durfte wieder im Radio rezitiert werden, religiöse Gemeinschaften

konnten sichwieder freier und sichtbarer organisieren.Die DPwar jedoch keine is-

lamistische Partei, in ihrer weltanschaulichen Ausrichtung dominierten konserva-

tiveThemen, über die Reaktionen auf die kapitalistische Umwälzung mit Begriffen

wie Entfremdung und Entartung gegen die Aufklärung, den Kommunismus imBe-

sonderen und die Linke im Allgemeinen kanalisiert wurden (Bora 1998: 68ff.). Die

DP präsentierte sich als Bewahrerin einer Authentizität und Unveränderlichkeit,

deren permanente Auflösung sie durch Vorantreiben der kapitalistischen Entwick-

lung zugleich organisierte. Sie kann als erste politische Trägerin eines konservati-

ven Hegemonieprojekts bestimmt werden, dessen ideologisches Repertoire in der

Sakralisierung der Gemeinschaft, der Nation, der Tradition, der Geschichte und

der (patriarchalen) Familie bestand. Die Religion trat als ein Element auf, jedoch

nicht unbedingt als vorgeordnetes Element, das zur Aufrechterhaltung der Ord-

nung und der Autorität herangezogen wurde. In der Realität waren die Grenzen

zwischen Konservatismus und Islamismus fließend. Dennoch war der Konserva-

tismus eine relativ eigenständige Strömung, die in Gestalt der DYP (Partei des

Rechten Weges) und der ANAP (Mutterlandspartei) die politische Landschaft bis

zur Gründung der AKP maßgeblich prägte.

Die Popularität bestimmter religiöser und konservativer Auffassungen, die

zum Bestandteil des Parteiprogramms der DP wurden, kann nicht aus ihren

ökonomischen wie politischen Zusammenhängen losgelöst – rein ideologisch

– ermessen werden. Sie müssen als Bestandteil eines Hegemonieprojekts, die

Führung bestimmter Fraktionen der Produktionsmittelbesitzer zu organisieren,

untersucht werden. Ihren ersten Wahlsieg 1950 verdankte die DP hauptsächlich

Versprechen, die sie der zu dieser Zeit noch überwiegend unter kleinbäuerlichen

Verhältnissen lebenden Bevölkerung machte, die unter dem Wirtschaftseinbruch

und demNachfragerückgang auf landwirtschaftliche Produkte infolge des Zweiten

Weltkriegs litt. Den Kleinbauern versprach sie Subventionen und Aufhebung von

Kontrollen durch die Gendarmerie, den Arbeitern Streikrecht und Organisierungs-

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 145

freiheit. Ihre Versprechen popularisierte sie als Befreiung von der etatistischen

Unterdrückung der Bürokratie, sich selbst präsentierte sie als Partei des Volkes.

Die hohe Zustimmung zur DP um die 58 Prozent bei ihrem zweiten Wahlsieg 1954

wurde durch eine günstige wirtschaftliche Entwicklung befördert. Die globale

Nachfrage nach landwirtschaftlichen Gütern war angestiegen, im Rahmen des

Marshallplans waren US-amerikanische Kredite an die Türkei vergeben worden,

die die kapitalistische Entwicklung förderten, zugleich eine enge Anbindung der

Türkei an die USA bewirkten, die politisch durch den NATO-Beitritt untermauert

wurde (Atılgan 2015a: 485ff.). Von den günstigen wirtschaftspolitischen Rahmen-

bedingungen abgesehen, die Subventionen und Kredite für landwirtschaftliche

Produzenten ermöglichten, löste die DP ihre Versprechen an die subalternen

Klassen nicht ein. Sozialdemokratische und sozialistische Organisationen der

Arbeiterbewegung blieben verboten, die zunehmende Mechanisierung in der

Landwirtschaft erhöhte den Konkurrenzdruck auf die Landarbeiter. Die Klein-

bauern konnten mit den großen und mittleren Grundbesitzern, die am stärksten

von der Wirtschaftspolitik profitierten, nicht Schritt halten. Als inmitten eines

ökonomischen Engpasses, hoher Inflation und steigender Auslandsverschuldung

die Zustimmung zur DP in der zweiten Hälfte der 1950er Jahre abnahm, erhöhte

sie den Druck auf die Arbeiterschaft durch weitere Verbote ihrer Organisationen,

setzte auf Repression gegenüber der politischen und gesellschaftlichen Oppo-

sition wie auch gegenüber Teilen der Beamtenschaft und Armeeoffiziere, deren

Forderungen nach einem höheren Sold sie ignorierte, erpresste große Industrielle,

sich von der CHP zu lösen. Die Ära der DP, die sich auf dem Weg der Errich-

tung einer Diktatur befand, dabei jedoch die Unterstützung der aufsteigenden

Industriebourgeoisie sowie an Popularität verloren hatte, wurde 1960 durch den

ersten Militärputsch in der Republikgeschichte beendet. Der Putsch erhielt die

Unterstützung verschiedener gesellschaftlicher Gruppen aufgrund autoritärer

Bestrebungen der DP (ebd.: 485ff., 545).

Der Putsch stellt eine ambivalente Zäsur in der politischen Geschichte dar.

Einerseits wurde das Militär nach dem Putsch über den neu in der Verfassung

verankerten Nationalen Sicherheitsrat in den politischen Entscheidungsprozess

einbezogen. Mit der gleichzeitig erwirkten ökonomischen Einbindung des Mili-

tärs wurde der kapitalistische Entwicklungsweg als Orientierung für die Offiziere

festgelegt. Die Offiziersgehälter wurden erhöht, junge Offiziere stiegen in mitt-

lere Einkommensklassen auf, für Generäle wurden Luxusvillen gebaut, Offiziere

im Ruhestand wurden in die Bürokratie rekrutiert und in den Vorstand von Pri-

vatfirmen berufen. Durch die Gründung eines bis heute bestehenden, weit ver-

zweigten Konsortiums (OYAK), das Offizieren Privilegien wie verbilligte Kredite

und Konsumgüter verschafft sowie Dividenden an Offiziere im Ruhestand aus-

zahlt, wurden die Offiziere zu Rentiers gemacht. Durch die Anbindung an OYAK,

das mit staatlicher Förderung in kurzer Zeit zur aus der Industriebourgeoisie her-

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Hegemonie und Kulturkampf

vorgegangenen Gruppe der transnational verflochtenen Konglomerate des Landes

aufstieg, wurde im Militär ein starkes Interesse geschaffen, in die gesellschaftli-

chen Kämpfe zugunsten der Konglomerate einzugreifen (Ahmad 1993: 130ff.; Ulus

2011: 15).17 Neben diesen antidemokratischen Maßnahmen initiierte der Pusch an-

dererseits eine neue Verfassung, die bürgerliche Freiheiten auch der Arbeiterschaft

zuerkannte, vielmehr den konstitutionellen Rahmen für eine sozialdemokratisch

geprägte Blockbildung zwischen den Konglomeraten, der Industriearbeiterschaft,

den Angestellten der öffentlichen Verwaltung, Teilen des Kleinbürgertums und der

Kleinbauern bildete. Erste Tendenzen dieser Blockbildung auf der Grundlage ei-

nes semi-peripheren Fordismus hatten schon in den 1950ern bestanden. Von der

Etablierung einer fordistischen Politik in Form einer importsubstituierendenWirt-

schaftspolitik kann ab 1962 gesprochen werden. Sie war darauf ausgerichtet, das

Wachstum der inländischen Industriebourgeoisie, die für den Binnenmarkt pro-

duzierte, durch selektive Zölle zu fördern, Subventionen und (knappe) Devisen in

Projekte zu lenken, die ihrer Entwicklung dienten. Der Fordismus in der Türkei

entwickelte zwar nicht die gleiche Expansivität wie in den kapitalistischen Zentren,

er bestimmte nichtsdestotrotz die Akkumulationsdynamik und die Organisation

der Arbeitsteilung bis in die späten 1970er Jahre (Aydın, Z. 2005: 209f.). Stetige Re-

allohnerhöhungen für die Industriearbeiterschaft und der Aufbau wohlfahrtsstaat-

licher Elemente kennzeichnen diese Periode. Die Verbesserung der Ausbildungs-

und Reproduktionsbedingungen der Arbeitskräfte durch formale Arbeitsverträge

und soziale Leistungen und die Erhöhung ihrer Kaufkraft komplementierten die

Entwicklung der Industriebourgeoisie und sorgten für den Absatz produzierter

Waren (Boratav 1987: 108f.; Odman 2000: 451f.).Der an die industrielle Entwicklung

gekoppelte fabrikzentrierte, den öffentlichen Sektor umfassende Kompromiss, der

soziale und politische Rechte für die Werktätigen enthielt, blieb begrenzt, da er

nur einen Teil der Werktätigen integrierte und die industrielle Entwicklung in be-

stimmten Teilen des Landes konzentrierte. Er wies ferner einige Besonderheiten

auf, so die informellen Siedlungen (»Gecekondu«) der aus ihren bäuerlichen Re-

produktionszusammenhängen in die Industriezentren gelockten Arbeitskräfte. Er

bestimmte dennoch die Lebensverhältnisse eines großen Teils der Bevölkerung und

entwickelte eine Ausstrahlungskraft über die tatsächlich integrierten Werktätigen

hinaus.

17 Der Putsch wurde ohne Einverständnis der Militärführung von den mittleren Offiziersrän-

gen ausgeführt, die sich nach dem Putsch in zwei Flügel spalteten: Einen links-kemalistisch

sozial-reformerischen, der in der kurzen Zeit der Militärregierung eine Landreform zuguns-

ten von Kleinbauern initiierte und wohlfahrtsstaatliche Regelungen zugunsten der subalter-

nen Klassen auf die Agenda hob, und einen rechten Flügel, der eine alsbaldige Übergabe

der Regierungsgeschäfte an zivile Kräfte mit dem Kalkül forderte, dass diese die Landreform

rückgängig machen würden. Der rechte Flügel setzte sich durch und die Landreform wurde

tatsächlich zurückgenommen (Ulus 2011: 199f. Fn. 20).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 147

5.2.1 Die Türkisch-Islamische Synthese

Die DP-Regierung scheiterte an der damaligen Kräftekonstellation. Doch wurden

in ihrer Regierungszeit die infrastrukturellen Voraussetzungen für die Entwick-

lung der islamistischen Bewegung gelegt, die sie bis in die Gegenwart charak-

terisieren. Die detaillierte Darstellung dieser Infrastruktur, die die Diyanet und

die theologischen Ausbildungsstätten umfasst, erfolgt in einem separaten Kapi-

tel, nachdem die Entwicklungsstadien der islamistischen Bewegung im Verhältnis

zu den gesellschaftlichen Kämpfen nachgezeichnet worden sind. Unter der För-

derung der DP-Regierungen entstand eine große Zahl Akademiker, Schriftsteller,

Journalisten, Agitatoren und Polemiker, die sich in verschiedenen Vereinen zusam-

menschlossen, Netzwerke bildeten und fortan daran arbeiteten, den konservativen

Islamismus mit dem völkischen Türkismus in einem türkisch-islamischen Hege-

monieprojekt zusammenzubringen. Die Entwicklung des konservativen Islamis-

mus als distinkte Ideologie in Gestalt der Türkisch-Islamischen Synthese setzt in

dieser Phase ein. Die Synthese ist im Rückblick das wichtigste Deutungsangebot,

das die türkische Rechte im Laufe des 20. Jahrhunderts entwickelt hat. Sie stellt

eine Kombination der sich schon im Osmanischen Reich herausbildenden Ideo-

logien des Osmanismus, Türkismus, Islamismus und Konservatismus dar. In ihr

finden sich türkistische und islamistischeMotive, eine Sakralisierung vermeintlich

vorkapitalistischer Werte und Ideale, Antikosmopolitismus, eine grundskeptische

Weltanschauung und ein ausgeprägter Opferdiskurs. Sie ist als eine Begleiterschei-

nung der Türkisierungs- und Islamisierungspolitik anzusehen, die in historischer

Kontinuität zum Genozid, mit dem die nicht-muslimische Bevölkerung aus Ana-

tolien entfernt wurde, betrieben worden ist (Açıkel 1996; Çoban 2015).

Der Grundthese der Türkisch-Islamischen Synthese ist, dass Türkentum und

Islam sich gegenseitig bedingten. Die »Türken« hätten dem Islam am besten ge-

dient, indem sie seine Expansion anleiteten und mit missionarischem Eifer neue

Gebiete eroberten. Die Orden der Sufi hätten sich dabei als besonders zuverläs-

sig herausgestellt, indem sie nicht in Kontemplation verharrten, sondern mit dem

Schwert in der Hand den Heiligen Krieg bestritten und zugleich loyal zum Staat

geblieben seien. Ausformuliert wurden diese Ideen maßgeblich von Akademikern,

die sich 1962 im Verein »Aydınlar Kulübü« (»Klub der Intellektuellen«, 1970 um-

benannt in »Wiege der Intellektuellen«) zusammenschlossen. Auch die zur glei-

chen Zeit (1963) gegründeten Vereine zur Bekämpfung des Kommunismus wurden

maßgeblich von islamistischen Intellektuellen und Netzwerken getragen (Atılgan

2015b: 590; Özdalga 2006). Sie argumentierten, dass das Wesentliche im Sufismus

nicht im Rückzug vom Weltlichen, sondern im kriegerischen Missionierungsgeist

bestand. Hervorgehoben wurde damit ein aktivierendes Element von Religion, das

imGegensatz zumpassivierenden Rückzug aus demWeltlichen, zur Konzentration

der Befreiung auf ein Jenseits steht,wie es häufigmit Religion verbundenwird. Aus

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Hegemonie und Kulturkampf

der Perspektive der Türkisch-Islamischen Synthese ist das Weltliche nicht etwas,

das auszuhalten ist (Açıkel 1996). Die akademischen Urheber der Synthese sahen

sich in den 1960ern mit einer aufkommenden sozialistischen und anti-imperia-

listischen Arbeiter- und Studentenbewegung konfrontiert, zu deren Bekämpfung

sie alternative Deutungsangebote entwickelten. Sie machten als Ursache für Ar-

mut und Unterdrückung eine angebliche Unterwürfigkeit gegenüber dem Westen

durch kulturelle Verwestlichung aus und behaupteten, dass durch die Zurückdrän-

gung von Aufklärung und Säkularisierung bei gleichzeitiger Begeisterung für tech-

nologische Entwicklung die Unterlegenheit gegenüber dem Westen, damit auch

Armut und Unterdrückung überwunden werden könne.

Ein weiterer Ausdruck stärker werdender islamistischer Aktivitäten in dieser

Periode ist die Entwicklung der »idealistischen Bewegung«, die ursprünglich

einen säkularen und völkisch-rassistischen Türkismus ausgebildet hatte, der in

den 1960er Jahren sunnitisch-islamistischen Interpretationen zu weichen be-

gann.18 Die politische Repräsentantin dieser Strömung war die Republikanische

Bauern-Volkspartei (CKMP), die 1969 in Partei der Nationalistischen Bewegung

(MHP) umbenannt wurde und die mit den faschistischen Grauen Wölfen – eine

paramilitärische Organisation zur Bekämpfung linker Strömungen – assoziiert

war (Atılgan 2015b: 592f.; Ulus 2011: 125). Die idealistische Bewegung, die mit

dem Kleinbürgertum und kleinen Firmen assoziiert war, entfernte sich von den

Nicht-Sunniten, den Aleviten, die sie zuvor als »Türken« integriert hatte. Trotz

dieser frühen und über die Jahrzehnte fortgeschrittenen Annäherung an den

Islamismus wirkt in der idealistischen Bewegung bis heute eine pan-türkistische

Strömung fort, die stärker gen Osten orientiert ist und eine Einheit aller »Turkvöl-

ker« imaginiert, in der der Islam keine vorgeordnete Rolle spielt. Die Verbindung

der Bewegung mit Kleinbürgern und kleineren Unternehmern, die in bestimmten

Regionen der Türkei Schwerpunkte gebildet haben, lässt sie als ein türkisti-

sches Hegemonieprojekt bestimmen, das ideologisch-kulturelle Schnittmengen

zum konservativ-islamischen wie auch zum kemalistischen Hegemonieprojekt

aufweist.

Mit dem Verbot der DP führte deren Nachfolgepartei AP das konservative He-

gemonieprojekt fort. Sie nahm den Diskurs auf, der den durch die kapitalistische

Umwälzung hervorgerufenen Unmut gegen die »kulturelle Verwestlichung« lenk-

te, für die die CHP und der Kemalismus verantwortlich gemacht wurden. Für die

mit der Industrialisierung und Mechanisierung der Landwirtschaft einhergehen-

de Auflösung des kleinen Handwerks und der kleinbäuerlichen Produktion, für

die Proletarisierung von Handwerkern und Bauern wurden Institutionen und kul-

turelle Formen verantwortlich gemacht, die als westlich und volksfremd kodiert

18 Zu den zentralen Intellektuellen des säkular-rassistischen Türkismus zählt Nihal Atsız, der

die Grauen Wölfe inspirierte (Özdalga 2006).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 149

wurden. Die konservativen Parteien präsentierten sich als permanente Oppositi-

on, obgleich sie nahezu ununterbrochen die Regierungen stellten. Sie beschwerten

sich über »westliche« Institutionen, obwohl sie die Einbindung in den Welthan-

del unter der Dominanz westlicher Akkumulationszentren und Bündnisse (NATO)

maßgeblich beförderten. Sie beschwerten sich über »westliche« Werte, mit denen

sie die Kleinfamilie, den Zins und den Kapitalismus anzeigten, obwohl sie die kapi-

talistischen Verhältnisse politisch durchsetzten.Während sie die permanente Um-

wälzung von Lebensweisen und kulturellen Formen organisierten, damit auch die

Existenzbedingungen der Großfamilie untergruben, stellten sie sich als Bewahrer

der »kulturellen Werte des Volkes« – der »nationalen« Kultur – gegen seine Unter-

drücker dar.

5.2.2 Klassenbasis der religiösen Infrastruktur im Aufbau

Die Periode zwischen 1946 bis etwa Mitte der 1960er Jahre markierte den begin-

nenden Wiederaufstieg der Geistlichen nach ihrer Zurückdrängung. In dieser

Zeit fand der erste Anlauf statt, die gesellschaftliche Stellung der religiösen In-

tellektuellen wiederherzustellen und ihre bis dahin stark eingegrenzte Stellung

im Machtblock auszubauen. Die Formierung sozio-politischer Blöcke und der

Kulturkampf wurden auf eine parteiförmige Ebene gehoben und der Islamismus

begann, sich als eine nationale Bewegung zu reformieren. Während der Kemalis-

mus die kapitalistische Entwicklung mit einer Ausrichtung an der bürgerlichen

Aufklärungsbewegung verbunden, Emanzipationsangebote mit Zwangselementen

vereint hatte, artikulierte der türkische Konservatismus die gleiche Entwicklung

nach 1946 als Befreiung konservativ-religiöser Praktiken. Beide Strömungen arti-

kulierten einen bevölkerungspolitischen Gestaltungsanspruch, der im Kemalismus

explizit als Veränderung – werden wie der Westen – und im Konservatismus als

Bewahrung – bei sich selbst bleiben – artikuliert wurde. Das kemalistisch-sä-

kulare Hegemonieprojekt versprach eine Befreiung von konservativ und religiös

geprägter sozialer Kontrolle. Für laizistische Kräfte stellte das mit der Gründung

der Republik in der Verfassung verankerte Prinzip der Laizität die Befreiung von

der Herrschaft sunnitischer Geistlicher dar, wodurch auch der alevitischen Be-

völkerung eine staatsbürgerliche Gleichstellung ermöglicht wurde (White 2008).19

Die Zwangselemente im kemalistischen Reformeifer, der der Bevölkerung die

Übernahme von Kleidungsformen, Musikgeschmäckern, Freizeitgewohnheiten,

einer neuen Schrift und Sprache etc. auferlegte, bot dem konservativen Hegemo-

nieprojekt Ansatzpunkte und verlieh der konservativen Artikulation Plausibilität.

19 Allerdings wurde diese Gleichstellung nie vollkommen eingelöst, da sunnitische Institutio-

nen bestehen blieben, wie in nachfolgenden Kapiteln noch auszuführen sein wird.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Hegemonie und Kulturkampf

Da beide Projekte maßgeblich den kapitalistischen Akkumulationsprozess orga-

nisierten, über dessen Ausrichtung gen Westen grundsätzliche Einigkeit bestand,

den sie jedoch durch unterschiedliche kulturelle Formen zu vermitteln suchten,

können sie auf einer analytischen Ebene als zwei konkurrierende kulturpolitische

Strategien der herrschenden Klassen bezeichnet werden, Hegemonie auszuüben.

Der Kulturkampf tritt als Modus Operandi auf, über den sich beide Hegemonie-

projekte in Konkurrenz zueinander reproduzierten.

Die Phase ist also gekennzeichnet durch eine stärker sichtbar werdende Reor-

ganisation islamistischer Intellektueller, deren Vorgänger nach dem Ersten Welt-

kriegmit den Siegermächten kooperiert hatten.Dass sie sichmit derDP, der CKMP

und der AP verbanden, sich gegen sozial-reformerische Bewegungen richteten, die

als Kommunisten und Volksfremde markiert wurden, und dass sie die kapitalisti-

sche Entwicklung in Gestalt eines neutralen technologischen Fortschritts zum un-

verzichtbaren Element erhoben, zeigt an, dass sie sich in Assoziation zu den be-

sitzenden Klassen entwickelten. Um einen genaueren Einblick in die soziale Trä-

gerschaft der islamistischen Bewegung in dieser Periode zu gewinnen, erfolgt an

dieser Stelle ein Vorgriff auf die Entwicklung der religiösen Infrastruktur. Der Auf-

bau der religiösen Infrastruktur wurde hauptsächlich von Vereinen initiiert, deren

Wachstum in den 1950er Jahren bemerkenswert steil nach oben ging. Nach der Li-

beralisierung des Gesetzes für Vereinsgründungen 1946 wurden zunehmend Ver-

eine mit religiösen Zielsetzungen gegründet. 1946 entstanden 8 Vereine zur Förde-

rung des Moscheebaus, 1961 dann schon 5.000 und 1968 8.400 neue Vereine. Nach

1960 flachte der Anstieg auf einem hohen Niveau ab, dafür stieg die Zahl von Ver-

einen mit anderen religiösen Zielsetzungen wie dem Bau theologischer Schulen

(Yücekök 1977: 131ff.). Auch Vereine zum Betreiben ehrenamtlich geführter Koran-

kurse, die nicht an die Diyanet angeschlossen waren, sprossen aus dem Boden.

Allerdings konnten ehrenamtliche Korankurse anders als religiöse Vereine schon

vor 1946 gegründet werden. Zwischen 1932 und 1949 stieg deren Zahl von 9 Kur-

sen mit 232 Schülern auf 127 Kurse mit 8.706 Schülern (Ozgur 2012: 34ff.). 1951

gab es dann schon 237 und 1968 2.510 Korankurse. Zu den ehrenamtlichen Kursen

kamen 954 Kurse der Diyanet hinzu, die etwa 40.000 Schüler und Schülerinnen un-

terrichteten. Eine weitere statistische Angabe lässt eine Gewichtung zu: Der Anteil

von Vereinenmit religiösen Zielsetzungen an allen neu gegründeten Vereinen stieg

zwischen 1946 und 1959 von 1,3 auf 31,9 % und stabilisierte sich danach bei etwa

28 % bis ins Jahr 1968 (Yücekök 1977: 131ff.). Die Zahlen sind beeindruckend, insbe-

sondere weil die Kosten für den Bau der Moscheen, der Schulen und das Betrei-

ben ehrenamtlicher Kurse hauptsächlich durch private Spenden gedeckt wurden.

Sie zeigen den Beginn des Wiederaufbaus der religiösen Struktur an, durch den

die materiellen Reproduktionsmöglichkeiten der Theologen sukzessive ausgebaut

wurden.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 151

Die einzige auffindbare Studie, die eine differenzierte Untersuchung der Ver-

eine vornimmt, liefert eine Vorschau auf die islamistische Bewegung der Folgezeit,

indem sie exemplarisch zum Vorschein bringt, dass die soziale Trägerschaft sich

hauptsächlich aus drei Gruppen zusammensetzte (Yücekök 1977). In einem städ-

tischen Gebiet initiierten überwiegend Kleinhändler und Handwerker die Grün-

dung, in ländlichen Gebieten waren es hauptsächlich Kleinbauern. In beiden Ge-

bieten befanden sich als dritte Gruppe unter den Gründern ausgebildete Theolo-

gen, die teils zu der kleineren Gruppe von Beamten gehörten (ebd.: 211ff.). Aus der

Zusammensetzung lässt sich schließen, dass die unmittelbare Klassenbasis der re-

ligiösen Struktur im Aufbau in den 1950er und 1960er Jahren aus dem Kleinbür-

gertum und der kleinen Bourgeoisie hervorging. Nach Yücekök war dies ein Teil

des Kleinbürgertums, das zu den »Verlierern« (1977: 80) der kapitalistischen Um-

wälzung gehörte, die sie mit den Institutionen der laizistischen Republik und dem

Westen gleichsetzten. Seine Befragung der Vereinsgründer ergab in Übereinstim-

mung mit den Kernthesen des konservativen Islamismus, dass 70 Prozent die Auf-

hebung des »Religionsstaats« mit Gründung der Republik als einen großen Fehler

ansahen und der Nachahmung des Westens und dem Sittenverfall die Schuld an

den größten Übeln der Gesellschaft gaben.

Yücekök führt an, dass das Kleinbürgertum aufgrund der beschleunigten

kapitalistischen Entwicklung nach dem Zweiten Weltkrieg einem Konkurrenz-

druck ausgesetzt gewesen war, angesichts dessen zumindest ein Teil das »Alte«

herbeisehnte (1977: 102). Boratav stellt fest, dass das Kleinbürgertum in der

gleichen Phase expandierte, insgesamt von der kapitalistischen Entwicklung

profitierte (1987: 77ff.). Beide Feststellungen – zunehmender Konkurrenzdruck

und Expansion – schließen sich nicht unbedingt gegenseitig aus. Wenn aber das

Kleinbürgertum als »Verliererin« bezeichnet wird, wie von Yücekök, überdeckt dies

seine gesellschaftliche Stellung und politische Positionierung. Nachvollziehbar

ist, dass sich das Kleinbürgertum durch Liberalisierungen politisch in Parteien

und zivilgesellschaftlich in Vereinen reorganisieren konnte. Das »Alte« war nicht

mehr antikapitalistisch oder feudal artikuliert: Auch die Grundlage der kleinbür-

gerlichen Reproduktion bestand in der Aufrechterhaltung der kapitalistischen

Akkumulation. Das ausgeprägte antikommunistische Element im konservativen

Islamismus, der auch in den Vereinen zum Tragen kam, bringt zum Ausdruck,

dass es sich gegenüber den subalternen Klassen auf der Seite des Großgrundbe-

sitzes und der Handelsbourgeoisie positionierte, die sich vorwiegend in der DP

organisierten.

Resümierend lässt sich festhalten, dass sich die islamistische Bewegung ab den

1950er Jahren auf den Großgrundbesitz und die Handelsbourgeoisie stützen konn-

te, während sie zugleich im KleinbürgertumWurzeln schlug und über Vereine eine

rapide anwachsende intellektuelle Schicht ausbildete, die fortan das türkisch-isla-

mische Hegemonieprojekt weiterentwickeln sollte.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Hegemonie und Kulturkampf

5.3 Verselbständigung: Formierung der islamistischen Bewegung und
ihre Abspaltung als eigenständige Partei

Ab den 1950er Jahren erreichte die Ausdifferenzierung der Bourgeoisie eine neue

Schwelle. Lange Zeit bildeten die kapitalistischen Großgrundbesitzer und die Han-

delsbourgeoisie die dominanten Fraktionen der besitzenden Klassen. Mit der Ent-

wicklung der industriellen Produktion gewann die Industriebourgeoisie an Ge-

wicht. Sie bildete sehr rasch monopolistische Strukturen aus und brachte ihre

Interessen erfolgreich voran.20 Verschiedene Autoren bringen vor, dass der Kon-

kurrenzdruck, den kleinere Produzenten in der Landwirtschaft und im produzie-

renden Gewerbe durch die Industriebourgeoisie spürten, die Suche nach einer

eigenständigen politischen Repräsentation auslöste, die sich durch eine Abspal-

tung von der konservativen Partei AP bildete, die wiederum auf die DP gefolgt war

(Buğra 1998; Gülalp 1999; Keyder 1987; Yücekök 1977). Mit der Abspaltung eines Flü-

gels der kleineren Unternehmer nahm der Islamismus die Form einer eigenstän-

digen sozialen Bewegung an, die sich wenig später auch parteiförmig organisier-

te. Aufgrund der eigenständigen parteiförmigen Organisierung wird insbesondere

in der historisch-materialistischen Literatur ab diesem Zeitpunkt der Begriff po-

litischer Islam verwendet. Die Tatsache der parteiförmigen Organisierung sollte

jedoch nicht verdecken, dass der Islam – genauer formuliert eine sunnitisch ge-

prägte Auslegung – auch zuvor schon politisch artikuliert war.

Der Abspaltung von der AP ging ein Konflikt über die Ausrichtung der Wirt-

schaftspolitik und die Verteilung öffentlicher Subventionen voraus, worin die

Größe der Unternehmen eine wichtige Rolle spielte. Konkreter Austragungsort

des Konflikts war der zur damaligen Zeit wichtigste Unternehmerverband, die

Kammern- und Börsenunion der Türkei (TOBB). Vorsitzender des Verbands war

der Ingenieur Necmettin Erbakan, der kleineren Unternehmen, die eine Stim-

menmehrheit stellten, eine für sie günstigere Verteilung staatlicher Subventionen

versprach, wogegen die größeren Unternehmen opponierten. Auf Betreiben der

Handelskammern von Istanbul und Izmir, in denen die großen Unternehmen

dominierten, wurde Erbakan 1969 von der AP-Regierung abgesetzt. Die Rolle der

AP bei diesem Vorgang widerlegt die in den 2000er Jahren prominent gewordene

20 Die Organisierung der großen Unternehmen der Türkei in Form von Holdings oder Konglo-

meraten, die auf den Feldern der Produktion, des Handels und der Finanzen gleichermaßen

aktiv sind, ermöglicht ihnen, produktives Kapital und Geldkapital innerhalb der gleichen Or-

ganisationsstruktur zu halten. Sie könnendadurch stärkere Kontrolle über die verschiedenen

Formen des Mehrwerts (Zins, Profit, Handelsgewinne) ausüben und einen größeren Mehr-

wert abschöpfen. Manche Autoren verwenden den Begriff Finanzkapital für die Holdings,

andere Autoren nennen sie großes Kapital, große Bourgeoisie oder einfach nur Monopole,

da sie jeweils bestimmte Bereiche der Produktion dominieren (Ercan 2002; Öztürk 2010 und

2015).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 153

staatszentristische These, wonach die großen Unternehmen traditionell durch die

CHP vertreten worden seien. Die großen Unternehmen hatten sich in den 1960er

Jahren unter den Regierungen der AP und der CHP etabliert.

Der Konflikt forcierte die Abspaltung des politischen Islam als eigenständige

Partei. Der Parteibildung ging zunächst jedoch die Formierung der Milli Görüş Be-

wegung (Nationale Sicht), ebenfalls unter der Führung von Erbakan, ab Mitte der

1960er Jahre voraus.Mit der Milli Görüş Bewegung nahm der affirmative Bezug auf

das Osmanische Reich und die sunnitische Auslegung des Islam in Verbindungmit

dem Kleinbürgertum und der kleinen Bourgeoisie einen programmatischen Cha-

rakter an. Erbakan, der sich bei der AP vergeblich für eine Nominierung bei den

Parlamentswahlen beworben hatte und zugleich seines Postens als Vorsitzender

der TOBB enthoben worden war, trat schließlich als unabhängiger Kandidat an.

Er wurde 1969 mit Unterstützung der Händler und Gewerbetreibenden der mit-

telanatolischen Stadt Konya, die sich nachfolgend zu einer Hochburg des politi-

schen Islam entwickeln sollte, als unabhängiger Kandidat ins Parlament gewählt.

Die 1970 aus der Milli Görüş Bewegung hervorgegangene erste eigenständige Par-

tei des politischen Islam in der Türkei war die Nationale Ordnungspartei (MNP),

die von Politikern gegründet wurde, die zuvor hauptsächlich in der AP aktiv ge-

wesen waren (Akpınar/Araman 2011: 84). Sie stellte einen Zusammenschluss klei-

nerer Gewerbetreibender, Händler und Agrarier dar, die Korruption, Habgier und

Sittenverfall anprangerten, die sie durch die richtige ethische Haltung, gewonnen

aus der Religion, zu reparieren versprachen. Die MNP rückte die Wiedereinfüh-

rung der sunnitischen Institutionen des Osmanischen Reichs ins Zentrum ihres

Programms (Yücekök 1977: 101f.). Kleinere Kapitalbesitzer, die später als »anatoli-

sche Bourgeoisie« bezeichnet werden sollten, adaptierten einenDiskurs, durch den

sie sich in eine Reihe mit den unter einem zunehmenden Proletarisierungsdruck

stehenden kleinbäuerlichen Produzenten und ihren eigenen Arbeitern stellten, die

schweren Ausbeutungsbedingungen zu sehr geringen Löhnen ausgesetzt waren.

Infolge einer neuerlichen militärischen Intervention im Jahr 1971, die sich in

erster Linie gegen die erstarkende Arbeiterbewegung richtete, wurde die MNP we-

gen Aktivitäten gegen die Laizität verboten. Dennoch ebnete die Intervention dem

türkisch-islamischen Hegemonieprojekt den Weg (Ulus 2011: 16). Mit der Inter-

vention wurde ein fünfjähriges politisches Betätigungsverbot für Mitglieder ver-

botener Parteien verhängt, das für Politiker der sozialistischen Arbeiterpartei der

Türkei (TİP) umgesetzt, für Politiker der MNP aber umgangen wurde. Im direk-

ten Anschluss an die MNP wurde mit gleichem Personal und programmatischer

Ausrichtung die Nationale Heilspartei (MSP) gegründet, die Kundgebungen ver-

anstaltete, auf denen zum Dschihad aufgerufen und die Einführung der Scharia

propagiert wurde. Die 1971er Intervention leitete eine massive Förderung sunni-

tisch-islamistischer und türkistischer Kräfte ein, die para-militärische Einheiten

bildeten, die mit dem Militär und der Polizei kooperierten, aus denen linke und

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Hegemonie und Kulturkampf

links-kemalistische Kräfte schrittweise entfernt wurden. Gegen die Arbeiter- und

Studentenbewegung sowie gegen AlevitInnen wurde in den 1970ern eine »Bürger-

kriegsstrategie« (Çağlar 2003: 188) verfolgt, die hauptsächlich von Kräften ausge-

führt wurde, die mit der Partei der Nationalistischen Bewegung (MHP) assoziiert

waren und Rückendeckung aus den Sicherheitsapparaten erhielten. Politisch ge-

tragenwurde die »Bürgerkriegsstrategie« aber von denRegierungen der sogenann-

ten Nationalistischen Front, die von der konservativen AP, der türkistisch-islamis-

tischenMHP und der islamistischenMSP gemeinsam gebildet wurden (Ozan 2015:

724ff.).21

Während die MSP die Förderung der Industrialisierung zugunsten kleinerer

Kapitalbesitzer forderte und gegen die etablierten Großunternehmen agitierte, die

sie als Teil einer »westlich-jüdischen Allianz« anklagte, hatte die 1971er Interven-

tion Bedingungen geschaffen, die für alle Kapitalfraktionen Vorteile boten. Die in

den 1960ern angestiegenenReallöhnewurden gesenkt, das links-kemalistische Per-

sonal wurde sukzessive aus der Bürokratie entfernt, sozialdemokratische und so-

zialistische Bewegungen, die parallel zur globalen Konjunktur sich ab Mitte der

1960er Jahre in einem starken Aufwind befanden, wurden einer massiven Repres-

sion ausgesetzt (vgl. Alpkaya 2001; Boratav 1987: 100ff.). Dennoch wurde die linke

Bewegung über die gesamten 1970er Jahre stärker. Sie war in der Industriearbeiter-

schaft verankert, die kämpferische Gewerkschaften wie die DİSK22 hervorbrachte,

derenMitgliederzahlen von 30.000 im Jahr 1967 auf 700.000 im Jahr 1980 anwuchs,

umfasste die Bauernschaft und das Kleinbürgertum, was nicht zuletzt in der Bil-

dung der linken Lehrergewerkschaft TÖB-DER23 mit 200.000 Mitgliedern und der

Formierung einer studentischen Linken zum Ausdruck kam (Çağlar 2003: 189).

Unter dem Druck der sozialistischen Bewegung wurde ein sozialdemokrati-

scher und links-reformerischer Flügel in der CHP gestärkt, der sogar die Frage

einer Agrarreform zugunsten von Kleinbauern nach 1940 ein zweites Mal auf die

politische Agenda rückte. Bis zur Linkswende in den 1970ern gehörten industriell

unterentwickelte Regionen des Landes zu den politischen Hochburgen der CHP. In

den 1970ern stieg die CHP auch in den Gecekondu, den durch Binnenmigration ra-

pide angewachsenen Arbeitervierteln in den industriell entwickelten Großstädten,

zur stärksten Kraft auf (Ahmad 1993: 160). Beide Umstände – zunächst die Veran-

kerung der CHP in unterentwickelten Regionen, dann ihr Stimmengewinn unter

21 Gegen Ende der 1970er Jahre häuften sich die Anschläge auf sozialistische und links-kema-

listische Akteure. Zwar gab es auch linkemilitante Gruppen, die auf die »Bürgerkriegsstrate-

gie«mit gleichenMitteln antworteten, Gegenanschläge verübten, sich teils auch gegenseitig

bekämpften. Das Ausmaß des rechten Terrors überschritt jedoch die von links ausgehende

Gewalt und die antifaschistische Gegenwehr um ein vielfaches, die rechten Kräfte warenmi-

litärisch gesehen überlegen und besser ausgestattet (Çağlar 2003: 190).

22 Konföderation Revolutionärer Arbeitergewerkschaften der Türkei.

23 Verein für den Zusammenschluss und die Solidarität aller Lehrer.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 155

den BinnenmigrantInnen – entkräften die These, wonach die bäuerliche Lebens-

weise beziehungsweise die soziale Entwurzelung aus der bäuerlichen Lebensweise

– die Konfrontation der »Tradition« oder der »schwarzen Türken« mit der »Mo-

derne« oder den »weißen Türken« – ausschlaggebend für die Hinwendung der in

die Städte migrierenden Bevölkerung zum Konservatismus und späteren Islamis-

mus waren (Göle 2004;White 2008: 361f.). Sie stützen vielmehr das Argument, dass

sozio-politische Blöcke nicht als Ausdruck einer kulturellen Statik oder Reaktion

begriffen werden sollten, sondern als (immer vorläufiges) Ergebnis eines Hegemo-

niebildungsprozesses. In der starken politischen Polarisierung der 1970er bildete

die sozialdemokratische Perspektive – mit den zahlreichen sozialistischen Initia-

tiven interagierend – einen große Teile der Werktätigen überzeugenden Gegenpol

zu den kulturkämpferischen Strategien der Hegemoniebildung (Ozan 2015: 676ff.).

Vor diesem Hintergrund ist eine Differenzierung bezüglich der kemalistischen

Bewegung vorzunehmen. Die Bewegung brachte im Laufe der Zeit unterschied-

liche Flügel hervor, die etwas schematisch in links und rechts unterteilt werden

können. Der eher linke Flügel war an der Philosophie der Aufklärung und einem

bürgerlichen Entwicklungsprogramm orientiert, das sozialistische und sozialde-

mokratische Elemente aufnahm und einen institutionalisierten Kompromiss zwi-

schen den Klassen herzustellen suchte. Er bildete anti-imperialistische Auffassun-

gen aus, konnte kulturelle Differenz zulassen und neigte zur Aktivierung einer kri-

tischen Massenbasis. Der eher rechte, sich mit der türkistischen Bewegung über-

schneidende und über die gesamte Zeit betrachtet dominante Flügel geriet in den

1970ern in die Defensive. Er war wesentlich pragmatischer an der Förderung der

privaten Kapitalakkumulation zugunsten der Monopolbildung ausgerichtet, streb-

te eine kulturelle Homogenisierung der Bevölkerung an, betrieb einen Personen-

kult um Atatürk, beargwöhnte die subalternen Klassen und setzte auf autoritäre,

gewaltförmige Lösungen.

Nachdem das politische Feld, in dem sich die islamistische Bewegung formier-

te, skizziert worden ist, kann nun auf deren Entwicklung zurückgekommen wer-

den. Der politische Islam führte in den 1970er Jahren die schon bei der Wahl des

noch parteilosen Erbakan lancierte Kampagne, wonach alle anderen Parteien un-

echt, nicht-national seien, weiter. Ein zentraler Slogan der Milli Görüş Bewegung

in den frühen 1970ern lautete, dass materieller Fortschritt durch ideelle Entwick-

lung zu erreichen sei. Die Bewegung behauptete einen kausalen Zusammenhang

zwischen wirtschaftlicher Unterentwicklung und dem Verfall moralisch-ethischer

Werte unter dem Einfluss »fremder« Ideen aus demWesten. Das Auseinanderklaf-

fen zwischen Staat, der eine westlich-säkulare Kultur adaptiert habe, und Volk, das

im Islam verwurzelt sei, wurde beklagt und die Idee vorgebracht, dass die Wieder-

belebung der authentischen Kultur des Landes, die in einer islamischen Tradition

bestehen sollte, den Verfall aufhalten und den materiellen Entwicklungsrückstand

aufholen werde. Von Anbeginn war diese Vorstellung mit Großmachtambitionen

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Hegemonie und Kulturkampf

und einer nationalistischen Geschichtsauffassung verbunden. Die Bewegung trat

als Begründerin einer wiedererstarkten Türkei auf und drückte diese Vision mit

dem Slogan »VonNeuemGroße Türkei« (»Yeniden Büyük Türkiye«) aus.Das Osma-

nische Reich bildete den historischen Bezugspunkt, an dessen Stärke angeknüpft,

die mit seinem Zusammenbruch verlorene Einheit von Staat und Volk wiederher-

gestellt, damit die Führung der »islamischen Welt« übernommen werden sollte

(vgl. Toprak 2005; Yavuz 2005).

Der sich abspaltenden Bourgeoisie ging es jedoch nicht nur um den Erhalt ei-

ner gesellschaftlichen Position, sondern auch um einen größeren Anteil am gesell-

schaftlichen Mehrwert. Dieser Zusammenhang drückte sich in den 1970ern in der

Artikulation einer spezifischen Wachstumsstrategie aus, die zum zentralen Pro-

grammpunkt der MSP wurde. Sie bestand in der Forderung einer staatlich geför-

derten Entwicklung der Schwerindustrie. Die Idee einer Förderung der Schwer-

industrie war keine türkische Besonderheit, sie wurde zu dieser Zeit in vielen Län-

dern der kapitalistischen Peripherie diskutiert. Die Grundidee war, kleine Kapital-

eigner zu Anteilshaltern staatlich geförderter Gesellschaften zu machen, wodurch

ihnen ein Entwicklungssprung ermöglicht werden sollte. Mit anderen Worten, die

MSP wurde zur nationalen Trägerin einer international bestehenden Bewegung

aufholender Entwicklung (Gülalp 1999). Die MSP nahm 1973 und 1977 an Parla-

mentswahlen teil, bei denen sie zuerst 11,8 dann 8,5 Prozent erzielte und dabei

in den östlichen Provinzen am erfolgreichsten war. Der Erfolg in den östlichen

Provinzen, die wirtschaftlich gesehen unterentwickelt waren, zeigt ebenfalls die

Anbindung der Bewegung an die kleine Bourgeoisie an, die ihre Stellung im kapi-

talistischen Wettbewerb zu verbessern suchte.

Bemerkenswert ist, dass bei den Parlamentswahlen von 1977 57 % der Bewer-

ber für eine MSP-Kandidatur einen religiösen beruflichen Hintergrund aufwiesen,

gefolgt von Industriellen (18 %) und Ingenieuren (17 %). Unterstützt wurde die Par-

tei von verschiedenen religiösen Orden der Nakschibendi, Nurcu und Kadiri. Auf

das Wirken der Orden (Gemeinschaften) wird an späterer Stelle ausführlicher ein-

gegangen. An dieser Stelle sei bemerkt, dass über ihre damalige Funktionsweise

und tatsächliche Verbreitung nicht viel bekannt ist. Im Zusammenhang mit der

Entwicklung der islamistischen Partei traten sie als informelle Zusammenschlüs-

se von Kleinaktionären in Erscheinung. Mehmet Zahid Kotku, ein Nakschibendi

Scheich, der in der Literatur als Mentor von Erbakan auftaucht, führte eine loka-

le Zelle des Ordens an, dessen Mitglieder Anteile an einer Fabrik besaßen, in der

Necmettin Erbakan als Manager angestellt war (Akpınar/Araman 2011: 84ff.; Ozgur

2012: 118f.). Das Beispiel gibt den Hinweis, dass die Orden sich den kapitalistischen

Gegebenheiten schon in den 1960ern angepasst hatten. Tauchten sie im Osmani-

schen Reich im Zusammenhang mit Grundbesitz auf, waren sie in der Republik

in Konkordanz zur Umwälzung der Produktionsweise in den Betrieb kleinkapita-

listischer Unternehmen involviert. Wenngleich aus den wenigen journalistischen

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 157

Recherchen nicht hervorgeht, in welchem Umfang sich dieses Engagement beweg-

te, können die Träger dieser Aktivitäten als Element des Machtblocks bestimmt

werden, das sich mit Gründung der Milli Görüş Parteien politisch eigenständig

machte (vgl. Doğan 2009a). Die starke Repräsentation von Theologen in der MSP

und die Assoziation mit den Orden zeigen ein verstärktes Wirken von religiösen

Intellektuellen an, für die die politische Partei – neben den Vereinen zum Aufbau

einer religiösen Infrastruktur, die im vorangegangenen Abschnitt vorgestellt wur-

den – zu einer wesentlichen Wirkungsstätte wurde.

5.4 Vorrücken ins ideologische Zentrum: Der 1980er Putsch und
die Entwicklung einer programmatischen Ökonomie

Ihren dritten historischen Entwicklungsschritt machte die islamistische Bewegung

mit dem 1980er Putsch. Im konservativ-islamischen Narrativ der 2000er Jahre

taucht der Putsch in der Regel als negativer Bezugspunkt auf. Einer meiner In-

terviewpartner im Jahr 2009 aus der AKP beschrieb die Kräfteverhältnisse folgen-

dermaßen:

H:Die größteHürde vor derDemokratie in der Türkei ist dasMilitär.Wegen der Fehler, die

in der Vergangenheit gemacht wurden, glaubte ich nicht daran, dass mit der Demokratie

etwas erreicht werden könnte. Obwohl wir politisch eine Regierung stellen, obwohl das

Volk uns wählt, kommt einer, zieht uns eins über die Rübe und stürzt uns. Das haben wir

60, 71, 80 und 97 im 28. Februar-Prozess erlebt. Das hat uns immer fern gehalten von

der Politik, auf diese Weise konnten wir nichts erreichen. Bis Tayyip Erdoğan uns die Idee

vermittelte, dass wirklich etwas verändert werden kann.

I24: Wen meinst du mit wir?

H: Damit meine ich uns als Volk, wir Menschen.

Das Memorandum der Militärführung und das eingeleitete Verbotsverfahren ge-

gen die AKP (vgl. S. 40f.), sowie eine rechts-kemalistische Mobilisierung, die das

Militär als eine zuverlässige Bastion gegen den Islamismus kennzeichnete, ver-

stärkten die Wahrnehmung, dass es einen unversöhnlichen Gegensatz zwischen

dem Militär und der AKP gab, die mein Interviewpartner im vorliegenden Aus-

schnitt mit dem Volk gleichsetzte. Obwohl sich die antagonistischen Lager – die

Kemalisten auf der einen und die Islamisten auf der anderen Seite – einig über die

Stellung des Militärs waren, allerdings mit gegensätzlichen Wertungen, handelte

es sich um eine der größten Täuschungen in der politischen Geschichte der Tür-

24 Mit dem Kürzel »I« wird bei Interview- und Gesprächsausschnitten im gesamten Buch der

Autor gekennzeichnet.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Hegemonie und Kulturkampf

kei, die mit einem staatszentristischen Begriffsapparat einherging, durch den das

Militär außerhalb gesellschaftlicher Kräftekonstellationen platziert wurde.

Die 1970er Jahre waren durch eine sich zuspitzende Hegemoniekrise gekenn-

zeichnet. Wie dargestellt, umschloss der Kompromiss zwischen der Industriear-

beiterschaft und den öffentlichen Angestellten mit der Industriebourgeoisie zu

Beginn der 1960er Jahre eine Reihe bürgerlicher Freiheiten und sozialdemokrati-

scher Rechte. Eingebettet in und beeinflusst durch den globalen Aufwind für linke

Bewegungen entwickelte die Aktionsbereitschaft organisierter ArbeiterInnen ei-

ne Dynamik, die alsbald den sozialdemokratischen Kompromissrahmen sprengte.

Die Abhängigkeit der ökonomischen Entwicklung von Importgütern – technologi-

scher Input, Investitionsgüter und Rohstoffe –, der Devisenmangel und der Griff

nach internationalen Krediten sowie die trotz militärischer Intervention von 1971

weiterhin starke Arbeiterbewegung, die höhere Löhne und bessere Arbeitsbedin-

gungen erstritt, hatten das importsubstituierende Entwicklungsmodell schonMit-

te der 1970er Jahre in eine Krise gebracht (Ercan 2002). Die Fragmentierung der

rechten Parteienlandschaft als Ausdruck unterschiedlicher Akkumulationsstrate-

gien verschiedener Kapitalfraktionen vertiefte die Hegemoniekrise. Sie erschwerte

die politische Kompromissfindung innerhalb des bürgerlichenMachtblocks erheb-

lich. Vor diesem Hintergrund wurde der Ruf aus der Bourgeoisie nach demMilitär

zur nachhaltigen Zerschlagung der Arbeiterbewegung und mit ihr der linken Be-

wegung sukzessive lauter. Schließlich provozierte das an eine strukturell beding-

te Grenze stoßende Akkumulationsmodell eine Schuldenkrise, durch die der IWF

auf den Plan gerufen wurde, mit dem im Januar 1980 ein Strukturanpassungspro-

gramm vereinbart wurde. Gegen denmassivenWiderstand aus der Industriearbei-

terschaft, Teilen des Kleinbürgertums und der Kleinbauern putschte dasMilitär im

September 1980 zur Durchsetzung dieses Programms, das der gesamten Bourgeoi-

sie Vorteile auf Kosten sozialer Errungenschaften der subalternen Klassen zusi-

cherte (Boratav 2005: 73; Ozan 2012). Die unter der faktischen Führung von Turgut

Özal vom Militär eingesetzte Regierung vereinte die wesentlichen Stoßrichtungen

des Putschs zur Überwindung der Hegemoniekrise: Neoliberalisierung, Islamisie-

rung und Behebung der Fragmentierung der Rechten (Ahmad 1993: 182; Akça 2014:

14ff.; Yalman 2009: 235ff.).25

25 Özal verlangte fünf Jahre freie Hand, um die Wirtschaft zu »stabilisieren«, also putschte das

Militär und bereinigte den politischen Flur (Ahmad 1993: 178). Özal stand in enger Verbin-

dung sowohl mit der islamistischen Partei MSP und dem Nakschibendi-Orden als auch mit

der Weltbank, den Monopolen sowie dem Arbeitgeberverband der Metallindustrie, deren

Fabriken über Jahre von Streiks betroffen waren. Eine der ersten Entscheidungen, die nach

dem Übergang in eine zivile Regierung 1983 getroffen wurde, war die Öffnung des Banken-

sektors für sogenanntes islamisches Kapital aus Saudi-Arabien, bei dessenManagement der

Bruder von Turgut Özal eine prominente Rolle spielte.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 159

Der Aufbau neuer Produktionssektoren und -kapazitäten, gekennzeichnet

durch die importsubstituierende Entwicklungspolitik, rückte zugunsten einer

tieferen Integration in den Weltmarkt und einer schrittweisen Finanzialisierung

in den Hintergrund. Massive Lohnkürzungen, Streichung von Subventionen ins-

besondere in der Landwirtschaft und die Ausrichtung der Produktion am Export

bildeten die erste Phase der Neoliberalisierung, mit der eine stärkere Öffnung

des nationalen Marktes für Importgüter und internationales Kapital, das infolge

der Überakkumulationskrise in den kapitalistischen Zentren neue Verwertungs-

felder suchte, erzielt wurde (Sönmez, S. 2009). Um der türkischen Bourgeoisie

bei gleichzeitiger Liberalisierung und Deregulierung von Handel und Investi-

tionen eine konkurrenzfähige Stellung zu erhalten, wurde der fabrikzentrierte

Kompromiss zwischen der Industriearbeiterschaft und den großen Fabrikanten,

in den auch die Angestellten im öffentlichen Dienst und die freien Berufe einge-

bunden waren, aufgekündigt. Die radikale Kürzung von Löhnen und Gehältern

bewirkte, dass deren Anteil am Bruttosozialprodukt zwischen 1979 und 1988 von

33 auf 14 Prozent sank (Çağlar 2003: 193). Im selben Zeitraum fiel der Reallohn

um 32 Prozent (Boratav 2003: 164). Linke Gewerkschaften blieben bis Ende der

1980er verboten, gewerkschaftliche Organisierung wurde durch restriktive Hürden

nachhaltig erschwert. Die Streichung von landwirtschaftlichen Subventionen und

die fortschreitende Mechanisierung der Landwirtschaft verstärkte die Migration

in die urbanen Zentren, die Migranten und Migrantinnen wurden allerdings nur

noch in Teilen von den Fabriken absorbiert. Zusammen mit der Deregulierung

von Arbeitsverhältnissen wurde nahezu die Hälfte der Werktätigen dauerhaft in

informelle Beschäftigungsformen gedrängt. Die massive Expansion prekärer und

informeller Beschäftigungsformen untergrub die Organisationsmacht der in der

Massenfabrik verankerten Gewerkschaften zusätzlich.26

Der 1980er Putsch beendete und vollendete zugleich die von konservativen,

türkistischen und islamistischen Kräften getragene »Bürgerkriegsstrategie« der

1970er Jahre, indem er die linke Arbeiter- und Studentenbewegung nachhaltig zer-

schlug.27 Tuğal gibt in seiner Studie (2009: 81ff.) über den Bezirk Sultanbeyli in

Istanbul detailliert wieder, wie das politische Vakuum, das durch die Zerschlagung

26 Informelle Arbeit ist arbeits- und sozialrechtlich ungeschützt, sie ist nicht staatlich reguliert

und registriert. Der Anteil informeller Arbeitskräfte an der Gesamtzahl der Beschäftigten

lag nach Angaben der türkischen Statistikbehörde in den 1990er Jahren bei bis zu 50 % und

im Jahr 2016 bei etwa 33 % (Turkish Statistical Institute: Results of Household Labour Force

Survey – tuik.gov.tr).

27 Das Ausmaß dieser Zerschlagung war immens. Innerhalb eines Jahres wurden mehr als

100.000 Verhaftungen, in Folge des Putschs insgesamt 650.000 Festnahmen durchgeführt.

30.000 Richter, Staatsanwälte, Polizisten und Lehrer wurden entlassen, 14.000 Personen aus

politischen Gründen ausgebürgert, alle Parteien, 23.000 Vereine, Studentenorganisationen,

oppositionelle Gewerkschaften, Zeitungen und Zeitschriften verboten (Çağlar 2003: 30).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Hegemonie und Kulturkampf

der Linken entstand, von der islamistischen Bewegung gefüllt wurde.28 Doch trotz

enormer Durchschlagkraft des Putsches erfolgte die Auflösung des sozialdemokra-

tischen Kompromisses nicht auf allen Ebenen zeitgleich. Auf der Ebene der Kom-

munen kam es gegen Ende 1980er Jahre auch in mittel- und ostanatolischen Städ-

ten sowie in den großen Metropolen auf der Basis eines Bündnisses zwischen der

formellen Arbeiterschaft, Angestellten und Teilen des Kleinbürgertums zu einem

Wiederaufleben sozialdemokratischer Regierungen, die von der 1985 gegründeten

SHP (Sozialdemokratische Populistische Partei) gebildet wurden. Die Sozialdemo-

kraten machten Versprechen wie demokratische Bürgerbeteiligung, Ausbau kom-

munaler Dienstleistungen, Verbesserung der Reproduktionsbedingungen auch für

die informelle Arbeiterschaft, die sie nicht einlösten. Stattdessen blähten sie das

kommunale Personal auf, wurden in Korruptionsskandale verstrickt, verschulde-

ten die Kommunen mit Großprojekten und brachen schließlich unter dem Druck

der ökonomischen Krise von 1994 zusammen (Doğan 2004 u. 2007). Die erheblich

geschwächte SHP, die auch an einer nationalen Regierung beteiligt gewesen war,

die nach jeder Krise neue Austeritätsmaßnahmen beschlossen, schloss sich 1995

der erst 1992 wieder gegründeten CHP an.29

Auf die nicht eingelösten sozialdemokratischen Versprechen folgten ab 1994

Wahlsiege der RP (Wohlfahrtspartei), der damaligen islamistischen Partei, deren

Personal bis in die Gegenwart in der AKP organisiert ist und seitdem vielerorts

mit 50-70 Prozent Zustimmung durchgehend regiert. Die RP war 1982, nach einer

zweijährigen Unterbrechung parteiförmiger Organisierung aufgrund eines allge-

meinen Verbots politischer Parteien nach dem Putsch, gegründet worden. Mit ih-

rer Gründung setzte der Aufstieg des politischen Islam von einer Splitterpartei des

konservativen Spektrums zu einer Massenpartei ein, deren Wahlerfolge sich von

mittelanatolischen Städten schrittweise in die westlichen Metropolen ausdehnten.

Den politischen Erfolgen lagen die wirtschaftspolitischen Maßnahmen im Rah-

men des Putschs zugrunde. Die Senkung der Reallöhne und die langfristige Unter-

bindung einer selbständigen Organisierung der Arbeiterschaft zur Gewährleistung

der internationalen Konkurrenzfähigkeit türkischer Firmen in einem liberalisier-

ten Umfeld waren begleitet von der Verlagerung arbeitsintensiver Produktion in

die inneren Peripherien der Türkei.30 Eine messbare Folge dieser Politik war die

28 Die Zerschlagung der Linken verhalf den Islamisten in vielen Bereichen zum Durchbruch,

so auch in der gewerkschaftlichen Organisierung. Entsprechend begrüßte der islamistische

Gewerkschaftsdachverband HAK-İŞ so wie viele andere islamistische Akteure den Putsch.

29 Die führende links-kemalistische Partei der 1990er war allerdings die vom ehemaligen

CHP-Vorsitzenden Bülent Ecevit geleitete DSP. Die CHP blieb in den 1990ern marginal.

30 Eingebettet war diese Entwicklung in globale Bewegungen des Kapitals. International ope-

rierende Firmen reagierten auf zunehmende Arbeitskämpfe und fallende Profitraten in den

1970ern mit flexibilisierten Produktionsmethoden. Basierend auf Auftragsfertigung und

Outsourcing wurden globale Produktionsketten reorganisiert, die Kostensenkungen ermög-

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 161

Neugründung von Industriezonen, in denen tausende kleine und mittelständige

Betriebe zusammengefasst wurden. Zwischen 1987 und 1996 entstanden 30 neue

Industriezonen in verschiedenen Provinzen, während es davor lediglich sechs gab

(Akpınar/Araman 2011). In diesem Zusammenhang stehen das Wachstum und die

Entstehung von Firmen, die mit der Bezeichnung »anatolische Bourgeoisie« ver-

sehen wurden (vgl. Sönmez, M. 2009: 180ff.). Sie profitierten von der Verlagerung

arbeitsintensiver Produktion in die inländische Peripherie und konnten auf relativ

billige undwenig organisierte Arbeitskräfte zugreifen. Insbesondere bei Unterneh-

men kleiner undmittlerer Größe –mit weniger als 10 respektive bis zu 250 Beschäf-

tigten –, die den größten Anteil an den jungen Unternehmen ausmachten, bilde-

ten sich informelle Beschäftigungsverhältnisse ohne Versicherungsschutz, die Vor-

enthaltung von Löhnen, kurzfristige Entlassungen und Wiedereinstellungen zur

Vermeidung von Dauerbeschäftigung, die mit Rechten wie Abfindungszahlungen

verbunden war, als regelhafte Praxis heraus (Özuğurlu 2008). Die staatliche Förde-

rung von Industriezonen, die von Steuern und Zöllen befreit wurden, kam hinzu.

Ein erheblicher Teil der kleinen undmittleren Firmen, die im Textil, Bau- undNah-

rungsmittelsektor konzentriert waren, schloss sich 1990 im Verband MÜSİAD zu-

sammen, der fortan das unternehmerische Rückgrat der islamistischen Bewegung

bildete.

Parallel zur Entwicklung der kleinindustriellen Bourgeoisie, die politisch von

der RP repräsentiert wurde, war die Periode nach 1980 gekennzeichnet durch in-

tensive Bemühungen, einen ethischen Rahmen für die Beziehungen zwischen Un-

ternehmern und Arbeitern zu formulieren.Die RP ergänzte nach 1980 die Ideologie

der MSP um das Element der »Gerechten Wirtschaftsordnung«, die einen Drit-

ten Weg zwischen Kapitalismus und Sozialismus propagierte. Eine Arbeitsmoral,

die die ArbeiterInnen – dem Vorbild des aufsteigenden Unternehmers gleich – zu

Strebsamkeit, Fleiß und Disziplin anhielt, wurde entwickelt. Die sogenannte isla-

mische Ethik basierte auf dem Idealbild eines fleißigen, großzügigen, gerechten,

tugendhaften Unternehmer, dem homo islamicus, der den egoistischen homo econo-

micus, dessen Entstehen im kapitalistischenWesten verortet wurde, ersetzen sollte.

Die islamische Ethik wurde als allgemeine Garantin für Gerechtigkeit beworben,

die religiöse Identität des Unternehmers für die Verbindlichkeit des Gerechtig-

keitsversprechens hochgehalten. Eine gerechte Gesellschaft werde sich durch das

Praktizieren des Glaubens von selbst herstellen, so die Behauptung, die sich im

lichten. Die Intensivierung der Konkurrenz zwischen den ArbeiterInnen verschiedener Län-

der bereitete auch in der Türkei den Weg für die schrittweise Aufkündigung des sozialde-

mokratisch geprägten Kompromisses. Die Umstellung der industriellen Produktion auf den

Export und eine tiefere Eingliederung in globale Produktionsketten waren begleitet von ei-

ner schrittweisen Liberalisierung des Waren- und Kapitalverkehrs unter Anleitung des IWF

und der Weltbank (Akçay 2012: 147; Sönmez, S. 2009: 41).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Hegemonie und Kulturkampf

Slogan der Milli Görüş Bewegung, »Der Muslim klaut nicht, betrügt nicht und ist

gerecht«, niederschlug (Yavuz 2005). Der Verdienst, der von Gott in höchstemMaß

wertgeschätzt werde, so eine häufig zitierte (vermeintliche) Aussage Mohammeds,

sei der Verdienst, den sich ein Arbeiter durch den Respekt gegenüber seinem Ar-

beitgeber erwerbe (Buğra 1998: 533).

Die »Gerechte Ordnung« bildete die islamistische Artikulation der Aufkündi-

gung des sozialdemokratischen Kompromisses. An die Stelle formalisierter Rechte

wurde das vage Versprechen gesetzt, den Kapitalismus mit der islamischen Moral,

die die Grundlage gegenseitigen Vertrauens zwischen Unternehmern und Beschäf-

tigten bilden sollte, zu bändigen. Aus einer hegemonietheoretischen Perspektive

stand die »Gerechte Ordnung« für den Schwenk von einem engen wirtschaftspoli-

tischen Programm der Förderung von kleinen Industriellen zu einer »programma-

tischen Ökonomie«, die die Re-Artikulation von Produktionsweise und Lebenswei-

se unter neoliberalen Bedingungen vorbereitete. Wie sich diese Re-Artikulation in

den 1980er und 1990er Jahren entwickelte und sich auf die Beziehungen zwischen

den Unternehmern und den ArbeiterInnen auswirkte, habe ich imKapitel zur Klas-

senkampfthese auf der Grundlage der Forschungsliteratur zur »anatolischen Bour-

geoisie« andiskutiert. Ich werde das Thema in den nächsten Abschnitten wieder

aufnehmen und ausführen.

Einzuführen ist an dieser Stelle, dass die ANAP in den 1980er Jahren eine Form

des materiellen Kompromisses in den rapide anwachsenden suburbanen Vierteln

systematisierte, der der Entwicklung von Klassen eine besondere Dynamik verlieh,

die bis in die AKP-Periode weiterwirkte. Die ANAP erließ sogenannte Bauamnesti-

en für die illegalenWohnviertel (Gecekondu), die von den auf der Suche nach Arbeit

in die Städte strömenden BinnenmigrantInnen seit den 1950er Jahren selbsttätig

auf Grundstücken errichtet worden waren. Die Gecekondu waren zu einem inte-

gralen Bestandteil des importsubstituierenden Entwicklungswegs geworden. Die

Kommunen sparten Kosten für die Errichtung von Wohnmöglichkeiten und de-

ren infrastrukturelle Versorgung, die von den BinnenmigrantInnen in selbsttätiger

Arbeit übernommen wurden. Die Unternehmer konnten geringe Wohnkosten der

ArbeiterInnen bei den Löhnen einsparen, erhielten zugleich Zugriff auf informelle,

nicht organisierte Arbeitskräfte, die unter einem starken Existenzdruck standen.

Die Gecekondu blieben stark umkämpft, Vertreibungen und der Abriss mühsam

errichteter Wohnstätten stellten ihre BewohnerInnen immer wieder von neuem

vor Nöte. Nichtsdestotrotz wurden durch Bauamnestien viele bäuerliche Binnen-

migrantInnen sukzessive zu Grundstückseigentümern gemacht, von denen einige

durch spätere Gentrifizierungswellen in die Reihen der besitzenden Klassen auf-

stiegen. Ihre Grundstücke wurden infolge des anhaltenden Zustroms der Bevölke-

rung in die Städte teils enorm aufgewertet (Eğilmez 2010: 617ff.). Eine mit diesem

Vorgang assoziierte Form des materiellen Kompromisses – die insbesondere in

Gang gesetzt wurde, um im Vorfeld von Wahlen für Wählerstimmen zu werben –

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 163

bestand darin, die Gecekondu-Viertel schrittweise in die öffentliche Infrastruktur

– Wasser- und Stromversorgung, Straßenbau etc. – zu integrieren (Boratav 2003:

153; Eder 2010: 161f.). Dass 1950 noch drei Viertel der Bevölkerung in ländlichen

Gebieten lebte, 1980 diese Zahl auf 56 Prozent und 2010 auf 23 Prozent gesunken

war, vermittelt einen Eindruck, welches Gewicht diesem informellenMechanismus

zukam beziehungsweise in abgeschwächter Form bis in die AKP-Periode zugekom-

men ist (Saraçoğlu 2015: 769). Die Bauamnestien und die schrittweise Integration

trugen nach dem Putsch von 1980 auch dazu bei, dass sozialistische Initiativen

weniger Gehör bei den BewohnerInnen der Gecekondu-Viertel fanden.

Mit dem Putsch von 1980 rückte die Türkisch-Islamische Synthese ins ideolo-

gische Zentrum vor und löste schrittweise die Türkische Geschichtsthese, durch

die in den 1920er Jahren das Türkentum als Schmelztiegel bestimmt worden war,

als dominante Ideologie ab. Die Junta nahm den Islam in die offizielle Ideologie

als konsolidierendes Element auf (Adas 2003: 66f.).31 Wie sind vor diesem Hinter-

grund die fortbestehenden laizistischen Bekenntnisse des Militärs zu begreifen?

Die Junta versuchte, größtmögliche Zustimmung zum Putsch herzustellen, und

präsentierte sich als überparteilich, im allgemeinen Interesse handelnd. Sie appel-

lierte an alle Kräfte, sich nicht auf der Seite der Linken zu positionieren. Der Appell

war auch an das linkskemalistisch-sozialdemokratische und liberale Kleinbürger-

tum gerichtet. In deren Reihen fand er Anklang, da eine Erholung von der ökono-

mischen Krise, die in den späten 1970er Jahren Warenknappheit, Hyperinflation

und Schwarzmarktbildung hervorgebracht hatte, und ein Ende der bürgerkriegs-

ähnlichen Zustände in Aussicht gestellt wurden. Die Verhaftung einiger militanter

Faschisten nach dem Putsch verlieh dieser Aussicht Glaubwürdigkeit. Unterdes-

sen behielt die Junta einen affirmativen Bezug auf Atatürk und die kemalistischen

Prinzipien, denen sich erhebliche Teile der Bevölkerung verbunden fühlten. Wäh-

rend der sunnitische Religionsunterricht als Pflichtfach in den Schulen eingeführt

und die Türkisch-Islamische Synthese gefördert wurde, wurde zugleich die Popu-

larisierung des Atatürkismus verstärkt.32 Der Personenkult konnte bei oberfläch-

licher Betrachtung, zusammen mit dem laizistischen Bekenntnis des Militärs, den

Eindruck vermitteln, die längst unterhöhlte und weiter erodierende Laizität, auf

deren Konstitutionsmerkmale im Zusammenhang mit dem Aufbau der religiösen

Infrastruktur noch ausführlicher eingegangen wird, bestehe fort (Özdalga 2006:

559ff.). Auf der anderen Seite war sich die Junta bewusst, dass das primäre Motiv

31 Zu erwähnen sind die mit Koranversen gespickten Reden des Generalstabschefs Kenan Ev-

ren, der aus dem Figurenmeer des reaktionären Putschs nur aufgrund seiner Position, nicht

jedoch aufgrund irgendeiner besonderen Leistung herausragt (Mertcan 2012: 221).

32 Zwar nimmt die These, die Türken hätten dem Islam am besten gedient, schon 1955 Einzug

in Schulbücher, aber erst in den 1980er Jahren wird sie in Schulbüchernmassiv aufgebauscht

(Copeaux 2000: 61f.).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Hegemonie und Kulturkampf

des Putschs, die Arbeiterbewegung zu zerschlagen und die Kräfteverhältnisse zu-

gunsten der Bourgeoisie zu verschieben, die Integration der türkistischen und isla-

mistischen Kräfte erforderte (vgl. Taşkın 2001: 571). Ihnen war es bereits gelungen,

den Einfluss der Linken in den Arbeitervierteln zu begrenzen, und sie vermoch-

ten es auch, in diesen Vierteln Zustimmung zum Putsch zu organisieren (Balaban

2013: 46).33 Die Intellektuellen der Türkisch-Islamischen Synthese kämpften auf

der Seite des Militärs gegen die kurdische Bewegung und die Arbeiterbewegung.

Sie konnten ihre Vorstellungen von Bildungsreformen und einer kulturellen Re-

stauration ins Zentrum rücken. Der Putsch ist daher auf der politischen Ebene

als Ausdruck einer Allianz zwischen rechts-kemalistischen, türkistischen und isla-

mistischen Kräften zu bewerten, die sich schon beim 1971er Eingriff des Militärs

angekündigt hatte.

5.4.1 Islamismus und Nationalismus

Die ideologische Artikulation der islamistischen Bewegung verlief nach dem

Putsch in Abhängigkeit zum Verlauf des Krieges mit der PKK (Arbeiterpartei

Kurdistans), die ab 1984 einen kurdisch-nationalen Befreiungskampf auf der

Grundlage sozialistischer Auffassungen einleitete. Nachdem das islamistische

Element zunächst ein Übergewicht erhielt, rückte mit der Verschärfung des

Krieges in den 1990ern der Türkismus in den Vordergrund. Dass Islam und tür-

kische Nation zusammengehören, gehörte in den 1990ern zum Mantra führender

Islamisten. Ahmet Davutoğlu, der später zum Chefideologen der türkischen Au-

ßenpolitik unter den AKP-Regierungen wurde, versicherte in Auseinandersetzung

mit der rechts-kemalistischen Bewegung, die den nationalistischen Charakter der

Islamisten anzweifelte und sie so zu schwächen versuchte, dass Islam und Nation

organisch miteinander verbunden seien, dass das Militär die Religion gerade in

Kriegszeiten benötige, da der Soldat mit Gebeten in den Krieg geschickt werde

(Bora 1998: 132). Den Islam als Vehikel anzusehen, mit dem die Ordnung, die

Stabilität und eine harmonische Gesellschaft zementiert werden sollen, bildete

auch die Leitidee von Fethullah Gülen, der zu den Gründern der Vereine zur Be-

kämpfung des Kommunismus gehört und den 1980er Putsch euphorisch begrüßt

hatte.34

33 Balaban bezeichnet den 1980er Putsch vor dem Hintergrund dieses Wirkens als Putsch der

Faubourgeoisie, die er als Klassenbasis des politischen Islam bestimmt, wie in Kapitel 3.4.4

diskutiert.

34 In der Tradition des Sufismus sich verortend gilt Said Nursi als Begründer der Nurcu Be-

wegung, zu der der Gülenismus gehört. Während Nursi noch zwischen negativem (türkis-

tischen, republikanischen) und positivem (islamistischen) Nationalismus unterschied, ver-

schob sich diese Wertung bei Fethullah Gülen zugunsten der Unterstützung des türkischen

Konservatismus. Der türkische Muslim ist im Gülenismus ein besonders reiner Muslim, der

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 165

In der Diskussion zur Säkularisierungsthese wurde auf der Grundlage von

Tuğals Studie erörtert, dass sich in den 1970ern eine islamistische Kritik am

Nationalismus entwickelt hatte. Diese Kritik rückte desto stärker in den Hin-

tergrund, je weiter die Wohlfahrtspartei ins politische Zentrum vorrückte, ein

Prozess, der sich in den Beobachtungen Tuğals im Sultanbeyli der frühen 2000er

anhand der AKP fortgetragen hat. Obgleich der islamistische Internationalismus

mit Schlagwörtern wie »Panislamismus« und »Islamische Nation« zum Vokabular

der Wohlfahrtspartei (RP) gehörte, blieb diese immer türkeizentriert. Die Türkei

wurde imaginiert als einzige potentielle Option der Einheit aller Muslime. Der

Internationalismus blieb gefangen in einer politischen Utopie, die die Türkei als

aufstrebende Großmacht imaginierte. Der Pan-Islamismus, der sich auf eine

transethnische Identität gründet und jeglichen Bezug auf ethnische Identitäten

zurückweist, erlangte in der Türkei keine Beständigkeit. Alle relevanten Bewegun-

gen, die über den Islam mobilisierten, wiesen einen nationalistischen Charakter

auf. Auch daran zeigt sich, dass der türkische Islamismus in ein Hegemonie-

projekt einzubetten ist, dessen ökonomische Basis im Nationalstaat Türkei liegt.

Die politische Trägerin des Projekts beherrscht die strategische Ausrichtung des

Islamismus, sie ist in der Lage, den transethnischen Moment der Religion zu

kontrollieren.

Doch gibt die Beziehung des türkischen Islamismus zum Nationalstaat An-

lass, die These zu diskutieren, dass Islamismus als ein post-nationales Phänomen

zu begreifen sei (Gülalp 1997). Wird Islamismus als post-nationales Phänomen be-

griffen, entsteht die sonderbare Diagnose, Bewegungen, die sich maßgeblich auf

die Religion berufen und deren Wirken auf die Verbreitung religiöser Praktiken

und Weltauffassungen zielt, zu attestieren, dass sie »eigentlich« nicht religiös sei-

en. Die Diagnose resultiert aus der Auffassung, Nationalismus könne sich einzig

auf ethnischer Grundlage bilden. Nationalismus als besondere Ideologie zeichnet

sich jedoch nicht dadurch aus, dass er sich (ausschließlich) auf Ethnizität grün-

det, sondern durch die Berufung auf ein Volk oder eine Nation, deren Interessen

von politischen Akteuren zu verfolgen sind. Die Berufung auf das Authentische,

das Immer-Schon-Vorhandene, das keiner besonderen Begründung bedarf, weil

es ganz einfach da ist, und die Sakralisierung nationaler Interessen bilden den

ideologischen Grundstoff des Nationalismus, der die Einzigartigkeit und Überle-

genheit einer Nation behauptet (vgl. Anderson 1993). Die Konstruktion einer natio-

nalen Identität legt das Fundament für den Nationalismus und für die Formulie-

türkische Staat steht über allem. Die nationalistische und obrigkeitshörigeWeltanschauung

kommt im missionarischen Eifer und den obersten Prinzipien, dem Staat dienen, Disziplin

und Gehorsam – zusammengefasst in der Chiffre »hizmet«, die wörtlich nur »dienen«, im ge-

gebenen Kontext »dem Islam dienen« bedeutet – zum Ausdruck (Bora 1998: 132ff.; Özdalga

2006: 559ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Hegemonie und Kulturkampf

rung nationaler Interessen, die die Interessen von einzelnen Mitgliedern, Klassen

oder Gruppen übersteigen. Eine nationale Identität basiert auf der Zuschreibung

von bestimmten konstanten und harmonisierenden Eigenschaften an eine Bevöl-

kerung, die Nation oder Volk genannt wird und der ein Besitzanspruch auf ein

bestimmtes Territorium zugesprochen wird (Saraçoğlu 2011). Auf einer konkrete-

ren Bestimmungsebene setzt sich eine nationale Identität aus einer Kombination

verschiedener, realer und/oder imaginierter kultureller Elemente zusammen. Isla-

mistische Bewegungen unterscheiden sich von ethnizistischen Bewegungen nicht

dadurch, dass sie nicht nationalistisch sind oder sein können, sondern durch die

ideologischen Parameter und kulturellen Merkmale, die sie zur Definition der na-

tionalen Identität heranziehen. Sie stellen die Religion als vereinigendes Element

in den Mittelpunkt ihrer Definition und nicht die Ethnizität. Nationalismus kann

daher als Form begriffen werden, die mit kulturellen Elementen – maßgeblich re-

ligiöse und ethnische in der Türkisch-Islamischen Synthese – ihren Inhalt erhält.

Der konstruierte Charakter bedingt, dass die Anordnung verändert, Elemente hin-

zugefügt und entfernt werden können.35

5.4.2 Die 1997er Intervention

Nachdem sich Mitte 1996 eine konservative Koalitionsregierung unter der Führung

der islamistischen Wohlfahrtspartei (RP) gebildet hatte, lösten die Islamisten eine

Krise innerhalb des bürgerlichen Machtblocks aus. Das Militär ergriff am 28. Fe-

bruar 1997 über den Nationalen Sicherheitsrat mit Unterstützung verschiedener

oppositioneller Parteien und Verbände Maßnahmen, die das Ende der von der RP

angeführten Koalitionsregierung bereiteten. Zum erstenMal in der Beziehungsge-

schichte des Militärs mit dem politischen Islam schlug das Pendel für eine länger

anhaltende Periode zuungunsten des Letzteren aus. Ein weiteres Mal stellt sich die

Frage nach den Gründen für die militärische Intervention.

Als zentrales Motiv für den Eingriff tritt die Zerschlagung von Kapitalgrup-

pen – der sogenannten AnatolischenHoldings – hervor, die inMÜSİADorganisiert

waren. Die Holdings hatten sichWettbewerbsvorteile bei der Kapitalakkumulation

durch illegale Methoden erworben, indem sie Devisen im Ausland eingesammelt,

35 Hastings (1997) sieht Nationalismus aus der Religion hervorgehen und verweist auf zentrale

Elemente der Religion, die sich imNationalismuswiederfindenwie Entstehungs- und Bedro-

hungsmythen, die Herstellung von Einheit quer zu Klassenspaltungen und die Vorstellung

von einemauserwählten Volk. Dass sich an verschiedenenOrten verschiedene kirchliche Tra-

ditionen entwickelten, verweist darauf, dass die Religion ähnlich wie der Nationalismus der

Vereinheitlichung eines bestimmtenRaumsnach innendurchAbgrenzungnach außendien-

te, und dass die Religion erst in Bezug zu realen Akteuren Bestandteil einer wirklichen Be-

wegung wird (vgl. Bora 1998: 97ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 167

in die Türkei geschmuggelt und auf diese Weise einen schnell wachsenden Kapi-

talstock gebildet hatten, den sie insbesondere durch Produktwerbung mit islami-

schenMotiven verwerteten. Sie entwickelten sich zu potentiellen Konkurrenten der

in TÜSİAD organisierten großen Unternehmen, als sich ihre Chancen, bei öffent-

lichen Ausschreibungen von Großprojekten an Filetstücke zu gelangen, durch ih-

re Nähe zur Wohlfahrtspartei erhöhten (Doğan 2009a: 294ff.; Öztürk 2015). Neben

dieser entstehenden Konkurrenz sorgte das von derWohlfahrtspartei offensiv pro-

pagierte Projekt, die Türkei zur führenden Kraft sogenannter islamischer Länder

zu machen, trotz geringer Aussicht auf Umsetzung für Verunsicherung auf allen

Ebenen und spaltete sogar das islamistische Lager. Das Projekt stellte die Einglie-

derung in die Europäische Union (EU) infrage,mit der Anfang 1996 die Zollunion in

Kraft getreten war. Die Eingliederung wurde von den großen Unternehmen betrie-

ben, von vielen kleineren Unternehmen, die die Wohlfahrtspartei unterstützten,

jedoch abgelehnt, da sie sich dem Konkurrenzdruck aus der EU nicht gewachsen

sahen. Neben diesen politisch artikulierten ökonomischen Friktionen ist umstrit-

ten, welcher tatsächliche Stellenwert der von militanten islamistischen Gruppen in

den 1990ern ausgehenden Gewalt gegen vorwiegend links-kemalistische und alevi-

tische Gruppen sowie dem wachsenden Konformitätsdruck auf »nicht-islamische«

Lebenspraktiken – durch Gendersegregation, Alkoholverbote, Angriffe auf »west-

lich gekleidete« Frauen und auf republikanische Symbole – beizumessen ist.36 Die-

ses Motiv tritt nach meiner Einschätzung nur in Kombination mit den beiden ers-

ten als ein tragendes auf. Es wurde vomMilitär und demUnternehmerverband TÜ-

SİAD, der die militärische Interventionmaßgeblich unterstützte, aber zumHaupt-

motiv erkoren, da es die Mobilisierung gesellschaftlicher Unterstützung für die

Intervention ermöglichte. Obwohl die Wohlfahrtspartei darauf bedacht war, keine

offene islamistische Agenda zu propagieren, hielten sich etliche prominente Partei-

mitglieder bei öffentlichen Auftritten nicht an diese Richtlinie. Erbakan selbst setz-

te Zeichen, indem erOrdensführer und andere Islamisten imMinisterpräsidenten-

amt empfing, während seine Partei versuchte, non-konforme Richter durch par-

teinahes Personal zu ersetzen, um dadurch den legalen Handlungsspielraum für

die Islamisierung auszuweiten (White 2008: 367f.). Gleichzeitig förderte die Wohl-

fahrtspartei massiv die theologischen Schulen und die Korankurse, die nach dem

Putsch von 1980 einst vomMilitär gefördert worden waren und in der Zwischenzeit

das Mobilisierungspotential der islamistischen Partei stark erweitert hatten. Die

Artikulation der islamischen Bildungsinstitutionen mit den Friktionen innerhalb

36 Anfang der 1990er Jahre wurden zahlreiche linke, alevitische und kemalistische Intellektuel-

le von islamistischen Gruppen, die entweder mit der Wohlfahrtspartei in Verbindung stan-

den oder als para-militärische Gruppen im Zuge der Bekämpfung der kurdischen Bewegung

eingesetzt wurden, angegriffen und ermordet (Saraçoğlu 2015: 813ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Hegemonie und Kulturkampf

des Machtblocks ließ sie nun zu einer Bedrohung der Dominanz der Großunter-

nehmen beziehungsweise des von ihnen eingeschlagenen Entwicklungswegs der

EU-Integration werden.

Vor diesem Hintergrund setzte sich im Militär ein in der Forschungsliteratur

nach wie vor nicht eindeutig bestimmter Flügel durch, der rechts-kemalistische

und türkistische Erkennungszeichen aufwies, um die mit 21,4 Prozent der Stim-

men aus den Wahlen von 1995 als stärkste Kraft hervorgegangene Wohlfahrtspar-

tei, die eine Koalitionsregierung anführte, in Schranken zu verweisen. Am 28. Fe-

bruar 1997 beschloss der von Generälen dominierte Nationale Sicherheitsrat ein

Memorandum, in dem von der Regierung die Ergreifung von Maßnahmen gefor-

dert wurde, die die soziale Basis der Wohlfahrtspartei schwächen sollten, darunter

die Schließung der Mittelstufen der theologischen Schulen, die staatliche Kontrol-

le der islamischen Gemeinschaften und der Korankurse und die Durchsetzung des

Kopftuchverbots an Universitäten. Mitte 1997 fiel schließlich unter dem Druck des

Nationalen Sicherheitsrats die von derWohlfahrtspartei angeführte Regierungsko-

alition auseinander. Ein Jahr später verbot das Verfassungsgericht die Wohlfahrts-

partei wegen Verstoßes gegen das laizistische Prinzip. Politische Betätigungsver-

bote und Haftstrafen gegen islamistische Politiker wurden verhängt, die theologi-

schen Schulen wurden entwertet, ein allgemeines Kopftuchverbot an Universitäten

verhängt (Dufner 1998).

Das Militär griff in dieser Situation auf den kemalistischen Laizismus als nach

wie vor wirksame Ideologie zu, die es als unerschütterlich lancierte. Im dialogi-

schen Widerspruch zu dieser Propaganda entwickelte sich eine neo-kemalistische

Reaktion, die den Kemalismus als längst unterhöhlt in der Defensive sah. In den

von der Wohlfahrtspartei regierten Kommunen, darunter auch die Metropolen Is-

tanbul und Ankara, hatten religiös begründete Eingriffe in das öffentliche Leben

wie Alkoholverbote, die Verbreitung religiöser Symbole in der Öffentlichkeit und

der offensive, auf Eroberung ausgerichtete islamistische Diskurs die Einschrän-

kungen säkularer Freiheiten stetig breiter werden lassen. Ein konservativ-islami-

scher Konformitätsdruck hatte sich in öffentlichen und privaten Räumen entfalten

können (Cengiz 2013: 280, 349; Doğan 2007: 210; Toprak u.a. 2009; Tuğal 2009: 106).

Der Neo-Kemalismus teilte vor diesem Hintergrund das politische Feld in zwei

antagonistische Lager: Laizisten gegen Anti-Laizisten, Republikaner gegen Feinde

der Republik, Fortschrittliche gegen Reaktionäre, Nationalisten gegen Separatis-

ten und Kollaborateure des Imperialismus. Der Neo-Kemalismus weist auffallen-

de Strukturgleichheiten zur Türkisch-Islamischen Synthese auf: Die Überzeugung,

Opfer einer imperialistischen Verschwörung zu sein, die das Land wie schon nach

dem Ersten Weltkrieg von innen – mithilfe von Islamisten und Kurden – spal-

ten wolle; ein starker Rückbezug auf eine glorreiche Vergangenheit (symbolisiert

im Nationalen Unabhängigkeitskrieg und Atatürks Lebenszeit); Sehnsucht nach

einer starken Führung; die Einheit von Staat und Volk (vgl. Erdoğan 2001b). Be-

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 169

dingt durch die Schwächung der Linken und der Arbeiterbewegung wurde nach

1997 die Teilung des politischen Feldes in zwei rechte Hegemonieprojekte des Bür-

gertums – ein islamistisch-türkistisches und ein kemalistisch-türkistisches – mit

der kurdischen Bewegung als gemeinsame Feindin prägend. Der Sog dieser Lager

auf andere Strömungen, verstärkt durch dieWirkkraft der politischen Repräsenta-

tions- und Machtverteilungsmechanismen, prägte die politische Konstellation der

beginnenden 2000er.

5.5 Zwischenresümee

Die Darlegung der Entwicklungsgeschichte und Konstitutionsmerkmale der isla-

mistischen Bewegung begann in Anlehnung an den Leiter der Stiftungsbehördemit

der Benennung eines Forschungsprogramms, das die Verbindung von Gewinnstre-

ben und Investitionsgeistmit kultureller Restauration und einem paternalistischen

Armutsregime unter der intellektuellen Führung von theologisch ausgebildetem

Personal ergründen wollte. Auf dem Wege der Rekonstruktion der Beziehungsge-

schichte der islamistischen Bewegung zu den besitzenden Klassen aus einer he-

gemonietheoretischen Perspektive konnte eine erhebliche Teilstrecke zurückgelegt

werden. Vier Stationen der Beziehungsgeschichte wurden ausgemacht. Sie verlief

von der Ablösung über die Wiederanbindung und die Verselbständigung bis zum

ideologischen Vorrücken ins politische Zentrum.

Bis in die 1950er Jahre war die islamistische eine nachgeordnete Bewegung

des Großgrundbesitzes und der Handelsbourgeoisie, deren gesellschaftliches Ge-

wicht danach stark abgenommen hat. Zeitgleich re-formierte sich der Islamismus

als Bewegung des Kleinbürgertums, die von kleinen Händlern, Handwerkern und

Grundbesitzern getragenwurde und ein »zivilgesellschaftliches«Netz aufbaute. Al-

len wirtschaftspolitischen Differenzen zum Trotz ließ der Antikommunismus den

sich in den 1960er Jahren mit der kleinen Bourgeoisie verbindenden Islamismus

zu einem subalternen Partner der aufsteigenden Industriebourgeoisie werden, die

rasch monopolistische Strukturen aufbaute. In den 1960er und 1970ern stellte die

Bewegung ihr Mobilisierungspotential gegen die Linke und die Sozialdemokratie,

die generell als kommunistisch (miss-)begriffen wurde, auch durch die Formierung

militanter Kräfte unter Beweis. Mit dem 1980er Putsch ebnete das Militär auf Zu-

ruf aus der Bourgeoisie dem türkisch-islamischen Hegemonieprojekt den Weg ins

ideologische Zentrum. Fünfzehn Jahre bevor 1996 mit der Wohlfahrtspartei zum

ersten Mal eine islamistische Partei eine nationale Regierung anführte, und mehr

als zwanzig Jahre bevor die AKP das politische Zentrum besetzte,wurden unter den

ANAP-Regierungen eine neo-osmanische Vision entwickelt und die Türkisch-Isla-

mische Synthese propagiert. Die Verbindung zur arbeitsintensiven kleinindustriel-

len Produktion beziehungsweisemassenhaftenmanufakturellen Auftragsfertigung

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Hegemonie und Kulturkampf

begleitete den rapiden Aufstieg des Islamismus nach 1980. Die der kleinen Bour-

geoisie und dem Kleinbürgertum angehörenden Islamisten stiegen schrittweise in

die Industriebourgeoisie auf. In den Produktions- undWohnstätten der expandie-

renden Städte entstand die Basis für die Hegemonie über die Arbeiterschaft, die

mit einem neoliberalen Schulden- und Armutsregime der AKP-Periode verknüpft

wurde, um die es im letzten Abschnitt der Entwicklungsgeschichte gehen wird, die

durch die Besetzung des politischen Zentrums gekennzeichnet ist.

5.6 Schrittweise Monopolisierung der Staatsapparate –
Die AKP-Periode

Die fünfte Station der Entwicklungsgeschichte der islamistischen Bewegung, die

die Gegenwart kennzeichnet, ist die derMonopolisierung der Staatsapparate durch

die Träger des islamistischen Hegemonieprojekts. Mit der AKP ist die islamisti-

sche Bewegung sukzessive zur dominanten politischen Kraft im Machtblock auf-

gestiegen, die zwischen den bürgerlichen Klassen moderiert. Seit den Wahlen von

2002 stellte sie, wie in der Diskussion der Kulturkampfthese bereits angeführt (vgl.

S. 43f.), schrittweise Kontrolle über die staatlichen Institutionen her. Die politische

Form, die diese Kontrolle angenommen hat, ist das Präsidialsystem, das exekuti-

ve und legislative Kompetenzen mit einer ausgeprägten Kontrolle über die Justiz

beim Präsidenten bündelt. Gesellschaftlich verankert ist diese politische Form in

der Regulierung der Klassenverhältnisse auf der Grundlage des neoliberalen Akku-

mulationsregimes.

Im Folgenden diskutiere ich zuerst die Re-Formierung des Machtblocks unter

der AKP und die wirtschaftspolitischen Entwicklungen, die diese Re-Formierung

ermöglicht haben. Hiervon leite ich über zur Frage der sozio-politischen Block-

bildung in der AKP-Periode und thematisiere die Lage der ArbeiterInnen im Ver-

hältnis zum islamistischen Hegemonieprojekt. Damit greife ich Führungsmecha-

nismen und materielle Integrationsformen des Projekts auf, zu denen auch die

Verteilung von Armenhilfe gehört, die in der Rede des Leiters der Stiftungsbehör-

de Yusuf Beyazıt zu Beginn dieses Kapitels als türkisch-islamische Stiftungspraxis

thematisiert wurde. Ich werde argumentieren, dass die Etablierung eines neolibe-

ralen Schulden- und Armutsregimes erheblich zur Breitenwirkung des islamisti-

schen Hegemonieprojekts beiträgt. Im Anschluss erfolgt, gestützt durch empiri-

sche Beobachtungen aus meiner Feldstudie, eine Beschreibung des Kulturkampfs,

durch den sich das islamistische Hegemonieprojekt in der AKP-Periode gegenüber

konkurrierenden Hegemonieprojekten behauptete.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 171

5.6.1 Re-Formierung des Machtblocks

Der Gründung der AKP ging die ökonomische Krise von 2000/2001 voraus, die

den Kulminationspunkt einer Reihe von Krisen in den 1990er Jahren bildete, die

durch die Liberalisierung der Finanzmärkte ausgelöst worden waren. Die Türkei

hatte sich nach 1989 im Vollzug des Strukturanpassungsprogramms des IWF zu

einem attraktiven und zugleich krisenhaften Anlagemarkt für internationales Fi-

nanzkapital entwickelt (Yeldan 2007: 7). Die Attraktion von Finanzkapital vertiefte

das chronische Leistungsbilanzdefizit, dessen strukturelle Ursache in der Unterle-

genheit der Produktionsstruktur in puncto Produktivität und technologischer Ent-

wicklung gegenüber den kapitalistischen Zentren lag. Von der Liberalisierung der

Finanzmärkte profitierten ausländische Investoren ebenso wie die großen inländi-

schen Konzerne über Finanzgeschäfte sowie durch Arbitrage-Gewinne, die durch

die Ausnutzung von Preis- und Zinsunterschieden zwischen Ländern zustande ka-

men (Boratav 2003: 198). Die Lohnabhängigen litten dagegen unter den hohen In-

flationsraten, die zwischen 1993 und 2002 im Durchschnitt bei 70 Prozent lagen,

und den Devaluationen, die ihre Einkommen und Ersparnisse ruckartig abwerte-

ten (Saraçoğlu/Yeşilbağ 2015: 898).

Bei den Ende 2002 abgehaltenen Wahlen wurde die von der links-kemalisti-

schen DSP, der konservativen ANAP und der türkistischen MHP gebildete Koaliti-

onsregierung, die unter der Aufsicht des IWF einweiteres Strukturanpassungspro-

gramm umsetzte, von den WählerInnen abgestraft. Die Koalitionsparteien schei-

terten an der Zehn-Prozent-Sperrklausel ebenso wie die konservative DYP, die zu

den tragenden Parteien des neoliberalen Akkumulationsregimes gehört hatte. Die

DSP rutschte von 22,2 auf 1,2 %, die ANAP von 13,2 auf 5,1 %, die DYP von 12 auf

9,5 % und die MHP von 18 auf 8,4 % ab. Die Krise beschleunigte die Absorption der

konservativen Parteien in die islamistische Partei, die zu diesem Zeitpunkt selbst

eine Re-Formierung durchlief. Noch vor den Wahlen hatten sich Abgeordnete der

DYP und der ANAP der AKP angeschlossen, die eine parlamentarische Fraktion aus

Abgeordneten gebildet hatte, die die islamistische FP (Tugendpartei) verlassen hat-

ten. Eine Gruppe von »Erneuerern« hatte sich von der Führung durch Necmettin

Erbakan losgesagt, der die FP nur noch durch Mittelspersonen leiten konnte, da

er selbst einem politischen Betätigungsverbot unterlag. Zum ersten Mal existier-

ten zwei Parteien der Milli Görüş Bewegung. Mit Recep Tayyip Erdoğan wechselte

ein großer Teil der Bewegung in die AKP und brachte die über Jahrzehnte akku-

mulierten Organisierungs- und Mobilisierungsressourcen, das in den Kommunen

erworbene Regierungswissen und ein soziales Netzwerk mit, wodurch die Partei

von Anfang an auf einem breiten Sockel stand.

Der erste Wahlerfolg von 2002 mit 34,3 Prozent ermöglichte die Bildung ei-

ner Regierung, ohne Koalitionen eingehen zu müssen. Seitdem ist die AKP aus

jeder Wahl als stärkste Partei hervorgegangen. Es ist einmalig in der Geschich-

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Hegemonie und Kulturkampf

te der Türkei, dass eine mit Wahlen an die Regierung gekommene Partei sich so

lange behaupten konnte. Mit Ausnahme der Parlamentswahl vom Juni 2015, die

unter Bedingungen eines erneut eskalierten Bürgerkriegs mit der PKK sowie Bom-

benanschlägen auf Friedenskundgebungen wiederholt wurde, konnte sie aufgrund

des türkischen Wahlrechts parlamentarische Mehrheiten bilden, auch wenn sie

weniger Stimmen erhalten hatte als die Oppositionsparteien zusammen. Hervor-

zuheben ist, dass nach dem Juni 2015 Wahlen nicht mehr unter fairen und glei-

chen Bedingungen für alle Parteien stattgefunden haben. Zudem hat die AKP nach

2016 wegen angeblicher Unterstützung der PKK alle Bürgermeister der von der

kurdischen Partei DBP (Demokratische Partei der Regionen) regierten Kommu-

nen zusammenmit einigen Parlamentsabgeordneten ihrer kurdisch-linksliberalen

Schwesterpartei HDP (Demokratische Partei der Völker) absetzen beziehungswei-

se verhaften lassen. Indem sie an deren Stelle an die Zentralregierung gebundene

Verwalter ernannte, hat die AKP die Kontrolle über die Staatsapparate auf die kom-

munale Ebene ausgeweitet.37

In den ersten Jahren stand die AKP vor der Aufgabe, die schwelenden Krisendy-

namiken des Landes in den Griff zu bekommen. Hierfür musste die Zustimmung

der von der neoliberalen Umwälzung und den ruckartigen Krisen am stärksten be-

troffenen Arbeiter- und Bauernschaft und des Kleinbürgertums wiedererlangt, der

seit Jahrzehnten bestehende Konflikt zwischen den Kapitalfraktionen moderiert

und die vom Staat entfremdete kurdische Bevölkerung – verstärkt durch die in

den 1990er Jahren geführten Militärkampagnen gegen die PKK – zurückgewonnen

werden. Zugleich musste Vertrauen zu den internationalen Bündnispartnern auf-

gebaut und Bedenken zerstreut werden, die Partei könnte eine islamistische und

anti-westliche Agenda verfolgen und die fünf Jahre zuvor von derWohlfahrtspartei

provozierte Krise desMachtblocks erneut auslösen. In der Auseinandersetzungmit

der Kulturkampfthese wurde schon ausgeführt, dass die Partei diese Herausforde-

rungen im Rahmen der Forcierung der EU-Beitrittsgespräche bewältigte. Die Ein-

haltung und Umsetzung des mit dem IWF nach der Krise 2000/2001 vereinbarten

Reformprogramms sicherte der Partei weitere Unterstützung. Der AKP gelang die

37 Obgleich ebenso einige Bürgermeister CHP-regierter Kommunen wegen angeblicher Kor-

ruption abgesetzt wurden, erhielt die AKP für dieses Vorgehen gegen die HDP bzw. die DBP

die Unterstützung der CHP, die auch die im Verbund mit islamistischen Milizen ausgeführ-

tenmilitärischenOperationen des türkischenMilitärs in Syrien gegen das Autonomieprojekt

Rojavamittrug. Die Verschärfung der Repression und diemilitärische Intervention basierten

auf einem breiten Konsens, in den auch die MHP eingeschlossen war. Die Repression gegen

die kurdische Bewegung und der Krieg in Syrien bildeten vielmehr die Basis für eine Annähe-

rung zwischen islamistischen und rechts-kemalistischen Kräften nach 2016. In diesem Zuge

wurden auch die wegen angeblicher Putschplanung vor Gericht gestellten Offiziere und Zi-

vilisten rehabilitiert (Ergenekon- und Balyoz-Verfahren, siehe S. 44).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 173

Einbindung von liberalen Intellektuellen, die die Vertiefung des neoliberalen Ak-

kumulationsregimes und die Herstellung exekutiver Kontrolle über die Justiz und

andere Behörden zur Bekämpfung des Kemalismus als Demokratisierung interpre-

tierten, während das Gegenteil geschah. Das im Polizei-, Justiz- und Militärappa-

rat organisierte Netzwerk der Gülen Gemeinschaft, das sich der AKP angeschlos-

sen hatte, verlieh ihr eine starke Operationsbasis in den staatlichen Institutionen.

Mit ihrer Hilfe intensivierte sie nach der 2007 gewonnenen Präsidentschaftswahl

den Machtkampf gegen oppositionelle Akteure im Staat, die sich sukzessive der

CHP angenähert hatten (Saraçoğlu/Yeşilbağ 2015: 928ff.).38 Die AKP etablierte sich

in der Folge als Attraktivitätszentrum der türkischen Rechten und verhinderte ein

Auseinandersplittern des rechten Lagers wie in den 1990er Jahren. Während die

zweite, nach dem Verbot der FP im Jahr 2001 ebenfalls neu gegründete islamis-

tische SP (Saadet Partisi – Partei der Glückseligkeit) sowie konservative Parteien

nur noch am Rande der Bedeutungslosigkeit fortexistierten, absorbierte die AKP

alternative islamistische Formierungen wie die HAS (»Halkın Sesi Partisi« – Par-

tei der Volksstimme). Sie kooptierte Personal aus der MHP, die als einzige Partei

des rechten Lagers neben ihr bestehen blieb, sich der AKP allerdings sukzessive

annäherte und nach 2015 eine informelle Koalition mit ihr einging.

Die ökonomische Grundlage für den Zusammenhalt des rechten Lagers bildete

die Kontrolle, die die AKP über die staatlich vermittelten Verteilungsmechanis-

men des gesellschaftlichen Mehrwerts herstellen konnte. Voraussetzung war das

vom IWF angeleitete Privatisierungs- und Kommodifizierungspaket, das nach der

2000er Krise installiert worden war. Durch die Erschließung neuer Akkumulati-

onsfelder und vertiefte Finanzialisierung rückte der seit Jahrzehnten bestehende

Konflikt zwischen den Kapitalfraktionen, auf dessen Grundlage sich der politische

Islam gebildet hatte, in den Hintergrund (vgl. Babacan 2014a). Die systematisch

vorangetriebene Privatisierung und die schrittweise Aufhebung von Investitions-

hemmnissen stellten ein günstiges Investitionsumfeld für in- und ausländisches

Kapital her.39 Ein Blick auf den Verkauf staatlicher Unternehmen und Infrastruk-

38 Die Gülen Gemeinschaft kann als ein hierarchisch organisiertes soziales Netzwerk bezeich-

net werden, das nach 1980 eine religiös artikulierte »zivilgesellschaftliche« Struktur mit ei-

nemassoziierten kapitalistischen Firmennetz aufgebaut hatte und dessen Besonderheit dar-

in bestand, eine systematische Infiltrierung der Bürokratie über 30 Jahre betrieben zu haben.

Da die Gemeinschaft jedoch über keine eigenständige politische Organisation verfügte, bil-

dete sie über die Zeit informelle Koalitionenmit verschiedenen politischen Parteien. Auf die

Rolle der Gemeinschaften wird in Kapitel 6.6 näher eingegangen.

39 Unter der AKP ist die Türkei noch stärker als zuvor für internationale Investoren geöffnet wor-

den. Ein Indikator, der die Internationalisierung anzeigt, ist die Anzahl ausländischer Unter-

nehmen, die in der Türkei einen Firmensitz angemeldet haben. Sie stieg von 15.000 im Jahr

2006 auf 53.000 im Jahr 2016. Knapp die Hälfte dieser Unternehmen stammte aus der EU

und den USA, davon allein 6.876 aus Deutschland (UDY 2016).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Hegemonie und Kulturkampf

turen zeigt die Besonderheit der AKP-Periode auf: 86 Prozent aller Privatisierungs-

erlöse in der Geschichte der Türkei wurden in den ersten zehn Jahren ihrer Regie-

rungszeit erzielt (Saraçoğlu/Yeşilbağ 2015: 876).

Mit der offensiven Fortführung des neoliberalen Akkumulationsregimes wurde

die Entwicklungsdynamik dermit der islamistischen Bewegung assoziierten Bour-

geoisie, für die die Neoliberalisierung nach 1980 die Basis ihrer Entwicklung gebil-

det hatte, weiter angetrieben (vgl. Kap. 3.4.1). Während diese Bourgeoisie vor 2002

an kleineren Privatisierungsmaßnahmen öffentlicher Güter und Dienstleistungen

zumeist auf kommunaler Ebene beteiligt war, erhielt sie unter der AKP die Chance,

einen Entwicklungssprung zu machen (Doğan 2011: 73; Sönmez, M. 2009: 180ff.).

Sie erhielt auf Anweisung der Regierung günstige Kredite von den verbliebenen

staatlichen Banken (Ertuğrul 2009), profitierte ebenso von den relativ günstigen in-

ternationalen Krediten und der Geldpolitik in den kapitalistischen Zentren, die ins-

besondere nach der globalenWirtschaftskrise von 2008 eine Liquiditätsschwemme

entfesselte.40 Der Verkauf von öffentlichem Land, der von der zentralen staatlichen

Behörde TOKİ gelenkte Bau von Wohnsiedlungen und die Privatisierung öffentli-

cher Infrastrukturen ermöglichten der Regierung steuernde Eingriffe in die Ka-

pitalakkumulation zugunsten bestimmter Firmen. Über Ausschreibungsverfahren

und Veränderungen im Baurecht konnten mit der AKP assoziierte Firmen bevor-

zugt werden (Balaban 2011; Gülhan 2011). Bei großen Infrastrukturprojekten wie

Flughäfen, Brücken, Häfen, Atomkraftwerken und Autobahnen, die die AKP inten-

siv als Wahrzeichen vermeintlich wieder errungener osmanischer Größe bewarb,

befreite sie die protegierten Unternehmer von Risiken. Sie garantierte langfristi-

ge Miet- und Abnahmepreise für die zu erbringenden Dienstleistungen (Sönmez

2013). Die AKP erzwang in besonderen Bereichen der Kapitalakkumulation durch

Einschüchterung undKriminalisierung denEigentümerwechsel zugunsten dermit

ihr assoziierten Bourgeoisie, so bei oppositionellenMedienkonzernen,wodurch sie

auch stärkere Medienkontrolle erreichte (Eres/Yüksel 2018; Sözeri 2015).

Unternehmen, die einst in Opposition zur Dominanz der in TÜSİAD organi-

sierten großen Bourgeoisie standen und sichmit dem politischen Islam verbunden

hatten, konnten so unter der politischen Protektion der AKP enorm wachsen. Öz-

türk spricht in diesem Zusammenhang von einem »konservativen Großkapital«,

das organische Beziehungen zur AKP unterhält. So waren etwa zehn Mitglieder

von MÜSİAD gleichzeitig Gründungsmitglieder der AKP, zwanzig Mitglieder zo-

gen bei den Parlamentswahlen 2002 als Abgeordnete der AKP ins Parlament ein.41

40 Die Gesamtsumme ausländischen Kapitals, das zwischen 2003 und 2018 in der Türkei inves-

tiert wurde, betrug in etwa 600 Mrd. $, während im wesentlich längeren Zeitraum zwischen

1980 und 2002 »nur« 35 Mrd. $ an ausländischem Kapital in die Türkei flossen (zusammen-

gestellt aus Daten der türkischen Zentralbank).

41 Organische Beziehungen sind auch aus früheren Zeiten bekannt. Als Istanbuler Bürgermeis-

ter war Recep Tayyip Erdoğan Teilhaber einer Distributionsfirma der konservativ-islami-

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 175

Als der Verband MÜSİAD 1990 gegründet wurde, waren nur acht seiner Mitglieder

in der Liste der 500 größten Unternehmen mit einem Firmensitz in der Türkei zu

finden, 2007 waren es 23 und 2009 schon 31 (Öztürk 2015).42 Insgesamt lag die An-

zahl gelisteter Firmen, die eine Verbindung zu islamistischen Netzwerken aufwie-

sen, bei 80. Diese Entwicklung und die Übereinstimmung zwischen der AKP und

MÜSİAD bei der Frage der Regimeform sowie in der ideologischen und kulturellen

Ausrichtung des Hegemonieprojekts lassen den Schluss zu, dass mit der AKP auch

die mit ihr assoziierte beziehungsweise durch sie organisierte Bourgeoisie an die

politische Herrschaft gelangt ist (Saraçoğlu/Yeşilbağ 2015: 882ff.; Yıldırım 2018).

Doch trotz Verschiebungen in den Relationen zwischen den Kapitalverbänden

ist die seit den 1950er Jahren entstandene Hierarchie auch unter der AKP nicht

erodiert. Die mit Abstand umsatzstärksten sowie international am stärksten ver-

flochtenen Firmen sind nach wie vor im Verband TÜSİAD organisiert. Neben und

oftmals in Form von Joint-Ventures mit ausländischen Direktinvestoren profitier-

ten auch sie im großen Maßstab von neoliberalen Maßnahmen (Öztürk 2010: 177).

Diese Firmen unterstützten anfangs klar die AKP, doch nach 2007 nahmen die Rei-

bungen zwischen TÜSİAD und MÜSİAD wieder zu (Savran 2015). Zwar können die

politischen Grenzen zwischen den Fraktionen in der AKP-Periode nicht mehr so

eindeutig an der Verbandsmitgliedschaft festgemacht werden, denn einige Mit-

gliedsfirmen von TÜSİAD haben sich auch nach 2007 auf Seiten der AKP posi-

tioniert. Dennoch wurden Reibungen sichtbar anlässlich der Benachteiligung von

TÜSİAD-Firmen gegenüber MÜSİAD-Firmen bei öffentlichen Ausschreibungsver-

fahren und der Verteilung von Subventionen. Sie betrafen ebenso aber die Geldpo-

litik der Zentralbank, die Regimefrage, die Außenpolitik und die Frage der Rolle der

Religion in der Gesellschaft. Die Reibungen nahmen jedoch zu keinem Zeitpunkt

die Form einer grundsätzlichen Opposition von TÜSİAD zur Regierung an, wie es

Ende der 1970er Jahre der Fall gewesen war, als TÜSİAD gegen die sozialdemokra-

tische CHP-Regierung offen Position bezogen hatte und in einen Investitionsstreik

getreten war (Saraçoğlu/Yeşilbağ 2015: 884ff.).

Die AKPwahrte das Gesamtinteresse aller Kapitalverbände, indem sie Kontrolle

über die Arbeiterschaft, auf deren Lage noch genauer eingegangen wird, herstell-

te. Dass Friktionen im Machblock nicht zu einem politischen Auseinandersplit-

tern führten, hing schließlich damit zusammen, dass von neoliberalen Maßnah-

men auch kleinere Firmen und das Kleinbürgertum profitierten. Maßnahmen wie

der Abbau juristischer Schranken für die Privatisierung von Gemeinbesitz – von

schen Ülker Gruppe, die zum Monopolkapital gehört und lange vor 1980 gegründet wur-

de. Siehe http://haber.sol.org.tr/ekonomi/en-zengin-daha-da-zengin-ulker-hepsinden-zen-

gin-haberi-61290 vom 22.10.2012 (Abruf am 12.10.2018).

42 In der Liste werden auch ausländische Konzerne mit einem Firmensitz in der Türkei aufge-

führt.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://haber.sol.org.tr/ekonomi/en
http://haber.sol.org.tr/ekonomi/en
http://haber.sol.org.tr/ekonomi/en
http://haber.sol.org.tr/ekonomi/en
http://haber.sol.org.tr/ekonomi/en
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://haber.sol.org.tr/ekonomi/en
http://haber.sol.org.tr/ekonomi/en
http://haber.sol.org.tr/ekonomi/en
http://haber.sol.org.tr/ekonomi/en
http://haber.sol.org.tr/ekonomi/en


176 Hegemonie und Kulturkampf

fließenden Gewässern,Waldbeständen, gemeinschaftlich genutzten Flächen –, die

(Wieder-)Verwertung des städtischen Raums mittels Gentrifizierung oder die Öff-

nung der Gesundheitsversorgung für private Investoren haben die Aufnahme von

Krediten auch für kleinere Unternehmer rentabel gemacht (Akbulut/Adaman 2013;

Duru 2009: 792ff.). Bei Rückzahlungsschwierigkeiten griff die AKP zehntausenden

überschuldeten Kleinunternehmen, aber auch einigen Großunternehmen unter

die Arme, indem sie Kreditrestrukturierungsmaßnahmen ergriff, die staatlichen

Garantien gegenüber den Gläubigern gleichkamen (Akçay 2018: 25). Doch bildet

der Verschuldungsstand privater Unternehmen in der AKP-Periode ein beträchtli-

ches Krisenpotential, das auch den Zusammenhalt des Machtblocks gefährdet. Die

Schulden des Privatsektors haben sich innerhalb von fünfzehn Jahren (2002-2016)

von etwa 43 auf 282 Milliarden $ nahezu versiebenfacht.43

Auf mittlere Sicht haben die Privatisierung, die Erschließung neuer Akkumu-

lationsfelder und der Zugang zu Krediten einen Investitionsboom befördert, der

den Konsum ankurbelte und die Arbeitslosenrate über lange Zeit relativ stabil hielt,

allerdings auf einem relativ hohen Niveau von etwa 14 Prozent bei gleichzeitig ei-

ner im internationalen Vergleich sehr niedrigen Beschäftigungsquote von 46 bis

49 Prozent in den 2000er Jahren (Yeldan/Voyvoda 2011). Selbst Privathaushalte mit

unregelmäßigen, geringen und stagnierenden Löhnen konnten ihren Lebensstan-

dard halten, indem sie Kredite erhielten. Auf lange Sicht haben auch die Privat-

haushalte enorme Schulden akkumuliert. Ihre Verschuldung stieg zwischen 2003

und 2017 von 13,4 auf 564Milliarden TL, das Verhältnis der Verbindlichkeiten zu den

Privatvermögen von 5 auf 45 Prozent im selben Zeitraum (CBRT 2017).Die Erwerbs-

tätigenhaushalte hielten 2010 an den Gesamtschulden einen Anteil von 42 Prozent,

was vor dem Hintergrund informeller und prekärer Beschäftigung einen enormen

Druck auf sie entfaltet (Karacimen 2015). Eine weitere Statistik verdeutlicht die Di-

mension der Schuldenentwicklung: 2002 lag das Verhältnis der Schulden zu den

verfügbaren Haushaltseinkommen bei 4,7 Prozent, 2015 war dieses Verhältnis um

das Zwölffache auf 52 Prozent gestiegen (Güngen 2017). Die Verschuldung tritt als

ein historisch neuartiger Inklusionsmechanismus der subalternen Klassen in das

ökonomische Entwicklungsmodell auf.

Eine grundlegende Verschiebung in der wirtschaftspolitischen Ausrichtung

aufgrund politischer oder kultureller Charakteristika des politischen Islam hat in

der Regierungszeit der AKP nicht stattgefunden. Die AKP-Regierungen sahen von

der Lenkung des Kapitals etwa in den Aufbau konkurrenzfähiger Produktionska-

pazitäten oder in die technologische Entwicklung ab. Investoren suchten sich den

43 2017waren 69%der langfristigen Schulden an ausländischeGläubiger zurückzuzahlen. 49%

dieser Schulden hielten Gläubiger aus der EU und 12% aus den USA. Die Staatsverschuldung

lag nach Angaben der OECD dagegen auf einem relativ niedrigen Niveau von 32 % zum BIP,

während sie 2001 noch bei 76 % lag.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 177

schnellsten Weg der Verwertung, den sie in Finanzwerten fanden, die maßgeblich

an den Bau- und Konsumboom gebunden waren. Entgegen einer gelegentlich von

islamistischen Politikern vorgebrachten Zins- und Finanzkritik stieg der Anteil

von Finanzprodukten am Bruttoinlandsprodukt von 8,9 % im ersten Regierungs-

jahr der AKP auf 13,2 % im Jahr 2014. Investitionen in die Produktion dienten

der Modernisierung, aber nicht dem Aufbau neuer Sektoren (Öztürk 2010: 173).

Die semi-periphere Einbindung der Türkei in globale Finanz- und Warenströme

und die damit verbundenen strukturellen Probleme – Unterlegenheit der Produk-

tionsstruktur, Abhängigkeit von technologischem Input und Energieimporten,

Leistungsbilanzdefizit, Devisenmangel und Auslandsverschuldung – bestehen

somit fort (Yeldan 2006; Boratav 2009). Die strukturelle Abhängigkeit des Wachs-

tums inländischer Unternehmen vom internationalen Kapital ist vertieft, die

ökonomische Anbindung der Türkei an die EU und die USA ungeachtet eines zeit-

weise verstärkten anti-westlichen Diskurses fortgesetzt worden.44 Das Aufbrechen

von Differenzen innerhalb des Machtblocks, die in der Vergangenheit zu massiven

Zerwürfnissen geführt hatten, konnte dank einer globalen Liquiditätsschwemme

moderiert beziehungsweise in die Zukunft verschoben werden.

5.6.2 Hegemonie und paternalistisches Armutsregime

Im Kapitel zur Klassenkampfthese wurde dargelegt, dass die Bourgeoisie in der

Türkei verschiedene Mittel undWege ausgebildet hat, über die sie Hegemonie her-

stellen und ausüben konnte. Aus der Forschung geht hervor, dass nicht nur die do-

minanten, sondern auch subalterne Fraktionen der Bourgeoisie – Rentiers, klei-

ne Händler und Unternehmer – ein dichtes Netz der ideologischen und kulturel-

len Kontrolle gewoben haben, das es ihnen ermöglicht, materielle Kompromisse

in einem informellen und individualisierten Rahmen auszuhandeln und dadurch

auch die Erwartungen der ArbeiterInnen gering zu halten. Als historische Grund-

lage für die Wirksamkeit dieses Netzes tritt die Desorganisierung der ArbeiterIn-

nen durch massenhafte Verfolgung ihrer Intellektuellen begleitet von restriktiven

Gesetzen gegen gewerkschaftliche Organisierung mit dem 1980er Militärputsch

hervor, der die Zurückdrängung kollektiver Handlungsfähigkeit der ArbeiterIn-

nen erwirkte. Die Privatisierung öffentlicher Unternehmen und Dienstleistungen

44 Ausländische Direktinvestitionen wie auch ausländische Kredite zwischen 2003 und 2017

stammten zu 80-85 % aus westlichen Ländern. Die Summe aus Profiten von Direktinvesti-

tionen, Portfolio Investments und Zinsen, die aus der Türkei hauptsächlich durch westliche

Investoren abgeführt wurden, lag zwischen 2003 und 2015 bei durchschnittlich 11,7 Milliar-

den $ pro Jahr (Boratav 2017). Ferner war der Anteil westlicher Länder am Handelsvolumen

nach Angaben der Statistikbehörde der Türkei im Jahr 2017 auf etwa 50 % gestiegen, wäh-

rend der Anteil arabischer Länder, deren Führung die AKP einst übernehmen wollte, auf 13

% gesunken war.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Hegemonie und Kulturkampf

nach dem Putsch trieb die Informalisierung und Flexibilisierung von Lohnarbeits-

verhältnissen an und weitete die Möglichkeiten der Implementierung informeller

Beziehungen zwischen Unternehmern und Arbeitern aus. Obgleich nach wie vor

größere Fabriken mit formellen Beschäftigungsverhältnissen vorhanden sind, der

sozialdemokratisch geprägte Klassenkompromiss nicht restlos erodiert ist, ist die

Produktionsstruktur zunehmend dezentralisiert worden.

Unter Einwirkung der Wirtschaftskrisen von 1998 und 2000-2001 und dem

Druck internationaler Gläubigerinstitutionen wurde die Proletarisierung von

Kleinbauern nochmals verstärkt. Sie waren in informelle und prekäre Beschäf-

tigungsverhältnisse gedrängt worden, in denen sie keine kollektive Verhand-

lungsmacht mittels Gewerkschaften ausgebildet hatten (Aydın 2010; Gürel 2014:

343-351, 368ff.; Ercan/Oğuz 2015: 123f.). Zwischen 2002 und 2011 stieg der Anteil

von »working class households« (»Erwerbstätigenhaushalte«) an allen Haushalten

von 54 auf 62 %, während der Anteil von kleinbäuerlichen Haushalten im selben

Zeitraum von 3,2 auf 0,97 % und der der Subsistenzbauern von 8,5 auf 5,8 % fiel

(Bahçe/Köse 2017: 583).45 Die von der AKP im Vollzug der Forderungen des IWF

gleich im ersten Regierungsjahr umgesetzte Flexibilisierung des Arbeitsmarkts

und die Privatisierung öffentlicher Unternehmen, die zu den letzten gewerk-

schaftlichen Hochburgen gehörten, trieben diese Entwicklung voran (Çelik 2015;

Özdemir/Yücesan-Özdemir 2006). Werkverträge, kurze Kündigungsfristen, Sub-

unternehmertum und Zeitarbeit, die für das Prekariat in den urbanen Zentren

schon seit längerem die Normalität bildeten, wurden gesetzlich sanktioniert

(Durak 2011: 72f.).

1980 lag der gewerkschaftliche Organisierungsgrad der formellen Beschäftig-

ten noch bei 46,5 %, 2005 nur noch bei 14,9 %. In der AKP-Periode sind Arbeits-

kämpfe auf einzelne Betriebe begrenzt geblieben und waren in der Regel durch

einen defensiven Charakter gezeichnet. Lediglich vereinzelte Aktionen wie derWi-

derstand von ArbeiterInnen der letzten TEKEL-Betriebe (ehemals staatliches Mo-

nopol für Tabak und Alkohol), die Ende 2009 für drei Monate eine Straße in Ankara

vor ihrer Gewerkschaftszentrale besetzt hielten, lösten anhaltende Aufmerksam-

keit aus. Im Rückblick unterstreicht die Straßenbesetzung allerdings den Nieder-

gang der organisierten Arbeiterbewegung. Die ArbeiterInnen des bereits privati-

sierten Unternehmens protestierten gegen den Willen ihrer im größten Gewerk-

45 Die Zusammenstellung beruht auf einer weiten Definition von »working class«. Sie umfasst

alle Erwerbstätigen, die vomVerkauf ihrer eigenen Arbeitskraft leben, also auch Angestellte.

Auf der Gegenseite war der Anteil von urbanen Kapitalbesitzern an der Gesamtbevölkerung

von 6,45 auf 6,01 % und der der Großagrarier von 2,79 auf 1,86 % gesunken. Unter Hinzu-

zählung der Rentiers und Kleinunternehmer betrug der Anteil der besitzenden Klassen an

der Gesamtbevölkerung 2002 18,91 % und 2011 noch 14,35 % (Bahçe/Köse 2017: 583). Offen-

bar bedingt durch den Konzentrationsprozess des Kapitals schrumpfte die Bourgeoisie in der

AKP-Periode zahlenmäßig.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 179

schaftsverband TÜRK-İŞ organisierten Gewerkschaft, die bereit war, die Überfüh-

rung ihrer sicheren Arbeitsverträge in ein prekäres Beschäftigungsverhältnis mit-

zutragen. Die ArbeiterInnen ließen sich von dem AKP-nahen Gewerkschaftsvorsit-

zenden überzeugen, den Widerstand aufzugeben und beendeten ihre Aktion ohne

konkretes Ergebnis (Yalman/Topal 2017).

In der AKP-Periode sind einzig die Mitgliederzahlen von Gewerkschaften des

öffentlichen Dienstes gestiegen, die mit der islamistischen Bewegung assoziiert

sind (Saraçoğlu/Yeşilbağ 2015: 776, 893). Die organisatorische Verfasstheit der Ar-

beiterInnen in den 2000er Jahren ist also vor dem Hintergrund einer seit mehr als

zwei Jahrzehnten andauernden Entwicklung zu sehen, die die Arbeiterbewegung

sukzessive geschwächt, zugleich der Bourgeoisie Möglichkeiten eröffnet hat, neue

Führungsmuster zu etablieren. Als charakteristisch für die mit der islamistischen

Bewegung assoziierte Bourgeoisie tritt hervor, dass diese in den Produktions- und

Wohnstätten durch persönliche Präsenz im Alltag der ArbeiterInnen sowie durch

biographische Nähe zu den Arbeitern über eine genaue Kenntnis ihrer Lage ver-

fügt, damit auf Sorgen und Nöte direkt reagieren undmotivierend eingreifen kann

(Cengiz 2013: 311ff.). Balaban berichtet aus seiner Feldstudie in einem Arbeitervier-

tel Istanbuls, dass Arbeitgeber und Hauseigentümer, die er der Faubourgeoisie zu-

rechnet, entweder selbst an den Freizeitaktivitäten ihrer Beschäftigten und Mieter

teilnehmen oder Aktivitäten organisieren beziehungsweise finanzieren, für die sie

Mittelspersonen engagieren. Ein dichtes Netz ermöglicht die Kontrolle über Ge-

sprächsthemen und Aktivitäten der ArbeiterInnen außerhalb des Betriebs (Balaban

2013: 12). Tuğal hatte im stark islamisch-konservativ geprägten Istanbuler Arbei-

terviertel Sultanbeyli beobachtet, dass die mit der Krise von 2001 verarmten be-

ziehungsweise erwerbslos gewordenen ArbeiterInnen zwar gegen den IWF protes-

tierten, ihren Protest aber nationalistisch artikulierten. Ein Diskurs der Behinde-

rung des türkischen Unternehmertums durch ausländische Mächte als Erklärung

für die Misere dominierte. Da linke Akteure an den Protesten nicht teilnahmen,

wurde dieser Diskurs, der Ausdruck der Hegemonie der Bourgeoisie war, nicht

herausgefordert (Tuğal 2009: 97). Unter den Arbeitern war bereits eine »islamische

Imagination« von Armut verbreitet, die auf Genügsamkeit beruhte und ökonomi-

sche Hierarchien für legitim hielt. Viele hatten einen Habitus der Notwendigkeit

entwickelt (Bourdieu 1987: 594), akzeptierten die Unerreichbarkeit abgesicherter

Arbeitsverhältnisse, sicherer Einkommen und begnügten sich mit dem,was sie zur

Verfügung hatten (»wir brauchen keinen Reichtum«). Sie bejahten ihre ärmlichen

Lebensbedingungen, glaubten an harte Arbeit und ein frommes Leben als Ausweg.

Informelle Arbeiter positionierten sich gegen formelle Arbeiter, die sie als überbe-

zahlt ansahen, sogar als Verursacher für das eigene Elend ausmachten, da sie dem

Staat auf der Tasche lägen. Die Privatisierung staatlicher Betriebe thematisierten

sie als Aufhebung vonUngerechtigkeit undwünschten sichmehr Unternehmer, die

Arbeitsplätze schaffen sollten (Tuğal 2009: 129ff.). Durak berichtet aus seiner Un-

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Hegemonie und Kulturkampf

tersuchung in der mittelanatolischen Stadt Konya in Übereinstimmung mit Tuğal,

dass innerhalb der Arbeiterschaft die Vorstellung hegemonial geworden war, dass

das unternehmerische Interesse dem Allgemeininteresse entspreche. Die Arbeite-

rInnen folgten der Selbstauffassung der Unternehmer, dass sie der Entwicklung

der Nation dienten, indem sie Steuern zahlten, investierten, exportierten, Devisen

einbrächten und für Arbeit sorgten (Durak 2011: 35ff.).

Duraks Untersuchung kleiner und mittlerer Betriebe in der mittelanatolischen

Stadt Konya, die eine Hochburg des politischen Islam darstellt, verleiht einen ex-

emplarischen Einblick, wie islamisch-konservative Weltauffassungen und Prakti-

ken in den Beziehungen zwischen den Arbeitern und Unternehmern bei Abwesen-

heit von Gewerkschaften und Versicherungsschutz, unter der Bedingung flexibili-

sierter Arbeitsverhältnisse und geringer Löhne wirken. Die ideologische Grundla-

ge des Wirkens ist, dass Arbeiter Frömmigkeit als Rechtschaffenheit und Pflicht-

erfüllung begreifen. Gegenüber frommen Unternehmern sehen sich die Arbeiter

verpflichtet, eine Haltung des harten Arbeitens einzunehmen, die sie zugleich als

Rechenschaftspflicht gegenüber Gott begreifen. Sie akzeptieren grundsätzlich ihre

Position, sehen die Härten des Lebens als eine durch Geduld zu bestehende Prü-

fung Gottes an und verschieben die Aussicht auf ein »besseres Leben« ins Jenseits.

Neben dieser ideologischen Artikulation ist für die hegemonietheoretische Diskus-

sion von besonderer Bedeutung, wie die Religion in die Gestaltung des materiellen

Kompromissrahmens eingebettet ist. Für die Arbeiter tritt die Annahme einer is-

lamisch-konservativen Weltauffassung und Sprache als Voraussetzung auf, einen

Arbeitsplatz zu erhalten, legitime Anliegen formulieren und in Konfliktsituationen

Solidarität von anderen Arbeitern erfahren zu können. Selbst Auseinandersetzun-

gen um Arbeitspausen sind in Konya religiös artikuliert. Pausen werden durch Ge-

betszeiten, die dreimal am Tag in die Arbeitszeit fallen, eingelöst beziehungsweise

von den Arbeitern beansprucht. Unternehmer akzeptieren sie widerwillig, da sie

die Ausübung des Gebets als religiöse Pflicht nicht infrage stellen können, ohne

den religiös artikulierten Beziehungsrahmen, der strukturell zu ihren Gunsten ge-

staltet ist, in Gänze infrage zu stellen.

Geringe Löhne und fehlender Versicherungsschutz bedingen, dass Unterneh-

mer kleine Zuwendungen wie eine freiwillige Prämie oder Lohnfortzahlung bei

Krankheit und Unfällen als großmütige Leistung lancieren können. Sie ermögli-

chen ihren Arbeitern ferner Zugang zu Darlehen und fungieren als persönliche

Bürgen beiMietverträgen.Neben solchen Praktiken der Patronage stehen sie in der

Pflicht, an Hochzeiten und Beerdigungen teilzunehmen, Rituale wie das Fasten-

brechen und religiöse Feiertage mit ihren Arbeitern zu verbringen, Zuwendungen

auch bei solchen Anlässen beizusteuern. Dass die Vermittlung von Jobs zumeist

über Verwandte und Bekannte verläuft, untermauert die Einlagerung der Arbeits-

beziehungen in ein Netz sozialer Beziehungen, das gegenseitige Verpflichtungen

stabilisiert. Etablierte Sprachmuster, durch die Unternehmer als Teil der Familie

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 181

erscheinen – über den Boss wird als großer Bruder oder Onkel gesprochen – spie-

geln diese Einlagerung. Die Organisierung in Gewerkschaften gilt vor diesemHin-

tergrund als undenkbarer Vertrauensbruch. Sich den paternalistischen Praktiken

einzufügen, bedeutet die Aussicht auf Jobs und informelle Zuwendungen. Ein Ver-

stoß gegen diese Praktiken bedeutet dagegen nicht nur den Verlust dieser Aus-

sicht, sondern auch ein Verstoß gegen die ebenfalls islamisch-konservativ gepräg-

ten Praktiken des sozialen Netzes, das Familie, Verwandtschaft, Nachbarn, Freun-

de umfasst und in das die Einzelnen auch außerhalb ihrer Erwerbstätigkeit einge-

bunden sind. Herausforderungen dieser paternalistischen Praxis entstehen, wenn

Unternehmer ihre »Pflichten« nicht erfüllen oder ArbeiterInnen jenseits der Kon-

trolle des Unternehmers Erfahrungen untereinander austauschen können. Doch

stellt auch Durak fest, dass solche Erfahrungen nicht die Chance erhalten, sich zu

einem kollektiven Bewusstsein zu formieren. Das eng geflochtene soziale Bezie-

hungsnetz lässt das Entstehen von »Freiräumen« nicht zu und bedingt das Ver-

schieben von Besserung ins Jenseits (Durak 2011: 117).46

Die Zustimmung insbesondere der unteren Schichten der ArbeiterInnen zur

AKP-Politik ist offensichtlich in diesen alltäglich reproduzierten sozialen Bezie-

hungen verankert. Mit der dezentralisierten Produktionsstruktur, der Flexibilisie-

rung und Informalisierung von Beschäftigungsverhältnissen geht auf der einen

Seite die Entstehung eines Arbeitertyps einher, dessen Reproduktion in konserva-

tiv und religiös geprägte soziale Beziehungen eingebettet ist. Konservativ-religiöse

Praktiken, in denen sich paternalistisch und patriarchal geprägte Beziehungenmit

einer starken sozialen, auch über die Familie vermittelten Kontrolle sowie religiö-

sen Ritualen verbinden, bilden den gesellschaftlichen Nährboden für den islami-

schen Konservatismus der AKP. Auf der anderen Seite steht ein Unternehmertyp,

der mit seinen Arbeitern die gleichen konservativ-religiösen Praktiken teilt, die

Kontrolle und Führung über die Arbeiterschaft ermöglichen und zugleich einen

materiellen Kompromissrahmen vermitteln. Die genauere Bezeichnung für diesen

in der Literatur als anatolischer Bourgeois bezeichneten Unternehmertyp ist die

des konservativ-islamischen Bourgeois, der insbesondere auf kommunaler Ebe-

ne in den Leitungsgremien der Partei zusammen mit kleinen Händlern und Ge-

schäftsinhabern, Bauherren und Immobilienhändlern sowie Mitgliedern der frei-

en Berufe stark vertreten ist. Das islamisch-konservative Hegemonieprojekt der

AKP ist folglich im Praxiswissen der kleinen und großen Unternehmerschaft, der

Rentiers und des Kleinbürgertums verankert, die sich in und über die Partei orga-

nisieren (Balaban 2013; Doğan 2016: 73ff., 103ff.; Uysal/Topak 2010: 196ff.).

46 Cengiz und Doğan beschreiben unabhängig voneinander, dass im islamisch-konservativ ge-

prägten Kayseri der Konformitätsdruck auch auf qualifizierte Fachkräfte und Unternehmer

wirkt, die sich konservativ-islamischen Gepflogenheiten anpassen mussten (Cengiz 2013:

276ff. u. 415; Doğan 2009: 299, Fn. 5).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Hegemonie und Kulturkampf

Die Zerschlagung und Kooptation von Gewerkschaften, eine desorganisierte,

fragmentierte, ideologisch und kulturell kontrollierte Arbeiterschaft sowie die ka-

pitalfreundliche Politik der AKP bedeuten also nicht, dass keine materielle Kom-

promissbildung mehr stattfindet. Die Studie über Konya unterstreicht, dass un-

ter den Bedingungen einer allgemeinen Tendenz zur Informalisierung auch die

Mechanismen der Kompromissbildung stärker informell gestaltet werden. Schon

zuvor hatte es – auf anderen Feldern – politisch vermittelte informelle Formen

der Kompromissbildung gegeben, die ihre Vorreiter in der von der ANAP in den

1980er Jahren systematisch betriebenen Legalisierung beziehungsweise Integrati-

on der informellen Siedlungen (Gecekondu) in die kommunale Infrastruktur hat-

ten. Während direkte Zugeständnisse durch Legalisierungen und Integration die

informellen Wohnverhältnisse unmittelbar stabilisierten, war es der ANAP gelun-

gen, die Zustimmung der Bevölkerung für langfristige neoliberaleWeichenstellun-

gen zu erhalten und zugleich für den Fortbestand verhältnismäßig geringerWohn-

kosten, die sich als vorteilhaft für die Unternehmer erwiesen hatten, zu sorgen.

Diese Form des Zugeständnisses wurde in den 2000er Jahren – häufig in Verbin-

dung mit Kämpfen der Gecekondu-Bewohner – nicht nur in den islamistisch re-

gierten Kommunen fortgeführt, sondern auch in Städten wie Izmir, die von der

CHP regiert werden (Eğilmez 2010).

Eine ebenfalls politisch vermittelte Form der Zuwendung, in der die Religion

und die religiösen Akteure eine vermittelnde Rolle spielen, besteht in der Verteilung

informeller Transferleistungen durch den Ausbau eines »neoliberalen Armutsre-

gimes« (Bahçe/Köse 2017: 576). Der landesweiten Etablierung dieses Regimes geht

die Kapitulation sozialdemokratischer Regierungen in der ersten Hälfte der 1990er

Jahre gegenüber der Neoliberalisierung voraus. Sie ebnete der islamistischen Be-

wegung den Weg in die Kommunen, wodurch sie ihre Mechanismen der Hegemo-

nieausübung etablieren konnte.Wie angesprochen, hatte schon dieWohlfahrtspar-

tei in den von ihr regierten Kommunen Zuwendungen an das Prekariat mit reli-

giösen Zeremonien und einer islamischen Gerechtigkeits- und Gleichheitsrhetorik

verwoben, die auf einer religiösen Ethik der Barmherzigkeit und der Armenabga-

be beruhte, in der den Reichen eine Fürsorgepflicht gegenüber den Armen zuge-

sprochen wurde (Bakırezer/Demirer 2009; Doğan 2007: 275). Zu ihrem Programm

erkoren hatte diese Perspektive die mit der islamistischen Bewegung assoziierte

Unternehmerschaft, die karitative Organisationen finanzierte und private Mecha-

nismen der Armenhilfe etabliert hatte (vgl. Cengiz 2013). In einem Interview mit

dem Gründungsvorsitzenden von MÜSİAD erklärte dieser seine Auffassung:

»Wenn ichmeine Almosenabgabe zahle, kannmir niemand sagen, was ich zu tun

habe. Der Gesandte Gottes hat es nicht erlaubt, sein gesamtes Vermögen zu spen-

den. […] Von den Suren und Hadithen, die ich gelesen habe, weiß ich, dass die

Ausgaben eines jeden so groß sind, wie Gott es ihm gegeben hat. […] Ein jeder

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 183

schuldet nur Gott Rechenschaft. […] Wer soll mir denn Druck machen, gibt es ei-

nen größeren als Gott?«47

Die Unternehmerschaft hatte über die freiwillige Armenhilfe hinaus ein privates

Netz sozialer Wohlfahrt – oftmals in Assoziation zu islamischen Gemeinschaften

–aufgebaut, das Schulen undWohnheime, die Vergabe von Stipendien und die Ver-

sorgung von Alten und Kranken umfasste. Sie hatte damit auch die Entscheidung

inne,wem diese Hilfen zukommen sollten, wodurch sie zugleich ihren gesellschaft-

lichen Einfluss festigen konnte (Doğan 2009; Eder 2010: 179ff.).

Die AKP installierte das auf der kommunalen und privaten Ebene erprobte

Wohlfahrtsregime auf der nationalen Ebene. Mit dem 2001 mit der ökonomischen

Krise eingeleiteten »Projekt zur Eindämmung sozialer Risiken«, das zu den vom

IWF geforderten Maßnahmen gehörte, wurde das auf die informellen und pre-

karisierten Arbeitskräfte zugeschnittene Wohlfahrtsregime institutionalisiert. Der

IWF sah dieses Regime vor, um sozialen Konflikten vorzubeugen und die existen-

tielle Not der proletarisierten Massen abzufedern, deren Einkommen zur Abde-

ckung ihrer physischen Bedürfnisse nicht ausreichte. Das auf selektiven, informel-

len, rechtlich nicht verbrieften Transfermechanismen bestehende Regime steht im

Kontrast zum vorangehenden Regime, in dem soziale Leistungen Folge von Rechts-

ansprüchen beziehungsweise Versicherungsleistungen waren, die allerdings auf

die Beschäftigten im formellen Sektor, Angestellte des öffentlichen Diensts und

bestimmte selbständige Berufsgruppen begrenzt waren und die Grundlage für die

sozialdemokratische Blockbildung gebildet hatten (vgl. Eder 2010: 157f.). Das neue

Regime geht mit einer Deregulierung sozialer Wohlfahrt und der öffentlichen Ge-

sundheitsversorgung einher. Es deckt einen Teil der Reproduktionskosten von Ar-

beitskräften durch öffentliche Transferleistungen, die somit nicht (mehr) von den

Unternehmen durch Löhne getragenwerdenmüssen. Seit der Installierung stiegen

die informellen Transferleistungen, mit denen entweder direkt von der Regierung

–über das Familien- und Sozialministerium und die von Provinz- und Bezirksgou-

verneuren verwalteten Stiftungen für Soziale Hilfe und Beistand – oder indirekt

über islamische Wohlfahrtsorganisationen staatliche Gelder verteilt wurden, kon-

tinuierlich (Bahçe/Köse 2017).

Wie stark die existenzielle Not der lohnabhängigen Klassen durch das neoli-

berale Regime und ihre Abhängigkeit vom neuen Wohlfahrtsregime geworden ist,

zeigen Berechnungen von Bahçe und Köse (2017): 2011 fielen etwa 83 Prozent der

Erwerbstätigenhaushalte durch die geringe Höhe eigenständiger Einkommen un-

ter die Armutsgrenze (pro Kopf Tageseinkommen von weniger als 4,3 $). Die Ar-

mutsrate stieg gegenüber 2002 um 14 Prozent. Dies bedeutete, dass 2011 die Ein-

47 Erol Yarar: Gerçek Burjuva Sınıfı Biziz [Erol Yarar: Wir sind die wahre Bourgeoi-

sie], in: http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393-erol-yarar-gercek-burjuva-sini-

fi-biziz vom 20.07.2009 (Abruf am 12.10.2018).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393


184 Hegemonie und Kulturkampf

kommen von etwa der Hälfte aller Haushalte unter der Armutsgrenze lagen.Wenn

jedoch die Transferleistungen, die sie – ohne Rechtsanspruch – zusätzlich zu ihren

Einkommen erhielten, berücksichtigt werden, fiel die Armutsrate von 27,4 % für

2002 auf 7,4 % für 2011. Bahçe und Köse zeigen ebenfalls auf, dass das Fehlen ei-

nes formalisierten Rechtsanspruchs eine Selektivität des neuenWohlfahrtsregimes

bedingt. Während die Summe der Transferleistungen gestiegen ist, ist die Anzahl

der Haushalte, die Hilfen empfingen, gesunken. Aufgrund der allgemeinen Ver-

schlechterung der Einkommenssituation von Erwerbstätigenhaushalten wäre das

Gegenteil zu erwarten. Die Kriterien, die diese Selektivität gestalten, lassen sich

aus quantitativen Erhebungen nicht erschließen. Eine naheliegende, durch einzel-

ne Fälle informierte aber nicht systematisch untersuchte Hypothese ist, dass poli-

tische und kulturelle Nähe zur AKP eine Rolle spielen. Da die Verteilung von Hilfen

nicht transparent gestaltet ist, eine öffentliche Instanz zur Kontrolle der Vergabe

von Leistungen fehlt, ist es faktisch der Entscheidungsgewalt einzelner Behörden

überlassen, wer solche Hilfen erhält und wer nicht. Patronage wird hierdurch be-

günstigt (vgl. Buğra/Candaş 2011: 518ff.; Eder 2010: 175ff.).

Anzunehmen ist, dass bei der Verteilung von Armenhilfe ähnliche und damit

von persönlichen Entscheidungen abhängigeMechanismen greifen wie bei der pri-

vaten »Armenabgabe«, die in der islamischen Theologie als Pflicht der Reichen ge-

genüber den Armen thematisiert wird (vgl. Kuran 1995: 87).48 Der Empfänger muss

die Nähe zu Wohltätern suchen und für sich werben. Er muss darlegen, warum

gerade er Hilfe erhalten soll. Durch diese Form der persönlichen Bindung sozialer

Hilfen wird die Mitgliedschaft in einer kulturellen Gemeinschaft attraktiv, hier al-

so die Mitgliedschaft in einer islamisch-konservativen Glaubensgemeinschaft oder

das Bekenntnis zu ihr, der sich im Falle staatlicher Verteilungsmechanismen die

Mitglieder der Bürokratie angehörig fühlen. Offenkundig ist diese Selektivität,

wenn allgemeine Steuern in die Finanzierung religiöser Aktivitäten wie den Bau

theologischer Schulen oder von Pilgerfahrten gelenkt werden, die nur bestimm-

ten, kulturell definierten Bevölkerungsgruppen offen stehen. Darüber hinaus ist

die Teilnahme an einem religiösen Ritual wie dem Fastenbrechen erforderlich, um

Hilfen zu erhalten. In den islamistisch regierten Kommunenwird die Verknüpfung

von Armenhilfe mit religiösen Zeremonien schon seit den 1990er Jahren offensiv

betrieben. Die islamistische Partei nutzt solche Zeremonien, um für ihre politi-

schen Ziele zu werben. Die kritische Berichterstattung durch Mainstream-Medien

48 Die Armenabgabe ist ein weiteres Beispiel dafür, dass der Islam oder der Islamismus kein ko-

härentes politisches oder ökonomisches System, sondern eine Ideologie ist, die nur in Ver-

bindung mit konkreten Akteuren wirklich wird. Ob die Abgabe auf Freiwilligkeit beruhen

oder verpflichtend durch eine Institution eingetrieben, nur von Privatpersonen oder auch

von Unternehmen bezogen werden soll, welche Regeln bei der Verteilung gelten, sind Fra-

gen, die in jedem Land, das dieses Modell anwendet, unterschiedlich beantwortet werden.

Indes behauptet jedes Land, es habe das ideale Modell gefunden (Kuran 1995).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 185

über die Verknüpfung öffentlicher Hilfenmit politischerWerbung hat über die Zeit

deutlich abgenommen. Grund dafür ist nicht allein Gewöhnung, sondern auch ver-

stärkte politische Kontrolle der Medien oder –mitunter erzwungene – Anpassung.

2010 wurde noch skandalisiert, dass in der Hauptstadt Ankara die AKP-geführte

Kommune beim Fastenbrechen im Monat Ramadan Zelte aufstellte, in denen über

vier Wochen täglich Verköstigung für angeblich mehrere hunderttausend Perso-

nen ausgegeben wurde.49 Während der Verköstigung wurde Werbung für ein »Ja«

beim anstehenden Verfassungsreferendum gemacht. Das Aufstellen solcher Zel-

te, in denen Bürgermeister der AKP in Begleitung von Geistlichen, die das Ritual

des Fastenbrechens anleiten, Ansprachen halten, die auf die jeweilige politische

Tagesordnung eingehen, ist regelhafte Praxis. In den 2000er Jahren wurden sie

zum festen Bestandteil organisierter Armenhilfe durch die Einrichtung kommu-

naler Fonds, die maßgeblich aus Spenden lokaler Unternehmer gespeist wurden

(Eder 2010: 178). In Izmir, wo die AKP nicht den Bürgermeister stellt, beobachtete

ich, dass die Ausgabe von Essen am Ramadan über die Moscheen stattfand. Da die

Moscheen der nationalen Regierung unterstehen, konnte die AKP diese unter Um-

gehung der Kommunalverwaltungen mobilisieren. In Diyarbakır beobachtete ich,

dass das lokale Büro der AKP als Anlaufstelle für potentielle Hilfsempfänger fun-

gierte. Eine ehrenamtliche Parteifunktionärin war für diesen Zweck abgestellt, bot

Beratungsgespräche an und vermittelte die Bittsteller an karitative Organisationen

weiter. Letztere verteilten neben unregelmäßigen Hilfen in Form von Lebensmit-

teln und Heizmaterial auch regelmäßige Hilfen an ältere Menschen, Waisen und

Pflegebedürftige.

Kutlu hat in seiner Studie über die staatliche Armenhilfe herausgearbeitet, dass

für viele Arme diese Hilfen zum »fürsorglichen Gesicht« der Partei geworden sind

(Kutlu 2015: 355). Sie erscheinen ihnen nicht als steuerfinanzierte öffentliche Hil-

fen, sondern als unmittelbare Zuwendungen dieser Partei, die dieses Image nach-

drücklich pflegt und an politische Konditionen knüpft. Der von der AKP gestell-

te Parlamentspräsident formulierte diesen Zusammenhang im Vorfeld der Parla-

mentswahlen im Jahr 2015 folgendermaßen:

»Wenn ihr dieses Land von Koalitionsregierungen abhängig macht, dann wird es

schwer, Arbeit für eure Kinder zu finden. Es wird schwer, sich um die Behinderten

zu sorgen. Es wird sehr schwer, Kohle an unsere Armen zu verteilen. Dem Inhaber

einer GrünenKarte50 seineMedikamente zu geben,wird sehr schwer.« (zit.n. Kutlu

2015: 355)

49 Siehe www.milliyet.com.tr/70-bin-kisiye-evet-li-iftar-siyaset-1284444/ vom 03.09.2010 (Ab-

ruf am 16.10.2018).

50 DieGrüneKartewurde 1992 eingeführt, umnicht-versichertenBevölkerungsgruppendenZu-

gang zu Gesundheitsleistungen zu ermöglichen beziehungsweise zu vereinfachen. Die AKP

weitete diese Leistungen stark aus. DasModell wurde 2008 beendet und durch ein Allgemei-

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Hegemonie und Kulturkampf

Die Armenhilfe stärkt, so Kutlu, bei den Empfängern das konservativ-bewahrende

Image der Partei und wirkt auf die Wahrnehmung von Religion zurück, die mit

Hilfsbereitschaft assoziiert sowie mit Dankbarkeit und Schuldgefühlen verwoben

wird. Im Gegenzug wird die Partei politisch unterstützt, beispielsweise durch ei-

ne Wahlstimme. Ein längeres Zitat zur Situation von Haselnussbauern vermittelt

einen Eindruck wie diese Lebenslage der subalternen Klassen sich politisch nie-

derschlägt:

»Nach Gesprächenmit etwa 20 Haselnussarbeitern habe ich Folgendes begriffen:

Nachdem die Haselnuss kein Geld mehr einbrachte, sind die Bauern in die Städte

migriert. In der Stadt arbeiten sie auch nicht, sie haben es aber geschafft, in den

Randvierteln in lausigen Kellerwohnungen sich ein neues Leben mit der Grünen

Karte, Nudeln und Kohlen einzurichten. Dieser neuen städtischen Schicht gelingt

es, irgendwieGeld für die Ausbildung ihrer Kinder zu organisieren.Mit kommuna-

len und sonstigen Hilfen, die von irgendjemand dort oben verteilt werden, kom-

men sie über die Runden. Nach Gelegenheit verdingen sie sich für einen Tages-

lohn in nicht versicherten, prekären Jobs.Wie viele Jahre das noch gut geht, ob ein

solches Leben auf Dauer gut gehen kann, sei dahingestellt. […] Die neuen Städter

kompensieren den materiellen Verlust aus der Haselnuss durch Hilfen, die ein

konstantes Armutsniveau ermöglichen. […] Diejenigen, die eine Angabe zu ihrer

Wahlentscheidung machten, gaben alle an, die AKP zu wählen. […] Danach ge-

fragt, warum sie die AKP wählen, lauteten die Antworten und die dazugehörigen

Erklärungen wie folgt: ›Die Kinder gehen zur Schule‹ (Die AKP gibt uns Geld für

die Schulkosten); ›Die Gesundheitsversorgung ist besser geworden‹ (Ich erhalte

Pflegegeld für die Alten und Behinderten zu Hause); ›Die Straßen sind besser ge-

worden, eine Menge Dienste werden geleistet‹ (Kohle und andere Hilfen werden

verteilt).« (İnce 2012, zit.n. Gürel 2014: 373, Übersetzung E.B.)

Indem die lohnabhängige Bevölkerung massenhaft zu Hilfsempfängern gemacht

wurde, sind Patronage und paternalistische Beziehungen zwischen der Bevölke-

rung und denjenigen Instanzen entstanden, die Hilfen verteilen. Unter den Bedin-

gungen existenzieller Armut haben die Nehmenden kaum eine Möglichkeit, pa-

ternalistischen Praktiken zu entkommen. Untersuchungen zeigen, dass sie sich in

diesen Beziehungen einrichten. Die Armenhilfe lässt einen Kreislauf des Gebens

und Nehmens entstehen, in dem Materielles (Hilfen), Politisches (Partei, Behör-

de, Organisation) und Kulturelles (Konservatismus, Religion) ineinander verwoben

sind. Die Aufrechterhaltung dieses Kreislaufs trägt schließlich zur Erklärung bei,

warum die AKP insbesondere die Zustimmung der prekarisierten und informali-

sierten ArbeiterInnen erhält, diese Zustimmung selbst unter ökonomisch krisen-

nes Versicherungssystem für Bevölkerungsgruppen, die nicht in das soziale Versicherungs-

system integriert sind, ersetzt.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 187

haften Bedingungen, wie sie seit der globalen Krise von 2008/2009 in der Türkei

vorherrschen (Akçay 2018), weitgehend erhalten geblieben ist. Andere Regierungs-

parteien in der Geschichte der Türkei hatten in Folge ökonomischer Krisen massiv

an Zustimmung verloren oder wurden, wie nach der Krise von 2000/2001, sogar

ganz von der politischen Bühne hinweggefegt.

Resümierend lässt sich festhalten, dass die historische Konjunktur, in der die

Religion in der Regulierung sozialer Verhältnisse an Bedeutung gewinnt, einer Ero-

sion des institutionalisierten Klassenkompromisses nachfolgt. Nicht staatsbürger-

liche Rechte auf der Grundlage organisierter Klassenlagen, sondern kulturelle Bin-

dung und Nähe werden in der Regulierung der Klassenverhältnisse bestimmend.

Die Religion offeriert einen Deutungsrahmen und stellt Praktiken zur Verfügung,

mit denen informalisierte, paternalistische Beziehungen als moralisch-richtiges

Handeln legitimiert werden können in einer historischen Situation, in der Alterna-

tiven –Gewerkschaften, verbriefte Ansprüche und Rechte – gegenüber dieser Form

informalisierter Sozialpolitik zurückgedrängt worden und kaum noch durchset-

zungsfähig waren. Hegemonietheoretisch kann das Almosenregime als materiel-

ler Baustein eines »informellen« Klassenkompromisses gefasst werden, der die so-

zio-politische Blockbildung unter der praktischen Führung der islamistischen Be-

wegung ermöglicht. Aus dieser Perspektive zeigt sich, dass der Bedeutungsgewinn

der Religion aus ihrer Rolle als kulturelle Vermittlungsform in der Ausübung von

Hegemonie erwächst, die in den alltäglich reproduzierten sozialen Beziehungen

zwischen den Klassen verankert ist. Die AKP hat die Verknüpfung der Informalisie-

rung und Prekarisierung mit konservativ-religiösen Praktiken, die einen zentralen

Baustein ihres Hegemonieprojekts bilden, von der kommunalen und betrieblichen

auf die nationale Ebene getragen.

5.6.3 Kulturkampf in der AKP-Periode

Aus der Diskussion der Forschungsliteratur ging bereits hervor, dass die Aus-

einandersetzung mit seinen Widersachern die Formierung des islamistischen

Projekts erheblich beeinflusst hat. Die islamistische Partei musste sich gegen die

gesellschaftlichen Träger konkurrierender Hegemonieprojekte, die Machtzentren

im Staat gebildet hatten, durchsetzen. Der Kulturkampf war die Form, die dieses

Sich-Durchsetzen in den gesellschaftlichen Auseinandersetzungen angenom-

men hatte. Die Türkei der 2000er Jahre war Schauplatz eines stark zugespitzten

Kulturkampfs konkurrierender Hegemonieprojekte, bei dem alle symbolischen

Waffen ins Feld geführt wurden, die die sozialen Träger der Projekte über Jahr-

zehnte akkumuliert hatten. Unter Einbezug meiner Beobachtungen in Izmir

und Diyarbakır werde ich im Folgenden einen Einblick vermitteln, mit welchen

Mitteln dieser Kampf geführt wurde. Da der Kulturkampf sich neben der Frage

der Laizität an der »kurdischen Frage« entzündete, habe ich eine Bestimmung des

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Hegemonie und Kulturkampf

kurdisch-säkularen Hegemonieprojekts beziehungsweise der »kurdischen Frage«

vorangestellt. Sie ist bislang unterbestimmt geblieben.

Die »Kurdische Frage«

Die »kurdische Frage« wird in der Literatur als ein aus der Leugnung der kurdi-

schen Ethnie durch den Türkismus hervorgehender Problemzusammenhang dis-

kutiert (Saraçoğlu/Yeşilbağ 2015: 941ff.). Durch den bewaffneten Guerillakampf der

PKK ab den 1980er Jahren erhielt die »kurdische Frage« über die kulturelle Aner-

kennung des Kurdischen hinaus eine politische Dimension.51 Die PKK verfolgte

die Gründung eines eigenständigen kurdischen Nationalstaats in Verbindung mit

sozialistischen Zielen. In den 2000er Jahren wandelte sie dieses Ziel angesichts

geringer Aussicht auf Durchsetzbarkeit in die Forderung politischer Selbstverwal-

tung mit kultureller Gleichstellung innerhalb der bestehenden Grenzen der Türkei

um. Die Selbstverwaltung sollte zusammen mit einer umfassenden Amnestiere-

gelung für die Guerilla und die kriminalisierten zivilen Akteure des kurdischen

Projekts erreicht werden. In Assoziation mit der PKK hatten sich eine legale Partei

und eine zivile Bewegung entwickelt, die sich sukzessive in allen gesellschaftlichen

Bereichen organisierte. Ab den 1990er Jahren konnte die Bewegung Mehrheiten

unter der kurdischen Bevölkerung im Südosten der Türkei herstellen und in vielen

Kommunen trotz Rückschlägen aufgrund von Repressionswellen und Militärkam-

pagnen Regierungserfahrungen sammeln.

Dass die kurdische Bewegung in der Region führend wurde, stand im Zusam-

menhang mit der Abwendung von sozialistischen Zielen schon in den 1990er Jah-

ren und der Formulierung einer kapitalistischen Entwicklungsperspektive für die

wirtschaftlich zurückgebliebenen südöstlichen Regionen der Türkei. In nationalen

Programmen formulierte die legale parteiförmige Organisation der kurdischen Be-

wegung, die sich aufgrund von Verboten mehrfach neu gründen musste, ein Pro-

gramm nachholender kapitalistischer Entwicklung und forderte Subventionen für

mittelständische Unternehmen. Führende Parteimitglieder appellierten an große

Unternehmen, in der kurdischen Region stärker zu investieren.52 Zaghafte sozial-

demokratische Zielsetzungen in den von kurdischen Parteien regierten Kommu-

nen wichen in den 2000ern einer neoliberal geprägten Kommunalpolitik, die sich

auf der Basis einer Allianz des städtischen Kleinbürgertums realisierte, das sich

51 Der Gründung der PKK ging die Organisierung einer vorwiegend sozialistisch geprägten Be-

wegung im Osten der Türkei ab den 1960er Jahren voraus, die auf Seiten der sozialistischen

Bewegung der Türkei für ein Ende der Assimilation und Leugnung, für kulturelle Anerken-

nung und Gleichheit stritt. Die Bewegung wurde in den 1970er Jahren auf höchst brutale

Weise militärisch bekämpft (Atılgan 2015: 598f.; Ozan 2015: 710ff.).

52 Siehe www.hurriyet.com.tr/ekonomi/tusiad-diyarbakir-a-gidecek-bdp-yatirima-gelin-cagri-

si-yapacak-16151223 vom 28.10.2010 (Abruf am 12.10.2018).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 189

einer durch intensivierten Handel im Nahen Osten gestärkten Bourgeoisie anglie-

derte. Die Partei formulierte die Erwartung, dass Armut durch Überwindung ka-

pitalistischer Unterentwicklung bekämpft werden könne (Yarkın 2011: 83ff.). Die

von ihr regierten Kommunen näherten sich neoliberalen Stadtentwicklungszielen

– investorenfreundliche Politik, Markenbildung – an und bedienten eine Nachfra-

ge nach Wohnraum für die einkommensstärkeren Schichten, die Gentrifizierung

und Betonwüsten nach sich zog. Diese Politik verband sie mit einem Diskurs, der

kulturelle Diversität als Vorteil im Wettbewerb konkurrierender Städte themati-

sierte (Yüksel 2012: 76ff.).

Auf nationaler Ebene ging die kurdische Bewegung in den 2000ern zwar Bünd-

nisse mit kleineren sozialistischen Kräften ein und formulierte auch hier sozialde-

mokratische Ziele. Deren Einfluss blieb jedoch gering, wie es sich in einer indif-

ferenten Haltung zu Kämpfen der Arbeiterbewegung und in der kommunalpoli-

tischen Ausrichtung der von der kurdischen Partei regierten Städte niederschlug.

Eine deutliche Differenz zu islamistisch regierten Städten lag in einer nicht ge-

werkschaftsfeindlichenHaltung sowie in zaghaften Versuchen einerOrganisierung

von unten, die von Stadtteilinitiativen getragenwurden. Eine nachhaltige Initiative

zur Verbesserung der Lebenslage des von den Kriegsfolgen besonders betroffenen,

extrem verarmten kurdischen Prekariats ergriffen die kurdischen Kommunen je-

doch nicht (Değirmen 2013). Eine zweite Differenz zu islamistischen Kommunen

bestand darin, dass die kurdische Partei die neoliberal geprägte kapitalistische Ent-

wicklungsperspektive mit einem kulturellen Liberalismus verband, der Anerken-

nung kultureller Diversität und die Gleichstellung der Geschlechter förderte. Die

von der kurdischen Partei ausgehende politische Herausforderung ging nicht pri-

mär aus ökonomischen Differenzen hervor. Meine Beobachtungen und Gespräche

in der Parteizentrale der AKP in Diyarbakır legten lediglich nahe, dass das isla-

mistische Hegemonieprojekt im kurdischen Südosten sich – in Kontinuität zu den

konservativen Parteien – auf die überregional aktive kurdische Bourgeoisie und

religiöse Akteure stützen konnte (vgl. Atılgan 2015a: 484f.). Die Leitungsebene der

AKP war mit Unternehmern besetzt, die von ihren überregionalen Investitionen

berichteten. Ihre Nähe zum nationalen Machtzentrum war schon aus Opportuni-

tätsgründen konsequent, insofern hier die für die Entwicklung der Unternehmer

relevanten Entscheidungen getroffen wurden. Während die Basis anderer Partei-

en im kurdischen Südosten in den 2000ern komplett erodiert war, diese sich zu

mehr oder weniger kurdenfeindlichen Parteien entwickelt hatten, formulierte die

islamistische Partei ein ideologisches Integrationsangebot an die kurdische Bevöl-

kerung. Es bestand aus einem islamischen Konservatismus, der die ethnisch-tür-

kische Definition der Nation zu einer religiös-konservativen Fundierung verschob

und dabei auf die osmanische Vergangenheit rekurrierte, in der »Türken« und

»Kurden« innerhalb eines Staatsgebiets gleichberechtigt nebeneinander existiert

hätten. Durch die Hervorhebung einer gemeinsamen Unterdrückungsgeschichte

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Hegemonie und Kulturkampf

durch den Kemalismus und den Rekurs auf eine verbindende islamische Identität

sollte die ethnische Spaltung zwischen Türken und Kurden überwunden werden.

Der islamische Konservatismus kündigte eine Abwendung der islamistischen Par-

tei von der Türkisch-Islamischen Synthese an. Doch die starke und effektive Or-

ganisierung der kurdischen Bewegung sowohl im zivilen als auch im militärischen

Bereich begrenzte die Wirkungsmöglichkeiten des islamistischen Hegemoniepro-

jekts. Sie setzte ihm ein säkulares, auf ethnischer und nicht religiöser Identität

beruhendes Hegemonieprojekt entgegen, für das sie Mehrheiten in der Region ge-

nerieren konnte und das sie in Form eines inklusiven Anerkennungs- und Gleich-

stellungsversprechens auf die nationale Ebene trug (Saraçoğlu 2011). Die Forde-

rung nach Selbstverwaltung, die die kurdische Bewegung auf der nationalen Ebene

durch Transformation des zentralistischen Staates in einen Föderalstaat umsetzen

wollte, war gleichbedeutend mit einer Dezentralisierung der politischen Macht.

Damit stand sie im diametralenWiderspruch zu der von der AKP betriebenen Mo-

nopolisierung der Staatsapparate, die auch die Grundlage für den Zusammenhalt

des rechten Lagers bildete.

Nichtsdestotrotz schien die AKP mit der »Demokratische Öffnung« genannten

Initiative die Realität einer kurdisch-säkular artikulierten Hegemonie anzuerken-

nen. Sie offerierte politische Verhandlungen und ein Ende der Militärkampagnen.

Zwar widersprach die gleichzeitig betriebene Kriminalisierung ziviler Akteure der

kurdischen Bewegung durch eine im Frühjahr 2009 eingeleitete massive Repressi-

onswelle der »Demokratischen Öffnung«. Die Repression ließ erkennen, dass die

»Öffnung« unter dem Primat der Einhegung des kurdisch-säkularen Hegemonie-

projekts stand (vgl. Saraçoğlu/Yeşilbağ 2015: 932f.). Doch interpretierte die kur-

dische Bewegung die Repressionswelle als nachgeordnetes, vorübergehendes Ele-

ment. Die rechts-kemalistischen und türkistischen Bewegungen, die sich in der

CHP beziehungsweise der MHP organisierten, sahen dagegen in erster Linie die

Grundlage des Nationalstaats erodieren.53 Sie beharrten auf einer rigorosen Ab-

lehnung von politischen Verhandlungen und Kompromissen mit der kurdischen

Bewegung und mobilisierten gegen sie auf nationalistischer Grundlage.

53 Die kurdische Bewegung interpretierte die Repressionswelle als nachgeordnetes, vorüber-

gehendes Element, indem sie die Durchführung zuerst den kemalistisch-türkistischen Op-

positionszentren im Staat, nach deren offensichtlicher Zurückdrängung der Gülen Gemein-

schaft zuschrieb, die sie nicht als integralen Bestandteil der AKP begriff. Einige Jahre spä-

ter wurde bekannt, dass die AKP über die gesamte Zeit geheime Verhandlungen mit der

PKK in Kenntnis führender ziviler politischer Akteure der kurdischen Bewegung geführt

hatte, die deren verzerrte Wahrnehmung des Geschehens beeinflussten, wie aus Stellung-

nahmen beteiligter kurdischer Politiker hervorgeht. Siehe https://anfturkce.net/guncel/ay-

dar-bath-muzakereci-ocalan-dyr-12005 vom 06.12.2012; www.hurriyet.com.tr/gundem/oglu-

mun-cesedi-balkondaydi-21646964 vom 08.10.2012; http://sehirmedya.com/genel/tuglukt-

an-carpici-mit-yorumu/ vom 09.02.2012, (alle abgerufen am 12.10.2018).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://anfturkce.net/guncel/aydar
https://anfturkce.net/guncel/aydar
https://anfturkce.net/guncel/aydar
https://anfturkce.net/guncel/aydar
https://anfturkce.net/guncel/aydar
https://anfturkce.net/guncel/aydar
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://anfturkce.net/guncel/aydar
https://anfturkce.net/guncel/aydar
https://anfturkce.net/guncel/aydar
https://anfturkce.net/guncel/aydar
https://anfturkce.net/guncel/aydar
https://anfturkce.net/guncel/aydar
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan


5. Der historische Bogen 191

Neo-Kemalismus und das islamisch-konservative Hegemonieprojekt

Eine Hochburg der kemalistischen Mobilisierung bildete Izmir, eine der wenigen

Großstädte, in der der Kemalismus nach 2000 noch eine dominante öffentliche

Präsenz durch Stadtviertel- und Straßennamen, Bilder, Büsten und (Straßen-)Aus-

stellungen entfaltete, die den Symbolen und Themen des Kemalismus – Rolle

Izmirs im Befreiungskrieg 1919-22, modernistische Reformen, Verehrung von

Atatürk – gewidmet waren. Die Verehrung konnte kultische Gestalt annehmen,

wie beispielsweise ein in der Stadtbibliothek angekündigter Vortrag über die

Mund- und Zahnhygiene von Atatürk nahelegte. Auf den Kundgebungen der CHP

in Izmir traten die Konstitutionsmerkmale des Neo-Kemalismus (vgl. S. 168f.) auf

prägnante Weise hervor (vgl. Yıldırım/Haspolat 2010: 312ff.). Eine dieser Kund-

gebungen während meines Aufenthalts richtete sich gegen die »Öffnungspolitik«

der AKP in der »kurdischen Frage«. Auf dem großen Kundgebungsplatz am Meer

hatten sich Zehntausende versammelt, die sich mit nationalistischen Parolen,

Militärmärschen und einem immer wieder gespielten Popsong einstimmten, der

große Sehnsucht nach »Meinem Blondhaarigen und Blauäugigen« – gemeint war

Atatürk – ausdrückte.54 Veteranen und Witwen gefallener Soldaten der Zypernin-

vasion aus den 1970ern, die von der damaligen CHP geleitet worden war, waren

vor Ort. Sie gaben sich durch Uniformen zu erkennen, während zehntausende

Nationalflaggen, mit denen sich manche Teilnehmer gänzlich umhüllt hatten,

ein rot-weißes Meer entstehen ließen. Flammende Reden wurden gehalten, die

die Einheit des Landes beschworen, die sie durch die »Öffnungspolitik« der AKP

gefährdet sahen.

Nach der Kundgebung stieg ich in einen Omnibus, der sich rasch mit ande-

ren TeilnehmerInnen füllte. Während wir losfuhren, begann ein älterer Mann, au-

genscheinlich über siebzig Jahre alt, einfach, ärmlich gekleidet, sehr aufgeregt zu

schimpfen: »Erdoğan bereichert nur sich selbst. Schuld sind aber die Menschen,

die den wählen. Nicht die in Izmir aber die in den anderen Provinzen. Die sind

ein bisschen dumm.« Eine Frau im mittleren Alter, der Kleidung nach zu urteilen

auch eher arm, vielleicht eine kleine Angestellte, fiel ein: »Ja wirklich, das passiert

eben,wennman denen aus den Bergen das Recht gibt, zu wählen. In Europa ist das

anders, jemand mit Universitätsabschluss hat dort vier Stimmen, also nein zwei,

jemand mit Universitätsabschluss hat zwei Stimmen.« Ich war drauf und dran zu

widersprechen, fragte mich, wie viele der MitfahrerInnen wohl einen Universitäts-

abschluss vorzuweisen hatten. Ich hielt mich zurück und wartete, ob jemand ande-

res etwas sagen würde. Die, die etwas sagten, stimmten ein. Die meistenMitfahre-

rInnen waren dem Aussehen nach ärmere Leute, einige waren an ihren Mützen als

54 Es handelte sich um das von Selda Bağcan interpretierte Lied »Sarı Saçlı Mavi Gözlüm«.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Hegemonie und Kulturkampf

Arbeiter erkennbar, die im Gewerkschaftsverband DİSK organisiert waren.55 Ein

älterer Mann, mit Atatürk-Rosette, ergriff das Wort: »Ich bin 82. Guckt euch den

Erdoğan an. Was soll man von jemandem halten, der kein Respekt vor der Armee

hat? Ein Lump ist das.«

In Izmir war es nicht unüblich, auf solche Äußerungen zu stoßen, die Unge-

bildetsein, dörfliches Leben und eine Herkunft aus der Osttürkei – »die aus den

Bergen« konnte für all das einzeln oder zusammen stehen – mit der AKP assozi-

ierten. Die Äußerungen waren verknüpft mit einem Bekenntnis zum Militär. An

eine bestimmte soziale Position waren sie augenscheinlich nicht gebunden. Sie

verwiesen auf konkrete Biographien wie die Teilnahme an der Zyperninvasion, die

in Izmir durch kulturelle Aktivitäten erinnerungspolitisch lebendig gehalten und

gewürdigt wurde. Sie zeigten, dass quer zu den sozialen PositionenWeltauffassun-

gen geteilt wurden, Identifikationen entstanden waren, die von der kemalistischen

Hegemoniestrategie zusammengeführt und verstärkt wurden.

Eingebettet war die kemalistisch-urbane Form der Abgrenzung gegenüber »de-

nen aus den Bergen« in einen Modernismus, der auf der Aneignung einer kapita-

listisch artikulierten Fortschrittlichkeit seitens bestimmter Teile der Bevölkerung

beruhte, die einem anderen Teil vorwarf, er halte die nationale Entwicklung durch

borniertes Festhalten an Traditionen auf. Cihan Tuğal schreibt in seiner Studie sol-

che Distinktionspraktiken urbanen Bevölkerungsgruppen zu, die sich damit von

der ländlichen Bevölkerung beziehungsweise den in die Städte hinzuziehenden

BinnenmigrantInnen abgrenzten, indem sie sie als rückständige, kulturlose, un-

anständige Masse stigmatisierten (2009: 40, 123). Dieses Stigma mit Gläubigkeit

und »vormoderner« Traditionalität gleichzusetzen, beschrieb er als das Werk der

»säkularen Elite«. An diese Stigmatisierung konnten die AKP und die assoziier-

te Bourgeoisie anknüpfen, indem sie sich den Ausgegrenzten als ihre Repräsen-

tantin anboten. Die Repräsentationsbeziehung funktionierte, nicht weil die AKP

die soziale Lage der Ausgegrenzten entscheidend verbesserte, sondern indem sie

die kulturellen Stigmata – Religiosität, Traditionalität und provinzielle Herkunft –

aufgriff und positiv bewertete. Während dieses Angebot in zahlreichen Städten

angenommen wurde, wirkte die Distinktionspraxis in Izmir und einigen anderen

in der ägäischen Region gelegenen Städten offenbar stärker in die entgegensetzte

Richtung. Sie stabilisierte den kemalistischen Block.Die Abgrenzung fand sich hier

nicht nur bei »Eliten« oder den »Bessergestellten«, die sich nach unten abgrenzten.

Sie durchzog alle sozialen Klassen und bildete eine Konstituente des sozio-politi-

schen Blocks, den die kemalistische Bewegung gebildet hatte. Die Anwesenheit von

Gewerkschaftern auf der Kundgebung im Jahr 2009 zeigte an, dass die CHP trotz

55 Der in den 1970er Jahren links stehende Verband blieb nach dem 1980er Putsch für lange

Zeit verboten. In den 2000ern hatte er sich sukzessive der CHP angenähert und organisierte

die eher links stehende sozialdemokratische Arbeiterschaft.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 193

Anpassung an neoliberale Stadtentwicklungsmodelle (Eğilmez 2010: 626) und aus-

bleibender Opposition gegen neoliberale Politik (Doğan 2009b: 130) die formellen

und gewerkschaftlich organisierten ArbeiterInnen, die landesweit allerdings nur

noch etwa 5 Prozent der gesamten Arbeiterschaft stellten, auf ihrer Seite halten

konnte (Saraçoğlu/Yeşilbağ 2015: 893). Gewerkschaftsmützen und ärmliche Klei-

dung, die in Izmir neben Angehörigen des wohlhabenderen Kleinbürgertums auf

jeder kemalistischen Großdemonstration vorzufinden waren, waren Ausdruck ei-

nes Festhaltens an einer städtisch-sozialdemokratisch artikulierten Lebensweise,

die sich in einen neo-kemalistisch dominierten sozio-politischen Block einglieder-

te. So konnte es paradoxerweise geschehen, dass Werktätige ohne Universitätsab-

schluss andere aufgrund eines fehlenden Universitätsabschlusses für dumm und

unmündig erklärten, weil sie deren soziale Lage und Lebensweise als Bedrohung

für die eigene Position ansahen.

Dass Izmir nicht schon immer von der CHP regiert wurde, sprach dafür, dass

die Ursachen für die Entstehung dieser Konfrontation in der jüngeren Geschichte

liegen mussten. Izmir war bis in die frühen 1970er Jahre eine Hochburg konser-

vativer Parteien gewesen. Erst auf der Grundlage industrieller Entwicklung und

der sozialdemokratischen Blockbildung wandte sich die Bevölkerung mehrheitlich

der (damaligen) CHP zu. Entgegen des landesweiten Trends hatte sich die Izmirer

Bevölkerung auch nach 1980 eher links-kemalistischen Parteien zugewandt, nach

dem Zusammenbruch des Links-Kemalismus (der DSP) der neo-kemalistischen

CHP.Die Forschungsliteratur bietet keine detaillierte Erklärung für das Fortwirken

der sozio-politischen Blockbildung in Izmir. Doch neben der »Verteidigung der

Lebensweise« gegen religiöse Vorgaben (Tosun 2010: 289) erscheint es plausibel,

dass die CHP von der herausragenden Stellung Izmirs in der importsubstituie-

renden Industrialisierungsphase zehrte. Nach 1980 setzte in Izmir ein relativer

sozio-ökonomischer Niedergang ein, der einen sozialen Abstieg des Izmirer Klein-

bürgertums und der traditionellen Arbeiterschaft auslöste. Mit der Streichung

landwirtschaftlicher Subventionen erodierten auch die Reproduktionsgrundlagen

der Kleinbauern im ägäischen Hinterland von Izmir, die in die Städte migrierten.

Ausbleibende staatliche Fördermittel in die Produktionsstruktur und den Ausbau

öffentlicher Infrastrukturen, neue ökonomische Präferenzen unter den neolibera-

len ANAP-Regierungen lösten auch eine Distanzierung der Izmirer Industrie- und

Handelsbourgeoisie von den konservativen Parteien aus. Der Abstieg und der

Bedeutungsverlust Izmirs verbanden sich zu einer allgemeinen Unzufriedenheit,

die sich nach 1990 als kemalistische Nostalgie artikulierte. Die Binnenmigrati-

onswellen aus dem kurdischen Osten infolge des Krieges verstärkten nochmals

den Konkurrenzdruck innerhalb der durch Landflucht ohnehin stark angewach-

senen Arbeiterschaft. Auf der Grundlage verstärkter Konkurrenz und des Abstiegs

des Kleinbürgertums bildete sich nach 1990 ein anti-kurdischer Rassismus (Yıl-

dırım/Haspolat 2010: 312f.). Dem »Elitendünkel« auf den Kundgebungen der

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Hegemonie und Kulturkampf

CHP quer zu den sozialen Positionen lag diese Konstellation zugrunde, die durch

Abstiegs- und Konkurrenzerfahrungen gekennzeichnet war. Dass die Zustimmung

zur AKP in Izmir mehrheitlich aus den Vierteln der späten ArbeitsmigrantInnen

kam, in denen die untersten Schichten der informellen ArbeiterInnen lebten,

stützt diese These (Uyar 2010: 242ff.).

Die AKP reagierte auf das kemalistische Hegemonieprojekt in Izmir mit ober-

flächlicher Anpassung. Ihr öffentliches Auftreten war dominiert von einem Dis-

kurs des toleranten Miteinanders verschiedener Identitäten und dem Bemühen,

keinesfalls den Eindruck einer »ideologischen« Agenda zu erwecken. Sie betonte,

die Partei sei nicht religiös, sie privilegiere niemanden und diene allen gleicherma-

ßen. Auf ganz Izmir bezogen konnte sich die AKPmit etwa 35 Prozent der Stimmen

auf eine starke Minderheit stützen, in einigen Stadtbezirken stellte sie die Bürger-

meister. Ein AKP-Bürgermeister ließ an einer Hauptverkehrsstraße eine giganti-

sche Büste von Atatürk errichten. Die AKP organisierte Veranstaltungen, die eine

Nähe zum kemalistischen Modernismus demonstrierten, was an der Parteibasis

zwar Befremden hervorrief, aber als Notwendigkeit akzeptiert wurde, sich den lo-

kalen Bedingungen anzupassen. Ein Begebnis, das sich zu einem frühen Zeitpunkt

meines Feldaufenthalts abspielte, vermittelt einen Eindruck, welche Formen diese

Anpassung annahm. Im Büro der AKP lagen mit einem Porträt von Atatürk verse-

hene Einladungen zu einem Konzert – einem »Republik Symphonie Orchester« –

aus, das am 29. Oktober, dem Gründungstag der Republik stattfinden sollte. Ein

Mitglied der AKP-Jugend fragtemich, obwir zusammen hingehenwollten. Ich ant-

wortete überrascht, dass er solche »republikanischen Sachen« doch sonst ablehne.

»Ja klar«, sagte er, »aber das hier ist eine Veranstaltung der Partei.« Ein zweiter

erklärte mir daraufhin, dass die AKP in Izmir nicht repräsentativ sei:

Wir versuchen, die Reichen zu gewinnen. In Anatolien funktioniert das, da die Rei-

chen dort eine anatolische Kultur haben. Hier nicht. Taha Aksoy hat Hundefutter

verteilt imWahlkampf. Das ist sogar Thema im nationalen Parlament geworden.

Die Armenviertel werden hier von uns nicht so umworben. Deswegen diese Sym-

phonie. Wir versuchen, zu zeigen, dass wir dazu gehören.

Von dieser Aktion des AKP-Oberbürgermeisterkandidaten Aksoy, Unternehmer

und Mitglied von TÜSİAD, also des Unternehmerverbands, der in der staats-

zentristischen Literatur auf der Gegenseite der AKP positioniert wird, hatte ich

schon bei meinen ersten Erkundungen gehört, als ich mich auf der Suche nach

Verteilung von Armenhilfe durch die Partei befand. Ich konnte keine Anzeichen

von Armenhilfe ausfindig machen, stieß stattdessen auf diese Aktion und war

baff. Die politischen Werbekampagnen der AKP zielten nach der Gewinnung von

35 Prozent der Izmirer Bevölkerung nicht mehr auf die Armen, wie ich aufgrund

der Literatur erwartet hatte, sondern auf die »Reichen«. Das Ungewöhnliche am

Verteilen von Hundefutter war, dass Hunde in türkischen Städten als Wach-,

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 195

aber kaum als Haustiere gehalten wurden. Hunde als Haustiere, ausgestattet

mit eigener Versorgungsindustrie – Läden, die Tierfutter und anderes Zubehör

verkaufen, Hundefriseurläden, Tierkliniken etc. –, verbreiteten sich nur in ge-

hobenen Vierteln von Izmir, wo mittlere und obere Einkommensgruppen lebten,

nicht jedoch in den ärmeren Vierteln. Die »Reichen« ist hier folglich als Synonym

für die wohlhabendere Bevölkerung zu verstehen.

Es weist zugleich auf eine kulturelle Praxis hin, die als nicht-anatolisch mar-

kiert wurde und die es der AKP erschwerte, sich attraktiv zu machen, da die Prak-

tiken der Adressierten den »eigenen« fremd erschienen. Im Sprachgebrauch kon-

servativer Akteure war Anatolien eine Chiffre für eine bestimmte Kultur, die in

ihrer Praxis jedoch erst hergestellt, vereinheitlicht, definiert und verändert wurde.

Die Konstruktion entfaltete eine starke Wirkung über die konservativen Akteure

hinaus. Wie dargestellt, trat sie bei den VerfechterInnen der Kulturkampfthese als

Grundlage für die Behauptung auf, es habe immer-schon ein frommes Volk ge-

geben, das mit der AKP seine politische Repräsentantin fand. In Izmir sprachen

auch AlevitInnen, die selbst aus Ostanatolien in den Westen migriert waren, von

»anatolischer« Bigotterie oder Frömmlerei, die die AKP repräsentiere und von der

Izmirer Bevölkerung abgelehntwerde. Tatsächlich existierten in Anatolien trotz der

Bemühungen kultureller Homogenisierung, die in den vergangenen Jahrzehnten

intensiviert worden waren, noch immer kulturell verschiedene Bevölkerungsgrup-

pen, zu denen auch die AlevitInnen selbst gehörten. In Izmir hatten sie eine La-

ge vorgefunden, in der ihre kulturellen Praktiken anders als in vielen zentral- und

ost-anatolischen Städten keine direkte Verfolgung auslösten. Als Gegenüber des is-

lamisch-konservativen Konformitätsdrucks konnte die neo-kemalistische CHP in

Izmir zur Bewahrerin einer relativ freiheitlichen Kultur werden, die auch AlevitIn-

nen Schutz bot. Doch die andere Seite der neo-kemalistischen Medaille war eine

Borniertheit, die rassistische Formen annahm, sich über kemalistische Symbole

rückwärtsgewandt an einem sozialdemokratisch artikulierten Status festhielt und

nach unten abgrenzte. Die Konstellation in Izmir trat so als eine Langzeitfolge der

militärischen Zerschlagung der organisierten Werktätigen auf, die immer weni-

ger in der Lage gewesen waren, den neoliberalen Angriff abzuwehren, geschweige

denn die Ausweitung sozialer Errungenschaften auf alle Werktätigen zu fordern.

Sie grenzten sich stattdessen gemeinsam mit Teilen des Kleinbürgertums zuneh-

mend chauvinistisch gegen die BinnenmigrantInnen ab. Umgekehrt erschienen

die bereits stark eingeschränkten sozialen Errungenschaften der formellen Werk-

tätigen den Ausgegrenzten als Privilegien, von deren Teilhabe sie ausgeschlossen

waren. Die Neoliberalisierung war auf diese Weise mit einer chauvinistisch aufge-

ladenen Polarisierung in den Städten verbunden.

Das »Gewinnen der Reichen« durch die AKP griff bewusst Zugeständnisse an

die Träger der kulturellen Praktiken auf, die in Izmir hegemonial waren. Während

mir erzählt wurde, worum es mit dem Symphonie-Orchester ging, kamen andere

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Hegemonie und Kulturkampf

hinzu. Sie waren sich einig, dass die Veranstaltung eine Vortäuschung sei. Sie wa-

ren sicher, dass ihrTheater von allen als solches erkannt werde und zugleich waren

sie davon überzeugt, dass auf die Izmirer Realitäten reagiert werden müsse. Aus

ihrer Sicht war der Wahlslogan der AKP im Kommunalwahlkampf – »Veränderung

ist geboten« (Değişim şart) – ein Fehler gewesen. Mit ihm sei die Befürchtung ver-

stärkt worden, die die Izmirer Bevölkerung ohnehin hegte: dass die AKP den Status

quo verändern werde. Der Toleranzdiskurs der AKP stand im Konflikt mit der Pra-

xis der Partei in anderen Orten des Landes, in denen sie die konservativ-islamische

Kontrolle des öffentlichen Raums verstärkt hatte. Während im ganzen Land um

die Verbannung von Alkohol aus der Öffentlichkeit und Geschlechtersegregation

gestritten wurde, betonte der AKP-Kandidat Aksoy, dass es in Izmir auch im Fal-

le seines Wahlsiegs möglich bleiben werde, Alkohol zu trinken, Geliebte weiterhin

händchenhaltend auf der Promenade spazieren gehen könnten.

Um zu veranschaulichen, wie sich die Anpassungsbemühungen der Partei in

ihrem Inneren auswirkten, gebe ich einen Ausschnitt aus dem Vorbereitungstref-

fen für das Symphonieorchester wieder, das die AKP-Jugend einberief und an dem

ich teilnahm. Anwesend waren 20 TeilnehmerInnen etwa im Alter zwischen 20 und

30. Es war abends und wir saßen an einem runden Konferenztisch. Der Leiter des

Treffens (L) eröffnete die Runde.

L: Freunde, wir müssen alle dort hingehen, es muss voll werden, es ist natürlich kein

Zwang, aber eine Veranstaltung unserer Partei.

A: Ja, es muss noch was gesagt werden, bei einem Symphonie-Orchester gibt es ein

System. Es gibt Regeln. Zum Beispiel wird in der ersten Pause nicht geklatscht.

L: Ja, Freunde, die Regeln solcher Konzerte sind anders. Wir dürfen uns noch nicht mal

bewegen, unsere Handys müssen aus sein, der Beifall folgt einem System. [Das Handy

von A klingelt] Also, sogar das Handy von A muss aus sein [Gelächter]. Wir setzen uns

hin, alles klar? Und passen uns an. Also, selbst aufstehen ist nicht angesagt.

Z: [steht auf, hebt beide Hände gen Himmel und ruft dazwischen] Stellt euch vor, einer

steht auf und ruft: Das war göttlich Chef, spiel’s noch mal [Gelächter].

E: Also ich möchte jetzt doch mal was fragen.Warumwird das überhaupt gemacht?

L: Keine Ahnung. Ich weiß nur, dass die Leitung das organisiert.

A: Also, wir müssen aufpassen. Nicht dass wir ein Auge ausstechen, während wir eine

Augenbraue zupfen wollen.56

Y [redet aufgeregt, dozentenhaft aber mit Selbstironie]: Ich schließe mich an. Also,

obwohl das so eine intellektuelle Sache ist, hatte selbst ich keine Ahnung,wie kompliziert

das sein kann [Gelächter].

E: Also mir kommt das alles aufgesetzt vor.

L: Ja, wer nicht möchte, kommt nicht.

56 Türkisches Sprichwort: »Kaş yaparken göz çıkarmak«.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 197

E: Ist ja alles schön und gut, aber was ist die Erklärung hierfür? Wir werden uns blamie-

ren.Was haben wir damit am Hut? Kann mir das mal einer sagen oder ist das geheim?

L: Republik-Konzerte halt. Passt auf: Die Republik ist nicht das Eigentum von irgend-

wem. Die tun so, als ob sie ihnen gehören würde. Die Republik gehört uns allen. Diese

Veranstaltung muss so verstanden werden. Und wir müssen uns den Gepflogenheiten

anpassen.

Deutlich trat aus der Diskussion das Gefühl kultureller Fremdheit der Veranstal-

tung, die von der eigenen Partei geplant wurde, hervor. Auch wenn sie der Situati-

on zunächst mit Humor begegneten, um sie handhabbar zu machen, wurde ihnen

doch gewahr, dass Fehlverhalten eine »Blamage« wäre: ein Beweis von Nicht-Kön-

nen und Nicht-Eingeweiht-Sein. Während sich in der Diskussion eine Stimmung

entwickelte, die dahin tendierte, sich auf das Eigene zu besinnen und solch »in-

tellektuelle Sachen« zu ignorieren, um nicht am Ende selbst Schaden zu erleiden

beziehungsweise Authentizität zu verlieren, wurde durch die Erklärung des Leiters

am Ende deutlich, dass es darum ging, die Republikkonzerte als Symbol, mit dem

die Republik gefeiert wurde und das ihr zugleich ein Gesicht verlieh, das über fast

ein Jahrhundert mit bestimmten kulturellen Symbolen assoziiert war, zu besetzen.

Indem die AKP die Veranstaltung durchführte – das wird in der Szene erkennbar

– wurde die Republik angeeignet. Die Anpassung war nur der erste Schritt.

Ähnliches geschah Ende 2009 im Rahmen der sogenannten Öffnungspolitik. In

Izmir und in anderen größeren Städten wurden Bildungsseminare durchgeführt,

die sich in erster Linie an Parteimitglieder richteten, jedoch auch Außenstehenden

offen standen. Die Seminare wurden mit einem Poster angekündigt, das Erdoğan

zeigte, wie er auf einer Schultafel den Satz »Die Schulglocke läutet zur Akademie«

unterschrieb. Das Poster weckte Assoziationen zu einem sehr bekannten Bild von

Atatürk aus den 1920er Jahren, wie er an einer Tafel das neu eingeführte lateini-

sche Alphabet vorstellte. Damit wurde Erdoğan als Lehrer in eine Reihemit Atatürk

gestellt, dem in der republikanischen Tradition der informelle Titel »Oberlehrer«

verliehen worden war. Das Poster mit Erdoğan signalisierte Kontinuität und Ablö-

sung zugleich.

Die Auftaktveranstaltung fand im Saal eines Fünf-Sterne-Hotels in der In-

nenstadt von Izmir statt. Sie war als öffentliche Veranstaltung beworben worden,

zu der die Presse eingeladen war. Während ein Jingle, der aus einer Aneinan-

derreihung von gesprochenen Sätzen durch Erdoğan bestand, in Dauerschleife

gespielt wurde, füllte sich der mit Spruchbändern geschmückte Saal mit etwa

350 Personen. Auf den Bändern waren die üblichen Parteislogans – Keine Rast, wir

schreiten voran; Alles für die Türkei, alles für Euch; Eine Nation, eine Fahne, eine Heimat,

ein Staat – neben besonderen Botschaften an die Izmirer Öffentlichkeit zu lesen:

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Hegemonie und Kulturkampf

 

Können diejenigen, die Angst haben vor dem Volk, volksnah sein?

Können diejenigen, die Angst haben vor der Nation, nationalistisch sein?

 

Nach etwa 15 Minuten Beschallung durch den Jingle wurde die Nationalhymne ge-

spielt, zu der alle aufstanden und mitsangen. Anschließend wurde eine Schwei-

geminute für »Gazi Mustafa Kemal Atatürk« eingelegt. Das Singen der National-

hymne war kein unübliches Ritual auf politischen Veranstaltungen. Sie verlieh der

Veranstaltung die Atmosphäre eines Staatsakts. Sehr unüblich war die Schweige-

minute, ein besonderer Anlass wie ein Jahrestag lag nicht vor. Gazi ist eine Be-

zeichnung für Veteranen. Bei Atatürk ist sie zu einem Ehrentitel gemacht worden,

der immer dann angeführt wird, wenn seine soldatische Seite betont werden soll.

In Izmir, wo das Militär und der Befreiungskrieg, wie beschrieben, in hohen Ehren

gehalten wurden, erschien es besonders ausgetüftelt, diesen Bezug herzustellen.

Der Izmirer Öffentlichkeit wurde nicht nur demonstriert, dass Atatürk in Ehren

gehalten wurde, vielmehr zielte der Akt darauf, Atatürk zu vereinnahmen und der

CHP streitig zu machen, die von Atatürk gegründet worden war und dessen politi-

sches Erbe weiterhin für sich beanspruchte. Denn mit denjenigen, deren Angst vor

dem Volk und der Nation auf den Spruchbändern angeprangert wurde, waren die

Republikaner beziehungsweise die CHP gemeint. In einem Akt vereinte der Vor-

gang ein Bekenntnis zu und die Vereinnahmung von republikanischen Symbolen

mit der Verhöhnung der Republikaner als unpatriotische Volksfremde.

Als Hauptredner der Veranstaltung war Privatdozent Dr. Hüseyin Çelik, Parla-

mentsabgeordneter und ehemaliger Bildungsminister der AKP, der als Architekt

der Öffnungspolitik galt, angekündigt. Die Anführung des akademischen Titels be-

tonteWissenschaftlichkeit. Çelik entstammte der konservativen Parteientradition,

war in den 1970ern Mitglied in der AP, danach in der DYP, bis er zur AKP wech-

selte. Er hielt eine lange, mit Anekdoten und Bonmots gespickte Rede, bei der er

die ZuhörerInnen auf eine Reise in die Geschichte der Demokratie mitnahm. Von

internationalen Gefilden kam er schließlich auf die Türkei zu sprechen:

In der Türkei steht die Demokratie nur auf demPapier. DenNamen zu ändern, än-

dert die Wahrheit nicht. Allein zwischen 1950 und 1960 hat die Türkei mal durch-

atmen können. […] Verschiedene Gruppen sind in der Republik fortwährend un-

terdrückt worden. Die Bauern, die nicht in die Städte gelassen wurden, weil man

sich gegenüber den Europäern für ihr Aussehen schämte, Nicht-Muslime, Kurden,

Aleviten und Fromme.

Dieser Zustand, so Çelik, werde nun beendet. Alle würden befreit und vereint in

Verschiedenheit leben dürfen, so wie einst im Osmanischen Reich, das er mit ei-

nem Orchester verglich:

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 199

Der Staat ist wie ein Orchesterchef, der die Instrumente dirigiert, damit sie zu-

sammen spielen und keine Kakophonie entsteht. Das Osmanische Reich war ein

gut dirigiertes Orchester. Alle konnten verschieden sein und trotzdem in Harmo-

nie miteinander leben. […] Die DNA eines jeden ist einzigartig, das beweist, dass

Gott jeden verschieden geschaffen hat.

Wie sich der Staat zusammensetze, beschrieb er folgendermaßen:

Ein Staat ist wie eine Zwiebel. Das Innerste der Zwiebel ist das Individuum, dar-

über legt sich die Familie, darüber die Gemeinschaft [cemaat] und der Stamm

[aşiret], darüber die Nation, darüber die Religion und über alles die Menschheit.

Alle zusammen machen die Persönlichkeit aus.

Schließlich ging Çelik noch darauf ein, dass die Gendarmerie und die »CHP-Bü-

rokratie« nie freie Wahlen in der Türkei zugelassen hätten. Er erzählte Anekdoten,

wie 1960 nach dem Sturz der DP durch das Militär Wahlen manipuliert und bei der

Verfassungsabstimmung von 1982, nach dem 1980er Militärputsch, Druck auf die

Wähler ausgeübt worden sei.

Çelik betrieb eine raffinierte Demagogie. Auf die Kräfteverhältnisse in Izmir

abgestimmt konstruierte er eine Weltauffassung, die konservativ, zugleich inklu-

siv (gegenüber den Unterdrückten) und nach vorne gerichtet erschien. Nichtsdes-

totrotz war es eine Geschichte der Verzerrungen und Ent-Nennungen von histori-

scher Täterschaft und Initiative. Das Bekenntnis zur Demokratie mit freien Wah-

len und die Idealisierung des monarchisch verfassten Osmanischen Reichs, diri-

giert von einem »Orchesterchef«, stellte er unvermittelt nebeneinander. Die Türkei

machte er zu einer von der »CHP-Bürokratie« unterdrückten Opfergemeinschaft,

die »nur einmal durchatmen« konnte. Die Unterdrückung von Aleviten schob er

ebenso der CHP zu wie den Putsch von 1980, der sich auch gegen die sozialde-

mokratische Politik der damaligen CHP gerichtet hatte, während es seine damali-

ge Partei (die AP) gewesen war, die die Repression verschärft und schließlich das

Militär auf den Plan gerufen hatte. Seine Rede umriss die Referenzen des kon-

servativen Narrativs, das von den Verfechtern der Kulturkampfthese, die in der

AKP eine demokratisch-liberale Partei zu erkennen meinten, über wissenschaft-

liche und journalistische Medien international verbreitet worden war. In diesem

Narrativ erschien die Periode zwischen 1950 und 1960 als eine der Freiheit, wäh-

rend die 1960er Verfassung, mit der Gewaltenteilung, Bürger- und Arbeiterrechte

verfassungsrechtlich verbrieft wordenwaren, als ein Rückfall in die Unterdrückung

auftauchte.

Einige Wochen später hörte ich auf einer Parteiveranstaltung in Diyarbakır

nochmals eine in ihren Grundzügen identische Rede von Çelik, jedoch angepasst

an die dortigen Kräfteverhältnisse. Die Nationalhymne wurde angesichts der viru-

lenten Kämpfe um die Anerkennung kurdischer Selbstbestimmung nicht gespielt.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Hegemonie und Kulturkampf

Die Hymne war in Diyarbakır, anders als in Izmir, kein Symbol der Befreiung, son-

dern eines der Unterdrückung. Vom türkischen Militär war sie als Instrument der

Erniedrigung und Unterwerfung eingesetzt worden. Im Foltergefängnis von Di-

yarbakır waren kurdische und sozialistische Gefangene in den 1980ern gezwungen

worden, sie zu singen, um ihnen ein Bekenntnis zum türkischen Nationalstaat ab-

zuzwingen (vgl. Zeydanlıoğlu 2009). Auch eine Schweigeminute für Atatürk wurde

nicht eingelegt. Referenzen auf die republikanischen Symbole wurden unterlas-

sen. Der Saal eines Hochzeitsveranstalters war außer den üblichen, neutralen Slo-

gans (Keine Rast…) und vielen Erdoğan-Bildern mit Spruchbändern geschmückt,

die Einheit und Demokratie betonten:

 

Wir zusammen sind die Türkei

Die Geschichte wird die Helden der Demokratie nicht vergessen

 

Der AKP-Vorsitzende von Diyarbakır hielt eine Vorrede, in der er feststellte, dass

die Unterdrückung und die Leugnung der Kurden von der AKP beendet worden

sei. Die AKP werde das von den Jungtürken ethnisch gespaltene Volk in der isla-

mischen Gemeinschaft wieder zusammenführen. Çeliks anschließende Rede war

gespickt mit kurdischen Zitaten. Er versprach Diyarbakır ein Ende des Krieges,

durch das – so kündigte er an – der Nährboden für die spalterischen »nationalis-

tischen« Parteien – die MHP, die CHP und die kurdische Partei stellte er dabei in

eine Reihe – trockengelegt werde.

Abgestimmt auf die lokalen Kräfteverhältnisse legte die AKP in Izmir und in

Diyarbakır gegensätzliche Schwerpunkte. In Izmir trat sie gegen einen kemalis-

tisch, in Diyarbakır gegen einen kurdisch-säkular geprägten Status quo an. An

beiden Orten wurde das politische Feld von kulturkämpferischen Strömungen do-

miniert, die unterschiedliche Artikulationen des Neoliberalismus mit kulturellen

Fragen hervorgebracht hatten. Die Strategie der AKP zielte darauf, in die Kase-

matten ihrer politischen Gegner einzudringen, ihnen ihre Waffen aus der Hand zu

nehmen, zugleich die eigenen Truppen zu »bilden«, ihnen diskursive Mittel an die

Hand zu geben und sie mit einer islamisch-konservativen Geschichtsauffassung

auszustatten, deren Rückgrat die Konstruktion der Republikaner als Unterdrücker

des Volkes bildete. Da die CHP die gesellschaftlichen Konfliktlinien ebenfalls über

kulturelle Elemente konstruierte, stellte sie den komplementären Gegenpart zur

AKP. Die von Kemalisten reproduzierte alltägliche Erniedrigung bestimmter Teile

der Bevölkerung als kulturell rückständig und ungebildet bildete eine zentrale Vor-

aussetzung für die Plausibilität des auch in staatszentristischen Interpretationen

affirmativ aufgegriffenen Diskurses, wonach die AKP die »authentischen« Interes-

sen des Volkes gegenüber den »kemalistischen Eliten« verteidige.

Der im Rahmen der Kulturkampfthese als auslösendes Ereignis für die »autori-

täre Wende« der AKP thematisierte Juni-Aufstand im Jahr 2013 stellte einen poten-

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der historische Bogen 201

tiellen Einschnitt in die Reproduktion des Kulturkampfs dar. Anfängliche Vorstö-

ße kemalistischer Organisationen, den Aufstand zu vereinnahmen und kurdische

Organisationen aus dem Protest auszuschließen, stießen auf breite Ablehnung.

Anders als bei den kemalistischen Demonstrationen wurden weder nationalisti-

sche Parolen noch die Armee auf den Plan gerufen, während die AKP und ihr na-

hestehende Medien die Spaltungslinien zwischen »elitären Laizisten« und »unter-

drückten Gläubigen« zu aktivieren versuchten.Die vorherrschende Praxis während

des Aufstands bestand in der gegenseitigen Anerkennung verschiedener kulturel-

ler Identitäten, die bislang nicht miteinander, sondern neben- oder gegeneinander

protestiert hatten. Indem sich diese Tendenz mit dem Protest gegen die kapita-

listische Landnahme und den politischen Autoritarismus der AKP verband, sich

zugleich der Aufbau eines Netzwerks an der gesellschaftlichen Basis abzeichnete,

öffnete sich für kurze Zeit ein Fenster für die Formierung einer politischen Alter-

native zu den kulturkämpferisch artikulierten bürgerlichen Hegemonieprojekten

(vgl. Babacan 2013).Mit der Niederschlagung des Aufstands, der Versandung basis-

naher Organisierung, der ambivalenten Positionierung der kurdischen Bewegung

zum Aufstand, der Eskalation des Bürgerkriegs mit der PKK und der nationalisti-

schen Positionierung der CHP wurde die kulturkämpferische Praxis jedoch erneut

dominant.

Nach diesemEinblick in den Status quo des Kulturkampfs soll zum letzten offe-

nen Diskussionspunkt, der Ergründung der Rolle der theologisch geschulten Intel-

lektuellen, übergegangen werden. Auf die Intellektuellen wurde bisher nur bruch-

stückhaft und teils imRahmen der Partei eingegangen. Eine Erfassung der islamis-

tischen Bewegung, die sich auf die politische Partei und die assoziierte Bourgeoi-

sie beschränkt, bleibt jedoch unvollständig. Sie tendiert dazu, die Bedeutung der

institutionalisierten Reproduktionsstätten der Intellektuellen und ihre Gruppenin-

teressen zu übersehen, die dem Kulturkampf eine besondere Dynamik verleihen.

Im zweiten empirischen Teil der Arbeit werden daher die Reproduktionsmechanis-

men undWirkungsstätten in den Blick genommen, in denen sich das islamistische

Kollektiv in Abgrenzung zu den konkurrierenden Hegemonieprojekten formiert.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Teil IV – Religiöse Infrastruktur und Praxis

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten

In den InterviewsmitMitgliedern der AKPwährend des Kommunalwahlkampfs im

März 2009 betonten diese unisono, dass Politik und Religion strikt voneinander zu

trennen seien. Im Einklang mit dem Parteiprogramm wurde hervorgehoben, die

AKP sei eine konservative Partei auf der Grundlage nationaler und ideeller Wer-

te, die in gleicher Distanz zu allen Religionen stehe. Die Aufstellung alevitischer

Kandidaten wurde als Beleg für Pluralismus angeführt. Einen ersten empirischen

Fingerzeig, dass diese die Außenwahrnehmung der Partei prägende und sogar un-

ter AlevitInnen einen gewissen Anklang findende Darstellung grundverkehrt war,

erhielt ich bei einem Treffen mit einem jungen Islamisten an der Theologischen

Fakultät von Izmir. Er studierte Philosophie und ging nebenher an die Fakultät,

»als Zusatzausbildung«, wie er mir mitteilte. Er war ein Mittzwanziger und stell-

te sich als ehemaligen radikalen Islamisten vor, der zu einer pragmatischen Linie

gewechselt war. Im Gymnasium sei er ein Radikaler gewesen, Radikalismus brin-

ge aber nichts, die Umsetzung alter Regeln sei nicht möglich in einer modernen

Welt: »Was nicht umsetzbar ist, ist falsch«. Deswegen nähere er sich immer mehr

der Gülen Gemeinschaft an, denn die würde Praktikabilität betonen.1 Er berichtete

mir, dass die meisten Studenten an der Fakultät von einer Imam Hatip Schule kä-

men, er selbst aber nicht. Zu Beginn dieses Lehrjahrs seien 400 neue Studenten an

die Fakultät gekommen. Die Zahl der Erstsemester habe sich verdoppelt, nachdem

die Regierung beschlossen habe, die Budgets für die theologischen Fakultäten zu

erhöhen. Die eine Hälfte der Fakultät bestehe aus Türkisten, die andere aus Isla-

misten. Zur Unterstreichung der gestiegenen Bedeutung der Religion erzählte er,

dass manche Moscheen mittlerweile mit zwei Imamen doppelbesetzt seien. Einige

islamische Gemeinschaften seien dazu übergegangen, eigene Moscheen zu unter-

halten. Die AKP toleriere das.

Unser Interview auf dem Campus wurde unterbrochen durch einen zu uns sto-

ßenden Dozenten, mit dem er mich bekannt machte. Der Dozent war Izmirer Vor-

1 DerWandel radikaler Islamisten zu pragmatischen Nurcu, in deren Tradition auch die Gülen

Gemeinschaft verortet wird, ist ein zentrales Thema von Cihan Tuğals Studie (2009), die mit

einer solchen Wandlungsgeschichte einsetzt.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Hegemonie und Kulturkampf

sitzender des ältesten türkistischen Vereins, des bereits erwähnten Vereins Türk

Ocakları (S. 142), der 1912 gegründet wurde. In der frühen Republik waren die füh-

renden nationalistischen Intellektuellen Mitglied dieses Vereins, der Anfang der

1930er Jahre geschlossen und 1949 wieder eröffnet wurde. Der Vorsitzende stand

der ultra-nationalistischen Splitterpartei BBP (Partei der Großen Einheit) nahe,

deren Wirken weitgehend auf die mittelanatolische Provinz Sivas begrenzt ist. Die

BBP bildete in den 2000er Jahren bei verschiedenen Anlässen Bündnisse mit der

AKP, auf deren Wahllisten sie ihre Kandidaten platzierte. Sie propagiert das Ziel,

ein pan-türkisches Reich auf der ideologischen Grundlage der Türkisch-Islami-

schen Synthese zu errichten.

Über das Treffen an der Fakultät erfuhr ich, dass die theologischen Wirkungs-

stätten sich im Schatten der damals aktuellen Auseinandersetzungen zwischen

der AKP und dem Militär in einem starken Aufwind befanden. Die politische För-

derung der theologischen Ausbildungsstätten, Finanzierung doppelbesetzter Mo-

scheen, die prominente Präsenz der Türkisch-Islamischen Synthese an der Izmirer

Fakultät stellten einenWiderspruch zur behaupteten laizistischen Agenda der AKP

dar, durch den mein Blick auf die Ausbildungs- und Wirkungsstätten der Theolo-

gen gelenkt wurde, die ich im Folgenden gestützt auf meine Feldstudie diskutieren

werde.

6.1 Die Diyanet und das Prinzip der Laizität

Die zentrale institutionelle Wirkungsstätte von Theologen ist die Diyanet, bei der

eine sehr große Zahl der intellektuellen Trägerschicht der islamistischen Bewe-

gung angestellt ist. Die 1924 gegründete Diyanet organisiert religiöse Dogmen und

Aktivitäten, sie definiert den legalen Rahmen religiöser Praxis. Die Aufgaben und

Funktionen der Diyanet haben sich im Laufe der Zeit stark verändert und ausdif-

ferenziert. Mit Ausnahme einer Phase zwischen 1931 und 1950 obliegt der Behörde

die Verwaltung von allen Moscheen und Gebetsstätten des Landes. Die Zentrale in

Ankara entsendetMuftis in die Provinzen, die dort über die religiöse Praxis wachen

sollen.

Seit ihrem Bestehen gibt es politischen Streit über die Frage, wie sich eine

staatliche religiöse Institutionmit demPrinzip der Laizität vertragen kann. Als Fol-

ge der tiefen Skepsis der staatsgründenden Republikaner gegenüber der Loyalität

der osmanischen Geistlichen zu den Zielen der jungen Republik herrschte in den

Anfängen der Republik ein Antiklerikalismus vor. Die CHP unter der Direktion von

Atatürk übte bis in die 1940er Jahre eine bremsendeWirkung auf religiöse Aktivitä-

ten aus. Wie bereits beschrieben, rangen schon vor der Abspaltung der DP im Jahr

1946 zwei Positionen in der CHP miteinander. Die erste Strömung sah in der Di-

yanet einen Widerspruch beziehungsweise in ihrer Förderung eine Gefahr für die

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 207

Laizität. Die zweite Strömung sah dieselbe Institution als ein Instrument an, das

entweder als neutral vorgestellte religiöse Dienstleistungen erbringen oder die Re-

ligion kontrollieren sollte: um die nationale Einheit, den Türkismus und die »ideel-

lenWerte der Nation« zu fördern; um eine unkontrollierte Entwicklung und Politi-

sierung religiöser Aktivitäten und den »Aberglauben« zu unterbinden; um die »un-

gebildeten Massen zu indoktrinieren«; oder um kemalistische Inhalte zu transpor-

tieren. Ferner bestand die Auffassung, dass ohne staatliche Kontrolle der Religion

ein Krieg zwischen verschiedenen religiösen Strömungen ausbrechen könnte (Gö-

zaydın 2009: 204ff., 275ff., 284ff.; Mertcan 2012: 73ff.). Konservative und islamis-

tische Parteien sahen in der Diyanet unterdessen ein Instrument, den Wirkungs-

bereich des konservativen Islam unter der Führung von Geistlichen auszubauen.

Sie verbanden mit der Diyanet keinen geringeren Erziehungsanspruch als die Ke-

malisten, auch ihnen ging es um die Kontrolle der religiösen Praxis, allerdings viel

stärker vermittelt durch eine integrale Anbindung der sunnitischen Geistlichen in

ihre politischen Projekte, als dies bei der CHP der Fall war. Mit der zur politischen

Priorität erhobenen Bekämpfung des Kommunismus nach dem Zweiten Weltkrieg

setzten sich die konservativen Parteien und die zweite Strömung in der CHP mit

der Zielsetzung durch, die Diyanet auszubauen.

Die Behörde orientiert sich in Kontinuität zu den Institutionen der Ulema im

Osmanischen Reich an einer sunnitischen Auslegung des Koran (Gözaydın 2009:

135, 153). Sie agiert nichtsdestotrotz mit dem Ziel, für die Gesamtheit der »mus-

limischen« Bevölkerung religiöse »Dienste« auf der Grundlage der »laizistischen

Prinzipien« zu leisten, »über den politischen Auffassungen und Meinungen ste-

hend die nationale Einheit und Solidarität zu fördern«, so in der weiterhin ak-

tuellen Aufgabendefinition der 1982er Verfassung. Sie stützt sich hierbei auf die

Ansicht, dass 99 Prozent der Bevölkerung Muslime seien. Wie sich die einzelnen

BürgerInnen selbst begreifen,wer einenGlauben inwelcher Formpraktizierenwill,

sind Fragen, die sich im Lichte dieser Überzeugung nicht stellen. In der Praxis for-

muliert die Behörde den Anspruch, die Bevölkerung über die »echten« Regeln und

Prinzipien des Islam aufzuklären, sie vor »Aberglauben«, »Heidentum«, »Subversi-

on«, »Separatismus«, »moralischer Degeneration« und »geistigen Krankheiten« zu

schützen.2 Auf dieser Grundlage wurde auch der sunnitische Religionsunterricht

in den staatlichen Schulen ab 1950 zunächst als Wahlfach und nach dem 1980er

Putsch als obligatorischer Unterricht ohne Rücksicht auf familiär verankerte Re-

ligion oder Nicht-Religiosität eingeführt. Alevitische LehrerInnen, so auch meine

Grundschullehrerin,wurden gezwungen, Kindern die sunnitische Religionsauffas-

sung beizubringen.

2 Siehe Eigendarstellung der Behörde auf ihrer Website: http://www2.diyanet.gov.tr/DinHiz-

metleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx (Abruf am 12.10.2018).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx


208 Hegemonie und Kulturkampf

Die grundlegende Behauptung der Diyanet besteht darin, dass die Religion un-

verzichtbar sei, alles Gute undHöherwertige der Religion entspringe und diese Re-

ligion der Islam sei. Fest verankert ist die Überzeugung, dass es nur einen Islam

geben kann. Außerhalb der sunnitischen Auslegung Stehende gelten als abtrünnig

oder ungläubig, werden mitunter als pervers und amoralisch bezeichnet. Alevi-

tInnen wird nicht selten angelastet, dass sie den Islam im Auftrag von äußeren

Feinden von innen zerstörten. In Publikationen der Behörde werden ferner Athe-

ismus und die Evolutionstheorie als von ausländischen Mächten betriebene Ver-

schwörungen »enttarnt«, Kommunisten, Materialisten, Missionare, Imperialisten,

Zionisten, Kreuzritter als Feinde bestimmt (Mertcan 2012: 147ff.).

Das Wirken der Behörde ist nicht auf Publikationen noch durch die Mauern

der Moschee begrenzt. Es ist unvermeidbar, dass theologisch ausgebildetes Perso-

nal überall dort wirkt, wo es sich bewegt. Einblicke in dieses Wirken konnte ich

bei einer als Tefsir angekündigten Veranstaltung der Ismailağa Gemeinschaft, die

auch als Mahmut Hoca Gemeinschaft bekannt ist, gewinnen. Die Ismailağa Ge-

meinschaft ist eine Strömung innerhalb des Nakschibendi Ordens, der historisch

eng mit der Milli Görüş Bewegung assoziiert ist. Als Tefsir werden von Gelehr-

ten durchgeführte Koranexegesen bezeichnet. Die Veranstaltung der Ismailağa Ge-

meinschaft fand im Stadtzentrum von Izmir statt, von ihr erfuhr ich durch meine

Kontaktperson an der Izmirer Fakultät. Mein Interesse an seiner Geschichte und

der islamistischen Bewegung bewog ihn, mich auf diese Veranstaltung mitzuneh-

men.

In einem Salon befanden sich etwa 25 Zuhörer, die meisten Stühle waren frei

geblieben. Die Größe des Salons ließ die Teilnehmerzahl gering erscheinen. Indes

empfand ich die relativ geringe Zahl inmitten des kemalistischen Izmir als nicht

überraschend. Auf einem Podium saßen drei Personen, von denen einer sich als

Moderator und die anderen beiden als Gelehrte (Hoca) vorstellte, die außerhalb von

Izmir bei einer Moschee angestellt seien. DasThema des Tefsir wurde angekündigt

alsMissgunst (»haset«) und begannmit einer Lesung aus demKoran. Auf das Lesen

eines Abschnitts, das zuerst auf Arabisch3 erfolgte und dann für die Zuhörerschaft

übersetzt wurde, folgte die Exegese des Hoca:

Missgunst heißt, dass ein anderer, was ich nicht habe, auch nicht haben soll. Neid

bedeutet, etwas haben zu wollen, was ein anderer hat. Missgunst, dem anderen

etwas nicht zu gönnen, heißt, den Segen und die Gaben Gottes zu hinterfragen.

Wenn einer reich ist, dann ist das als Gottes Gabe anzuerkennen. Gott hat das

3 Es besteht ein Konsens unter türkischen Theologen, der Koran müsse auf Arabisch rezitiert

werden, da eine Übersetzung nicht mehr »die Worte Gottes« seien. Die Frage der Überset-

zung ist verknüpft mit der Frage der Auslegung, insofern jede Übersetzung notwendiger-

weise eine Interpretation ist. Da allerdings jedes verstehende Lesen ebenfalls interpretieren

heißt, dreht sich die theologische Diskussion an dieser Stelle im Kreis.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 209

erschaffen und er hat gegeben. Wer bist du? Hast du es etwa erschaffen, dass du

geben willst?

Der zweite Gelehrte ergänzte:

Wer reich ist und sein Vermögen auf demWegGottes ausgibt, dem sei es gegönnt.

Im Anschluss an dieses Thema, das durch weitere Zitate ausgeführt wurde, leite-

ten die Gelehrten das Gespräch auf das Gebet (»namaz«4) und die Armenabgabe

(»zekat«). Sie stellten die Frage, warum diese im Koran nebeneinander stehen und

gaben selbst die Antwort, indem sie aus dem Koran zitierend mit ihrer Interpreta-

tion fortfuhren:

Zur Zeit des Propheten haben viele Christen und Juden im selben Landstrich ge-

lebt. Um den neugebackenen Muslim vom rechtenWeg abzubringen, versuchten

sie, ihn zu verwirren. Um ihn von der Religion abzubringen, behaupteten sie, dass

nur sie ins Paradies kämen. Mit der Zeit ist der Druck der Christen immer größer

geworden. Sie haben selbst die Muslime bedrängt, von denen sie nur das Bes-

te erfahren hatten. Irgendwann hatten die Muslime die Schnauze voll, sie hätten

beinahe die Christen umgebracht. Aber, angesichts dieser Situation sprach Gott,

habt etwas Geduld, lasst uns stark werden, dann kommt unsere Zeit. […] Hierfür

ist das Gebet, der Muslim betet, um stark zu werden. Mit dem Gottesdienst wirst

du zur Reife gelangen, denn du wirst in der Zukunft in große Kriege ziehen.

Der zweite Gelehrte fiel erneut ein:

Das Gebet ist wichtig, um nicht den Juden auf den Leim zu gehen. Denn die Juden

können es nicht verkraften, dass der Prophet nicht aus ihren Reihen kommt. Mit

dem Gebet bereitet ihr euch für den Dschihad vor. Deswegen ist es wichtig. Lasst

sie im Moment noch in Ruhe.

Der erste Gelehrte ergriff wieder das Wort:

Wenn das Gebet dafür gut ist, den Willen zu stärken, dann ist die Armenabgabe

dafür da, den Gemeinschaftssinn zu stärken. Früher gab es dieses Bewusstsein, in

der Republikzeit haben wir es vergessen, jetzt kommt es zurück.

Der zweite Gelehrte übernahm das Wort, dieses Mal in einem lauteren Ton:

Es gibt eine Bürokratie im Staat, die nicht will, dass die Religion des Islam erlernt

wird. Das ist der Versuch der Laizisten, diejenigen, die in Gott vertrauen [mümin]

4 Das Gebet, das auf Türkisch »namaz« genannt wird und fünf Mal am Tag verrichtet werden

soll, ist ein hochgradig strukturiertes Ritual, das Körper und Geist reglementiert. Es enthält

vorgeschriebene Sequenzen mit Gesten, Aussprachen und Gebeten. ImMittelpunkt des kör-

perlichen Akts steht die Verbeugung vor Gott in Richtung Mekka.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Hegemonie und Kulturkampf

in Gottesleugner [kâfir] zu verwandeln. Die, die keinen Religionsunterricht wol-

len, wollen das Volk vom Islam abbringen.

Nach einer Reihe weiterer Zitate aus dem Koran kam einer der Gelehrten auf die

Aleviten zu sprechen:

Zwischen Süleyman Ateş [ehemaliger Leiter der Diyanet] und einem marxisti-

schen Aleviten findet im Fernsehen ein Disput statt.

Der Gelehrte betonte das Wort Marxist sehr stark:

Der marxistische [!] Alevit sagt: ›Einer nimmt die Laute [saz], ein anderer singt,

und der Rest tanzt‹. Was ist denn das für ein Gottesdienst? Sollen wir uns etwa auf

den Weg des Teufels begeben?

An dieser Stelle endete die Rezitation und Interpretation, deren verkürzte Wieder-

gabe den Eindruck von Sprunghaftigkeit erwecken könnte. Das Leitthema zog sich

jedoch wie ein roter Faden durch: Was macht einenMuslim aus und wie soll er sich

korrekt verhalten angesichts verschiedener Herausforderungen, die ihm im realen

Leben begegnen? Der Moderator erteilte dem Publikum, das bis dahin geduldig

zugehört hatte, das Wort. Ein Mann im mittleren Alter, der sich als Ladenbesitzer

im Basar vorstellte, meldete sich:

Ich blicke nicht mehr durch. Die USA wollen von uns, dass wir keine Beziehung

zu einem muslimischen Land, dem Iran, unterhalten und gleichzeitig wollen sie,

dass wir für sie Soldaten in ein muslimisches Land, nach Afghanistan, schicken.

Wie soll man da durchblicken? Man sagt, wir sollen tolerant sein. Toleranz, ja gut,

aber bis wohin?

Einer der Gelehrten antwortete sichtlich erregt:

Die Muslime waren im 18., 19., 20. Jahrhundert nicht herrschend, sondern gefan-

gen. Wir müssen die Bedingungen unserer Zeit kennen, die Schlüsselpositionen

werden immer noch von Laizisten gehalten. Man muss vorsichtig sein und sich

nicht der Aufregung hingeben. EinMuslim ist so vielWert wie zwei Gottesleugner,

das sagt unser Prophet. Er hat sogar zuerst gesagt, so viel wie 100 Gottesleugner,

glaube ich. Aber er hat auch gesagt: Bis du eine gewisse Stärke erreicht hast, halte

dich bedeckt, sei nicht laut.

Wieder wurde er vom zweiten Gelehrten ergänzt:

Kann denn jemand, der sich in der Lage eines Sklaven befindet, tolerant gegen-

über dem Herrn sein? Die Muslime sind wie Sklaven. Tolerant kann nur jemand

sein, der überlegen ist. Wer bist du denn, dass du tolerant sein willst? Du wirst

unterdrückt, du bist Sklave.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 211

Nochmals brachten die Gelehrten dasWort darauf, dass dieMuslime Geduld haben

müssen:

Wer sichGott verpflichtet, kommt ins Paradies. Es gibt aber viele, die keine ordent-

liche religiöse Ausbildung haben. Wenn ich nach den Namen der Gefährten des

Propheten frage, seine vier Stellvertreter ausgenommen, seine Mutter und Wei-

ber ausgenommen, wie viele könnt ihr dann aufzählen? Aber Fußballer und Pop-

stars könnten alle jedeMenge aufzählen. Manmuss die Gehirne neu formatieren,

umdieOrdnung, die von denGottesleugnern zerstört wurde,wieder herzustellen.

Mertcan konstatiert über die Diyanet, dass sie in jüngerer Zeit eine bedachtsamere

Sprache gegenüber Gruppen wähle, die außerhalb der von ihr vertretenen Ortho-

doxie stehen (Mertcan 2012: 193f.). Dies trifft wohl auf Auftritte zu, die stark im

Licht der Öffentlichkeit stehen. Die von mir besuchte Veranstaltung wurde nicht

von der Diyanet durchgeführt, sondern von Vertretern eines Seitenarms des sunni-

tischen Islam.Nichtsdestotrotz waren sie bei der Behörde angestellt, sie beaufsich-

tigten als verbeamtete Imame Moscheen. Ihre Sprache war brüsk und drastisch.

Sie traten mit dem für die Behörde charakteristischen Selbstverständnis auf, eine

Allgemeinheit zu repräsentieren, die sich über die Erschaffung von Gefahren und

Feindbildern, durch Erniedrigung von Anders- und Nichtgläubigen bestätigt. Die

Bevölkerung imaginierten sie als eine Gemeinschaft, die seit zwei bis dreihundert

Jahren einer Zersetzung anheimgefallen war und ihren Zusammenhalt verloren

hatte. Anders als der von Islamisten verbreitete Diskurs über die 99 Prozent Musli-

me, aus denen die Bevölkerung der Türkei bestehe, impliziert, sahen sie den Mus-

lim nicht als gegeben, sondern als etwas an, das wiederhergestellt werden muss.

Diese Ansicht begegnete mir bei Gesprächen mit islamistischen Funktionären und

Aktivisten regelmäßig. Der durchschnittliche Staatsbürger wurde keineswegs als

Muslim angenommen, dem bestimmte, neutrale Dienste geleistet werden, wie es

zur Aufgabendefinition der Diyanet offiziell heißt, sondern als eine Gestalt, die

es zu formen gilt. Ich selbst wurde mit meinem offensichtlich begrenzten Wis-

sen über die religiöse Praxis als »Standardmuslim« oder als »Nullkilometermus-

lim« bezeichnet und galt darin als durchschnittlich. Im vorliegenden Fall nahmen

die 99 Prozent Muslime die Gestalt einer ungebildeten Masse an, die falschen Göt-

tern – Fußballern und Popstars – huldigte und umerzogen werden musste.

Solch drastischen Ausdrücken wie bei den Gelehrten der Ismailağa Gemein-

schaft, die die erzieherische Aufgabe in der Computersprache als ein Formatieren

von Gehirnen fassten – als Zurückversetzen in einen unbeschriebenen Zustand,

auf null setzen –, bin ich selten begegnet. Den zugrundeliegenden Anspruch fand

ich jedoch regelmäßig vor, er macht auch das Selbstverständnis der Diyanet aus.

Dass sich diese Umerziehung in der Auffassung von Islamisten als eine Befreiung

von Unterdrückung darstellt, erscheint folgerichtig, wenn von einer »gefangenen«

Gegebenheit, einem Kern ausgegangen wird, dessen Entfaltung behindert wird.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Hegemonie und Kulturkampf

Da »die Muslime« über Jahrhunderte nicht herrschend waren, wird zu Geduld ge-

mahnt, bis die Zeit zum selbständigenHandeln wiedergekommen sei, »große Krie-

ge« nicht nur geführt, sondern gewonnen werden könnten. Befreiung von Unter-

drückung und Streben nach totaler Herrschaft präsentieren sich hier als zwei Sei-

ten derselben Medaille. Das Streben wird mal offen und drastisch, mal vorsichtig

und schmuckvoll verpackt ausgedrückt, wie Mertcan es über die Diyanet feststellt.

Es konstituiert sich immer durch ein Gegenüber: Die »Laizisten«, Neider und Ab-

weichler, die Gottesleugner, worin Angehörige anderer Religionen und Konfessio-

nen inbegriffen sind, die den falschen und gefährlichen Weg beschreiten.

Wie selbstverständlich wurde dem Streben soziale Ungleichheit vorausgesetzt.

Die Gelehrten verteidigten den Unterschied zwischen Arm und Reich als gottge-

geben: »Wer bist du, dass du geben willst?« Diese Positionierung zu hinterfragen,

wurde mit der höchsten Autorität zurückgewiesen, das Denken von Eingriffen in

Ungleichheit auf die Ebene der Gotteslästerung gehoben: »Hast du es etwa er-

schaffen, dass du geben willst?« Einen unmittelbaren Anlass für diese Offensive

gleich zu Beginn der Veranstaltung gab es nicht, die Gelehrten hielten sie unge-

fragt und kamen auch nicht wieder auf das Thema zurück. Ich interpretiere es als

eine vorsorgende Maßnahme, Kritik vor dem Hintergrund von zwei Entwicklun-

gen zu verunmöglichen. Zum einen waren viele Islamisten, die Kritik an einem

»unrechtmäßig erworbenen Reichtum« geübt hatten, zu sichtbarem Reichtum ge-

langt, während die Masse der Bevölkerung in Armut verharrte. Zum anderen hatte

zum Zeitpunkt des Tefsir gerade die globale Wirtschaftskrise die Türkei erreicht

und zu einem massiven wirtschaftlichen Einbruch geführt. Auch wenn nicht da-

nach gefragt wurde, das Thema lag in der Luft, es wurde allerorten über die Folgen

der Krise diskutiert, von der viele Privathaushalte und Geschäftsinhaber negativ

betroffen waren, während die AKP-Regierung sie zu bagatellisieren suchte.

Die Entsendung von Soldaten in einmuslimisches Land, umdenUSA, also »den

Christen« beizustehen, widersprach dem Selbstverständnis, sich gegen Christen

und Juden behaupten zu müssen. Der Widerspruch wurde durch den Verweis auf

ein höheres Ziel entkräftet. Obwohl klar zum Ausdruck gebracht wurde, was zu

tun sei – die Ungläubigen bekämpfen –, wurde dieses Ziel in die Zukunft verscho-

ben. Der Diskurs über die Notwendigkeit, sich zu verstellen, bis man als Stärkster

auf die Bühne treten kann, nahm in diesem Fall eine über bloße Vorsicht oder

Opportunismus hinausreichende Funktion an. Nach meiner Beobachtung gab es

keine Zugangsbeschränkung zur Veranstaltung inmitten des kemalistischen Izmir,

es wurde keine besondere Vorsicht an den Tag gelegt, während Ziele wie das For-

matieren von Hirnen offen ausgesprochen wurden. Der halb-öffentliche Charak-

ter der Veranstaltung, an der jeder teilnehmen konnte, relativierte das Verstecken

der »eigentlichen« Absichten als zentrales Motiv. Die erweiterte, vielleicht sogar

primäre Funktion des Diskurses bestand in dem Verhältnis, das er zwischen den

Gelehrten und der Gemeinde herstellte. Prinzipiell lässt sich jede Aktion, wie sehr

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 213

auch immer sie im Widerspruch zu etablierten »Wahrheiten« steht, rechtfertigen,

indem sie einer höheren »Wahrheit« – in diesem Fall der geeignete Zeitpunkt –

untergeordnet wird. Die religiöse Autorität, die vom Podium sprach, gab deut-

lich zu erkennen, dass sie und nicht die Zuhörer – die Gemeinde der Gläubigen

– die Autorität besaß, den geeigneten Zeitpunkt zu bestimmen, selbständig aktiv

zu werden. Die indirekte Botschaft lautete, dass nur die religiöse Autorität in der

Lage ist, die Zeichen zu deuten. Sie erfüllte die Voraussetzungen, da sie den Koran

kannte, ihn auf Arabisch lesen und interpretieren, damit auch den Willen Gottes

bestimmen konnte. Sie wusste ferner, wer die Gefährten des Propheten waren. Die

Zuhörer wurden als Subalterne adressiert, die unwissend sind und der Führung

bedürfen. Es lässt sich erkennen, dass der Umerziehungsanspruch – das Forma-

tieren der Hirne – gekoppelt war an einen bevormundenden Führungsanspruch

der Imame, der durch die Akzeptanz der Grenzen des Sag- und Fragbaren durch

die Zuhörer durchgesetzt wurde.

Die Flexibilität im islamistischenDiskurs, die Fähigkeit, bei wechselnden Bezü-

gen neue Bedeutungen zu kreieren und somit Widersprüche zu entkräften, könnte

als politische Trivialität angesehen werden, die den islamistischen zu einem aus-

tauschbaren populistischen Diskurs macht. Zweierlei ist in diesem Zusammen-

hang zu bedenken: Zum einen kann sich der islamistische Diskurs auf eine eigene,

institutionell festgefügte und tradierte Autorität stützen, wodurch eine enorme

Akkumulation von Ressourcen zur Einflussnahme auf das kollektive Bewusstsein

ermöglicht wird. Zum anderen erfordert das Kitten von Widersprüchen innerhalb

eines Diskurszusammenhangs einen hohen Aufwand. Die Islamisten haben diesen

nicht alleine aufgebracht. Sie hatten zahlreiche Freunde, Unterstützer und selbst

ihre Gegner arbeiteten ihnen zu, um auftretende Widersprüche zu kitten und Ar-

gumente abzudichten.

Ein schillernder Widerspruch im Diskurs über die Diyanet besteht in der offen

zu Tage liegenden Tatsache, dass die Diyanet als Institution, die durch bestimmte

religiöse Auffassungen geformt ist, die Reproduktion und Expansion dieser Auffas-

sungen zum Ziel hat, nicht nach den Prinzipien der Gleichheit aller Staatsbürger

und der Äquidistanz, denen sie auch verfassungsgemäß verpflichtet ist, funktio-

nieren kann. Um Laizität herzustellen, müssten bestimmte Kriterien erfüllt sein:

eine institutionelle Trennung von Staat und Religion; die Abwesenheit einer offizi-

ellen Religion des Staates; die Neutralität des Staates gegenüber allen Religionen;

keine Privilegierung einer Religion und Bereitstellung religiöser Dienstleistungen

durch den Staat; die Entfernung des obligatorischen Religionsunterrichts und der

Religion als Legitimationsquelle des Staates (vgl. Mertcan 2012: 201). Da die Be-

griffe oft miteinander vertauscht werden, möchte ich an dieser Stelle eine Defi-

nition einfügen. Mit Laizismus soll in Abgrenzung zu Laizität im Rahmen dieser

Studie eine Weltauffassung bezeichnet werden, die verschiedenartige und gegen-

sätzliche Bedeutungen – Kontrolle oder Bekämpfung der Religion oder ihre Zu-

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Hegemonie und Kulturkampf

rückdrängung ins Private – annehmen kann. Mit Säkularisierung soll dagegen ein

Prozess bezeichnet werden, durch den das Gewicht der Religion als handlungsan-

leitendes Deutungssystem abnimmt. In der Türkei liegen keine Laizität, aber eine

laizistische Weltauffassung sowie ein historischer Säkularisierungsprozess vor.

Um die Diskrepanz zwischen der Realität und dem in der Verfassung veranker-

ten Prinzip der Laizität zu verwischen, ist in der Türkei ein Legitimationsdiskurs

entwickelt worden, an dem auch das Verfassungsgericht, eine der »Schlüsselposi-

tionen«, die von denGelehrten der IsmailağaGemeinschaft als Institution des Fein-

des angesprochen wurde, mitgewirkt hat. In einem maßgebenden Urteil aus dem

Jahr 1971 wird behauptet, dass die Diyanet keine religiöse Institution, sondern ein

Verwaltungsorgan sei, das dem Bedürfnis der Mehrheit der Bevölkerung nach ei-

ner religiösen Dienstleistung nachkomme. Um die Unverzichtbarkeit der Behörde

zu begründen, wird das Argument ins Feld geführt, es gebe im Islam keine Kirche

wie imChristentum,die das religiöse Bedürfnis bedienen könne.Dass das Personal

aus Beamten besteht, bedeute nicht, dass der Staat sich in die Religion einmische

(Gözaydın 2009: 179, 279, 283). Der Auffassung unterliegt die Annahme, dass eine

religiöse Dienstleistung eine neutrale, verwaltungstechnische Angelegenheit sein

kann. Geflissentlich übergangen wird, dass mit der Ausführung notwendigerweise

auch Inhalte verbunden sind. Entsprechend werden die Angestellten der Behörde

im Gesetz als Klasse der religiösen Dienstleister bezeichnet, womit die Bezeich-

nung Geistliche oder Theokratie eloquent umgangen wird. Ein Spiegelbild dieser

Verwirrung ist das klare Bekenntnis der AKP zur Laizität in ihrem Parteiprogramm

wie auch die Diskussion unter den türkischenTheologen. Letzteren zufolge soll die

Diyanet religiöse Dienste leisten, aber keine religiöse Autorität beanspruchen, weil

dies aufgrund ihrer Anbindung an die Exekutive bedeuten würde, dass eine reli-

giöse politische Herrschaft bestehe, eine Art Kirche beziehungsweise Theokratie

installiert werde, die im Islam nicht vorgesehen sei (ebd.: 103). Tatsächlich liegt

in der Türkei aber genau dies vor: Der Diyanet wird die Rolle einer religiösen Re-

präsentanz der Türkei zugesprochen, sie vertritt die offizielle Religion der Türkei.

Zum Ausdruck gebracht wird dies auch durch das Auftreten des mit dem höchsten

Beamtenstatus ausgestatteten Behördenleiters in religiösen Gewändern bei Staats-

besuchen und offiziellen Zeremonien.

Die Existenz einer aus allgemeinen Steuermitteln finanzierten »Staatskirche«

macht Einverständnis von Islamisten mit dem »Prinzip der Laizität« möglich. Als

der türkische Ministerpräsident Erdoğan 2011 auf einer Tour durch nordafrikani-

sche Staaten, in denen politische Aufstände ausgebrochen und islamistische Regie-

rungen an die Macht gespült worden waren, für das türkische Modell warb, konn-

te er dies tun, ohne in einen praktischen Widerspruch zur eigenen islamistischen

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 215

Agenda zu geraten.5 In denWorten des islamistischen IntellektuellenMehmet Şev-

ket Eygi heißt es zum Status der Diyanet im Jahr 1990:

»Ich persönlich bin derMeinung, dass der Status quo bewahrtwerden sollte. Denn

die Zeit arbeitet zugunsten des Islam und der Muslime. Ja, alles sollte so bleiben,

wie es ist, und die Muslime sollten mit aller Kraft danach streben, fähige, her-

vorragende, zielstrebige Kader zu erziehen. Der Tag wird kommen, an dem sich

Gerechtigkeit einfinden wird. Da es im sunnitischen Islam keine Trennung von

Religion und Welt gibt, ist die Bewahrung des bestehenden Modells der klügste

Weg, es ist das kleinere Übel.« (Eygi, zit.n. Gözaydın 2009: 278, Übersetzung E.B.)

Hier wird die Erwartung ausgedrückt, dass der Ausbau der Diyanet das Ziel, ei-

nen theokratisch geführten Staat zu errichten, auf lange Sicht näher bringen wird,

dafür hingenommen werden muss, dass diese Institution zeitweise unter der for-

malen Kontrolle von »Laizisten« steht.6 Der Begriff »Welt« ist in diesem Zusam-

menhang ein Synonym für Politik. Das kemalistische Ziel, eine eigenständige Or-

ganisierung von Gläubigen zu verhindern, fällt in der Praxis zusammen mit dem

islamistischen Ziel, eine theokratische Institution aufzubauen, die eine Organisie-

rung von Gläubigen außerhalb der Orthodoxie und damit ein Auseinanderlaufen

religiöser Auslegungen unterbinden soll.

6.1.1 Institutioneller Aufbau

Dass der Staat als eine abgeschlossene Entität begriffen wird, die entweder laizis-

tisch oder religiös ist, hat in der Türkeiforschung zu einer systematischen Fehlein-

schätzung der Religionspolitik und der Rolle staatlich-religiöser Institutionen bei-

getragen (bspw. Kuru 2009; Ozgur 2012). Offensichtlich können sich unterschied-

lich verfasste, durchaus auch zueinander feindlich gesinnte Gruppen innerhalb der

Institutionen eines Staates organisieren und nebeneinander existieren. Die Orga-

nisierung der Theologen im türkischen Staat zeigt jedenfalls, dass dieser von An-

5 Von den frischgebackenen islamistischen Machthabern in Nordafrika wurde dieses Wer-

ben allerdings als Einmischung in die Innenpolitik ihrer Länder aufgefasst und zurückge-

wiesen. Siehe https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-

secular-Egypt-238021 vom 14.09.2011 (Abruf am 12.10.2018).

6 Ferner wurde von manchen Islamisten und Theologen die Auffassung vorgebracht, die reli-

giösen Institutionen sollten autonom sein und gänzlich vom Staat separiert werden. Diese

Auffassung wurde meist allerdings nicht konsequent oder in Abhängigkeit von der politi-

schen Konjunktur vorgebracht, wenn gerade keine konservative oder islamistische Partei an

der Regierung war. Die Gülen Gemeinschaft brachte das Ansinnen in den 2000ern aufgrund

der Rivalität zwischen ihrem privaten religiösen Netz und den staatlichen Institutionen vor.

Eine Sammlung unterschiedlicherMeinungen zur Diyanet, die ein breites bürgerliches Spek-

trum umfasst, findet sich bei Çakır und Bozan (2005).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021


216 Hegemonie und Kulturkampf

fang an nicht als eine laizistische Entität gefasst werden kann, auch wenn diese in

der Verfassung festgeschrieben ist.

Im Laufe eines Jahrhunderts sind die Aufgaben und Funktionen der Diyanet

enorm ausgeweitet worden. 1929 verfügte die Behörde über 6.029 Angestellte.Noch

unter einer CHP-Regierung wurde die Behörde 1950 reorganisiert, sie erhielt die

Aufsicht über die Moscheen, die ihr 1931 entzogen worden war, zurück. Ihr Per-

sonal wurde um 940 Stellen, also um 14 Prozent aufgestockt. 1965 wurden der Be-

hörde bereits 19.693 und 1970 31.149 Stellen zugewiesen. 1984 erreichte die Behörde

die Schwelle von 50.000 Angestellten, 1997 waren es über 80.000. Nach der 1997er

Intervention des Militärs sank das Personal auf etwa 74.000 im Jahr 2003. Einen

besonderen Anstieg des Personals verzeichnete die Behörde mit den AKP-Regie-

rungen. Die Behörde wurde um knapp 46.000 neue Stellen, auf über 120.000 An-

gestellte im Jahr 2013 aufgestockt. Wahrscheinlich bedingt durch die Ausstoßung

der Gülen Gemeinschaft aus der Bürokratie sank das Personal danach auf 109.000

im Jahr 2017. Auf etwa 800 Einwohner des Landes fällt damit ein professioneller

Geistlicher. Ein Vergleich mit den beiden großen Kirchengemeinden in Deutsch-

land, das ungefähr die gleiche Einwohnerzahl wie die Türkei hat, verdeutlicht die

Dimension. Die Katholische Kirche beschäftigte 2017 13.560 Priester, von der Evan-

gelischen Kirche wurden etwa 18.000 PfarrerInnen beschäftigt, zusammengenom-

men also etwa ein Viertel gegenüber der Türkei.7

Tabelle 1: Entwicklung des Personals der Diyanet 1929-2017

1929 1965 1981 1991 2002a 2007 2013 2017

Per-

sonal

6.029 19.693 43.197 74.789 74.368 84.195 121.845 109.332

a Bildung der ersten AKP-Regierung

Das fest angestellte Personal der Diyanet besteht zu einem kleinen Teil aus

Verwaltungsangestellten und Hausmeistern, größtenteils aus verbeamteten Geist-

lichen, die hauptsächlich den Moscheen zugeteilt und als Koranlehrer tätig sind.

Ihr Anteil an allen Beamten der Republik ist von 3,5 % im Jahr 2007 auf 4,22 % im

Jahr 2017 gestiegen.8 Das Personal bezieht einmonatliches Gehalt, Sachleistungen,

bezahlte Überstunden, es erwirbt Ansprüche auf Sozialversicherungsleistungen,

eine Rente und verfügt über eigenständige Interessenvertretungen wie Gewerk-

schaften. Etwa 80 Prozent der Ausgaben der Diyanet gehen an das Personal, zu

7 Siehe https://dbk.de/kirche-in-zahlen/kirchliche-statistik/ und https://www.evangelisch.de/

inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-

pfarrer vom 06.03.2017 (beide abgerufen am 23.12.2018).

8 Siehe Finanzministerium und Schatzamt der Türkei: www.bumko.gov.tr/TR,908/kadro-ista-

tistikleri.html (Abruf am 23.10.2018).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://dbk.de/kirche-in-zahlen/kirchliche-statistik/
https://dbk.de/kirche-in-zahlen/kirchliche-statistik/
https://dbk.de/kirche-in-zahlen/kirchliche-statistik/
https://dbk.de/kirche-in-zahlen/kirchliche-statistik/
https://dbk.de/kirche-in-zahlen/kirchliche-statistik/
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://dbk.de/kirche-in-zahlen/kirchliche-statistik/
https://dbk.de/kirche-in-zahlen/kirchliche-statistik/
https://dbk.de/kirche-in-zahlen/kirchliche-statistik/
https://dbk.de/kirche-in-zahlen/kirchliche-statistik/
https://dbk.de/kirche-in-zahlen/kirchliche-statistik/
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer


6. Religiöse Wirkungsstätten 217

dem ab Mitte der 2000er Jahre auch eine wachsende Zahl von Frauen zählt. Sie

sollen »über die Religion aufklären und Familienberatung leisten« (Gözaydın 2009:

107). Für den Bau von Moscheen wendet die Diyanet in der Regel keine Mittel auf,

dieser wird hauptsächlich durch Spenden finanziert. Dennoch kommen auch für

den Bau öffentliche Mittel zum Einsatz über die Kommunen, die Grundstücke zur

Verfügung stellen können. Seit 1998 besteht eine gesetzliche Regelung, bei der Pla-

nung neuer Stadtviertel einen Platz für Moscheen zu reservieren.

Parallel zum Personal ist das Budget der Behörde kontinuierlich gestiegen. Der

durchschnittliche Anteil am öffentlichen Haushalt stieg in den 1950er Jahren von

0,2 % auf etwa 0,7 %, in den 1990ern auf etwa 0,8 % und in den 2010ern (bis 2018)

auf etwa 1,1 % (ebd. 222ff.).9 Zwischen 2003 und 2018 wurde das Budget um durch-

schnittlich 15 Prozent pro Jahr erhöht. Beeindruckend ist die Erhöhung in abso-

luten Zahlen: Von 2002 auf 2018 ist das Budget um das vierzehnfache, von 0,55

Mrd. auf 7,77 Mrd. YTL, erhöht worden. Parallel zum Wachstum des Personals ist

die Anzahl der Moscheen von 42.744 im Jahr 1971 auf 76.445 im ersten Regierungs-

jahr der AKP (2003) gestiegen. Unter der AKP kamen bis 2017 11.576 neue Mosche-

en hinzu, wodurch die Gesamtzahl auf 88.021 stieg. Dies bedeutet, dass pro Jahr

durchschnittlich 827 Moscheen neu eröffnet worden sind.10

Die Expansion der Diyanet lässt sich besonders deutlich ablesen an der An-

zahl der Korankurse, die unter ihrer Obhut durchgeführt werden. Die Kurse, die

in Form von 32Wochen-Kursen oder Intensivkursen in den Sommerferien angebo-

ten werden, werden teils vom fest angestellten Personal, teils durch Werkverträge

mit Externen durchgeführt. 1980 wurden 2.610 Kurse durchgeführt, 1996 wurde

ein erster Höhepunkt mit 5.421 Kursen erreicht. Nach dem Ende der Erbakan-Re-

gierung und den anti-islamistischen Maßnahmen des Nationalen Sicherheitsrats

sank die Zahl. Sie lag 2002 jedoch immer noch bei 3.664 Kursen. Mit der AKP setz-

te ein rapider Anstieg ein: Pro Jahr kamen durchschnittlich 850 neue Kurse hinzu.

2016 wurden 15.796 Kurse mit 674.703 TeilnehmerInnen durchgeführt. Auffallend

ist der hohe weibliche Anteil an den Teilnehmenden, der 2016 bei etwa 84 Prozent

lag,wofür zwei Gründe infrage kommen könnten. Zum einen können Frauen kaum

über das Gebetsritual erreicht werden, da sich in den Moscheen traditionell eine

männliche Gemeinschaft konstituiert. Möglicherweise richten sich die Kurse im

besonderen Maße an Frauen, um die dadurch entstehende Lücke zu schließen.

Zum anderen ist die Beschäftigungsquote von Frauen in der Türkei sehr niedrig,

so dass ihre Erreichbarkeit wahrscheinlich weniger durch regelmäßige Lohnarbeit

9 Siehe Finanzministerium und Schatzamt der Türkei: www.bumko.gov.tr/TR,167/merkezi-

yonetim-butcesine-dahil-kurumlarin-yillar-itibariyle-odenek-a-cetveli-icmalleri-2006-

2018.html (Abruf am 23.10.2018).

10 Siehe Website der Diyanet: http://stratejigelistirme.diyanet.gov.tr/sayfa/57/istatistikler (Ab-

ruf am 23.10.2018).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://stratejigelistirme.diyanet.gov.tr/sayfa/57/istatistikler
http://stratejigelistirme.diyanet.gov.tr/sayfa/57/istatistikler
http://stratejigelistirme.diyanet.gov.tr/sayfa/57/istatistikler
http://stratejigelistirme.diyanet.gov.tr/sayfa/57/istatistikler
http://stratejigelistirme.diyanet.gov.tr/sayfa/57/istatistikler
http://stratejigelistirme.diyanet.gov.tr/sayfa/57/istatistikler
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://stratejigelistirme.diyanet.gov.tr/sayfa/57/istatistikler
http://stratejigelistirme.diyanet.gov.tr/sayfa/57/istatistikler
http://stratejigelistirme.diyanet.gov.tr/sayfa/57/istatistikler
http://stratejigelistirme.diyanet.gov.tr/sayfa/57/istatistikler
http://stratejigelistirme.diyanet.gov.tr/sayfa/57/istatistikler
http://stratejigelistirme.diyanet.gov.tr/sayfa/57/istatistikler


218 Hegemonie und Kulturkampf

eingeschränkt ist. Ein auffallender Sprung ist im Schuljahr 2012/2013 zu verzeich-

nen: Die Teilnehmerzahl an den Korankursen verdreifachte sich in diesem Jahr

im Vergleich zum Vorjahr von 290.818 auf 908.589 und blieb danach auf dem ho-

hen Niveau.11 Der massive Anstieg der Korankurse bedingt schließlich den Anstieg

des weiblichen Personals. Nach Angaben des Behördenleiters arbeiteten 2018 etwa

40.000 Frauen als Koranlehrerinnen für die Diyanet, davon 20.000 bis 25.000 als

Festangestellte oder mit Werkverträgen und die restlichen ehrenamtlich.12

Tabelle 2: Entwicklung von Korankursen 1980-2016

1980 1990 1996 2002 2005 2011 2012 2016

Kurse 2.610 4.998 5.241 3.664 5.654 14.676 15.457 15.796

Teil-

neh-

mer

25.513 51.852 47.291 9.363 11.680 8.963 43.010 107.012

Teil-

neh-

mer-

innen

34.293 94.744 111.155 70.473 116.037 281.855 865.579 567.691

Das Jahr 2012 markiert einen Sprung hinsichtlich der Bildungsaktivitäten der

Diyanet, die eigentlich dem Bildungsministerium obliegen, in das die Behörde

mehrere tausend Geistliche transferiert hat.13 In das Jahr 2012 fällt die Bildungs-

reform, mit der die AKP das Schulsystem mit der Zielsetzung reformierte, eine

»fromme und zürnende«14 Generation zu erziehen, auf die ich im Zusammenhang

mit den Imam Hatip Schulen noch eingehen werde. Seit 2013/2014 hat die Diyanet

ihre Bildungsaktivitäten auf Vorschulkinder (4-6 Jahre) erweitert.15 2017 befanden

sich unter den Teilnehmenden an den Korankursen etwa 88.000 Vorschulkinder,

11 Zusammengestellt aus Daten der Statistikbehörde der Türkei (tuik.gov.tr) und des Nationa-

len Bildungsministeriums der Türkei (sgb.meb.gov.tr).

12 SieheWebsite derDiyanet: https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-

isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi vom 25.04.2018 (Abruf am

24.10.2018).

13 Siehe www.mebpersonel.com/meb/diyanet-ten-milli-egitim-e-5-bin-50-kisi-gecti-h217-

620.html vom 01.11.2017 (Abruf am 24.10.2018).

14 Auf Türkisch heißt es »dindar ve kindar«. Kindar kann auch als »gehässig«, »rachsüchtig« oder

»einer Sache hartnäckig nachgehen« übersetzt werden.

15 Als allgemeines Ziel des Programms für Vorschulkinder ist definiert: »Den Koran und seine

Buchstaben kennenlernen, kurze Suren und Gebete auswendig lernen, die grundlegenden

Werte des Islam internalisieren« (Öztürk 2018: 13).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi


6. Religiöse Wirkungsstätten 219

2018 soll die Zahl nach Angaben der Behörde auf 150.000 gestiegen sein.16 Dies be-

deutet, dass Kinder im Alter von 4 Jahren damit anfangen, den Koran auswendig

zu lernen.17 In welchem Geist diese Kurse durchgeführt werden, erklärte der Be-

hördenleiter im Zusammenhang mit dem Einmarsch der türkischen Armee nach

Afrin in Syrien. Die bisweilen vorgenommene Trennung zwischen einem zivilen

und militärischen Dschihad negierend brachte der Behördenleiter Erbaş auf den

Punkt, dass der Dschihad ein umfassendes Konzept ist:

»Unseren Märtyrern erbitte ich Gottes Gnade, unseren Versehrten rasche Hei-

lung. Sie kämpfen dort, wir eröffnen hier Korankurse. Sie dort, wir hier führen

den Dschihad. Möge Gott unseren Dschihad annehmen.«18

Die Diyanet initiiert ferner Gebetsrituale und Koranlesewettbewerbe in Schulen,

organisiert Ausflüge von Kindergärten und Schulen in Moscheen. Die Aktivitä-

ten ergreifen auch die Sonderschulen. Seit 2010 erhalten »autistische Kinder« ver-

pflichtend religiöse Unterrichtung, als Maßnahme gegen Atheismus, wie es von

Seiten der Betreiber heißt.19 Den Sonderstatus, der den Institutionen der sunni-

tischen Religion gewährt wird, unterstreicht ein Schwerpunktprojekt der Diyanet,

das in der Ausbildung von »hafız« besteht. »Hafız« werden Personen genannt, die

den gesamten Koran auswendig gelernt haben und rezitieren können. Es handelt

sich um mehrere hundert Seiten auf Arabisch. Seit 2014 können auf Wunsch ihrer

Eltern Kinder ab der fünften Klasse – etwa im Alter von zehn Jahren – für ein Jahr

von der Schulpflicht entbunden werden, um den Koran auswendig zu lernen.20

Die Diyanet fordert vom Bildungsministerium, dass der Zeitraum auf zwei Jahre

erhöht wird, da ein Jahr nicht ausreiche. Für das Erlernen einer anderen Religion,

einer Weltanschauung oder des Atheismus gibt es in der Türkei keine Freistellung

von der Schulpflicht.

Darüber hinaus sind dieMoscheen für die AKPOrte, an denen sie für politische

Ziele und Wählerstimmen wirbt.21 Im kurdischen Südosten der Türkei streitet die

16 Siehe https://tr.sputniknews.com/turkiye/201809061035084131-diyanet-isleri-baskani-ku

­ran-kur­su-pro­gra­mi/ vom 06.09.2018 (Abruf am 24.10.2018).

17 Siehe www.haber7.com/guncel/haber/900706-6-yasinda-hafiz-olan-zeynep-sinavda-aglatti

vom 10.07.2012 (Abruf am 24.10.2018).

18 Siehe www.cumhuriyet.com.tr/haber/turkiye/915263/Diyanet_isleri_Baskani_Er-

bas_tan_Af­rin_yo­ru­mu__Onlar_orada__biz_burada_cihada_devam_ediyoruz.html vom

29.01.2018 (Abruf am 13.02.2018).

19 Siehe http://egitimsen.org.tr/wp-content/uploads/2015/12/Eğitimin-Dinselleştirilmesi-

ve-Şura-Kararları.pdf (Abruf am 3.10.2017).

20 Siehe http://dinogretimi.meb.gov.tr/proje/OrgunEgitimleBirlikteHafizlik.pdf vomMärz 2018

(Abruf am 23.10.2018).

21 Siehe Pinar Tremblay: How Erdogan uses Turkey’s mosques to push ›yes‹ vote, Al-

Monitor, 12.04.2017, https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-

uses-mosques-to-win-referendum.html (Abruf am 23.10.2018).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://tr.sputniknews.com/turkiye/201809061035084131-diyanet-isleri-baskani-ku
https://tr.sputniknews.com/turkiye/201809061035084131-diyanet-isleri-baskani-ku
https://tr.sputniknews.com/turkiye/201809061035084131-diyanet-isleri-baskani-ku
https://tr.sputniknews.com/turkiye/201809061035084131-diyanet-isleri-baskani-ku
https://tr.sputniknews.com/turkiye/201809061035084131-diyanet-isleri-baskani-ku
https://tr.sputniknews.com/turkiye/201809061035084131-diyanet-isleri-baskani-ku
https://tr.sputniknews.com/turkiye/201809061035084131-diyanet-isleri-baskani-ku
http://egitimsen.org.tr/wp-content/uploads/2015/12/E
http://egitimsen.org.tr/wp-content/uploads/2015/12/E
http://egitimsen.org.tr/wp-content/uploads/2015/12/E
http://egitimsen.org.tr/wp-content/uploads/2015/12/E
http://egitimsen.org.tr/wp-content/uploads/2015/12/E
http://egitimsen.org.tr/wp-content/uploads/2015/12/E
http://dinogretimi.meb.gov.tr/proje/OrgunEgitimleBirlikteHafizlik.pdf
http://dinogretimi.meb.gov.tr/proje/OrgunEgitimleBirlikteHafizlik.pdf
http://dinogretimi.meb.gov.tr/proje/OrgunEgitimleBirlikteHafizlik.pdf
http://dinogretimi.meb.gov.tr/proje/OrgunEgitimleBirlikteHafizlik.pdf
http://dinogretimi.meb.gov.tr/proje/OrgunEgitimleBirlikteHafizlik.pdf
http://dinogretimi.meb.gov.tr/proje/OrgunEgitimleBirlikteHafizlik.pdf
http://dinogretimi.meb.gov.tr/proje/OrgunEgitimleBirlikteHafizlik.pdf
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://tr.sputniknews.com/turkiye/201809061035084131-diyanet-isleri-baskani-ku
https://tr.sputniknews.com/turkiye/201809061035084131-diyanet-isleri-baskani-ku
https://tr.sputniknews.com/turkiye/201809061035084131-diyanet-isleri-baskani-ku
https://tr.sputniknews.com/turkiye/201809061035084131-diyanet-isleri-baskani-ku
https://tr.sputniknews.com/turkiye/201809061035084131-diyanet-isleri-baskani-ku
https://tr.sputniknews.com/turkiye/201809061035084131-diyanet-isleri-baskani-ku
https://tr.sputniknews.com/turkiye/201809061035084131-diyanet-isleri-baskani-ku
http://egitimsen.org.tr/wp-content/uploads/2015/12/E
http://egitimsen.org.tr/wp-content/uploads/2015/12/E
http://egitimsen.org.tr/wp-content/uploads/2015/12/E
http://egitimsen.org.tr/wp-content/uploads/2015/12/E
http://egitimsen.org.tr/wp-content/uploads/2015/12/E
http://egitimsen.org.tr/wp-content/uploads/2015/12/E
http://dinogretimi.meb.gov.tr/proje/OrgunEgitimleBirlikteHafizlik.pdf
http://dinogretimi.meb.gov.tr/proje/OrgunEgitimleBirlikteHafizlik.pdf
http://dinogretimi.meb.gov.tr/proje/OrgunEgitimleBirlikteHafizlik.pdf
http://dinogretimi.meb.gov.tr/proje/OrgunEgitimleBirlikteHafizlik.pdf
http://dinogretimi.meb.gov.tr/proje/OrgunEgitimleBirlikteHafizlik.pdf
http://dinogretimi.meb.gov.tr/proje/OrgunEgitimleBirlikteHafizlik.pdf
http://dinogretimi.meb.gov.tr/proje/OrgunEgitimleBirlikteHafizlik.pdf
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html


220 Hegemonie und Kulturkampf

Diyanet gegen die kurdische Bewegung, um sich als religiöse Autorität durchzuset-

zen. Der Streit ist immer wieder eskaliert, so auch im Vorfeld der Parlamentswah-

len im Juni 2013, als Prediger instruiert wurden, gegen die kurdische Opposition

zu agitieren. Die Regierung stellte Mittel für den Neubau von 1.362 Moscheen im

kurdischen Gebiet und für Vergünstigungen der dort Dienst leistenden Prediger

bereit. Neu gebildeten religiösen »Aufklärungsteams« wurde eine aktive Rolle in

der »Terrorbekämpfung« erteilt.22 Zur gleichen Zeit wurde ein groß dimensionier-

tes Projekt beworben, das die Großstadt Diyarbakır, deren Bevölkerung mehrheit-

lich für Parteien der kurdischen Bewegung stimmt, zu einem religiösen Ausbil-

dungszentrum mit Ausstrahlungskraft in die Nachbarstaaten machen sollte.23 Als

die kurdische Bewegung auf dieseMaßnahmen reagierte, indem sie eigene Geistli-

che mobilisierte und das Freitagsgebet24 von der Moschee auf die Straße verlager-

te, handelte sie sich den Vorwurf des »Separatismus« und »Kommunismus« ein:

»Sie tragen den Separatismus in unsere heilige Religion. (…) Deren marxistisch-le-

ninistische Auffassung hat nichts mit Religion zu tun«, so der damalige Minis-

terpräsident Erdoğan.25 Seine Aussage brachte zum Vorschein, dass die Rhetorik

des Kalten Krieges, als Islamismus und Antikommunismus miteinander verwoben

wurden, immer noch eingesetzt wird, obgleich die kurdische Bewegung sich schon

in den 1990er Jahren von sozialistischen Zielen distanziert hatte.

6.1.2 Relative Autonomie und Demokratieverständnis der Diyanet

Es ist nicht verwunderlich, dass die Diyanet politische Positionen einnimmt. Sie

ist eine politische Institution, ihr Personal wird politisch ernannt. Bis 2018 war

sie dem Ministerpräsidenten unterstellt, nach dem Übergang in das Präsidialsys-

tem wurde sie dem Staatspräsidenten unterstellt. Doch trotz enger Anbindung an

die politischen Ziele der AKP verfügt die Behörde über eine relative Autonomie

gegenüber Regierungen. Sie ergibt sich aus ihrem spezifischen Charakter, institu-

tionalisierte Reproduktionsstätte von Geistlichen zu sein, denen sie organisiertes

Handeln ermöglicht. Als 1963 von einer CHP-Regierung der Vorschlag erfolgte, eine

Abteilung für Konfessionen in der Diyanet einzurichten, opponierten in der Diya-

net organisierte Geistliche gegen das Vorhaben. Sie führten die Unteilbarkeit des

22 Siehewww.milliyet.com.tr/bolucu-akimlara-karsi-irsat-ekipleri/guncel/haberdetayarsiv/12.11.-

2010/1313418/default.htm vom 12.11.2010 (Abruf am 12.10.2017).

23 Siehe https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.

html vom 06.05.2011 (Abruf am 23.10.2018).

24 Das Freitagsgebet, bei der die Gemeinschaft in der Moschee zusammenkommen soll, wird

im sunnitischen Islam als das wichtigste Gebet der Woche angesehen.

25 Siehe http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz

,144165 vom 10.05.2011 und https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-ter-

orle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli vom06.04.2011, (beide abgerufen am 23.10.2018).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli


6. Religiöse Wirkungsstätten 221

Islam und das Bedrohungsszenario ins Feld, es werde eine künstliche Spaltung

zwischen Sunniten und Schiiten auferweckt, dadurch die nationale und religiöse

Einheit gefährdet. Parallel initiierte die rechte Presse eine Diffamierungskampa-

gne gegen AlevitInnen. Angesichts solch organisierter Proteste wurde das Projekt

eingestellt, die Diyanet verteidigte erfolgreich ihre Position als Autorität des Is-

lam (Mertcan 2012: 157f.).Die Behördewiderstand auch jahrzehntelang politischem

Druck, eine Fatwa26 zu veröffentlichen, die das Kopftuch zur Entscheidungssache

Einzelner deklariert, anstatt es als islamisches Prinzip anzuerkennen (Lord 2018).

Bereits in diesen beiden Beispielen tritt die Diyanet als eigenständige und nor-

mativ wirkende Institution auf, die sich politischen Entscheidungen widersetzt.

Verknüpft ist dieses Wirken mit einer eigenwilligen Auslegung von Laizität. Die

Diyanet interpretiert die Trennung zwischen staatlichen und religiösen Angele-

genheiten dergestalt, dass religiöse Angelegenheiten allein der Behörde obliegen

müssten, die Politik sich nicht in die Religion einmischen dürfe.27 Laizität bedeutet

für sie institutionelle Autonomie als Staatsapparat beziehungsweise Nichteinmi-

schung der gewählten politischen Entscheidungsträger. Die Auslegung ist Teil des

kritisierten Verwirrspiels um den Begriff Laizität. Camoufliert wird der grundle-

gend politische Charakter der Behörde als Teil des Staates ebenso wie ihr konkretes

politischesWirken: die Parteinahme der Behörde in den gesellschaftlichen Ausein-

andersetzungen. Dass politische Entscheidungsträger nicht über die Religion be-

finden sollen, bedeutet, dass sie nicht über die Religionsauffassung der Behörde

bestimmen sollen, etwa indem sie darüber befinden, dass der Islam mehr als nur

eine Konfession kennt.

Obgleich die Angestellten der Behörde laut Beamtengesetz sich jeglicher politi-

scher Tätigkeit enthaltenmüssten, ist die Behörde in Kernbereichen des Politischen

aktiv. Sie erhebt Anspruch auf die Formung der nationalen Identität, die als konser-

vativ, sunnitisch und türkisch definiert wird. Sie ist zunehmend an einer Bildungs-

praxis beteiligt, der diese Einschränkungen zugrunde liegen. Ausgestattet mit der

politischen Autorität, den wahren und einzigen Islam zu repräsentieren, nimmt sie

sich heraus, zu allen erdenklichen Angelegenheiten des gesellschaftlichen Lebens

– Kleidung, Essen, Moral, Ästhetik, Sexualität, Arbeitsteilung, Geschlechterrollen,

soziale Hierarchien, Krieg und Frieden, Feind und Freund – eine Auffassung im

Namen der Allgemeinheit zu vertreten. Sie gestaltet den Geltungsbereich der Re-

ligion umfassend, aber die Repräsentantin der Allgemeinheit – »die Politik« – soll

26 Als Fatwawird dasGutachten einer religiösenAutorität bezeichnet, ob eine bestimmteAnge-

legenheit religionsrechtlich legitim ist. Die Diyanet veröffentlicht zumeist auf Anfrage täg-

lich Fatwas zu allen Angelegenheiten. Eine Zeitlang betrieb sie eine telefonischeHotline und

stieg dann auf das Medium Internet um.

27 Siehe https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_

degil vom 08.10.2010 (Abruf am 10.10.2018).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil


222 Hegemonie und Kulturkampf

sich nicht einmischen. Prinzipiell bedeutet dies, dass die Behörde über dem poli-

tischen Willensbildungsprozess stehen, eine in demokratischen Prozessen herge-

stellte politische Legitimation nicht anerkennen will. Nochmals sei die Tragweite

vor Augen geführt: Eine öffentliche Behörde befindet, dass die gewählten Vertreter

der Öffentlichkeit nicht über sie bestimmen sollen.

Angesichts dieser Anmaßung, die sich auf eine reale Praxis stützen kann, ist

die Bezeichnung Behörde für die Diyanet unzureichend. Es handelt sich zweifellos

um einen theokratischen Beamtenapparat, eine »Staatskirche«, das ist gegen den

Legitimationsdiskurs, der die Behörde als neutrale Dienstleisterin darstellt, zu be-

tonen. Der Apparat ist zugleich funktionaler Bestandteil einer gesellschaftlichen

Partei – der islamistischen Partei der Bourgeoisie – und verfügt ferner über ei-

ne relativ eigenständige Agenda, die in der Ausweitung seines Wirkungsbereichs

basierend auf dem Anspruch auf Autonomie besteht. Die Bezeichnung Behörde

deckt diese parteilich-autonome Seite, die in die sozio-politische Blockbildung im

Rahmen des islamistischen Hegemonieprojekts eingelassen ist, nur unzureichend

ab.

Ferner zeigt sich die Diyanet in Anbetracht eines schwächer werdenden lai-

zistischen Widerstands bestrebt, in den Rechtsbereich vorzudringen. So hat die

CHP einen strategischen Wechsel vollzogen und mobilisiert nicht mehr offensiv

auf laizistischer Grundlage.28 Sie hat sich sukzessive dem islamischen Konservatis-

mus angenähert, beispielsweise durch Adaption eines islamischen Diskurses und

durch die Aufstellung eines türkischen Islamisten (Ekmeleddin İhsanoğlu) als ge-

meinsamen Kandidaten mit der MHP gegen den AKP-Kandidaten Erdoğan bei den

Präsidentschaftswahlen 2014 (Babacan 2014b).29 2017 konnte so ohne nennenswer-

ten Protest per Gesetzgebung die Ermächtigung von Muftis erfolgen, zivile Ehen

schließen zu dürfen. Gefordert hatte diese Ermächtigung seit 2007 die Gewerk-

schaft der Angestellten bei der Diyanet (Diyanet-Sen).30 Seit der Einführung der

28 Das letzte einschneidende Ereignis, bei dem die CHP sich deutlich gegen die Islamisierungs-

politik stellte, war die Bildungsreform von 2012, mit der die AKP das Schulsystem mit der

Zielsetzung reformierte, eine »fromme und zürnende« Generation zu erziehen.

29 Ein Beispiel für diese Anpassung ist die Kritik des CHP-Vorsitzenden an Import-

fleisch aus Osteuropa, weil es angeblich nicht nach islamischen Prinzipien zuberei-

tet wurde. Siehe https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbis-

tandan-gelecek-etler-besmelesiz-kesildi vom 17.10.2017 (Abruf am 12.10.2018). Ein weite-

res Beispiel ist die Legitimation eigener Handlungen sowie die Kritik an Handlungen

des politischen Gegners durch Bezugnahme auf religiöse Vorschriften wie »helal« (von

Gott erlaubt, der Religion gemäß) und »haram« (von Gott verboten, der Religion wi-

dersprechend). Siehehttp://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-hara-

ma-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz,601421 vom 09.04.2018 (Abruf am

12.10.2018).

30 Siehe https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-

kiyabilecek/1523/vom 26.07.2017 (Abruf am 12.10.2018).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/


6. Religiöse Wirkungsstätten 223

Bürgerlichen Gesetzgebung und des Zivilrechts im Jahr 1926 hatten Kommunal-

beamte diese Funktion inne. Die Inanspruchnahme der Eheschließung durch ei-

nen Mufti ist zwar eine optionale und freiwillige »Dienstleistung«. Sie kann jedoch

als erster Schritt interpretiert werden, das Befugnis der Ulema aus dem Osmani-

schen Reich, Recht zu sprechen, wiederherzustellen. Unabhängig davon, erweitert

die neue Regelung das sunnitische Sonderrecht, bestimmten Bevölkerungsgrup-

pen aus allgemeinen Steuermitteln finanzierte Dienste exklusiv zur Verfügung zu

stellen.

6.1.3 Intellektuelle Führungspraxis – Diyanet im Alltag

Unter der AKP hat die Religion eine enorme Aufwertung erfahren, ohne dass dies

einen scharfen Bruch mit der vormaligen »laizistischen« Praxis notwendig werden

ließ, weshalb die Entwicklung schleichend vonstattengehen konnte. Die Aufmerk-

samkeit für konservativ-islamische Praktiken –wie das Verbot von Alkohol in staat-

lichen Kantinen und bei öffentlichen Anlässen, die Erklärung von Nichtkopftuch-

trägerinnen zu Feinden des Islam,Berührungsverbote zwischen den Geschlechtern

und Legitimierung der Polygamie – war in der ersten Regierungsperiode aufgrund

der liberalen Flankierung der AKP weitgehend auf kemalistische Kräfte begrenzt.

Nach 2012 sind die Aktivitäten, die sunnitische Religion ins kulturpolitische Zen-

trum der Bevölkerungspolitik zu heben, sichtbar beschleunigt worden. Der An-

spruch, das alltägliche Leben nach den Richtlinien eines »wahrhaft islamischen

Lebens« zu gestalten, wurde auch vom Ministerpräsidenten Erdoğan offener for-

muliert. Im Kontext einer Gesetzesinitiative seiner Partei zur Verbannung alkohol-

haltiger Getränke aus dem öffentlichen Sichtfeld gab er auf einer Fraktionssitzung

an die säkulare Opposition gerichtet kund:

»Egalwelche, eineReligion gebietet nicht das Falsche, sonderndasRichtige.Wenn

sie das Richtige gebietet, stellst du dich dagegen, nur weil es die Religion gebi-

etet? Ein Gesetz, das von zwei Säufern gemacht wurde, ist für euch verbindlich,

aber einer Wahrheit, einer Gegebenheit, die der Glauben gebietet, stellt ihr euch

entgegen.«31

Die zentrale Institution für die Umsetzung der »Wahrheit« ist die Diyanet, die in

den Bereich der Sozialhilfe, der Kinder- und Altenbetreuung, der Krankenversor-

gung und der Familienberatung vorgerückt ist (Göker 2013). Seit 2011 sollen soge-

nannte Familienprediger aus den Mauern der Moschee hinaus auf die Straße und

in die Häuser gehen, um dort Sozial- und Konfliktberatung für alle Lebenslagen zu

31 Siehe www.milliyet.com.tr/erdogan-dan-flas-aciklamalar-siyaset-1715196/ vom 28.05.2013

(Abruf am 10.10.2018). Säufer ist eine Anspielung auf den Alkoholgenuss von Atatürk und

seines Weggenossen Ismet Inönü.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Hegemonie und Kulturkampf

leisten.32 Im selben Zuge wurden auf Bezirksebene »Aufklärungs- und Beratungs-

büros für Familien« eröffnet, die an das Amt des Muftis angebunden sind.

Die offizielle Systematisierung von »Hausdiensten« stellt eine neue Qualität

dar, das Wirken in privaten Räumen an sich ist jedoch nicht neu. Ein Geistlicher

sitzt nicht seine Lebenszeit in der Moschee ab und wartet, bis die Gläubigen zu

ihm kommen. Er wirkt im alltäglichen Leben ebenso wie in politischen Ausein-

andersetzungen. Das Tefsir mit den Gelehrten der Ismailağa Gemeinschaft war

eine Form dieses Wirkens, einer weiteren begegnete ich in Izmir, wo ein bei der

Diyanet angestellter Prediger Studenten privat unterrichtete. Die Studenten, die

mich für einige Zeit in ihrerWohngemeinschaft als Gast aufgenommen hatten,wa-

ren Mitte Zwanzig und studierten verschiedene Fächer der Naturwissenschaften,

Ökonomie und Erziehungswissenschaften. Zwei von ihnen wollten eine feste Dis-

kussionsgruppe bilden, hatten sich dafür mit weiteren Studenten zusammengetan

und befanden sich auf der Suche nach einer systematischen Unterrichtung in der

Koranexegese. Sie hatten sich, nachdem sie zum Studieren nach Izmir gekommen

waren, an der Universität kennengelernt, sich weitgehend selbständig mit islami-

scher Theologie auseinandergesetzt und Sympathien zu militanten Strömungen

entwickelt. Sie hörten Musik, die sich um den Dschihad drehte, diskutierten über

die Anwendbarkeit islamischen Rechts, bewunderten den bewaffneten Kampf der

Mudschaheddin und der Hamas, lasen querbeet Koranexegesen verschiedener tür-

kischerTheologen. Eine ihrer Auseinandersetzungen stiftete der Kontakt zu einem

Grundschullehrer in Izmir, den ich ebenfalls kennenlernte. Er vertrat die Ansicht,

der Koran müsse wortgetreu ausgelegt werden und nahm damit in Diskussionen

eine Position ein, die zumeist aneckte und isoliert war, weil die meisten anderen

die Position vertraten, das Buch müsse im Lichte kontemporärer Bedingungen in-

terpretiert werden. Die AKP und die Diyanet kritisierte er dafür, dass sie sich nicht

an die Regeln des Koran hielten, sie seien nicht aufrichtig. Die Studenten teilten

letztere Ansicht mit ihm, die AKP hielten sie für handzahm. Sie kokettierten mit

der »dava«, eine Formel, die für die islamistische Missionierungstätigkeit steht,

die sie sehr kämpferisch auslegten.33 »Entweder bist du einer von uns oder du bist

gegen uns«, war ein Spruch, den sie mal ernst, mal spaßhaft selbst beim Fußball-

spielen auf den Lippen führten. Nur einer der Studenten hatte eine theologische

Ausbildung in seiner Heimat im Norden der Türkei an einer informellen Schule,

die sie mit der alten osmanischen Bezeichnung als Medrese bezeichneten, erhal-

ten. Einige brachten Vorwissen über islamischeTheologie aus ihren Elternhäusern

32 Siehe https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073 vom

15.01.2011 und http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir vom

10.03.2011, (beide abgerufen am 10.10.2018).

33 Dava (türkische Schreibweise, ins Englische eher als dawa oder dawa übertragen) heißt in

etwa »Aufruf zumwahren Islam« oder »Verkündung des wahren Islam« (vgl. Mahmood 2005:

57ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir


6. Religiöse Wirkungsstätten 225

mit und einer hatte ganz neu sein Interesse für den Islam entdeckt. Gemeinsam

wollten sie ihr Wissen synchronisieren und waren dabei auf einen Koranlehrer ge-

stoßen, der ihnen wöchentlichen Unterricht anbot. Sie hatten es vorher mit dem

erwähnten Grundschullehrer versucht, waren jedoch unzufrieden, da dessen Lehre

ihnen nicht systematisch und zielführend genug war.

Als Gast war ich eingeladen, an der konstituierenden Sitzung des Studienkrei-

ses teilzunehmen, die in einer anderen studentischenWohngemeinschaft stattfin-

den sollte. Auf halbem Weg dorthin trafen wir den Koranlehrer, der schätzungs-

weise um die 40 war und uns in seinem Auto den Rest der Strecke mitnahm. Zu

fünft trafen wir in einer Hochhaussiedlung ein. Im Aufzug zur Wohnung fragte

mich der Koranlehrer, ob es stimmt, was man über Deutschland so hört. Ich fragte

zurück, was man so hört. Der moralische Verfall sei dort fortgeschritten. Ich sagte,

dass ich mich darin nicht so gut auskenne. Er sagte, er habe gehört, dass dort viel

»zina« – sexuelle Beziehungen außerhalb der Ehe – betrieben werde. Ich antwor-

tete, das kann stimmen und fragte zurück, ob das in türkischen Städten anders

ist? Er nickte, es sei nicht anders.

Gemeinsam betraten wir die Wohnung und gingen in ein Wohnzimmer, das in

drei Ecken mit Sofas bestückt war. Überall lagen oder standen Bücher verschiede-

ner Theologen, Koranexegesen, Enzyklopädien des Islam, Bücher über den Kema-

lismus,Wörterbücher verschiedener Sprachen.Wir setzten uns alle auf den Boden

um einen kleinen Tisch, nur der Koranlehrer blieb auf dem Sofa sitzen und mein-

te: »Lehrer sitzen erhöht«. Alle lachten. Sogleich ergriff er das Wort und erzählte

von sich, dass er in den 1990ern in der Stiftung Nationaler Jugend (MGV), einer

mit der Wohlfahrtspartei RP assoziierten islamistischen Jugendorganisation, or-

ganisiert war. Einige Anekdoten, in denen es darum ging, dass er damals viele

Leute mit seiner Radikalität vor den Kopf gestoßen habe, folgten. Wie zur Beto-

nung seiner damaligenWildheit benutzte er eine derbe Sprache. Mittlerweile habe

er aber gelernt, dass es darauf ankomme, Streitereien innerhalb der muslimischen

Gemeinde zu vermeiden. Er gab den Studenten die Empfehlung, die Studienzeit

gut zu nutzen, sie zeichne sich dadurch aus, dass sie nicht nur unter Muslimen

seien. Nach dem Studium, im Berufs- und Familienleben trete dies ein, das sei ein

Nachteil, denn einem Muslim müsse man das Muslimsein nicht mehr erklären.

Jetzt jedoch hätten sie Gelegenheit, anderen das Muslimsein näher zu bringen.

Als eine Pause entstand, ergriff einer der Studenten die Gelegenheit, einen an-

deren zu necken, indem er in die Runde erzählte, die Frauen an der Uni würden

auf ihn fliegen. Immer noch witzelnd wandte er sich an den Lehrer, was man denn

da tun könne. Der Lehrer reagierte reserviert: »Möge Gott ihn vor solch einer Ver-

suchung schützen.« Anschließend kam der Lehrer zum Anlass des Treffens und

gab direkt kund, dass alle Bücher außer dem Koran überflüssig seien. Zumindest

für den Anfang müsse dies so sein. Zuallererst müsse der Koran studiert werden,

dann könne man sich mit Auslegungen von anderen auseinandersetzen: »Nur drei

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Hegemonie und Kulturkampf

Bücher haben im Regal zu stehen: der Koran, das Leben des Propheten und die

Hadithen34.« Er ließ sich die verschiedenen Bücher in der Wohnung zeigen und

lehnte sie nacheinander alle als ungeeignet ab. Während er weiter sprach, blätter-

te er wie zufällig im Koran und fand immer die Stelle, von der er gerade sprach.

Unvermittelt nannte er dann seine Bedingungen:

Ich erwarte Kontinuität, die anfängliche Gruppe wird nicht erweitert, wir treffen

uns einmal in der Woche für zwei bis drei Stunden. Es gibt keine Diskussion über

unterschiedliche Auffassungen. Jeder kann seine Argumente darlegen, aber es

wird keine Diskussion geben, keinen Versuch, die anderen zu überzeugen. Ent-

weder überzeugt das bessere Argument odermehrereMeinungenwerden neben-

einander existieren.

Bevor er die erste Sitzung beendete, gab der Lehrer den Studenten eine Aufgabe

für das nächste Treffen. Sie sollten die Namen der ersten Koranverse auswendig

lernen.

Die Sitzung war geprägt von dem Bemühen des Koranlehrers, sich als Kumpel,

der nützliche Ratschläge erteilt, und zugleich als Autorität, die über Erfahrung und

Wissen verfügt, zu behaupten. Indem er alle Koranexegesen und sonstigen Bücher,

die die Studenten ihm vorlegten, zurückwies, räumte er andere Autoritäten bei-

seite und konstituierte sich als Brücke zur einzigen Autorität: dem Koran. Durch

die Erhebung des Koran zur absoluten Referenzquelle etablierte er eine Hierarchie,

mit der ein spezielles Buchwissen aufgewertet und alles andereWissen abgewertet

wurde. Zugleich schuf er sozio-kulturelle Nähe zu den Studenten durch die Erzäh-

lung von Anekdoten aus seiner Jugend. Dieselben Studenten, die die AKP und die

Diyanet als nicht aufrichtig und handzahm ansahen, nahmen ihn nicht als hand-

zahmen Beamten wahr, der ihnen ein Berufs- und Familienleben an den Horizont

malte – dem Gegenteil ihrer Begeisterung für militante Kämpfe. »Für die Sache

kämpfen« (dava) wurde in eine bestimmte Richtung gelenkt: Den Koran studieren,

auswendig lernen, keine Diskussion, die Reihen nach innen schließen, nach außen

agitieren, bevor das Berufs- und Familienleben beginnt.

Offenkundig hält die Diyanet Personal für verschiedene Lebenslagen bereit,

auch für radikalisierte Studenten, die nach Orientierung suchen.35 Sie tritt als zen-

trale Institution auf, die die notwendigen Mittel für diese Praxis zur Verfügung

stellt, in dermaßgeblich ein Buch zur Referenzquelle des gesellschaftlichen Zusam-

menlebens erhoben wird. Die Ausstattung mit einem Gehalt und der Infrastruktur

34 Als Hadithe werden überlieferte Aussprüche und Handlungen bezeichnet, die entweder von

Mohammed selbst stammen sollen oder von ihm gebilligt worden seien. Sie gelten in der

sunnitischen Auslegung des Islam als verbindlich.

35 In ihrer Forschung über ImamHatip Schulen stellt Ozgur fest, dass es eine große Zahl privater

Tutoren gibt, die in der Regel entweder als Lehrer an den Imam Hatip Schulen ober bei der

Diyanet angestellt sind (Ozgur 2012: 112f.). Meine Begegnung war also kein Einzelfall.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 227

gestattet es dem Koranlehrer, sich als konservative Autorität, die religiöse Anlei-

tungen erteilt, (re-)produzieren zu können. Tatsächlich könnte im vorliegenden Fall

die Mäßigung von jugendlichem Radikalismus nach vorne gestellt und die Schluss-

folgerung gezogen werden, bürgerliche Lebensziele – Beruf, Familie, Auto – wirk-

ten mäßigend auf (religiösen) Radikalismus, der in einen spezifischen Wertekon-

servatismus – Beklagen eines moralischen Verfalls, kein Sex vor der Ehe, Distanz

zum anderen Geschlecht – verwandelt wird. Aus dieser Perspektive könnte das Be-

gebnis sogar Assoziationen zur Jugendarbeit christlicher Kirchen in Deutschland

wecken, so wie die AKP ja auch lange Zeit als konservativ-demokratische Partei

nach christlichem Vorbild dargestellt wurde.36 Einer solchen Einschätzung sind

drei Bedenken entgegenzubringen. Erstens entsteht hier ein ausgesprochen au-

toritäres Verhältnis, das, zweitens, bei einer anderen Gelegenheit genauso gut in

eine andere Richtung wirken, beispielsweise auf den bewaffneten Kampf und den

Dschihad einschwören kann, wie es auf höchster Ebene im Zusammenhang mit

Kriegseinsätzen der türkischen Armee geschieht.37 Drittens handelt es sich nicht

um Jugendarbeit, sondern um eine zwar autoritäre aber doch auf studentisches

Lernen gerichtete Beziehung, die die Suche nach Orientierung und Zusammen-

halt als Lernprozess gestaltet, durch den spezifische Praktiken mit spezifischem

Wissen verbunden werden.

6.2 Theologische Bildungsstätten

Die zweite zentrale Wirkungsstätte der Theologen sind ihre originären Ausbil-

dungsinstitutionen, die Imam Hatip Schulen und die theologischen Fakultäten.

Die ImamHatip Schulen wurden 1924 anstelle der geschlossenen osmanischenMe-

drese zur Ausbildung von Vorbetern (Imam) und Predigern (Hatip) eröffnet, wobei

beide Funktionen in einer Person vereint sind, für die die geläufige Bezeichnung

Imam lautet. Die primäre Aufgabe eines Imam in der Türkei besteht darin, religiö-

se Rituale anzuleiten und Ansprachen an die Gemeinde zu halten, die regelmäßig

an Freitagen sowie zu besonderen Anlässen wie religiösen Feiertagen stattfinden.

36 »Political Islam has transformed in Turkey and accepted to function in a secular environ-

ment. The Turkish model can inspire Islamist movements in other countries to become

Muslim democratic movements like the Christian Democrats in Europe«, so beispielswei-

se der Politikwissenschaftler Cengiz Aktar in The Guardian (Egypt: Doubts cast on Turkish

claims for model democracy, https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-

turkish-model-democracy vom 13.02.2011, Abruf am 13.10.2018).

37 Ein jüngeres Beispiel stellt der Einmarsch der türkischen Armee nach Syrien dar, zu dem

die Diyanet aus allen Moscheen das »Eroberungsgebet« aus dem Koran predigen ließ. Sie-

he www.cumhuriyet.com.tr/haber/turkiye/910385/Diyanet_ten__Afrin__aciklamasi__Camil-

erde_Fetih_Suresi_okunacak.html vom 22.01.2018 (Abruf am 10.10.2018).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy


228 Hegemonie und Kulturkampf

Doch schon die Wortbedeutung verweist auf einen weiteren Zusammenhang: Die

wörtliche Bedeutung des arabischen Wortes Imam ist Vorsteher, Vorbild, Richt-

schnur oder Führer. Augenfällig ist die Analogie zum griechischenWort Hegemon,

das die gleichen Bedeutungen trägt (Haug 2004: 4). In der islamischenTheologie ist

Imam entsprechend auch eine Bezeichnung für das politische und religiöse Ober-

haupt einer Gemeinschaft. Imam kann dementsprechend sinngemäß als Hegemon

der islamischen Gemeinschaft übersetzt werden.

Die ersten Schulen vermittelten eine rein theologisch-sunnitische Ausbildung.

Sie wurden 1929 wieder geschlossen, nachdem die Nachfrage für die Ausbildung

sank, weil Stellen und Fördermittel knapp gehalten wurden. Durch die Einschrän-

kung seiner materiellen Reproduktionsgrundlagen wurde der Beruf des religiösen

Intellektuellen in der frühen Republik unattraktiv. Vor dem beschriebenen Hinter-

grund einer wahrgenommenen kommunistischen Bedrohung nach dem Zweiten

Weltkrieg und den Auseinandersetzungen innerhalb der CHP, wie dieser Bedro-

hung zu begegnen sei, wurden 1949 noch von der CHP ImamHatip Kurse eröffnet,

die insgesamt 50 Imame ausbildeten, die in Dörfer entsendet wurden. Voraus-

gegangen war die Schließung der Dorfinstitute, die eine aufgeklärt-kemalistische

Weltauffassung in die bis dahin vernachlässigten Dörfer tragen sollten. Ebenfalls

1949 wurde eine theologische Fakultät in Ankara eröffnet, für die öffentliche Sti-

pendien vergeben und Wohnplätze eingerichtet wurden. Mit der Regierungsüber-

nahme durch die DP wurden die Imam Hatip Kurse 1951 wieder in eine Schulform

überführt. Die Schulform legte den Schwerpunkt auf die theologische Ausbildung

in der sunnitischen Tradition des Islam und der arabischen Sprache. Arabisch gilt,

wie bereits erwähnt, als unabdingbar für die islamische Praxis. Einzelne Fächer

an den Schulen sind bis heute die Koranexegese, die islamische Rechtsprechung

und Theologie, das Leben des Propheten und die Hadithe, die eine Sammlung

handlungsanleitender Aussprüche und Praktiken darstellen, die auf Mohammed

zurückgeführt werden. Geübt wird die rhetorische Praxis, die Ansprache des Pre-

digers, durch die Imam Hatip-Schüler praktische Führungsfertigkeiten erwerben

(vgl. Ozgur 2012: 68ff.).

Den ersten Schülern wurden an 7 theologischen Schulen von der sechsten bis

zur zwölften Klasse auch allgemeine Bildungsinhalte vermittelt. 1968 war die An-

zahl der Schulen bereits auf 68 gestiegen. Das rapide Wachstum führte dazu, dass

Ende der 1950er Fachhochschulen (Yüksek İslam Enstitüleri – Hohe Islam Insti-

tute) eröffnet wurden, um Lehrer für die Imam Hatip Schulen (IHS) auszubilden.

Mit dem Militärputsch von 1960 erfuhren die Schulen einen neuen Schub. Entge-

gen der vom Militär gepflegten Behauptung, die kemalistischen Werte gegen die

reaktionäre Gefahr verteidigen zu wollen, wurden unter der kurzen Militärregie-

rung sieben weitere IHS eröffnet. Auch im Militär setzte sich ein Flügel durch,

der bei der Bekämpfung des Kommunismus auf die Förderung der Religion setz-

te. Als das Militär 1971 erneut mit der Begründung intervenierte, die laizistische

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 229

Ordnung schützen zu wollen, ging es tatsächlich gegen die Schulen vor, indem

es die Mittelstufen schließen und die Ausbildung auf drei Jahre begrenzen ließ.38

Von inzwischen 48.475 Schülern an 72 IHS im Jahr 1971 sank die Zahl auf etwa ein

Drittel. Eine schnelle und qualitativ entscheidende Wendung erfuhr dieser Ein-

schnitt mit den Regierungsbeteiligungen der islamistischen Partei MSP zwischen

1973 und 1980.DieMSP legte einen Schwerpunkt auf die Förderung der Schulen, die

in Imam Hatip Lyzeen umbenannt wurden.39 Der Umbenennung entsprach, dass

der Schulabschluss ab 1973 zum Hochschulstudium berechtigte, allerdings mit der

Einschränkung auf sozial- und geisteswissenschaftliche Fächer. Entsprechend der

Vorbereitung auf ein Hochschulstudium nahm das Gewicht nicht-religiöser Fächer

in den Lehrplänen der Schulen zu.40 1974 wurden die Mittelstufen wieder eröffnet,

die 1976 zum ersten Mal auch Mädchen aufnahmen (Çakır u.a. 2004: 57ff.).

Den Durchbruch zur vollen Gleichstellung mit anderen Schulformen erzielten

die Schulen 1983 noch unter der Militärjunta, die 1980 geputscht hatte. Der Schul-

abschluss berechtigte nun zum uneingeschränkten Hochschulzugang. Die Junta

hob erneut die Wahrung der Laizität aufs Schild, während sie den Islam zur ko-

häsiven Kraft und die Türkisch-Islamische Synthese zur Erziehungsdoktrin erhob.

In diesem Zusammenhang wurden auch die theologischen Fachhochschulen in die

Universitäten als theologische Fakultäten integriert (Ozgur 2012: 48f.). Einen vor-

läufigen Höhepunkt mit mehr als 500.000 eingeschriebenen SchülerInnen, mit

einem Frauenanteil von etwa 40 Prozent, erreichte die Entwicklung der Schulen

1996, zeitgleich mit der Bildung der Koalitionsregierung unter Führung der Wohl-

fahrtspartei RP. Bis dahin hatten kumulativ, über mehr als vier Jahrzehnte, etwa 1,5

Millionen Schüler und Schülerinnen eine IHS absolviert. Der Anteil von IHS-Schü-

lerInnen an der Gesamtzahl aller SchülerInnen war von 2,6 % im Jahr 1965 auf 8 %

im Jahr 1985 und 10 % im Jahr 1991 gestiegen.

38 Bis zur Bildungsreform im Jahr 1998 bestand eine Unterteilung der Schulzeit in die obliga-

torische Grundstufe (1.-5. Klasse) sowie die Mittelstufe (6.-8. Klasse) und Oberstufe (9.-12.

Klasse). Danach wurden Grund- und Mittelstufe auf 8 Jahre obligatorische Schulzeit zusam-

mengefasst, wodurch die Mittelstufen wegfielen. 2012 wurde das System erneut verändert.

39 Um die LeserInnen nicht zu verwirren, behalte ich die Bezeichnung ImamHatip Schulen und

das Kürzel IHS bei.

40 Der Zeitanteil der religiösen Fächer sank von etwa 55% auf 40%. Die Schüler und Schülerin-

nen haben längere Schulzeiten als an anderen Schulen, da sie die religiösen Fächer gewis-

sermaßen als Zusatzunterricht erhalten.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Hegemonie und Kulturkampf

Tabelle 3: Entwicklung von Imam Hatip Schulen 1950-1998, zusammengestellt nach Çakır

u.a. (2004)

1951 1962 1970 1981 1990 1996 1998a

Schu-

len

7 26 72 710 761 1202 1224

Schü-

lerIn-

nen

876 7.040 48.475 216.864 309.553 511.502 192.786

a Schließung der Mittelstufen und Einführung des Koeffizienten; die Jahresangaben beziehen

sich auf den Beginn eines Schuljahres, 1951 ist entsprechend das Schuljahr 1951/52. Ich habe

die Anzahl der Schulen nach Mittel- und Oberstufe getrennt gezählt. Meine Angaben weichen

deshalb von anderen Quellen ab, in der die Mittel- und Oberstufe zusammen – als eine Schule

– gezählt wurden, wodurch die Zahl sich in etwa halbiert. Das Problem bei der statistischen

Darstellung ist, dass es nicht über die gesamte Zeit Mittelstufen gegeben hat.

Einen Einschnitt in der Entwicklung der IHS stellte die militärische Interven-

tion von 1997 dar. Auf Betreiben des Militärs wurden die Mittelstufen ein weite-

res Mal geschlossen, der Hochschulrat YÖK führte ein Punktesystem ein, wodurch

die AbsolventInnen von allen Berufsschulen, als die auch die IHS nach wie vor

nominell firmierten, bei der Aufnahmeprüfung zur Universität stark benachtei-

ligt wurden. Die IHS verloren an Attraktivität. Eine unbeabsichtigte Folge dieses

zweiten Einschnitts nach 1997 war, dass der Anteil der Schülerinnen den der Schü-

ler stark überstieg. Mädchen wurden trotz erheblich eingeschränkter beruflicher

Aussichten weiterhin auf eine IHS geschickt. Offenbar waren konservativ-religiöse

Familien eher bereit, auf eine Berufslaufbahn für ihren weiblichen Nachwuchs zu

verzichten. Der Beruf des Imam, für den die Schulen ohne Einschränkungen wei-

ter ausbilden durften, blieb weiterhinMännern vorbehalten. Als paradoxaler Effekt

der Benachteiligung von Frauen durch ihre Familien nahm der Anteil von Frauen

in der Ausbildung religiöser Intellektueller stark zu.Nach 1997 stieg auch der Anteil

von Frauen in den theologischen Fakultäten, deren Zugang anders als bei anderen

Fakultäten nicht durch einen Koeffizienten eingeschränkt wurde. Wie angespro-

chen, schlägt sich diese Tendenz einer Öffnung des theologischen Berufs für Frau-

en bereits bei der Diyanet nieder. Zwar sind Frauen noch weit davon entfernt, mit

Männern gleichgestellt zu sein, doch ist die Diyanet seit den 2010er Jahren nicht

mehr eine exklusive Organisation von Männern. Obgleich sich die Entwicklung

noch in ihren Anfängen befindet, lässt sich konstatieren, dass die professionellen

Geistlichen – die Ulema – sich einer Beteiligung von Frauen öffnen.

Mit der Regierungsübernahme Ende 2002 versprach die AKP, die IHS wieder

gleichzustellen. Nachdem ihr Kandidat Abdullah Gül 2007 zum Staatspräsidenten

gewählt wurde und einen neuen Vorsitzenden des Hochschulrats ernannte, konn-

ten erste Maßnahmen zur Einlösung dieses Versprechens ergriffen werden. 2009

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 231

hob der Hochschulrat den Koeffizienten-Faktor für alle Schulen auf. Der Kassati-

onshof revidierte diese Regelung umgehend. Als Zwischenlösung führte die AKP

eine neue Regelung ein, die den Faktor nicht aufhob, aber stark abschwächte, wo-

gegen kein juristischer Widerspruch geltend gemacht wurde. Mithilfe des Verfas-

sungsreferendums 2010, durch das die Regierung die Möglichkeit erhielt, die Jus-

tizbehörden mit neuem Personal zu besetzen, wurde weiterer juristischer Wider-

spruch unterbunden und der Faktor konnte ganz aufgehoben werden. Mit der Bil-

dungsreform im Jahr 2012 wurden schließlich die 1997 geschlossenen Mittelstufen

wieder eröffnet. Die Zahl der Schulen und SchülerInnen schnellte innerhalb kür-

zester Zeit in die Höhe. Im ersten Regierungsjahr der AKP 2003 lag der Anteil von

IHS-SchülerInnen an allen SchülerInnen bei 2,4 %. Im Jahr der Bildungsreform

2012 lag er bei 4,5 %. Im Jahr 2017 war er auf 12 % gestiegen. Um sich die Dimen-

sionen dieser Entwicklung zu vergegenwärtigen, hilft eine Übertragung. Es ist sich

vorzustellen, dass etwa 12 Prozent aller Schüler und Schülerinnen in Deutschland

zu Geistlichen ausgebildet würden. Nur ein kleiner Teil würde einen Beruf des

Geistlichen schlussendlich ausüben, der größere Teil verteilte sich auf andere Be-

rufe, doch alle hätten die Ausbildung zum/zur Geistlichen durchlaufen.

Tabelle 4: Entwicklung von Imam Hatip Schulen 1999-2017, zusammengestellt aus Daten

des Erziehungs- und Bildungsministeriums der Türkei (meb.gov.tr)

1999 2003 2011 2012a 2013 2015 2017

Schu-

len

504 450 490 1.807 2.215 3.116 4.891

Schü-

lerIn-

nen

134.224 71.100 235.000 475.238 714.111 1.201.500 1.350.611

a Wiedereröffnung der Mittelstufen

Die theologischen Schulen wurden also sukzessive mit anderen Schulen

gleichgestellt. Ferner wurden unter der AKP nicht-theologische Schulen der

theologischen Schulform angenähert. 2012 wurde an nicht-theologischen Schulen

zusätzlich zum seit 1982 bestehenden obligatorischen sunnitischen Religionsun-

terricht ein neues Wahlfach zum Koranstudium und zum Leben des Propheten

ab dem fünften Schuljahr eingeführt.41 Ende 2014 beschloss der Nationale Bil-

dungsrat Empfehlungen, wonach der obligatorische Religionsunterricht zukünftig

41 2012 kann insgesamt als ein Jahr bestimmt werden, in dem die Islamisierung offener arti-

kuliert wurde. Ein Jahr darauf formierte sich spontaner Protest, der mit der Besetzung des

Gezi-Parks im Sommer 2013 begann und in einem landesweiten Aufstand gegen das islamis-

tische Hegemonieprojekt kulminierte.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Hegemonie und Kulturkampf

bereits mit der ersten Klasse beginnen soll, zugleich die Vermittlung »religiöser

und nationaler Werte« in den Vorschulen systematisiert werden soll.

Noch vor der Bildungsreform im Jahr 2012 hatte der Hochschulrat beschlos-

sen, die Kapazitäten der theologischen Fakultäten zu erhöhen. 1999 existierten 22

Fakultäten, die jährlich etwa 1.000 neue Studenten und Studentinnen aufnahmen.

Die Zahl der IHS-AbsolventInnen lag zu dieser Zeit aber bei 100.000 pro Jahr. Auf

Druck von Abgeordneten der AKP wurde 2008 das Kontingent auf 2.700 nahezu

verdreifacht (Ozgur 2012: 140). Etwa ein Jahr darauf führte ich mein Interview auf

dem Campus der Izmirer Fakultät, das mich auf diese Entwicklung aufmerksam

machte. 2014 wurde eine Regelung getroffen,mit der der Abschluss eines Studiums

an den Fakultäten den Weg zum Beruf des Religionslehrers eröffnete, wodurch die

Attraktivität der Fakultäten erhöht wurde. Ein Büroleiter innerhalb der Diyanet

warb zu diesem Zeitpunkt für die IHS, die einen privilegierten Zugang zum Leh-

rerberuf eröffneten, der 40.000 neue Stellen bereithalte.42 2017 war die Zahl der

theologischen Fakultäten auf 92 angewachsen, die 14.528 Erstsemester aufnahmen

und damit auf insgesamt 92.744 eingeschriebene StudentInnen kamen. Die Zu-

nahme der Fakultäten geht mit einer zunehmenden Hierarchisierung innerhalb

der Gruppe der Theologen einher, bei der die universitäre Bildung wichtiger wird,

um den Beruf ausüben und hohe Positionen erreichen zu können.

6.2.1 Entwicklung des islamistischen Kollektivwillens

Die Bedeutung der Imam Hatip Schulen für die islamistische Bewegung wird in

vielen Arbeiten auf der Grundlage eines rationalisierungstheoretischen Verständ-

nisses begriffen, in der die Religion als weltabgewandt, idealistisch oder kultura-

listisch konzipiert wird. Obwohl der tiefgreifend islamisierende Effekt der Schulen

auf die nationale Kultur und die Institutionalisierung der Religion herausgearbei-

tet wird, werden die Schulen als säkularisierender Faktor eingeschätzt (Tuğal 2009:

48, 143; Ozgur 2012: 148). Aus der hegemonietheoretischen Perspektive dieser Stu-

die besteht die zentrale Rolle der theologischen Schulen in der Konstruktion eines

islamistischen Kollektivwillens. Das Kollektiv der Imam Hatip-Absolventen wird

dazu erzogen, sich moralisch-intellektuell überlegen und berufen zu fühlen, die

Nation anzuführen. In der ersten Ausgabe einer Zeitschrift aus dem Umfeld der

Schulen heißt es im Jahr 1995:

»Diese Generation ist gekommen, um die Jugend zu retten, die ihre Geschichte

vergessen hat, ihre nationalen und humanen Werte nicht achtet, in Dunkelheit

42 Siehe https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-

60-binden-15-milyona-yukseldi,340767 vom 17.05.2016 (Abruf am 12.10.2018).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi


6. Religiöse Wirkungsstätten 233

versunken, ihr Glück imWesten gesucht hat, mit ausgestreckter Hand.« (zit.n. Oz-

gur 2012: 10, Übersetzung E.B.)

Wie schon dargelegt, kann die Entwicklung des Kollektivwillens auf eine lange in-

tellektuelle Tradition zurückblicken. Das Zitat könnte dem Inhalt und Duktus nach

einer Schrift von Necip Fazıl Kısakürek entnommen sein, der die Leitlinie für die

islamistische Bewegung, eine »fromme und zürnende« Generation zu erziehen,

in einem Appell an die Jugend, das als Gegenmanifest zur Ansprache Atatürks an

die Jugend aufgefasst werden kann, formulierte.43 Ozgur hat festgestellt, dass aus

den Reihen der islamistischen Intellektuellen des 20. Jahrhunderts Kısakürek ne-

ben Mehmet Akif Ersoy in den Gebäuden der IHS eine herausragende symbolische

Präsenz durch Spruchbänder, Schaukästen und andereHinweise zuteilkommt (Oz-

gur 2012: 89). Der Schriftsteller und Dichter Kısakürek (1905-1983) ist eine zentrale

Figur in der Phase des Aufbaus kulturpolitischer Institutionen der Religion nach

dem Zweiten Weltkrieg. Bei ihm nimmt ein auf der Basis der Religion definierter

Nationalismus einen Inhalt an, der in eine Reihe mit den faschistischen Ideologien

des 20. Jahrhunderts gestellt werden kann.44 Kısakürek bekämpfte den Laizismus,

der der nationalen Kultur schade, da er den Lehren des Islam keinen ausreichenden

Platz einräume.45 In Auseinandersetzung mit der ethnischen Frage formulierte er,

dassMuslime anderer ethnischer Abstammungen so lange toleriert werden sollten,

wie sie einerseits dem Islam treu blieben und andererseits keine separatistischen

Absichten hegten. Sobald sie aber solche Absichten hegten, müsse das Türkentum

43 DieAnsprache trägt den gleichen Titelwie die vonAtatürk, nämlichGençliğeHitabe (Anspra-

che an die Jugend). Sie appelliert an eine »kämpferische«, »stolze«, »echte«, »türkisch-mus-

limische« Jugend, die die durch Laizismus hervorgerufenen »Krankheiten« – die Verweich-

lichung und Unterlegenheit gegenüber dem Westen – überwinden, die weltbeherrschende

Stellung der Osmanen wiederherstellen, nicht das Volk, sondern Gott ehren soll.

44 Zum Werdegang des Intellektuellen Kısakürek siehe Ayşe Hür: Necip Fazıl Kısakürek’in

›öteki‹ portresi [Das ›andere‹ Portrait von Necip Fazıl Kısakürek], in: Radikal, 06.01.2013,

www.radikal.com.tr/yazarlar/ayse-hur/necip-fazil-kisakurekin-oteki-portresi-1115579/ (Abruf

am 13.09.2018). Für einen Vergleich ideologischer Positionen von Kısakürek mit dem deut-

schen und italienischen Faschismus siehe Çoban (2015).

45 Kısaküreks schriftstellerische und verlegerische Aktivitäten wurden zum Teil aus der Staats-

kasse bezahlt, so wie er auch lange Zeit ein Gehalt als Angestellter einer staatlichen Bank

bezog (Ayşe Hür 2013, siehe Fn. 44). Dieser Sachverhalt ist beispielhaft für viele islamistische

Intellektuelle. Es gab bestimmte Gruppen, die ein Interesse hatten, dass die Ideen dieser

Intellektuellen in Akademien und Medien produziert wurden, auch indem sie Posten im öf-

fentlichen Dienst bereitstellten. Die Nähe zur DP und den konservativen Nachfolgeparteien

legt offen, dass sie aus den Reihen der besitzenden Klassen finanziert wurden. Gleichzei-

tig waren viele islamistische Intellektuelle, so auch Kısakürek, von Zeit zu Zeit Repressionen

ausgesetzt, insbesonderewenn sie in starkenWiderspruchmit den aktuell dominanten Klas-

senfraktionen und ihren Entwicklungszielen gerieten.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Hegemonie und Kulturkampf

nach vorne gestellt und durchgesetzt werden (vgl. Bora 1998: 130). Aleviten bezeich-

nete er als primitive Abweichler vom wahren Islam, die bekämpft und assimiliert

werden müssten.46

Der Ruf nach einem starken Führer und der Herstellung einer absolutistischen

Ordnung, in der eine Theokratie über das gesellschaftliche Leben wacht, eine klare

Ablehnung der parlamentarischen Demokratie und des politischen Liberalismus

durchziehen Kısaküreks Werk.47 Kennzeichnend ist ein Opferdiskurs, in demThe-

men des Sufismus – das Leiden und sich ganz Gott verschreiben –mit dem Verlust

des Osmanischen Reichs und den Zerstörungen der »Moderne« – kodiert als De-

kadenz des Stadtlebens und Verfall der Familie durch westliche Einflüsse – zu ei-

ner großen Erzählung leidvoller Unterdrückung verbunden werden. In einem sei-

ner bekannteren Gedichte beschwört Kısakürek einen schlummernden Geist aus

den Tiefen der Geschichte, der dem osmanischen Sturmreiter (»akıncı«) gleich

auferstehen, die historische Ungerechtigkeit, die den Muslimen durch den Wes-

ten und den Laizismus widerfahren sei, beenden, verlorenes Land wiedererobern,

Leid und Fremdheit im eigenen Land überwinden und die verlorene Heimat zu-

rückholen soll (vgl. Açıkel 1996: 166ff.).48 Ein zentrierendes Thema seiner Schriften

sind Verschwörungen, die von Juden, Freimaurern, Materialisten und anderen fik-

tiven Gruppen ausgehen, die als Verantwortliche für das Leiden ausgemacht wer-

den.Wie in einem Brennglas verdichtet Kısakürek eine partikulare (Gefühls-)Lage,

die den Verlust der gesellschaftlich führenden Stellung des sunnitischen Intellek-

tuellen mit dem Niedergang des Osmanischen Reichs literarisch zur leidvollen,

schmerzhaften Erfahrung des gesamten Volkes erhebt.

Die Anrufung der Vergangenheit sollte das ideologische Fundament für einen

politischen Akteur legen und die Themen vorgeben, über die dieser sich konstitu-

iert. Kısakürek avancierte in den 1950ern zu einem Stichwortgeber für AdnanMen-

deres, Großgrundbesitzer und Vorsitzender der DP, dem er sich unter der Prämisse

andiente, dass »die Türkei ein muslimischer Staat ist und bleibt« (zit.n. Yücekök

1977: 93). Heute gehören Zitate aus Kısaküreks Ansprache an die Jugend zum rhe-

torischen Standardrepertoire islamistischer Politiker, mit dem sie für ihr Erzie-

hungsprogramm werben. Der prominenteste Verehrer von Kısakürek ist Staats-

46 Siehe Kazım Ateş: Necip Fazıl’ın Dersim’i [Necip Fazıls Dersim], in: Birikim, 11.12.2011,

www.birikimdergisi.com/guncel-yazilar/575/necip-fazil-in-dersim-i#.XDjBRNPQgnQ (Abruf

am 12.10.2018).

47 Kısakürek, Necip Fazıl: İdeoloçya Örgüsü [Ideologia Flechtwerk]. DasWerk ist eine Schriften-

sammlung ohne Jahresangabe. »İdeoloçya« ist eineWortschöpfung von Kısakürek, für die es

eigentlich keine Übersetzung gibt.

48 Es handelt sich um das Gedicht mit dem Titel Sakarya.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 235

präsident Recep Tayyip Erdoğan, der selbst an einer IHS zum Imam ausgebildet

wurde.49

In ihrer Forschung über Imam Hatip Schulen nennt Ozgur deren Leistung als

Vermittlung eines Habitus. Unter Bezug auf Bourdieu, der darunter »ein System

dauerhafter und übertragbarer Dispositionen, die vergangene Erfahrungen inte-

grierend in jedem Moment als eine Matrix von Wahrnehmungen, Geschmäckern und

Praktiken funktioniert« (Bourdieu 1977: 82f., Hervorhebung im Original) begreift,

fasst sie den Habitus als Kultivierung religiöser Sensibilitäten der SchülerInnen

(Ozgur 2012: 64). Sie führt aus, wie der Schulbesuch eine kollektive Identität, das

Bewusstsein, ein Imam-Hatipli zu sein, hervorbringt. Ein Imam-Hatipli ist je-

mand, der die Schule besucht hat und beruht auf der Vorstellung, einer Generati-

on anzugehören, die vom Geist des Islam und des Koran beseelt ist. Vereine, Zeit-

schriften sowie ein soziales Umfeld bestehend aus Familien, Peer-Groups und Leh-

rern sorgtenmeist dafür, dass das kollektive Bewusstsein über die Schulzeit hinaus

perpetuiert werde. Das Kollektiv sanktioniere Abweichungen, übe sozialen Druck

auf Mitglieder aus, insbesondere wenn sie sich entfernten und den »Laizisten« an-

näherten, die als feindliches Lager markiert seien.

Tatsächlich organisieren die Schulen nicht nur religiöse Weltauffassungen,

sondern zugleich eine Perspektive auf gesellschaftliche und individuelle Entwick-

lung als kulturelle Entfaltung einer überlegenen islamischen Identität (vgl. Tuğal

2009: 117). Der indoktrinierende Charakter ist zwar auch bei rechts-kemalistischen

Bildungskonzepten gegeben, die Bindung an eine türkisch-kemalistische Identität

mit Atatürk als Kultfigur herzustellen suchen. Die Besonderheit von Imam Hatip

Schulen besteht aber darin, wie keine andere Schulform in der Türkei ein spezi-

fisches und konzentriertes Kollektivbewusstsein in Anbindung an eine politische

Bewegung entwickelt zu haben.

In den Interviews mit Mitgliedern der AKP-Parteijugend, die eine IHS besucht

hatten, treten als grundlegende Orientierungen der Koran, das Leben des Prophe-

ten sowie das Osmanische Reich hervor.50 Seine eigene Position reflektierend er-

zählte ein Parteimitglied:

Als ich nach Izmir kam, war einer meiner ersten Freunde einer aus Çorum, er war

auch Kurde, aber assimiliert. Ich nannte ihn einen Zwangsbekehrten [devşirme]51.

49 Siehe https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-ve-

rildi vom 25.12.2015 und https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-

erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu vom 11.05.2018, (beide abgerufen am 12.09.2018).

50 Die BezeichnungParteijugend könnte zur Annahme führen, dass es sich um Jugendliche han-

delte. Dies ist nicht der Fall. Wie auch bei anderen Parteien setzte die »Jugend« sich aus jun-

gen Erwachsenen etwa im Alter zwischen 20 und 30 zusammen. Manche studierten, andere

übten Berufe wie die des Anwalts oder des Firmenmanagers aus.

51 Als »devşirme« wird die im Osmanischen Reich praktizierte Aushebung beziehungsweise

Zwangsrekrutierung und -bekehrung bezeichnet, bei der christliche, vorwiegend männliche

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu


236 Hegemonie und Kulturkampf

Na ja, zur damaligen Zeit war ich selbst auch ein Zwangsbekehrter. Das liegt an

der klassischen Erziehung, die wir in der Schule erhalten haben. Wir tragen ei-

ne Begeisterung für die Osmanen in uns. Wenn die anderen die Revolutionen von

Atatürk verteidigen, dann habenwir aus Anatolien die Osmanen, das ist vielleicht

der einzige Unterschied zwischen uns. Es heißt ja auch ›Erhabener Staat der Os-

manen‹. Diesem heiligen Gebilde erbieten wir Respekt, seine unteilbare Einheit

verteidigen wir. Solange die Fahne über uns weht, diese heilige Fahne, sterben

wir für sie, Hauptsache die Fahne weht für immer. […] Über Fatih Sultan Mehmet

[Sultan in der expansivsten Phase des Reichs] denkenwir wie über einenHeiligen.

[…] Wir sind so erzogen worden, in solch einer Struktur, dass wir für den Staat im

Geiste Murad IV. [Sultan, der im Alter von elf Jahren den Thron bestieg und der

mit autoritären Tugenden assoziiert wird] alle unsere Glieder opfern. Die ande-

ren empfinden das für Atatürk, uns ist das für das Osmanische Reich eingeprägt

worden.

Die kritische Distanzierung von der eigenen Sozialisation, die andeutungsweise

erkennbar wird und im Laufe des Interviews deutlicher zu Tage tritt, blieb in mei-

nen Interviews eine Ausnahme. Der Interviewpartner führte sie auf eigenständige

Studien an der Universität und die Konfrontation in Izmir mit Nicht-Anerkennung

seiner für ihn unumgänglichen kurdischen Identität zurück, die ihn zur Reflekti-

on drängte. Auf die Distanzierung von der »osmanischen« Erziehung aufgrund

der kurdischen Identität werde ich an späterer Stelle noch eingehen. Der Inter-

viewpartner reflektiert, dass die Begeisterung für das Osmanische den »vielleicht

einzigen« Unterschied zu den »Anderen« ausmache. Er thematisiert die nationalis-

tische Begeisterung als Ergebnis einer erzieherischen Anstrengung, der er an einer

Imam Hatip Schule unterworfen war und von der er sich zu emanzipieren such-

te. Zugleich verallgemeinert er diese Erfahrung als »anatolische« Erfahrung, worin

sich die Überzeugung spiegelt, über die relativ kleine Gruppe der Imam Hatip Ab-

solventen hinaus Teil einer größeren Gemeinschaft zu sein. Bei anderen Interview-

partnern, die eine Imam Hatip Schule besucht hatten, trat der geteilte Bildungs-

hintergrund über die Sprache, durch Allegorien und Geschichten hervor. Formeln

wie »Selam-ün aleyküm« (»Friede seimit dir«, klingt neutral, hat aber eine religiöse

Konnotation), »hamdolsun« und »Allah’a şükür« (beides »Gott sei Dank«), »eyval-

lah« (»im Namen Gottes, so soll’s sein«), »Allah vergisi« (»Gottes Gabe«) wurden oft

gebraucht.

Auf die Frage, nach welchen Kriterien er sein Team auswählt, holte der Vorsit-

zende der Forschungs- und Entwicklungsabteilung der AKP-Jugend in Izmir, der

zugleich als Manager eines Familienunternehmens arbeitete, weit aus:

Jugendliche aus ihren Familien verschleppt und islamisiert wurden, um sie im Militär und

der Verwaltung einzusetzen.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 237

Haben wir Zeit? Ja? Dann lass mich dir eine schöne Geschichte erzählen. Es be-

gibt sich in der Kanuni-Periode. Da ist Mimar Sinan, der von allen Architekten der

Welt bewundert wird.52 Eines Tages ruft Kanuni Sinan zu sich und spricht: Baue

mir eineMoschee, sie soll in allerMunde sein, sie soll viele Botschaften enthalten,

diese von Generation zu Generation überliefern. Sie soll unverwüstlich sein, je-

dem Erdbeben widerstehen. Mit diesenWorten schickt er Sinan fort. Es vergehen

vier Jahre und das Volk verlangt nach der Moschee. Sinan ist im Volk sehr beliebt,

es verfolgt seine Werke aufmerksam. Nach vier Jahren ist gerademal das Funda-

ment der Moschee gelegt und das Volk wird ungeduldig. Eines Tages tritt es ver-

sammelt vor Kanuni, den Padischah. Mein Gebieter, spricht es, Ihr habt befohlen,

aber es sind jetzt schon vier Jahre, die wir auf unsere Moschee warten, Mimar Si-

nan nimmt uns wohl auf den Arm, er hat uns wohl vergessen. Der Padischah wird

ärgerlich: Ruft mir sofort den Sinan. Sinan erscheint vor dem Padischah: Komm

mal her du großer Architekt, ich hatte dir doch befohlen, eine Moschee zu bauen.

Ja, sagt Sinan. Und, was hast du getan? Du hast die Grube ausgehoben und das

Fundament gelegt, seitdem ist nichts weiter geschehen. Woran liegt das? Mein

Gebieter, spricht Sinan, wenn etwas Generationen überdauern soll, muss das Fun-

dament stabil sein. Ich warte seit vier Jahren, dass das Fundament sich setzt. Gebt

mir noch zwei Monate. Was soll der Padischah tun, es ist der große Mimar Sinan.

Gut, spricht er und schickt Sinan fort. Nach zwei Monaten wird der Bau fortge-

setzt und nach nur einem Jahr steht die Süleymaniye Moschee. Könige aus aller

Welt, die wichtigen Staatsmänner und Architekten kommen in Scharen, besich-

tigen die Moschee. Sie ist noch nicht ganz fertiggestellt, kleinere Arbeiten an der

Gartenmauer sind noch imGange. Ein Architekt wendet sich an Sinan:Wie wählst

du dein Team aus? [an mich gewendet] Jetzt sind wir bei Deiner Frage. Komm, ich

zeig’s dir, spricht Sinan. Sie gehen in den Innenhof der Moschee zur Gartenmau-

er, wo gearbeitet wird. Frag, wen du willst, spricht Sinan, hier sind die Lehrlinge,

die Gesellen, die Meister. Mein Kernteamwird sich dir zu erkennen geben. Sie ge-

hen zu einemMeister und der Architekt fragt ihn, was machst du, Meister? Siehst

du doch, ich haue Steine. Gut, sie gehen zum nächsten: Was machst du? Ich haue

Steine für diese Mauer. Sie gehen zu einem dritten: Und du? Ich haue Steine für

eine Moschee, für die Süleymaniye Moschee, die Generationen überdauern wird.

Der erste Meister haut nur Steine, erfüllt seine Aufgabe, der zweite ist sich

der Bedeutung seiner Arbeit schon bewusster, er baut eine Mauer, der dritte weiß

52 Kanuni bedeutet »Der Gesetzgebende« und meint den Sultan Süleyman, der in der Hoch-

phase des Reichs regierte. Den Beinamen Kanuni erhielt er aufgrund von Gesetzen und Ko-

difizierungen, die unter seiner Regentschaft erlassenwurden.Mimar Sinanwar einArchitekt,

unter dessen Leitung einige der heute noch bestehenden osmanischen Großbauten errichtet

wurden. Mimar heißt Architekt.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Hegemonie und Kulturkampf

genau, was er tut und wem er dient, er haut Steine nicht nur für eine Mauer und

eineMoschee, sondern für ein unvergänglichesWerk. So suche ichmein Teamaus.

Das Heranziehen der Geschichte verweist zunächst darauf, wie präsent das Osma-

nische Reich für Mitglieder des islamistischen Kollektivs ist. Der Interviewpartner

zog sie heran, ohne dass es in den vorausgegangenen Abschnitten des Interviews

oder im anbahnenden Gespräch einen Bezug auf die osmanische Geschichte gege-

ben hatte. Ferner transportiert sie bestimmte Vorstellungen sozialer Ordnung, die

den islamistischen Kollektivwillen charakterisieren. Im Zentrum der Geschichte

steht die Moschee, die die Gemeinschaft zusammenhält und ihr Kontinuität ver-

leiht. Sie ist für die Ewigkeit gemacht, übermittelt Botschaften über Generationen

und zeigt an, wem zu dienen ist. Die Konstituenten der Gemeinschaft, der Regent,

das Volk und der Baumeister, werden über die Moschee zusammengeführt. Die

Beziehungen zwischen ihnen sind geregelt, jeder hat seinen Platz und festgelegte

Bedürfnisse: Das Volk verlangt nach der Moschee, um zu beten, der Padischah, um

seine Größe derWelt zu demonstrieren, der Baumeister will sein Können unter Be-

weis stellen.Das Volk bildet eine Einheit, es tritt versammelt vor den Padischah und

spricht mit einer Stimme. Es ist klar konturiert als fromme, sunnitische Gemein-

schaft, die genau weiß, an wen sie sich, wie und mit welchen Erwartungen wen-

den muss. Mit Anerkennung der Ordnung wird den Subalternen Zugehörigkeit zu

einer erfolgreichen und aufstrebenden Gemeinschaft versprochen, die die Bewun-

derung der gesamten Welt genießt und Neid hervorruft. Wenn sie ihre Position

akzeptieren, dürfen sie erwarten, dass die Herrschenden sich für die Erfüllung ih-

rer Bedürfnisse einsetzen. Nicht Aushandlungen und Ausgleich in demokratischen

Verfahren, sondern die gegenseitige Anerkennung von ungleichen Bedürfnissen ei-

ner als fromm gekennzeichneten Gemeinschaft konstituiert aus dieser Perspektive

die politischen Beziehungen zwischen den Herrschenden und den Beherrschten.

Ein wiederkehrendesThema,mit dem sich nicht nur ImamHatip-Absolventen,

sondern auch meine islamistischen Mitbewohner in der Wohngemeinschaft, die

auf keiner Imam Hatip Schule gewesen waren, auseinandersetzten, war die Frage

der Bestrafung der Frau bei »Ehebruch«. Ein Interviewpartner, Imam Hatip-Ab-

solvent und Mitglied der AKP-Jugend, reflektierte, dass es im laizistisch gepräg-

ten Izmir kaum möglich sei, die in der islamischen Rechtsauslegung vorgesehene

Strafe bestehend aus achtzig Peitschenhieben auf den Rücken der Frau öffentlich

anzuwenden. In diesem Fall müsse eine Alternative gefunden werden, denn

das Familienglück steht für uns an oberster Stelle. Eine Beziehung außerhalb der

Heirat bedroht die Gesellschaft. Es geht darum, dass moralischer Verfall sich wie

ein Virus verbreiten kann, deshalb muss es eine Strafe geben.

Die Auffassung, dass die Familie heilig und Heiraten eine religiöse Pflicht sei, ist

nach Ozgur (2012: 59) eingebettet in die Überzeugung unter Absolventen und Leh-

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 239

rern, dass die Schulen Festungen gegen moralischen Verfall, Kriminalität und Pro-

stitution seien. Çakır u.a (2004: 125ff.) legen dar, dass diese Auffassung mit einer

Abgrenzung verbunden ist, die Außenstehende als schmutzig (im übertragenen

Sinne) markiert.

Es zeigt sich, dass die ImamHatip Schulen auf besondereWeisematerielleMa-

nifestationen der Türkisch-Islamischen Synthese sind, in denen eine bestimmte

nationale Identität über eine gemeinsame Sprache, Symbole undWahrnehmungs-

weisen (re-)produziert wird. Sie bilden das intellektuelle Fundament des islami-

schen Konservatismus der AKP. Nicht nur der Lehrplan, auch die mit religiösen

Symbolen durchwirkte Ästhetik und Architektur der Gebäude sind darauf aus-

gelegt, starke Bindungen an islamische Ideen und Praktiken herzustellen (Ozgur

2012: 84). Aus Ozgurs Untersuchung geht hervor, dass die SchülerInnen die Über-

zeugung vorbringen, ihr Leben müsse in Übereinstimmung mit dem Koran und

dem Leben des Propheten stehen, dem sie in ihren religiösen Praktiken, sozialen

Interaktionen, in der Körperpflege wie auch in ihrem Aussehen nacheifern. Sie

würdigen islamische Führungsfiguren wie Kaliphen, die sie zur Orientierung und

Erklärung von eigenen Verhaltensweisen heranziehen.

Tatsächlich bleibt das Heranziehen religiöser Weltbilder nicht auf Verhaltens-

weisen begrenzt, es erstreckt sich auf politische Themen, wie schon in der Ge-

schichte über den Moscheebau sichtbar wurde, und ist mit der Interpretation so-

zialerThemen verwoben. In einem weiteren Interviewmit einemMitglied der Par-

teijugend lenkte ich das Gespräch auf dasThema soziale Ungleichheit.Wir saßen in

einem Straßencafé und schauten beim Reden der Müllabfuhr zu, wie sie die Stra-

ße reinigte. Ich brachte ein, dass die Ungleichheit zwischen einem Straßenkehrer

und einem Fabrikbesitzer durch Vererbung über Generationen hinweg auf Dau-

er gestellt wird. Mein Interviewpartner, der Wirtschaftswissenschaften studierte,

antwortete:

E: Das System ist von vornherein verkehrt, aber es ist kaummöglich, einen Fabrikbesitzer

zu enteignen und seinen Besitz zu verteilen.

I: Das heißt, Ungleichheit reproduziert sich unvermeidlich?

E: ZurZeit des Prophetenwaren derHeilige Ebubekir undderHeiligeOsman sehr reich.Sie

waren reich, bevor sie zu Muslimen wurden. Der Heilige Osman verteilt dann die Hälfte

seines Reichtums im Namen Gottes, am Ende seines Lebens bleibt ihm selbst nichts mehr.

So auch Ebubekir, was bleibt ihm, was seinen Kindern? Wir haben Gott und wir haben

seinen Gesandten, sagt er. Sie verteilen ihren Reichtum, ohne dass der Prophet sie dazu

auffordert. Um die Gesellschaft zu verbessern, geben sie alles aus. Auf der anderen Sei-

te gibt es Gefährten des Propheten, die immer reicher wurden, die egoistisch waren, ein

Menschentyp, der unaufhörlich seinen Besitz mehrte. Salebe, zum Beispiel, will sehr reich

werden, fängt mit ein-zwei Schafen an und wird sehr reich. Der Gesandte Gottes spricht

zu ihm: Es gibt eine Armenabgabe, Gott hat dir so viel Besitz gegeben, andere haben das

nicht.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Hegemonie und Kulturkampf

I: Das ist ja interessant. Er sagt, Gott hat dir das gegeben?

E: Mit Gott hat gegeben ist gemeint, dass er es besitzt. Also jeder Atemzug ist uns ja von

Gott gegeben, das sagen wir so, das ist eine Sprachgewohnheit. Es ist natürlich nicht so,

dass Gott von oben gibt. Du hast dich angestrengt, Tag und Nacht gearbeitet, Salebe, du

hast diesen Besitz erworben, hast deine religiösen Pflichten aber nicht erfüllt. Das so zu

sagen, das ist unserer Sprache fremd.Weil es uns immer in einer anderen Sprache erzählt

wurde, erzähle ich es aus Gewohnheit so.

Mein Interviewpartner diskutierte soziale Fragen entlang eines richtigen Verhal-

tens, für das er Vorbilder aus demGründungsmythos des Islam heranzog. Die »an-

dere« (ihm eigene) Sprache hatte er auf einer Imam Hatip Schule und in seinem

sozialen Umfeld, das er als sehr frommbeschrieb, erworben. Indem er sagte, »es ist

kaum möglich, einen Fabrikbesitzer zu enteignen und seinen Besitz zu verteilen«,

positionierte er sich zu den von mir angesprochenen realen Verhältnissen, die er

für »verkehrt« hielt, aber doch akzeptierte. Sein Rückgriff auf die »Zeit des Prophe-

ten« führte dazu, dass er das Thema der Reproduktion sozialer Ungleichheit von

den ungleichen Ausgangslagen, die Akteure für ihre Reproduktion vorfinden, löste

und stattdessen Ausgleichshandlungen thematisierte, die dem erfolgreichenWirt-

schaften folgen sollten: das Verteilen von Reichtum und die Armenabgabe. Schon

in der Geschichte der Heiligen wird eine Adaption der überlieferten Geschichte an

kapitalistische Verhältnisse vollzogen: Reichtum muss produktiv eingesetzt wer-

den, um sich zu vermehren, andernfalls wird er einfach nur aufgebraucht, wenn

auch für einen »guten« Zweck. Es bleibt weder etwas zumVerteilen, noch etwas für

die eigene Reproduktion. Das Verschenken erweist sich als idealistische Sackgas-

se und eine zweite Geschichte zeichnet das Bild vom fleißigen Unternehmer, der

durch ›eigene harte Arbeit‹ aus seinem Besitz ein Vermögen macht, mutmaßlich

viel und lange Almosen verteilen könnenwird, auchwenn er auf seine »Pflicht« hin-

gewiesenwerdenmuss. In der Interpretationmeines Interviewpartners ist eine be-

triebswirtschaftliche Perspektive mit einer religiösen Botschaft für den politischen

Umgang mit den »Reichen« verwoben. Selbst wenn es sich um sehr unangeneh-

me, »egoistische« Zeitgenossen handelt, sollen sie nicht kritisiert werden, sondern

»freundlich« auf ihre Almosenpflicht hingewiesen werden. Erkennbar wird die Ar-

tikulation von Islam und egoistischen Wirtschaftens, mit der soziale Ungleichheit

und zugleich die Akzeptanz der Folgen konkurrenzkapitalistischen Wirtschaftens

reproduziert wird.

Die Adaption der religiösen Überlieferung an die kontemporäre Ausprägung

der Klassenverhältnisse in der Türkei blieb in dem Interview implizit. Das pater-

nalistische Armutsregime, das das islamistische Hegemonieprojekt kennzeichnet,

wurde nicht ausdrücklich angesprochen und doch prägte dessen Rechtfertigung

die Erzählung. Ferner wurde eine Kongruenz des religiösen Diskurses zum »me-

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 241

thodologischen Individualismus« erkennbar (vgl. Yalman 2002: 39ff.), der eine Ge-

meinsamkeit der staatszentristischen Auffassungen von der Bourgeoisie bildet. In

inhaltlicher Übereinstimmung zu polit-ökonomischen Analysen, die individuelle

Einstellungen als Grundlage erfolgreichen Wirtschaftens bestimmen, wird dem

tüchtig-selbstlosen der egoistisch-pflichtvergessene Geschäftsmann entgegenge-

stellt. Ausgangspunkt für gesellschaftliche Dynamiken können aus dieser Perspek-

tive nur die Handlungsmotive des einen der beiden »Menschentypen« sein, die le-

gitimiert werden: Das egoistische Handeln bringt Güter hervor, die am Ende auch

den Reichtum der Gesellschaft erhöhen und Ausgleichshandlungen ermöglichen

können.

Sunnitische Intellektuelle haben eine kollektive Weltauffassung ausgebildet,

durch die sie sich überlegen und zur Führung berufen fühlen. Artikuliert ist die

Weltauffassung mit einem kapitalistischen Entwicklungsprogramm, das den sub-

alternen Klassen die Position von Bittstellern undHilfsempfängern zuweist. Durch

den Bezug auf eine osmanisch-islamische Tradition wird eine historisch-bewährte

Ordnung konstruiert, deren Stabilität vorbildhaft herangezogen wird. Zugehörig-

keit zu einer erfolgreichen und aufstrebenden Gemeinschaft, die Bewunderung

der gesamten Welt und Erfüllung ihrer Bedürfnisse sind die an die Subalternen

gerichteten Versprechen im Rahmen dieser autoritären Ordnung, in der die politi-

schen Beziehungen nicht durch Aushandlungen und Ausgleich in demokratischen

Verfahren, sondern durch gegenseitige Anerkennung ungleicher Bedürfnisse zwi-

schen Herrschenden und Beherrschten gekennzeichnet sind.

6.2.2 Sunniten als Diskriminierte

Die für den Kollektivwillen charakteristische Überzeugung, sich in der Position ei-

nes Unterdrückten zu befinden, ist historisch bedingt durch die Niederlage, die

sunnitische Intellektuelle im Übergang zur kapitalistischen Produktionsweise er-

fuhren. Die Gründung der Republik war für sie kein Neubeginn, sondern die Be-

siegelung ihrer Ablösung aus der Position der Intellektuellen, die eine privilegierte

Stellung in der Ausübung von Hegemonie innehatten. Zur Zeit meines Feldaufent-

halts war die Auffassung, Opfer und unterdrückt worden zu sein, von der Erfah-

rung einer verhinderten Karriere in Folge des 1997er Eingriffs des Militärs über-

zeichnet. Einige Mitglieder der AKP-Jugend gingen 1997-1998 auf eine IHS und

mussten mit der Schließung der Mittelstufen auf eine andere Schule wechseln.

Andere machten trotz Einschränkungen ihren Abschluss an einer IHS und nah-

men ein Studium auf. Sie berichteten, dass ihnen bei Bewerbungsgesprächen für

die Aufnahme in den öffentlichen Dienst von einer Auswahlkommission Fragen

gestellt wurden, die ihren islamischen Hintergrund offen legen sollten, sie selbst

ohne Nachweis einer Verstrickung in islamistische Aktivitäten ausgesiebt wurden.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Hegemonie und Kulturkampf

Als ich nach Abschluss meines Jura-Studiums im Jahr 2002 mich zum Staatsex-

amen anmeldete, hatte ich den Beruf Richter vor Augen. Die schriftliche Prüfung

bestand ich mit einer guten Note. Ich war unter den ersten Hundert meines Jahr-

gangs. Das mündliche Vorsprechen im Anschluss bereitete mir allerdings schon

im Vorfeld Kopfzerbrechen. Nun sollte ich vor eine Kommission treten, die mich

auf meine politische Tauglichkeit für den Staatsdienst abklopfte. Auf die Frage,

was den Laizismus ausmacht, war ich vorbereitet, denn der 1997er Prozess war

damals noch in vollem Gange. Die Antwort eines Juristen ist hier deutlich vor-

gegeben, die Trennung von Staat und Religion ist ein Staatsprinzip. Als ich dann

gefragt wurde, welche Schule ich vor meinem Studium besucht hatte, wurde klar,

dass das Gespräch einen anderen Lauf nehmen würde. Ich sagte, ich habe eine

staatliche Schule für Religionsgelehrte besucht. Die Stimmung schlug sofort um.

Ichmerkte, wiemir in hohenWellenMisstrauen entgegenschlug. Die Antwort auf

die nächste Frage, was denn der Beruf meines Vaters sei, hatte ich mir bereits zu-

rechtgelegt: Er ist Staatsbediensteter in einer Moschee, sagte ich. Er ist also ein

Imam, bekam ich zurück. Ab da war besiegelt, dass ich keine Chance mehr hatte.

Der Interviewpartner, der in der Partei eine Leitungsfunktion einnahm und zu-

gleich den Beruf des Anwalts ausübte, erfuhr, dass sein Fachwissen nicht ausreich-

te, um nach der Intervention in das Feld des öffentlichen Diensts eintreten zu kön-

nen. Es bedurfte zusätzlich eines glaubwürdigen Nachweises einer laizistischen

Weltauffassung, die mit einem Aufwachsen in einem Milieu explizit islamischer

Institutionen – der Familie eines Imam und der IHS – schwer zu erbringen war.

Seine angestrengt zurechtgelegten Antworten auf erwartete Prüfungsfragen, mit

denen er sich als Diener des Staates zu kennzeichnen versuchte, spiegeln dies.

Nach 1997 ging es vielen ImamHatip-Absolventen ähnlich. Aus der biographischen

Perspektive waren sie Opfer eines repressiven Eingriffs in einen Lebensplan, in den

sie hineinsozialisiert wurden. Qualifikationen, die zum Eintritt in den öffentlichen

Dienst befähigten, wurden durch die Verkopplung mit der Erziehung als sunniti-

scher Muslim nach der Intervention abgewertet.

Der biographisch erfahrenen Diskriminierung war indes der Sonderstatus vor-

ausgesetzt, durch den sunnitische Muslime exklusive Förderung in eigenen Bil-

dungsinstitutionen und Wirkungsstätten erhielten und in denen sie die Auffas-

sung ausbildeten, einem moralisch überlegenen Kollektiv anzugehören, dem Füh-

rungsaufgaben zukommen. Meine Interviewpartner thematisierten den Sachver-

halt, qua kultureller Merkmale über andere Gruppen in der Gesellschaft gestellt

worden zu sein, nicht als Privileg, sondern als selbstverständliches Grundrecht.

Auch wenn keine biographisch nachvollziehbare Diskriminierung wie die Abwer-

tung eines Fachwissens vorhanden war, begriffen sich Islamisten als benachteiligt

und herabgesetzt. Im Nachgang an die Sitzung, die den Auftakt zum Koranunter-

richt durch den bei der Diyanet angestellten Imam bildete (Kap. 6.1.3), fragte ich

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 243

meine Mitbewohner, wie es zusammenpasst, dass sie sich einerseits radikal nen-

nen und die Diyanet dafür kritisieren, nicht radikal genug zu sein, andererseits

von einem Beamten der Diyanet Unterricht nehmen. Einer entgegnete, er sei kein

Radikaler, sondern ein Muslim und führte aus, dass Muslime immer vom türki-

schen Staat unterdrückt worden seien. Ich antwortete, der türkische Staat unter-

drücke doch nicht dieMuslime, sondern bestimmte Auslegungen des Islamwie das

Alevitentum. Er fragte empört zurück, an welcher Stelle er als Muslim vom türki-

schen Staat profitiere. Ich antwortete, dass er gerade von einem alimentierten Be-

amten des türkischen Staates Unterricht im Muslimsein in Anspruch genommen

hatte. Diesen Einwand überging er und erklärte, dass Aleviten keine Muslime sei-

en. 99 Prozent der Bevölkerung seien bestenfalls werdende Muslime, ich sei noch

nicht mal das. Das Gespräch war durch meinen Einwand eskaliert und ich brach

es ab. Die Überzeugung, einer diskriminierten Gruppe anzugehören, perspekti-

vierte die Wahrnehmung meines Gesprächspartners so stark, dass er offenkundig

Widersprüchliches nicht wahrnahmund auf einen konkreten Einwandmit Exkom-

munikation aus der Gruppe der (werdenden) Muslime reagierte.

6.3 Netzwerk der religiösen Infrastruktur

Die Diyanet und die theologischen Bildungsinstitutionen bilden die zentralen Re-

produktionsstätten der sunnitischen Intellektuellen, die in ein umfassendes mate-

rielles Netzwerk eingebettet sind, das fördernde und unterstützende Funktionen

ausübt. Die Diyanet, deren Personal überwiegend aus Imam Hatip-Absolventen

besteht, ist selbst organisierendes Zentrum eines Netzwerks, das weit über die Ver-

waltung derMoscheen und Gebetsräume hinaus verschiedene Aktivitäten umfasst.

Sie erstrecken sich von der Publikation religiöser Schriften und Zeitschriften, dem

Betreiben von Radio- und Fernsehsendern, über die Supervision von Schulbüchern

und Ausübung von Zensur, die gesetzlich verankerte Repräsentation des Imam im

Ältestenrat eines Dorfes bis zur Organisierung von Pilgerfahrten nach Mekka und

Vergabe von Stipendien an Schüler, um qualifizierten Nachwuchs zu fördern. Seit

der militärischen Intervention von 1971 agiert die Behörde als kulturpolitische Ver-

tretung der Türkei im Ausland mit dem Ziel, die Kontrolle über das religiöse Leben

der Staatsbürger im Ausland zu behalten und die türkisch-sunnitische Auslegung

des Koran zu verbreiten (Gözaydın 2009: 137ff., 147).

An die Behörde angegliedert ist die Diyanet Stiftung der Türkei (Türkiye Di-

yanet Vakfı), die Spenden sammelt, um Gesundheitsleistungen für Arme anzubie-

ten, Moscheen zu bauen und auszustatten, Sozialhilfe zu leisten sowie »religiöse

Aufklärungsteams« zu bilden und auszusenden. Die Stiftung ist verlegerisch tätig,

unterhält ein islamisches Forschungszentrum und gründete 2010 eine Universität

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Hegemonie und Kulturkampf

in Istanbul.53 Sie betreibt mehrere Krankenhäuser und Wohnheime, ein Versiche-

rungsunternehmen sowie eine Holding, die ähnlich wie die Holding des Militärs

(OYAK) Sonderrechte wie die Befreiung von Steuern genießt. Die Einnahmen der

Holding, deren Höhe unbekannt ist, da die Stiftung keiner öffentlichen Rechen-

schaftspflicht unterzogen wird, fließen ebenfalls in den Haushalt der Diyanet. Da-

mit existiert eine Art Schattenhaushalt der Diyanet, der aus den Einnahmen einer

kapitalistischen Holding gespeist wird.54

Die theologischen Ausbildungsstätten stehen dagegen im Zentrum eines Netz-

werkes, zu dem Stiftungen, Verbände, Vereine,Medien sowie Parteien und Jugend-

organisationen gehören. Es gibt kein vergleichbares Netzwerk in der Türkei, das so

viele Einzelpersonen über Jahrzehnte undGenerationen hinweg zu integrieren,mit

einer gemeinsamen Sprache und Weltauffassung auszustatten vermochte. Zwar

unterhalten auch andere Parteien Jugendorganisationen und Netzwerke, aber kei-

ne steht in so enger Verbindung mit einer bestimmten Schulform. Als die RP 1996

als stärkste Partei ins Parlament einzog, hatten 54 von insgesamt 84 Abgeordneten,

die sie stellte, einen IHS-Hintergrund (Ozgur 2012: 155ff.). Für die Imam Hatip-Ab-

solventen ist ihre religiöse Identität ausschlaggebend für ihre politischen Präferen-

zen.55 Bei einer Befragung wurde die CHP durchgehend abgelehnt, während der

größte Teil mit der AKP, ein kleinerer mit anderen rechten Parteien sympathisierte

(ebd.: 131f.). In einer Studie über das sozio-kulturelle Profil von AKP-WählerInnen

gaben 28 Prozent ihrer WählerInnen bei der Parlamentswahl von 2002 an,mindes-

tens ein Familienmitglied sei auf einer IHS (gewesen).56 Es kann gefolgert werden,

dass ein wesentlicher mit den Schulen verbundener Erfolg darin besteht, kulturelle

Identität hergestellt und als verbindliche politische Richtschnur etabliert zu haben.

Etwa 70 Prozent der nach 1970 erbauten IHS wurden von Nichtregierungsor-

ganisationen finanziert, weitere 20 Prozent sind durch öffentlich-private Partner-

schaften gebaut worden.57 Nach dem Bau wird das Eigentum zumeist dem Staat

53 Siehe Website der Diyanet Stiftung: https://www.tdv.org.

54 Siehe Çiğdem Toker: Peki ya Fetva Makamının Hesapları? [Was ist mit den Bilanzen des Fat-

waamts?], in: Cumhuriyet, 20.11.2013, www.cumhuriyet.com.tr/koseyazisi/11233/Peki_ya_Fet-

va_Makaminin_Hesaplari_.html (Abruf am 23.10.2018).

55 Von dieser Regel sind wenige Ausnahmen bekannt, zu deren prominenteren Alper Taş ge-

hört, der einer sozialistischen Partei vorsitzt (Ozgur 2012: 133).

56 Siehe www.milliyet.com.tr/yuzde----de-harem-selamlik-protokolu/siyaset/haberdetayar-

siv/20.06.2005/120806/default.htm vom 20.06.2005 (Abruf am 12.10.2018).

57 Zu den größeren und landesweit tätigen NGOs, die auch Stipendien vergeben und Wohn-

heime bauen, zählen Ensar Vakfı, ÖNDER, Ilim Yayma Cemiyeti, der Unternehmerverband

MÜSİAD sowie die IHH. Die Beteiligung von MÜSİAD gibt einen Hinweis, wer für den Zeit-

raum nach 1990 die Spender sind, die den Bau der Schulen finanzieren. In der Literatur wer-

den häufig pauschal »die konservativen Schichten« als Spender genannt, ohne die soziale

Zusammensetzung der Spender zu hinterfragen (Çakır u.a. 2004: 17).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.tdv.org.
https://www.tdv.org.
https://www.tdv.org.
https://www.tdv.org.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.tdv.org.
https://www.tdv.org.
https://www.tdv.org.
https://www.tdv.org.


6. Religiöse Wirkungsstätten 245

überschrieben, der die Kosten für den Betrieb und das Lehrpersonal trägt. Beson-

ders aktiv in der Förderung mit 100 Imam Hatip Schulen und 50 Wohnheimen ist

die »Vereinigung zur Verbreitung von Wissenschaft« (İYC – İlim Yayma Cemiyeti),

die 1951 mit dem Ziel gegründet wurde, »fromme Generationen« zu erziehen, die

den »nationalen und spirituellen Werten des Landes« dienen (Ozgur 2012: 157ff.).

Zwei islamistische Jugendorganisationen, die für sehr viele IHS-Schüler attrak-

tiv waren und in direkter Verbindung zu islamistischen Parteien stehen, sind die

»Stiftung Nationaler Jugend« (MGV) und der »Verein Nationaler Türkischer Schü-

ler« (MTTB). Der Verein MTTB wurde 1916 bereits vor Gründung der Republik ins

Leben gerufen und war zunächst eine Organisation, die sozialistische Ideen favo-

risierte. Nachdem der Verein 1936 verboten worden war, wurde er 1946 von neu-

em Personal mit antikommunistischer Ausrichtung wieder eröffnet. Doch erst in

den 1960ern wurde er zu einem breitenwirksamen Forum für konservativ-religiö-

se Gymnasiasten und Studenten, warb offen für einen Islamischen Staat und die

Scharia und rief zur Ermordung von Linken auf. Der Verein wurde mit dem Putsch

von 1980 geschlossen und erst 2006 wieder eröffnet. Zu dieser Zeit gaben mehr als

hundert Abgeordnete der AKP, darunter die drei führenden Figuren dieser Zeit –

Tayyip Erdoğan, Abdullah Gül und Bülent Arınç –, an, mit dem MTTB assoziiert

gewesen zu sein (Atılgan 2015b: 593f.).

In den 1970ern hieß die mit der damaligen islamistischen Partei MSP assozi-

ierte Jugendorganisation Akıncılar, die Bezeichnung für den osmanischen Sturm-

reiter, der im erwähnten Gedicht von Kısakürek als historischer Hoffnungsträger

auftaucht. Ihre Mitglieder warben für einen Islamischen Staat und die Einführung

der Scharia. Zahlreiche Gründer der AKP waren Mitglied der Akıncılar. Nach 1980

wird als Nachfolgeorganisation die Stiftung MGV gegründet, zu der sich der neue

Koranlehrer meiner studentischen Mitbewohner bekannt hatte. Die MGV bekam

in den 1990ern großen Zulauf und stand in enger Verbindung zur Wohlfahrtspar-

tei RP. Sie bot unter anderem Gesundheitsleistungen an, vermittelte Unterkünfte

und Nachhilfe, organisierte Wettbewerbe und Konferenzen mit islamistischen In-

tellektuellen und trugwesentlich zur Bildung desNachwuchses bei. Sie wurde 2004

geschlossen (Ozgur 2012: 123ff.).58

Schließlich fördern Mitglieder von MÜSİAD die Schulen. Nach Angaben des

Verbands sollen etwa ein Drittel der Verbandsmitglieder Imam Hatipli sein (ebd.:

168). Dass die Schulen als Sozialisationsinstanz für die »anatolische Bourgeoisie«

fungierten, geht auch aus Interviews mit Unternehmern hervor (Yankaya 2014:

58 Als die Organisation MGV 2004 geschlossen wurde, unterhielt sie 900 Büros und hatte

350.000 Mitglieder, von denen 2/3 auf eine IHS gingen (Ozgur 2012: 125). Die 2002 gegrün-

dete Organisation AGD (Verein Anatolischer Jugend) führt die Tradition der Milli Görüş Be-

wegung fort. Sie istmit der SP (Partei der Glückseligkeit) assoziiert, die einemarginale Partei

des islamistischen Spektrums ist.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Hegemonie und Kulturkampf

38ff.). Anatolische Kleinunternehmer schickten ihren Nachwuchs auf Imam Hatip

Schulen und legten damit einen intellektuellen Grundstein für die spätere Grün-

dung vonMÜSİAD.Einschlägige Publikationen des Verbands, in derenMittelpunkt

der mit einer islamischen Ethik auszustattende Mensch, der sogenannte homo is-

lamicus steht, der in der »muslimischen Familie« und in den Imam Hatip Schulen

erzogen werden soll, legen die Anbindung des Erziehungsprogramms der Schulen

an den Unternehmerverband offen (MÜSİAD 1994; Yarar 1997).

6.3.1 Verlagerung des islamistischen Netzwerks in den Staat

Nach der 1997er Intervention des Militärs und dem Verbot der Wohlfahrtspartei

erlahmte die Organisierung und Bildung der islamistischen Jugend in relativ selb-

ständigen Massenorganisationen. Sie wurde zum einen auf eine größere Anzahl

privater Organisationen verteilt. Schulen privater islamistischer Netzwerke über-

nahmen Bildungsaufgaben. Zum anderen wurde mit Gründung der AKP die Or-

ganisierung und Bildung der Jugend in die Parteistrukturen und noch stärker als

zuvor in die staatlichen Institutionen verlagert. Die Reichweite der Diyanet, der

Imam Hatip Schulen und der theologischen Fakultäten erhöhte sich enorm. Da is-

lamistische Intellektuelle inzwischen in allen staatlichen Institutionen organisiert

waren, waren Massenorganisationen außerhalb des Staates und der Partei für die

Bewegung nicht mehr ausschlaggebend. Die Intellektuellen kämpften nicht mehr

gegen die Institutionen, sondern innerhalb der Institutionen um die Übernahme

der gesellschaftlichen Führungsaufgabe.

Eine Station dieses Kampfs bildete die Verfassungsreform von 2010 (vgl.

S. 37f.). Nachdem sie die Polizeibehörden bereits übernommen hatten und sich

auch im Militär in der Offensive befanden, ermöglichte die Reform die Verdrän-

gung kemalistischer Kräfte aus den höheren Justizbehörden. Mit der stetigen

Expansion der theologischen Fakultäten wurden die islamistischen Intellektuellen

zusätzlich in die Lage versetzt, an den Hochschulen um Führung zu kämpfen.

Eine konkrete Form dieses Kampfes war die Kriminalisierung und Entlassung

von hunderten WissenschaftlerInnen aus den türkischen Universitäten unter

dem Vorwand der »Terrorbekämpfung«. Anfang 2016 unterzeichneten mehr als

2.000 WissenschaftlerInnen, die sich »Akademiker für den Frieden« nannten, eine

Stellungnahme59, in der von der AKP-Regierung die Beendigung der damaligen

militärischen Belagerung kurdischer Städte sowie die Wiederaufnahme von Frie-

densverhandlungen mit der kurdischen Bewegung gefordert wurden. In Reaktion

auf diese Stellungnahme verfasste eine zweite Gruppe Hochschulangehöriger,

59 Siehe Stellungnahme der »Akademiker für den Frieden«:Wewill not be a party to this crime!

10.01.2016, https://www.barisicinakademisyenler.net/node/63 (Abruf am 12.10.2018).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.barisicinakademisyenler.net/node/63
https://www.barisicinakademisyenler.net/node/63
https://www.barisicinakademisyenler.net/node/63
https://www.barisicinakademisyenler.net/node/63
https://www.barisicinakademisyenler.net/node/63
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.barisicinakademisyenler.net/node/63
https://www.barisicinakademisyenler.net/node/63
https://www.barisicinakademisyenler.net/node/63
https://www.barisicinakademisyenler.net/node/63
https://www.barisicinakademisyenler.net/node/63


6. Religiöse Wirkungsstätten 247

die sich »Akademiker für die Türkei« nannte, eine Gegenstellungnahme60, in der

Kritik an der Regierung zurückgewiesen und ihr Unterstützung im »Kampf gegen

den Terrorismus« zugesagt wurde. Ebenfalls mehr als 2.000 Unterzeichner, die

sich als »Türkei-Verliebte« bezeichneten, die die »echten Gefühle und Gedanken

der türkischen Nation« ausdrücken wollten, stellten sich gegen die Kritik ihrer

KollegInnen, die sie als »Gesindel« bezeichneten, »das noch gefährlicher und

niederträchtiger als die Banditen in den Bergen ist«.

Die Gegenstellungnahme verlieh einen unikalen Einblick in die universitäre Or-

ganisierung und Zusammensetzung der intellektuellen Führungsschicht des isla-

mistischenHegemonieprojekts.Der namentlich verantwortlich zeichnende Verfas-

ser war Leiter einer theologischen Fakultät. Die mit Abstand größte Einzelgruppe

unter den Unterzeichnern, die zu 99 % an türkischen Universitäten beschäftigt wa-

ren, wurde mit 20 % von Theologen gebildet, gefolgt von Ingenieuren (12 %) und

Medizinern (9 %).61 Der Frauenanteil betrug 10 %, unter denjenigen mit Professur

oder Dozentur betrug er sogar nur 5 %. Bei den »Akademikern für den Frieden«

lag der Frauenanteil bei 54 %, die größte Gruppe wurde von ÖkonomInnen (19 %)

gebildet, gefolgt von Politik- und ErziehungswissenschaftlerInnen (14 und 9 %). Sie

waren zu einemDrittel an Universitäten außerhalb der Türkei beschäftigt.Die geo-

graphische Verteilung der UnterzeichnerInnen bildete die politischen Kräftever-

hältnisse ab. Die reaktionären Akademiker dominierten in den türkisch-islamis-

tisch regierten Städten sowie in den unter der AKP neu gegründeten Universitäten,

an denen sie durch die Ernennung von Rektoren und über den von ihr kontrollier-

ten Hochschulrat YÖK Dominanz herstellen konnte. Mittels Disziplinarverfahren,

Strafprozessen und anderer Druckmittel wurde nachfolgend ein großer Teil der re-

gierungskritischenWissenschaftlerInnen von ihren regierungstreuen Kollegen aus

den Universitäten entfernt beziehungsweise aus türkisch-islamisch kontrollierten

Städten vertrieben.Mit dem islamistischenHegemonieprojekt hat sich an denUni-

versitäten eine Gruppe von Intellektuellen etabliert, die männlich dominiert sind

und von Theologen angeführt werden. Auch bei anderen politischen Streitthemen

meldeten sich die Theologen geschlossen zu Wort. Als die Diyanet wegen Über-

schreitung ihres stetig anwachsenden Budgets und der Leiter der Behörde wegen

luxuriöser Dienstwagen kritisiert wurden, wiesen 66 Dekane theologischer Fakul-

täten in einer gemeinsamen Erklärung diese Kritik zurück, indem sie auf die In-

60 Siehe Stellungnahme der »Akademiker für die Türkei«: https://www.sabah.com.tr/gundem/

2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek vom 12.01.2016 (Abruf am

12.10.2018).

61 Für eine statistische Auswertung der Zusammensetzung beider Gruppen siehe Efe Ke-

rem Sözeri: Evrensel değerler ve milli yalnızlık: İki akademi, iki bildiri [Universel-

le Werte und nationale Einsamkeit: Zwei Akademien, zwei Stellungnahmen], in: Plat-

form24, 28.01.2016, http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--

iki-bildiri--iki-akademi (Abruf am 12.10.2018).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi


248 Hegemonie und Kulturkampf

tegrität der Diyanet als respektable Autorität in religiösen Fragen verwiesen.62 Die

Theologen demonstrierten ein weiteres Mal, dass sie in der Lage waren, organi-

siert zu handeln und sich als Teil eines Kollektivs begriffen, dessen Ziele sie unter

Zugriff auf ihre religiösen Ressourcen legitimierten.

6.4 Materielle Attraktivität der religiösen Infrastruktur

Die IHS hatten lange Zeit »nur« den Status von Berufsschulen inne. Bei ihrer Eta-

blierung mussten einige Rückschläge wie die 1971er und die 1997er Interventionen

des Militärs hingenommen werden. Nichtsdestotrotz waren sie über die gesamte

Zeit Gegenstand eines besonderen Förderns und Werbens durch islamistische und

konservative Politiker und das Militär. Mit dem Putsch von 1980 wurde verstärkt

die Strategie verfolgt, die Bürokratie mit islamisch-konservativem und türkisti-

schem Personal zu besetzen (Ahmad 1993: 194; Tuğal 2009: 91; White 2008: 363).

Absolventen der IHS rückten dadurch in die Gruppe der bevorzugten Kandidaten

auf.63 Die Attraktivität für Eltern, ihren Nachwuchs auf eine theologische Schule

zu schicken, stieg. Es sprach sich herum, dass diese Schulen Karrieren ermöglich-

ten. Zu den Förderpraktiken, die die Schulen attraktiv machten, gehörte, dass das

Bildungsministerium den IHS pro SchülerIn mehr Mittel als anderen Schulen zur

Verfügung stellte. Das Schüler-Lehrer-Verhältnis an den IHS lag in den 1990ern

bis Ende der 2000er bei 10:1, an anderen Oberstufen dagegen bei 20:1. 2009 waren

17 Prozent der Heime, die unter der Aufsicht des Bildungsministeriums standen,

für IHS reserviert, obwohl diese im Durchschnitt weniger als 5 Prozent der Schü-

lerInnen stellten. In den 1990er Jahren lag der Anteil von IHS-SchülerInnen mit

einem Stipendium durchschnittlich doppelt so hoch wie an anderen Berufsschu-

len (Ozgur 2012: 48ff., 142ff.). Nach Çakır u.a. (2004: 73) sind dies Gründe, die die

IHS für Kinder aus ärmeren Familien attraktiv gemacht haben.64

Islamistisch regierte Kommunen stellten ebenfalls besondere Fördermittel zur

Verbesserung der Ausstattung aber auch Stipendien und Preise für IHS-SchülerIn-

nen zur Verfügung, wie zum Beispiel im Rahmen von Koranrezitationswettbewer-

62 Siehe Çiğdem Toker: İlahiyat Fakültesi Dekanına Çağrı [Aufruf an den Dekan der

Theo­lo­gi­schen Fakultät], in: Cumhuriyet, 13.05.2015, www.cumhuriyet.com.tr/koseyazi-

si/275191/66_ilahiyat_fakultesi_dekanina_cagri.html, (Abruf am 12.10.2018).

63 Als die Wohlfahrtspartei RP Mitte der 1990er Jahre an die Regierung kam, sollen etwa 50 %

der Studenten, die eine Anstellung im öffentlichen Dienst erhielten, Absolventen von IHS

gewesen sein, obwohl ihr Anteil an allen Schülern bei etwa 5 % lag (Ozgur 2012: 51).

64 Einzelne Erhebungen indizieren, dass einkommensstärkere Familien ihre Kinder überwie-

gend auf von religiösen Gemeinschaften betriebene private Schulen schicken, sicherlich

aus Prestigegründen, primär aber wegen der besseren Ausstattung gegenüber öffentlichen

Schulen (Cengiz 2013: 301, 377).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 249

ben. Islamistische Politiker werteten die Frömmigkeit von Schülern, etwa religiös

inspirierte Hilfsbereitschaft, wertebasierte Nähe zum »Volk« und denWillen, diese

»Werte« in allen Feldern zu fördern, als besondere Qualitäten und versprachen An-

stellungen. Sie halfen Absolventen bei Bewerbungen und vermittelten ihnen Stel-

len in der Verwaltung auf kommunaler und nationaler Ebene. Zu seiner Zeit als

Bürgermeister von Istanbul in den 1990ern sagte Recep Tayyip Erdoğan:

»In Anbetracht meiner Erfahrungen in der Verwaltung und im Lichte des Geis-

tes, den ich von meiner Schule vermittelt bekam, kann ich in Bezug auf Bildung

und menschlichen Umgang mit voller Überzeugung sagen, dass ich immer einen

Imam Hatipli vorziehen werde, wenn ich nach einer qualifizierten Person Aus-

schau halte.« (zit.n. Ozgur 2012: 145, Übersetzung E.B.)

In den 1960ern bildete die Aussicht auf eine Anstellung bei der Diyanet noch einen

wesentlichen Faktor für Eltern, ihren Nachwuchs auf eine theologische Schule zu

schicken. Die Beamtenlaufbahn wurdemit einem relativ sicheren Einkommen ver-

bunden (Çakır u.a. 2004: 17). Seit Mitte der 1970er ergriff die Mehrheit der Absol-

ventInnen jedoch andere Berufe.65 2010 erhielten nur noch 15 Prozent der IHS-Ab-

solventen eine Anstellung bei der Diyanet. Es ist davon auszugehen, dass die Auf-

hebung der Restriktionen und die Vervielfachung der Schülerzahlen nach 2012 da-

zu führen werden, dass dieser Anteil sehr viel stärker fallen wird. Gegen Ende der

2000er Jahre, mit der AKP an der Regierung, befanden sich IHS-Absolventen auf

allen Verwaltungsebenen in leitenden Positionen, so auch in den Behörden, die die

allgemeinen Lehrpläne für alle Schulformen bestimmen (Ozgur 2012: 147). Der Lei-

ter der Stiftungsbehörde Yusuf Beyazıt, mit dem ich die Entwicklungsgeschichte

der islamistischen Bewegung eingeleitet habe, war keine Ausnahmeerscheinung

mehr.

Der Erwerb einer religiösen Erziehung hatte also an Attraktivität gewonnen,

indem sich die beruflichen Möglichkeiten, die sich mit ihr eröffneten, vervielfach-

ten. Auf diese Weise wurde eine kulturelle Inklusion verstärkt, die schon durch

die Etablierung und den Ausbau der Diyanet, die ausschließlich »Sunniten« of-

fenstand, gegeben war. Die Kehrseite der Inklusion ist die Exklusion von »Nicht-

Sunniten« aus den staatlichen Institutionen. In den gesellschaftlichen Auseinan-

dersetzungen tritt diese Exklusion als Ausgrenzungspraxis in Erscheinung, von

65 Der Anteil der Absolventen, die ein Hochschulstudium aufnahmen, lag in den 1990ern zwi-

schen 15 und 20 % und damit gleichauf mit anderen Gymnasien. Nach 1998 stieg der Anteil

trotz Restriktionen auf über 22 %. Von diesen Absolventen, die ein Studium aufnahmen,

wählten 2/3 Jura oder Verwaltungswissenschaften, beides Fächer, die auch den Weg in die

Bürokratie ebnen. 1992 sollen 60 % der Studenten an der Fakultät für Politikwissenschaften

der Ankara Universität IHS-Absolventen gewesen sein (Ozgur 2012: 46, 50).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Hegemonie und Kulturkampf

der verschiedene Gruppen betroffen sind. In der Diskussion der vorliegenden em-

pirischen Forschungsergebnisse wurde erkennbar, dass diese Gruppen nicht als

politische Gegner, sondern als religiös definierte Gefahr kodiert werden, die die

Gemeinschaft der »Muslime« von innen wie von außen bedrohen. Angehörige an-

derer Religionen und Atheisten werden als Bedrohung von außen konstruiert, ih-

re Exklusion ist damit festgelegt. Die Grenzziehung gegenüber »Laizisten« und

Aleviten blieb weniger eindeutig. Aus der Perspektive islamistischer Intellektueller

waren sie vom richtigen Weg abgekommen, auf den sie durch Umerziehung wie-

der zurückgeführt werden sollten. Sie wurden als werdende Muslime bezeichnet,

denen eine Chance zuerkannt wurde, in das Kollektiv aufgenommen zu werden,

sofern sie bereit waren, sich der Umerziehung zu unterwerfen.

Da die Förderung von IHS-Absolventen eine offen ausgesprochene Priorität

darstellt und die sich an der Zentralregierung befindende AKP über die Beset-

zung öffentlicher Stellen entscheiden kann, besteht die Kehrseite der Förderpraxis

aus der Benachteiligung von Absolventen anderer Schulen sowie – pauschaler –

der Gruppe der »Nicht-Muslime«, der Laizisten und Atheisten. Es ist zu erwar-

ten, dass die Förderpraxis eine gesamtgesellschaftliche Verschiebung zugunsten

einer religiösen Erziehung und der Aneignung einer türkisch-islamischen Welt-

auffassung weiter verstärken wird. Während diese Konstellation schon in anderen

Feldern sichtbar wurde, so in Duraks Untersuchung in Konya, wo die Aneignung

einer konservativ-islamischen Weltauffassung in einem Bedingungsverhältnis zur

Reproduktion als Arbeitskraft stand (vgl. S. 180), wird ein Effekt dieser Verschie-

bung in quantitativen Studien sichtbar, die eine Zunahme der politischen Selbst-

zuschreibung als »religiös« belegen.66 Quantitative Untersuchungen zu dieser Ent-

wicklung im Feld der beruflichen Opportunitäten liegen noch nicht vor. Der explo-

sionsartige Anstieg der Schülerzahlen an den IHS stellt einen weiteren Fingerzeig

dar. Einen konkreten Hinweis auf die Breitenwirkung der Aussicht auf (erhöhte)

Chancen durch den Erwerb einer religiösen Erziehung erhielt ich bei einer Unter-

haltung mit einem Kind, die ich 2013 in einem südanatolischen Dorf führte. Der

elfjährige Schüler der fünften Klasse äußerte den Wunsch, auf eine IHS zu wech-

seln. Seine Familie zeichnete sich nicht durch besondere Frömmigkeit aus, auch

gab es in seinem Dorf keine IHS. So wurde ich neugierig und fragte, warum er

wechseln wolle. »Ich möchte Polizist werden«, war seine Antwort. »Warum musst

du auf eine Imam Hatip Schule gehen, wenn du Polizist werden willst?«, fragte

66 Der Studie zufolge stieg der Anteil derjenigen, die ihre politische Identität als »religiös« an-

gaben, zwischen 2015 und 2017 von 14,7 auf 27,6 %. Neben »religiös« gab es die Möglichkei-

ten, »konservativ«, »nationalistisch«, »republikanisch-kemalistisch«, »sozialdemokratisch«,

»völkisch« oder »sozialistisch« anzugeben. Außer einer leichten Steigerung bei »nationalis-

tisch« wiesen alle anderen eine sinkende Tendenz auf (TSSEA 2018: 11).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 251

ich ihn. »Wenn man Polizist werden will, muss man auf eine Imam Hatip Schu-

le gehen«, antwortete er. Der Junge gab für seine Präferenz weder ideologische

noch familiäre Gründe an, wie das Erlernenwollen der Religion oder Druck der

Familie, die in Umfragen als Beweggründe ausgemacht werden (Çakır u.a. 2004:

19; Ozgur 2012: 107ff.), sondern den pragmatischen Wunsch, Polizist zu werden.67

Wie der Junge dazu kam, diese Verbindung herzustellen, habe ich von ihm nicht

erfahren. Eine formale Verbindung zwischen den IHS und dem Polizeiberuf gab

es nicht. Doch war der Wunsch keine ausgefallene Idee. Er spiegelte die Annah-

me von Wahrscheinlichkeiten, die Folge der Förderung und der Werbekampagnen

waren, die für die Schulen betrieben wurden. In der Kampagne einer IHS in Istan-

bul, die in einer Broschüre mit dem Versprechen warb, IHS-Absolventen würden

einen Vorzug bei der Aufnahme in die Polizei- und Militärschulen erhalten, wur-

de der Zusammenhang sogar explizit hergestellt.68 Der Vorgang verweist auf die

Herausbildung eines auch von anderen Autoren beobachteten Bewusstseins, wo-

nach die Zugehörigkeit zur gesellschaftlichen Partei des Islamismus sich in beruf-

liche Chancen ummünzen lassen sollte (Tuğal 2009: 220f.). Hegemonietheoretisch

lässt sich feststellen, dass das islamistische Projekt Hegemonie organisiert, indem

es der subalternen Anhängerschaft »reale Vorteile« mittels Zugang zu beruflichen

Chancen verspricht. In Abgrenzung zu anderen kulturellen Affiliationen wird die

Annahme der türkisch-sunnitischen Identität attraktiv gemacht.

Währendmeines Feldaufenthalts bin ich einigen Ausnahmen begegnet, die die-

se kulturellen Grenzziehungen herauszufordern schienen und den Anschein er-

weckten, dass das Projekt auch für abweichende kulturelle Identitäten Attraktivi-

tät entfaltete. So waren in der AKP vereinzelt Aleviten vertreten, deren Dabeisein

in Izmir besonders betont wurde, um den pluralen Charakter der Partei hervorzu-

heben. Aleviten nahmen auch politische Funktionen für die Partei in Parlamenten

ein. Die AKP entschied sich in einem überwiegend alevitisch besiedelten Bezirk

sogar für einen alevitischen Bürgermeisterkandidaten. Der Vorsitzende eines ale-

vitischen Vereins in Izmir erklärte mir diese Aufstellung durch die AKP folgender-

maßen:

Wenn dieser Freund sich in einem Bezirk bewerben würde, in dem die AKP eine

Aussicht auf eine Mehrheit hat, dann würde er niemals als Kandidat ins Rennen

geschickt werden. Dass ein Alevit in einem nicht-alevitischen Bezirk von der AKP

67 Der Konflikt mit der Gülen Bewegung, die ihre eigenen Schulen unterhielt, daher wohl kaum

mit den IHS in Berührung kam, lässt annehmen, dass die IHS weiter im Ansehen gestiegen

sind, um die Sicherheitsapparate, die einen besonders sensiblen Bereich bilden,mit loyalem

Personal zu besetzen.

68 Siehe www.yenicaggazetesi.com.tr/asker-polis-okullarina-imam-hatip-ayricaligi-

165­717h.htm vom 12.06.2017 (Abruf am 11.09.2018).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Hegemonie und Kulturkampf

als Kandidat aufgestellt wird, das ist unmöglich, dafür gibt es kein einziges Bei-

spiel. Aber hier, wo die AKP keine Chance hat, stellen sie ihn auf, um möglichst

viele Stimmen für das Oberbürgermeisteramt zu sammeln.

Der politische Pragmatismus der AKP ließ Ausnahmen zu, ohne dass sich da-

durch der kulturelle Charakter des von ihr getragenen Hegemonieprojekts ent-

scheidend veränderte.69 In den Leitungsgremien der Partei erhielten Aleviten kein

politisches Gewicht (vgl. Doğan 2016: 151ff.). Vielmehr wirkte die Nicht-Zugehörig-

keit zur Gruppe der Sunniten beziehungsweise des türkisch-islamischen Kollektivs

als Ausschlussmechanismus, auf den ich an späterer Stelle nochmals eingehenwer-

de.

6.5 Zwischenresümee: Privilegienstruktur und Gruppeninteresse

Der Wiederaufbau der in der Phase der Republikgründung konservierten religiö-

sen Institutionen der osmanischen Ulema nach dem Zweiten Weltkrieg auf Be-

treiben bestimmter Fraktionen der besitzenden Klassen, die im Grundbesitz, im

Handel sowie in der kleinen Bourgeoisie lokalisiert wurden, stellt eine Privilegie-

rung einer kulturell bestimmten Gruppe bei der Zuteilung von Ressourcen und

Dienstleistungen dar: Der sunnitisch ausgebildeten Geistlichen auf der einen und

derjenigen Bevölkerungsgruppe, die deren »Dienste« in Anspruch nimmt, auf der

anderen Seite. Im Widerspruch zum in der Verfassung verankerten Prinzip der

Laizität und der staatsbürgerlichen Gleichheit ist mit der Diyanet und den Imam

Hatip Schulen der Diskriminierung nicht-sunnitischer BürgerInnen eine institu-

tionelle Form verliehen und ein Sonderstatus für die sunnitische Religion geschaf-

fen worden. Der Ulema repräsentiert als professioneller Geistlicher eine Seite des

Sonderstatus, die des Ausführenden, der Zugang zu einer aus allgemeinen Steu-

ermitteln finanzierten öffentlichen Anstellung erhält, um bestimmte Dienste zu

erbringen. Er ist in gewisser Weise der Archetyp des religiösen Intellektuellen,

da seine materielle Reproduktion ausschließlich an die Ausübung einer religiösen

Funktion gebunden ist. Die Ulema verfügen über Institutionen, die ihnen die Ent-

wicklung eines Kollektivwillens, organisiertes Handeln und damit die Artikulation

eines Gruppeninteresses auch imWiderspruch zu politischen Regierungen ermög-

licht. Ihr Gruppeninteresse besteht im Erhalt und im Ausbau ihrer Infrastruktur,

deren Verknüpfung mit exklusiven ökonomischen Opportunitäten sie zu einer Pri-

69 Auch die personelle Integration ehemaliger Mitglieder der CHP kam vor. Während meines

Feldaufenthalts war ein prominenter Fall ein Bürgermeisterkandidat in einem laizistisch ge-

prägten Stadtbezirk von Izmir, der sich von der AKP aufstellen ließ, nachdem er zwei Wahl-

perioden für die CHP dieses Amt ausgeübt hatte.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 253

vilegienstruktur macht. Die Geschichte der islamistischen Bewegung ist auch die

Geschichte des Voranbringens dieser Privilegienstruktur.

In der theoretischen Diskussion wurde dargelegt, dass der Zugang zu den Pri-

vilegien für die Geistlichen auf der Ebene von Verteilungsverhältnissen zweiten

Grades angesiedelt ist (vgl. Kap. 4.3). Er erfolgt durch Einkommen, Sachleistungen

und Fördermittel. Ressourcentheoretisch reformuliert heißt dies, dass der Zugang

zu den ökonomischen Mitteln durch den Erwerb religiöser Ressourcen – ein be-

stimmtes Wissen über die Auslegung und Ausführung der Religion – erfolgt. Das

religiöse Wissen erhält durch diese privilegierte Stellung den Charakter einer ex-

klusiven kulturellen (Bildungs-)Ressource. Da der Erwerb des Wissens zudem an

die Voraussetzung geknüpft ist, einer bestimmten religiösen Gruppe anzugehören,

konstituiert die Zugehörigkeit zu dieser Gruppe eine exklusive soziale Ressource.

Die erste Erweiterung, die aus der hegemonietheoretischen Rekonstruktionsar-

beit erfolgt, besteht folglich in der Feststellung, dass die religiösen Intellektuel-

len ein relativ eigenständiges Gruppeninteresse gekoppelt an exklusive kulturelle

und soziale Ressourcen herausgebildet haben, durch die sie Zugang zu ökonomi-

schen Mitteln erhalten. Diese Erweiterung ist bereits orientierend in die Darstel-

lung der Entwicklungsgeschichte der islamistischen Bewegung eingegangen, mit

der die einzelnen Stationen ihrer Formierung in Anbindung an die bürgerlichen

Klassen der Republik nach ihrer partiellen Ablösung von den besitzenden Klassen

des Osmanischen Reichs nachgezeichnet wurde.

Dass der kulturelle Charakter des Hegemonieprojekts für seine Vermittler ei-

ne ökonomische Seite aufweist, ließ die hegemonietheoretische Rekonstruktions-

arbeit an eine zweite Grenze stoßen, die durch die Differenzierung der ressour-

centheoretischen Erweiterung erfasst werden konnte. Die islamistische Bewegung

vermochte es, eingelassen in gesellschaftliche Kämpfe um Hegemonie, religiöse

Ressourcen auch zur Voraussetzung für gesellschaftliche Positionen zu machen,

die bis dahin durch von der Religion unabhängige kulturelle Bildungsressourcen

und soziale Ressourcen zu erreichen waren. In diesem Prozess avancierte die Stel-

lung der sunnitischen Intellektuellen in der Gesellschaft von der ideologischen Aus-

übung von Hegemonie zur Position der Ausbilder und Vermittler kultureller und

sozialer Ressourcen, die Zugänge in alle Hochschulfächer und Berufe eröffnen.Da-

mit erreichte die islamistische Bewegung zum einen eine breite gesellschaftliche

Streuung der in den Schulen ausgebildeten türkisch-sunnitischen Weltauffassun-

gen. IHS-Absolventen können als Journalisten, Redakteure, Schriftsteller, Wissen-

schaftler, Politiker, Verwalter, Behördenleiter etc. wirken und werden sukzessive

bevorzugt. Sie können damit praktische intellektuelle Funktionen des islamisti-

schen Hegemonieprojekts in allen gesellschaftlichen Bereichen einnehmen. Zum

anderen macht die besondere Förderung und Bevorzugung türkisch-sunnitischer

Weltauffassungen bei der Besetzung von Stellen im gesamten öffentlichen Dienst

die religiöse Erziehung über die Privilegienstruktur hinaus materiell attraktiv. In-

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Hegemonie und Kulturkampf

dem die Verbesserung beruflicher Aussichten in eine direkte Verbindung mit einer

theologischen Ausbildung gebracht wird, durch die ein bestimmter Kollektivwille

gebildet wird, der in den gesellschaftlichen Kämpfen für ein bestimmtes kapitalis-

tisches Entwicklungsprogramm Partei ergreift, werden beruflich-materielle Op-

portunitäten in ein Bedingungsverhältnis zur Bildung dieses Willens gesetzt. Bil-

dungsabschlüsse, Fachwissen und die Verfügung über soziale Netzwerke werden

ökonomisch aufgewertet, wenn sie sichmit einer türkisch-islamischenWeltauffas-

sung verbinden. Auf diese Weise wird eine kulturelle Inklusivität hergestellt, die

den relativen Tauschwert kultureller und sozialer Ressourcen, die mit der »Reli-

gion« beziehungsweise dem islamistischen Hegemonieprojekt verknüpft sind, er-

höht. Diese Aufwertung von religiösen Ressourcen in Verschränkung mit dem He-

gemonieprojekt kann als ein kulturell vermitteltermaterieller Inklusionsmechanis-

mus bestimmt werden. Der Mechanismus ist informell gestaltet, sofern es keinen

rechtlich festgeschriebenen Anspruch auf exklusive Förderung gibt und doch wird

vermittelt über den Erwerb von religiösem Wissen und einer islamisch-konserva-

tiven Weltauffassung der Zugang zu realen ökonomischen Vorteilen hergestellt.

6.6 Private islamistische Institutionen – Islamische Gemeinschaften

Die bisher thematisierten zentralen Institutionen der sunnitischen Intellektuellen

waren die Diyanet, die theologischen Bildungsinstitutionen und die politische Par-

tei. Eine vierte Institution, die für die Entwicklung der islamistischen Bewegung

eine besondere Rolle spielt, bilden die islamischen Gemeinschaften. Sie verleihen

der islamistischen Bewegung und den assoziierten Intellektuellen eine noch grö-

ßere gesellschaftliche Reichweite und stellen ebenfalls Institutionen kulturell ver-

mittelter Inklusion beziehungsweise Exklusion dar.

Die Gemeinschaften haben sich sowohl in Assoziation mit der Milli Görüş Be-

wegung als auch außerhalb von ihr entwickelt. Sie verfolgen ebenfalls das Ziel,

einen neuen Menschen zu erziehen, organisieren sich aber nicht in Form von ei-

genständigen politischen Parteien, weshalb sie auch nicht in der Lage sind, mas-

senhafte Anhängerschaft zu mobilisieren. Sie konstituieren sich als besonderer Ty-

pus einer Intellektuellenbewegung. So propagierte die vom Geistlichen Fethullah

Gülen angeführte Bewegung die Erziehung einer geistigen Elite, einer »Goldenen

Generation«. Deren Aufgabe sollte sein, das mit dem Islam vereinte Türkentum

weltweit führend zu machen (Şen 2007; Turam 2007). Auf den Treffen der AKP-Ju-

gend nahm ich wahr, dass sehr viele aktive Mitglieder mit der Gülen Gemeinschaft

assoziiert waren. Einige redeten mit Hochachtung vom »Hoca Efendi«, dem »Ho-

hen Gelehrten«, ein informeller Titel, der Fethullah Gülen von seiner Gefolgschaft

verliehen worden war. Andere erzählten von Rekrutierungspraktiken, Zusammen-

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 255

künften und brachten verschiedenste Personen und Gegenstände – Wohnungen,

Heime, Zeitungen, Läden – in einen Zusammenhang mit den Gemeinschaften.

Nach einem Treffen in der großen Gruppe, in der die Sprache wieder mal auf

die Gülen Gemeinschaft gekommen war, fragte ich meinen Begleiter, mit dem ich

das Treffen gemeinsam verlassen hatte:

I: Worum geht es eigentlich bei diesen Gemeinschaften?

A: Nur ums Geschäft. Du hast es doch gehört. Er fährt von einem Ende der Stadt

zum anderen, um Essen zu gehen, nur weil der Restaurantbesitzer ein Muslim ist.

Dumusst dir das wieMÜSİAD oder TÜSİAD vorstellen. Siemachen untereinander

Geschäfte. Das ist die Die-Unsrigen-Denke.

Dassmein Begleiter die religiösen Gemeinschaftenmit dem »Geschäftemachen« in

Verbindung brachte, hatte nachvollziehbare Gründe. Die Gemeinschaften wurden

im Verlauf der Studie bereits als Träger der Türkisch-Islamischen Synthese und

als kleinkapitalistische Investitionsgemeinschaften benannt. In der Besprechung

der Klassenkampfthese wurde dargelegt, dass sie im Zusammenhang mit dem is-

lamischen Unternehmertum als Organisationsformen hervortreten, die Netzwerke

zum Zwecke der Kapitalbildung bilden sowie Multiplikatoreneffekte bereithalten.

Schon in den 1990er Jahren war der Nexus zwischen islamischen Gemeinschaften

und ihren ökonomischen Investitionen derart ausgeprägt, dass sie zu einem ge-

wichtigen politischen Faktor geworden waren. Die Gemeinschaften sollen zusam-

mengenommen über einen Milliardendollarfonds verfügt haben, dessen Mittel sie

über Vereine und Stiftungen in parteipolitische und sozio-kulturelle Aktivitäten

wie den Bau von Moscheen, Schulen, Universitäten, Repetitorien, Schülerheime

und die Armenhilfe lenkten (Doğan 2009a: 297).

Indes ranken sich viele Gerüchte um das innere Funktionieren der Gemein-

schaften und ihren tatsächlichen Einfluss. Allein die Assoziierten der Nurcu, die in

der Türkei mutmaßlich den zahlenmäßig größten Korpus stellen, werdenmitunter

auf mehrere Millionen (Ozgur 2012: 118) und die einzelnen Zellen der Bewegung,

die Häuser des Lichts (»nur« oder »ışık evleri«) genannt werden, auf 20.000 (Atasoy

2009: 129) geschätzt. Die Angaben müssen jedoch spekulativ bleiben. Es gibt viele

Gründe, weshalb Gemeinschaftsmitglieder aber auch Außenstehende die Zahlen

hoch oder niedrig hängen könnten, beispielsweise um Stärke oder Schwäche, Ge-

fahr oder Harmlosigkeit zu demonstrieren. Die Nurcu-Bewegung geht auf Said

Nursi (ca. 1876-1960) zurück. Nach seinem Tod entwickelten sich mehrere separate

Seitenarme. Die affirmative Haltung zu Technologie und Entwicklung bildete die

Basis für die Attraktivität seiner Ideen, die insbesondere von kleineren Gewerbe-

treibenden – Händler, Handwerker und aufsteigende Unternehmer – aufgegriffen

wurden. Ein sichtbares und greifbares Tätigkeitsfeld der Nurcu seit den frühen

1980ern, nach der Öffnung des Schulsystems für private Investoren, ist der Auf-

bau eigener Bildungsinstitutionen. Die Gülen Gemeinschaft ist die prominenteste

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 Hegemonie und Kulturkampf

unter den Seitenarmen der Nurcu, die über ein Netzwerk von hunderten Bildungs-

einrichtungen – Schulen, Repetitorien70, Wohnheime für SchülerInnen und Stu-

dentInnen – neben Krankenhäusern, Wohlfahrtsorganisationen und Medien ver-

fügte, bis sie teilweise zerschlagen wurde (Balcı 2005; Şen 2007).71 2011 unterhielt

die Gülen Gemeinschaft 300 Schulen in der Türkei und über 1.000 im Ausland. Ei-

ne Besonderheit der Gülen Gemeinschaft bestand darin, dass sie über ein interna-

tionales Netzwerk an Unternehmen verfügte, die in einem eigenen Verband (TUS-

KON) organisiert waren (Öztürk 2015).72 Die Vielseitigkeit ihres Netzwerks und die

gezielt betriebene Infiltrierung der Bürokratie ließ sie als einen »Staat im Staate«

bezeichnen.73 In den Gülen-Schulen wurde der religiösen Unterrichtung mit ei-

ner Wochenstunde ein sehr geringes Gewicht beigemessen. Insbesondere in den

Auslandsschulen lag auf der Unterrichtung der türkischen Sprache ein wesentlich

größeres Gewicht als auf der Religion.Dass diese Schulen trotzdem als islamistisch

bezeichnet werden können, liegt daran, dass die privaten Stifter bei der Auswahl

des Lehrkorpus besonders darauf achteten, dass diese sich den türkisch-islamisti-

schen Lehren des Predigers Gülen verpflichtet sahen und eine interne Ausbildung

durchlaufen hatten (Ozgur 2012: 29; Şen 2007).

In einer Sammlung seiner Recherchen legt der Journalist Atay (2017) über wei-

tere Gemeinschaften dar, wie sie als vernetzte Konglomerate mit Fernsehsendern,

Zeitungen, Supermarktketten, privaten Krankenhäusern und zum Teil internatio-

nal operierenden Finanzunternehmen auftreten. Aus Hakan Yavuz Arbeiten über

70 Insbesondere die Repetitorien (»dershane«) nahmen eine herausragende Rolle in der Netz-

werkbildung ein, da sie Millionen SchülerInnen erreichten, die in den privaten Repetitorien

aufgrund der Mängel des staatlichen Bildungssystems sowie der starken Konkurrenz Nach-

hilfestunden erhielten und auf Aufnahmeprüfungen für höhere Schulen und Hochschulen

vorbereitet wurden. Die Gülen Gemeinschaft war in diesem Bereich besonders aktiv, sie be-

trieb etwa ein Drittel aller Repetitorien, bis sie nach 2013 schrittweise zerschlagen wurde.

71 Fethullah Gülen floh 1999 in die USA, nachdem Tonband-Aufnahmen veröffentlicht worden

waren, in denen er seine Anhänger zur Infiltrierung wichtiger Behörden wie der Justiz, der

Polizei und des Militärs aufgerufen hatte. Die Veröffentlichung sorgte für erheblichen Auf-

ruhr und Empörung. Eine Strafermittlung wegen Aufruf zum Sturz der Regierung und der

laizistischen Ordnung wurde eingeleitet. 2006 wurde er frei gesprochen, blieb aber in den

USA. Er wird von der AKP beschuldigt, den Putschversuch gegen sie im Jahr 2016 angeleitet

zu haben. Hierzu liegen jedoch keine Beweise, lediglich Indizien vor.

72 Die Abkürzung steht für Türkiye İş Adamları ve Sanayiciler Konfederasyonu (Konföderation

von Geschäftsleuten und Industriellen der Türkei). DieMitgliedsunternehmen sind überwie-

gend in den gleichenWirtschaftssektoren wie die von MÜSİAD – Textil, Bauwirtschaft, Han-

del – tätig. Nach Ausstoßung der Gülen Gemeinschaft aus der AKP und der Verfolgung ihrer

Mitglieder hat die Bedeutung des Verbands TUSKON abgenommen. Bemerkenswert bleibt,

dass ein einzelnes Netzwerk einen eigenständigen Unternehmerverband gegründet hat.

73 Nach der Herauslösung der Gemeinschaft aus der AKP, deren Hintergründe hier nicht erör-

tert werden können, wurdenMassenverfahren gegen zehntausendemutmaßlich Assoziierte

der Bewegung eingeleitet, verstärkt nach dem Putschversuch von 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 257

die Gemeinschaften geht hervor, dass die Nakschibendi und Nurcu federführend

in der kulturellen Verbreitung kapitalistischer Entwicklungsideale waren, indem

sie den Islam als eine Religion rationalen Fortschritts interpretierten (Yavuz 2003).

Er zitiert einen Ordensführer, der betont, dass die Grundlage einer gerechten Ge-

sellschaft in einer starken Ökonomie bestehe, die wiederum nur durch eine Ar-

beits- und Geschäftsethik hergestellt werden könne, die allein der Islam zur Verfü-

gung stelle.Wie die Puritaner imEngland des 17. Jahrhunderts sähen auch die Nak-

schibendi weltlichen Erfolg als Zeichen für Anerkennung durch Gott an. Eine ältere

ethnographische Studie in einer Kleinstadt an der Schwarzmeerküste gelangt zu

einem ähnlichen Schluss (Vergin 1985). Ihr zufolge entstand das religiöse Bedürf-

nis dort als Reaktion auf die Industrialisierung, die eine soziale Krise provoziert

habe. Die Hinwendung zur religiösen Gemeinschaft der Nakschibendi sei als Kom-

pensation für die Auflösung tradierter sozialer Beziehungen aufgetreten und habe

sich mit einer Skepsis gegenüber der Republik verbunden, die als Urheberin der

Industrialisierung und ihren negativ erlebten Auswirkungen identifiziert wurde.

Die Studie verweist auf die Ambivalenz dieses Ausdrucks des bereits diskutierten

Konservatismus. Die Nakschibendi begrüßten technologischen Fortschritt, lehn-

ten aber die Modernisierungsideologie des Kemalismus ab. Aus der Studie lässt

sich schließen, dass sie der Bevölkerung nicht die Bewahrung tradierter sozialer

Beziehungen, sondern alternative kulturelle Deutungen und Praktiken anboten,

die die Industrialisierung ebenso bejahend begleiteten wie der modernistische Ke-

malismus. Während sie symbolisch für Traditionalität standen, befürworteten sie

die sozio-ökonomische Umwälzung, durch die Reproduktionsmuster – Familien-,

Wohn- und Konsumformen – Veränderungen durchliefen.

Yavuz legt in einer weiteren Studie am Beispiel von Textilfirmen, die Modearti-

kel für Muslime produzieren, dar, dass diese Firmen ihre Entwürfe von geistlichen

Autoritäten im Hinblick auf Konformität zum Islam prüfen lassen. Die geprüfte

Ware diene muslimischen Frauen dazu, sich und ihren Wohlstand zu präsentie-

ren, ohne in Konflikt mit ihrer religiösen Identität zu geraten (Yavuz 2004). Er for-

muliert auch die These, die Nurcu und andere Gemeinschaften, die dem Sufismus

zugeordnet werden, hätten durch Lese- undDiskussionsgruppen, über die Kontak-

te hergestellt und Vertrauen aufgebaut worden seien, strategische Verbindungsor-

te für Unternehmer geschaffen. Diese dienten dazu, ein Gegengewicht zu den in

Marktwirtschaften auftretenden Unsicherheiten herzustellen, wie die Schwierig-

keit, Investitionen verlässlich kalkulieren zu können oder Zugang zu Material und

Arbeitskräften zu erhalten.

Es ist schwierig, Aussagen über den Charakter ökonomischer Beziehungen

zwischen Mitgliedern einer Gemeinschaft zu überprüfen. Die Gemeinschaften

sind informelle Organisationen, sie führen kein einsehbares Buch, sie unterliegen

keiner Datenerfassung, zumindest keiner, die öffentlich zugänglich ist. Offiziell

sind alle religiösen Gemeinschaften seit 1925 verboten. Sie organisieren sich

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Hegemonie und Kulturkampf

deshalb in Vereinen und Stiftungen, die bestimmten legalen Zwecken gewidmet

sind, sowie auf informelle Weisen. Dass sie über eine sehr lange Zeit klandestin

tätig waren und, wie sich im Fall der Gülen Gemeinschaft gezeigt hat, auch unter

einer islamistischen Regierung nicht sicher vor Verfolgung sind, erschwert den

Zugang zu Informationen. Einsichten, die über die Interpretation von Schriften

und Interviews hinausgehen, sind daher selten. In seiner Fallstudie in der Stadt

Kayseri-Hacılar rekonstruiert Cengiz auf der Grundlage von Interviews, dass die

Gemeinschaften dort erst in den 1990ern an Popularität gewannen. Zwar gehe

aus Erzählungen die Existenz einer ersten Gemeinschaft in den späten 1940ern

hervor, in der Assoziierte Said Nursis Schriften gelesen und interpretiert hätten.

Sie seien von der Gendarmerie kritisch beäugt aber nicht verfolgt worden. Bis in

die 1980er Jahre seien solche Aktivitäten auf kleine Gruppen begrenzt geblieben,

ohne dass sie eine besondere Wirkung in der Bevölkerung entfalten konnten.

In den späten 1980ern hätten sie begonnen, sich verstärkt zu organisieren,

Frauentreffen, Korankurse für Erwachsene und Kinder zu veranstalten. In den

1990ern seien sie zum ersten Mal in Form von Vereinen, Stiftungen und privaten

Schulen aufgetreten. Unternehmer der Stadt seien erst nachdem sie erfolgreich

waren, gezielt von Gemeinschaften umworben worden. In den 2000ern habe

etwa die Hälfte der Unternehmer von Kayseri ihm gegenüber bekundet, einem

Nakschibendi-Orden oder der Gülen Gemeinschaft anzugehören, die regelmäßige

Zusammenkünfte in kleineren Gruppen organisierten (Cengiz 2013: 362ff.). Cengiz

bezweifelt, dass die »Die-Unsrigen-Denke«, womit der Zusammenhalt auf der

Grundlage einer gemeinsamen Affiliation gemeint war, im geschäftlichen Bereich

tatsächlich das Zentrale an den Gemeinschaften bildet. Er stieß in seiner Studie

auf eine sehr begrenzte Solidarität zwischen Unternehmern, die Mitglieder der

gleichen Gemeinschaft waren. Die Grenze werde von der ökonomischen Rationa-

lität gesetzt. Geschäftsbeziehungen richteten sich nach Regeln des Profits, nicht

nach kultureller Nähe oder ideologischem Bekenntnis. Die breite Partizipation der

Unternehmer in Kayseri an Zusammenkünften islamischer Gemeinschaften lässt

indes den Schluss zu, dass die Gemeinschaften neben den IHS eine bedeutsame

Rolle in der religiösen Bildung der Unternehmerschaft einnehmen. Denn nach

Cengiz entwickelten die Unternehmer erst ausgeprägte religiöse Weltauffassun-

gen, nachdem sie mit den Gemeinschaften in Kontakt getreten waren.

Die bisher präsentierten Einsichten zu den Gemeinschaften ergeben, dass ih-

re Attraktivität für die Unternehmer in der Netzwerkbildung und Möglichkeit der

Einflussnahme auf die Politik auch auf der Grundlage personeller Verschränkun-

gen liegen. Sie bieten eine Plattform oder Börse für geschäftliche Kontakte, treten

als Zusammenschluss von Quasiaktionären und Unternehmern in Erscheinung,

verleihen kapitalistischenWaren religiöse Prüfsiegel. Sie fungieren ebenso wie an-

dere religiöse Instanzen als Mittler, die Widersprüche zwischen religiösen Über-

zeugungen und zuwiderlaufenden alltäglichen Praktiken befrieden. Zugleich stat-

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 259

ten sie die Unternehmerschaft mit religiösen Weltauffassungen aus, die sie in den

Beziehungen zu ihren ArbeiterInnen einsetzen, um Hegemonie auszuüben. Über

die Studie von Vergin wird deutlich, dass sie Zustimmung der Arbeiter- und Bau-

ernschaft zur kapitalistischen Industrialisierung mobilisierten, indem sie alterna-

tive Deutungsangebote entwickelten, wenn der Kemalismus an Grenzen oder auf

Ablehnung stieß. Im Beispiel der Ismailağa Gemeinschaft (Kap. 6.1.3) tritt hervor,

dass sie als Organisationen agieren, die den Widerspruch zwischen Kapital und

Arbeit befrieden, indem sie Reichtum mit einem religiösen Panzer versehen und

gegen Kritik abzuschirmen versuchen. Angesichts auftretender Widersprüche in

der politischen Praxis, wie das Entsenden von Soldaten in Kooperation mit den

»Feinden« der Muslime, die sie als eine Gemeinschaft herstellen, deren Führung

sie zugleich beanspruchen, arbeiten sie an der Aufrechterhaltung der Identität der

Gemeinschaft.

6.6.1 Intellektuelle Führungs- und Distinktionspraxis

Während meines Feldaufenthalts erhielt ich besondere Einblicke in die bildende

und organisierende Rolle der religiösen Gemeinschaften. Im Folgenden werde ich

diese Einblicke aus der Perspektive der Konstituierung von Führungs- und Dis-

tinktionspraktiken thematisieren und mit der Diskussion über die Herstellung ex-

klusiver kultureller und sozialer Ressourcen verknüpfen.

Ein Aktivitätsfeld von Gemeinschaften sind Sohbet. Damit werden Konversati-

onsrunden bezeichnet, die in der Regel nach Geschlechtern getrennt an nicht-öf-

fentlichen, privaten Orten aber auch in Moscheen unter der Anleitung von religiö-

sen Akteuren stattfinden können. Diese Akteure sind häufig ausgebildete Imame

oder Lehrer an theologischen Schulen, was jedoch nicht zwingend ist. Während

solcher Konversationen werden Koranverse diskutiert, es wird über das Leben reli-

giöser Autoritäten reflektiert, beides wird in Verbindung zu alltäglichen Ereignis-

sen gebracht, von denen die Teilnehmer berichten. Zur Teilnahme an einer Kon-

versationsrunde eines Seitenarms der Nurcu wurde ich von einem Mitglied der

AKP-Jugend, der an der Universität Verwaltungswissenschaften studierte, einge-

laden. Er berichtete mir, es gebe in jedem Stadtviertel von Izmir zwei oder drei

Privatwohnungen, in denen regelmäßig Treffen stattfänden.

Gemeinsam betraten wir das Parterre eines Wohnhauses, wo ein Treffen be-

reits im Gange war. In einem großen, mit einem Teppich ausgelegten Raum stan-

den Sofas an allen vier Wänden. Die Mitte war frei. Auf einem Sofa saß ein älterer

Mann. Vor ihm befand sich ein Tischchen mit mehreren Büchern. Im Raum waren

weitere drei Personen, junge Erwachsene in ihren Zwanzigern, von denen einer ge-

rade vorlas. Die anderen verfolgten das Gelesene aus jeweils eigenen Büchern.Wir

setzten uns dazu und nahmen uns auch je ein Buch. Gelesen wurden die Risale-i

Nur (Botschaft des Lichts), die eine mehrere tausend Seiten umfassende Koran-

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Hegemonie und Kulturkampf

interpretation von Nursi ist. Auf Koranverse, die auf Arabisch vorgelesen wurden,

folgte das Vorlesen der Exegese. Der ältere Mann korrigierte, wenn etwas falsch

vorgelesen wurde. Für mich war es schwierig, zu folgen, ich verstand viele der ara-

bischen und osmanischen Wörter nicht. Ich bekammit, dass es um die Schöpfung

ging, die Existenz Gottes an einzelnen Schöpfungsbeispielen nachgewiesen wurde.

Die Lesereihe wurde in Intervallen weiter gegeben. Nach und nach kamen wei-

tere Personen hinzu, ohne dass die Vorleser unterbrochen wurden. Nach etwa ei-

ner halben Stunde wurde eine Pause gemacht und Tee gereicht. Inzwischen war

die Gruppe auf zehn Teilnehmer gewachsen, von denen die meisten nicht älter als

25 gewesen sein dürften. Der ältere Mann verabschiedete sich, nachdem er sich

nach mir erkundigt hatte und mir den Tipp gab, ich könnte bei Interesse auch in

Frankfurt an einer Runde teilnehmen. Den Vorsitz übernahm nun einer, den die

anderen als Abi bezeichneten.74 Er las eine kurze Passage vor, anschließend wur-

de in einem Alltagstürkisch diskutiert, sodass ich die Konversation mitverfolgen

konnte. Es ging um die Einzigartigkeit der Schöpfung am Beispiel der Honigbie-

ne. Der Vorleser leitete ein mit der Frage:

Wie kann eine solch sensible Balance an einem so kleinen Tier Zufall sein?

Im Raum herrschte Konsens, dass es kein Zufall sein konnte. Er führte weiter aus:

Stellt euch vor, ihr wisst gar nichts über Honig und man würde euch fragen, was

ihr denkt, wo der herkommt? Ihr würdet vielleicht an eine Kuh denken oder an

ein Schaf. Eine Biene würde euch als letztes einfallen. Denn die Biene hat Gift,

sie sticht. Auf die Idee, dass ein giftiges Wesen so etwas Süßes wie Honig hervor-

bringt, kämt ihr nicht.

Ein zweiter ergänzte:

Ja, und stellt euch vor, beides in einem, Gott platziert dieses Gift in die Biene, ohne

die Biene selbst zu vergiften.

Die Anwesenden staunten und murmelten Beifall. Ein dritter übertrug die Frage

auf eine Kuh:

Wie kommt es, dass eine Kuh Milch gibt? Wenn du eine Nadel in ihren Euter

stichst, kommt Blut heraus, nur von der Spitze des Euters kommt Milch.

74 Abi ist eine Kurzform für »Ağabey« und heißt älterer Bruder. Die Bezeichnung verweist auf

eine Verwandtschaftsbeziehung, wird jedoch sehr häufig auch als Ansprache für nicht allzu

viel Ältere benutzt. Während sie primär eingesetzt wird, um eine Rangfolge nach Alter zu

bezeichnen oder Respekt gegenüber Älteren auszudrücken, verweist sie im Zusammenhang

mit religiösen Gemeinschaften auf einen Status, der mit demDurchlaufen einer Ausbildung

erworben wird und dazu berechtigt beziehungsweise verantwortet, Andere anzuleiten. Das

weibliche Pendant zu Abi ist Abla.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 261

Es folgte erneut gemurmeltes Staunen. Schließlich meinte der Abi, man solle sich

nicht verwirren lassen, wenn andere Gründe angeführt würden:

Eswerden schon irgendwelche Gründe gefunden, die sind alle Nonsens. Gott gibt,

ohne sich zu zeigen, dafür hat er die Kreaturen geschaffen.

Einer brachte das Beispiel des Apfelbaums ein:

Damit Gott sich nicht zeigen muss, gab er den Apfel über den Baum.

Der Vorsitzende ergänzte:

Ja, der Gottesfürchtige zweifelt nicht, er staunt, aber zweifelt nicht.

Daraufhin erzählte wieder ein anderer eine Anekdote:

Ich bin mal in Van [Stadt im Osten der Türkei] gewesen und habe, so wie hier

heute, an einem Sohbet teilgenommen. Plötzlich hat die Erde gebebt. Alles hat

gewackelt, die Bücher, was heißt gewackelt, das Buchregal ist umgeflogen. Ein

richtig starkes Erdbeben war das. Panik ist ausgebrochen, alle sind aus den Häu-

sern gerannt. Auch ich wollte rennen, habe aber gesehen, dass einer der Älteren

nicht rennt, sondern nur da sitzt und ›Allah Allah‹ ruft. Am liebsten wäre ich los-

gerannt, soviel Angst hatte ich. Ich bin nur sitzen geblieben, weil der Ältere auch

sitzen blieb.

Alle schmunzelten oder lachten. Mein Begleiter meinte:

Es ist sowieso gefährlich, loszurennen.

»Ja«, sagte der Erzähler,

das auch. Aber was ich sagen will ist, dass der Ältere genau diese Gelassenheit an

den Tag gelegt hat, von der wir gerade gesprochen haben. Er hatte Gottvertrauen

und staunte.

Das Ritual gewährte mir einen – ziemlich überraschenden – Einblick in eine der

vielen Verästelungen der islamistischen Bewegung, die imPrivaten verborgen sind.

Die Exegesegruppe studierte den Koran in der kreationistischen Auslegung von

Said Nursi. Die Gruppe verfügte über zwei Sprachen: eine, die der gemeinsamen

Aneignung einer distinkten Weltanschauung diente und eine zweite, die sie im

Alltag benutzte. Die Teilnehmer erlernten unter der Anleitung eines Älteren die

Sprache eines Intellektuellen aus der osmanischen Zeit und eine Art des vorwis-

senschaftlichen Denkens, die mir, der wie der größte Teil der Bevölkerung im sä-

kularen türkischen Schulsystem sozialisiert wurde, fremd war. Die Sitzung stellte

eine sich vermittels der alten Sprache nach außen abgrenzende Welt her, deren

Grenzen durch dieWarnung verstärkt wurden, sich nicht durch »Gründe«, gemeint

waren offensichtlich naturwissenschaftliche Erklärungen, verwirren zu lassen.Das

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 Hegemonie und Kulturkampf

türkische Schulsystem sieht weiterhin in allen Schulen, auch in den privaten und

den theologischen, verpflichtend naturwissenschaftliche Fächer vor. Es konnte al-

so kaum sein, dass die Teilnehmer diese Unterrichtung nicht erhalten hatten. In-

dem sie sich in die Lage von Unwissenden versetzten – »stellt euch vor, ihr wisst

gar nichts« –, legten sie die Grundlage, sich die Welt von neuem zu erschließen.

Kulturelle Anstrengungen seit der Gründungszeit der Republik, aufklärerische und

naturwissenschaftlich fundierte Bildungsinhalte und eine neue Sprache zu etablie-

ren, wurden in diesem Raum aufgehoben.

Das Ritual gab eine Struktur zu erkennen, bei der die Führung von älteren,

erfahrenen Personen ausgeübt wurde, die korrigierend eingriffen und anleiteten.

Wie bei der Sitzungmit den radikalisierten Studenten und dem Koranlehrer stütz-

te sich die Führung auf das Beherrschen einer Quelle, die den »richtigen«Wegwies.

Eingeübt wurde die Auffassung, dass diese Quelle letztgültiges Wissen berge. Die

Teilnehmer bestätigten sich zugleich gegenseitig in ihrer Bereitschaft, sich in die-

sem Bereich führen zu lassen. Die Erzählung über das Erdbeben bekräftigte zum

einen die Aneignung der naiven Perspektive, zum anderen die Überlegenheit des

religiösen Wissens über das säkulare in Verknüpfung mit der Vorbildfunktion des

Älteren, dem zugesprochen wurde, in Situationen großer Angst durch Gefahren

zu leiten, durch Gottvertrauen Sicherheit zu vermitteln, gerade wenn das säkulare

Wissen in eine andere Richtung zieht. Indem sie das Staunen und Vertrauen als

würdevolle Erhabenheit gegenüber dem säkularen Wissen praktizierten, stellten

sie Distinktion her.

Nachdem die Sitzung beendet war und wir die Gruppe verlassen hatten, be-

fragte ich meinen Begleiter nach den Teilnehmern. Der Ältere, der den Raum vor-

zeitig verlassen hatte, sei ein Hoca (Gelehrter), zwei arbeiteten als Schullehrer, ei-

ner für Mathematik und einer für Literatur, die anderen seien Studenten. Er selbst

war, wie erwähnt, Student der Verwaltungswissenschaften und strebte eine Beam-

tenlaufbahn an. Wäre ich den einzelnen Mitgliedern an einem anderen Ort begeg-

net, hätte ich von ihrem Äußeren vielleicht auf einen studentischen oder bildungs-

bürgerlichen, ganz sicher aber nicht auf einen islamistischen Hintergrund schlie-

ßen können. Ich hätte nicht einmal ahnen können, dass sie zu den Anwärtern einer

intellektuellen Führungsschicht gehörten, die die islamistische Bewegung ausbil-

det und ausgestattet mit einer distinkten Weltauffassung und eingeübten Loyali-

täten in allen Bereichen der Gesellschaft ansiedelt.

Die ausgeübten und angestrebten Berufe der Teilnehmer verweisen darauf,

dass die Aneignung von religiös-kreationistischem »Wissen«, das in ausdrücklicher

Abgrenzung zu säkular-naturwissenschaftlichemWissen steht, Karrierechancen in

allen Berufsfeldern nicht im Wege steht. Die Bedeutung dieser Einsicht lässt sich

noch besser begreifen, wenn sie in Beziehung zur Bildungs- und Wissenschafts-

politik der AKP gesetzt wird. Die Aufwertung religiösen »Wissens« ist, wie bereits

thematisiert, ein durchschlagendes Kennzeichen der AKP-Regierung, und kommt

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 263

nicht nur in der Förderung der theologischen Ausbildungsstätten, sondern an allen

Bildungseinrichtungen zum Tragen. Seit der Regierungsübernahme betreibt die

AKP eine Politik, durch die naturwissenschaftlich-säkulares Wissen schrittweise

durch konservativ-religiöse Weltauffassungen ergänzt wurde.75 Verstärkt wurde

diese Politik nach dem Verfassungsreferendum von 2010. 2011 wurde das leiten-

de Gremium im Wissenschafts- und Technologieforschungsrat der Türkei (TÜBİ-

TAK), die zentrale nationale Einrichtung für die Organisation von Forschung und

Entwicklung, personell neu besetzt.76 Die Wissenschaftspolitik des neu besetzten

Rats ist seitdem vomBestreben gezeichnet, evolutionstheoretisch fundierte Inhalte

zu zensieren.77 2017 sollte die Evolutionstheorie aus den Lehrplänen einiger Schul-

klassen entfernt und durch das Thema Dschihad ersetzt werden, ein Vorstoß, der

nach Protesten abgeschwächt wurde.78

Vor dem Hintergrund dieser Entwicklung und des gerade präsentierten em-

pirischen Falls, der als radikale Negation nicht-theologischen Wissens erscheint,

stellt sich die Frage, ob diese Tendenz sich verallgemeinern lässt, eine komplet-

te Negation nicht-theologischen Wissens angestrebt wird, administrative und

wirtschaftspolitische Prozesse durch religiöse Textauslegung angeleitet werden

sollen.Wie im Laufe der Arbeit bereits aufgezeigt wurde, ist das islamistische Pro-

jekt nicht darauf gerichtet, sich von naturwissenschaftlichem und ökonomisch-

technischem Wissen zu verabschieden. Die vorherrschende Strategie, deren

Herausbildung sich seit der Spätphase des Osmanischen Reichs nachzeichnen

lässt (vgl. S. 125ff.), ist die Herstellung von Vereinbarkeit zwischen Theologie und

nicht-theologischen Wissensformen (vgl. Atasoy 2009: 44ff., 254 Fn. 6; Tuğal 2009:

218).79 An den Imam Hatip Schulen wie auch den zahllosen privaten islamisti-

schen Bildungsinstitutionen der religiösen Gemeinschaften (Privatschulen und

-universitäten) wird Allgemeinbildung mit theologischer Bildung artikuliert. Aus

75 Siehe auch https://www.dw.com/de/türkische-schulbücher-weniger-frauen-mehr-reli-

gion/a-45921288 vom 17.10.2018 (Abruf am 20.10.2018).

76 Die Amtszeit des gewählten Vorstands wurde per Dekret kurzerhand beendet, der neue Vor-

stand durch den vomMinisterpräsidenten und Staatspräsidenten dominiertenHochschulrat

(YÖK) besetzt.

77 Siehe http://sendika63.org/2011/08/tubitak-da-akpye-baglandi-57194/ vom 27.08.2011 und

http://sendika63.org/2014/02/iktidar-catismasi-tubitakta-tubitakin-evrimini-yeniden-ha

tirlamak-169369/ vom 22.02.2014, (beide abgerufen am 12.10.2018).

78 Siehe Samuel Osborne: Turkey’s new school curriculum drops evolution and will teach

concept of jihad, in: Independent, 19.07.2017, https://www.independent.co.uk/news/world/

europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-

islam-a7848176.html (Abruf am 12.10.2018).

79 Die Auffassung, Religion sei Ursprung allenWissens, spiegelt sich auch in der theologischen

These (Kapitel 3.2, »islamischer Calvinismus«), in der ökonomische Entwicklung mit Tugen-

den aus dem Koran begründet, unternehmerischer Erfolg und Rationalität aus dem Koran

abgeleitet werden.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dw.com/de/t
https://www.dw.com/de/t
https://www.dw.com/de/t
http://sendika63.org/2011/08/tubitak-da-akpye-baglandi-57194/
http://sendika63.org/2011/08/tubitak-da-akpye-baglandi-57194/
http://sendika63.org/2011/08/tubitak-da-akpye-baglandi-57194/
http://sendika63.org/2011/08/tubitak-da-akpye-baglandi-57194/
http://sendika63.org/2011/08/tubitak-da-akpye-baglandi-57194/
http://sendika63.org/2011/08/tubitak-da-akpye-baglandi-57194/
http://sendika63.org/2011/08/tubitak-da-akpye-baglandi-57194/
http://sendika63.org/2014/02/iktidar-catismasi-tubitakta-tubitakin-evrimini-yeniden-ha
http://sendika63.org/2014/02/iktidar-catismasi-tubitakta-tubitakin-evrimini-yeniden-ha
http://sendika63.org/2014/02/iktidar-catismasi-tubitakta-tubitakin-evrimini-yeniden-ha
http://sendika63.org/2014/02/iktidar-catismasi-tubitakta-tubitakin-evrimini-yeniden-ha
http://sendika63.org/2014/02/iktidar-catismasi-tubitakta-tubitakin-evrimini-yeniden-ha
http://sendika63.org/2014/02/iktidar-catismasi-tubitakta-tubitakin-evrimini-yeniden-ha
http://sendika63.org/2014/02/iktidar-catismasi-tubitakta-tubitakin-evrimini-yeniden-ha
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.dw.com/de/t
https://www.dw.com/de/t
https://www.dw.com/de/t
http://sendika63.org/2011/08/tubitak-da-akpye-baglandi-57194/
http://sendika63.org/2011/08/tubitak-da-akpye-baglandi-57194/
http://sendika63.org/2011/08/tubitak-da-akpye-baglandi-57194/
http://sendika63.org/2011/08/tubitak-da-akpye-baglandi-57194/
http://sendika63.org/2011/08/tubitak-da-akpye-baglandi-57194/
http://sendika63.org/2011/08/tubitak-da-akpye-baglandi-57194/
http://sendika63.org/2011/08/tubitak-da-akpye-baglandi-57194/
http://sendika63.org/2014/02/iktidar-catismasi-tubitakta-tubitakin-evrimini-yeniden-ha
http://sendika63.org/2014/02/iktidar-catismasi-tubitakta-tubitakin-evrimini-yeniden-ha
http://sendika63.org/2014/02/iktidar-catismasi-tubitakta-tubitakin-evrimini-yeniden-ha
http://sendika63.org/2014/02/iktidar-catismasi-tubitakta-tubitakin-evrimini-yeniden-ha
http://sendika63.org/2014/02/iktidar-catismasi-tubitakta-tubitakin-evrimini-yeniden-ha
http://sendika63.org/2014/02/iktidar-catismasi-tubitakta-tubitakin-evrimini-yeniden-ha
http://sendika63.org/2014/02/iktidar-catismasi-tubitakta-tubitakin-evrimini-yeniden-ha
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html


264 Hegemonie und Kulturkampf

den Schulen gehen nicht nurTheologen hervor, sondern mit religiösenWeltauffas-

sungen, Loyalitäten, (Führungs-)Wissen und (Führungs-)Praktiken ausgestattete

AbsolventInnen, die alle möglichen Berufslaufbahnen einschlagen können. Dabei

wird die Besonderheit religiösen Wissens durch seine Überordnung hergestellt,

verbunden mit der Herausforderung, Unvereinbarkeiten mit säkularen Wissens-

beständen »auszuhalten«. Als Sonderwissen, das die säkulare Wissenschaft wie

ein Schirm überspannt, erhält das Religiöse durch seine Nicht-Erklärbarkeit den

Charakter des Besonderen, der es ermöglicht, säkulare, naturwissenschaftlich-

technischeWissensbestände beizubehalten und ihr Erlernen und Anwenden als ein

für das religiöse Weltbild affirmatives Handeln zu begreifen. Mit anderen Worten,

die Geschichte der Re-Artikulation der Religion mit den herrschenden Klassen ist

auch die Geschichte der Artikulation mit der vorherrschenden Wissenschaft bei

gleichzeitiger Etablierung der Theologie als eine Art übergeordnetes Wissen oder

Sonder-Wissen. In diesem Zuge wird säkulare Wissenschaft als affirmatives Wis-

sen zugerichtet.80 Wird die angeführte Beobachtung in diesen Zusammenhang

gestellt, dann verweist sie auf die Besonderung, die durch die Einsozialisation in

Führungsstrukturen entsteht, die mit dem gemeinsam praktizierten Aussetzen

säkularenWissens Gemeinschaft und Distinktion herstellt, während diesesWissen

in der separierten Berufswelt seine Geltung behalten kann.

Eine weitere große und weitverzweigte Gemeinschaft, die ein Netzwerk an pri-

vaten Institutionen betreibt, ist die Süleyman Efendi Gemeinschaft. Die Assozi-

ierten oder Gefolgsleute werden nach ihrem Begründer Süleyman Hilmi Tunahan

(1888-1959) auch kurz Süleymancı genannt.81 Tunahan entstammte der Ulema-Tra-

dition. Er arbeitete im Osmanischen Reich als Medrese-Lehrer, später in der Re-

publik zeitweise für die Diyanet, bis er 1950 ein privates Koran-Internat und wenig

später Korankurse eröffnete, die von der Diyanet beaufsichtigt wurden. Ende der

1950er soll die Anzahl der Kurse auf 1.000 und Mitte der 1960er auf 3.000 gestie-

gen sein. Die Kurse bildeten Imame für die Diyanet aus, bis die Behörde 1965 per

Gesetz reorganisiert wurde. Fortan wurden Absolventen von Imam Hatip Schulen

und theologischen Fakultäten den Süleymancı vorgezogen, wodurch ein Zwist mit

der Diyanet und den Imam Hatip Schulen entstand. Nach 1971 verlagerten die Sü-

leymancı ihren Schwerpunkt. Sie gründeten Vereine, die Internate für SchülerIn-

nen und StudentInnen betreiben, denen sie zusätzlich Koranunterricht anbieten.

Die Verlagerung des Schwerpunkts bedingte, dass sie an das Bildungsministerium

80 Eine Artikulationsstrategie, die Said Nursi, dessenWerk in der Gruppe gelesen wurde, zuge-

wiesen wird, besteht in der Auffassung, dass alles Wissen bereits im Koran enthalten und

die »wissenschaftliche« Forschung ein Mittel sei, dieses Wissen offenzulegen (Atasoy 2005:

47).

81 Die Endung »cı« indiziert Gefolgschaft. Süleymancı bedeutet »Gefolgsleute von Süleyman«.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 265

angebunden wurden.82 Jüngere Recherchen von Tageszeitungen beschreiben ex-

pandierende Aktivitäten der Süleymancı im privaten Bildungsbereich. Demzufolge

betreiben sie mehr als 1.000Wohnheime mit etwa 100.000 Schüler und Schülerin-

nen, verfügen ferner über eigene Publikationsorgane, Stiftungen sowie assoziierte

Firmen.83 Indes zeichnen sich die Süleymancı gegenüber anderen religiösen Ge-

meinschaften dadurch aus, dass sie schon vor der neoliberalenWende von 1980 ein

privates Bildungsnetz etabliert hatten (Aydın, M. 2005).

Auf der Suche nach einer Unterkunft für meinen Forschungsaufenthalt im kur-

dischen Südosten wurde ich über die AKP an ein Heim der Süleymancı vermittelt,

die mich für eine Woche als Gast aufnahmen. Das Heim war ein mehrstöckiges

Gebäude, das seit den 1970ern bestand. Aktuell beherbergte es 130 Schüler etwa im

Alter zwischen 7 und 16 Jahren. Im Mittelpunkt des Heimalltags stand das Lernen.

Die Schüler gingen tagsüber zur Schule, am Nachmittag machten sie Hausaufga-

ben, anschließend lernten sie Arabisch und erhielten Koranunterricht. Die Betreu-

er berichteten, dass unterschiedliche Familien ihre Kinder wegen der Bildung, die

sie im Heim erhielten, dort unterbrachten, auch solche, die in der Nachbarschaft

wohnten. Die Kinder wurden von sechs Betreuern beaufsichtigt, die zwischen 20

und 25 Jahre alt waren und Abi genannt wurden. Sie hatten selbst keine staatliche,

sondern eine private Ausbildung nach den Regeln der Gemeinschaft durchlaufen.

Da sie erzieherische Aufgaben erfüllten, werde ich sie im Folgenden nicht mehr

Betreuer, sondern Erzieher nennen. Die Gemeinschaft grenzte sich nach außen

durch verschiedene kleine und große Praktiken ab, so durch das Verbot von Jeans,

da diese zu eng am Körper anlägen und dessen Konturen sichtbar machten, oder

einen Handschlag, bei dem die Hand des Gegenüber mit beiden Händen berührt

wurde.84 Klare Distanzierung äußerten die Erzieher gegenüber »dem Volk«, das

82 Etwa zeitgleich mit der Diyanet gründeten die Süleymancı 1973 zuerst in Deutschland, spä-

ter auch in anderen Ländern Islamische Kulturzentren, die sich an die MigrantInnen aus der

Türkei richten. In Deutschland soll es etwa 300 Vereine und Moscheegemeinden, sowie 19

Wohnheime geben, die von den Süleymancı betrieben werden. Sie verfügen in Konkurrenz

zurDITIB, demandieDiyanet angeschlossenenMoscheeverband inDeutschland, über einen

eigenen Dachverband.

83 Siehe İsmail Saymaz: Kurslar ve yurtlar imparatorluğu Süleymancılar [Das Imperiumaus Kur-

sen und Internaten der Süleymancı], 11.12.2016, in: www.hurriyet.com.tr/gundem/kurslar-ve-

yurtlar-imparatorlugu-suleymancilar-40303192. Siehe auch https://www.birgun.net/haber-

detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html vom 30.11.2016, (beide ab-

gerufen am 23.10.2018).

84 Mir wurde erklärt, dass diese Geste aus den Überlieferungen von Mohammed, den Hadi-

then, stamme. Der Handschlag unter Muslimen werde dort als eine Art des Gottesdiensts

beschrieben. Nach meinen Recherchen gibt es keine Einigkeit, ob dies mit einer oder mit

zwei Händen geschehen soll. Es ist, wie immer, Auslegungssache.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html


266 Hegemonie und Kulturkampf

sie für ungebildet/unwissend (»cahil«) hielten.85 Nachdem ich von meinem Auf-

enthaltszweck und meiner Herkunft aus Deutschland berichtet hatte, äußerte ein

Erzieher seine Sorge über das Bild, das durch das »ungebildete Volk« nach außen

entstehen könne: »Die Europäer denken bestimmt, dass wir alle dumm sind«. Die

Distanzierung passte nicht zu der in der Forschungsliteratur verankerten Annah-

me, konservativ-religiöse Akteure seien volksnah. Gerade von den Süleymancı hieß

es, sie seien ein Sprachrohr der unteren Volksschichten (Aydın, M. 2005: 309). Die

Süleymancı, denen ich begegnete, brachten ein Selbstverständnis als Bildungseli-

te zum Ausdruck, die sich für diejenigen, die keinen Zugang zu Bildung hatten,

gegenüber Europäern schämte, deren imaginäres Urteil sie als Maß heranzogen.86

Ein weiteres Element, durch das die Süleymancı sich als distinkte Gruppe kon-

stituierten, bestand in der Betonung von Reinlichkeit. Das Heim war sehr reinlich.

Es gab einen Eingangsbereich, wo die Straßenschuhe ausgezogen undHausschuhe

angezogen wurden. Da das gesamte Gebäude inklusive der Treppen mit Teppich

ausgelegt war, war es alternativ möglich, sich mit Socken zu bewegen, ohne kal-

te Füße zu bekommen. Vor den Waschräumen befanden sich Plastiklatschen zum

Überstülpen. Es handelte sich jedoch nicht nur um eine pragmatische Reinlichkeit,

wie mir durch eine der ersten Unterhaltungen deutlich wurde. Am Tag meiner An-

kunft wurde ich von Erziehern und Besuchern des Heims nach meiner Herkunft

befragt. Als sie erfuhren, dass ich aus Deutschland kam, versicherten sie sich zu-

nächst, dass ich kein Schweinefleisch esse, und bemerkten dann halb feststellend

halb fragend: »Die Europäer sind doch sauberer als wir, oder?« Als ich antworte-

te, sie achteten etwas mehr auf ihre Umgebung, entgegnete einer: »Na ja, aber sie

wischen sich mit Papier ab, das ist nicht sauber.«87 Die Reinlichkeit war Teil ihrer

Identität und Bestandteil der Distinktionspraxis. Sie manifestierte sich auch über

die Sprache. In einemGruppeninterviewmit Schülern desHeims, auf das ich nach-

folgend noch eingehen werde, antworteten diese auf meine Frage, was das Heim

für sie bedeutet, an erster Stelle mit der Freundschaft untereinander und an zwei-

ter mit der Sprache. Sie fühlten sich unter ihren Klassenkameraden in der Schule,

die in keinem Heim waren, unbehaglich, da diese häufig »schmutzige« Schimpf-

wörter gebrauchten.

Die Abgrenzung zum »Volk« wurde durch den Umstand verstärkt, dass die

Erzieher keine Kurden waren, während die Schüler, die sie betreuten, aus kurdi-

85 In der islamischen Theologie wird »Unwissenheit« auch als eine Phase (»cahiliyet dönemi«)

bestimmt,mit der die Zeit vor dem Islambezeichnetwird. Das Studiumdes Koran führt dem-

zufolge zum richtigen Wissen, es steht für die Aufklärung, die Licht ins Dunkel bringt.

86 Die Abgrenzung gegenüber dem »unwissenden« Volk und die Konstitution eines elitären

Bewusstseins ist von Cihan Tuğal auch unter Imam Hatip Absolventen festgestellt worden

(Tuğal 2009: 117).

87 Gemeint ist die Säuberung nach dem Toilettengang. Sie erfolgte nicht mit Papier, sondern

durch eine Waschung.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 267

schen Familien stammten. Die Erzieher verfolgten die damaligen Verhandlungen

zwischen der Regierung und der PKK, die unter dem Namen »Öffnung« geführt

wurden, mit Skepsis. Zu dieser Zeit hatte die PKK gerade in Absprache mit der

AKP eine Guerilla-Delegation aus dem Irak in die Türkei geschickt, um die Nach-

haltigkeit der Verhandlungen zu testen, wie es hieß. Die Delegation wurde von

hunderttausenden KurdInnen euphorisch auf der Straße empfangen.88 Einige Er-

zieher befürchteten, die kurdische Bewegung würde immer mehr verlangen, nur

der Leiter des Heims war sich sicher, dass die AKP den Konflikt, den er auf Pro-

vokationen des »tiefen Staats« zurückführte, lösen und die Türkei aus der Lösung

gestärkt hervorgehen werde. Er zitierte aus der Zeitung Taraf, die diese Position

vertrat und zu dieser Zeit in vielen Cafés und Büros auslag und an vielen Kiosken

die sichtbarste Zeitung war.

Die Einschätzung der Schüler des Heims wich stark von dieser Haltung ab. Ei-

ne vierköpfige Gruppe von Schülern des Heims im Alter von 13-15 beispielsweise,

die von sich aus um Erlaubnis baten, mit mir ein Gespräch führen zu dürfen, äu-

ßerte sich sehr skeptisch gegenüber der AKP. Zugleich waren sie überzeugt, dass

die kurdische Bewegung gestärkt aus der »Öffnung« hervorgehen werde. »Die in

den Bergen haben unseren größten Respekt«, sagten sie, und meinten damit die

PKK-Guerilla, die die Berge zu ihrer Operationsbasis gemacht hatte. Sie distanzier-

ten sich zwar von der damaligen kurdischen Partei DTP und auch vom bewaffne-

ten Kampf. Doch sie sprachen von »denen in den Bergen«, als seien sie mit ihnen

identisch: »Wir wären nicht in die Berge gegangen, wenn wir nicht unterdrückt

würden.« Auf meine Frage, welche Entwicklung sie erwarteten, äußerten sie: »Ein

kurdischer Staat wird gegründet.« Die Schüler berichteten von Gewalt und Folter,

die ihre Eltern vollkommen grundlos vom Militär erfahren hätten, und von Dis-

kriminierung, die ihnen aufgrund ihrer kurdischen Identität durch Lehrer in der

Schule widerfahre. Sie betonten nachdrücklich, dass alles, was sie erzählten, tat-

sächlich geschehen sei. Es sei kein Bücherwissen, sondern selbst Erlebtes oder von

den Eltern und Brüdern überliefert.Während sie Glaubwürdigkeit durch Bezug auf

die Eltern herstellten, grenzten sie sich gleichzeitig von ihnen ab. Die Eltern seien

von der AKP mit »religiösen Formeln« leicht hinters Licht zu führen, das liege am

begrenzten Horizont des dörflichen Lebens und mangelnder Bildung.

In Kurdistan konstituierten sich die Erzieher desHeims als türkisch-islamische

Bildungselite, die über das Gebildetsein und bestimmte Distinktionspraktiken eine

bewusste Linie zwischen sich und dem »Volk« zog. Die Linie wurde verstärkt vom

88 Die Euphorie auf kurdischer Seite löste heftige türkisch-nationalistische Reaktionen in vie-

len Landesteilen der Türkei aus, die von der MHP und Teilen der CHP geschürt wurden. Die

AKP rückte danach schrittweise von der »Öffnung« ab, zumal diese auch in ihren Reihen von

Anfang auf nationalistische Reaktionen gestoßen war.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 Hegemonie und Kulturkampf

Bezug auf ethnische Identität beziehungsweise der Ablehnung und Skepsis gegen-

über der kurdischen Bewegung. Unter den Schülern fand sich ein widersprüch-

licher Widerschein dieser Abgrenzung. Zwischen ihnen und der Außenwelt war

zum einen eine Grenze durch die Aneignung der religiös gezeichneten Sprache

entstanden. Sie hatten das Selbstbewusstsein »gebildeter Städter« übernommen

und unterschieden sich aus ihrer Sicht von den Weltauffassungen »ungebildeter

Dörfler«. Zum anderen begriffen sie sich zwar als angehende Intellektuelle, die die

meiste Zeit Bücher lasen und einmal an der Universität studieren wollten, doch

sie grenzten sich gleichzeitig von einem bloßen Bücherwissen ab, betonten ihre

Erfahrungen ethnischer Diskriminierung und Unterdrückung, die sie wiederum

anders verarbeiteten als ihre Eltern und auch anders als die Erzieher im Heim.

Trotz der Abgrenzungspraktiken der Süleymancı schickten kurdische Famili-

en ihre Kinder in das Heim. Das Bedürfnis, dem die Süleymancı mit dem Heim

nachkamen, bestand nach Angaben der Kinder nicht in der religiösen Bildung, son-

dern darin, dass auserwählten Kindern aus kinderreichen Familien – ich traf auf

Schüler mit 7 und mehr Geschwistern – die Chance eröffnet wurde, sich auf ei-

nen guten Schulabschluss in einem ruhigen Lernumfeld konzentrieren zu können.

Die Eltern, so berichteten mir die Erzieher, zahlten einen kleinen Anteil an den

Heimkosten, etwa ein Viertel, der größere Teil werde durch Spenden gedeckt. Die

Süleymancı ermöglichen somit Kindern aus ärmeren Familien eine Bildungslauf-

bahn, die sozialen Aufstieg verspricht. Nebenbei vermitteln sie religiöse Praktiken

und Weltauffassungen und versuchen dadurch, ihren Einfluss in der Gesellschaft

– in diesem Fall in der kurdischen Bevölkerung – auszubauen.

Als politisch entstandene, kulturell unterlegte Grenze für diese Aktivitäten

wurde der Krieg gegen die kurdische Bewegung erkennbar. Ihr Kampf zielte auf

politische Selbstverwaltungsrechte und ethnische Anerkennung beziehungsweise

Gleichstellung. Mit diesem Kampf war in langen Jahren der Auseinandersetzun-

gen ein kurdisch-säkulares Hegemonieprojekt entstanden, das auch die spontane

– in ihre sozialen Beziehungen eingelassene – Verarbeitung der überlieferten

und erlebten Gewalt durch die Schüler prägte und zugleich im Widerspruch zur

Auffassung der nicht-kurdischen Erzieher im Heim stand. Zwar grenzten sich

die älteren Schüler gegenüber der legalen Partei DTP der kurdischen Bewegung

und dem bewaffneten Kampf ab. Dennoch übernahmen sie nicht die Verach-

tung des »Volks« und die Indifferenz gegenüber erlittener Unterdrückung, die in

die islamische-konservative Perspektive der Erzieher eingelassen war, sondern

begriffen die PKK als Ausdruck notwendiger Selbstverteidigung. Sie hatten die

kurdische Befreiungsperspektive durch Gründung eines Staates übernommen.

Das Angebot der AKP, das den Familien der kurdischen Schüler die Integration in

ihr Hegemonieprojekt auf der Grundlage einer islamisch-konservativen Identität

versprach, wurde nicht angenommen – obwohl die AKP in Diyarbakır anders als

der Orden der Süleymancı nicht von Türken, sondern maßgeblich von kurdisch-

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 269

islamischen Akteuren getragen wurde. Die Perspektive der Schüler hatte sich vor

dem Hintergrund der Erfahrungen von Unterdrückung, Diskriminierung und den

Kämpfen der kurdischen Befreiungsbewegung herausgebildet. Sie spiegelte, dass

ein großer Teil der kurdischen Bevölkerung davon ausging, dass das Kurdische

im AKP-Projekt zwar als »folkloristisches Element« akzeptiert, aber weder mit

Selbstverwaltungsrechten noch mit vollständiger Gleichstellung verbunden war

(vgl. Saraçoğlu 2011).

Die Schüler hatten durch Bildung die Hoffnung auf einen sozialen Aufstieg und

ein spezifisches intellektuelles Bewusstsein erworben, ohne jedoch die kulturel-

le (konservativ-islamische) Einbettung des Aufstiegs vollständig zu übernehmen.

Auf der Grundlage ihrer sozialen Ressourcen – der Einbettung in ein »kurdisches«

Netz in Kombination mit Erlebnissen, die von der kurdischen Bewegung politisch

artikuliert wurden – hofften sie auf einen Transfer der Bildungsressourcen in ein

kurdisches Projekt: »Ein kurdischer Staat wird gegründet«. Obgleich das Ange-

bot von Bildung den Islamisten einen Zugang zur Bevölkerung verschaffte, indem

sie als Vermittler von Chancen auftraten, konnten die Schüler die religiösen Ele-

mente, die ihnen bei den Süleymancı vermittelt wurden, aus ihrer Einbettung in

das konservativ-islamische Hegemonieprojekt lösen. Sie eigneten sich Bildung als

kulturelle Ressource an, doch ließ ihre bereits bestehende soziale Einbindung – die

ebenfalls als potentielle Ressource in einem noch nicht existierenden Staatsprojekt

erkennbar wird – eine bloße Übernahme des Wissens nicht zu. Trotzdem vermit-

telten die Islamisten ihnen die Haltung von Intellektuellen, denen Führungsauf-

gaben zukommen. Die Schüler begriffen Bildung als Zugang zu Wissen, dessen

Erwerb sie, anders als ihre Eltern, davor bewahrte, Geführte zu sein. Die Unter-

werfung als Ungebildete, die nach Wahrnehmung der Schüler das Verhältnis der

Eltern zur AKP prägte, war für sie nicht mehr denkbar. Zugleich formulierten sie

eine tiefe Verbundenheit zur Familie, die sie in die intellektuelle Aufgabe trans-

formierten, diese zu führen und von der durch »religiöse Formeln« perpetuierten

Unterdrückung zu befreien. Unter den gegebenen Bedingungen eines langanhal-

tenden kurdischen Befreiungskampfs – »die in den Bergen haben unseren größten

Respekt« – war die intellektuelle Aufgabe selbstbestimmt-kurdisch und nicht pa-

ternalistisch-konservativ-islamisch artikuliert.

Jede Verschiebung der Machtbalance, wie sie sich entgegen der Erwartun-

gen der Schüler schon bald nach unserem Zusammentreffen zuungunsten der

kurdisch-nationalen Selbstbestimmungsziele ereignete und deren Umsetzung

unwahrscheinlich werden ließ, ging mit der Drohung einher, die angeeigneten

kulturellen Ressourcen zu entwerten und den erhofften sozialen Aufstieg zu ver-

unmöglichen. Die Verbindung der kurdischen Identität mit der Perspektive eines

teil-autonomen oder nationalen Projekts wurde repressiv unterdrückt, wodurch

sich die Chancen für die Realisierung der kulturellen Ressourcen in der Form ei-

nes Bildungsaufstiegs ohne Verknüpfung mit dem AKP-spezifischen islamischen

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 Hegemonie und Kulturkampf

Konservatismus erheblich verringerten. Den Schülern fehlte das »Türkischsein«

oder zumindest die Internalisierung der Überlegenheit des Islamisch-Konser-

vativen gegenüber dem Kurdischen.89 Sichtbar wird in diesem Geschehen die

Verschränkung von Hegemoniebildung und Kräfteverhältnissen mit der Inwert-

setzung von Ressourcen. Die notfalls auch mit Gewalt durchgesetzte Dominanz

des islamischen Konservatismus, die gegenüber den kurdischen Autonomiezielen

durch die Unterstützung von Neo-Kemalisten und Türkisten gestärkt wurde, in

letzter Instanz jedoch auf der Fähigkeit basierte, die gesellschaftliche Führung

der Bourgeoisie zu organisieren, bestimmte über die Auf- und Abwertung von

Ressourcen.90

6.6.2 Kompromissbildung und Integration

Von der Diskussion über die Inwertsetzung von Ressourcen möchte ich nun zu ei-

ner abschließenden Einschätzung der Gemeinschaften im Verhältnis zu den politi-

schen Institutionen und dem islamistischenHegemonieprojekt in der AKP-Periode

überleiten. Zunächst ließ mich eine weitere Beobachtung, die ich bei den Süley-

mancı machte, die Autorität der Diyanet über die religiöse Praxis neu bewerten.

Die Süleymancı zelebrierten in ihrem Heim einen eigenen Gottesdienst. Der Tag

begann durch den Gebetsruf eines Erziehers über die interne Lautsprecheranla-

ge des Hauses.91 Kurz darauf folgte der Ruf aus der Moschee, die wenige Meter

entfernt auf der gegenüberliegenden Straßenseite stand. Dem Ruf der Moschee

folgte jedoch niemand aus dem Heim, sie versammelten sich in einem großen

Raum und beteten dort gemeinsam. Zu anderen Tageszeiten beteten sie einzeln

oder in Kleingruppen in Aufenthaltsräumen, wo sie sich gerade zufällig aufhiel-

ten. Nur gelegentlich zum Freitagsgebet gingen sie in die Moschee, erzählten mir

die Erzieher, um in der großen Gemeinschaft zu beten, ansonsten unterhielten sie

ihr eigenes System. Das Heim wurde von den Behörden offensichtlich als autono-

me Gebetsstätte neben der Diyanet geduldet. Solche Ausnahmen wurden mir auch

über andere sunnitische Gemeinschaften wie die Menzil-Gruppe und die Gülen

89 Als Bestätigung dieses Zusammenhangs erscheint mir die Gegebenheit, dass »die in den

Bergen«, also Mitglieder der PKK, zu einem signifikanten Teil über einen studentischen Bil-

dungshintergrund verfügen, wie politisch verschiedentlich positionierte Akteure, mit denen

ich in Diyarbakır sprach, auchMitglieder der AKP und der Süleymancı, explizit hervorhoben.

90 Im Anschluss an einen mehrjährigen »Friedensprozess«, mit dem Verhandlungen zwischen

der AKP-Regierung und der PKK bezeichnet wurden, eskalierte der bewaffnete Konflikt ab

2015 auf eine qualitativ neuartige Weise. Bereits zuvor hatte sich ein Stellvertreterkrieg in

Syrien zwischen islamistischenMilizen, die auch von der Türkei unterstützt wurden, und den

militärischen Einheiten des Autonomieprojekts Rojava, die mit der PKK assoziiert waren,

entwickelt (Babacan 2016; Yilmaz 2016).

91 Tatsächlich begannder Tag noch 15Minuten früher durch dieHandyweckermeinerNachbarn

im Gästezimmer, die als individuelles Wecksignal den Gebetsruf eingestellt hatten.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 271

Gemeinschaft berichtet. Offensichtlich existierten größere Spielräume für sunni-

tische Gemeinschaften, sich als relativ autonome Institutionen zu etablieren, wie

ich ja auch schon durch meinen Kontakt auf dem Campus der theologischen Fa-

kultät in Izmir erfahren hatte.

Aus der Literatur geht hervor, dass die Grenzen dieser Autonomie politisch

bestimmt sind. Über den 1980er Putsch wird berichtet, die Süleymancı hätten mit

der Junta verhandelt, dass ihre Heime unangetastet blieben, sie im Gegenzug die

Ziele der Putschisten aktiv unterstützten (Aydın,M. 2005). Zu dieser Zeit fungierte

ein gemeinsames Feindbild als Kitt: Ein sehr weit definierter Kommunismus, der

den sozialdemokratischen Linkskemalismus in den Reihen der CHP, die von Bülent

Ecevit angeführt wurde, einbegriff. In Gesprächen zwischen den Erziehern kamdie

Sprache auch auf diese Periode:

R:Wenn Ecevit in den Siebzigern dieWahlen gewonnen hätte, dannwäre der Kommunis-

mus in die Türkei eingezogen. Der hat das mit nur drei Abgeordneten verpasst.

K: Der Kommunismus hat 100 Millionen Opfer gefordert.

R: Nein, 50 Millionen waren es. So viele Menschen sind verhungert. Gott sei Dank gibt es

keinen Kommunismus.

Die Süleymancı haben über die Zeit verschiedene konservative und türkisch-is-

lamistische Parteien unterstützt, für die einzelne Mitglieder als Parlamentsabge-

ordnete und sogar als Minister tätig waren. Sie standen in Opposition zur Milli

Görüş Bewegung wie auch später zur AKP, allem Anschein nach bedingt durch den

Zwist mit den Imam Hatip Schulen, die als Domäne der Milli Görüş Bewegung

beziehungsweise der mit ihr eng assoziierten anderen Gemeinschaften gelten. Die

Erhebung der Türkisch-Islamischen Synthese zur Staatsdoktrin, die Förderung re-

ligiöser Aktivitäten und die Integration von Islamisten und Türkisten in die Büro-

kratie erweiterten die Grundlage für Kompromisse zwischen den Gemeinschaf-

ten. Çakır und Bozan stellen in diesem Zusammenhang fest, dass die Opposition

seitens der Süleymancı gegenüber der Diyanet und den Schulen nach 1980 stark

abgenommen hat (Çakır/Bozan 2005: 261ff.).

Obgleich manche Gemeinschaften in der Diyanet stärker als andere repräsen-

tiert zu sein scheinen, bildet sie ein integratives Zentrum für die Gemeinschaften.

Fethullah Gülen wie auch viele andere geistliche Oberhäupter islamischer Gemein-

schaften, darunter der Mentor von Necmettin Erbakan, Mehmet Zahid Kotku, wa-

ren bei der Diyanet als Prediger angestellt. In einzelnenOrtschaften können bei der

Diyanet angestellte Imame aus einem lokal verankerten Orden stammen, wie im

Fall der Menzil-Gruppe, die im Südosten der Türkei ihre Basis hat und dort für die

Restauration der Umma – der internationalen Gemeinschaft der Muslime – wirbt

(Ozgur 2012: 118). Ein zweites integratives Zentrum für die Gemeinschaften ist die

politische Partei, über die bürokratische und politische Posten sowie öffentliche

Fördermittel verteilt werden. Schon in den 1970er Jahren wurde diese Form der In-

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 Hegemonie und Kulturkampf

tegration offensiv betrieben.92 Umstandslos belegen lässt sich der Nexus über die

personelle Verflechtung, die auf der lokalen wie der nationalen Ebene keine Aus-

nahme, sondern die Regel ist (ebd.: 176).93 Die Gemeinschaften fungieren so wie

die IHS als Rekrutierungsfeld für den öffentlichen Dienst. Als neue Qualität unter

der AKP erscheint, dass einzelne Gemeinschaften ganze Ministerien besetzen oder

dominieren und dort ihre gesellschaftliche Stellung auszubauen und abzusichern

versuchen. Zum Zeitpunkt meiner Feldforschung nahm die Gülen Gemeinschaft

eine hervorgehobene Position ein. Sie wurde nicht nur von Mitgliedern der Partei-

jugend als Türöffnerin in den öffentlichen Dienst gehandelt. Ein geflügeltes Wort

bei Stammtischrunden war, dass in der Bürokratie die Ära der Mandelschnurr-

bärte angebrochen sei. Gemeint war ein Schnurrbarttyp, der mit der islamischen

Identität assoziiert wurde.

Ein assoziierter Mechanismus der Integration ist die Allokation von öffentli-

chen Fördermitteln. Der Leiter des Süleymancı Heims berichtete, dass sie Pro-

jektgelder im Rahmen eines sozialen Unterstützungsprogramms erhielten.94 In

einer Studie über Aktivitäten von Gemeinschaften im Bildungssektor wird eine

Systematisierung von Allokationsmechanismen festgestellt.95 Demzufolge werden

über verschiedene Wege wie die Unterstützung von Stiftungsuniversitäten und

Wohnheimen Fördermittel aus dem Staatshaushalt an die Gemeinschaften trans-

feriert. Die Stiftungen werden von Steuern befreit, bekommen öffentliche Immo-

bilien überschrieben, Unternehmer werden gezielt zu Spenden an Einrichtungen

der Gemeinschaften angehalten.96 Die Höhe der transferiertenMittel ist schwer zu

bestimmen, da die Gemeinschaften jeweils ein Netz an Stiftungen, Vereinen und

92 Ein prominentes Beispiel ist Korkut Özal, der Bruder von Turgut Özal, der die prägende po-

litische Figur der 1980er Jahre war. Korkut Özal war in den 1970ern wie auch sein Bruder

Turgut Mitglied der islamistischen MSP, für die er Innenminister wurde. Er war Assoziierter

des Nakschibendi-Ordens und platzierte Assoziierte im Sicherheitsapparat. In den 1980ern

war er Teilhaber einer sogenannten islamischen Finanzinstitution aus Bahrain. Siehe Hak-

kı Özdal: Korkut Özal: Yeni rejimin kilit taşıydı [Korkut Özal war der Angelpunkt des neuen

Rejimes], in: Gazete Duvar, 02.11.2016, https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/

korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/ (Abruf am 23.10.2018).

93 Führende Mitglieder von Gemeinschaften haben höchste Posten erklommen. So war

das Oberhaupt der Süleymancı Gemeinschaft Arif Ahmet Denizolgun in den späten

1990ern Minister in einer ANAP-Regierung. Siehe https://m.bianet.org/bianet/siyaset/

181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti vom04.12.2016 (Ab-

ruf am 23.10.2018).

94 Es handelte sich um SODES (Sosyal Destek Programı). Siehe: www.sodes.gov.tr.

95 Siehe https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-ne-

siller-yetistirmek-479003/ vom 08.03.2018 (Abruf am 11.10.2018).

96 Siehe Serbay Mansuroğlu/Can Uğur: Eğitimde tarikat sisteminin şifreleri [Das Sektensystem

in der Bildung], in: Birgün, 02.04.2016, https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-

tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html (Abruf am

12.10.2018).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html


6. Religiöse Wirkungsstätten 273

Initiativen unterhalten, die unter verschiedenen Namen firmieren, die in der Regel

keinen Hinweis auf die Gemeinschaft enthalten. Nach Recherchen und Schätzun-

gen belaufen sich die aus dem zentralen Staatshaushalt transferierten Mittel in ei-

ner Höhe von mehreren Hundert Millionen US-Dollar.97 Insgesamt unterstreicht

die Expansion islamischer Gemeinschaften, die auch über ihre Unternehmens-

netzwerke Mittel in Infrastrukturen und »zivilgesellschaftliche« Aktivitäten trans-

ferieren und somit Einkommensmöglichkeiten schaffen, die materielle Attraktivi-

tät religiöser Weltauffassungen.

Indes ist das einst von Befürwortern der Diyanet ins Feld geführte Ziel, mit

dem Ausbau der Behörde einen Krieg zwischen den verschiedenen religiösen Strö-

mungen zu unterbinden, vor dem Hintergrund der Expansion der Gemeinschaf-

ten hinfällig geworden.Die Gemeinschaften konkurrieren umEinfluss und Zugang

zur staatlichen Bürokratie. Nach 2013 ist mit der Ausstoßung der Gülen Bewegung

diese Konkurrenz zum ersten Mal großflächig innerhalb der Bürokratie ausge-

brochen.98 Zu den Auslösern des Machtkampfs mit der Gülen Gemeinschaft, die

mit der Zurückdrängung von Kemalisten in den Justiz- und Militärapparaten ih-

ren Einfluss stark ausbauen konnte, zählten die regionalpolitische Positionierung

der Türkei und die Politik in der »kurdische Frage«. Ferner deuten Indizien auf

ökonomische Verteilungskämpfe, sofern mit der Gülen Gemeinschaft assoziierte

Unternehmen bei der Vergabe staatlicher Ausschreibungen benachteiligt worden

seien (Akçay 2018: 20ff.). Nach Ausstoßung der Gülen Gemeinschaften häufen sich

journalistische Recherchen, wonach andere Gemeinschaften sich die staatliche Bü-

rokratie untereinander aufteilen.99

Vor diesem Hintergrund kann die Bestimmung islamischer Gemeinschaften

erweitert werden: Islamische Gemeinschaften sind informelle Parteien, die Macht-

zentren im Staat mit eigenen ökonomischen Aktivitäten und zivilgesellschaftli-

chen Elementen – Wissensstrukturen, Führungspraktiken, Loyalitäten – bilden.

Verquickt mit religiösen Praktiken bilden sie informelle Herrschaftsknoten mit ei-

gener Anhängerschaft, die sich auf die Partei(en) und Bürokratie verteilt. Sie kon-

97 Siehe https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip

,716145 vom 05.10.2018 und https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-

destek-180373.html vom 20.09.2017, (beide abgerufen am 12.10.2018).

98 Eine der ersten Ankündigungen dieser Rivalität erfolgte auf der Grundlage von Beobachtun-

gen in den »Justizkorridoren« durch den Richter Orhan Gazi Ertekin (2011). Er bestimmte die

Kontrolle der Islamisten über die Justizapparate infolge des Verfassungsreferendums von

2010 als Schwelle. Nachdem der Machtkampf gegen die Kemalisten in diesem Bereich ent-

schieden war, begannen die Auseinandersetzungen innerhalb des islamistischen Lagers.

99 Siehe Deniz Coşan/Can Uğur: İşte Gülenciler sonrası ülkeyi saran tarikat ağları [Die lan-

desweiten Sektennetzwerke nach den Gülenisten], in: Birgün, 29.10.2016, https://www.

birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html (Ab-

ruf am 23.10.2018).

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html


274 Hegemonie und Kulturkampf

stituieren neben den staatlichen Institutionen eine private Reproduktionsstätte

von professionellen Geistlichen – den Ulema – und erweitern deren Gruppenin-

teresse, das im Erhalt und im Ausbau ihrer Institutionen besteht, in den Bereich

privater Organisationen.

6.7 Grenzen des Kollektivs und integrative Mechanismen
an seinen Rändern

Religion wird in dieser Studie als ein besonderes Element thematisiert. Obgleich

es bei verschiedenen Gelegenheiten wie dem Verhältnis zwischen Islamismus und

Nationalismus oder der Verknüpfung religiöser Erziehung mit kulturellen und so-

zialen Ressourcen schon diskutiert wurde, sei nochmals explizit betont, dass Reli-

gion nur auf einer analytischen Ebene als separates Element thematisiert werden

kann. In der Realität ist dieses Element in einen gesamtgesellschaftlichen Zusam-

menhang eingebettet. Religion tritt nicht als stets gleichbleibendes und isoliertes

Element, sondern immer in historisch-kulturellen Artikulationen auf. Als kulturel-

le Praxis, die in ein Hegemonieprojekt eingebunden ist, ist sie ferner Bestandteil

eines relationalen Feldes, in dem sie sich behaupten muss.

Eine Grenze für das Wirken der Religion trat in Izmir in der Form des Ke-

malismus auf. Ins Innere der islamistischen Bewegung wirkte die kemalistische

Praxis der Grenzziehung dagegen vereinigend. Ein Parteimitglied aus dem kurdi-

schen Osten, der dort einer radikalen islamistischen Gruppe angehört hatte, dann

zum Studieren nach Izmir gekommen war, schilderte den Hintergrund für seine

Mitgliedschaft in der AKP:

In meiner Klasse war ich der einzige Student aus dem Osten, von 29 war ich der

einzige, und auch der einzige, der am Ramadan fastete. […] Ich wurde gefragt, ob

es in X [seine Herkunftsstadt] einen Puff gibt. Ich wusste damals nicht, was ein

Puff sein soll, hatte bloß eine Vermutung und antwortete, dass es ein paar Nacht-

clubs gibt. Ein Schüler hat mich dannmitten im Unterricht blamiert, als einen der

direkt aus einem Puff aus X kommt. […] Der Lehrer hat nicht eingegriffen. […] Ein

anderes Mal bin ich im Englisch-Unterricht aufgefordert worden, ich soll mal was

von X erzählen. Ich habe mich abgemüht mit meinem miserablen Englisch, bis

dann andere sich eingemischt haben. Sie haben das Bild eines primitiven Dorfes

gezeichnet. Da habe ich realisiert, was es heißt, aus dem Osten in den Westen

zu migrieren. Ich war erst total überrumpelt, dann habe ich gefragt, ob denn ir-

gendwer je im Osten gewesen ist. Die Antwort: Nein. Ob denn jemand sich mal

bewusst auseinandergesetzt hat, versucht hat, etwas zu erfahren über den Os-

ten, über Bücher vielleicht. Die Antwort: Nein. Ich habe dann gesagt, dass sie kein

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 275

Recht haben über den Osten zu urteilen. Dass sie hier alles haben, während im

Osten alles fehlt. Danach bin ich nicht mehr in den Unterricht gegangen.

Dass die Erfahrung in Izmir wie auch in anderen nicht-kurdischen Städten der

Türkei (vgl. Doğan 2016: 127ff.; Tuğal 2009: 216), aufgrund der Herkunft aus dem

Osten, die hier auch für eine kurdische Identität steht, ausgegrenzt zu werden,

als typisch angesehen werden kann, habe ich schon thematisiert. Zwei zentrale

Faktoren, mit denen sich ein ausgrenzender Nationalismus verstärkt hat, der alles

Östliche und Kurdische mit Primitivität, Dummheit und Unanständigkeit assozi-

ierte, waren die bürgerkriegsbedingte Migration nach Izmir in den 1990er Jahren

aus dem Osten der Türkei und die extreme Armut, in der Hunderttausende lande-

ten. Sie wurden nicht wie frühere Migrationswellen von den Fabriken absorbiert,

mussten sich stattdessen auf Dauer in informellen Behausungsformen einrichten,

die kriminalisiert wurden. Sie wurden in informelle Beschäftigungsverhältnisse

gedrängt, die in der Hierarchie zwischen den LohnarbeiterInnen auf der unters-

ten Stufe standen. Der westtürkische Rassismus machte für das Verharren in Ar-

mut nicht die sozio-ökonomischen Verhältnisse und den Krieg, sondern die kur-

dischen BinnenmigrantInnen selbst verantwortlich, gegenüber denen herabwürdi-

gende Ausgrenzungspraktiken entwickelt wurden. Die Konkurrenz zwischen den

Arbeitskräften wurde zunehmend nationalistisch und rassistisch aufgeladen (Sa-

raçoğlu 2010; Yıldırım/Haspolat 2010: 321f.).

Die AKP führte Kampagnen, die die Aufhebung dieser Diskriminierung und

Ausgrenzung versprach, so auch die Kampagne mit der Überschrift »Demokrati-

sche Öffnung« in den Jahren 2009/2010, die im Laufe der Zeit in »Öffnung für Na-

tionale Einheit und Zusammenhalt« umgeändert wurde. Die AKP stellte die staats-

bürgerliche Identität zur Diskussion. Ein Effekt war die Eskalation des alltäglichen

Rassismus.Die CHP und dieMHP lehnten die Infragestellung der türkischen Iden-

tität empört ab. Nationalistische Mitglieder dieser Parteien ergriffen das Wort,

die eine internationale Verschwörung, die Republik zu spalten, am Werk sahen.

Sie sahen die Büchse der Pandora geöffnet, durch die alle neuralgischen Themen

der Republik auf den Tisch kommen würden. Die Strategie der AKP bestand dar-

in, möglichst wenig konkret zu werden, bei Andeutungen zu bleiben. Sie ließ die

»links-liberalen« Intellektuellen über Fragen wie den Genozid an den Armeniern

und Verbrechen wie das Massaker an den alevitischen Kurden in Dersim 1937/38

diskutieren, stellte ihnen mediale Mittel zur Verfügung und schaute zu, wie sich

die CHP und die MHP in reaktionärer Abwehr nationalistisch verhärteten.

In der Lokalität von Izmir ging diese Strategie der AKP nur bedingt auf, sie

sorgte für Reibungen und Irritationen. An der Basis machte sich der türkische Na-

tionalismus bemerkbar. Die jungen Erwachsenen, die sich den Nurcu angeschlos-

sen hatten und sich in der Partei organisierten, waren sich einig, dass Türkischsein

undMuslimsein sich gegenseitig bedingten. Kurdische Mitglieder der AKP protes-

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276 Hegemonie und Kulturkampf

tierten gegen diese Gleichsetzung. Die Differenz blieb bestehen, führte aber nicht

zur Spaltung, da sich der türkisch-islamische Nationalismus innerhalb der Par-

tei nicht unmittelbar gegen Kurden als ethnische Gruppe richtete. Prägend war

eher eine Feindschaft, die sich gegen die kurdische Bewegung richtete und diese

als kriminellen Organisationszusammenhang denunzierte. Die kurdische Bevöl-

kerung stand dieser Ansicht nach außerhalb dieses Zusammenhangs, von dem sie

unter Druck gesetzt und terrorisiert wurde. Auch die Kurden in der Partei stan-

den in deutlicher Distanz zur kurdischen Bewegung. Sie begriffen sie jedoch eher

als ein Symptom der Leugnung der kurdischen Ethnie und nicht als Ursache des

Problems, wie es unter türkischen Islamisten Konsens war.

Kritik und sich widersprechende Ansichten zwischen kurdischen und

nicht-kurdischen Islamisten in der AKP transformierten die Differenz während

meines Feldaufenthalts nicht in eine Spaltung, obgleich es eine Reihe prekärer

Situationen gab. Von einer solchen Situation berichtete ein Mitglied, das große

Hoffnungen in die Lösung der kurdischen Frage durch die AKP setzte:

Letzten Monat hat das landesweite Treffen der AKP-Jugend in Izmir stattgefun-

den. Auch Erdoğan ist gekommen. Zur Vorbereitung haben wir ein Komitee ge-

bildet, in dem ich, ein zweiter und unser Jugendvorsitzender Mitglied waren. Wir

haben eine Begrüßungsrede für Erdoğan vorbereitet, dazu ein kleines Video und

ein Transparent, auf dem ein Ende des Sterbens unserer Kinder in den Bergen ge-

fordert wurde. Es wurden Städte aufgezählt, Städte im Osten und im Westen, in

denen es Tote zu beklagen gab. […] Am Abend vor Erdoğans Ankunft ist einer sei-

ner Berater vorbei gekommen, um sich die Vorbereitungen anzuschauen. Als er

das Transparent gesehen hat, hat er es abhängen lassen.Wir waren verärgert, auf

dem Transparent stand nicht mehr, als an anderer Stelle schon von Parteigrößen

gesagt wurde. Unser Jugendvorsitzender wollte es in der Partei thematisieren, er

hat es dann aber gelassen, weil die Veranstaltung insgesamt ein voller Erfolg ge-

wesen ist und dies nicht überschattet werden sollte. Das hat mich überzeugt.

Der Spruch auf dem Transparent war in eine Kampagne der AKP eingebettet, zu

der auch der Slogan »Unsere Mütter sollen nicht weinen« gehörte. Mit Kindern

war nicht eine Altersgruppe gemeint. Die Kinder der Mütter waren die Gefalle-

nen im Krieg. Die Berge benannten den Ort des Geschehens unter Vermeidung

des Wortes Kurdistan. In Phasen der Verhandlungsführung zwischen der Regie-

rung und der PKK wurde eine Sprachregelung aktiviert, die die in den Phasen der

offenen Kriegsführung benutzten Wörter – Krieg, gefallene Soldaten, Terroristen

– ersetzte. Die Bevölkerung wurde als eine große Familie konzipiert, die am glei-

chen Übel litt, dessen Verursachung dem Kemalismus zugeschoben wurde (vgl.

Saraçoğlu 2011). Der Kurs der AKP in der kurdischen Frage folgte – wie auch schon

bei den Vorgängerregierungen – taktischen Richtlinien. Auch während der Ver-

handlungsphasen konnte es zu plötzlichen Diskurswechseln kommen, die nicht

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 277

mit den einzelnen Gliederungen der Partei abgesprochen wurden. Die Parteiju-

gend, die einen erheblichen Teil der Kampagnenarbeit vor Ort schulterte, stand vor

der Herausforderung, der Izmirer Bevölkerung diese Wechsel zu vermitteln, eine

Aufgabe, die schwieriger wurde, wenn Verhandlungen geführt und Zugeständnis-

se gemacht wurden. Als die PKK, wie schon erwähnt (S. 266), eine Delegation in

die Türkei schickte, die die Grenze vom Irak über den Grenzort Habur passieren

durfte, ohne dass eine strafrechtliche Verfolgung eingeleitet wurde, war diese De-

legation von hunderttausenden KurdInnen auf der Straße euphorisch empfangen

worden. In der Parteijugend sorgte der Vorgang für erhebliche Unruhe:

E: Es gibt Probleme in der Organisation. Es gibt Unruhe wegen Habur. Ich habe an ei-

nem Bezirkstreffen teilgenommen und das Thema angesprochen. Der Bezirksvorsitzende

meinte, das Thema soll nicht diskutiert werden. Niemand kenne den Inhalt der Demo-

kratischen Öffnung, deshalb sollten wir nicht an Diskussionen teilnehmen. Diskussionen

sollten nur innerhalb des Parteivorstands stattfinden.Dagegen gab es Proteste, es soll dis-

kutiert werden, warum denn keine Diskussion?

L: Ja, genau das ist das Problem.

E: Es wird zu einem Problem innerhalb der Organisation.

L: Das Thema ist heikel. Ein falsches Wort kann in jede Richtung ausgelegt werden. Ihr

müsst genau darauf achten, was ihr sagt. Informiert, aber bleibt sehr oberflächlich. For-

dert das Niveau des Gegenübers nicht heraus.

E: Ja aber, die in der Leitung sind sehr unruhig geworden.

L: Im Endeffekt ist es unsere Politik. Aber bei solchen Sachen läuft es manchmal nicht so,

wie geplant. Das müssen wir zuerst in der Organisation klären. Bei den Wahlen wird es

das bestimmende Thema sein. Schaut, es heißtDemokratischeÖffnung.Das hat nicht nur

mit den Kurden zu tun.

E: Wir müssen diskutieren, warumwir ein solches Paket benötigen.

X: Das Themawird überall diskutiert, sogar beim Tee trinken im Teehaus. Es heißt, drau-

ßen sticht einer einen anderenmit einemMesser ab und bekommt vierMonateGefängnis-

strafe und die PKKler werden zwei Minuten befragt und dann laufen gelassen.Wie sollen

wir das erklären?

L: Eben, ohne die Details zu kennen, ist es besser, nicht zu diskutieren.

X: Wir müssen erklären, dass es eine Systemfrage ist, kein Türken-Kurden-Problem.

L: Ja, deshalb müssen wir an der Politischen Akademie teilnehmen. Die Demokratische

Öffnungwird dort erklärt. OhneWissen,mit Informationen aus denMedien, nur mit Hö-

rensagen können wir nicht diskutieren.

Inwiefern die Politische Akademie, die eine Reihe von Bildungsseminaren dar-

stellte, die die AKP veranstaltete, dazu verhalf, das Problem in den Griff zu be-

kommen, werde ich an späterer Stelle diskutieren. Die Parteijugend einigte sich,

sich nicht auf Diskussionen einzulassen. Ähnlich wie beim Republik Symphonie-

Orchester (vgl. S. 194ff.) wurde akzeptiert, dass von der Parteileitung Taktiken an-

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278 Hegemonie und Kulturkampf

gewendet werden, die nicht ganz durchschaubar waren. In der kurdischen Fra-

ge führte der Wechsel zwischen einem nationalistisch-ausgrenzenden und einem

versöhnend-eingrenzenden Diskurs jedoch zu stärkeren Ärgernissen und Verwir-

rungen. In Abgrenzung zum kemalistischen Gegenüber, das vereinigend nach in-

nen wirkte, sorgten drei miteinander verschränkte Mechanismen dafür, dass Dif-

ferenzen sich nicht in Spaltungen transformierten und das Hegemonieprojekt an-

gesichts diverser Herausforderungen und Widersprüche nicht an seinen Rändern

zerbröckelte: Die Gateholder, die bewegungsgeschichtliche Bindung und die ge-

meinschaftsbildende Praxis in der Gruppe.

6.7.1 Gateholder

Ein starker und zugleich prekärer Mechanismus des Zusammenhalts nach innen

bestand darin, dass immer eine »integre« Person in den Reihen der Partei gefun-

den wurde, durch die Zusammenhalt wieder hergestellt wurde. Ich möchte diese

Personen als Gateholder bezeichnen. Sie erkannten Probleme oder Widersprüche

an und sprachen dies aus. Sie traten ebenso als Personen auf, die Ideale der Par-

tei wie Aufrichtigkeit, Bindung an Programme, Demokratie und Menschenrechte

verkörperten. Sie hielten damit Türen offen und moderierten.100

Ein Mitglied der Parteijugend aus dem kurdischen Osten, wie die meisten ein

Student an der Izmirer Universität, erzählte:

Bei einem Bildungscamp der Partei habe ich Aksu [damaliger Innenminister

von der AKP] nach der Ungerechtigkeit gefragt, die wegen den Terrorbekämp-

fungsgesetzen entsteht. Hunderte kurdische Kinder werden wegen Bagatellen

eingesperrt. Ich habe keine Antwort, wenn wir deshalb kritisiert werden, habe ich

gesagt. Aksu wich aus. Ein anderes Parteimitglied aus Yozgat [mittelanatolische

Stadt] meldete sich zu Wort: ›Die schmeißen mit Steinen auf meine Polizei,

ich bring die alle um‹. Aksu sagte daraufhin nur, ›löst das unter euch‹. […] Am

selben Tag ist abends Arslan [kurdisch-islamischer Parlamentsabgeordneter der

AKP] gekommen, morgens war Aksu, abends Arslan da. Er hat auch über die

Demokratische Öffnung gesprochen. Wir müssen einen Kompromiss mit den

Institutionen finden, um das Problem zu lösen, sagte er. Daraufhin habe ich mich

gemeldet: Okay, habe ich gesagt, ich sehe das Problem, der Hochschulrat, das

Militär tragen nicht annähernd so viel zur Lösung des Problems bei wie wir. Aber

ich sehe auch, dass wir in der Partei ein Problem haben. Mal angenommen, wir

100 Das Konzept des »Gateholders« schließt an das von Kurt Lewin (1943: 40ff.) entwickelte Kon-

zept des Gatekeepers an, mit dem er am Rande einer Studie Vermittlungs- und Kontrollak-

tivitäten von Akteuren in Bezug auf Entscheidungsprozesse beschrieb. Der Gateholder zielt

auf Aktivitäten, die die Verbindung zu einer Verhaltensweise oder einer Organisation auch

dann noch aufrechterhalten, wenn Zweifel an ihr entstanden sind.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 279

haben einen Kompromiss mit den Institutionen gefunden, was machen wir mit

der Partei? Er hat nur gelacht. Später haben wir uns privat unterhalten und er hat

zugestanden, dass es ein manifestes Problem in der Partei und auch an der Basis

gibt. Da konnte ich nur beipflichten. Ich habe es dir ja schon erzählt, auf dem

Camp wurde ich angemacht, ob ich denn von der TKP [Kommunistische Partei

der Türkei] bin, was ich denn für ein Muslim sei.

Das kurdische Parteimitglied bewegte sich amRande der Ausgrenzung aus der Par-

tei. Er hatte auf dem Treffen den türkischen Nationalismus des Militärs kritisiert,

dieses für die Unterdrückung der kurdischen Bevölkerung und das Antreiben des

Kriegs verantwortlich gemacht. Daraufhin hatten Parteimitglieder aus den mit-

tel- und nord-anatolischen Provinzen sich gegen ihn gestellt und selbst offensiv

den türkischen Nationalismus vertreten. Den Anwurf, Kommunist zu sein, setz-

ten sie als Stigma gegen ihn ein, mit dem sie Kritik am türkischen Nationalismus,

den sie mit Muslimsein gleichsetzten, unmöglich machen wollten. Sein Fall gibt

zugleich zu erkennen, dass kurdische Mitglieder der AKP aufgrund ethnischer Zu-

gehörigkeit mit der virulenten Gefahr der Abwertung ihrer sozialen Ressourcen,

die sich über die Mitgliedschaft im islamistischen Kollektiv und den assoziierten

Chancen herstellte, konfrontiert waren. Doch trotz scharfer Konfrontation blieb

das kurdische Mitglied in der Partei. Der kurdisch-islamische Abgeordnete ver-

mittelte ihm, dass er nicht alleine war. Seine Hoffnungen in die Partei wurden

aufrechterhalten durch eine Person, deren Einfluss durch den hohen Rang als Ab-

geordneter unterstrichen wurde.

Der Mechanismus wirkte auf verschiedenen Ebenen. Das gleiche Mitglied der

Parteijugend bewunderte Erdoğan. Erdoğan stand für Integrität und die AKP für

»besseres Regieren«. Sich selbst bezeichnete er als Idealisten, was er mit einer

Kritik verband. Es gab »Probleme«, »in jeder Organisation gibt es Menschen, die

aus unterschiedlichen Gründen da rein gehen«. Er war nicht einverstanden, dass

die Bürgermeisterkandidaten nach der »Dicke ihres Portemonnaies« ausgewählt

wurden. Für die Kandidatur seien Ausgaben zu bestreiten, die nur durch erhebli-

che Spenden oder eigenes Geld beglichen werden könnten. Der Wahlkampf sei ei-

ne noch viel größere finanzielle Herausforderung. Das bereite Opportunisten den

Weg, sich in der Partei breit zu machen. Trotz Kritik war er überzeugt, dass bei der

Auswahl Qualifikation und Bindung an das Parteiprogramm überwiegen würden.

Die letzte Entscheidung über die Kandidaten treffe Erdoğan, der schon korrigie-

rend eingreifen werde. Ein Jahr später, im Winter 2010, war sein Idealismus einer

Ernüchterung gewichen. Ereignisse wie das bereits erwähnte Parteijugendtreffen,

bei dem ein Mitarbeiter von Erdoğan das Transparent, auf dem ein Ende des Ster-

bens gefordert worden war, hatte abhängen lassen, und der lauter werdende tür-

kische Nationalismus in der Partei hatten seine Zweifel verstärkt. Seine Kritik war

deutlicher geworden, er äußerte sie auf den Treffen der Parteijugend, brachte zu-

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280 Hegemonie und Kulturkampf

meist als einziger Bedenken zur Parteipolitik an. Dem Jugendvorsitzenden gelang

es, die Kritik zu moderieren und ihn einzubinden: »Du kannst etwas verändern«,

habe er ihm gesagt, »wenn du nicht dabei bist, bist du verantwortlich, dass die an-

deren sich durchsetzen.« Der Vorsitzende fand Erklärungen wie »den vollen Erfolg

des nationalen Jugendtreffens, der nicht überschattet werden sollte«, die ihn bis

zum nächsten Konflikt versöhnten.

Zweifler und Idealisten innerhalb der Partei konnten selbst als Gateholder nach

außen wirken. Sie vermittelten das Bild einer pluralen Partei, in der Ideale vor-

handen sind. Als die AKP die Abstimmung über die Verfassungsreform von 2010

in die Wege leitete und hierfür gesellschaftliche Unterstützung mobilisierte, hiel-

ten Gateholder in Izmir den Kontakt zu (links-)liberalen Akteuren außerhalb der

Partei und organisierten mit ihnen die Wahlkampagne »Ja, aber nicht genug« (vgl.

S. 37f.). Die Kampagne wurde von der Kritik amMilitär und türkischen Nationalis-

mus beziehungsweise den Kemalisten als Träger dieses Nationalismus zusammen

gehalten, während zum gleichen Zeitpunkt, wie dargestellt, kritische Diskussio-

nen zum türkischen Nationalismus innerhalb der Partei und zur Anerkennung der

kurdischen Identität unterdrückt wurden.

Einem weiteren Beispiel für das Wirken des Mechanismus des Gateholders

durch regelhafte Einbindung von Nichtmitgliedern begegnete ich in Diyarbakır.

Nachdem mir der Provinzvorsitzende des islamischen Menschenrechtsvereins in

Diyarbakır dargelegt hatte, dass die AKP nach Aufnahme der EU-Beitrittsgesprä-

che im Jahr 2005 alle Liberalisierungen im Straf- und Polizeirecht zurückgenom-

men, sogar über den Status quo ante hinausgehende Verschärfungen vorgenom-

men habe, schränkte er auf meine Bemerkung, dass es jetzt also schlimmer war

als zuvor, sogleich ein:

Ich denke, dass es in der Regierung sehr aufrichtige Menschen gibt, die kämpfen,

die für Menschenrechte und die Demokratie einstehen wollen, damit sie sich in

der Türkei etablieren. Aber es gibt einen nationalistischen Flügel, der von innen

Widerstand leistet. Das zeigt sich von Zeit zu Zeit. Der Schlingerkurs der Regie-

rung hängt meiner Meinung nach damit zusammen.

Der Vorsitzende berichtete, dass sie in Treffen und Beratungsrunden mit der Re-

gierung eingebunden seien, dass die Regierung sie in die Lösung der kurdischen

Frage einbeziehe.Die Treffen verliefen sehr offen, Problemewürden angesprochen.

Er begründete die Einschränkung seiner Kritik mit dem Verweis auf einzelne Par-

teimitglieder, denen er auf diesen Treffen begegnete und die er aufgrund ihrer

Verwurzelung in der islamischen Menschenrechtsbewegung für integer hielt.

Einzelne Personen wurden zu Gateholdern, weil Diskrepanzen zwischen Idea-

len und realen Entwicklungen auftauchten. Der Gateholder fachte Hoffnungen an,

dass es genugWiderspruchsträger in der Partei geben könnte, um verhinderte Aus-

einandersetzung, ausbleibende Diskussion innerhalb der Partei irgendwann in der

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 281

Zukunft mal führen zu können. Er hielt entweder selbst an den Idealen fest und

wirkte dadurch integrierend oder er integrierte Personen, die an den Idealen fest-

hielten, während die Partei in der realen Politik sich von den Idealen entfernte,

indem sie Krieg führte, nationalistisch agitierte und ihre Kandidaten opportunis-

tisch rekrutierte.

6.7.2 Bewegungsgeschichtliche Bindung

Die Breite der islamistischen Bewegung, die seit den 1970ern sich sukzessive in al-

len gesellschaftlichen Bereichen organisiert hatte, bildete die Grundlage für den

zweiten Mechanismus: die bewegungsgeschichtliche Bindung, die über Kämpfe

mit einem »Außen« hergestellt wurde. Der gerade erwähnte islamische Mensch-

rechtsverein war Anfang der 1990er von einem sehr breiten Spektrum sunnitischer

Intellektueller gegründet worden. Den initialen Schwerpunkt seiner Tätigkeiten

bildeten Kämpfe, die zunächst auf der Grundlage der Erweiterung des als Grund-

recht begriffenen sunnitischen Sonderstatus und dann für dessen Verteidigung

und gegen kemalistische Diskriminierung (Kopftuchverbot) geführt wurden. Der

1997er Prozess, der mit diversen Verboten und der Verhinderung von Karrieren

einherging, hatte ein starkes Notwendigkeitsbewusstsein geschaffen, die religiö-

sen Reihen geschlossen zu halten. In den späten 2000ern hatten mit der kurdi-

schen Frage verbundene Kämpfe eine Erweiterung des Tätigkeitsfelds des Vereins

und damit auch eine relative Ablösung von den allein auf die sunnitische Identi-

tät bezogenen Kämpfen initiiert. Doch trotz inzwischenmanifesterWidersprüche,

entstanden in der siebenjährigen Regierungstätigkeit der AKP, schätzte der Vor-

sitzende des Vereins in Diyarbakır die Wirksamkeit menschenrechtlicher Ideale in

der Partei weiterhin als hoch ein, zumal die Kämpfe um die Wiederherstellung des

sunnitischen Sonderstatus und Aufhebung der Diskriminierung durch das pau-

schale Kopftuchverbot noch nicht ausgefochten waren.101 Die Einbindung in das

soziale Netzwerk, das bewegungsgeschichtlich gekennzeichnet war, ließ ihn einen

nationalistischen Flügel bestimmen, um die Verzerrung der integren Absichten der

Bewegung, der er sich angehörig fühlte, zu begreifen.

Die bewegungsgeschichtliche Bindung integrierte auch radikale Islamisten wie

den Grundschullehrer, der die Studenten unterwiesen hatte, bevor sie sich an den

Koranlehrer der Diyanet wendeten (vgl. Kap. 6.1.3), sowie Mitglieder eines islamis-

tischen Vereins in Izmir, die die AKP für nicht islamisch genug hielten. Der Verein

101 Der Menschenrechtsverein spaltete sich zu einem späteren Zeitpunkt an der Frage der Nie-

derschlagung des Juni-Aufstands durch die AKP im Jahr 2013. Einige Gründungsmitglieder

des Vereins schlossen sich der HDP und einige der CHP an. Die bewegungsgeschichtliche

Bindung überdauerte in diesem Fall nicht die Kämpfe um den sunnitischen Sonderstatus,

der durch die Schulreform von 2012 wieder weitgehend hergestellt worden war.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282 Hegemonie und Kulturkampf

engagierte sich besonders für die Gleichstellung der ImamHatip Schulen und Auf-

hebung des Kopftuchverbots. Im Umfeld des Vereins bewegte sich auch eine kleine

Gruppe von Studenten, die im Koran nach Anhaltspunkten für eine »Alternative

zum Kapitalismus« suchten. Islamistische Weggefährten vor Augen, die ehemals

für eine gerechte Gesellschaft gestritten, nun aber Reichtum angehäuft hatten,

wurden sie von einem Unbehagen mit dieser Entwicklung angetrieben. Sie leiste-

ten jedoch keine angeleitete Begriffsarbeit, die eine Kritik der kapitalistischen Pro-

duktionsweise ermöglicht hätte, verloren sich stattdessen in der Vielfalt möglicher

Interpretationen des Koran. Ihr konkretes politisches Wirken blieb auf Aktivitäten

begrenzt, die innerhalb des von der AKP vorgegebenMöglichkeitsraums, in die Be-

hauptung des sunnitischen Sonderstatus, eingebettet blieben.Unter der Regierung

der AKP konnten sie frei agieren, während sie von den »Laizisten« Repressionen

erwarteten, die ihre Laufbahnen bedrohten und die Abwertung der mit der religiö-

sen Erziehung assoziierten kulturellen Ressource Bildung fortsetzen würden, die

durch den 1997er Prozess eingeleitet worden war. Der Bezug auf eine Geschichte

der Ausgrenzung aus den staatlichen Institutionen durch das kemalistische Ge-

genüber in Kombinationmit einem religiösen Idealismus überbrückte Differenzen

innerhalb des Kollektivs, bevor sie zu Spaltungen werden konnten.

6.7.3 Gemeinschaftsbildende Praxis

Als drittes Element trat die gemeinschaftsbildende Praxis in der Gruppe hervor.

Für das Wirken dieses Mechanismus, der durch gemeinsames Lernen und Aneig-

nung von Weltauffassungen, durch praktizierte Religion gruppenbildend wirkte,

stehen bereits exemplarisch der Koranunterricht (Kap. 6.1.3), das Sohbet der Nur-

cu (Kap. 6.6.1) oder die AKP-Jugendtreffen, obgleich bei letzteren der religiöse As-

pekt nicht immer im Vordergrund stand. Voraussetzung für das Wirken war die

Bereitschaft der Teilnehmer, die Regeln der Gruppe zu befolgen und sich in die

autoritären Strukturen einzufügen. War diese Bereitschaft nicht vorhanden, kam

es zu Ausschlüssen, so bei einem Studenten, der nach seiner ersten Ankunft in Iz-

mir notgedrungen, weil über keine ausreichenden finanziellen Mittel verfügend,

in einem Wohnheim einer islamischen Gemeinschaft untergekommen war, das

offenbar auch Akteuren Unterkunft bot, die keine Assoziierten der Gemeinschaft

waren. Schon nach wenigen Wochen habe er vor dem Rauswurf gestanden, weil

er gerne diskutierte, wie er sagte. Dass er Meinungen vertrat, die von denen der

Gemeinschaft abwich, sei zum Problem geworden, als er die Differenzen ausdis-

kutieren wollte. Er sei dem Rat eines Abi (»Älteren«) gefolgt, sich solange zurück-

zuhalten, bis er sich nach einem Jahr eine andere Unterkunft leisten konnte. Sei-

ne Erzählung fügt sich in meine Beobachtung ein, dass islamistische Akteure, die

keiner religiösen Gemeinschaft angehörten, die nicht in von religiösen Autoritäten

angeleitete Rituale eingebunden waren, die die Diskussion lenkten und ihr enge

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 283

Grenzen steckten, weniger festgelegt und offener gegenüber Einflüssen von außen

waren. Ihnen fehlte die geregelte paternalistische Praxis der Mitglieder der isla-

mischen Gemeinschaften. Ihre Integration in das islamistische Hegemonieprojekt

wurde in erster Linie durch die Mechanismen des Gateholder und der bewegungs-

geschichtlichen Bindung in Konfrontation mit dem Kemalismus aufrechterhalten.

Sie wurden jedoch auch durch eine gemeinschaftsbildende Praxis integriert, die

durch Bildungsaktivitäten der Partei unter der Bezeichnung Politische Akademie

hergestellt wurde. Im Folgenden gebe ich meine Einblicke in diese Bildungsaktivi-

tät als Aushandlungsprozess einer Gruppenidentität wieder, bei dem Abweichun-

gen zurückgeholt und Konsens wiederhergestellt wurde.

Hale und Özbudun schreiben in ihrem Buch über die AKP, dass »der Unter-

schied zwischen einerMassenpartei und einer Kader- beziehungsweise Volkspartei

über den Stellenwert parteiinterner Bildung und Indoktrination« (2010: 48, Über-

setzung E.B.) festgestellt werden könne. Im Unterschied zu anderen Parteien in

der Türkei stufen sie die AKP auf der Grundlage ihrer gezielten und umfangrei-

chen Bildungsaktivitäten als Kaderpartei ein. Die ersten Interviews, die ich mit

AKP-Mitgliedern in Izmir führte, stützten diese Einschätzung. Es hieß, seit 2004

fänden in allen Provinzen regelmäßig Seminarreihen gegen eine geringe Teilnah-

megebühr statt, die auch für Nichtmitglieder offen seien. Die Rede war von der

Politischen Akademie. Insbesondere die Parteijugend, auch der Parteivorstand sei-

en aufgefordert, an der Akademie teilzunehmen, verpflichtend sei die Teilnahme

für diejenigen, die für ein politisches Amt kandidierten. Als Themen vergange-

ner Seminarreihen wurden »Good Governance in der Kommunalverwaltung« und

»Self-Improvement« genannt, wofür die Partei auch Professoren engagiert habe,

die auf Hochschulniveau unterrichteten. Bei der letzten Runde hätten 18.000 Ab-

solventen ein Zertifikat erhalten. Durch die Interviews entstand bei mir der Ein-

druck reger Bildungsaktivitäten. Im Laufe der Zeit erfuhr ich durch Gespräche,

dass es erhebliche Probleme bei der Teilnahme gab. Anfangs seien zu den Semina-

ren, die für 60-70 Leute konzipiert waren, nur 6-7 gekommen. Als die Teilnahme

daraufhin verpflichtend gemacht wurde, hätten viele zwar die Teilnehmerliste un-

terschrieben, aber nicht teilgenommen.

Die Veranstaltungmit Hüseyin Çelik, die ich in einem früheren Kapitel über die

Formen des Kulturkampfs in der AKP-Periode geschildert habe (S. 197ff.), war die

Eröffnung einer solchen akademischen Bildungsreihe im Zuge der sogenannten

Demokratischen Öffnung. Die Eröffnungsveranstaltung endete ohne Diskussion.

In den folgenden beiden Monaten wurden Seminare angeboten, die in der Izmi-

rer Parteizentrale abgehalten wurden. Die ersten beiden Seminare bestanden aus

Vorträgen von Parlamentsabgeordneten und blieben ohne kontroverse Diskussion.

In Vortragsform wurden die Säulen des Konservatismus – die Familie, die Traditi-

on, die Nation und die Religion – sowie Eckpunkte der konservativen Geschichts-

auffassung umrissen. Diese möchte ich nochmals in Erinnerung rufen: Das Ende

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284 Hegemonie und Kulturkampf

desOsmanischen Reichs als Beginn einer Unterdrückungsgeschichte des religiösen

Volks und die DP-Periode als Phase der Entwicklung des »kulturell Authentischen«,

die durch einen »bürokratischen« Putsch beendet wurde. Redner und Teilnehmer

einigten sich mühelos darauf, dass Symbole der »DP-Freiheit« in der Wiederein-

führung des arabischen Gebetsrufs und der »Befreiung der Religion aus der Klan-

destinität« bestanden.

Die Teilnehmerzahl der ersten beiden Seminare lag bei etwa 20 und war fast

ausschließlich auf die Parteijugend begrenzt. Aus dem Parteivorstand kamen kei-

ne Teilnehmer. Erst die dritte Veranstaltung unterschied sich, sie war mit etwa

50 Teilnehmern, überwiegend junge Männer aber auch ein paar junge Frauen, die

sich separat setzten, gut besucht. Es wurde rege diskutiert. Der eingeladene Red-

ner war ehemaliger landesweiter Vorsitzender der gleichen islamischenMenschen-

rechtsorganisation, deren Provinzvorsitzenden vonDiyarbakır ich schon zitiert ha-

be. Sein Vortragsthema hießMenschenrechte. Er begannmit einer internationalen

Geschichte der Menschenrechte, der er keine islamische Interpretation zur Seite

stellte, wie vielleicht aufgrund des islamischen Kontexts zu erwarten gewesen wä-

re. Stattdessen betonte er die Universalität von Menschenrechten und grenzte sie

gegen eine kulturelle Relativierung ab. Akzeptanz von Differenz sei zentrales Prin-

zip von Menschenrechten, die nur in einem Rechtsstaat mit Gewaltenteilung und

Bürgerrechten garantiert werden könnten, weshalb Menschenrechte und Rechts-

staatlichkeit sich gegenseitig bedingten. Auf die zu dieser Zeit im Rahmen der

»Demokratischen Öffnung« diskutierten Themen des Rechts auf muttersprachli-

chen Unterricht in Kurdisch und der Anerkennung alevitischer Gebetsstätten Be-

zug nehmend befand er, dass diese als Menschenrechte anzuerkennen und recht-

lich zu garantieren seien.

Nachdem er seinen Standpunkt dargelegt hatte, ließ der Redner die Teilneh-

merInnen zuWort kommen. In einer Reihe von Kommentaren hoben diese hervor,

dass Menschenrechte vor allem gegenüber Afrikanern und Muslimen nicht einge-

halten würden. Warum nicht über die dahinterstehenden Ursachen, den Kolonia-

lismus und die Doppelzüngigkeit des Westens, gesprochen werde, wurde gefragt.

Implizit war mit diesen Fragen ein Perspektivwechsel verbunden, indem nicht die

inländische (Rechts-)Lage, sondern die »eigene« Diskriminierung durch das west-

liche Ausland thematisiert wurde. Der Redner stimmte der Benennung dieser Ur-

sachen zu, betonte aber zugleich, dass die Praxis der Anderen keine Ausrede für die

Nichtthematisierung eigener Praxis sein dürfe. Er thematisierte erneut die Proble-

matik der Nichtanerkennung von Differenz und führte aus, dass in der Türkei die

Ursache ausbleibender Anerkennung beim Staat liege, der Angst vor den Bürgern

habe. Infolge der Gründungsgeschichte und des Befreiungskrieges lebe der Staat

in einer permanenten Psychologie der Angst, von außen wie von innen angegriffen

und zersetzt zu werden. Differenz werde vorschnell als Separatismus wahrgenom-

men. Erneut auf die »Demokratische Öffnung« Bezug nehmend befand er, dass die

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 285

Menschenrechte eingelöst werden könnten, wenn die Staatsgewalt ihre Angst ab-

lege. Durch die Regierung der AKP sei dies erstmals in den Bereich des Möglichen

gerückt.

Auf diese Problembestimmung, die den Staat als Eigenwesen begriff, das sich

vom »Volk« entfremdet hatte, folgte eine zweite Reihe von Kommentaren. Sie such-

te die Tanzimat-Reformen im 19. Jahrhundert als Beginn eines Auseinanderlaufens

von Staat und Volk im Osmanischen Reich zu erinnern. Da die Republik sich in

dieser Tradition entwickelt habe, habe sich die Türkei nicht demokratisieren kön-

nen. In den Kommentaren ausdrücklich ausgeklammert wurde die DP-Periode, in

der eine demokratische Entwicklung – ein Zusammenrücken von Staat und Volk –

eingeleitet aber durch den Putsch unterbrochen worden sei. Diese Kommentare

griffen zwar die These der Verselbständigung staatlicher Aktionen aus »Angst vor

dem Volk« auf. Doch sie verlegten deren Ursprung um einige Jahrzehnte weiter zu-

rück und betonten erneut als Ursache der Problementstehung eine »westlich« be-

einflusste Politik, mit der die Tanzimat-Reformen (S. 126f.) angezeigt wurden. Auf

der von den TeilnehmerInnen neu bestimmten thematischen Grundlage handelten

der Redner und die TeilnehmerInnen in der Folge einen Konsens aus, bei dem sich

der Redner den TeilnehmerInnen annäherte. Hergestellt wurde eine Perspektive

auf das Osmanische Reich, durch die es zumpositiven Bezugspunkt fürMenschen-

rechte und Anerkennung vonDifferenzwurde.Obwohl der Redner damit begonnen

hatte, Rechtsstaatlichkeit und Gewaltenteilung als Bedingung für die Umsetzung

von Menschenrechten zu erläutern, gab er diese Position auf. Er unterstrich sogar,

dass das Osmanische Reich in seiner Hochphase, also weit vor dem 19. Jahrhun-

dert, einemmenschenrechtlichen Ideal sehr nahegekommen sei. Damit akzeptier-

te er, dass ausgerechnet die Tanzimat-Periode, in der erstmals rechtsstaatliche Vor-

aussetzungen für die Gleichstellung ethnisch-religiös verschiedener Gruppen ge-

schaffen wurden, zum Ausgangspunkt der Unterdrückung von Menschenrechten

gemacht wurde. Der Konsens, dass die Probleme mit dem Niedergang des Osma-

nischen Reichs begonnen hatten, von der Tanzimat-Periode über die Jungtürken in

die heutige Zeit fortgetragen wurden, war hergestellt. Damit verbunden war, dass

die Abdülhamit-Periode, in der die Verfassung und erste rechtsstaatliche Versu-

che aufgehoben, die Dominanz der sunnitischen Gruppe wiederhergestellt und der

Genozid eingeleitet wurde, implizit zu einem positiven Bezugspunkt avancierte.

Die explizite Ausklammerung der DP-Periode als demokratische Zwischenphase

unterstrich den Konsens, dass die »eigentliche« Unterdrückung sich gegen Musli-

me richtete. Während sich der Redner den TeilnehmerInnen annäherte, beharrten

diese auf ihrer Position, dass Menschenrechte vor allen Dingen ein Vorwand für

westliche Interventionen seien.

Die Gruppe vermochte es, den türkisch-sunnitischen Führungsanspruch, wie

er in der Türkisch-Islamischen Synthese zum Ausdruck kommt, durch die Kon-

struktion einer notwendigen Selbstbehauptung gegen die vermeintliche Infiltrati-

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286 Hegemonie und Kulturkampf

on von Konzepten und Regeln für das gesellschaftliche Zusammenleben aus dem

Westen zu legitimieren. Die Abgrenzung, die der Redner gegenüber einer kultu-

rellen Relativierung von Menschenrechten als universales Konzept vorgenommen

hatte, war aufgehoben. Die Gruppe entzog sich einer Thematisierung aktiver Ver-

antwortung für historisches und aktuelles Geschehen, indem sie sich in die Kon-

tinuität einer konstruierten Gruppe der Muslime stellte, die als unterdrückt und

passiv erschien, obwohl sie realiter einen privilegierten Status innehatte.Die Grup-

pe wollte nicht über die Rechte von Kurden oder Aleviten, sondern über ihre eige-

nen Rechte als unterdrückte Gruppe sprechen. Dafür war sie angewiesen auf eine

Opferidentität. Der Redner desMenschenrechtsvereins, der aus der Gruppe ausge-

brochen war, indem er eine rechtsstaatlich-universale Perspektive eingenommen

hatte, wurde von der Mehrheit wieder zurückgeholt.

6.7.4 Resümee der Integrationsmechanismen

In den Praktiken des Kollektivs fand eine bestimmte Vermittlung von Widersprü-

chen statt. Sie stieß an Grenzen, wenn Diskrepanzen zwischen Idealen und realen

Entwicklungen virulent wurden, wie im Zusammenhang mit Opportunismus, der

Frage des Kriegs, der Anerkennung von kultureller Selbstbestimmung und Diffe-

renz. Da die Widersprüche nicht bearbeitet, sondern verdeckt beziehungsweise

temporär überbrückt wurden, Auseinandersetzung verhindert wurde, blieben die

Diskrepanzen als Sollbruchstellen des Kollektivs bestehen. Sie wurden insbesonde-

re in den Fällen zu Herausforderungen, wenn es kämpfende Gruppen wie die kur-

dische Bewegung gab, die auf die Einlösung der Ideale drängten beziehungsweise

diese als Täuschungen erkennbar machen konnten, während der Bezug auf eine

Geschichte der Ausgrenzung aus den staatlichen Institutionen durch das kema-

listische Gegenüber in Kombination mit einem religiösen Idealismus Differenzen

innerhalb des Kollektivs zu überbrücken verhalf, bevor sie zu Spaltungen werden

konnten.

6.8 Resümee der Konstitutionsmerkmale der intellektuellen
Führungsgruppe

Ein übergreifendes Charakteristikum meiner Beobachtungen religiöser Praxis be-

steht darin, dass die religiösen Intellektuellen keine Trennlinie zwischen Glauben

und Wissen zogen. Mit Blick auf eine Gesellschaft, in der aufgeklärtes Wissen und

religiöse Erziehung nebeneinander zu stehen lernen mussten und ein Kompro-

miss gefunden wurde, indem Religion als »Glaube« neben das aufgeklärte Wissen

gestellt wurde, ist es wichtig, sich zu vergegenwärtigen, dass die religiösen Intel-

lektuellen ihrem Selbstverständnis nach nicht einen Glauben praktizierten, son-

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Religiöse Wirkungsstätten 287

dern den Weg des Wissens beziehungsweise der Wahrheit beschritten, die sie teils

sehr offensiv als die einzig mögliche und legitime vertraten. Da die religiösen Ak-

teure im Sichtfeld meiner Feldstudie nicht an Gott glaubten, sondern »wussten«,

dass Gott – zudem einzig in der von ihnen aufgefassten Form – existiert, ist es

auch irreführend, die Aktivitäten dieser Akteure mit dem Konzept der »faith-ba-

sed politics« (Ozgur 2012) zu analysieren. Die religiösen Akteure machten keine

Politik auf der Grundlage des Glaubens, sondern nach den Richtlinien richtigen

Wissens. Selbst wenn sie das Wort Glauben benutzten, was nur als Ausnahme vor-

kam, verwendeten sie es gleichbedeutend mit richtigem Wissen. Vor dem Hinter-

grund, dass sie sich für wissend hielten, begriffen sie andere als unwissend und

dumm oder als Gottesleugner. Ein gleichberechtigtes Nebeneinander verschiede-

ner Religionen, unterschiedlicher Konfessionen oderWeltauffassungen ist aus die-

ser Perspektive undenkbar. Bestenfalls denkbar ist ein Tolerieren aus der Position

des Überlegenen.102

Diese Einsicht in die Selbstauffassung der religiösen Intellektuellen, die ich aus

meiner Feldforschung gewann, hatte auch Konsequenzen für die sprachliche Ana-

lyse und Übersetzung des religiösen Vokabulars. Anfangs übersetzte ich in durch-

aus üblicher Weise das Wort »mümin« als »Gläubiger« und »kâfir« als »Ungläubi-

ger«. Mit dieser Übersetzung unterstellte ich religiösen Akteuren jedoch, dass sie

sich über den Glauben definierten und von anderen unterschieden. Die religiösen

Akteure, denen ich begegnete, unterschieden sich aber nicht bloß von anderen,

sondern begriffen das Muslimsein als eine Wahrheit, die alle Bereiche des Lebens,

auch die der Wissensproduktion integrierte. Ein »mümin« war für sie kein »Gläu-

biger«, sondern jemand, der dieWahrheit über die Existenz Gottes anerkannt oder

erworben hatte und nach den »Regeln des Islam« lebte. Mit »kâfir« wurde so nicht

ein »Ungläubiger«, sondern jemand bezeichnet, der diese Wahrheit (noch) nicht

erkannt hatte oder leugnete. Die Aufgabe, das Wissen über die Wahrheit weiter-

zutragen, wurde damit zugleich zu einer Aufgabe, der Gesellschaft den »richtigen«

Weg aufzuzeigen: eine Führungsaufgabe. In der Aufgabendefinition der Diyanet

ist diese Führungsaufgabemit demBegriff »Aufklärung« umschrieben. Aufklärung

bedeutet allerdings gerade nicht Aufklärung des Volkes über den Glauben, sondern

Aufklärung darüber, was das richtige Wissen ist.

Die Konstitutionsmerkmale der intellektuellen Führungsgruppe des islamisti-

schen Hegemonieprojekts lassen sich vor diesem Hintergrund in fünf Unterpunk-

102 Wie dargelegt, haben die Theologen Auslegungsstrategien entwickelt, durch die sie in die

Lage versetzt werden, nicht-theologisches Wissen als untergeordnetes Wissen zu akzeptie-

ren und in ihren Schulen zu vermitteln. Diese Vermittlungsfähigkeit öffnete ihnen denWeg

zurück zur Übernahme der gesellschaftlichen Führungsfunktion, die sie in der Spätphase des

Osmanischen Reichs verloren hatten, in Abstimmung mit den Erfordernissen des kapitalis-

tischen Entwicklungswegs.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288 Hegemonie und Kulturkampf

ten zusammenfassen. In der Ausführung der Führungsaufgabe und in ritualisier-

ter Praxis (Sohbet, Tefsir, Beten) reproduzierten die religiösen Intellektuellen be-

stimmte Selbst- und Weltauffassungen sowie Distinktionspraktiken, durch die sie

sich als besondere Gruppe konstituierten. Als grundlegendes Element tritt, erstens,

die Formierung eines paternalistischen Führungsverhältnisses zwischen Gebilde-

ten und Ungebildeten hervor. Dieser Formierung unterliegt die Arbeitsteilung in

der bürgerlichen Gesellschaft.103 Als allgemeine Intellektuelle reproduzieren und

rechtfertigen die islamistischen Intellektuellen die hierarchische Arbeitsteilung,

indem sie sich gegenüber dem »Volk« als geistig erhaben begreifen. Zweitens er-

heben sie sich als besondere Intellektuelle über die Gesamtheit der Intellektuellen.

Sie sind der Überzeugung, über ein spezielles Wissen zu verfügen, das den wah-

ren und richtigen Weg aufzeigt. Über das Bewusstsein, wissender oder aufgeklär-

ter als alle anderen zu sein, nahmen sie sich im drastischsten empirischen Fall,

der in dieser Studie angeführt wurde, heraus, »Gehirne zu formatieren«. Im Rah-

men konservativ-islamischer Auffassungen sind sie, drittens, überzeugt, die Ge-

sellschaft am besten schützen zu können. Sie fühlen sich moralisch überlegen, die

Anderen werden als verirrt, fehlgeleitet und schmutzig markiert, mit Kriminalität

und Praktiken in Verbindung gebracht, die die Gesellschaft von innen zerrütteten.

Die Praktiken des Kollektivs der Intellektuellen im Umgang untereinander sind,

viertens, autoritär geprägt. Diskussionen sind nicht erwünscht, der Handlungs-

spielraum für Abweichler ist eng und nur auf der Grundlage einer gemeinsamen

islamischen Identität oder besonderer Konstellationen gegeben, die im Rahmen

strategischer Notwendigkeiten und in Auseinandersetzung mit anderen Hegemo-

nieprojekten auftreten. In den Praktiken der Intellektuellen findet, fünftens, ei-

ne paternalistische Vermittlung gesellschaftlicher Widersprüche statt, die jedoch

nicht immer klappt, weil die Praxis vonWidersprüchen durchzogen bleibt, Diskre-

panzen zwischen Idealen und realen Entwicklungen auftauchen, die insbesondere

in den Fällen eine Herausforderung darstellen, wenn es kämpfende Gruppen gibt,

die ein anderes Wissen vertreten.

103 Intellektuelle Tätigkeiten setzen die Verfügungübermaterielle Ressourcen voraus.Mit ihnen

verbunden ist in der Regel eine Besonderung und in der Folge oftmals das Privileg, sich der

intellektuellen Tätigkeit – insbesondere der Bildung und dem Studium – zuwenden zu kön-

nen. Die gesellschaftliche Arbeitsteilung bedingt, dass andere die körperliche Arbeit verrich-

ten müssen, die in der Regel nicht oder nicht gleichermaßen über entsprechende Ressour-

cen – weder Geld und Zeit, noch das kulturelle Wissen – zur Ausübung der intellektuellen

Tätigkeit verfügen. Intellektuelle Praxis, die nicht auf die Aufhebung solcher gesellschaft-

licher Arbeitsteilung, die ungleiche Positionen festlegt, drängt, konstituiert sich daher als

Herrschaftspraxis, durch die HandarbeiterInnen strukturell zu Beherrschten werden.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Fazit: Hegemonie, Kulturkampf und 

sunnitische Privilegien – Was ist Islamismus?

Die in dieser Studie verfolgte Forschungsfrage lautete, wie die Rolle der Religion

im politischen Projekt der AKP aus einer hegemonietheoretischen Perspektive be-

griffen werden kann.Die theoretische Rekonstruktionsarbeit aufgreifend sollen im

Folgenden die Ergebnisse zusammengefasst werden und die Antworten auf die aus

der Diskussion der Forschungsliteratur gewonnenen Fragen nach der räumlichen

und zeitlichen Reichweite von Hegemonietheorie, den Antriebskräften der Islami-

sierung und des Kulturkampfs sowie der Rolle der intellektuellen Trägerschaft des

islamistischen Hegemonieprojekts zugespitzt wiedergegeben werden.

Im Verlauf der Rekonstruktion des Hegemonieprojekts konnten fünf Entwick-

lungsstationen ausgemacht werden. Deren Einteilung ist orientiert an der Position

der sunnitischen Intellektuellen – die als intellektuelle Träger des Projekts identifi-

ziert wurden – innerhalb der Klassenmatrix des untersuchten Raums. Die Statio-

nen verlaufen von der Ablösung der sunnitischen Intellektuellen von den besitzen-

den Klassen in der Spätphase des Osmanischen Reichs und der jungen Republik

über die Wiederanbindung, die Verselbständigung als politische Partei und soziale

Bewegung, das ideologische Vorrücken ins politische Zentrum bis zur schrittwei-

sen Monopolisierung der Staatsapparate.

Während der Einparteienherrschaft der CHP wirkten die religiösen Intellektu-

ellen trotz massiver Einschränkung ihrer Reproduktionsgrundlagen fort. Mit dem

Übergang in ein Mehrparteiensystem unter den Bedingungen des Kalten Krieges

setzte der Wiederaufbau ihrer Infrastruktur ein. Die relativ schwachen sunniti-

schen Intellektuellen waren in dieser Phase in die Strömung des Konservatismus

eingebunden, der sich auf denGroßgrundbesitz und dieHandelsbourgeoisie stütz-

te. Gleichzeitig förderten Teile der kleinen Bourgeoisie und des Kleinbürgertums

die Ausbildung der intellektuellen Trägerschicht des Islamismus im Lokalen durch

den Bau vonMoscheen und theologischen Schulen. Die Beschleunigung des Indus-

trialisierungsprozesses in den 1950er Jahren, mit der die Industriebourgeoisie zur

dominanten Fraktion aufstieg und innerhalb kurzer Zeit Monopolstrukturen aus-

bildete, ging der Verselbständigung der islamistischen Bewegung und der Abspal-

tung von der konservativen Partei voraus. Die komplexe Zusammensetzung einer

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290 Hegemonie und Kulturkampf

zunehmend kapitalistisch dominierten Gesellschaft widerspiegelnd kulminierten

Reibungen zwischen den Monopolen und anderen Kapitalfraktionen gegen Ende

der 1960er Jahre in der Herausbildung des politischen Islam als eigenständige Par-

tei eines Teils der kleinen Bourgeoisie und des Kleinbürgertums. Trotz entwick-

lungspolitischer Differenzen ließen der Antikommunismus und die Bekämpfung

beziehungsweise Kontrolle von Bewegungen der subalternen Klassen die islamis-

tische Bewegung, die sich mit der kleinen Bourgeoisie verbunden hatte, auf einer

Seite mit der großen Bourgeoisie kämpfen. Auch im Militär und in den Reihen

der Kemalisten fand die Bewegung in dieser Phase Bündnispartner. Angesichts ei-

ner Hegemoniekrise in den 1970ern ebnete nach Aufforderung aus der Bourgeoisie

das Militär mit dem 1980er Putsch den Trägern des türkisch-islamischen Hege-

monieprojekts den Weg ins politische Zentrum. Im Aufstieg der Wohlfahrtspartei

RP zunächst in den Kommunen und schließlich auf nationaler Ebene schlug sich

die Symbiose des islamistischen Hegemonieprojekts mit einer sich rapide entwi-

ckelnden kleinindustriellen Bourgeoisie nieder.Mit der AKP stieg die islamistische

Bewegung schließlich in Folge des Zusammenbruchs der tragenden Parteien des

neoliberalen Regimes zur dominanten politischen Kraft im Machtblock auf, die

zwischen den bürgerlichen Klassen moderiert und schrittweise Kontrolle über die

staatlichen Institutionen herstellen konnte.

Als Grundlage für die Zustimmung der ArbeiterInnen zum islamistischen He-

gemonieprojekt konnten konservativ und religiös geprägte soziale Beziehungen in

den Produktions- und Wohnstätten der expandierenden Städte identifiziert wer-

den. Diese so gestalteten Beziehungen waren jedoch nicht immer-schon gegeben.

Sie konnten erst vor demHintergrund der Neoliberalisierung und der Kapitulation

der Sozialdemokratie hergestellt, verändert, stabilisiert und in der Breite wirksam

werden. Konservativ-religiöse Praktiken, in denen sich paternalistisch und patri-

archal geprägte Beziehungen mit einer starken sozialen Kontrolle sowie religiösen

Ritualen verbinden, bilden den gesellschaftlichen Nährboden für den islamischen

Konservatismus der AKP, der mit der Etablierung eines Schulden- und Almosenre-

gimes auf nationaler Ebene weitere ideologisch-kulturelle Wirkkraft entfaltet. In

einer historisch-spezifischen Situation, in der Gewerkschaften, verbriefte sozia-

le Ansprüche und Rechte zurückgedrängt worden sind, offeriert die Religion ei-

nen alternativen Deutungsrahmen und stellt Praktiken zur Verfügung, mit denen

paternalistische Beziehungen als moralisch-richtiges Handeln legitimiert werden

können.

Mit fortschreitender Neoliberalisierung sind in der Regulierung der Klassen-

verhältnisse nicht staatsbürgerliche Rechte auf der Grundlage organisierter Klas-

senlagen, sondern kulturelle Bindung und Nähe dominant geworden. Unter den

Bedingungen einer allgemeinen Tendenz zur Informalisierung von Arbeitsverhält-

nissen sind auch die Mechanismen der Kompromissbildung stärker informell ge-

staltet. In Auseinandersetzung mit der in der Forschungsliteratur aufgeworfenen

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Fazit: Hegemonie, Kulturkampf und sunnitische Privilegien – Was ist Islamismus? 291

Frage nach der Reichweite hegemonietheoretischer Annahmen unter neolibera-

len beziehungsweise semi-peripheren Verhältnissen konnte so die These formu-

liert werden, dass der materielle Kompromissrahmen unter den Bedingungen ei-

ner flexibilisierten und dezentralisierten Produktionsstruktur stärker durch infor-

melle und kulturell artikulierte Zugeständnisse gebildet wird. Das Almosenregime

steht im Zentrum eines informellen Klassenkompromisses, der die sozio-politi-

sche Blockbildung – ein Begriff, der im Rahmen dieser Studie eingeführt wurde,

um Hegemoniebildungsprozesse differenzierter erfassen zu können – unter der

praktischen Führung der islamistischen Bewegung ermöglicht.

An diesen Befund schließt die zweite zentrale These dieser Studie an, die die

Frage aufgreift, wie die Position und Bedeutung der intellektuellen Träger des He-

gemonieprojekts, die eine vermittelnde und konsensstiftende Rolle einnehmen,

bestimmt werden kann. Um die Rolle der Trägerschaft zu erfassen, konnte zu-

nächst auf die hegemonietheoretische Definition des Intellektuellen zugegriffen

werden. Dargelegt wurde aus dieser Perspektive, dass die Stellung des Intellektu-

ellen in die Gesamtheit der gesellschaftlichen Arbeitsteilung eingelassen ist. Die

Intellektuellen bilden keine »eigenständige Klasse« (Yıldızoğlu 2016), sondern eine

mit bestimmten Aufgaben befasste Gruppe auf der Grundlage eines in den ge-

sellschaftlichen Widersprüchen angelegten Bedarfs an Organisierung von Hege-

monie. Im Hinblick auf die Positionierung der Intellektuellen des islamistischen

Hegemonieprojekts bedeutete dies, dass sie nicht unbedingt aufgrund ihrer Klas-

senposition, sondern aufgrund der von ihnen wahrgenommenen Aufgabe integrie-

render Bestandteil der bürgerlichen Klasse sind. Sie sind nicht unbedingt Inhaber

der Hegemonie, aber ihre Vermittler. Der religiöse oder islamistische Intellektuelle

kann vielmehr objektiv verschiedenen Klassen angehören. Entscheidend für seine

Bestimmung sind die Assoziation mit dem islamistischen Projekt und die über-

nommene Aufgabe, über religiös artikulierte Ideen und Praktiken die Führung der

Bourgeoisie zu organisieren. Herausgearbeitet wurde auf dieser Grundlage, dass

der Nexus zwischen islamisch-konservativenWeltauffassungen und dem kapitalis-

tischen Entwicklungsprogramm über die Herstellung eines Kollektivwillens durch

diese Intellektuellen vermittelt wird. In diesen Kollektivwillen eingelassen ist ei-

ne bestimmte Auffassung gesellschaftlicher Verhältnisse, mit der den subalternen

Klassen die Position von Hilfsempfängern zugewiesen, paternalistische Beziehun-

gen, soziale Ungleichheit und Reichtum legitimiert werden. Als Orte der Bildung

des Kollektivwillens wurden Schulen, Heime, Moscheen, Korankurse, Sohbet, öf-

fentliches Fastenbrechen oder Gebete in Betrieben bestimmt. In ihnen geben re-

ligiöse Intellektuelle ein die von Widersprüchen durchzogene Gesellschaft durch

Religion verbindendes Wissen, eine bestimmte Sicht auf und Haltung zur Gesell-

schaft weiter.

Im Zuge der Diskussion der intellektuellen Aufgaben wurden verschiedene

Gruppen in den Blick genommen. Als erstes ist eine Gruppe zu nennen, die eine

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292 Hegemonie und Kulturkampf

Doppelstellung einnimmt. Sie ist Inhaberin und Vermittlerin von Hegemonie

zugleich. Sie besteht aus Rentiers und Mitgliedern der Bourgeoisie, die sich in

Verbänden und in der politischen Partei organisieren, religiös artikulierte intel-

lektuelle Führungsaufgaben finanzieren, aber auch selbst wahrnehmen, so im

direkten Kontakt mit ihren ArbeiterInnen oder indirekt über Medien. Diese Grup-

pe wurde als islamische Bourgeoisie und Rentiers gefasst. Die anderen Gruppen,

die intellektuelle Führungsaufgaben wahrnehmen, konnten dem Kleinbürgertum

zugerechnet werden. Sie sind in dieser Studie als Journalisten, Schriftsteller,

Anwälte, Wissenschaftler, Manager, professionelle Politiker, Lehrer, Erzieher,

Bürokraten und Funktionäre in Erscheinung getreten. Als besonderer Typ des

religiösen Intellektuellen tritt aus dieser Gruppe der Religionsgelehrte – der Ulema

– hervor, der in der Bürokratie, in Schulen, Universitäten sowie Gemeinschaften

organisiert ist. Die Ulema bilden die maßgebliche Gruppe, die dem Projekt eine

besondere Dynamik verleiht, indem sie sich einen Sonderstatus und Privilegien

erkämpft hat. Ihre Institutionen sind über die Jahrzehnte stark expandiert, wo-

durch ihre Interventionsmöglichkeiten in die Regulierung des gesellschaftlichen

Zusammenlebens erweitert und inzwischen zur Grundlage für Forderungen nach

Ausweitung auch in den Rechtsbereich geworden sind.

Als Besonderheit der Ulema im Unterschied zu anderen intellektuellen Grup-

pen, die die bürgerliche Vergesellschaftung hervorgebracht hat, manifestiert sich,

dass ihre Reproduktion nicht nur an eine spezifische Ideologie und Profession,

sondern auch an die Ausbildung einer relativ eigenständigen Infrastruktur gekop-

pelt ist, die durch die Verknüpfung mit exklusiven Einkommensmöglichkeiten zu

einer Privilegienstruktur wird. Der Erhalt und der Ausbau dieser Privilegienstruk-

tur, die maßgeblich über die Diyanet, die theologischen Ausbildungsstätten und

die Organisationen der religiösen Gemeinschaften hergestellt wird, konnte als ein

objektives Gruppeninteresse der Ulema bestimmt werden. Durch die Identifizie-

rung dieses Gruppeninteresses entstand die Notwendigkeit, die Reproduktion der

Intellektuellen theoretisch neu zu fassen. Sie ist erfolgt durch eine ressourcentheo-

retische Erweiterung der Hegemonietheorie unter Rückgriff auf Bourdieus Kapi-

taltheorie, die für diese Studie adaptiert wurde. Diese Erweiterung erwies sich

insbesondere als entscheidend, da die Ulema nicht nur über relativ eigenständige

Institutionen verfügen, die ihnen exklusive Reproduktionsmöglichkeiten eröffnen

und organisiertes Handeln ermöglichen. Eingelassen in gesellschaftliche Kämpfe

um Hegemonie und in (zum Teil instrumenteller) Allianz mit der Bourgeoisie sind

sie vielmehr zu Ausbildern und Vermittlern kultureller und sozialer Ressourcen

avanciert, die privilegierte Zugänge für Positionen in allen gesellschaftlichen Fel-

dern eröffnen. Der sukzessiven Übernahme der Position von Ausbildern durch die

Ulema folgt eine breite gesellschaftliche Streuung der für das islamistische He-

gemonieprojekt charakteristischen islamisch-konservativen Weltauffassungen in

alle Bereiche der Kultur- und Wissensproduktion. Umso häufiger sie ihre Schüler

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Fazit: Hegemonie, Kulturkampf und sunnitische Privilegien – Was ist Islamismus? 293

in die staatlichen Behörden sowie in die »zivilgesellschaftlichen« Verästelungen der

Gesellschaft entsenden, desto wertvoller werden die religiösen Ressourcen, die sie

vermitteln.

Mit Blick auf diesen Vorgang ermöglichte die ressourcentheoretische Erwei-

terung, die Dynamik hinter dem Aufstieg des politischen Islam genauer zu be-

stimmen und begrifflich zu fassen: Der Aufstieg des politischen Islam beruht auf

Kämpfen, durch die kulturelle Ressourcen wie theologisches Wissen, Wissen über

religiöse Praktiken und soziale Ressourcen wie die Zugehörigkeit zu einer reli-

giösen Gruppe oder einem islamischen Netzwerk – Gemeinschaften, Imam Hatip

Kollektiv, politische Partei – zu Voraussetzungen für den Zugang zu gesellschaft-

lichen Positionen und ökonomischen Praktiken werden. Mit der Identifizierung

dieses Zusammenhangs wird eine Entwicklung begreifbar, die parallel zur auf der

politischen Ebene stattfindenden schrittweisen Monopolisierung der Staatsappa-

rate durch die AKP verläuft. Ausgestattet mit einem strategischen Bewusstsein

streiten die religiösen Intellektuellen entschieden um die Vorrangstellung in der

Ausübung gesellschaftlicher Führung. Quantitativ erfassbarer Entwicklungsstand

dieses Strebens ist die Expansion von Korankursen, theologischen Schulen und

Fakultäten sowie die Zunahme der politischen Selbstzuschreibung in der Bevölke-

rung als »religiös«. Qualitativ erfassbar ist dieses Streben im Vordringen in allen

Bildungs- und Erziehungsinstitutionen der Gesellschaft, in der Förderung und Be-

vorzugung türkisch-sunnitischer Intellektueller im gesamten öffentlichen Dienst,

im allgemeinen Konformitätsdruck oder dadurch, dass der Erwerb religiöser Res-

sourcen als Voraussetzung für eine erfolgreiche Bildungslaufbahn angesehen wird.

Als Antwort auf die Frage nach den Antriebskräften der Islamisierungsdyna-

mik und des Kulturkampfs kann so ein Ringen um gesellschaftliche Positionen er-

mittelt werden, das die Allokation ökonomischer Mittel zugunsten von Intellektu-

ellen, die mit dem islamistischen Hegemonieprojekt assoziiert sind, umschließt.

Folglich kämpfen islamistische Intellektuelle auch nicht nur anstelle einer Frak-

tion oder Bourgeoisie. Sie kämpfen ebenso für die Reproduktion ihrer eigenen

Positionen, die unter Verhältnissen ungleicher Verteilung die Form von Privilegi-

en annehmen. Die Islamisierungsdynamik ist somit Resultat der Bipolarität des

Kulturkampfs als Ausübung von Hegemonie und Inwertsetzung von Ressourcen

beziehungsweise Voranbringen des objektiven Gruppeninteresses. Diese Dynamik

bewirkt im Umkehreffekt die Abwertung säkular und nicht-sunnitisch artikulier-

ter Ressourcen. Sie schlägt sich in den gesellschaftlichen Auseinandersetzungen als

Ausgrenzungspraxis gegenüber säkularen und nicht-sunnitischen Praktiken bezie-

hungsweise in der Verfolgung und Verdrängung säkularer, atheistischer und nicht-

sunnitischer Kultur- und Wissensproduzenten nieder. Gerechtfertigt wird diese

Praxis mit der Behauptung eines überlegenen Wissens, einer überlegenen Wahr-

heit und Moral. Der Kulturkampf, so lässt sich zusammenführend formulieren,

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294 Hegemonie und Kulturkampf

zeichnet sich durch Exklusions-, Diskriminierungs- und Assimilationspraktiken

aus, die politische, kulturelle und ökonomische Aspekte in sich vereinen.

Indem die materielle Reproduktion gesellschaftlicher Gruppen und die Alloka-

tion des gesellschaftlich produzierten Reichtums auch auf der Ebene von Vertei-

lungsverhältnissen zweiten Grades in den Blick genommen wird, kann der Kultur-

kampf also als Konkurrenzkampf bestimmt werden, der mit ökonomischen Allo-

kationsmechanismen verknüpft ist. In diesem Kampf befinden sich die religiösen

Intellektuellen seit etwa 70 Jahren wieder in der Offensive. Doch obgleich sich das

islamistische Projekt auf das Osmanische Reich beruft, geht die Reichweite der be-

reits etablierten islamistischen Infrastruktur weit über die Wirkungsmöglichkei-

ten der sunnitischen Intellektuellen im Osmanischen Reich hinaus. Die religiösen

Intellektuellen haben ein wesentlich feingliedriger gestaltetes »zivilgesellschaftli-

ches« Netz gesponnen. Über die Bildungsinstitutionen erreichen sie die gesamte

Gesellschaft, Institutionen anderer Glaubensgruppen, die ihre Reichweite im Os-

manischen Reich begrenzt hatten, sind nicht (mehr) oder kaum noch vorhanden.

Sie verfügen über materielle Mittel auf der Grundlage fortgeschrittener Produk-

tivkräfte, vermittels derer sie auf allen Felder gestaltend auf die Beziehungen zwi-

schen den sozialen Klassen einwirken können. Der Kompromiss, der in der Türkei

vor einem Jahrhundert unter der Bezeichnung Laizität eingeführt und durch den

aufgeklärtes Wissen und religiöse Erziehung nebeneinander gestellt wurden, ist

jedenfalls weitgehend erodiert. Konzepte wie »Säkularisierung des Islam« (Tuğal

2009) und »Post-Islamismus« (Bayat 2013) haben die Sicht auf diese Erosion und

die Entwicklungstendenzen des islamistischen Projekts verstellt.

Abschließend bleibt zu fragen, welche Grenzen des islamistischen Hegemonie-

projekts erkennbar geworden sind und mit welchen Aussichten für die weitere po-

litische Entwicklung diese verbunden sein können. Als ökonomische Achillesferse

des islamistischen Hegemonieprojekts tritt der hohe Verschuldungsstand privater

Unternehmen und Haushalte hervor. Über ihn kommt die Fragilität des neolibera-

len Entwicklungsmodells an der Peripherie kapitalistischer Zentren zumAusdruck.

Im Fall einer ökonomischen Krise sind eine Verschärfung von Kämpfen im Macht-

block und eine Zunahme von Machtkämpfen zwischen den einzelnen Konstituen-

ten des islamistischen Projekts – den islamischen Gemeinschaften – zu erwarten.

Durch das Fehlen einer organisierten politischen Alternative zum kapitalistischen

Almosenregime fehlt allerdings eine gesellschaftliche Kraft, durch die das islamis-

tischeHegemonieprojekt herausgefordert und das ökonomische Krisenpotential in

eine Hegemoniekrise transformiert werden könnte. Damit sind auch die Aussich-

ten auf den (Wieder-)Aufbau einer Grenze des Projekts, die aus seiner historischen

Entwicklungsgeschichte bestimmt werden kann, gering. Sie bestand im sozialde-

mokratisch institutionalisierten Klassenkompromiss, der mit den sozialistischen

Initiativen der 1960er und 1970er Jahre interagierend emanzipative Bewegungen

der Subalternen ermöglicht hatte. Das Potential einer sozialdemokratischen Bewe-

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Fazit: Hegemonie, Kulturkampf und sunnitische Privilegien – Was ist Islamismus? 295

gung bestünde darin, die prekarisiertenMassen aus der paternalistischen Führung

der religiösen Intellektuellen zu lösen. Noch in den 1990er Jahren war ein solches

Potential erkennbar, als die EinwohnerInnen der heutigen islamistischenHochbur-

gen mehrheitlich sozialdemokratisch agierten. Doch hat die weitere Entwicklung

die Grenzen der sozialdemokratischen Politik aufgezeigt. Ihre TrägerInnen ließen

die emanzipativen Bewegungen der subalternen Klassen zugunsten neoliberaler

Politik fallen, während die Bourgeoisie sich umorientierte und Bündnisse mit den

kulturkämpferischen Intellektuellen einging. Der sozialdemokratische Kurswech-

sel trug objektiv dazu bei, dass das paternalistische Armutsregime expandieren, die

Beschäftigten in ein konservativ-islamisch geprägtes soziales Netz eingebunden

werden konnten und die Bewegungsspielräume für eine emanzipative Formierung

der Arbeiterschaft geringer geworden sind.

In säkular geprägten Kommunen treten als Grenzen des islamistischen He-

gemonieprojekts der Neo-Kemalismus und mancherorts der völkische Türkismus

auf. Sie versprechen jedoch keine demokratisch artikulierte soziale Emanzipati-

on, sondern eine Verschärfung des Kulturkampfs unter neoliberalen Bedingungen.

Letztendlich stabilisieren beide Strömungen das islamistische Projekt sogar, da sie

mit einer rassistischen Ausgrenzungspraxis gegenüber KurdInnen artikuliert sind

und das Entstehen einer politischen Alternative behindern, die auch für diejenigen

attraktiv werden kann, die in die islamistische Bewegung integriert waren, jedoch

Zweifel entwickelt haben, von ihr abgerückt oder abgestoßen worden sind.

Als Ausblick lässt sich hinzufügen, dass in jüngerer Zeit konturenhaft ein wi-

dersprüchlicher Wandel in der kemalistischen Artikulation des Kulturkampfs er-

kennbar geworden ist. Die CHP hat sich einerseits dem islamischen Konservatis-

mus angenähert und verteidigt den Laizismus nicht mehr offensiv. Während sie

die Repression gegen die kurdische Bewegung auf der nationalen Ebene mitträgt,

hat sie sich andererseits auf kommunaler Ebene wahltaktischen Arrangements mit

der Bewegung geöffnet. Abzuwarten bleibt, inwiefern die hierauf erfolgte Nieder-

lage der AKP gegenüber CHP-Kandidaten in den Großstädten Ankara und Istanbul

bei den Kommunalwahlen von 2019 auchmit einer Transformation der alltäglichen

kemalistischen Ausgrenzungspraxis einhergehen sowie die expansive Dynamik der

islamistischen Intellektuellen und ihrer Institutionen aufhalten wird. Hervorzu-

heben ist in diesem Zusammenhang, dass die einzelnen politischen Parteien des

islamistischen Projekts bisher alle an bestimmte Grenzen gestoßen sind, während

die Reproduktionsstätten der sunnitischen Intellektuellen erhalten geblieben und

ausgebaut worden sind. Der kemalistische Wandel ist bislang jedenfalls nicht ver-

bunden mit einer politisch artikulierten Alternative zur neoliberalen Politik und

zum paternalistischen Armutsregime, das die sozio-ökonomische Reproduktions-

basis des islamistischen Projekts bildet. Eine Loslösung der Werktätigen von der

religiösen Führung bleibt damit auf lange Sicht auch bei Verschärfung ihrer sozia-

len Lage infolge ökonomischer Krisen fraglich.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296 Hegemonie und Kulturkampf

Eine partielle, weil auf das kulturelle Feld begrenzte Herausforderung für das

islamistische Hegemonieprojekt besteht in der kurdischen Bewegung. Die Bewe-

gung hat durch ihre Kämpfe ein säkulares Hegemonieprojekt und eine Perspekti-

ve hervorgebracht, die der paternalistischen Integration Grenzen setzt, Befreiung

nicht in ein Jenseits verschiebt und trotz aller Rückschläge von großen Teilen der

kurdischen Bevölkerung getragen wird. Schließlich ließ der Juni-Aufstand im Jahr

2013 eine potentielle Grenze nicht nur des islamistischen Projekts erkennbar wer-

den. Mit dem Aufstand zeichnete sich die Entstehung einer libertären und kapita-

lismuskritischen Bewegung ab, die sich jedoch nicht zu einem stabilen politischen

Projekt formieren konnte, womit sie das uneingelöste Gegenstück zur kulturkämp-

ferischen Reproduktion des neoliberalen Akkumulationsregimes verblieb.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literatur- und Quellenverzeichnis

Açıkel, Fethi (1996): Kutsal Mazlumluğun Psikopatolojisi [Psychopathologie des

Heiligen Unterdrücktseins]. In: Toplum ve Bilim, Bd. 20, Nr. 70, 153-198.

Adas, Emin Baki (2003): Profit and the Prophet: Culture and Politics of Islamic

Entrepreneurs in Turkey. Unveröffentlichte Dissertation an der University of

Illinois at Urbana-Champaign.

Adolphs, Stephan; Karakayali, Serhat (2007): Die Aktivierung der Subalternen. Ge-

genhegemonie und passive Revolution. In: Buckel & Fischer-Lescano 2007, 121-

140, https://doi.org/10.5771/9783845201849-121.

Ahmad, Feroz (1993): The Making of Modern Turkey. London.

Akbulut, Bengi; Adaman, Fikret (2013): The Unbearable Appeal of Modernization:

The Fetish of Growth. In: Perspectives, Nr. 5, 14-17.

Akça, İsmet (2014): Hegemonic Projects in Post-1980 Turkey and the Changing

Forms of Authoritarianism. In: Akça, İsmet; Bekmen, Ahmet; Özden, Barış

Alp (Hg.): Turkey Reframed. Constituting Neoliberal Hegemony. London, 13-

46, https://doi.org/10.2307/j.ctt183p72x.4.

Akçay, Ümit (2012): 2011 Krizinin Gölgesinde Yeni Sanayi Politikaları Üzerine Bir

Not [Eine Anmerkung zur neuen Industriepolitik im Schatten der Krise]. In:

Praksis, Nr. 27, 145-166.

Akçay, Ümit (2018): Neoliberal Populism in Turkey and Its Crisis. Institute for In-

ternational Political Economy Berlin. Working Paper Nr. 100.

Akdoğan, Yalçın (2004): AK Parti ve Muhafazakâr Demokrasi [AK Partei und Kon-

servative Demokratie]. Istanbul.

Akkaya, Yüksel (2002): Türkiye’de İşçi Sınıfı ve Sendikacılık – I [Arbeiterklasse und

Gewerkschaftsbewegung in der Türkei – I]. In: Praksis, Nr. 5, 131-176.

Akpınar, Nazlı; Araman, Sinan (2011): Din ve Kapitalizm Sarmalında Milli Görüş

Hareketi [Die Milli Görüş Bewegung in der Spirale von Kapitalismus und Reli-

gion]. In: Praksis, Nr. 26, 77-99.

Akşit, Bahattin; Şentürk, Recep; Küçükural, Önder; Cengiz, Kurtuluş (2012): Türki-

ye’de Dindarlık. Sosyal Gerilimler Ekseninde İnanç ve YaşamBiçimleri [Religio-

sität in der Türkei. Glaubens- und Lebensweisen im sozialen Spannungsfeld].

Istanbul.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845201849-121.
https://doi.org/10.2307/j.ctt183p72x.4.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.5771/9783845201849-121.
https://doi.org/10.2307/j.ctt183p72x.4.


298 Hegemonie und Kulturkampf

Aladağ, Aras (2013): Hegemonya YenidenKurulurken Sol Liberalizm ve Taraf [Links-

Liberalismus und die Taraf in der Rekonstitution von Hegemonie]. Istanbul.

Alpkaya, Faruk (2001): Bir 20. Yüzyıl Akımı: »Sol Kemalizm« [Eine Strömung des

20. Jahrhunderts: Links-Kemalismus]. In: Bora & Gültekingil 2001, 477-500.

Anderson, Benedict (1993): Die Erfindung der Nation: Zur Karriere eines folgenrei-

chen Konzepts. Frankfurt a.M..

Anderson, Perry (1979): Antonio Gramsci. Eine kritische Würdigung. Berlin.

Arslan, Emre (2014): Siyasal İslam ve Sınıflar: Utku Balaban’ın Faburjuvazi Kavramı

Hakkında [Politischer Islam und Klassen: Über den Begriff Faubourgeoisie bei

Utku Balaban]. In: Praksis, Nr. 35-36, 203-207.

Atasoy, Yıldız (2005): Turkey, Islamists and Democracy: Transition and Globaliza-

tion in a Muslim State. London/New York.

Atasoy, Yıldız (2009): Islam’s Marriage with Neoliberalism: State Transformation in

Turkey. London/New York, https://doi.org/10.1057/9780230246669.

Atay, Tayfun (2017): Parti, Cemaat, Tarikat. 2000’ler Türkiye’sinde Dinbaz Politik

Seyir Defteri [Partei, Gemeinschaft, Orden. Kursbuch religionistischer Politik

in der Türkei der 2000er Jahre]. Istanbul.

Atılgan, Gökhan (2015a): Tarımsal Kapitalizmin Sancağı Altında [Unter der Flagge

des agrarischen Kapitalismus]. In: Atılgan & Saraçoğlu & Uslu 2015, 387-514.

Atılgan, Gökhan (2015b): Sanayi Kapitalizmin Sancağı Altında [Unter der Flagge des

industriellen Kapitalismus]. In: Atılgan & Saraçoğlu & Uslu 2015, 515-656.

Atılgan, Gökhan; Saraçoğlu, Cenk; Uslu, Ateş (Hg.) (2015): Osmanlı’dan Günümüze

Türkiye’de Siyasal Hayat [Das politische Leben in der Türkei vom Osmanischen

Reich bis in die Gegenwart]. Istanbul.

Aydın, Mustafa (2005): Süleymancılık [Süleymanismus]. In: Bora & Gültekingil

2005, 308-322.

Aydın, Oya (2012): Hukuk Devleti Nerede Biter, Polis Devleti Nerede Başlar? [Wo

hört der Rechtsstaat auf, wo beginnt der Polizeistaat?]. In: Birikim, Nr. 273,

24-29.

Aydın, Zülküf (2005): The Political Economy in Turkey. London.

Aydın, Zülküf (2010): Neo-Liberal Transformation of Turkish Agriculture. In: Jour-

nal of Agrarian Change, Bd. 10, Nr. 2, 149-187, https://doi.org/10.1111/j.1471-

0366.2009.00241.x.

Aydınkaya, Fırat (2015): Bir başka açıdan Kürtlerin Ermeni Soykırımı’ndaki rolü

[Die Rolle der Kurden im Genozid an den Armeniern aus einem anderen

Blickwinkel]. In: AGOS, 27.04.2015, www.agos.com.tr/tr/yazi/11405/bir-baska-

acidan-kurtlerin-ermeni-soykirimindaki-rolu (Abruf am 12.10.2018).

Ayengin, Tevhit (2005): Çalışmanın Dinî Temelleri: Kalvinizm ve İslâm Örneği [Die

religiösen Fundamente des Arbeitens: Das Beispiel Calvinismus und Islam]. In:

İslâmi Araştırmalar, Bd. 18, Nr. 4, 463-472.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1057/9780230246669.
https://doi.org/10.1111/j.1471-0366.2009.00241.x.
https://doi.org/10.1111/j.1471-0366.2009.00241.x.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1057/9780230246669.
https://doi.org/10.1111/j.1471-0366.2009.00241.x.
https://doi.org/10.1111/j.1471-0366.2009.00241.x.


Literatur- und Quellenverzeichnis 299

Aytekin, E. Attila (2015a): Başlangıç Nağmesi [Auftakt]. In: Atılgan & Saraçoğlu &

Uslu 2015, 11-38.

Aytekin, E. Attila (2015b): Kapitalistleşme ve Merkezileşme Kavşağında [Am Kreu-

zungspunkt kapitalistischer Entwicklung und Zentralisierung]. In: Atılgan &

Saraçoğlu & Uslu 2015, 39-87.

Aytekin, E. Attila; Uslu, Ateş (2015): Burjuva Devriminin ve Savaşın Belirsiz Sınırl-

arında [An den diffusen Grenzen der bürgerlichen Revolution und des Kriegs].

In: Atılgan & Saraçoğlu & Uslu 2015, 89-193.

Babacan, Errol (2012): Akkumulation und Krise. Eine kritische Betrachtung des

Wirtschaftswachstums in der Türkei. Arbeitspapiere der Forschungsgruppe

Europäische Integration an der Universität Marburg Nr. 32.

Babacan, Errol (2013): Der Juni-Aufstand in der Türkei. In: PROKLA, Nr. 173, 631-

650, https://doi.org/10.32387/prokla.v43i173.253.

Babacan, Errol (2014a): Die finanzialisierte Akkumulationsstrategie der Türkei und

ihre Risiken. In: Nölke, Andreas; May, Christian; Claar, Simone (Hg.): Die gro-

ßen Schwellenländer – Ursachen und Folgen ihres Aufstiegs in der Weltwirt-

schaft. Wiesbaden, https://doi.org/10.1007/978-3-658-02537-3_13.

Babacan, Errol (2014b): Eine Packung Nudeln, ein Bekenntnis und einige Ver-

prellte – Formeln zur Präsidentschaftswahl in der Türkei. In: Infobrief Tür-

kei, 26.07.2014, http://infobrief-tuerkei.blogspot.com/2014/07/eine-packung-

nudeln-ein-bekenntnis-und.html (Abruf am 30.10.2018).

Babacan, Errol (2016): Unauflösbare Widersprüche: Die Kurdische Bewegung und

die AKP. In: Wissenschaft und Frieden, Dossier 82, 6-9.

Babacan, Errol; Gehring, Axel (2013): Hegemonie in Zeit und Raum. Zur Dekon-

struktion des Zentrum/Peripherie-Gegensatzes in der Hegemonietheorie am

Beispiel Türkei. In: Peripherie, Nr. 130/131, 178-200.

Bahçe, Serdal; Köse, Ahmet Haşim (2017): Social Classes and the Neo-Liberal

Poverty Regime in Turkey, 2002-2011. In: Journal of Contemporary Asia, Bd.

47, Nr. 4, 575-595, https://doi.org/10.1080/00472336.2017.1325919.

Bakırezer, Güven; Demirer, Yücel (2009): AK Parti’nin Sosyal Siyaseti [Die Sozial-

politik der AKP]. In: Uzgel & Duru 2009, 153-178.

Balaban, Osman (2011): İnşaat sektörü neyin lokomotifi? [Was treibt der Bausektor

voran?]. In: Birikim, Nr. 270, 19-26.

Balaban, Utku (2013): Faburjuvazi ve İktidar: Yakın Türkiye Tarihinde Sınıf ve Si-

yasal İslam [Fabourgeoisie und Herrschaft: Klasse und Politischer Islam in der

jüngeren Geschichte der Türkei]. In: Praksis, Nr. 32, 11-63.

Balcı, Bayram (2005): Orta Asya’da İslâm Misyonerleri: Fethullah Gülen Okulları

[Missionare des Islam in Mittelasien: Die Fethullah Gülen Schulen]. Istanbul.

Balkan, Neşecan; Savran, Sungur (Hg.) (2002):The Ravages of Neoliberalism. Econ-

omy, Society, and Gender in Turkey. New York.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.32387/prokla.v43i173.253.
https://doi.org/10.1007/978-3-658-02537-3_13.
http://infobrief-tuerkei.blogspot.com/2014/07/eine-packung-nudeln-ein-bekenntnis-und.html
http://infobrief-tuerkei.blogspot.com/2014/07/eine-packung-nudeln-ein-bekenntnis-und.html
https://doi.org/10.1080/00472336.2017.1325919.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.32387/prokla.v43i173.253.
https://doi.org/10.1007/978-3-658-02537-3_13.
http://infobrief-tuerkei.blogspot.com/2014/07/eine-packung-nudeln-ein-bekenntnis-und.html
http://infobrief-tuerkei.blogspot.com/2014/07/eine-packung-nudeln-ein-bekenntnis-und.html
https://doi.org/10.1080/00472336.2017.1325919.


300 Hegemonie und Kulturkampf

Balkan, Neşecan; Balkan, Erol; Öncü, Ahmet (Hg.) (2015): The Neoliberal Landscape

and the Rise of Islamist Capital in Turkey. New York/Oxford.

Baran, Zeyno (2008): Turkey Divided. In: Journal of Democracy, Bd. 19, Nr. 1, 55-69,

https://doi.org/10.1353/jod.2008.0018.

Barnes, John Robert (1987): An Introduction to Religious Foundations in the Ot-

toman Empire. Leiden.

Bayat, Asef (2007): Islam and Democracy. What is the Real Question? In: ISIM,

Paper 8, Leiden, https://doi.org/10.5117/9789053569832.

Bayat, Asef (2013): Introduction. Post-Islamism at Large. In: Ders. (Hg.): Post-

Islamism: The Changing Faces of Political Islam. Oxford, 3-33, https://doi.

org/10.1093/acprof:oso/9780199766062.003.0001.

Becker, Joachim (2008): Der kapitalistische Staat in der Peripherie: polit-

ökonomische Perspektiven. In: Journal für Entwicklungspolitik, Bd. 24, Nr. 2,

10-32, https://doi.org/10.20446/JEP-2414-3197-24-2-10.

Bein, Amit (2006): The Ulema, Their Institutions, and Politics in the Late Ottoman

Empire. Unveröffentlichte Dissertation an der Princeton University, New Jer-

sey.

Belge, Murat (1983): Sivil Toplum ve Türkiye [Zivilgesellschaft und die Türkei].

In: Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi [Enzyklopädie der republikani-

schen Periode der Türkei], Bd. 7. Istanbul.

Belge, Murat (1998): Sivil Toplum Örgütleri [Organisationen der Zivilgesellschaft].

In: Ulaş, Taciser (Hg.): Merhaba Sivil Toplum [Hallo Zivilgesellschaft]. Istanbul,

23-37.

Berlinski, Claire (2017): Guilty Men. How Democracies Die. In: The American In-

terest, 24.04.2017, https://www.the-american-interest.com/2017/04/24/guilty-

men/(Abruf am 12.10.2018).

Boone, Catherine (1994): States and Ruling Classes in Postcolonial Africa: The

Enduring Contradictions of Power. In: Migdal, Joel Samuel; Kohli, Atul;

Shue, Vivienne (Hg.): State Power and Social Force. Domination and Trans-

formation in the Third World. Cambridge, 108-140, https://doi.org/10.1017/

CBO9781139174268.008.

Bora, Tanıl (1998): Türk Sağı’nın Üç Hâli: Milliyetçilik, Muhafazakârlık, İslâmcılık

[Drei Zustände der türkischen Rechten: Nationalismus, Konservatismus, Isla-

mismus]. Istanbul.

Bora, Tanıl; Gültekingil,Murat (Hg.) (2001): Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce: Cilt

2 Kemalizm [Politische Ideen in der modernen Türkei: Band 2 Kemalismus].

Istanbul.

Bora, Tanıl; Gültekingil, Murat (Hg.) (2005): Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce:

Cilt 6 İslâmcılık [Politische Ideen in der modernen Türkei: Band 6 Islamismus].

Istanbul.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1353/jod.2008.0018.
https://doi.org/10.5117/9789053569832.
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199766062.003.0001.
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199766062.003.0001.
https://doi.org/10.20446/JEP-2414-3197-24-2-10.
https://www.the-american-interest.com/2017/04/24/guilty-men/
https://www.the-american-interest.com/2017/04/24/guilty-men/
https://doi.org/10.1017/CBO9781139174268.008.
https://doi.org/10.1017/CBO9781139174268.008.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1353/jod.2008.0018.
https://doi.org/10.5117/9789053569832.
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199766062.003.0001.
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199766062.003.0001.
https://doi.org/10.20446/JEP-2414-3197-24-2-10.
https://www.the-american-interest.com/2017/04/24/guilty-men/
https://www.the-american-interest.com/2017/04/24/guilty-men/
https://doi.org/10.1017/CBO9781139174268.008.
https://doi.org/10.1017/CBO9781139174268.008.


Literatur- und Quellenverzeichnis 301

Boratav, Korkut (1987): Die türkische Wirtschaftspolitik (1908-1980). Frankfurt

a.M..

Boratav, Korkut (2003): Türkiye İktisat Tarihi 1908-2002 [Wirtschaftsgeschichte der

Türkei 1908-2002]. Ankara.

Boratav, Korkut (2005): 1980’li Yıllarda Türkiye’de Sosyal Sınıflar ve Bölüşüm [So-

ziale Klassen und Verteilung in der Türkei der 1980er Jahre]. Ankara.

Boratav, Korkut (2009): Bir Çevrimin Yükseliş Aşamasında Türkiye Ekonomisi [Die

Ökonomie der Türkei im Aufwärtstrend eines Zyklus]. In: Mütevellioğlu & Sön-

mez 2009, 1-75.

Boratav, Korkut (2017): Emperyalizm Türkiye’de. AKP’li Yıllar [Der Imperialismus

ist in der Türkei: Die AKP Jahre]. In: Monthly Review Türkiye, Bd. 1, Nr. 1, 19-34.

Bortz, Jürgen; Döring, Nicola (2006): Forschungsmethoden und Evaluation für

Human- und Sozialwissenschaftler. Heidelberg, https://doi.org/10.1007/978-3-

540-33306-7.

Bourdieu, Pierre (1977): Outline of a Theory of Practice. Cambridge, https://doi.

org/10.1017/CBO9780511812507.

Bourdieu, Pierre (1983): Ökonomisches Kapital, kulturelles Kapital, soziales Kapital.

In: Kreckel, Reinhard (Hg.): Soziale Ungleichheiten. Soziale Welt Sonderband

2. Göttingen, 183-198.

Bourdieu, Pierre (1985): The Social Space and the Genesis of Groups. In: Theory and

Society, Bd. 14, Nr. 6, 723-744, https://doi.org/10.1007/BF00174048.

Bourdieu, Pierre (1987): Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Ur-

teilskraft. Frankfurt a.M..

Bozarslan, Hamit (2003): The Kurdish Nationalism in Turkey: From the Tacit Con-

tract to Rebellion (1919-1925). In: Vali, Abbas (Hg.): Essays on the Origins of

Kurdish Nationalism. Costa Mesa, Mazda Pub, 163-190.

Bozarslan, Hamit (2008): Kurds and the Turkish State. In: Kasaba 2008, 333-356,

https://doi.org/10.1017/CHOL9780521620963.013.

Brand, Ulrich; Görg, Christoph (2000): Die Regulation des Marktes und die Trans-

formation der Naturverhältnisse. In: PROKLA, Nr. 118, 83-106, https://doi.

org/10.32387/prokla.v30i118.785.

Breidenstein, Georg; Hirschauer, Stefan; Kalthoff, Herbert; Nieswand, Boris (2018):

Ethnographie. Die Praxis der Feldforschung. Konstanz.

Buci-Glucksmann, Christine (1981): Gramsci und der Staat. Für eine materialisti-

sche Theorie der Philosophie. Köln.

Buckel, Sonja; Georgi, Fabian; Kannankulam, John; Wissel, Jens (2017): The Euro-

pean Border Regime in Crisis. Theory, Methods and Analyses in Critical Euro-

pean Studies. Study commissioned by the Rosa-Luxemburg-Stiftung, Berlin.

Buckel, Sonja; Fischer-Lescano, Andreas (Hg.) (2007): Hegemonie gepanzert mit

Zwang. Zivilgesellschaft und Politik im Staatsverständnis Antonio Gramscis.

Baden Baden.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1007/978-3-540-33306-7.
https://doi.org/10.1007/978-3-540-33306-7.
https://doi.org/10.1017/CBO9780511812507.
https://doi.org/10.1017/CBO9780511812507.
https://doi.org/10.1007/BF00174048.
https://doi.org/10.1017/CHOL9780521620963.013.
https://doi.org/10.32387/prokla.v30i118.785.
https://doi.org/10.32387/prokla.v30i118.785.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1007/978-3-540-33306-7.
https://doi.org/10.1007/978-3-540-33306-7.
https://doi.org/10.1017/CBO9780511812507.
https://doi.org/10.1017/CBO9780511812507.
https://doi.org/10.1007/BF00174048.
https://doi.org/10.1017/CHOL9780521620963.013.
https://doi.org/10.32387/prokla.v30i118.785.
https://doi.org/10.32387/prokla.v30i118.785.


302 Hegemonie und Kulturkampf

Buğra, Ayşe (1994): State and Business in Modern Turkey: A Comparative Study.

State University of New York Press.

Buğra, Ayşe (1998): Class, Culture, and State: An Analysis of Interest Representation

by Two Turkish Business AssociationIn: International Journal of Middle East

Studies, Bd. 30, Nr. 4, 521-539, https://doi.org/10.1017/S0020743800052545.

Buğra, Ayşe; Candaş, Ayşen (2011): Change and Continuity under an Eclectic Social

Security Regime: The Case of Turkey. In: Middle Eastern Studies, Bd. 47, Nr. 3,

515-528, https://doi.org/10.1080/00263206.2011.565145.

Burawoy, Michael (1998): The Extended Case Method. In: Sociological Theory, Bd.

16, Nr. 1, 4-33, https://doi.org/10.1111/0735-2751.00040.

Çağlar, Gazi (2000): Staat und Zivilgesellschaft in der Türkei und im Osmanischen

Reich. Frankfurt a.M..

Çağlar, Gazi (2003): Die Türkei zwischen Orient und Okzident. Eine politische Ana-

lyse ihrer Geschichte und Gegenwart. Münster.

Çakır, Ruşen; Bozan, İrfan (2005): Sivil, Şeffaf ve Demokratik bir Diyanet İşleri

Başkanlığı Mümkün mü? [Ist eine zivile, transparente und demokratische Di-

yanet möglich?]. TESEV Yayınları, Istanbul.

Çakır, Ruşen; Bozan, İrfan; Talu, Balkan (2004): İmam Hatip Liseleri: Efsaneler ve

Gerçekler (Imam Hatip Lyzeen: Legenden und Tatsachen]. TESEV Yayınları,

Istanbul.

Calhoun, Craig; Juergensmeyer, Mark; VanAntwerpen, Jonathan (2011): Introduc-

tion. In: Dies. (Hg.): Rethinking Secularism. NewYork, 3-30.

Candeias,Mario (2004): Neoliberalismus,Hochtechnologie,Hegemonie. Grundris-

se einer transnationalen kapitalistischen Produktions- und Lebensweise. Eine

Kritik. Hamburg.

Candeias, Mario (2007): Gramscianische Konstellationen. Hegemonie und die

Durchsetzung neuer Produktions- und Lebensweisen. In: Merkens & Diaz

2007, 15-32.

Candeias, Mario (2008): Von der Dialektik des Neoliberalismus zu den Widersprü-

chen der Bewegungen. In: Butterwegge, Christoph; Lösch, Bettina; Ptak, Ralf

(Hg.): Neoliberalismus. Wiesbaden, 301-317, https://doi.org/10.1007/978-3-531-

90899-1_17.

Çarkoğlu, Ali; Toprak, Binnaz (2000): Türkiye’de Din, Toplum ve Siyaset [Religion,

Gesellschaft und Politik in der Türkei]. TESEV Yayınları, Istanbul.

Çavdar, Gamze (2006): Islamist New Thinking: A Model for Political Learning? In:

Political Science Quarterly, Bd. 21, Nr. 3, 477-497, https://doi.org/10.1002/j.1538-

165X.2006.tb00579.x.

Cavuldak, Ahmet (2013): Die Legitimität der hinkenden Trennung von Staat und

Kirche in der Bundesrepublik Deutschland. In: Pickel, Gert; Hidalgo, Oliver

(Hg.): Religion und Politik im vereinigten Deutschland. Was bleibt von der

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1017/S0020743800052545.
https://doi.org/10.1080/00263206.2011.565145.
https://doi.org/10.1111/0735-2751.00040.
https://doi.org/10.1007/978-3-531-90899-1_17.
https://doi.org/10.1007/978-3-531-90899-1_17.
https://doi.org/10.1002/j.1538-165X.2006.tb00579.x.
https://doi.org/10.1002/j.1538-165X.2006.tb00579.x.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1017/S0020743800052545.
https://doi.org/10.1080/00263206.2011.565145.
https://doi.org/10.1111/0735-2751.00040.
https://doi.org/10.1007/978-3-531-90899-1_17.
https://doi.org/10.1007/978-3-531-90899-1_17.
https://doi.org/10.1002/j.1538-165X.2006.tb00579.x.
https://doi.org/10.1002/j.1538-165X.2006.tb00579.x.


Literatur- und Quellenverzeichnis 303

Rückkehr des Religiösen? Wiesbaden, 307-335, https://doi.org/10.1007/978-3-

531-94181-3_13.

CBRT (2017): Financial Accounts Report. 2017 – III. Central Bank of Turkey.

Çelik, Aziz (2015): Turkey’s New Labour Regime under the Justice and Development

Party in the First Decade of the Twenty-First Century: Authoritarian Flexibiliza-

tion. In: Middle Eastern Studies, Bd. 51, Nr. 4, 618-635, https://doi.org/10.1080/

00263206.2014.987665.

Cengiz, Kurtuluş (2013): »Yav İşte Fabrikalaşak«. Anadolu Sermayesinin Oluşumu:

Kayseri-Hacılar Örneği [»Ey, lass uns eine Fabrik gründen«. Die Entstehung

des anatolischen Kapitals: Das Kayseri-Hacılar Beispiel]. Istanbul.

Ciddi, Sinan (2011): Turkey’s September 12, 2010, Referendum. In: Middle East Re-

view of International Affairs (Online), Bd. 15, Nr. 4.

Cinar, Menderes (2006): Turkey’s Transformation Under the AKP Rule. In: The

Muslim World, Bd. 96, Nr. 3, 469-486, https://doi.org/10.1111/j.1478-1913.2006.

00138.x.

Cizre, Ümit (Hg.) (2008): Secular and Islamic Politics in Turkey: The Making of the

Justice and Development Party. Oxon, https://doi.org/10.4324/9780203937334.

Cizre, Ümit (2017): Fear and Loathing in Turkey: The Backstory to Erdoğan’s Ref-

erendum. In:MERIP, 26.04.2017, https://merip.org/2017/04/fear-and-loathing-

in-turkey/(Abruf am 12.10.2018).

Çoban, Funda (2015): İslamcılığın Fikri Taşıyıcısı Olarak Türkiye Siyasi Hayatında

Necip Fazıl [Necip Fazıl als intellektueller Träger des Islamismus im politischen

Leben der Türkei]. In: Mülkiye Dergisi, Bd. 39, Nr. 3, 59-87.

Copeaux, Etienne (2000): Tarih ders kitaplarında (1931-1993) Türk tarih tezin-

den Türk-İslam sentezine [Von der türkischen Geschichtsthese zur Türkisch-

Islamischen-Synthese in Schulbüchern für Geschichte (1931-1933)]. Türk Tarih

Vakfı Yayınları, Istanbul.

Çoşar, Simten; Yücesan-Özdemir, Gamze (Hg.) (2012): Silent Violence. Neoliberal-

ism, Islamist Politics, and the AKP Years in Turkey. Ottawa.

De Leon, Cedric; Desai, Manali; Tuğal, Cihan (2009): Political Articulation: Par-

ties and the Constitution of Cleavages in the United States, India, and Turkey.

In: SociologicalTheory, Bd. 27, Nr. 3, 193-219, https://doi.org/10.1111/j.1467-9558.

2009.01345.x.

Değirmen, Ufuk (2013): Neoliberalizm-İslamcılık Hegemonyası ve Kürdi Belediye-

ler [Hegemonie des Neoliberalismus-Islamismus und Kurdische Kommunen].

In: Sol Bakış, Nr. 13, 30.03.2013, Beilage der Tageszeitung Sol.

Demirović, Alex (1992): Regulation und Hegemonie. Intellektuelle, Wissensprakti-

ken und Akkumulation. In: Demirović, Alex; Krebs,Hans-Peter; Sablowski,Tho-

mas (Hg.): Hegemonie und Staat. Kapitalistische Regulation als Projekt und

Prozess. Münster, 128-157.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1007/978-3-531-94181-3_13.
https://doi.org/10.1007/978-3-531-94181-3_13.
https://doi.org/10.1080/00263206.2014.987665.
https://doi.org/10.1080/00263206.2014.987665.
https://doi.org/10.1111/j.1478-1913.2006.00138.x.
https://doi.org/10.1111/j.1478-1913.2006.00138.x.
https://doi.org/10.4324/9780203937334.
https://merip.org/2017/04/fear-and-loathing-in-turkey/
https://merip.org/2017/04/fear-and-loathing-in-turkey/
https://doi.org/10.1111/j.1467-9558.2009.01345.x.
https://doi.org/10.1111/j.1467-9558.2009.01345.x.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1007/978-3-531-94181-3_13.
https://doi.org/10.1007/978-3-531-94181-3_13.
https://doi.org/10.1080/00263206.2014.987665.
https://doi.org/10.1080/00263206.2014.987665.
https://doi.org/10.1111/j.1478-1913.2006.00138.x.
https://doi.org/10.1111/j.1478-1913.2006.00138.x.
https://doi.org/10.4324/9780203937334.
https://merip.org/2017/04/fear-and-loathing-in-turkey/
https://merip.org/2017/04/fear-and-loathing-in-turkey/
https://doi.org/10.1111/j.1467-9558.2009.01345.x.
https://doi.org/10.1111/j.1467-9558.2009.01345.x.


304 Hegemonie und Kulturkampf

Demirović, Alex (2001): Hegemoniale Projekte und die Rolle der Intellektuellen. In:

Das Argument, Heft 239, 59-65.

Demirović, Alex (2006a): Neoliberalismus und Hegemonie. In: Filipič, Ursula (Hg.):

Neoliberalismus und Globalisierung. Wien, 17-33, https://doi.org/10.1007/978-

3-531-90899-1_2.

Demirović, Alex (2006b): Volkes Herrschaft? Demokratie und kapitalistischer Staat

bei Nicos Poulantzas. In: Bretthauer, Lars; Gallas, Alexander; Kannankulam,

John; Stützle, Ingo (Hg.): Poulantzas lesen. Zur Aktualität marxistischer Staats-

theorie. Hamburg.

Demirović, Alex (2007a): Nicos Poulantzas. Aktualität und Probleme materialisti-

scher Staatstheorie. Münster.

Demirović, Alex (2007b): Politische Gesellschaft – zivile Gesellschaft. Zur Theorie

des integralen Staates bei Antonio Gramsci. In: Buckel & Fischer-Lescano 2007,

21-41, https://doi.org/10.5771/9783845201849-19.

Demirpolat, Anzavur (2002): The Rise of Islamic Economic Ethic, Rationality and

Capitalism in Modern Turkey: the Case of Konya. Unveröffentlichte Dissertati-

on an der Middle East Technical University, Ankara.

Dinler, Demet (2003): Türkiye’de Güçlü Devlet Geleneği Tezinin Eleştirisi [Kritik

der These vom Starken Staat in der Türkei]. In: Praksis, Nr. 9, 17-54.

Doğan, Ali Ekber (2004): Sosyal Demokrat Vaatlerden Neoliberal Rövanşçılığa:

1990’lar Ankara’sında Belediyecilik [Vom sozialdemokratischen Versprechen

zum neoliberalen Revanchismus: Kommunalpolitik im Ankara der 1990er]. In:

Praksis, Nr. 12, 103-128.

Doğan, Ali Ekber (2007): Eğreti Kamusallık. Kayseri Örneğinde İslâmcı Belediye-

cilik [Oberflächliche Kommunalität. Islamische Kommunalpolitik am Beispiel

von Kayseri]. Istanbul.

Doğan, Ali Ekber (2009a): İslamcı Sermayenin Gelişme Dinamikleri ve 28 Şubat

Süreci [Die Entwicklungsdynamiken des islamischen Kapitals und der Prozess

des 28. Februars]. In: Uzgel & Duru 2009, 283-306.

Doğan, Ali Ekber (2009b): 29 Mart 2009 Seçimleri ve AKP: Türkiye’nin Siyasal

Coğrafyası Açısından bir Değerlendirme [Die Wahlen vom 29. März 2009 und

die AKP: Eine Bewertung hinsichtlich der politischen Landschaft der Türkei].

In: Praksis, Nr. 21, 113-134.

Doğan, Ali Ekber (2011): »1994’ten Bugüne Neoliberal İslamcı Belediyecilikte Süre-

klilik ve Değişimler« [Kontinuiäten und Veränderungen in der neoliberal-isla-

mischen Kommunalpolitik von 1994 bis heute]. In: Praksis, Nr. 26, 55-75.

Doğan, Sevinç (2016): Mahalledeki AKP. Parti İşleyişi, TabanMobilizasyonu ve Siya-

sal Yabancılaşma [Die AKP imBezirk. Funktionsweise der Partei,Mobilisierung

der Basis und Politische Entfremdung]. Istanbul.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1007/978-3-531-90899-1_2.
https://doi.org/10.1007/978-3-531-90899-1_2.
https://doi.org/10.5771/9783845201849-19.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1007/978-3-531-90899-1_2.
https://doi.org/10.1007/978-3-531-90899-1_2.
https://doi.org/10.5771/9783845201849-19.


Literatur- und Quellenverzeichnis 305

Dörre, Klaus (2009): Die neue Landnahme. Dynamiken und Grenzen des Finanz-

marktkapitalismus. In: Dörre, Klaus; Lessenich, Stephan; Rosa, Hartmut (Hg.):

Soziologie – Kapitalismus – Kritik. Eine Debatte. Frankfurt a.M., 21-86.

Dufner, Ulrike (1998): Militär kontra Islamismus. In:Wissenschaft und Frieden, Bd.

16, Nr. 4.

Durak, Yasin (2011): Emeğin Tevekkülü. Konya’da İşçi-İşveren İlişkileri ve Dindarlık

[Die Schicksalsergebenheit der Arbeitskraft. Arbeitnehmer-Arbeitgeber Bezie-

hungen und Religiosität in Konya]. Istanbul.

Duru, Bülent (2009): Modern Muhafazakârlık ve Liberal Politikalar Arasında Doğal

Varlıklar: AKP’nin Çevre Politikalarına bir Bakış [Natürliche Ressourcen zwi-

schen modernem Konservatismus und liberaler Politik: Ein Blick auf die Um-

weltpolitik der AKP]. In: Uzgel & Duru 2009, 783-802.

Duzgun, Eren (2012): Review: Islam’s Marriage with Neoliberalism: State Transfor-

mation in Turkey, Yıldız Atasoy. In: HistoricalMaterialism,Bd. 4,Nr. 3, 181-200,

https://doi.org/10.1163/1569206X-12341262.

Eder, Mine (2010): Retreating State? Political Economy of Welfare Regime Change

in Turkey. In: Middle East Law and Governance, Bd. 2, Nr. 2, 152-184, https://

doi.org/10.1163/187633710X500739.

Eğilmez, D. Burcu (2010): İzmir’de Kentsel Dönüşüm ve Dönüştürülemeyen Zorun-

lu Yoksulluk Halleri [Städtische Transformation und gleichbleibende Armuts-

zustände in Izmir]. In: Yıldırım & Haspolat 2010, 601-638.

Elfferding, Wieland (1983): Klassenpartei und Hegemonie: zur impliziten Partei-

entheorie des Marxismus. In: Das Argument, Sonderband 91: Marxismus und

Theorie der Parteien, 7-35.

Ercan, Fuat (2002): The Contradictory Continuity of the Turkish Capital Accumu-

lation Process: A Critical Perspective on the Internationalization Process of the

Turkish Economy. In: Balkan & Savran 2002, 21-37.

Ercan, Fuat; Oğuz, Şebnem (2015): FormGezi Resistance to SomaMassacre: Capital

Accumulation and Class Struggle in Turkey. In: Socialist Register, Bd. 51, 114-

135.

Ercan, Fuat; Tuna, Ş. Gürçağ (2006): İç Burjuvazinin Gelişimi: 1960’lardan Günü-

müze Bakış [Entwicklung der inneren Bourgeoisie: Eine Sichtung von 1960 bis

heute]. In: Ülman, Burak; Akça, İsmet (Hg.): İktisat, Siyaset, Devlet Üzerine Ya-

zılar: Prof. Dr. Kemali Saybaşılı’ya Armağan [Schriften über Wirtschaft, Politik,

Staat: Widmung an Prof. Dr. Kemali Sayıbaşılı]. Istanbul, 141-173.

Erden, M. Suphi (2004): The exchange of Greek and Turkish populations

in the 1920s and its socio-economic impacts on life in Anatolia. In:

Crime, Law & Social Change, Bd. 41, Nr. 3, 261-282, https://doi.org/10.1023/

B:CRIS. 0000024437.30463.84.

Erdoğan, Necmi (2001a): »Kalpaksız Kuvvacılar«: Kemalist Sivil Toplum Kuru-

luşları [»Streiter ohne Filzmütze«: Kemalistische Zivilgesellschaftsorganisatio-

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1163/1569206X-12341262.
https://doi.org/10.1163/187633710X500739.
https://doi.org/10.1163/187633710X500739.
https://doi.org/10.1023/B:CRIS.
https://doi.org/10.1023/B:CRIS.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1163/1569206X-12341262.
https://doi.org/10.1163/187633710X500739.
https://doi.org/10.1163/187633710X500739.
https://doi.org/10.1023/B:CRIS.
https://doi.org/10.1023/B:CRIS.


306 Hegemonie und Kulturkampf

nen]. In: Türkiye’de Sivil Toplum ve Milliyetçilik [Zivilgesellschaft und Natio-

nalismus in der Türkei]. Istanbul, 235-263.

Erdoğan, Necmi (2001b): Neo-Kemalizm, Organik Bunalım ve Hegemonya [Neo-

Kemalismus, Organische Krise und Hegemonie]. In: Bora & Gültekingil 2001,

584-591.

Eres, Beran; Yüksel, Hakan (2018): AKP Döneminde Türkiye’de Değişen Medya

Sermayesi [Wechsel von Medieneigentum in der AKP-Periode]. In: Hâlâ Ga-

zeteciyiz, 10.05.2018, https://halagazeteciyiz.net/2018/05/10/akp-doneminde-

turkiyede-degisen-medya-sermayesi/(Abruf am 12.10.2018).

Ertekin, Orhan Gazi (2011): Yargı Meselesi Hallolundu [Die Justizfrage ist erledigt].

Ankara.

Ertuğrul, İlker N. 2009: AKP ve Özelleştirme [AKP und Privatisierung]. In: Uzgel &

Duru 2009, 522-555.

Esen, Berk; Gumuscu, Sebnem (2016): Rising Competitive Authoritarianism in

Turkey. In: Third World Quarterly, Bd. 37, Nr. 9, 1581-1606, https://doi.org/10.

1080/01436597.2015.1135732.

Esen, Berk; Gumuscu, Sebnem (2017): Turkey: How the Coup Failed. In: Journal of

Democracy, Bd. 28, Nr. 1, 59-73, https://doi.org/10.1353/jod.2017.0006.

ESI (2005): Islamische Calvinisten. Umbruch und Konservatismus in Zentralana-

tolien. Berlin/Istanbul. In: https://www.esiweb.org/index.php?lang=en&id=156

&document_ID=71 vom 19.09.2005 (Abruf am 10.12.2018).

Evans, Peter B.; Rueschemeyer, Dietrich (1985): The State and Economic Transfor-

mation. Toward an Analysis of the Conditions Underlying Effective Interven-

tion. In: Evans & Rueschemeyer & Skocpol 1985, 44-77, https://doi.org/10.1017/

CBO9780511628283.004.

Evans, Peter B.; Rueschemeyer, Dietrich; Skocpol, Theda (Hg.) (1985): Bringing the

State Back In. Cambridge.

Fisahn, Andreas (2016): Die Saat des Kadmos. Staat, Demokratie und Kapitalismus.

Münster.

Gerlach, Christian (2002): Nationsbildung im Krieg: Wirtschaftliche Faktoren bei

der Vernichtung der Armenier und beim Mord an den ungarischen Juden. In:

Kieser, Hans-Lukas; Schaller, Dominik J. (Hg.): Der Völkermord an den Arme-

niern und die Shoah. Zürich, 347-422.

Göçek, Fatma Müge (1993): Ethnic Segmentation, Western Education, and Political

Outcomes: Nineteenth-Century Ottoman Society. In: Poetics Today, Bd. 14, Nr.

3, 507-538, https://doi.org/10.2307/1773283.

Göker, Emrah (2013): Emme-basma tulumba olarak cami [Die Moschee als Saug-

und Druckpumpe]. In: Express, Nr. 135, 10-11.

Göktaş, Kemal (2012): Yeni Yargı: Kurumsallaşma ve Pratik [Die neue Justiz: Insti-

tutionalisierung und Praxis]. In: Birikim, Nr. 275, 18-22.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://halagazeteciyiz.net/2018/05/10/akp-doneminde-turkiyede-degisen-medya-sermayesi/
https://halagazeteciyiz.net/2018/05/10/akp-doneminde-turkiyede-degisen-medya-sermayesi/
https://doi.org/10.1080/01436597.2015.1135732.
https://doi.org/10.1080/01436597.2015.1135732.
https://doi.org/10.1353/jod.2017.0006.
https://www.esiweb.org/index.php?lang=en&id=156&document_ID=71
https://www.esiweb.org/index.php?lang=en&id=156&document_ID=71
https://doi.org/10.1017/CBO9780511628283.004.
https://doi.org/10.1017/CBO9780511628283.004.
https://doi.org/10.2307/1773283.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://halagazeteciyiz.net/2018/05/10/akp-doneminde-turkiyede-degisen-medya-sermayesi/
https://halagazeteciyiz.net/2018/05/10/akp-doneminde-turkiyede-degisen-medya-sermayesi/
https://doi.org/10.1080/01436597.2015.1135732.
https://doi.org/10.1080/01436597.2015.1135732.
https://doi.org/10.1353/jod.2017.0006.
https://www.esiweb.org/index.php?lang=en&id=156&document_ID=71
https://www.esiweb.org/index.php?lang=en&id=156&document_ID=71
https://doi.org/10.1017/CBO9780511628283.004.
https://doi.org/10.1017/CBO9780511628283.004.
https://doi.org/10.2307/1773283.


Literatur- und Quellenverzeichnis 307

Göle, Nilüfer (1997): Secularism and Islamism in Turkey: The Making of Elites and

Counter-Elites. In: Middle East Journal, Bd. 51, Nr. 1, 46-58.

Göle, Nilüfer (2004): Die sichtbare Präsenz des Islam und die Grenzen der Öf-

fentlichkeit. In: Dies.; Ammann, Ludwig (Hg.): Islam in Sicht. Der Auftritt

von Muslimen im öffentlichen Raum. Bielefeld, 11-44, https://doi.org/10.14361/

9783839402375-001.

Göle, Nilüfer (2012): Post-Secular Turkey. In: New Perspectives Quarterly, Bd. 29,

Nr. 1, 7-11, https://doi.org/10.1111/j.1540-5842.2012.01290.x.

Gözaydın, İştar (2009): Diyanet. Türkiye Cumhuriyet’inde Dinin Tanzimi [Diyanet.

Die Regulierung der Religion in der Republik Türkei]. Istanbul.

Gramsci, Antonio (1986): Einige Gesichtspunkte der Frage des Südens. In: Zamis,

Guido (Hg.): Zu Politik, Geschichte und Kultur: ausgewählte Schriften. Frank-

furt a.M., 188-215.

Gramsci, Antonio (1991ff.): Gefängnishefte. Kritische Gesamtausgabe. Ham-

burg/Berlin.

Guha, Ranajit (1997): Dominance withoutHegemony.History and Power in Colonial

India. Cambridge/London.

Gülalp, Haldun (1997): Modernization Policies and Islamist Politics in Turkey. In:

Kasaba & Bozdoğan 1997, 52-63.

Gülalp, Haldun (1999): Political Islam in Turkey:The Rise and Fall of the Refah Party.

In: The Muslim World, Bd. 89, Nr. 1, 22-41, https://doi.org/10.1111/j.1478-1913.

1999.tb03667.x.

Gülalp, Haldun (2005): Enlightenment by Fiat: Secularization and Democracy in

Turkey. In: Middle Eastern Studies, Bd. 41, Nr. 3, 351-372, https://doi.org/10.

1080/00263200500105984.

Gülhan, Sinan T. (2011): Devlet müteahhitlerinden gayrimenkul geliştiricilerine.

Türkiye’de kentsel rant ve bir meta olarak konut üreticiliği. Konuta hücum [Von

staatlichen Bauträgern zu Immobilienentwicklern. Wohnungsbau als urbaner

Profit und Ware in der Türkei. Run auf die Immobilien]. In: Birikim, Nr. 270,

27-33.

Güney, Murat (2009): AKP ve Türkiye’de Yeni İktidar [Die AKP und die neue Herr-

schaft in der Türkei]. In: Ders. (Hg.): Türkiye’de İktidarı Yeniden Düşünmek

[Herrschaft in der Türkei Neu Denken]. Istanbul.

Güngen, Ali Rıza (2017): Financial Inclusion and Policy-Making: Strategy, Cam-

paigns and Microcredit a la Turca. In: New Political Economy, Online, https://

doi.org/10.1080/13563467.2017.1349091.

Güngen, Ali Rıza; Erten, Şafak (2005): Approaches of Şerif Mardin andMetin Heper

on State and Civil Society in Turkey. In: Journal of Historical Studies, 3/2005,

1-14.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402375-001.
https://doi.org/10.14361/9783839402375-001.
https://doi.org/10.1111/j.1540-5842.2012.01290.x.
https://doi.org/10.1111/j.1478-1913.1999.tb03667.x.
https://doi.org/10.1111/j.1478-1913.1999.tb03667.x.
https://doi.org/10.1080/00263200500105984.
https://doi.org/10.1080/00263200500105984.
https://doi.org/10.1080/13563467.2017.1349091.
https://doi.org/10.1080/13563467.2017.1349091.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.14361/9783839402375-001.
https://doi.org/10.14361/9783839402375-001.
https://doi.org/10.1111/j.1540-5842.2012.01290.x.
https://doi.org/10.1111/j.1478-1913.1999.tb03667.x.
https://doi.org/10.1111/j.1478-1913.1999.tb03667.x.
https://doi.org/10.1080/00263200500105984.
https://doi.org/10.1080/00263200500105984.
https://doi.org/10.1080/13563467.2017.1349091.
https://doi.org/10.1080/13563467.2017.1349091.


308 Hegemonie und Kulturkampf

Gürel, Burak (2014): Türkiye’de Kırda Sınıf Mücadelelerinin Tarihsel Gelişimi [Die

historische Entwicklung von Klassenkämpfen auf dem Land in der Türkei]. In:

Savran & Tanyılmaz & Tonak 2014, 303-385.

Güveloğlu, Nazım (2004): Demokrasinin Neoliberal Çağda Geçirdiği Dönüşümün

Siyasal Partiler Üzerindeki Etkileri [Auswirkungen der Transformation der De-

mokratie im neoliberalen Zeitalter auf die politischen Parteien]. In: Praksis, Nr.

12, 11-36.

Hale, William (2006): Christian Democracy and the JDP. Parallels and Contrasts.

In: Yavuz, M. Hakan (Hg.): The Emergence of a New Turkey: Democracy and

the AK Parti. Salt Lake City, 66-87.

Hale, William; Özbudun, Ergun (2010): Islamism, Democracy and Liberalism in

Turkey. The Case of the AKP. Oxon, https://doi.org/10.4324/9780203873359.

Hastings, Adrian (1997): The Construction of Nationhood. Ethnicity, Religion and

Nationalism. Cambridge.

Haug, Frigga (2007): Mit Gramsci die Geschlechterverhältnisse begreifen. In: Mer-

kens & Diaz 2007, 33-53.

Haug, Wolfgang Fritz (2004): Hegemonie. In: Haug, Wolfgang Fritz (Hg.):

Historisch-Kritisches Wörterbuch des Marxismus Band 6/I. Hamburg, 2-25.

Heper, Metin (1985): The State Tradition in Turkey. Walkington.

Heper, Metin (1987): The State and Public Bureaucracies: A Comparative Perspec-

tive. London.

Heper,Metin (1992):The Strong State as a Problem for the Consolidation of Democ-

racy: Turkey and Germany Compared. In: Comparative Political Studies, Bd. 25,

Nr. 2, 169-194, https://doi.org/10.1177/0010414092025002002.

Hill, Christopher (1961): Protestantism and the Rise of Capitalism. In: Fisher, Fred-

erick J. (Hg.): Essays in the Economic and social History of Tudor and Stuart

England. London, 15-39.

Hillebrandt, Frank (2009): Praxistheorie. In: Kneer, Georg; Schroer, Markus (Hg.):

Handbuch Soziologische Theorien. Wiesbaden, 369-394, https://doi.org/10.

1007/978-3-531-91600-2_18.

Hirsch, Joachim (2005): Materialistische Staatstheorie. Transformationsprozesse

des kapitalistischen Staatensystems. Hamburg.

Hobsbawm, Eric (1968): Industry and Empire. London.

Hoşgör, A. Evren (2008): AKP, State and Capital. A Class-theoretical Re-

Interpretation of the Conflict between the ›Centre‹ and the ›Periphery‹ in

Turkey. Unveröffentlichte Dissertation an der Lancaster University.

Hoşgör, Evren (2015): Islamic Capital. In: Balkan & Balkan & Öncü 2015, 142-165.

Hoşgör, Evren; Özel, Bülent (2010): Tracing ›Center-Periphery‹ Paradigm: Critical

Literature Review via Network Analysis. Präsentation an der Duke University

Political Networks Conference, Juli 2010.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.4324/9780203873359.
https://doi.org/10.1177/0010414092025002002.
https://doi.org/10.1007/978-3-531-91600-2_18.
https://doi.org/10.1007/978-3-531-91600-2_18.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.4324/9780203873359.
https://doi.org/10.1177/0010414092025002002.
https://doi.org/10.1007/978-3-531-91600-2_18.
https://doi.org/10.1007/978-3-531-91600-2_18.


Literatur- und Quellenverzeichnis 309

Huntington, Samuel (1993): The Clash of Civilizations? In: Foreign Affairs, Bd. 72,

Nr. 3, 22-49, https://doi.org/10.2307/20045621.

Iğsız, Aslı (2013): Brand Turkey and the Gezi Protests: Authoritarianism, Law,

and Neoliberalism. In: Jadaliyya, 12.07.2013, www.jadaliyya.com/Details/29078

(Abruf am 14.02.2017).

Inalcik, Halil (1969): Capital Formation in the Ottoman Empire. In: The Jour-

nal of Economic History, Bd. 29, Nr. 1, 97-140, https://doi.org/10.1017/

S0022050700097849.

Insel, Ahmet (2003): The AKP and Normalizing Democracy in Turkey. In: The South

Atlantic Quarterly, Bd. 102, Nr. 2/3, 293-308, https://doi.org/10.1215/00382876-

102-2-3-293.

İnsel, Ahmet (2014): Bir devir daha kapanırken [Während eine weitere Ära zu Ende

geht]. In: Birikim, Nr. 297, 8-10.

İnsel, Ahmet (2015): Putinizm pençesinde Türkiye [Die Türkei im Würgegriff des

Putinismus]. In: Cumhuriyet, 29.09.2015.

İnsel, Ahmet (2016a): Özgürlükçü Laiklik [Libertärer Laizismus]. In: Cumhuriyet,

03.05.2016.

İnsel, Ahmet (2016b): Otoriterizm ötesine gidiş [Über den Autoritarismus hinaus].

In: Cumhuriyet, 17.05.2016.

Isik, Damla (2014): Vakıf as Intent and Practice: Charity and Poor Relief in Turkey.

In: International Journal of Middle East Studies, Bd. 46, Nr. 3. 307-327, https://

doi.org/10.1017/S0020743814000129.

Jäger,Michael (2007): Die Partei, die ein Ziel hat. In: Merkens &Diaz 2007, 126-140.

Jessop, Bob (1982): The Capitalist State. Marxist Theories and Method. Oxford.

Jessop,Bob (1990): StateTheory. Putting the Capitalist State in its Place.Cambridge.

Kalaycıoğlu, Ersin (2015): Turkish Popular Presidential Elections: Deepening Legit-

imacy Issues and Looming Regime Change. In: South European Society and

Politics, Bd. 20, Nr. 2, 157-179, https://doi.org/10.1080/13608746.2015.1046264.

Kannankulam, John; Georgi, Fabian (2012): Die Europäische Integration als mate-

rielle Verdichtung von Kräfteverhältnissen. Hegemonieprojekte im Kampf um

das ›Staatsprojekt Europa‹. Arbeitspapier Nr. 30 der Forschungsgruppe Euro-

päische Integration an der Phillips-Universität Marburg. Marburg.

Karacimen, Elif (2015): Interlinkages between credit, debt and the labour market:

evidence from Turkey. In: Cambridge Journal of Economics, Bd. 39, Nr. 3, 751-

767, https://doi.org/10.1093/cje/beu016.

Karakas, Cemal (2007): Türkei: Islam und Laizismus zwischen Staats-, Politik- und

Gesellschaftsinteressen. HSFK-Report 1/2007. Frankfurt a.M..

Karaömerlioglu, M. Asim (1998): The village institutes experience in Turkey. In:

British Journal of Middle Eastern Studies, Bd. 25, Nr. 1, 47-73, https://doi.

org/10.1080/13530199808705654.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.2307/20045621.
https://doi.org/10.1017/S0022050700097849.
https://doi.org/10.1017/S0022050700097849.
https://doi.org/10.1215/00382876-102-2-3-293.
https://doi.org/10.1215/00382876-102-2-3-293.
https://doi.org/10.1017/S0020743814000129.
https://doi.org/10.1017/S0020743814000129.
https://doi.org/10.1080/13608746.2015.1046264.
https://doi.org/10.1093/cje/beu016.
https://doi.org/10.1080/13530199808705654.
https://doi.org/10.1080/13530199808705654.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.2307/20045621.
https://doi.org/10.1017/S0022050700097849.
https://doi.org/10.1017/S0022050700097849.
https://doi.org/10.1215/00382876-102-2-3-293.
https://doi.org/10.1215/00382876-102-2-3-293.
https://doi.org/10.1017/S0020743814000129.
https://doi.org/10.1017/S0020743814000129.
https://doi.org/10.1080/13608746.2015.1046264.
https://doi.org/10.1093/cje/beu016.
https://doi.org/10.1080/13530199808705654.
https://doi.org/10.1080/13530199808705654.


310 Hegemonie und Kulturkampf

Kasaba, Reşat (1988):TheOttoman Empire and theWorld Economy:TheNineteenth

Century. State University of New York Press.

Kasaba, Reşat (Hg.) (2008): The Cambridge History of Turkey. Volume 4: Turkey in

the Modern World. Cambridge.

Kasaba, Reşat; Bozdoğan, Sibel (Hg.) (1997): Rethinking Modernity and National

Identity in Turkey. Seattle/London.

Kazancıgil, Ali (1981): The Ottoman-Turkish State and Kemalism. In: Özbudun, Er-

gun; Kazancıgil, Ali (Hg.): Atatürk, Founder of a Modern State. London, 37-56.

Keyder, Çağlar (1987): State and Class in Turkey. A Study in Capitalist Development.

London/New York.

Keyder, Çağlar (1997): Whither the Project of Modernity? Turkey in the 1990s. In:

Kasaba & Bozdoğan 1997, 37-51.

Kieser, Hans-Lukas (2000): Der verpasste Friede. Mission, Ethnie und Staat in den

Ostprovinzen der Türkei 1839-1938. Zürich.

Kısakürek, Necip Fazıl (ohne Jahr): İdeoloçya Örgüsü [Ideologia Flechtwerk].

Koçak, Orhan (2001): 1920’lerden 1970’lere Kültür Politikaları [Kulturpolitiken von

den 1920ern bis in die 1970er]. In: Bora & Gültekingil 2001, 370-424.

Köse, Ahmet Haşim; Öncü Ahmet (1998): Dünya ve Türkiye ekonomisinde Anadolu

imalat sanayii: Zenginleşmenin mi yoksa yoksullaşmanın mı eşiğindeyiz? [Die

anatolische Herstellerindustrie in der globalen und türkischen Ökonomie: Be-

finden wir uns an der Schwelle zum Reichtum oder zur Armut?]. In: Toplum ve

Bilim, Nr. 77, 135-159.

Küçükömer, İdris (1994): Sivil Toplum Yazıları [Schriften zur Zivilgesellschaft]. Is-

tanbul.

Kuran, Timur (1995): Islamic Economics and the Islamic Subeconomy. In: Journal of

Economic Perspectives, Bd. 9, Nr. 4, 155-173, https://doi.org/10.1257/jep.9.4.155.

Kuran, Timur (2001): The Provision of Public Goods under Islamic Law: Origins,

Impacts, and Limitations of theWaqf System. In: Journal of the Law and Society

Association, Bd. 35, Nr. 4, 841-898, https://doi.org/10.2307/3185418.

Kuru, Ahmet (2009): Secularism and State Policies Toward Religion. Cambridge,

https://doi.org/10.1017/CBO9780511815096.

Kutlu, Denizcan (2015): Türkiye’de Sosyal Yardım Rejiminin Yapısal Boyutları, Disi-

plin Oluşumu ve Yardım Alan Yoksul Tipolojisi [Strukturelle Dimensionen des

Wohlfahrtsregimes in der Türkei, Disziplinierung und Typologie der hilfsemp-

fangenden Armen]. Einreichung auf dem 14. Kongress der Türkischen Vereini-

gung der Sozialwissenschaften.

Laclau, Ernesto; Mouffe, Chantal (1985): Hegemony and Socialist Strategy. Towards

a Radical Democratic Politics. London.

Lauggas, Ingo (2007): Empfindungsstrukturen und Alltagsverstand. Implikationen

der materialistischen Kulturbegriffe von Antonio Gramsci und Raymond Wil-

liams. In: Merkens & Diaz 2007, 85-97.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1257/jep.9.4.155.
https://doi.org/10.2307/3185418.
https://doi.org/10.1017/CBO9780511815096.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1257/jep.9.4.155.
https://doi.org/10.2307/3185418.
https://doi.org/10.1017/CBO9780511815096.


Literatur- und Quellenverzeichnis 311

Lewin, Kurt (1943): Forces Behind Food Habits and Methods of Change. In: Bulletin

of the National Research Council, Nr. 108, 35-65.

Lewis, Bernhard (1961): The Emergence of Modern Turkey. London.

Lord, Ceren (2018): The Story Behind the Rise of Turkey’s Ulema. In:

MERIP, 02.04.2018, https://merip.org/2018/02/the-story-behind-the-rise-of-

turkeys-ulema/(Abruf am 12.10.2018).

Mahmood, Saba (2005): Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist Sub-

ject. Princeton.

Mardin, Şerif (1980): The Transformation of an Economic Code. In: Özbudun, Er-

gun; Ulusan, Aydın (Hg.): The Political Economy of Income Distribution in

Turkey. New York, 23-53.

Mardin, Şerif (1991): Türkiye’de Din ve Siyaset. Makaleler 3 [Religion und Politik in

der Türkei. Schriften 3]. Istanbul.

Mardin, Şerif (2006a): Center-Periphery as a Concept for the Study of Social Trans-

formation. In: Ders. 2006, 298-315.

Mardin, Şerif (2006b): Religion in Modern Turkey. In: Ders. 2006, 225-242.

Mardin, Şerif (2006c): Cultural Change and the Intellectual: Necip Fazıl and the

Nakşibendi. In: Ders. 2006, 243-259.

Mardin, Şerif (Hg.) (2006): Religion, Society, and Modernity in Turkey. Syracuse.

Marx, Karl (1977): Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie. In: Marx Engels

Werke, Bd. 23. Berlin.

Marx, Karl; Engels, Friedrich (1981): Die deutsche Ideologie. In: Marx EngelsWerke,

Bd. 3. Berlin.

Mecham, R. Quinn (2004): From the ashes of virtue, a promise of light: the trans-

formation of political Islam in Turkey. In: Third World Quarterly, Bd. 25, Nr. 2,

339-358, https://doi.org/10.1080/0143659042000174842.

Merkens, Andreas; Diaz, Victor Rego (Hg.) (2007): Mit Gramsci arbeiten. Texte zur

politisch-praktischen Aneignung Gramscis. Hamburg.

Mertcan, Hakan (2012): Bitmeyen Kavga Laiklik. Türkiye’de Din-Devlet-Diyanet

[Der andauernde Kampf umdie Laizität. Religion-Staat-Diyanet in der Türkei].

Ankara.

Morton, Adam David (2011): The Limits of Sociological Marxism? In: Historical Ma-

terialism, Bd. 21, Nr. 1, 129-158, https://doi.org/10.1163/1569206X-12341284.

MÜSİAD (1994): İş Hayatında İslâm İnsanı (Homo Islamicus) [Der islamische

Mensch im Geschäftsleben (Homo Islamicus)]. Istanbul.

Mütevellioğlu, Nergis; Sönmez, Sinan (Hg.) (2009): Küreselleşme, Kriz ve Türki-

ye’de Neoliberal Dönüşüm [Globalisierung, Krise und neoliberale Transforma-

tion in der Türkei]. Istanbul.

Mutlu, Kayhan (1990): Toplumların Gelişmesinde Dini Değer Yargılarının Öne-

mi (İslâm ve Protestan Ahlâkının Karşılaştırılması) [Die Bedeutung religiöser

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://merip.org/2018/02/the-story-behind-the-rise-of-turkeys-ulema/
https://merip.org/2018/02/the-story-behind-the-rise-of-turkeys-ulema/
https://doi.org/10.1080/0143659042000174842.
https://doi.org/10.1163/1569206X-12341284.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://merip.org/2018/02/the-story-behind-the-rise-of-turkeys-ulema/
https://merip.org/2018/02/the-story-behind-the-rise-of-turkeys-ulema/
https://doi.org/10.1080/0143659042000174842.
https://doi.org/10.1163/1569206X-12341284.


312 Hegemonie und Kulturkampf

Werturteile bei der Entwicklung von Gesellschaften (Vergleich der islamischen

und protestantischen Ethik]. In: İslâmi Araştırmalar, Bd. 4, Nr. 2, 99-104.

Odman, Emine Aslı (2000): Informalisierung und Staat: die Türkei seit der neoli-

beralen Wende 1980. In: PROKLA, Bd. 30, Nr. 3, 449-468.

Odman, Aslı (2006): 1929 Büyük Buhran Sonrası Meksika’da Korporatist Populizm

ve Türkiye’de Solidarist Devletçilik Karşılaştırması: Küçükkuyu ile Yoğrulan

Tezler [Vergleich des korporatistischen Populismus in Mexiko mit dem solida-

ristischen Etatismus in der Türkei nach der Großen Depression: Mit Küçükku-

yu gereifte Thesen]. In: Yılmaz, Demet u.a. (Hg.): Türkiye’de Kapitalizmin Ge-

lişimi [Die Entwicklung des Kapitalismus in der Türkei]. Ankara.

Oğurlu, Anita; Öncü, Ahmet (2015): The Laic-Islamist Schism in the Turkish Dom-

inant Class and the Media. In: Balkan & Balkan & Öncü 2015, 272-285.

Öncü, Ahmet (2003): Dictatorship Plus Hegemony: A Gramscian Analysis of the

Turkish State. In: Science & Society, Bd. 67, Nr. 3, 303-328, https://doi.org/10.

1521/siso.67.3.303.21243.

Öniş, Ziya (2009): Conservative Globalism at the Crossroads: The Justice and

Development Party and the Thorny Path to Democratic Consolidation in

Turkey. In: Mediterranean Politics, Bd. 14, Nr. 1, 21-40, https://doi.org/10.1080/

13629390902747376.

Öniş, Ziya (2015): Monopolising the Centre. The AKP and the Uncertain Path of

Turkish Democracy. In: The International Spectator. Italian Journal of Inter-

national Affairs, Bd. 50, Nr. 2, 22-41, https://doi.org/10.1080/03932729.2015.

1015335.

Opratko, Benjamin (2012): Hegemonie. Politische Theorie nach Antonio Gramsci.

Münster.

Ozan, Ebru Deniz (2012): Gülme Sırası Bizde. 12 Eylül’e Giderken Sermaye Sınıfı,

Kriz ve Devlet [Jetzt sind wir mit dem Lachen an der Reihe. Kapitalistische

Klasse, Krise und Staat auf dem Weg zum 12. September]. Istanbul.

Ozan, Ebru Deniz (2015): İki Darbe Arasında Kriz Sarmalı [Krisenspirale zwischen

zwei Putschs]. In: Atılgan & Saraçoğlu & Uslu 2015, 657-746.

Özbudun, Ergun (2006): From Political Islam to Conservative Democracy: The Case

of the Justice and Development Party in Turkey. In: South European Society

and Politics, Bd. 11, Nr. 3, 543-557, https://doi.org/10.1080/13608740600856561.

Özbudun, Ergun (2014): AKP at the Crossroads: Erdogan’s Majoritarian Drift. In:

Southeast European Society and Politics, Bd. 19, Nr. 2, 155-167, https://doi.

org/10.1080/13608746.2014.920571.

Özçelik, Pınar Kaya (2015): İlk Birikim Sorunsalı Bağlamında ve Türk Ulus Devle-

tinin Kurulma Sürecinde Gayrimüslim Azınlıklar [Nicht-muslimische Minder-

heiten im Kontext der Frage der primitiven Akkumulation und des Prozesses

der Gründung des türkischen Nationalstaats]. In: Praksis, Nr. 39, 45-102.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1521/siso.67.3.303.21243.
https://doi.org/10.1521/siso.67.3.303.21243.
https://doi.org/10.1080/13629390902747376.
https://doi.org/10.1080/13629390902747376.
https://doi.org/10.1080/03932729.2015.1015335.
https://doi.org/10.1080/03932729.2015.1015335.
https://doi.org/10.1080/13608740600856561.
https://doi.org/10.1080/13608746.2014.920571.
https://doi.org/10.1080/13608746.2014.920571.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1521/siso.67.3.303.21243.
https://doi.org/10.1521/siso.67.3.303.21243.
https://doi.org/10.1080/13629390902747376.
https://doi.org/10.1080/13629390902747376.
https://doi.org/10.1080/03932729.2015.1015335.
https://doi.org/10.1080/03932729.2015.1015335.
https://doi.org/10.1080/13608740600856561.
https://doi.org/10.1080/13608746.2014.920571.
https://doi.org/10.1080/13608746.2014.920571.


Literatur- und Quellenverzeichnis 313

Özdalga, Elisabeth (2000): Worldly Asceticism in Islamic Casting: Fethullah Gülen’s

Inspired Piety and Activism. In: Critique: Critical Middle Eastern Studies, Bd.

9, Nr. 17, 83-104, https://doi.org/10.1080/10669920008720169.

Özdalga, Elisabeth (2006): The Hidden Arab: A Critical Reading of the Notion of

›Turkish Islam‹. In: Middle Eastern Studies, Bd. 42, Nr. 4, 551-570.

Özdemir, Ali Murat; Yücesan-Özdemir, Gamze (2006): Labour Law Reform in

Turkey in the 2000s: The Devil is Not Just in the Detail but Also in the Legal

Texts. In: Economic and Industrial Democracy, Bd. 27, Nr. 2, 311-331, https://

doi.org/10.1177/0143831X06060592.

Ozgur, Iren (2012): Islamic Schools in Modern Turkey. Faith, Politics, and Educa-

tion. Cambridge, https://doi.org/10.1017/CBO9781139176026.

Öztürk, Naciye (2018): Okul Öncesi Dini Eğitim: »Kur’an Kursları Okul Öncesi Dini

Eğitim Projesi« ve Öneriler [Religiöse Bildung in der Vorschule: »Projekt Ko-

rankurse in der religiösen Vorschulbildung« und Vorschläge]. SETA Yayınları,

Istanbul.

Öztürk, Özgür (2010): Türkiye’de Büyük Sermaye Grupları. Finans Kapitalin Oluşu-

mu ve Gelişimi [Die großen Kapitalgruppen in der Türkei. Entstehung und Ent-

wicklung des Finanzkapitals]. Istanbul.

Öztürk, Özgür (2015): Islamist Big Bourgeoisie in Turkey. In: Balkan & Balkan &

Öncü 2015, 117-141.

Özuğurlu, Metin (2008): Anadolu’da Küresel Fabrikanın Doğuşu. Yeni İşcilik Örün-

tülerinin Sosyolojisi [Die Genese der globalen Fabrik in Anatolien. Soziologie

des neuen Arbeitertypus]. Ankara.

Poulantzas, Nicos (1967): Marxist Political Theory in Great Britain. In: New Left

Review, Nr. 43, 57-74.

Poulantzas, Nicos (1973): Faschismus und Diktatur. München.

Poulantzas, Nicos (1978): Political Power and Social Classes. London.

Poulantzas, Nicos (2002): Staatstheorie. Politischer Überbau, Ideologie, Autoritärer

Etatismus. Hamburg.

Quataert, Donald (2006):The Age of Reforms, 1812-1914. In: Inalcık, Halil; Quataert,

Donald (Hg.): An Economic and Social History of the Ottoman Empire, Volume

Two 1600-1914. New York, 759-943.

Reyhan, Cenk (2008): Jön Türk Hareketi Üzerine Kavramsal Bir Çerçeve [Theore-

tischer Rahmen zur Erfassung der jungtürkischen Bewegung]. In: Akademik

Bakış, Bd. 1, Nr. 2, 121-138.

Röttger, Bernd (2007): Passive Revolution und Gewerkschaften. Aufstieg und Nie-

dergang korporatistischer Politik. In: Merkens & Diaz 2007, 54-70.

Saraçoğlu, Cenk (2010): The changing image of the Kurds in Turkish cities: middle-

class perceptions of Kurdish migrants in Izmir. In: Patterns of Prejudice, Bd.

44, Nr. 3, 239-260, https://doi.org/10.1080/0031322X.2010.489735.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1080/10669920008720169.
https://doi.org/10.1177/0143831X06060592.
https://doi.org/10.1177/0143831X06060592.
https://doi.org/10.1017/CBO9781139176026.
https://doi.org/10.1080/0031322X.2010.489735.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1080/10669920008720169.
https://doi.org/10.1177/0143831X06060592.
https://doi.org/10.1177/0143831X06060592.
https://doi.org/10.1017/CBO9781139176026.
https://doi.org/10.1080/0031322X.2010.489735.


314 Hegemonie und Kulturkampf

Saraçoğlu, Cenk (2011): İslami-Muhafazakar Milliyetçiliğin Millet Tasarımı: AKP

Döneminde Kürt Politikası [Der Entwurf der Nation des islamisch-konservati-

ven Nationalismus: Die Kurdenpolitik in der AKP-Periode). In: Praksis, Nr. 26,

31-54.

Saraçoğlu, Cenk (2015): Tank Paletiyle Neoliberalizm [Neoliberalismus mit Panzer-

ketten]. In: Atılgan & Saraçoğlu & Uslu 2015, 747-869.

Saraçoğlu, Cenk; Yeşilbağ, Melih (2015): Minare ile İnşaat Gölgesinde [Im Schatten

von Moschee und Bau]. In: Atılgan & Saraçoğlu & Uslu 2015, 871-957.

Savran, Sungur (1985): Osmanlı’dan Cumhuriyete: Türkiye’de Burjuva Devrimi Sor-

unu [Vom Osmanischen Reich zur Republik: Die Frage der bürgerlichen Revo-

lution in der Türkei]. In: 11. Tez, Nr. 1, 172-214.

Savran, Sungur (1986): Sol Liberalizm: Maddeci bir Eleştiriye Doğru [Links-

Liberalismus: In Richtung einer materialistischen Kritik]. In: 11. Tez, Nr. 2, 10-

40.

Savran, Sungur (2002): The Legacy of the twentieth Century. In: Balkan & Savran

2002, 1-20.

Savran, Sungur (2010): Türkiye’de Sınıf Mücadeleleri Cilt I: 1908-1980 [Klassen-

kämpfe in der Türkei Band I: 1908-1980]. Istanbul.

Savran, Sungur (2014): Sınıfları Haritalandırmak: Sınıflar Birbirinden Nasıl Ayrılır?

[Die Klassen kartographieren: Wie unterscheiden sich Klassen voneinander?]

In: Savran & Tanyılmaz & Tonak 2014, 25-67.

Savran, Sungur (2015): Class, State and Religion in Turkey. In: Balkan & Balkan &

Öncü 2015, 41-88.

Savran, Sungur; Tanyılmaz, Kurtar; Tonak, E. Ahmet (Hg.) (2014): Marksizm ve

Sınıflar. Dünyada ve Türkiye’de Sınıflar ve Mücadeleleri [Marxismus und Klas-

sen. Klassen und ihre Kämpfe auf der Welt und in der Türkei]. Istanbul.

Sayari, Sabri (2007): Towards a New Turkish Party System? In: Turkish Studies, Bd.

7, Nr. 2, 197-210, https://doi.org/10.1080/14683840701312286.

Saymaz, İsmail (2013): Sözde Terörist [Sogenannter Terrorist]. Istanbul.

Scherrer, Christoph (1998): Neo-gramscianische Interpretationen internationaler

Beziehungen. Eine Kritik. In: Hirschfeld, Uwe (Hg.): Gramsci-Perspektiven.

Hamburg/Berlin, 160-174.

Schütz, Alfred (1972): Der Fremde. Ein sozialpsychologischer Versuch. In: Schütz,

Alfred: Gesammelte Aufsätze. Band 2 Studien zur soziologischen Theorie. Den

Haag, 53-69, https://doi.org/10.1007/978-94-010-2849-3_3.

Şen, Mustafa (2007): A Background for Understanding the Gulen Community. In:

Wohlrab-Sahr, Monika; Tezcan, Levent (Hg.): Konfliktfeld Islam in Europa. So-

ziale Welt, Sonderband 17, 327-346, https://doi.org/10.5771/9783845203263-327.

Şener, Mustafa (2015): Burjuva Uygarlığının Peşinde [Der bürgerlichen Zivilisation

auf der Spur]. In: Atılgan & Saraçoğlu & Uslu 2015, 195-339.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1080/14683840701312286.
https://doi.org/10.1007/978-94-010-2849-3_3.
https://doi.org/10.5771/9783845203263-327.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1080/14683840701312286.
https://doi.org/10.1007/978-94-010-2849-3_3.
https://doi.org/10.5771/9783845203263-327.


Literatur- und Quellenverzeichnis 315

Singer, Amy (2000): A note on Land and Identity: From Ze’amet to Waqf. In: Owen,

Roger (Hg.): New Perspectives on Land and Property in the Middle East. Cam-

bridge, 161-173.

Skocpol, Theda (1985): Bringing the State Back In: Analyses and Strategies in Cur-

rent Research. In: Evans & Rueschemeyer & Skocpol 1985, 3-37, https://doi.

org/10.1017/CBO9780511628283.002.

Solty, Ingar (2009): Trägt Gramscis Begriff des organischen Intellektuellen noch?

In: Das Argument, Bd. 51, Nr. 1/2, 110-115.

Somer,Murat (2007): Moderate Islam and Secularist Opposition in Turkey: implica-

tions for the world,Muslims and secular democracy. In:ThirdWorld Quarterly,

Bd. 28, Nr. 7, 1271-1289, https://doi.org/10.1080/01436590701604888.

Sönmez, Mustafa (2009): 2000’ler Türkiye’sinde AKP, Hâkim Sınıflar ve İç Çelişki-

leri [Die AKP und die inneren Widersprüche der herrschenden Klassen in der

Türkei der 2000er Jahre]. In: Uzgel & Duru 2009, 179-191.

Sönmez, Mustafa (2013): Ten Years of Turkish Capitalism and Tendencies. In: Per-

spectives, Nr. 5, 18-21.

Sönmez, Sinan (2009): Türkiye Ekonomisinde Neoliberal Dönüşüm Politikaları ve

Etkileri [Wirkung der neoliberalen Transformationsmaßnahmen in der Öko-

nomie der Türkei]. In: Mütevellioğlu & Sönmez 2009, 25-75.

Sözeri, Ceren (2015): Türkiye’de Medya-İktidar İlişkileri. Sorunlar ve Öneriler [Be-

ziehungen zwischen Regierung und Medien in der Türkei. Probleme und Vor-

schläge]. Istanbul.

Steckner, Anne (2012): Antonio Gramscis Auseinandersetzung mit Religion im

Spannungsfeld zwischen Unterwerfung undWiderständigkeit. In: Grundrisse,

Nr. 44, 11-20.

Suciyan, Talin (2015):The Armenians inModern Turkey: Post-Genocide Society, Pol-

itics and History. London.

Taşkın, Yüksel (2001): 12 Eylül Atatürkçülüğü ya da Bir Kemalist Restorasyon Pro-

jesi olarak 12 Eylül [12. September Atatürkismus oder der 12. September als

kemalistisches Restaurationsprojekt]. In: Bora & Gültekingil 2001, 570-583.

Therborn, Göran (1977): The Rule of Capital and the Rise of Democracy. In: New Left

Review, Nr. 103, 3-41.

Thomas, Peter D. (2009): The Gramscian Moment. Philosophy, Hegemony, and So-

cialism. Leiden/Boston, https://doi.org/10.1163/ej.9789004167711.i-478.

Thompson, Edward P. (1987): Die Entstehung der englischen Arbeiterklasse. Erster

Band. Frankfurt a.M..

Tok, Evren (2011): Varieties of Communitarianism in the Cities of Anatolia Region:

A Comparison of Kayseri, Gaziantep and Eskisehir. Unveröffentlichte Disser-

tation an der Carleton University of Ottawa, Ontario.

Toprak, Binnaz (2005): Islam and Democracy in Turkey. In: Turkish Studies, Bd. 6,

Nr. 2, 167-186, https://doi.org/10.1080/14683840500119494.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1017/CBO9780511628283.002.
https://doi.org/10.1017/CBO9780511628283.002.
https://doi.org/10.1080/01436590701604888.
https://doi.org/10.1163/ej.9789004167711.i-478.
https://doi.org/10.1080/14683840500119494.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1017/CBO9780511628283.002.
https://doi.org/10.1017/CBO9780511628283.002.
https://doi.org/10.1080/01436590701604888.
https://doi.org/10.1163/ej.9789004167711.i-478.
https://doi.org/10.1080/14683840500119494.


316 Hegemonie und Kulturkampf

Toprak, Binnaz; Bozan, Irfan; Morgül, Tan; Şener, Nedim (2009): Being Different in

Turkey. Religion, Conservatism and Otherization. Research Report on Neigh-

bourhood Pressure. Boğaziçi University, Open Society Foundation.

Toprak, Zafer (1982): Türkiye’de Milli İktisat 1908 – 1918 [Nationale Wirtschaft in

der Türkei: 1908 – 1918]. Ankara.

Tosun, Tanju (2010): 1950’lerden 2000’lere İzmir’de Seçimler [Wahlen in Izmir von

den 1950ern bis in die 2000er]. In: Yıldırım & Haspolat 2010, 251-289.

Traunmüller, Richard (2012): Zur Messung von Staat-Kirche-Beziehungen: Eine

vergleichende Analyse neuerer Indizes. In: Zeitschrift für Vergleichende Politik-

wissenschaft, Sonderheft 1, 207-231, https://doi.org/10.1007/s12286-012-0127-4.

Trimberger, Ellen Kay (1978): Revolution From Above: Military Bureaucrats and De-

velopment in Japan, Turkey, Egypt and Peru. New Brunswick.

Tröndle, Dirk (2007): Das Verhältnis von Islam und Demokratie in der Türkei zwi-

schen Islamisierung der Politik und Politisierung des Islam. In: KAS-AI 12/07,

66-90.

TSSEA (2018): Türkiye Sosyal-Siyasal Eğilimler Araştırması [Türkei Studie zu Sozio-

Politischen Tendenzen]. Kadir Has University Center for Turkish Studies.

Tuğal, Cihan (2007): The Hand of the Market & the Boot of the Army. In: ISIM

Review 20.

Tuğal, Cihan (2009): Passive Revolution. Absorbing the Islamic Challenge to Capi-

talism. Stanford, California.

Tuğal, Cihan (2011): The Islamic Making of a Capitalist Habitus: The Turkish Sub-

proletariat’s Turn to the Market. In: Brady, David (Hg.): Comparing European

Workers Part A. Research in the Sociology of Work, Bd. 22, Part 1, 85-112,

https://doi.org/10.1108/S0277-2833(2011)0000022006.

Tuğal, Cihan (2012): Pasif Devrimlerde Toplum, Siyaset ve Bloklar [Gesellschaft,

Politik und Blöcke in passiven Revolutionen]. In: Praksis, Nr. 27, 41-54.

Tuğal, Cihan (2013): Islam and the Retrenchment of Turkish Conservatism. In:

Bayat, Asef (Hg.): Post-Islamism: The Changing Faces of Political Islam. Ox-

ford, 109-133, https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199766062.003.0004.

Tuğal, Cihan (2016): The Fall of the Turkish Model: How the Arab Uprisings Brought

Down Islamic Liberalism. London.

Tuna, Ş. Gürçağ; Güneş, Bayram (2012): Munzur’dan Şirket Yaratmak: Munzur A.Ş

Üzerinden Dersim’de Sermaye Birikiminin Dinamikleri [Aus Munzur ein Un-

ternehmen erschaffen: Dynamiken der Kapitalakkumulation am Beispiel von

Munzur A.Ş.]. In: Praksis, Nr. 28, 99-119.

Turam, Berna (2007): Between Islam and the State: The Politics of Engagement.

Stanford, California.

Türk, Duygu (2004): Adaletin ve Kalkınmanın Üçüncü Yolu [Der Dritte Weg der

Gerechtigkeit und Entwicklung]. In Praksis, Nr. 12, 63-84.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1007/s12286-012-0127-4.
https://doi.org/10.1108/S0277-2833
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199766062.003.0004.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1007/s12286-012-0127-4.
https://doi.org/10.1108/S0277-2833
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199766062.003.0004.


Literatur- und Quellenverzeichnis 317

Türkay, Mehmet (1998): Türkiye’de Kapitalist Sermaye Birikiminin »Ulusal«

Dönüşümü [Die »nationale« Transformation der kapitalistischen Kapitalakku-

mulation in der Türkei]. In: Yılmaz, Demet u.a. (Hg.): Türkiye’de Kapitalizmin

Gelişimi [Die Entwicklung des Kapitalismus in der Türkei]. Ankara, 19-36.

UDY (2016): Uluslararası Doğrudan Yatırımlar 2016 Yılı Raporu, T.C. Ekonomi Bak-

anlığı [Bericht über internationale Direktinvestitionen für 2016, Wirtschafts-

ministerium der Republik Türkei].

Ulus,ÖzgürMutlu (2011):The Army and the Radical Left in Turkey –Military Coups,

Socialist Revolution and Kemalism. London.

Uslu, Ateş (2015): ›Hür Dünya’nın Saflarında [Auf der Seite der ›freien Welt‹]. In:

Atılgan & Saraçoğlu & Uslu 2015, 341-386.

Uyar, Hakkı (2010): Erken Cumhuriyet Döneminden Bugünümüze İzmir’de Siyasal

Partiler, Seçimler ve Seçmen Eğilimleri [Politische Parteien und Wählerbewe-

gungen in Izmir von der frühen Republik-Periode bis heute]. In: Yıldırım &

Haspolat 2010, 215-249.

Uysal, Ayşen; Topak, Oğuz (2010): Particiler. Türkiye’de Partiler ve Sosyal Ağların

İnşası [Die Parteileute. Parteien und Aufbau sozialer Netzwerke in der Türkei].

Istanbul.

Uzgel, İlhan (2009): AKP: Neoliberal Dönüşümün Yeni Aktörü [AKP: Neuer Akteur

der neoliberalen Transformation]. In: Uzgel & Duru 2009, 11-39.

Uzgel, İlhan; Duru, Bülent (Hg.) (2009): AKP Kitabı. Bir Dönüşümün Bilançosu

[Das AKP Buch. Bilanz einer Transformation]. Ankara.

van Bruinessen,Martin (1989): VomOsmanismus zum Separatismus: Religiöse und

ethnische Hintergründe der Rebellion des Scheich Said. In: Blaschke, Jochen;

van Bruinessen, Martin (Hg.): Islam und Politik in der Türkei. Berlin, 109-165.

van Bruinessen, Martin (1992): Agha, Shaikh and State: On the Social and Political

Organization of Kurdistan. London.

van Bruinessen, Martin (2000): Religion in Kurdistan. In: Ders. (Hg.): Mullas, Sufis

and Heretics: The Role of Religion in Kurdish Society. Istanbul, 15-36.

Vergin, Nur (1985): Toplumsal değişme ve dinsellikte artış [Sozialer Wandel und

Zunahme an Religiosität]. In: Toplum ve Bilim, Nr. 29-30, 9-28.

Weber, Max (1986): Die Protestantische Ethik und der »Geist« des Kapitalismus. In:

Weber, Max: Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie. Band 1. Tübingen,

17-206.

White, Jenny B. (2002): Islamist Mobilization in Turkey. A Study in Vernacular Pol-

itics. Seattle.

White, Jenny B. (2008): Islam and Politics in Contemporary Turkey. In: Kasaba

2008, 357-380, https://doi.org/10.1017/CHOL9780521620963.014.

Yalman,Galip (2002):The Turkish State and Bourgeoisie inHistorical Perspective: A

Relativist Paradigm or a Panoply of Hegemonic Strategies? In: Balkan & Savran

2002, 21-54.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1017/CHOL9780521620963.014.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1017/CHOL9780521620963.014.


318 Hegemonie und Kulturkampf

Yalman, Galip (2009): Transition to Neoliberalism.The Case of Turkey in the 1980s.

Istanbul.

Yalman, Galip; Topal, Aylin (2017): Labour Containment Strategies and Work-

ing Class Struggles in the Neoliberal Era: The Case of TEKEL Workers in

Turkey. In: Critical Sociology Online, August 2017, https://doi.org/10.1177/

0896920517711489.

Yankaya, Dilek (2014): Yeni İslâmî Burjuvazi. Türk Modeli [Die neue islamische

Bourgeoisie. Türkisches Modell]. Istanbul.

Yarar, Erol (1997): A New Perspective of the World at the Threshold of the 21st cen-

tury. MUSIAD, Istanbul.

Yarkın, Güllistan (2011): Dünyada Dönüşen Toplumsal Mücadeleler Ekseninde Tür-

kiye’deki Kürt Hareketinin Ekonomi Politiği [Die Politische Ökonomie der

Kurdischen Bewegung im Zusammenhang mit dem globalen Wandel sozialer

Kämpfe]. In: Toplum ve Kuram, Nr. 5, 63-91.

Yavuz, M. Hakan (1997): Political Islam and the Welfare (Refah) Party in Turkey. In:

Comparative Politics, Bd. 30, Nr. 1, 63-82, https://doi.org/10.2307/422193.

Yavuz, M. Hakan (2003): Islamic Political Identity in Turkey. Oxford.

Yavuz, M. Hakan (2004): Opportunity Spaces, Identity and Islamic Meaning in

Turkey. In: Wiktorowicz, Quintan (Hg.): Islamic Activism. A Social Theory Ap-

proach. Indiana, 270-288.

Yavuz, M. Hakan (2005): Milli Görüş Hareketi: Muhalif ve Modernist Gelenek [Die

Milli Görüş Bewegung: Oppositionelle und Modernistische Tradition]. In: Bora

& Gültekingil 2005, 591-603.

Yavuz, M. Hakan (Hg.) (2006): The Emergence of a New Turkey: Democracy and

the AK Parti. Salt Lake City, https://doi.org/10.1093/jis/etm063.

Yavuz,M.Hakan (2009): Secularism andMuslimDemocracy in Turkey. Cambridge,

https://doi.org/10.1017/CBO9780511815089.

Yavuz, M. Hakan; Koç, Rasim (2016): The Turkish Coup Attempt: The Gulen Move-

ment vs. the State. In: Middle East Policy, Bd. 23, Nr. 4, 20-39, https://doi.

org/10.1111/mepo.12239.

Yeldan, Erinç (2006): Neoliberal Global Remedies: From Speculative-Led Growth to

IMF Led-Crisis in Turkey. In: Review of Radical Political Economics, Bd. 38, Nr.

2, 193-213, https://doi.org/10.1177/0486613405285423.

Yeldan, Erinç (2007): Patterns of Adjustment under the Age of Finance. The Case

of Turkey as a Peripheral Agent of Neoliberal Globalization. Political Economy

Research Institute, Working Paper Series Number 126.

Yeldan, Erinç; Voyvoda, Ebru (2011): Derinleşen Küresel Kriz ve Türkiye Ekonomi-

sine Yansımaları: Ücretli Emek ve Sermaye [Vertiefte globale Krise und

Auswirkungen auf die Ökonomie der Türkei: Lohnarbeit und Kapital]. Istan-

bul.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1177/0896920517711489.
https://doi.org/10.1177/0896920517711489.
https://doi.org/10.2307/422193.
https://doi.org/10.1093/jis/etm063.
https://doi.org/10.1017/CBO9780511815089.
https://doi.org/10.1111/mepo.12239.
https://doi.org/10.1111/mepo.12239.
https://doi.org/10.1177/0486613405285423.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1177/0896920517711489.
https://doi.org/10.1177/0896920517711489.
https://doi.org/10.2307/422193.
https://doi.org/10.1093/jis/etm063.
https://doi.org/10.1017/CBO9780511815089.
https://doi.org/10.1111/mepo.12239.
https://doi.org/10.1111/mepo.12239.
https://doi.org/10.1177/0486613405285423.


Literatur- und Quellenverzeichnis 319

Yıldırım, Deniz (2009): AKP ve Neoliberal Popülizm [AKP und Neoliberaler Popu-

lismus]. In: Uzgel & Duru 2009, 66-107.

Yıldırım, Deniz; Haspolat, Evren (2010): Bir Liman Kentinin Siyasal Dönüşümünün

Ekonomi-Politik Fay Hatları [Politisch-Ökonomische Bruchlinien der politi-

schen Transformation einer Hafenstadt]. In: Yıldırım&Haspolat 2010, 291-333.

Yıldırım, Deniz; Haspolat, Evren (Hg.) (2010): Değişen İzmir’i Anlamak [Izmir im

Wandel Verstehen]. Ankara.

Yıldırım, Kansu (2018): OHAL-16 Nisan-24 Haziran: AKP-MHP iktidarı mı? Yeni bir

tarihsel blok mu? [Ausnahmezustand-16. April-24. Juni: Eine AKP-MHP Regie-

rung? Ein neuer historischer Block?]. In: https://devletvesiniflar.blogspot.de/

2018/04/ohal-16-nisan-24-haziran-akp-mhp_20.html vom 20.04.2018 (Abruf

am 25.04.2018).

Yıldızoğlu, Ergin (2009): AKP ve Liberal Entellektüellerin Yavaş İntiharı [Die AKP

und der schleichende Suizid der liberalen Intellektuellen]. In: Uzgel & Duru

2009, 108-125.

Yıldızoğlu, Ergin (2016): Laiklik Savunulmalıdır [Die Laizität muss verteidigt wer-

den]. Istanbul.

Yilmaz, Arzu (2016): Friedenswegmündet im Krieg –Die Internationalisierung der

kurdischen Frage. In: Wissenschaft und Frieden, Dossier 82, 3-6.

Yücekök, Ahmet N. (1977): Türkiye’de Örgütlenmiş Dinin Sosyo-Ekonomik Tabanı

(1946-1968) [Die sozio-ökonomische Basis der organisierten Religion in der Tür-

kei (1946-1968)]. Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi Yayın Nr. 323.

Yüksel, Ayşe Seda (2012): Ölçek Literatürü ve Yereli Anlamak: Türkiye’nin Güney-

doğusunda Neoliberal Deneyim ve Sınıf İlişkileri [Raum-Literatur und Verste-

hen des Lokalen: Neoliberale Erfahrung und Klassenbeziehungen im Südosten

der Türkei]. In: Praxis, Nr. 29, 65-86.

Zander, Michael (2003): »Kulturelles Kapital« und Klassengesellschaft. Zu den Ar-

beiten Pierre Bourdieus und ihrem Nutzen für die Psychologie. In: Forum Kri-

tische Psychologie, Bd. 46, 101-124.

Zencirci, Gizem (2015): From Property to Civil Society: The Historical Transforma-

tion of Vakıfs in Modern Turkey (1923-2013). In: International Journal of Middle

East Studies, Bd. 47, Nr. 3, 533-554, https://doi.org/10.1017/S0020743815000537.

Zeydanlıoğlu,Welat (2009): Torture and Turkification in Diyarbakır Prison. In: Zey-

danlıoğlu, Welat; Parry, John T. (Hg.): Rights, Citizenship & Torture: Perspec-

tives on Evil, Law and the State. Oxford, 73-92.

Zürcher, Erik J. (2004): Turkey. A Modern History. London/New York.

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://devletvesiniflar.blogspot.de/2018/04/ohal-16-nisan-24-haziran-akp-mhp_20.html
https://devletvesiniflar.blogspot.de/2018/04/ohal-16-nisan-24-haziran-akp-mhp_20.html
https://doi.org/10.1017/S0020743815000537.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://devletvesiniflar.blogspot.de/2018/04/ohal-16-nisan-24-haziran-akp-mhp_20.html
https://devletvesiniflar.blogspot.de/2018/04/ohal-16-nisan-24-haziran-akp-mhp_20.html
https://doi.org/10.1017/S0020743815000537.


320 Hegemonie und Kulturkampf

Zeitungen

Birgün

Cumhuriyet

Frankfurter Allgemeine Zeitung

Hürriyet

Independent

Jerusalem Post

Le Monde diplomatique

Milliyet

Sabah

Star

The Guardian

Washington Post

Yeni Şafak

Yeniçağ

Websites

al-monitor.com

anfturkce.net

barisicinakademisyenler.net

bianet.org

birikimdergisi.com

bumko.gov.tr

diyanet.gov.tr

dw.com

egitimsen.org.tr

gazeteduvar.com.tr

haber7.com

ilerihaber.org

meb.gov.tr

mebpersonel.com

muftulukhaber.com

platform24.org

radikal.com.tr

sehirmedya.com

sendika63.org

t24.com.tr

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literatur- und Quellenverzeichnis 321

tdv.org

timeturk.com

tr.sputniknews.com

tuik.gov.tr

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Politikwissenschaft
 Extinction Rebellion Hannover 

 »Hope dies – Action begins«: 
Stimmen einer neuen Bewegung    

2019, 96 S., kart.
7,99 € (DE), 978-3-8376-5070-9
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation, ISBN 
978-3-8394-5070-3
EPUB: 0,00 € (DE), ISBN 978-3-7328-5070-9 

 Jan Brunner, Anna Dobelmann, 
Sarah Kirst, Louisa Prause (Hg.) 

 Wörterbuch Land- und Rohstoffkonflikte    

2019, 326 S., kart., Dispersionsbindung, 1 SW-Abbildung
24,99 € (DE), 978-3-8376-4433-3
E-Book: 21,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4433-7 

 Angela Nagle 

 Die digitale Gegenrevolution  
Online-Kulturkämpfe der Neuen Rechten 
von 4chan und Tumblr bis zur Alt-Right und Trump  

2018, 148 S., kart.
19,99 € (DE), 978-3-8376-4397-8
E-Book: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4397-2
EPUB: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-4397-8 

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Politikwissenschaft
 Ines-Jacqueline Werkner 

 Gerechter Frieden  
Das fortwährende Dilemma militärischer Gewalt  

2018, 106 S., kart.
14,99 € (DE), 978-3-8376-4074-8
E-Book: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4074-2 

 Heiner Bielefeldt, Michael Wiener 

 Religionsfreiheit auf dem Prüfstand  
Konturen eines umkämpften Menschenrechts  

Februar 2020, 278 S., kart.
32,99 € (DE), 978-3-8376-4997-0
E-Book: 32,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4997-4 

 Judith Vey, Johanna Leinius, Ingmar Hagemann (Hg.) 

 Handbuch Poststrukturalistische Perspektiven 
auf soziale Bewegungen  
Ansätze, Methoden und Forschungspraxis  

2019, 306 S., kart., Dispersionsbindung, 
2 SW-Abbildungen, 2 Farbabbildungen
24,99 € (DE), 978-3-8376-4879-9
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation, 
ISBN 978-3-8394-4879-3 

https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839453162 - am 12.02.2026, 22:44:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Vorbemerkung und Danksagung
	Abkürzungsverzeichnis
	1. Einführung
	2. Vorgehen und Werdegang der Studie
	2.1 Aufbau

	Teil I – Stand der Forschung
	3. Vier Thesen
	3.1 Die Kulturkampfthese
	3.1.1 Politische Wirkung der Kulturkampfthese
	3.1.2 Autoritäre Rückverwandlungsthese
	3.1.3 Kritik der Kulturkampfthese
	3.1.4 Exkurs zum theoretischen Unterbau der Kulturkampfthese:Die Autoritäre Staatstradition

	3.2 Die theologische These
	3.2.1 Kritik der theologischen These

	3.3 Die Säkularisierungsthese
	3.3.1 Kritik der Säkularisierungsthese
	3.3.2 Erste Definition von Religion in Hegemonieprojekten: Was ist Islamismus?

	3.4 Die Klassenkampfthese
	3.4.1 Anatolische Bourgeoisie revisited
	3.4.2 Religion als Medium und Ressource
	3.4.3 Religion als Herrschaftstechnik und Kohäsionsmittel
	3.4.4 Faubourgeoisie
	3.4.5 Kemalismus
	3.4.6 Islamismus als eigenständige Klassenbewegung
	3.4.7 Kritik der Klassenkampfthese

	3.5 Resümee des Forschungsstands und Präzisierung der Forschungsfrage


	Teil II – Theoretische Perspektive
	4. Vorgehen
	4.1 Hegemonietheorie als methodische Doppelperspektive
	4.1.1 Politische Artikulation, Parteibildung und Intellektuelle
	4.1.2 Sozio‑politische Blockbildung

	4.2 Ressourcentheoretische Erweiterung
	4.3 Verteilungsverhältnisse


	Teil III – Entwicklungsgeschichte und Konstitutionsmerkmale des islamistischen Hegemonieprojekts
	5. Der historische Bogen
	5.1 Ablösung – Einschränkung der zivilgesellschaftlichen und reproduktiven Macht der religiösen Intellektuellen
	5.2 Wiederanbindung und Re‑Formation: Aufbau kulturpolitischer Institutionen der Religion und Entwicklung des türkisch‑islamischen Hegemonieprojekts
	5.2.1 Die Türkisch‑Islamische Synthese
	5.2.2 Klassenbasis der religiösen Infrastruktur im Aufbau

	5.3 Verselbständigung: Formierung der islamistischen Bewegung und ihre Abspaltung als eigenständige Partei
	5.4 Vorrücken ins ideologische Zentrum: Der 1980er Putsch und die Entwicklung einer programmatischen Ökonomie
	5.4.1 Islamismus und Nationalismus
	5.4.2 Die 1997er Intervention

	5.5 Zwischenresümee
	5.6 Schrittweise Monopolisierung der Staatsapparate – Die AKP‑Periode
	5.6.1 Re‑Formierung des Machtblocks
	5.6.2 Hegemonie und paternalistisches Armutsregime
	5.6.3 Kulturkampf in der AKP‑Periode



	Teil IV – Religiöse Infrastruktur und Praxis
	6. Religiöse Wirkungsstätten
	6.1 Die Diyanet und das Prinzip der Laizität
	6.1.1 Institutioneller Aufbau
	6.1.2 Relative Autonomie und Demokratieverständnis der Diyanet
	6.1.3 Intellektuelle Führungspraxis – Diyanet im Alltag

	6.2 Theologische Bildungsstätten
	6.2.1 Entwicklung des islamistischen Kollektivwillens
	6.2.2 Sunniten als Diskriminierte

	6.3 Netzwerk der religiösen Infrastruktur
	6.3.1 Verlagerung des islamistischen Netzwerks in den Staat

	6.4 Materielle Attraktivität der religiösen Infrastruktur
	6.5 Zwischenresümee: Privilegienstruktur und Gruppeninteresse
	6.6 Private islamistische Institutionen – Islamische Gemeinschaften
	6.6.1 Intellektuelle Führungs‑ und Distinktionspraxis
	6.6.2 Kompromissbildung und Integration

	6.7 Grenzen des Kollektivs und integrative Mechanismen an seinen Rändern
	6.7.1 Gateholder
	6.7.2 Bewegungsgeschichtliche Bindung
	6.7.3 Gemeinschaftsbildende Praxis
	6.7.4 Resümee der Integrationsmechanismen

	6.8 Resümee der Konstitutionsmerkmale der intellektuellen Führungsgruppe


	7. Fazit: Hegemonie, Kulturkampf und sunnitische Privilegien – Was ist Islamismus?
	Literatur- und Quellenverzeichnis
	Zeitungen
	Websites


