Errol Babacan

HEGEMONIE I
UND KULTURES
KAMP I

Verkniipfung von Neoliberalismus und Islam in der Tirkei

[transcript] EditionPolitik



https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Errol Babacan
Hegemonie und Kulturkampf

Edition Politik | Band 101

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die freie Verfiigbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermdglicht
durch den Fachinformationsdienst Politikwissenschaft POLLUX

und ein Netzwerk wissenschaftlicher Bibliotheken zur Forderung von Open Access

in den Sozial- und Geisteswissenschaften (transcript, Politikwissenschaft 2020)

Die Publikation beachtet die Qualititsstandards fiir die Open-Access-Publikation
von Biichern (Nationaler Open-Access-Kontaktpunkt et al. 2018), Phase 1

https://oa2020-de.org/blog/2018/07/31/empfehlungen_qualititsstandards_oabiicher/

Universititsbibliothek Bayreuth |
Universitatsbibliothek der Humboldt-
Universitit zu Berlin | Staatsbibliothek

zu Berlin | Universititsbibliothek FU
Berlin | Universititsbibliothek Bielefeld
(University of Bielefeld) | Universitits-
bibliothek der Ruhr-Universitit Bochum

| Universitits- und Landesbibliothek |
Sichsische Landesbibliothek - Staats- und
Universititsbibliothek Dresden | Universi-
titsbibliothek Duisburg-Essen | Univer-
sitdts- u. Landesbibliothek Diisseldorf |
Universititsbibliothek Erlangen-Niirnberg
| Universititsbibliothek Johann Christian
Senckenberg | Universititsbibliothek
GieRen | Niedersichsische Staats- und Uni-
versititsbibliothek Géttingen | Universitits-
bibliothek Graz | Universititsbibliothek der
FernUniversitit in Hagen | Martin-Luther-
Universitit Halle-Wittenberg | Staats- und
Universititsbibliothek Carl von Ossietzky,
Hamburg | Technische Informations-
bibliothek Hannover | Gottfried Wilhelm
Leibniz Bibliothek - Niedersichsische

Landesbibliothek | Universititsbibliothek
Kassel | Universitits- und Stadtbibliothek
KélIn | Universitit Konstanz, Kommuni-
kations-, Informations-, Medienzentrum

| Universititsbibliothek Koblenz-Landau |
Universititsbibliothek Leipzig | Zentral- u.
Hochschulbibliothek Luzern | Universitits-
bibliothek Mainz | Universititsbibliothek
Marburg | Ludwig-Maximilians-Universitit
Miinchen Universititsbibliothek | Max
Planck Digital Library | Universitits- und
Landesbibliothek Miinster | Universitits-
bibliothek Oldenburg | Universititsbiblio-
thek Osnabriick | Universititsbibliothek
Passau | Universititsbibliothek Potsdam |
Universititsbibliothek Siegen | Universitits-
bibliothek Vechta | Universititsbibliothek
der Bauhaus-Universitit Weimar | Universi-
tatsbibliothek Wien | Universititsbibliothek
Wauppertal | Universititsbibliothek Wiirz-
burg | Zentralbibliothek Ziirich | Bundes-
ministerium der Verteidigung - Bibliothek |
Landesbibliothek Oldenburg

Errol Babacan (Dr. phil.), geb. 1976, ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut
fiir Soziologie der Universitit Miinster. Er forscht zu Fragen der Migration sowie
zur Politischen Soziologie und Okonomie mit besonderem Schwerpunkt auf dem
Politischen Islam und der Tirkei.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Errol Babacan

Hegemonie und Kulturkampf
Verkniipfung von Neoliberalismus und Islam in der Tiirkei

[transcript]



https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

D.30

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber

http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). Diese
Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Bearbeitung,
Vervielfiltigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium fiir belie-
bige Zwecke, auch kommerziell. (Lizenztext:
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de)

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2020 im transcript Verlag, Bielefeld
© Errol Babacan

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielefeld

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-5316-8

PDF-ISBN 978-3-8394-5316-2

EPUB-ISBN 978-3-7328-5316-8
https://doi.org/10.14361/9783839453162

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de

Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter
www.transcript-verlag.de/vorschau-download

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhalt

Vorbemerkung und Danksagung ...............ccooiiiiiiiiiiii
Abkiirzungsverzeichnis........... ...t
Lo EINfURruUNg.... .o

2. Vorgehen und Werdegang der Studie......................cooiiiiiiiiii...
20 AUFDAU .ot

Teil | - Stand der Forschung

o VI TRESEN . ..ooee e
3.1 Die KuUrKampItiSE ..ccevvieiiieiieeciit ettt
3.1.1  Politische Wirkung der Kulturkampfthese .........cccueeerviieienniieiniiiceiieeeene
3.1.2  Autoritare RickverwandlungSthese .......coooveeieeniieeiniiieeiieee e
3.1.3 Kritik der Kulturkampfthese......cocvveeieeeriieieeneccc e

3.1.4  Exkurs zum theoretischen Unterbau der Kulturkampfthese:
Die Autoritare Staatstradition...........ccovveeiiieniiiniiiinin e
3.2 Die theologiSChe TRESE .....eeeveeeiieeiit et
3.2.1  Kritik der theologisChen ThESE .....ccccveeerriieieriiiiei e
3.3 Die SAKUIariSIErungSthEse «......veeeiiiieiiiiieee e
3.3.1 Kritik der SAkularisierungsthese .........coevveirieernieiiiieeeeet e
3.3.2 Erste Definition von Religion in Hegemonieprojekten: Was ist Islamismus?.......
3.4 Die KlassenKampfthese .......cceeeiiiiiiiiiiiiiee e
3.4.1  Anatolische Bourgeoisie revisited .........ccooeveeeemniiieiiciieeiiieceee e
3.4.2 Religion als Medium und RESSOUICE ......ccovurieieniiiieeniiee e
3.4.3 Religion als Herrschaftstechnik und Kohdsionsmittel ............cccooevveiinieeen.
3.l FaUDOUMGEOISIE «.eeeeneiiieeiiie e
345 KemaliSMUS......cooviiiiiiiiiiiiiiiii i
3.4.6 Islamismus als eigenstandige Klassenbewegung...........cccoevvveeeniiiiennnneeen.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.4.7 Kritik der KlassenKampftheSe ...c.ceevvriiiiiiiiieeiiiiiiiieeeee e 89
3.5 Restimee des Forschungsstands und Prazisierung der Forschungsfrage.................... 92

Teil Il - Theoretische Perspektive

G VOrgehen ..o e 97
4.1 Hegemonietheorie als methodische Doppelperspektive..........coocveeevniieeiniieeennnnee. 98
4.1.1  Politische Artikulation, Parteibildung und Intellektuelle ...........ccocveerveenncens 104
4.1.2  Sozio-politische Blockbildung...........cooeeenieeniienieinieeiieceeceee e 108
4.2 Ressourcentheoretische Erweiterung........eeeeeieeeeiniieeiiniieeeniieceeec e 12
4.3 Verteilungsverh8lNISSE ......eevuveeriieeiiieriee et 15

Teil Ill - Entwicklungsgeschichte und
Konstitutionsmerkmale des islamistischen

Hegemonieprojekts
5. DerhistorischeBogen ................ccooiiiiiiiii i i
5.1 Ablésung - Einschrankung der zivilgesellschaftlichen und reproduktiven Macht der
religiosen INTEllEKIUBIIEN «.....cooviiiiiiie e 125
5.2 Wiederanbindung und Re-Formation: Aufbau kulturpolitischer Institutionen der
Religion und Entwicklung des tiirkisch-islamischen Hegemonieprojekts ..........c........ 140
5.2.1 Die Tirkisch-Islamische SYNthese.........ceeeveviriiiiiiiiieeiiriiiieeeeeeeeeiiiee 147
5.2.2 Klassenbasis der religidsen Infrastruktur im Aufbau..........cccceevieeeeniiennnns 149
5.3 Verselbsténdigung: Formierung der islamistischen Bewegung und ihre Abspaltung
als eigenstANdige Partei......c.ueeeveieeieriiee e 152
5.4 Vorricken ins ideologische Zentrum: Der 1980er Putsch und die Entwicklung einer
programmatischen OKONOMIE .............ccrveveveveeececeeeee e, 157
5.4.7 Islamismus und NationaliSmus ..........ccoeeiviiinniiiiiiiniiiiiiee, 164
5.4.2 Die 1997er INTErvention ......cccceevveerniiiiiienieenii e 166
5.5 ZWISCRENESUMEE ...t e e e e 169
5.6 Schrittweise Monopolisierung der Staatsapparate - Die AKP-Periode............cc......... 170
5.6.1 Re-Formierung des MachtblocKS..........ceevuieieniiiiiiiiieiiiccecceee e 7
5.6.2 Hegemonie und paternalistisches ArmutSregime........c.cceevveerveenvrenneenneen. 177
5.6.3  Kulturkampf in der AKP-Periode .........ceeeeevvviiiiiieeieiiiiiiiiieee e, 187
Teil IV - Religiose Infrastruktur und Praxis
6. Religiose Wirkungsstatten ..............c..cooeiiiiiiiiiiiiiiii 205
6.1 Die Diyanet und das Prinzip der Laizitat..........ceeeemnuieeiniiieiiiieeieeceeeec e 206

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1.1 Institutioneller Aufbau ... 215

6.1.2 Relative Autonomie und Demokratieverstandnis der Diyanet ............ccecveenee 220
6.1.3 Intellektuelle Fiihrungspraxis - Diyanet im Alltag ........c.ccceevveernveeneeenneene 223
6.2 Theologische BildUngSStAttEN ..........eeiiiiiiiiiiiee e 221
6.2.1 Entwicklung des islamistischen Kollektivwillens..........c.ccccoeveerviiriiennncnnns 232
6.2.2  Sunniten als DisKriminierte..........cocoevveviiriieiiiiiiieiieseeeeecee 24
6.3 Netzwerk der religiosen Infrastruktur.........coocveeeriiiiiiiiieiinicec e 243
6.3.1 Verlagerung des islamistischen Netzwerks in den Staat.........ccccceeeerieeennn. 246
6.4 Materielle Attraktivitat der religiosen Infrastruktur .........coceerveenieeniiinieenneenne, 248
6.5 Zwischenresiimee: Privilegienstruktur und Gruppeninteresse........ccoveeevrvveeennnnee. 252
6.6 Private islamistische Institutionen - Islamische Gemeinschaften..........cc..ccceveenee. 254
6.6.1 Intellektuelle Fiihrungs- und DistinktionSpraxis.........ececveeerveernueeenieeeneeenns 259
6.6.2 Kompromissbildung und Integration ............cceovieeieniiiieiniieeiniieeeeeen 270
6.7 Grenzen des Kollektivs und integrative Mechanismen an seinen Randern................. 274
B.7.1  GAteROIdEr ..coeeiiiiiieeecc e 278
6.7.2 Bewegungsgeschichtliche Bindung..........c.cceeernieeiiniieinniiiiniiee e, 281
6.7.3 Gemeinschaftsbildende Praxis.........ccceeeeriieeeiniiiiiiniieee e 282
6.7.4  Resiimee der IntegrationSmechanismen..........ccccceevveeneeenieenneenieenneenns 286
6.8 Resiimee der Konstitutionsmerkmale der intellektuellen Fiihrungsgruppe ............... 286
7. Fazit: Hegemonie, Kulturkampf und
sunnitische Privilegien - Was ist Islamismus? ............................. ... 289
Literatur- und Quellenverzeichnis ... 297
ZBITUNGEN ettt ettt e sttt e e sttt e ettt e e sabbe e e e nanneee s 320
IBDSTEES . ettt e ettt e e snteee s 320

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://co. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ m—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorbemerkung und Danksagung

Noch in der Nacht des gescheiterten Putschversuchs im Juli 2016 erklirte der tiirki-
sche Prisident Recep Tayyip Erdogan, dieser sei ein Segen Gottes. Er liefere Recht-
fertigung und Legitimation fiir die héheren politischen Ziele seiner Gerechtigkeits-
und Entwicklungspartei (AKP), die in der »Restrukturierung des Staates und der
Gesellschaft« bestiinden. In der Tat findet in der Tiirkei eine tiefgreifende »Re-
strukturierung« statt. Der Putschversuch lieferte den willkommenen Anlass, die
Repression gegen einstige Verbiindete ebenso wie gegen Oppositionelle auszu-
weiten und den politischen Systemwechsel zum autoritiren Prisidialsystem wei-
ter voranzutreiben. Der gesellschaftliche Wandel, den Erdogan und seine Partei
verfolgen, hat indes eine sehr viel weiter zuriickreichende Geschichte. Die AKP
und der Autoritarismus sind ihrerseits der Ausdruck einer langfristig betriebenen
Islamisierung, die in der Férderung sunnitisch-konservativer Ideen und Prakti-
ken im gesellschaftlichen Zusammenleben besteht. Sie hat eine stetig wachsende
Schicht religiéser Akteure hervorgebracht, die der AKP Stabilitit verleihen und ge-
sellschaftliche Zustimmung fiir das von ihr verfolgte neoliberale Projekt organisie-
ren. Gegenstand des vorliegenden Buchs ist, die Geschichte dieser Férderung mit
Blick auf die tragenden Akteure und bestimmenden Dynamiken aus einer hegemo-
nietheoretischen Perspektive zu rekonstruieren. Auf der Basis einer in Izmir und
Diyarbakir durchgefithrten Feldstudie werden gegenwirtige Ausprigungen unter-
sucht und Entwicklungstendenzen bestimmt.

Das Buch ist die geringfiigig iiberarbeitete Fassung meiner Dissertations-
schrift, die ich am Fachbereich Gesellschaftswissenschaften der Universitit
Frankfurt a.M. eingereicht habe. Ohne die Forderung, Unterstiitzung und Geduld
von vielen Einzelnen {iber eine lange Zeit wire es nicht geschrieben worden.
Mein allererster Dank geht an die Interview-, Gesprachs- und Interaktionspart-
nerlnnen, die mir den Zugang zu ihren sozialen Welten 6ffneten und ihr Wissen
mit mir teilten. Vor allem mdchte ich denjenigen danken, die mir ihr Vertrauen
schenkten, mir ihre Hiuser 6ffneten und halfen, mich im Geflecht von Politik und
Religion zurechtzufinden.

Erméglicht wurde die Studie durch ein Promotionsstipendium der Hans-
Bockler-Stiftung. Betreut wurde sie von Alex Demirovi¢, dem ich insbesondere

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hegemonie und Kulturkampf

fiir seine Ermunterung danke, »mit Gramsci« das Wagnis der Feldforschung
einzugehen. Seine kritischen Einwendungen haben meinem Vorhaben Orien-
tierung verliehen und dazu verholfen, die Diskussion des empirischen Falls im
theoretischen Feld zu verorten. Besonderer Dank gebithrt auch Andreas Nolke
fiir seine fachliche Expertise, unkomplizierte Unterstiitzung und Hilfestellung in
einer kritischen Phase. John Kannankulam hat die ersten Schritte dieser Arbeit
begleitet und war schliefilich auch zur Stelle, als die letzte Hiirde zu nehmen war.
Die Diskussionen in seinem Forschungskolloquium an der Universitit Marburg
haben den Werdegang dieser Arbeit mafigeblich beeinflusst. Zu den frithen Be-
gleitern gehéren auch Thomas Hoéhne und Martina Sproll. Von ihnen habe ich
erste konzeptuelle Hinweise, vor allen Dingen aber den wertvollen Rat erhalten, so
frith wie moglich eine Sondierungsreise ins Feld zu starten. Danken mdchte ich
ihnen dariiber hinaus fiir die freundschaftliche Unterstiitzung angesichts einiger
Unwigbarkeiten, die mir im Laufe der Arbeit begegneten. Kritische Reflektion
und fruchtbare Diskussion ermoglichten mir die Tagungen und Zusammenkiinfte
im Rahmen der Assoziation fiir kritische Gesellschaftsforschung. Der Austausch
mit assoziierten Kollegen und Kolleginnen war fiir mich ein zentraler Anker im
wissenschaftlichen Feld.

Eine Briicke zwischen wissenschaftlicher Arbeit und gesellschaftspolitischem
Engagement schlug der Infobrief Tiirkei. Der Infobrief ermdglichte, erarbeitetes
Wissen mit einer interessierten Offentlichkeit zu teilen und so dem urspriingli-
chen Beweggrund fiir diese Arbeit nachzukommen, aktuelle Ubersicht mit fun-
dierter Analyse zu einer politischen Einschitzung der turbulenten Geschehnisse
in der Tirkei zu verbinden: »aus herrschaftskritischer Perspektive und in solidari-
scher Verbundenheit mit allen politischen Kriften, die sich fiir eine demokratische
und sozial gerechte Gesellschaft einsetzen«, wie es in der Zielsetzung des Info-
briefs heifdt. Das Buch hat von der Zusammenarbeit und Auseinandersetzung im
Redaktionsteam enorm profitiert. Dafiir mochte ich den Mitgliedern im Einzelnen
danken: Murat Gakir, Axel Gehring, Ozgiir Geng, Ismail Karatepe, Anne Steckner
und Fitnat Tezerdi. Danken mdchte ich in diesem Zusammenhang auch der Rosa-
Luxemburg-Stiftung, die Mittel und Wege zur Verfiigung stellte, um politische und
wissenschaftliche Arbeit miteinander zu verbinden.

Fir ihre Unterstiitzung und ihr Interesse an meiner Arbeit bei den vielen Aufs
und Abs, die zu bewiltigen waren, geht mein Dank an meine Familie und Freun-
dInnen. Der groéfite Dank geht an Andrea Neugebauer. Sie war mir die wichtigste
Stiitze in allen Phasen und Belangen dieser Arbeit von der fachlichen Diskussi-
on iiber den beharrlichen Zuspruch, das Begonnene zu Ende zu fithren, bis zu den
letzten Uberarbeitungen, wenngleich ich fiir den Inhalt des Buches selbstverstind-
lich allein verantwortlich bin.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abkiirzungsverzeichnis

AKP: Adalet ve Kalkinma Partisi (Gerechtigkeits- und Entwicklungspartei)

ANAP: Anavatan Partisi (Mutterlandspartei)

AP: Adalet Partisi (Gerechtigkeitspartei)

CHP: Cumbhuriyet Halk Partisi (Republikanische Volkspartei)

CKMP: Cumhuriyetgi Koylii Millet Partisi (Republikanische Bauern-Volkspartei)
DBP: Demokratik Bolgeler Partisi (Partei der Demokratischen Regionen)

DP: Demokrat Partisi (Demokratische Partei)

DSP: Demokratik Sol Parti (Demokratische Linkspartei)

DTP: Demokratik Toplum Partisi (Partei der Demokratischen Gesellschaft)

DYP: Dogru Yol Partisi (Partei des Rechten Weges)

FP: Fazilet Partisi (Tugendpartei)

HDP: Halklarin Demokratik Partisi (Demokratische Partei der Volker)

IHS: Imam Hatip Schulen

MGV: Milli Genglik Vakfi (Stiftung Nationaler Jugend)

MHP: Milliyetci Hareket Partisi (Partei der Nationalistischen Bewegung)

MNP: Milli Nizam Partisi (Nationale Ordnungspartei)

MSP: Milli Selamet Partisi (Nationale Heilspartei)

MTTB: Milli Tiirk Talebe Birligi (Verein Nationaler Tiirkischer Schiiler)

MUSIAD: Miistakil Sanayici ve isadamlar1 Dernegi (Verein Unabhingiger Unter-
nehmer und Industrieller)

PKK: Partiya Karkerén Kurdistané (Arbeiterpartei Kurdistans)

RP: Refah Partisi (Wohlfahrtspartei)

SHP: Sosyaldemokrat Halke1 Parti (Sozialdemokratische Populistische Partei)
TIS: Tiirkisch-Islamische Synthese

TOBB: Tiirkiye Odalar ve Borsalar Birligi (Kammern- und Bérsenunion der Tiirkei)
TURK-i$: Tiirkiye isci Sendikalar1 Konfederasyonu (Dachverband der Tiirkischen
Industriegewerkschaften)

TUSIAD: Tiirk Sanayicileri ve isinsanlar1 Dernegi (Vereinigung Tiirkischer Indus-
trieller und Geschiftsleute)

TUSKON: Tiirkiye Isadamlar1 ve Sanayiciler Konfederasyonu (Dachverband von
Geschiftsleuten und Industriellen der Tiirkei)

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://co. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ m—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einfiihrung

Die Griindung der Gerechtigkeits- und Entwicklungspartei (AKP) im Jahr 2001
markiert eine Zisur in der Geschichte des politischen Islam. Eine Gruppe von
»Erneuerern« unter der Fithrung von Recep Tayyip Erdogan spaltete sich von ei-
nem »traditionalistischen« Fliigel der islamistischen Milli Goritg Bewegung ab. Mit
Erdogan wechselte ein grofRer Teil der Bewegung in die neue Partei und brachte
die tiber Jahrzehnte akkumulierten Organisierungs- und Mobilisierungsressour-
cen und das in den Kommunen erworbene Regierungswissen mit. Die neue Partei
stand dadurch von Anfang an auf einem breiten Sockel. Ihr erster Wahlerfolg von
2002 war bedingt durch eine vom neoliberalen Regime verursachte schwere politi-
sche und 6konomische Krise. Die Wihler quittierten die mit der Krise verbundenen
harten sozialen Einschnitte, indem sie der regierenden Parteienkoalition ihr Ver-
trauen entzogen. Mit nur 34 Prozent der Wahlstimmen erreichte die aus der Op-
position gestartete AKP aufgrund des tiirkischen Wahlsystems nahezu eine Zwei-
drittelmehrheit im Parlament. Sie konnte eine Regierung bilden, ohne Koalitionen
eingehen zu miissen. In der Folge gelang ihr eine Stabilisierung des neoliberalen
Regimes, sie konnte ein Hegemonieprojekt aufbauen und dieses schrittweise in ein
Staatsprojekt tiberfithren.

In den ersten zehn Jahren ihrer Regierungszeit verbanden sehr viele mit der
AKP die Erwartung einer politischen Liberalisierung. Die politischen Islamisten,
so die Annahme, hatten sich unter der transformativen Wirkung des »freien Mark-
tes« und des Parlamentarismus in konservative Demokraten verwandelt. Die Partei
wurde als Projekt einer glaubigen Mittelklasse begriffen, die die kulturellen Werte
der Mehrheitsbevolkerung reprisentiere und den neoliberalen Entwicklungspfad
mit demokratischen Zielen verkniipfe. Die Rede war von einer konservativen Re-
volution von unten, die von der Zivilgesellschaft, bestehend aus der neuen Mittel-
klasse und assoziierten Intellektuellen, angefithrt werde. Konzepte wie »Norma-
lisierung«, »Westernisierung«, »Vermahlung des Neoliberalismus mit dem Islam«
und »Sikularisierung des Islam« spiegelten die Erwartung eines Epochenbruchs in
der Geschichte der Tiirkei.

Als politischer Widerpart der AKP wurde eine kulturell marginale, autoritire
Staatselite ausgemacht, die sich im Militir und der Justiz verschanzt hatte und in

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hegemonie und Kulturkampf

Verteidigung ihrer Privilegien gegen die neoliberale Offnung stemmte. Die Staats-
elite verkorperte aus dieser Transformationsperspektive volksfremde und elitire
Werte, sie fithrte zur Verteidigung ihrer Machtposition einen Kulturkampf auf der
Grundlage des Laizismus. Durch die Frontenbildung wurde dem Geschehen ei-
ne hochst dramatische Note verliehen. Die »konservativen Demokraten« sollten
die in der Geschichte der Tiirkei unvollstindig gebliebene biirgerliche Revolution
vollenden, indem sie der in den Griindungsprinzipien der Republik ausgemachten
»autoritiren Staatstradition« ein Ende bereiteten.

Die Niederschlagung des Aufstands im Sommer 2013, der im Istanbuler Ge-
zi-Park begann und sich sukzessive auf das ganze Land ausbreitete, bereitete der
Erwartung einer politischen Liberalisierung ein Ende. In der Folge vollzog sich ein
bemerkenswertes theorie-politisches Mangver. Die prominente These von der neu-
en demokratisierenden Mittelklasse, die als Trigerin der Transformation bestimmt
worden war, wurde stillschweigend fallengelassen. Unversehens wurde davon aus-
gegangen, die AKP habe sich verselbstindigt, von ihrer gesellschaftlichen Anbin-
dung gelost und quasi tiber Nacht in eine autoritire Partei verwandelt.

In meiner Studie werde ich die These vertreten, dass es keine autoritire Ver-
wandlung, sondern eine kontinuierliche Entwicklung gegeben hat. Die Erwartung
einer Demokratisierung stellte ein theoretisch angeleitetes Missverstindnis dar. Es
wurde zur Basis fiir die wohlwollende Begleitung und Férderung der ohnehin gro-
3en gesellschaftlichen Unterstiitzung des Projekts der AKP, mit dem das politische
System von einer parlamentarischen Demokratie in ein autoritires Prisidialsys-
tem wberfithrt wurde. Als — aufgeriittelt durch den landesweiten Aufstand - die
Entwicklungstendenzen auch von den Verfechtern einer Liberalisierung erkannt
wurden, war das Projekt schon sehr weit fortgeschritten.

Das Missverstindnis beruhte mafgeblich auf zwei Irrtiimern, deren Aufrecht-
erhaltung auch die Analysen der gegenwirtigen Kriftekonstellation noch prigt.
Zum einen wurde das Verhiltnis zwischen der AKP und den gesellschaftlichen
Klassen auf fehlerhafte theoretische Annahmen gegriindet. Die die AKP konsti-
tuierende gliubige Mittelklasse, hinter der sich ein bestimmter Teil der Unterneh-
merschaft des Landes verbarg, war zu keiner Zeit Vertreterin biirgerlicher Werte
wie »Freiheit« oder »Gleichheit«. Sie kann eher als gesellschaftliche Trigerin eines
neoliberalen Armutsregimes beschrieben werden, das eine grofie Masse der Bevol-
kerung in einen Status der Unmiindigkeit dringt. Der politische Autoritarismus
der AKP findet einen breiten gesellschaftlichen Nihrboden in diesem Armutsre-
gime. Zum zweiten wurde die Rolle der Religion im politischen Projekt der Partei
nicht adidquat erfasst. Die Religion stellt keinen authentischen kulturellen Wert
dar, sondern eine moralisch-ethische Kraft, mit der der Status der Unmiindigkeit
legitimiert und auf Dauer gestellt werden soll.

Einsetzend mit dieser Kritik wird die vorliegende Studie die Forschungsfra-
ge aufnehmen, welche Rolle die Religion im politischen Projekt der AKP im Ver-

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einfiihrung

hiltnis zu den gesellschaftlichen Klassen erhielt. Sie wird an theoretische Kon-
zepte ankniipfen, die das politische Projekt der AKP als neoliberalen Autoritaris-
mus bestimmen und Religion als kulturelles Mittel in der Regulierung der Bezie-
hungen zwischen den gesellschaftlichen Klassen begreifen. Auf der empirischen
Grundlage einer ethnographischen Feldstudie wird sie in Weiterfithrung dieser
Konzepte die Rolle der Religion neu bestimmen. Die primire These wird sein, dass
die religiése Tragerschaft dem politischen Projekt eine besondere Dynamik ver-
leiht. Im Zuge einer genaueren Bestimmung der kulturellen und sozialen Merk-
male der Trigerschaft wird die Studie eine religiése Privilegienstruktur offen le-
gen, die sich in Form von 6ffentlichen Institutionen wie der staatlichen Religions-
behorde und theologischen Bildungsinstitutionen in Verschrinkung mit privaten
religiosen Netzwerken realisiert. Die Studie wird aufzeigen, dass die Struktur von
Akteuren getragen wird, deren Affiliation mit der Religion sie auch zu Nutznieflern
Skonomischer Privilegien macht.

In Auseinandersetzung mit Religionskonzepten, durch die die besondere Leis-
tung der AKP als »Sikularisierung des Islam« charakterisiert wird, wird diese Stu-
die schlielich eine Definition von Islamismus vorschlagen. Islamismus wird als
Doppelbewegung zwischen Regulierung der Beziehungen zwischen den Klassen
und Etablierung einer Privilegienstruktur auf der Grundlage religioser Ideen und
Praktiken bestimmt. Der Kulturkampf wird als Modus Operandi re-konzeptuali-
siert, iiber den die religiose Tragerschaft ihre Privilegien politisch ausficht. Indem
die Religion als kulturelles Zentrum einer Privilegienstruktur bestimmt wird, kann
die Islamisierungsdynamik in der Tiirkei als umfassender Ausgrenzungsprozess
sdkularer und der dominanten Auslegung des Islam widersprechenden Praktiken
und Wissensbestinde aus der gesellschaftlichen Partizipation begriffen werden.

Im Zuge der Begrindung dieser Thesen wird auch eine Antwort auf die Fra-
ge entwickelt, warum die AKP trotz aller Turbulenzen immer noch standhalten
kann. Nach inzwischen 17 Jahren an der Regierung hat die Partei etliche Krisen
und interne Querelen iiberstanden, an denen viele andere Parteien wahrschein-
lich gescheitert wiren. Trotz substanzieller Verluste beim Fithrungspersonal — von
den prominenten Parteigriindern ist einzig Tayyip Erdogan iibrig geblieben — und
trotz eines Putschversuchs ehemals verbiindeter Krifte im Jahr 2016 ist die Par-
tei nicht auseinandergebrochen. Selbst iiber schwere 6konomische Krisen hinweg
konnte die AKP grof3e Teile der Bevolkerung an sich binden und ein Zersplittern des
rechten Lagers verhindern. Ihre gesellschaftliche Stirke, so das Argument dieser
Studie, bezieht die Partei aus der Fihigkeit, die Beziehungen zwischen den Klassen
zu moderieren. Ihre Besonderheit liegt im Aufbau der erwihnten Privilegienstruk-
tur, mit der die Reproduktion einer wachsenden Schicht religioser Intellektueller
verkniipft ist, die der Partei Orientierung und Zusammenbhalt verleihen.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://co. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ m—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Vorgehen und Werdegang der Studie

Die Bearbeitung der Forschungsfrage erfolgt auf dem Wege der Theorierekonstruk-
tion. Die Vorgehensweise bei der Theorierekonstruktion besteht in der Uberprii-
fung einer existierenden Theorie anhand eines empirischen Falls (Burawoy 1998).
Die zu iiberpriifende Theorie dieser Studie ist die auf Antonio Gramsci zuriickge-
hende Hegemonietheorie. Als ich 2008 mit der Konzipierung der Studie begann,
war die Favorisierung eines hegemonietheoretischen Zugangs dadurch begriindet,
dass der AKP eine zentrale Rolle in der konsensualen Stabilisierung des neolibe-
ralen Projekts zuzukommen schien. Die Partei wurde in der Forschungsliteratur
als Biindnis charakterisiert, das disparate gesellschaftliche Krifte unter der Fiih-
rung einer Fraktion der Bourgeoisie integrierte und eine Entwicklungsperspektive
vorbrachte, die Zusammenbhalt in einer gespaltenen Gesellschaft organisierte. Es
erschien sehr ungewohnlich, dass ausgerechnet diese Partei, deren in der islamis-
tischen Bewegung verwurzeltes Personal iiber Jahrzehnte den Umsturz der demo-
kratischen und laizistischen Ordnung verfolgt und dabei etliche politische Krisen
provoziert hatte, sich dem Laizismus, der Demokratie und einer pluralistischen
Erneuerung verpflichtet haben sollte. Die vermeintliche Anniherung an die laizis-
tische Demokratie deutete auf einen Wandlungsprozess, der sich in hegemonie-
theoretischen Begrifflichkeiten als eine Form der passiven Revolution hypothetisch
fassen lieR. Die hiervon ausgehende Frage war, ob und wie dieser Wandlungspro-
zess, der nahezu die gesamte islamistische Bewegung mit der AKP erfasst und sich
mit einem Expansionsprozess durch Integration bewegungsferner Krifte verbun-
den zu haben schien, hegemonietheoretisch genauer bestimmt werden konnte.
Eine zweite Ungewohnlichkeit bestand darin, dass die AKP breite Zustimmung
von den im Zuge neoliberaler Politik sozial entrechteten und verarmten Arbeite-
rInnen erhielt, obwohl sie sich nachdriicklich der Fortfithrung neoliberaler Politik
verschrieben hatte. Der Sachverhalt forderte die hegemonietheoretische Annahme
heraus, dass die Hegemonie herrschender Klassen auf der Grundlage materieller
Konzessionen, zumindest an Teile der beherrschten Klassen, beruht. Die konkrete
Herausforderung der Theorie anhand des Falls Tiirkei war gerahmt von Bedenken
in der Forschungsliteratur beziiglich der raumlichen und zeitlichen Reichweite von
Hegemonietheorie. Sie wurden sowohl mit Blick auf die Uberginge innerhalb der

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hegemonie und Kulturkampf

kapitalistischen Produktionsweise vom Fordismus zum Neoliberalismus (Demiro-
vié 2006a; Hirsch 2005: 197ff.) als auch hinsichtlich der Anwendbarkeit von He-
gemonietheorie auf Gesellschaftsformationen der kapitalistischen Peripherie vor-
gebracht (Becker 2008). Vor diesem Hintergrund verband ich das Vorhaben der
Theorierekonstruktion mit dem Ziel, einen Beitrag zur Frage nach der riumlichen
und zeitlichen Reichweite von Hegemonietheorie zu leisten.

Um Einblicke in die Wandlungs- und Expansionsprozesse sowie Generierung
von Zustimmung fiir das Projekt der AKP zu gewinnen und damit eine empiri-
sche Grundlage fiir die Theorierekonstruktion zu legen, nahm ich mir vor, die
Zusammensetzung und gesellschaftliche Verankerung dieser Partei anhand von
zwei lokalen Fallbeispielen zu erforschen. Fiir die Feldstudie bestimmte ich zwei
GrofRstidte, in denen der expansive Integrationsanspruch der AKP an erkennbare
Grenzen stief: Izmir und Diyarbakir. Die AKP erzielte dort Ergebnisse unter dem
landesweiten Durchschnitt. Die Metropole Izmir mit etwa drei Millionen Einwoh-
nerlnnen an der dgiischen Kiiste im Westen des Landes wurde von der Republi-
kanischen Volkspartei (CHP) regiert. Die Grof3stadt Diyarbakir mit etwa 650.000
EinwohnerInnen im kurdischen Siidosten der Tiirkei wurde hingegen von der Par-
tei der Demokratischen Gesellschaft (DTP) regiert. Beide Parteien befanden sich
auf nationaler Ebene und in fast allen anderen Grofistidten in der Opposition.
Die Untersuchung in diesen beiden Stidten durchzufithren, erschien mir aus zwei
Griinden sinnvoll. Zum einen standen Kommunalwahlen an und es hief§, die AKP
richte ein besonderes Augenmerk auf diese beiden Stidte und werde dort einen
besonders engagierten Wahlkampf fithren. Ich nahm an, dass hiermit intensive
Aktivititen verbunden sein wiirden, die mir auch den Zugang zum Feld erleichtern
konnten. Zum anderen erschien es mir aufschlussreich, sich dem Untersuchungs-
gegenstand gewissermaflen von seinen Grenzen her anzundhern. Izmir galt als
politische Hochburg des Kemalismus und Diyarbakir als eine der kurdischen Be-
wegung. Zugleich bestand die Erwartung, dass die AKP mit ihrem expansiven Inte-
grationsanspruch auch diese beiden Stidte erobern werde (vgl. Dogan 2009b). Um-
so mehr stand fir mich die Frage im Raum: Warum war es der AKP, deren Personal
sich von seiner historischen Verbindung zur islamistischen Bewegung emanzipiert
und einem pluralistischen Projekt zugewandt haben sollte, bisher nicht gelungen,
in diesen Stidten Mehrheiten zu generieren?

Mein erster Feldaufenthalt fand im Mirz 2009 statt und war auf drei Wochen
begrenzt. Das hauptsichliche Ziel bestand darin, den noch relativ unerforschten
Untersuchungsgegenstand explorativ zu erschliefRen. Mit Exploration ist das Sam-
meln von Informationen iber einen Untersuchungsgegenstand gemeint, das die
erste Uberpriifung vorhandener Hypothesen und eventuell die Formulierung neu-
er Hypothesen vorbereitet (Bortz/Ddring 2006: 356). Zu dieser Zeit gab es aufler
journalistischen Recherchen noch keine profunde Literatur iiber den Parteiappa-
rat und seine gesellschaftliche Einbettung. Auf eine bestimmte Datenerhebungs-

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Vorgehen und Werdegang der Studie

methode hatte ich mich zu diesem Zeitpunkt noch nicht festgelegt. Ich wollte zu-
nichst sondieren, ob ich iberhaupt einen Zugang zum Feld erhalten wiirde. Ins
Auge gefasst hatte ich, Experteninterviews zu fithren und Dokumente zu erhe-
ben. Die Experteninterviews sollten mir das Wissen professioneller Beobachter der
Parteienlandschaft zuginglich machen und dazu verhelfen, meine Ausgangshypo-
thesen zu hinterfragen. Sofern moglich, sollten sich teilnehmende Beobachtungen
und halbstandardisierte Interviews mit Parteifunktioniren anschliefen, wofiir ich
einen Leitfaden vorbereitet hatte.

Die Aufnahme erster Kontakte mit Funktioniren erfolgte rascher, als ich er-
wartet hatte. Im Vorfeld hatte ich eine sich kurzfristig ergebende Chance ergrif-
fen, als Dolmetscher fiir eine Reisegruppe deutscher GewerkschafterInnen zu ar-
beiten, zu deren Programm auch ein Besuch der AKP-Zentrale in Istanbul gehor-
te. Dort kniipfte ich meinen ersten Kontakt, der mir wiederum einen Kontakt in
Izmir vermittelte. Durch die Verlegung des Aufenthalts in die Zeit des Kommunal-
wahlkampfs waren die Akteure tatsichlich leicht zu erreichen. Schon nach weni-
gen Gesprichen in Wahlkampfbiiros, die es in jedem Stadtviertel gab, kniipfte ich
Bekanntschaften zu Funktioniren und durfte an einem Treffen der Parteijugend
teilnehmen. Aus ihnen ergaben sich alle weiteren Interview-, Gesprichs- und Be-
obachtungsgelegenheiten, auch im weit entfernten Diyarbakir.

Nachdem die Sondierung abgeschlossen war und die ersten Daten vorlagen,
hatte ich den Eindruck gewonnen, dass Elemente der AKP-Politik, die ich fiir wich-
tig erachtet hatte, weniger bedeutsam waren, wihrend andere nach vorne riickten.
Die ersten Interviews lieferten nur sehr begrenzte Einsichten. Professionalisier-
te Politiker pflegten einen eingeiibten Diskurs, von dem sie kaum abwichen. Sie
sprachen im sichtlichen Bemiihen, ein weltoffenes, liberales, pluralistisches Bild
zu transportieren. Ich wurde als Botschafter adressiert, der dieses Bild in die Welt
tragen sollte. Zu den hiufigeren Sitzen zihlten: »Wir sind fir alle da«, »Wir kle-
ben nicht an unseren Sesseln so wie diejenigen vor uns«, »Unsere Politik ist trans-
parent«, »Wir stehen fiir Frieden und Konsens in der Gesellschaft«. Der Einfluss
professionalisierter Rhetorik erschien mir grof3. Die Durchfithrung der Interviews
wiahrend des Wahlkampfs erwies sich an diesem Punkt als Nachteil.

Als ergiebig stellte sich die teilnehmende Beobachtung heraus, durch die sich
ein Einblick in die gesellschaftliche Einbettung der Partei und ihre Praktiken er-
Offnete. Der teilnehmenden Beobachtung liegt die Annahme zugrunde, dass durch
Teilnahme an Interaktionen und Situationen Aspekte von Praktiken beobachtbar
und erfahrbar werden, die in Gesprichen und Dokumenten iiber diese Situationen
nicht zuginglich sind (Breidenstein u.a. 2015: 71ff.). So fiel mir bereits im Zuge ers-
ter Beobachtungen eine deutliche Reprisentation des tiirkischen Islamismus im
Umfeld der Partei auf, der in der theologischen Ausbildung der Parteijugend und
deren Verbindungen zu religiosen Netzwerken verankert war. Mein Blick wurde
auf einen Aspekt gelenkt, den ich in der Planung der Studie zwar beriicksichtigt,

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Hegemonie und Kulturkampf

aber nicht fiir zentral gehalten hatte. Dass das Personal der AKP nicht nur fromm,
sondern zu einem erheblichen Teil in der Tradition des politischen Islam verwur-
zelt war, war mir selbstverstindlich bewusst. In der wissenschaftlichen Literatur
und den Medien wurden jedoch im Einklang mit prominenten Parteimitgliedern
ein klarer Bruch mit dieser Tradition und ein Wandel des tiirkischen Islamismus
behauptet. Meine ersten Beobachtungen vor Ort widerlegten die Behauptung die-
ses Bruchs zwar nicht eindeutig, sie stellten jedoch eine Irritation dar, die durch
weitere Ereignisse, die dem vorherrschenden Bild iiber die Partei widersprachen,
verstirkt wurde.

Eine Irritation war bereits wihrend meiner ersten Begegnung mit einem Par-
teifunktionir entstanden, den ich im Rahmen meiner Dolmetscher-Tatigkeit in
der Istanbuler AKP-Zentrale getroffen hatte. Nach einem einfithrenden Vortrag
des Vorstandsmitglieds fiir die gewerkschaftliche Reisegruppe iiber Charakter und
Ziele der Partei folgte eine Fragerunde, bei der die Antwort immer wieder auf den
breiten Reprisentationsanspruch der Partei hinauslief. Auf eine Frage, wie seine
Partei zur in jiingerer Zeit vermehrt diskutierten »Armenier-Problematik« stehe
und wie sie die Vertreibung der Armenier des Osmanischen Reichs bewerte, ant-
wortete der Funktionir:

Es war Krieg und wir waren von allen Seiten umzingelt. Im Osten haben wir ge-
gen die Russen gekdmpft. In einem Krieg missen alle zusammenstehen. Um den
Feind bekdmpfen zu kénnen, muss das Hinterland ruhig sein. Der Riicken muss
frei sein. Stellt euch vor, ihr kimpft gegen jemanden. Da ist eine Front und euch
gegenliber steht der Feind. Doch plétzlich kommt jemand von hinten und will
euch erschiefden. Stellt euch das vor. Was wiirdet ihr tun? lhr wiirdet euch verteidi-
gen, nicht wahr? lhr wiirdet das nicht hinnehmen. So war das mit den Armeniern.
Sie sind uns in den Ricken gefallen. Es war Krieg und das konnte nicht hingenom-
men werden. Es musste etwas getan werden. Was mit den Armeniern passiert ist,
hangt damit zusammen.

Nachdem ich die Antwort fiir die Reisegruppe iibersetzt hatte, herrschte beklom-
menes Schweigen. Das war nicht die AKP, die in deutschen Zeitungen unisono fiir
ihr Einstehen fiir Volkerverstindigung und eine demokratische Erneuerung von
Unten gelobt wurde, die sich in Distanz zur bisher dominierenden tiirkischen Ge-
schichtsthese fiir eine gemeinsame Historikerkommission mit Armenien einsetzte
und eine »ergebnisoffene Untersuchung des Verschwindens armenischen Lebens«
aus Anatolien versprach. Stattdessen waren wir mit der klassischen Dolchstoflle-
gende konfrontiert worden, die den Genozid als einen Akt der Selbstverteidigung
im Rahmen von Kriegshandlungen rechtfertigte.

Mit zahlreichen Eindriicken und einigen Irritationen im Gepdick trat ich die
Riickreise nach Deutschland an. Ich stand vor der Frage, wie ich weitermachen
sollte. Ich entschied, den erkundenden Zugang der teilnehmenden Beobachtung

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Vorgehen und Werdegang der Studie

beizubehalten und die Spuren, die sich gezeigt hatten, weiterzuverfolgen. Unter-
dessen wurde ich in der Zeit bis zur zweiten Reise mit einer Reihe neuer Verof-
fentlichungen zu meinem Forschungsgegenstand konfrontiert. Ab 2009, kurz nach
Beginn meiner Arbeit, erschienen erste umfangreiche wissenschaftliche Veréffent-
lichungen zur AKP. Es mag nicht erwihnenswert, weil erwartbar erscheinen, dass
im Laufe einer Studie neue Literatur iiber den Forschungsgegenstand veroffent-
licht wird. Doch war ich mit einer auflergewdhnlichen Hiufung konfrontiert, neue
Studien stapelten sich in kurzer Zeit auf meinem Schreibtisch. Mit einem Abstand
von sieben Jahren schlug sich die aufierordentliche Aufmerksambkeit, die der AKP
seit ihrem ersten Wahlsieg von journalistischen Medien entgegengebracht wur-
de, auch in wissenschaftlichen Publikationen nieder. Auf Fragen, die ich verfolgen
wollte, wurden differenzierte Antworten geliefert, neue Thesen zur AKP kamen auf.
Gemeinsam mit meiner ersten Sondierung lste die Literatur einen Reflektions-
prozess aus, der mich veranlasste, den Raum, den meine Studie eruieren sollte,
neu zu bestimmen. Meine zweite Forschungsreise nach Izmir im Herbst 2009 lei-
tete einen Wandel meiner Forschungsfrage ein, weg von der allgemein gehaltenen
Fokussierung der gesellschaftlichen Einbettung der AKP hin zur Frage nach der
Bedeutung der Religion und der religiés gepragten Netze in Verbindung mit der
Partei.

Im Laufe des zweiten Aufenthalts verdichteten sich die Hinweise, dass es dem
Gegenstand angemessen sein wiirde, die eingegrenzte Frage zu verfolgen. Ich ver-
legte den Schwerpunkt auf die Erkundung des religiésen Netzes und beschiftigte
mich mehr und mehr mit der Frage, wie ich eine empirische Grundlage fiir das
Wissen tiber dieses Netz legen kénnte. Um verlissliche Daten zu erhalten, hielt ich
es fiir notwendig, das Netz selbst zu erkunden. Der Eintritt in dieses Feld gestaltete
sich jedoch erheblich schwieriger als der Zugang zum Parteiapparat. Das religiose
Netz erstreckte sich weit iiber den Raum der Partei hinaus in halb-6ffentliche und
private Riume. Um Daten zu sammeln, musste ich weitere Kontakte kniipfen und
bestehende vertiefen, um das Vertrauen zu gewinnen, das mir den Zugang erlau-
ben wiirde. Nach einiger Zeit, wahrend der ich mich hiufig mit einzelnen Akteuren
traf und Beziehungen zu ihnen entstanden, 6ffneten sich mir weitere Tiiren. Gegen
Ende des zweiten Aufenthalts wurde ich zu immer mehr Aktivititen eingeladen.
Ich nahm das Angebot an, in ein Zimmer einer Wohngemeinschaft mit islamisti-
schen Studenten einzuziehen, und erhielt auf diesem Weg auch einen Einblick in
deren Alltag.

Ebenfalls gegen Ende des zweiten Aufenthalts reiste ich zum ersten Mal nach
Diyarbakir, wo ich durch Vermittlung meiner Bekanntschaften aus Izmir sogleich
Kontakt zur Partei und zu religiésen Akteuren erhielt. Die Feldforschung in Di-
yarbakir gestaltete sich holprig. Viele Akteure waren nicht bereit, Interviews zu
geben. Die Bereitschaft war so gering, da eine Repressionswelle in den kurdischen
Gebieten eingesetzt hatte. Durch lancierte Abhorprotokolle und Diffamierungs-

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Hegemonie und Kulturkampf

kampagnen, die von AKP-nahen Medien betrieben wurden, sowie durch anlaufen-
de Gerichtsprozesse wurde offenkundig, dass schon seit lingerer Zeit eine konzer-
tierte Aktion geplant war. Geheimdienste, Staatsanwaltschaften und Polizei hatten
eine grofRe Bandbreite an legalen Aktivititen ins Visier genommen, die sukzessive
kriminalisiert wurden. Zwar war dies in den kurdischen Gebieten, wo seit iiber 25
Jahren Krieg herrschte, an sich nicht neuartig. Doch hatte eine beinahe zehnjih-
rige Phase relativer Waffenruhe fiir eine gewisse Entspannung gesorgt. Mit dem
Verbot der »kurdischen« Partei DTP und den anschlieffenden Verhaftungswellen
riickte die Repression schlagartig wieder in den Alltag der Bevolkerung der Region
und auch in das mediale Rampenlicht. Das Feld war noch relativ offen, ich konnte
mich ohne gréfere Einschrinkungen bewegen, doch mein Bewusstsein fiir die Ge-
fahr, auf die eine oder andere Art durch das Uberwachungsnetz erfasst und durch
meine Forschung andere zu gefihrden oder selbst Repressionen ausgesetzt zu wer-
den, stieg. Im Spitherbst 2010, bei meinem dritten Feldaufenthalt, reiste ich ein
zweites Mal nach Diyarbakir. Zu dieser Zeit hatte ich aber schon entschieden, von
einer Vertiefung der Feldforschung in Diyarbakir abzusehen, um keine unnétigen
Risiken einzugehen. Die sich in Izmir er6ffnenden Moéglichkeiten erschienen mir
ergiebig genug, um der inzwischen prizisierten Forschungsfrage nachzugehen.

In Izmir nahm ich an mehreren Treffen der AKP-Jugend, an mehr oder weni-
ger stark ritualisierten religiésen Konversationsrunden sowie an Stammtischrun-
den teil, aus denen weitere Kontakte hervorgingen. Ich wurde in religiose Verei-
ne mitgenommen, besuchte politische Veranstaltungen und Kundgebungen. Auf
diese Weise konnte ich empirisches Material iiber Aktivititen, Weltauffassungen,
Organisierungs- und Interaktionsweisen sammeln. Die meisten meiner Beobach-
tungen fanden in Gruppensituationen statt, bei denen ich nicht im Mittelpunkt
stand. In ihnen entwickelte sich oft eine Dynamik, durch die sich Adh4sions- und
Fliehkrifte und ebenso der Umgang der Gruppe mit diesen zeigten.

Ich besuchte nicht nur Aktivititen, die sich in meinem engeren Forschungsge-
biet der AKP abspielten, sondern suchte auch den Kontakt zu anderen Parteien und
Gruppen, forschte in den alevitischen und kurdischen Vierteln von Izmir. Manch-
mal beobachtete ich anonym, manchmal suchte ich das Gesprich, stellte in Ver-
einen und Treffpunkten mich und mein Forschungsvorhaben vor, woraufthin sich
spontan Diskussionen entwickelten. Ich holte Meinungen von verschiedenen poli-
tischen Akteuren zu meinem Vorhaben und zu meinen Beobachtungen ein, fithrte
mit ihnen Experteninterviews, gab Teile meines Wissens ins Feld zuriick und stellte
meine Reflektionen und Analysen zur Diskussion. Diese Aktivititen halfen mir, das
politische Feld, vor allem die Relationen im Feld zwischen der AKP und auflerhalb
von ihr stehender Gruppen aus der Nihe zu erschlief3en.

Die Dimensionen meines Vorhabens haben sich im Laufe der Feldforschung
erweitert. Dass sich viele religiése Aktivititen im privaten Bereich abspielen und
der Zugang durch kulturelle Grenzziehungen erschwert ist, ferner Repressionser-

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Vorgehen und Werdegang der Studie

fahrungen und Rivalititen dazu beitragen, dass die islamistische Bewegung in der
Tiirkei wenig transparent ist, wird als zentrales Hindernis benannt, Daten tiber sie
zu sammeln (Ozgur 2012: 17F.). Die Rede ist von einer unsichtbaren Mauer, die von
»Meinungsfithrern« durch die Produktion von Berithrungsingsten gegeniiber kul-
turell Fremden aufrechterhalten wird. Balaban zum Beispiel fithrt an, dass auch
die Bedeckung des Korpers, Ernihrungs-, Sexualitits- und Hygieneregeln an be-
wusst hergestellte Angste vor Verunreinigung (im iibertragenen Sinne) gekoppelt
seien (Balaban 2013: 51). Nach insgesamt sechs Monaten im Feld kann ich besti-
tigen, dass es Mauern gibt, sie sind jedoch nicht uniiberwindbar. Sie erscheinen
hoch, weil in der Tiirkei miteinander verfeindete oder konkurrierende kulturelle
Kollektive existieren, in denen Fremdheit hiufig ohne Begegnung hergestellt und
eingeiibt wird und die mehr oder weniger stark an politische Parteien angebunden
sind. Ich stellte viel Trennendes zu meinen Kontakten aus dem religiosen Umfeld
fest, es gab aber immer genug Verbindendes, um Beziehungen einzugehen, auf-
rechtzuerhalten, zu erweitern und zu vertiefen.

Dass ich Izmir als Einstieg fiir den Zugang zum Feld gewihlt hatte, erwies sich
als Glicksfall. Der Einfluss des Laizismus war in Izmir stark, die AKP und religi-
s gepragte Akteure waren dort in der Minderheit. Dies bedingte zum einen, dass
sie mit einem groflen Bevolkerungsanteil konfrontiert waren, dessen Lebensweise
nicht durch religiése Vorgaben gepragt war. Sich von ihnen abzukapseln, hitte eine
Zementierung des Status quo als Minderheit bedeutet und der politischen Aktions-
logik widersprochen, die Bevolkerung zu adressieren, um Mehrheiten zu generie-
ren. Zum anderen waren viele der religiés geprigten Akteure in gewisser Weise
selbst fremd in Izmir, zumindest in der Offentlichkeit des Stadtzentrums. Einige
waren aus lindlichen oder kleinstidtischen Regionen Anatoliens zum Studieren
nach Izmir gekommen und trugen Spuren von Fremdheit und Befremdung selbst
nach vielen Jahren noch mit sich. Gemeinsam mit anderen, die schon linger in Iz-
mir lebten, teilten sie signifikante, zur Politik geronnene kulturelle Praktiken der
Mehrheit nicht. In Izmir waren wir in bestimmten Situationen kollektive Aufden-
seiter. Wenn wir beispielsweise gemeinsam in ein Straflencafé gingen, dann immer
in eins, das keinen Alkohol ausschenkte, wihrend in den Nachbarcafés getrunken,
musiziert und gesungen wurde. Ich, als ein aus Deutschland angereister Fremder
in Izmir, stand allerdings immer noch ein Stiick weiter auflen als die anderen. Ich
gehorte keiner der lokalen Welten ganz an. Nicht nur mein Forscherdasein, auch
mein »Tiirkischsein« stand durch meine aktuelle Herkunft, mein Aufleres, mei-
ne Verhaltensweisen und Sprache, in die fremdartige Spuren eingewoben waren,
unter Beobachtung. Die Fremdheit nahm mit der Zeit ab, doch bekam ich immer
wieder eine Befremdung gespiegelt, die wohl daraus resultierte, dass ich in kein
Raster eindeutig eingeordnet werden konnte. In gewisser Weise bewegte ich mich
als doppelt Fremder unter Fremden. Ich vermute, dass diese Kombination verwi-
ckelter Umstinde es mir ermdglichte, in relativ kurzer Zeit Kontakte aufzubauen

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

23


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Hegemonie und Kulturkampf

und zu vertiefen, wihrend unter anderen Umstinden die Mauern moglicherweise
hoher gewesen wiren.

Alfred Schiitz machte auf einen Vorteil des Fremden aufmerksam, der darin
besteht, dass er auf unbekannte Phinomene stof3t, die sich mit seinen Wissensbe-
stinden nicht erschliefen lassen und ihn somit dazu zwingen, ihre ihm unbekann-
te Bedeutung zu rekonstruieren (Schiitz 1972). Die soziale Welt, in die ich eintrat,
war mir vertraut genug, um mich in ihr bewegen und selbst verstindigen zu kén-
nen. Doch umfasste sie zugleich Wissen, Praktiken, Symbole und Codes, die ich
mir erst erschlieRen musste, vieles war nicht selbstverstindlich. Interaktionen —
schon die BegriifSung — folgten oftmals mir unbekannten Regeln, in Kommunika-
tionen stiefd ich auf ein Nebeneinander fiir mich nicht zu vereinbarender Elemente.
Etliche Interaktionspartner verfiigten als Absolventen theologischer Schulen iiber
Worter, Metaphern, Geschichten und historische Referenzen, deren Inhalte sich
nur fir diejenigen erschlossen, die sie vor einem geteilten Bildungshintergrund
verstehen konnten. Schon die Sprache meiner Bekanntschaften aus dem religio-
sen Umfeld orientierte sich stirker am Arabischen, kam zum Teil dem Osmani-
schen nahe, das in der Tiirkei seit 80 Jahren keine Bildungssprache mehr war und
fiir einen »normalen« Schulabginger wie mich eine Herausforderung darstellte.
Da ich fiir eine deutsche Leserschaft schreiben wollte, musste ich fiir meine Feld-
notizen eine doppelte Ubersetzung — zunichst fiir mich zum Verstehen und dann
in die deutsche Sprache — leisten. Der Anspruch, sowohl die Eigenheit und den
Sprachwitz zu erhalten, als auch moglichst nah am Gesprochenen zu bleiben, um
Inhalte nicht zu verfilschen, forderte eine behutsame Ubersetzung des Materials
fir die Darstellung. Da Sprache einen wichtigen Aspekt der Hegemoniebildung
ausmacht — iiber Sprache wird eine Weltauffassung ausgedriickt, es wird Gemein-
sambkeit und Differenz hergestellt und es werden Identititen gebildet —, war es
wichtig, die Hinweise durch die Ubersetzung nicht unkenntlich zu machen.

Ich habe 12 Interviews mit AKP-Mitgliedern und weitere 9 mit religiésen und
oppositionellen Akteuren, darunter 4 Gruppeninterviews, sowie unzihlige Gespra-
che gefiihrt, an mehreren formellen und informellen Treffen der Parteijugend und
Bildungsseminaren der AKP teilgenommen. Ich habe ein Forschungstagebuch ge-
fithrt, Mitschriften und Gedichtnisprotokolle angelegt, bei 6ffentlichen Veranstal-
tungen Bild- und Tonaufzeichnungen gemacht, Nachrichten und Debatten in Zei-
tungen und im Fernsehen verfolgt und dokumentiert. Eine Grenze fiir den Feldzu-
gang und die teilnehmende Beobachtung bestand darin, dass meine Identitit als
Forscher zumeist offen lag. An vielen Aktivititen wie Sitzungen und Konversati-
onsrunden konnte ich nur temporir, oft auch nur einmalig teilnehmen. SchlieRlich
sind diese Aktivititen, die im Privaten stattfinden, nicht darauf ausgelegt, perma-
nente Giste und schon gar nicht Forscher zu empfangen, die beobachten. Sofern
meine Beobachtungen in nicht-6ffentlichen Riumen stattfanden, habe ich die Da-
ten anonymisiert. Eine Ausnahme bilden meine Beobachtungen in der AKP-Jugend

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Vorgehen und Werdegang der Studie

und im Heim einer islamischen Gemeinschaft. Dort befand ich mich erklirterma-
fRen als Forscher, mein Aufenthaltszweck war bekannt. Ich verzichte dennoch zu-
meist darauf, Namen zu nennen und genauere Orte anzugeben. Ich wandte mich
den Personen ohnehin nicht aufgrund eines Interesses an ihrer Personlichkeit, son-
dern mit der Frage zu, welche Rolle sie im Feld einnehmen, welche gesellschaftli-
chen Verhiltnisse sich in ihren Interaktionen ausdriicken und verdichten.

Die Auswertung des Materials begann, wie erwihnt, zeitgleich mit der Erhe-
bung. Angeleitet durch den hegemonietheoretischen Zugang formulierte ich auf
der Grundlage der Daten eine Reihe von Thesen. Zur Vertiefung und Verdichtung
der Thesen zog ich Sekundirmaterial in Form von Dokumenten und Datensitzen
quantitativer Art heran, kontrastierte die Thesen mit den Befunden und Ergebnis-
sen anderer qualitativer Untersuchungen, die sich auf den gleichen Forschungs-
gegenstand richteten, und setzte meine Beobachtungen im lokalen Maf3stab ins
Verhiltnis zu Entwicklungen im nationalen Mafistab. Eine Kernthese zur Bedeu-
tung der Religion in den gesellschaftlichen Kampfen kristallisierte sich heraus, die
mir eine neuerliche Ordnung des Materials und der Literatur ermoglichte. Mit ei-
ner empirisch zwar noch nicht gesittigten aber klar konturierten These wandte ich
mich der theoretischen Reflektion zu. Aus ihr folgte eine Anpassung des theoreti-
schen Interpretationsrahmens. Die Kernthese lief? sich mit den vorhandenen hege-
monietheoretischen Begrifflichkeiten nicht vollstindig erfassen, wodurch eine die
Theorie modifizierende Perspektive provoziert und die Suche nach erginzenden
theoretischen Konzepten ausgeldst wurde.

Obgleich die Feldstudie die Rekonstruktionsarbeit anleitete und der Studie ih-
re Richtung verlieh, strukturieren die erhobenen Daten nicht die gesamte Diskus-
sion. Indem der Schwerpunkt der Feldstudie sich auf die Konstitution einer be-
stimmten kulturellen Trigerschaft des politischen Projekts der AKP verlagert hat,
ermoglicht sie nur eine partielle Antwort auf die Frage nach der Rolle der Religion
fiir den Prozess der Hegemoniebildung. Insbesondere die Frage der Zustimmung,
die anfinglich im Mittelpunkt des Forschungsinteresses stand, kann konzeptuell
bedingt nicht mit den Daten aus der Feldstudie beantwortet werden. Um diesen
zentralen Aspekt der Hegemoniebildung dennoch ausleuchten zu kénnen, habe ich
Sekundirforschung herangezogen. Durch sie wird es moglich, die Rolle der Religi-
on und ihrer Triger umfassender im Rahmen eines Hegemonieprojekts zu disku-
tieren und einen Beitrag zur Frage nach der raumlichen und zeitlichen Reichweite
von Hegemonietheorie zu formulieren.

2.1 Aufbau

Im Aufbau der Studie ist der skizzierte Erkenntnisprozess — die Pendelbewegung
zwischen empirischer Auswertung und theoretischer Reflektion — nicht mehr ab-

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

25


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Hegemonie und Kulturkampf

gebildet. Zu erkennen ist aber noch der starke Dialog mit der Forschungsliteratur,
deren Darstellung in Kapitel 3 auch deswegen ausfithrlicher ausgefallen ist, um
Bezugsquellen, die nur in tiirkischer Sprache vorliegen, deutschsprachigen Lese-
rInnen zuginglich zu machen.' Zur strukturierten Darstellung der Literatur ent-
lang der Frage, wie die Rolle der Religion fiir das politische Projekt der Partei im
Verhiltnis zu den gesellschaftlichen Klassen begriffen wird, wird eine Untertei-
lung in vier Thesen vorgenommen. Die kritische Diskussion dieser Thesen leitet
in die Begriindung der Eingrenzung des Forschungsgegenstands iiber. Die Frage
nach der Rolle der Religion im politischen Projekt der AKP wird prazisiert und ein-
gegrenzt auf die Entwicklungsgeschichte der intellektuellen Triger der islamisti-
schen Bewegung unter dem Aspekt ihrer gesellschaftlichen Reproduktion. Kapitel
4 stellt den theoretischen Zugang vor, der in Auseinandersetzung mit dem empiri-
schen Material herangezogen und modifiziert wurde. Es wird argumentiert, dass
ein hegemonietheoretischer Zugang eine integrierende Perspektive auf die Rolle
der Religion fiir das Projekt erdffnet, es aber einer ressourcentheoretischen Erwei-
terung bedarf, um die Reichweite und Dauerhaftigkeit des Projekts und die Re-
produktionsmechanismen der intellektuellen Trigerschaft besser erfassen zu kon-
nen. Kapitel 5 stellt auf der Grundlage der kontemporiren Verfasstheit des Islamis-
mus eine Rekonstruktion seiner Entwicklungsgeschichte und Konstitutionsmerk-
male mit dem Schwerpunkt auf der Reproduktion seiner Intellektuellen dar. Die
Rekonstruktion wird nachvollziehen, wie die islamistische Bewegung sich zusam-
mensetzt, wofiir und wogegen sie seit Griilndung der Republik streitet und welche
Strecke sie zuriickgelegt hat. Die kontemporire Phase wird bestimmt als Monopo-
lisierung der Staatsapparate durch die AKP. In dieses Kapitel fliefien bereits em-
pirische Daten aus der Feldforschung ein, die dann den Ankerpunkt fiir Kapitel 6
bilden, in dem der Aufbau einer religiésen Infrastruktur en détail analysiert wird.
Vorgestellt werden die institutionellen Wirkungsstitten der Intellektuellen sowie
die sozialen Praktiken, iiber die sie sich reproduzieren. Diskutiert wird in diesem
Kapitel auch die eigenartige Auslegung von Laizitit in der Tiirkei und wie sie zur
Entwicklung der religidsen Privilegienstruktur beigetragen hat. In Verschrinkung
mit ihren Grenzen werden in diesem Kapitel ferner integrative Mechanismen der
islamistischen Bewegung thematisiert, die verhindern, dass sie an ihren Rindern
auseinanderliduft. In Kapitel 7 werden die Ergebnisse schlieRlich unter der theore-
tischen Perspektive zusammengefasst und abschliefend diskutiert.

1 Alle Zitate in dieser Studie, die aus tiirkischsprachigen Quellen stammen, wurden von mir
libersetzt.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil | - Stand der Forschung



https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://co. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ m—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Vier Thesen

Die Forschungsliteratur tiber die AKP wird im Folgenden entlang der Frage disku-
tiert, wie die Rolle der Religion fir das politische Projekt der Partei im Verhiltnis zu
den gesellschaftlichen Klassen begriffen wird. Zur strukturierten Darstellung wird
eine Unterteilung in vier Thesen vorgenommen, die im Kern auf zwei theoretische
Ansitze zuriickgefithrt werden konnen. Innerhalb des ersten Ansatzes, den ich un-
ter dem Sammelbegriff »Staatszentrismus« diskutieren werde, wird die AKP im
Rahmen eines Kampfes zwischen Staat und Gesellschaft interpretiert. Der »Staats-
zentrismusx stellt den leitenden theoretischen Ansatz in der Tiirkeiforschung dar.
Die zentralen Annahmen basieren darauf, den Staat als eine autonome Entitit zu
begreifen, die der Gesellschaft als Ganzes oder einzelnen gesellschaftlichen Grup-
pen gegeniibersteht. Innerhalb des zweiten Ansatzes, der unterschiedliche Auspri-
gungen des historischen Materialismus umfasst, wird die AKP im Rahmen eines
Kampfes zwischen gesellschaftlichen Akteuren interpretiert.

Im Rahmen der ersten These wird die AKP mit einer konservativen Revolution
der »Zivilgesellschaft« — bestehend aus einer neuen Bourgeoisie und zivilen Eli-
ten — assoziiert, die sich gegen den »autoritiren Staat« auflehnt. Die Partei wird
als Trigerin eines neoliberalen Entwicklungspfads in Verkniipfung mit liberal-de-
mokratischen Zielen und zugleich als Reprasentantin der kulturellen Werte der
Mehrheitsbevolkerung beschrieben, die in erster Linie als islamisch gekennzeich-
net werden. Den Antagonisten der AKP bildet im Rahmen dieser Konzeption eine
Staatselite, die eine »laizistische« oder »sikulare« Kultur reprisentiert. Laizismus
oder Sikularismus werden als »volksfremde« und »elitire« Kultur konzipiert, ihre
sozialen Triger als Staatseliten bezeichnet. Als historisches Anhingsel der Staats-
eliten wird eine von ihnen geschaffene Bourgeoisie vorgestellt, die die kulturel-
len Werte ihrer Erschafferin teilt und sich in Verteidigung ihrer etablierten Posi-
tion gegen die neoliberale Demokratisierung und die aufkommende Bourgeoisie
stemmt. Als Modus Operandi des Kampfes zwischen Staat und Gesellschaft, Elite
und Volk, etablierter und aufkommender Bourgeoisie wird ein Kulturkampf iden-
tifiziert. Die Bewertung der AKP als kulturelle Reprisentantin der Gesellschaft, die
ein demokratisierendes Projekt gegen die kulturell fremde Staatselite verfolgt, lisst
mich diese Interpretation als Kulturkampfthese bezeichnen. Vor dem Hintergrund

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Hegemonie und Kulturkampf

des Ausbleibens der diagnostizierten Demokratisierung hat die Kulturkampfthe-
se eine Verwandlung durchlaufen. Ohne den Interpretationsrahmen zu verlassen,
wird eine autoritire Riickverwandlung der konservativen Demokraten in Islamis-
ten behauptet. Die AKP wird nun der Seite des Staates zugerechnet und als au-
toritdr oder totalitir bezeichnet. Im Anschluss an die Diskussion dieser zeitlich
aufeinanderfolgenden Varianten der Kulturkampfthese erfolgt eine Rekonstrukti-
on und Kritik der theoretischen Grundlagen des staatszentristischen Ansatzes und
seiner Verankerung in der Tirkeiforschung.

Die zweite These zur AKP ist die theologische These. Sie befindet sich in theo-
retischer Nihe zur Kulturkampfthese, unterstreicht die Einschitzung der AKP als
Trigerin des politischen Projekts einer aufkommenden Bourgeoisie, die als kon-
servativ und religios charakterisiert wird, obgleich sie die Verbindung zwischen
Religion, Politik und Okonomie aus der Gegenperspektive konstruiert. Die theolo-
gische These behauptet einen transformierenden Effekt der Religion auf Okonomie
und Politik. Sie stellt einen theoretischen Anschluss an Max Webers Protestantis-
musthese her, indem sie dem Aufkommen der anatolischen Unternehmerklasse
das Entstehen einer puritanisch-asketischen Arbeitsethik vorausgehen sieht, de-
ren Ursprung sie in einer bestimmten Form des Islam verortet.

Aus Sicht der dritten These wird die AKP als eine der liberalen Demokratie ver-
pflichtete und sdkulare Partei beschrieben, die von vornherein der Seite des Staa-
tes zugerechnet wird. Die Partei wird im Rahmen einer Attacke des Staates auf
den Islam beziehungsweise den »radikalen Islamismus« interpretiert, der sikula-
risiert worden sei. Diese Variante, die ich als Sikularisierungsthese bezeichne, baut
ebenfalls auf staatszentristische Annahmen auf, bringt zugleich aber eine originel-
le Interpretation und neue Konzepte vor, fiir die eine abgegrenzte Diskussion an-
gemessen ist. Im Unterschied zur Kulturkampfthese wird als historische Leistung
der AKP die Rekonstitution der »sikularen Hegemonie«, begriffen als ein gesell-
schaftlicher Konsens fiir staatliche Herrschaft und Kapitalismus, betont.

Im Widerstreit zu diesen Interpretationen der AKP im Rahmen der Dichotomie
zwischen Staat und Gesellschaft steht die vierte These. Sie umfasst Studien der his-
torisch-materialistischen Theorietradition. Die Partei und die von ihr reprisentier-
ten Gruppen werden ebenso wie ihre Gegenspieler als gesellschaftliche Akteure be-
griffen, die um die Vorherrschaft im Staat kimpfen. Religion wird nicht primir als
kulturelle Form, sondern als politisiertes Mittel thematisiert. Infolgedessen wird in
diesem Ansatz auch die Bezeichnung »politischer Islam« verwendet. Als treibende
Dynamik der politischen Entwicklung werden Klassen- und Fraktionskimpfe be-
ziehungsweise Akkumulationsstrategien identifiziert. Kultur — im konkreten Fall
Religion — wird als Instrument zur Beherrschung subalterner Klassen, als ideolo-
gisches Mittel zur Uberbriickung von Klassenspaltungen oder - als Sonderfall -
als kapitalbildendes Produktionsmittel begriffen. Die kimpfenden Gruppen wer-
den als Funktionstriger oder Fraktionen der herrschenden Klasse identifiziert und

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Vier Thesen

ihr politisches Projekt als neoliberaler Autoritarismus bestimmt. Diese These be-
zeichne ich als Klassenkampfthese.

Bevor zur Diskussion itbergegangen wird, ist vorauszuschicken, dass in der
Darlegung der Forschungsliteratur Interpretationen, die keine theoretisch begriin-
dete Verbindung zwischen der AKP und den gesellschaftlichen Klassen herstellen,
nicht systematisch beriicksichtigt werden. Es handelt sich um politikwissenschaft-
liche und soziologische Ansitze, die den Schwerpunkt der Betrachtung auf politi-
sche oder soziale Akteure legen, die durch ideologische Motive angetrieben wer-
den, ohne dass eine Verbindung zu den gesellschaftlichen Klassen hergestellt wird.
Diese Eingrenzung ist der hegemonietheoretischen Fragestellung geschuldet, die
anhand des empirischen Falls »Hegemoniebildung in der Tiirkei« nach der Verbin-
dung zwischen politischen Akteuren, kulturellen-ideologischen Mitteln und den
gesellschaftlichen Klassen fragt.

3.1 Die Kulturkampfthese

Stellvertretend fiir die Kulturkampfthese sollen aus einer Fiille an wissenschaftli-
cher Literatur, die dieser Ansatz iiber die AKP hervorgebracht hat, drei Autoren
herausgegriffen werden, deren Schriften zentrale Thesen versammeln. Diese Au-
toren sind Ahmet Insel, der die Begriffe »Normalisierung« und »Westernisierung«
fiir die beginnende AKP-Periode eingebracht hat; Yildiz Atasoy, die den Begrift
»neoliberal-islamische Synthese« geprigt hat; sowie Hakan Yavuz, Autor einer lan-
gen Reihe von Monographien und Artikeln iiber die AKP und den politischen Islam,
der die Begriffe »Neue Tiirkei« und »muslimische Demokratie« gepragt hat.
Bereits im Anschluss an den ersten Wahlsieg der AKP im November 2002 argu-
mentierte Insel: »Die AKP reprisentiert eine neue Stufe in der Westernisierungs-
bewegung der Tiirkei — die Stufe, in der die Gesellschaft involviert wird.« (Insel
2003: 305, Ubersetzung E.B.)' Nach Insel lag in der Tiirkei eine Trennung zwi-
schen Staat und Gesellschaft in Form einer kulturell artikulierten Hierarchie zwi-
schen politischen Eliten, die einer sikularen Kultur anhingen, und dem »Volk,
das gliubig und konservativ sei, vor. Wahrend diese Beziehung schon im Osma-
nischen Reich die Form eines Widerspruchs angenommen habe, indem die Eliten
das »Volk« aus dem Staat ausgeschlossen hitten, sei sie im »Westen« von kultu-
reller Harmonie geprigt. Als »Westernisierung« fasst Insel die Anpassung an eine
idealtypische Entwicklungslogik der biirgerlichen Gesellschaft, mit der eine »Nor-
malisierung der Demokratie« durch Aufhebung des kulturellen Widerspruchs er-
reicht werde. Mit der AKP verband Insel die »historische Chancex, die Aufhebung

1 Begriffe und Zitate aus englischsprachigen Quellen habe ich in der gesamten Studie zumeist
ins Deutsche tbersetzt.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Hegemonie und Kulturkampf

des Widerspruchs, dadurch die Integration der Bevdlkerung in den »Westernisie-
rungsprozess« zu erreichen. Mit Blick auf das politische System erkannte Insel in
der AKP die Chance, aus dem »autoritiren Regime«, das mit der 1982er Verfas-
sung nach dem Militirputsch von 1980 etabliert wurde, auszusteigen. Als Kern des
Autoritarismus bestimmte er die Verschiebung des administrativen Zentrums von
der zivilen zur militirischen Biirokratie. Die 1982er Verfassung heilige das Kon-
zept Staat, was Insel als »radikalen Etatismus« bezeichnete. Die Architekten der
Verfassung hitten eine politische Sphire mit dem Staat im Zentrum und der Ge-
sellschaft an seiner Peripherie vorgesehen. Sein Befund verweist auf die Einfith-
rung der Zehn-Prozent-Sperrklausel bei Parlamentswahlen und die Stirkung des
Nationalen Sicherheitsrats, in dem die Generile eine Stimmenmehrheit erhielten,
wodurch sie eine politische Richtlinienkompetenz gegeniiber der gewihlten Regie-
rung erhielten. Insel bezeichnete dies als die Etablierung eines »Vormundschafts-
regimes« durch das Militir (3hnlich Atasoy 2009: 8off.). Politische Parteien hitten
den Autoritarismus akzeptieren miissen, da sie sich unter Anpassungsdruck be-
fanden, um ihre Legitimation zu erhalten. Einzig der konservative Politiker Turgut
Ozal, der bei der ersten Parlamentswahl nach dem Militirputsch von 1980 zum Mi-
nisterprisidenten gewahlt wurde, habe mit einem Liberalisierungsprogramm die
engen Grenzen des Systems iiberschreiten kénnen. Nach 1983 habe Ozal eine 6ko-
nomische Liberalisierung in Gang gebracht, die vom Militir »zihneknirschend«
als »Tribut an moderne Zeiten« (Insel 2003: 295) akzeptiert worden sei. Auf eine
kurze Liberalisierungsphase zwischen 1983 und 1985 sei jedoch die Konsolidierung
des Systems durch den verhingten Ausnahmezustand im eskalierenden Konflikt
mit der Arbeiterpartei Kurdistans (PKK), die einen bewaffneten Kampf fiihrte, ge-
folgt. Insel nannte dieses System, in dem er eine Peripherie einem autoritiren Zen-
trum entgegengestellt sah, in Anlehnung an den Tag des Putsches von 1980 das »12..
September-Regime«. Die AKP situierte er schliefilich in der Kontinuitit Ozals, da
dieser derselben »modernizationist conservative world as today’s AKP« (ebd.) an-
gehore. Mit der Parlamentswahl von 2002, bei der die AKP eine absolute Mehrheit
errang, sah Insel das System in die selbst gestellte Falle tappen. Wihrend etablierte
Parteien an der Zehn-Prozent-Sperrklausel scheiterten, errang die neu gegriindete
AKP als die Partei, die sich aufgrund ihrer »wertebasierten« Verfasstheit — konser-
vativ-religios, nationalistisch und liberal - in grofiter Distanz zum »Staat« — iden-
tisch gesetzt mit der Biirokratie — befunden habe, eine Mehrheit im Parlament. Die
AKP hegte nach Insel anders als die herrschende republikanisch-autoritire Elite,
die den Staat besetzt hielt, kein Misstrauen gegeniiber dem »Volk«. Sie schopfe ihre
Kraft aus der Gewissheit, Reprisentantin der kulturellen Mehrheit zu sein, womit
der Weg fiir eine demokratische Transformation der Tiirkei frei geworden sei (ebd.:
303). Der Religion im AKP-Projekt maf} Insel eine positive Bedeutung zu: Sie bilde
ein Set moralischer Werte als Basis eines toleranten Nationalismus, der dhnlich wie
der US-amerikanische Konservatismus eine Liebe zum Land ausdriicke und Diffe-

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Vier Thesen

renzen zulassen konne, im Gegensatz zum sikularen, autoritiren Nationalismus
der Eliten, der eine Liebe zum Staat ausdriicke und Differenzen unterdriicke.

Wihrend Insel die gesamte Geschichte der Tiirkei unter dem Blickwinkel einer
vorgestellten kulturellen Ubereinstimmung nach westlichem Vorbild interpretier-
te, hob Yildiz Atasoy das Element der Liberalisierung stirker hervor. Auch sie ging
davon aus, dass die AKP das Volk reprisentiere und die Installierung eines po-
litischen Modells nach westeuropdischem Muster auf der Grundlage universeller
Menschenrechte und Gerechtigkeit anstrebe (Atasoy 2009: 7ff., 109ff.). Opposition
zur AKP wertete sie als kemalistische Reaktionen und verteidigte die AKP gegen
den Verdacht des Islamismus als der Demokratie verpflichtete und »islam-sensible
Partei« (ebd.: 5). Zu einem ganz dhnlichen Schluss gelangte Hakan Yavuz, der in
Auseinandersetzung mit den Thesen von Samuel Huntington (1993) und Bernhard
Lewis (1961), die im Islam ein generelles Hindernis im Ubergang zur Demokratie
sahen, die Frage formulierte, ob es islamisch inspirierten politischen Bewegungen
gelingen kann, zu Agenten der Demokratisierung und Modernisierung zu wer-
den (Yavuz 2009; vgl. Atasoy 2009: 25). In Auseinandersetzung mit dem Argument,
das Christentum sei eine kulturelle Bedingung von Demokratie, entwickelte er die
modernisierungstheoretische These, dass der Islam zu einer Quelle liberaler De-
mokratisierung und Modernisierung werden und Islamisten sich zu Demokraten
entwickeln kénnten, wenn zwei Bedingungen erfiillt seien, die seiner Auffassung
nach auch fur westliche Demokratien gelten: die Existenz eines liberalen Markts
und eines Parlaments beziehungsweise einer éffentlichen Sphire, in der um Wer-
te und Identititen gestritten werde (Yavuz 2009: Preface). Diese Bedingungen sah
Yavuz durch die Bildung der AKP gegeben. Auch aufgrund der selbst erfahrenen
staatlichen Repression hitten ehemalige Islamisten, die fiir die Scharia und ge-
gen die Demokratie mobilisierten, Demokratie und Pluralismus internalisiert und
seien zu moderaten Konservativen geworden, die den Islam in Konformitit zu li-
beralen Werten auslegten (ebd.: XI).> Yavuz identifizierte eine konservative Revo-
lution, die von einer Zivilgesellschaft, getragen von Intellektuellen und einer neuen
Unternehmerklasse, ausgehe (ebd.: 4).

Mit der Westernisierungsthese ging also die Definition einer Norm einher,
die in der Herstellung kultureller Ubereinstimmung zwischen Staat und Gesell-
schaft beziehungsweise den Eliten und dem Volk bestehen sollte. Die AKP wur-
de als konservativ-demokratische Bewegung, als Bewegung einer Peripherie be-
griffen, die eine Gegenbewegung zu einem autoritiren staatlichen Zentrum bilde-

2 Dass die AKP den Wandel des politischen Islam zu einer moderat konservativen, demokra-
tischen Partei vollzogen habe, wurde weit geteilt, wenn auch teils mit Vorbehalten. Siehe
bspw. Mecham (2004), Cavdar (2006), Cinar (2006), Ozbudun (2006), Sayari (2007), Somer
(2007), Cizre (2008), C)ni§ (2009), Gole (2012), Bayat (2013).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

33


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Hegemonie und Kulturkampf

te.> Auch Atasoy lokalisierte den Beginn des Konflikts im Osmanischen Reich. Sie
sah eine Modernisierungsbewegung islamischer Intellektueller, die die iiberlegene
westliche Technologie iibernehmen und die islamischen Werte beibehalten wollte,
seit dem 19. Jahrhundert einer zweiten Bewegung gegeniiberstehen, die Islam und
Fortschritt fiir unvereinbar hielt und aus diesem Grund sowohl die Technologie
als auch die Werte des Westens iibernehmen wollte (Atasoy 2009: 44ft.; vgl. Yavuz
2009: X1). Aus der zweiten Bewegung sei der Kemalismus hervorgegangen, in des-
sen Mittelpunkt Atasoy den Laizismus situierte, den sie als eine Zusammensetzung
aus sdkularem Nationalismus, Militarismus und Etatismus definierte (Atasoy 2009:
3, 26). Aus ihrer Perspektive entstanden und reproduzierten sich die Kemalisten in
der Biirokratie, standen zu Beginn ihres Wirkens in keiner Verbindung mit irgend-
einer gesellschaftlichen Gruppe oder Partei und handelten allein zum Zweck des
Selbsterhalts und damit zum Erhalt des Staates. Im Laufe der Zeit erschufen sie
eine Bourgeoisie nach ihrem Ebenbild, die Atasoy im Unternehmerverband TUSI-
AD* reprisentiert sah, der sein Dasein bis in die Gegenwart in Abhingigkeit von
der Biirokratie friste. Das kemalistische Projekt belegte sie mit dem Begriff »Pri-
vilegienzirkel«, der die muslimische Bevolkerung, die die Gesellschaft ausmache,
ausschloss (ebd.: 9). Diesem »Privilegienzirkel« ordnete sie schlieflich eine Reihe
politischer Parteien zu, die iiber die gesamte Republikzeit unter verschiedenen Na-
men existierten. In den 2000er Jahren waren dies die Republikanische Volkspartei
(CHP) und die Partei der Nationalistischen Bewegung (MHP), die die hauptsich-
lichen politischen Rivalen der AKP waren. In Opposition zu dieser realiter recht
breiten Allianz, die von Atasoy dennoch weiterhin als »Privilegienzirkel« einer klei-
nen Elite konzipiert blieb, situierte sie »liberale« Krifte. Deren Parteiengeschichte
lief3 sie mit der Bildung der konservativen DP (Demokratische Partei) im Jahr 1946
beginnen (ebd.: off.). Insels Auffassung wich nur in der Benennung der initialen
Partei ab. Bei ihm setzte die Tradition mit der konservativen AP (Gerechtigkeits-
partei) ab 1960 ein und miindete iiber die ANAP (Mutterlandspartei) und die DYP
(Partei des Rechten Weges) schliellich in der AKP. Obgleich die genannten Partei-
en des konservativen Spektrums seit mehr als einem halben Jahrhundert nahezu
ununterbrochen alle Regierungen anfiihrten, schitzten beide Autoren deren Be-
deutung gering: Sie seien nie wirklich herrschend gewesen, die autoritir-republi-
kanische Elite (Biirokratie) habe immer die Macht im Staate gegen die gewihlten
Regierungen innegehabt.

3 Fur frihere Interpretationen des politischen Islam aus dieser Perspektive siehe Géle (1997),
Keyder (1997), Yavuz (1997) und Giilalp (2005).

4 Die Abkiirzung steht fiir Tiirk Sanayicileri ve isinsanlari Dernegi (Vereinigung tiirkischer In-
dustrieller und Geschaftsleute). Im Verband sind die alteren und grofen Unternehmen des
Landes organisiert, die oftmals in der Form von Konglomeraten organisiert sind und in etli-
chen Produktions-, Handels- und Finanzbereichen Monopolstellungen einnehmen.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Vier Thesen

Neben einer demokratisierenden Wirkung der Politik auf die sozialen Triger
der Religion durch Lernen aus Repression, parlamentarische Aushandlungsprozes-
se und Streit im 6ffentlichen Raum wurde eine demokratisierende Wirkung insbe-
sondere der Beziehung zwischen Religion und Okonomie unterstellt. Insel begriff
den 6konomischen Liberalismus als befreienden Gegenpart zum elitiren »Etatis-
mus«, ein Zusammenhang, den Yavuz und Atasoy noch deutlicher ausformulierten.
Atasoy interpretierte Neoliberalismus als einen freiheitsfordernden Prozess, da er
fir mehr Markt und weniger Staat sorge, somit die staatliche Unterdriickung einer
genuin pluralen Gesellschaft beende (Atasoy 2009: 20ft.). Die liberalisierende Kraft
des Neoliberalismus hatte ihrer Auffassung nach einen Wandel islamistischer Ak-
teure, im Besonderen der Milli Goriig Bewegung, aus der die AKP hervorging, her-
beigefithrt. Mit der Abwendung von IndustriefSrderprogrammen, die sie als ein
staatlich gelenktes 6konomisches Entwicklungsmodell fasste, das in den 1970ern
auch von der Milli Gériig Bewegung noch favorisiert worden war, hitten sich diese
Akteure vom Staat ab- und dem Liberalismus zugewandt.

Alle drei Autoren identifizierten als treibende Kraft hinter der AKP eine neue
Mittelklasse oder Bourgeoisie, ohne eine genauere begriffliche Unterscheidung
zwischen diesen beiden Kategorien vorzunehmen. Diese neue gesellschaftliche
Gruppierung, die auch als »anatolische Bourgeoisie« (Yavuz 2009: 14) bezeich-
net wurde, da sie aus den anatolischen Provinzen stamme, benannten sie als
eigentliche Trigerin der Demokratisierung oder der »stillen Revolution« (ebd.:
10). Vertreten wurde diese Gruppe durch den Unternehmerverband MUSIAD®,
der »authentische« Werte, unter denen die Autoren die ihrer Einschitzung nach
in der Bevdlkerung vorherrschende Kultur verstanden, und Modernitit, als
die sie den kapitalistischen Entwicklungsweg nach westlichem Vorbild fassten,
miteinander verband. Anders als die iltere Bourgeoisie, vertreten durch den
Unternehmerverband TUSIAD, habe sich die der AKP unterliegende neue Bour-
geoisie ohne staatliche Unterstiitzung entwickelt, sei in ihrer Entwicklung von der
Staatsbiirokratie sogar behindert worden (Atasoy 2009: 114).

Neben dem Neoliberalismus sollte die Anbindung an liberale EU-Normen -
die Heranfithrung der Tiirkei an die EU durch die »anatolische Bourgeoisie« — den
demokratischen Wandel garantieren (Yavuz 2009: 14). Den Wandlungsprozess be-
zeichnete Atasoy plastisch als »Vermahlung des Neoliberalismus mit dem Islam«
oder als »neoliberal-islamische Synthese« (Atasoy 2009: 109). Damit verlasse die
Tiirkei den Pfad der fiir osteuropiische Staaten typischen autokratischen Entwick-
lung, die keine kapitalistische Klasse hervorbrachte, die fiir Freiheit und Biirger-
rechte einstand. Die Tiirkei biege nun in den westlichen Pfad demokratischer Ent-

5 Die Abkiirzung steht fiir Miistakil Sanayici ve isadamlari Dernegi (Vereinigung unabhingiger
Industrieller und Geschiftsleute). Die Anfangsbuchstaben von MUSIAD rufen nicht zufillig
eine Assoziation mit »Misliman« (Muslim auf Tirkisch) hervor.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

35


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Hegemonie und Kulturkampf

wicklung unter der Fithrung der neuen Bourgeoisie ein, die sich, von der staat-
lichen Bevormundung befreit, anschicke, eine liberale Demokratie zu installieren
(ebd.: 39, 114ff.). Zugleich sah sie die religiésen Unternehmer ein »kommunitaris-
tisches«, auf Gemeinschaftlichkeit beruhendes Gesellschaftsmodell entwerfen, das
ein moralisches Gegengewicht zum »kapitalistischen Egoismus« (ebd.: 130) bilde.
Einen Ausgleich zur Neoliberalisierung, zu deren Effekten Atasoy wachsende sozia-
le Ungleichheit und Entrechtung von Arbeitern zihlte, schaffe dieses Modell dank
Bindungskraft einer islamischen Moral, die eine gerechtere und gleichere Gesell-
schaft entwerfe und von den im Verband MUSIAD organisierten Unternehmern
internalisiert worden sei. In der islamischen Moral erkannte Atasoy auch einen
Ausgleich zur Gewerkschaftsfeindlichkeit dieser Unternehmer (ebd.: 131ff.).

Das »Historische« an der AKP sah Atasoy also in der Uberwindung einer Repri-
sentationsbeziehung, die einen »Privilegienzirkel« geschaffen hatte, dem kemalis-
tische Eliten (Biirokraten) und der Unternehmerverband TUSIAD angehérten und
der auf Kosten der »anatolischen« und »muslimischen« Bevolkerung errichtet wor-
den war. Sikularismus oder Laizismus wurden als volksfremde und elitire Werte
begriffen, ihre Triger als Staatseliten bezeichnet, die Kultur als Mittel zur Vertei-
digung ihrer Machtposition einsetzten. Wie schon die Begriffe »anatolisch« und
»muslimisch« andeuten, fithrte sie die Unterstiitzung fiir die AKP auf die Uber-
windung der kulturellen Unterdriickung zuriick, die der »Privilegienzirkel« fort-
gesetzt habe. Atasoy griff in diesem Zusammenhang die Authebung des Verbots
des Tragens eines Kopftuchs in 6ffentlichen Einrichtungen und die Aufhebung von
bestimmten Restriktionen gegeniiber der kurdischen Sprache auf, die in den ersten
Regierungsjahren der AKP ergriffen worden waren. Vor dem Hintergrund der An-
nahme, dass die Bevolkerung iiberwiegend einer Form des islamischen Glaubens
anhinge, zu der das Tragen eines Kopftuchs gehorte, wertete sie das Kopftuch-Ver-
bot als Ausdruck eines pauschalen Ausschlusses der Bevolkerung aus dem Staat.
Dergleichen brachte sie fiir die kurdische Bevolkerungsgruppe vor, die vom Kema-
lismus unterdriicke, von der AKP jedoch anerkannt werde. Der von ihr eingebrachte
Begriff »cross-class-coalition« (ebd.: 109, 131) folgte ebenso wie der von Yavuz ein-
gebrachte Begriff »hybrid class-coalition« (2009: 106) diesem Verstindnis, wonach
die AKP vermittels kultureller Inklusion dafiir sorgte, dass auch MuslimInnen und
KurdInnen im Staat reprisentiert wiirden.® Der unter dem kemalistischen Pro-
jekt homogenisierend und autoritir wirkende Laizismus sollte unter der AKP zu
einem liberalen und pluralen Projekt des toleranten Miteinanders verschiedener

6 Die Bezeichnungen »class-less party« (Hale 2006: 82) und »hybride politische Formation, (...)
eine einzigartige klasseniibergreifende Synthese« (Karakas 2007: 1) reihen sich ein, ebenso
der Begriff »catch-all party« (Trondle 2007: 89), der den Umstand umreifst, dass die Partei
Mehrheiten trotz mannigfaltiger Spaltungslinien, von denen die Cesellschaft durchzogen
ist, aggregierte.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Vier Thesen

Identititen werden (Atasoy 2009: 9). Die von den Kemalisten in den Bereich des
Privaten gedringte Religion fand demzufolge unter der AKP den Weg zuriick in
die Offentlichkeit und wurde zum Mittelpunkt eines neuen Liberalismus, wihrend
die laizistischen Fundamente des Modernisierungsprojekts unangetastet bleiben
sollten (ebd.: 19, 32).

Vor dem Hintergrund dieser Analysen wird die nachdriickliche Diagnose eines
»epochalen« Umbruchs, die Entstehung einer »Neuen Tiirkei« (Yavuz 2006), die
mit der AKP verbunden wurde, verstindlich. Wurde eine beinahe hundertjihrige
Vormundschaft der Kemalisten gegeniiber der Bevdlkerung, in Fortsetzung eines
Gegensatzes aus der osmanischen Zeit, angenommen, erschien deren Beendigung
als Befreiung. Opposition zur AKP ebenso wie zum Neoliberalismus wurde als ke-
malistische Reaktion interpretiert, der es um die Aufrechterhaltung des Etatismus
— begriffen als staatliche Unterdriickung gesellschaftlicher Pluralitit — ging. Alle
drei Autoren beschrieben einen kemalistischen Kulturkampf, ohne diesen Begriff
explizit zu benutzen. Im Zusammenhang mit den historischen Parteien des politi-
schen Islam sahen sie die Religion noch als kulturkimpferisches Gegenstiick zum
Kemalismus, als autoritires Element eines politischen Projekts an. Die AKP repri-
sentierte nach Ansicht der Autoren eine Loslésung von dieser Tradition zugunsten
einer Fortsetzung der konservativ-liberalen Parteientradition. Mit der AKP ver-
wandelte sich die Religion in eine kulturelle Inspirationsquelle fiir die Demokratie
(Yavuz), eine Verantwortungsethik von Unternehmern (Atasoy) oder in eine Form
des Patriotismus (Insel), der »Volk« und Staat verséhnte. In allen drei Formen war
mit der Religion in Zeiten der AKP nicht mehr der Anspruch auf politische Ge-
staltung verbunden, sie wurde — hauptsichlich unter Einwirkung der Okonomie
- in den vermeintlich a-politischen Bereich der Kultur geriickt. Im Kampf zweier
Modernisierungsprojekte, so das Fazit, ging mit der AKP die »muslimische Demo-
kratie« gegeniiber dem »autoritiren Laizismus« als Siegerin hervor.

3.1.1  Politische Wirkung der Kulturkampfthese

Die Riickfithrung einer verhinderten Demokratisierung auf den autoritiren Kema-
lismus, der den Staat reprisentiert und die Gesellschaft unterdriickt, stellte eine
theoretische Perspektive auf die AKP her, die ein Parteiergreifen fiir ihre Anliegen
beforderte. Angefiihrt von Personlichkeiten und Gruppierungen aus den Bereichen
der Wissens-, Medien- und Kulturproduktion wurden Stellungnahmen verfasst
und Kampagnen organisiert. Kennzeichnend war, dass die TrigerInnen mafigeb-
lich weder der Tradition des politischen Islam noch dem konservativen Spektrum
zuzurechnen waren. Als exemplarisch fiir diese Aktivititen kann die Kampagne
»Ja, aber nicht genug« (»Yetmez Ama Evet«) herangezogen werden, mit der sich
ein Unterstiitzernetzwerk fir die von der AKP vorangebrachte Verfassungsreform
im Jahr 2010 formierte. MenschenrechtlerInnen, eine trotzkistische Vereinigung,

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

37


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Hegemonie und Kulturkampf

eine grofle Zahl liberaler JournalistInnen und WissenschaftlerInnen, unter ihnen
zahlreiche ehemalige Mitglieder kommunistischer Parteien und linker Studenten-
organisationen der 1970er und 1980er Jahre, sowie prominente Persdnlichkeiten
wie der Literaturnobelpreistriger Orhan Pamuk, die Schriftstellerin Elif Shafak
und die Pop-Kiinstlerin Sezen Aksu schlossen sich der Kampagne an und trugen
zu ihrer Popularisierung bei.’

Zwischen der AKP und den Trigern der Kampagne bestand Ubereinstimmung,
dass die Justiz und das Militar als Bastionen des Kemalismus bezwungen werden
mussten. Diese Sichtweise war unterlegt durch die Auflsung des in den ersten
Regierungsjahren der AKP bestehenden parlamentarischen Konsens mit der Op-
positionspartei CHP in Bezug auf Verfassungsreformen. Waren diese Reformen
im Zuge des Heranfithrungsprozesses an die EU-Mitgliedschaft noch gemeinsam
beschlossen worden, so folgte eine zunehmende Polarisierung, die ihren ersten
Hohepunkt 2007 erreichte, als die Wahl eines neuen Staatsprisidenten anstand
und die AKP einen ihrer prominenten Parteigriinder, ihren ersten Ministerprisi-
denten Abdullah Giil, zum Kandidaten ernannte. Die Wahl von Giil galt als sicher,
da die AKP iiber die notwendige Mehrheit im Parlament verfiigte. Der amtierende
Prisident, der noch von einem Parlament mit kemalistisch-sikularer und sozial-
demokratischer Mehrheit gewihlt worden war, hatte seiner Kontrollfunktion iiber
die Legislative nachkommend etliche Gesetze der AKP mit einem aufschiebenden
Veto belegt oder dem Verfassungsgericht zur Priifung vorgelegt. Die im Parlament
vertretene republikanische Opposition befiirchtete, dass die AKP mit einem Pri-
sidenten aus den eigenen Reihen einen autoritiren und islamistischen Kurs ein-
schlagen wiirde. Sie organisierte GroRdemonstrationen, bei denen auch das Militar
zur Verteidigung der Republik und des Laizismus gegen die »islamistische Gefahr«
aufgerufen wurde, obgleich das tibergeordnete Motto »Weder Putsch noch Scharia«
lautete. Als einer der Organisatoren trat der »Verein fiir Atatiirkistisches Denken«
ADD (»Atatiirkgii Diigiince Dernegi«) auf, der eine nationalistische Stromung in der
CHP reprisentiert.® Der Verein sah nicht nur den Laizismus gefihrdet, sondern
auch den Bestand der Republik Tiirkei aufgrund einer Regierungspolitik, die in ei-
ner Sezession des Siidostens iiber die Anerkennung der kurdischen Identitit, einer
Aufgabe des tiirkischen Protektorats in Zypern im Zuge der EU-Reformen und in

7 Innerhalb des sozialistischen und liberalen Spektrums fand diese Kampagne Verbreitung
durch die Zeitung Taraf, die ehemalige Kommunisten, Trotzkisten, Liberale und weitere Per-
sonen, die offenbar aus Geheimdienst- und Polizeiquellen gespeist wurden (Aladag 2013),
unter ihrem Dach versammelte. In Teilen wurde die Kampagne auch durch die populdr-wis-
senschaftliche Zeitschrift Birikim gestiitzt, in der Ahmet Insel regelmaRig publiziert. Siehe
hierzu beispielhaft die Birikim-Ausgabe 163/164, die nach dem ersten Wahlsieg der AKP 2002
erschien, sowie die Ausgabe 256/257, die vor dem Verfassungsreferendum 2010 gedruckt
wurde.

8 Zur Geschichte der ADD siehe Erdogan (2001a).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Vier Thesen

einer kompletten Erosion der tiirkischen Identitit durch die Aufnahme eines Dia-
logs mit Armenien iiber die Frage des Genozids an der armenischen Bevolkerung
des Osmanischen Reichs miinden wiirde (Baran 2008).

Wihrend die AKP in den aufgefiihrten Fragen Verhandlungsbereitschaft signa-
lisierte, stellte sie sich anders als ihre Vorlduferinnen aus dem Spektrum des politi-
schen Islam nicht offensiv gegen den Laizismus, einzelne Vertreter wiesen biswei-
len sogar jeden Bezug zum Islam zuriick (Cavdar 2006). Sie prisentierte sich als
konservativ-demokratische Kraft (Akdogan 2004), die die Glaubensfreiheit fiir alle
verteidige, insbesondere aber das Primat der politischen Regierung gegen einen
»tiefen Staat« durchzusetzen versprach, woraus sie auch internationales Ansehen
bezog.” Mit dem »tiefen Staat« wurde die Existenz eines verdeckten Netzwerks in
den staatlichen Institutionen behauptet, das parallel zur politischen Regierung be-
stehen sollte, deren legitime und legale Machtausiibung es sabotierte.’® Tatsichlich
gab es Hinweise auf das Bestehen eines solchen Netzwerks, doch die Verbindungen
zwischen den einzelnen Akteuren aus Militir, Wissenschaft und Medien, die die-
sem Netzwerk angehéren sollten, wurden nie stichhaltig belegt. Die Auffassung,
dass die Massendemonstrationen in Verbindung zu diesem Netzwerk stehen und
den Boden fiir einen militirischen Sturz der Regierung vorbereiten sollten, war
nicht nur unter den liberalen Unterstiitzern der Regierung, sondern auch bei vie-
len neutralen Beobachtern, die einen kemalistischen Faschismus aufkommen sa-
hen, verbreitet (Tugal 2007). Mit der Verdffentlichung eines Memorandums vor der
Prisidentschaftswahl, in dem allgemein zur Wahrung des Laizismus aufgerufen
wurde, schien der Generalstab dem Ruf der Demonstrierenden zu folgen." Der
Aufruf wurde als Ultimatum an die Regierung interpretiert, von der Aufstellung
Giils abzusehen und sich auf einen gemeinsamen Kandidaten mit der Opposition
zu einigen. Die AKP beharrte auf ihrem Kandidaten Giil. Die von Tumulten im und
dem demonstrativen Auszug der CHP-Abgeordneten aus dem Parlament begleite-
te Wahl Giils fand statt. Eine juristische Auseinandersetzung schloss unmittelbar
an. Die CHP reichte eine Klage beim Verfassungsgericht gegen die Rechtmifligkeit

9 Bis ins Jahr 2013 wurde die AKP auch in der internationalen Presse nahezu uneingeschrankt
als demokratische Hoffnungstragerin prasentiert (vgl. Berlinski 2017).

10  Der Begriff »tiefer Staat« wurde inflationar verwendet, um eine Verstrickung zwischen der
nationalistischen und laizistischen Opposition, dem Militér, der Justiz und einem paramili-
tarischen Netzwerk anzuzeigen, das fiir die Ermordung kritischer Intellektueller wie Hrant
Dink verantwortlich gemacht wurde. Die Auffassung pragte auch die internationale Bericht-
erstattung zur Tiirkei. Siehe exemplarisch Niels Kadritzke (Kopftiicher, Generile und tirki-
sche Demokratie, 14.12.2007) und Wendy Kristianasen (Die Tiirkei denkt sich neu, 12.2.2010)
in Le Monde diplomatique.

1 Das Memorandum wurde als »elektronisches Memorandum« (E-Memorandum) bekannt, da
es auf der Website des Generalstabs veroffentlicht wurde. Siehe das Memorandum im Wort-
laut bei Saracoglu und Yesilbag (2015: 924).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

39


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Hegemonie und Kulturkampf

der Wahl ein. Das Gericht erklirte die Wahl fiir ungiiltig und schuf mit seiner Be-
griindung einen umstrittenen Prizedenzfall. Es schrieb die Anwesenheit von min-
destens zwei Dritteln der Abgeordneten im Parlament bei einer Abstimmung als
zwingend fiir die Beschlussfihigkeit vor, womit eine parlamentarische Sperrmino-
ritdt geschaffen wurde, die durch den Auszug der Abgeordneten der CHP gegeben
war. In Reaktion hierauf rief die AKP Parlamentswahlen aus, erlangte erneut eine
parlamentarische Mehrheit und konnte ihr 2002er Wahlergebnis von 34 auf 46 Pro-
zent erheblich steigern. Neben der CHP zog diesmal auch die Partei der Nationa-
listischen Bewegung MHP, die einen fanatischen tiirkischen Nationalismus pflegt,
ins Parlament ein. Eine erneute Blockade der Prisidentschaftswahl war nicht mehr
moglich, zusammen mit der MHP, die signalisierte, der AKP beizustehen, verfiig-
te die Regierung iiber die vorgeschriebene parlamentarische Zweidrittelmehrheit.
Gillwurde zum Prisidenten gewihlt. Die Auseinandersetzung war damit aber noch
nicht ausgefochten. Ein Staatsanwalt erhob Anklage gegen die AKP wegen Versto-
3es gegen das laizistische Prinzip in der Verfassung und forderte ein Verbot der
Partei und die Verhingung politischer Betitigungsverbote gegen prominente Ver-
treter der Partei: Strafmafinahmen, von denen vier historische Vorliduferparteien
der AKP bereits betroffen gewesen waren. Die Klagefithrung bezog als Beweismittel
fiir einen Verstof gegen den Laizismus auch ein Gesetz ein, das die Aufhebung des
Kopftuchverbots an den Universititen vorsah. Die AKP hatte nach der Prisident-
schaftswahl im Jahr 2007 dieses Gesetz mit den Stimmen der MHP verabschiedet,
das mit Bestitigung durch den Prisidenten Giil in Kraft trat. Hintergrund war die
im Jahr 1997 erfolgte Intervention des damals noch von Generilen dominierten Na-
tionalen Sicherheitsrats gegen ein regierendes konservatives Parteienbiindnis, an
dem eine Vorgingerpartei der AKP — die Wohlfahrtspartei RP — beteiligt war. Zur
Bekimpfung der »anti-laizistischen Gefahr« wurde damals neben einer Reihe von
Mafinahmen (Dufner 1998), die die 6ffentliche Férderung des Islam beschnitten,
auch das Tragen eines Kopftuchs an Universititen verboten. Das Verfassungsge-
richt verhingte 2008 eine Geldstrafe gegen die AKP wegen »anti-laizistischer Um-
triebec, aber kein Verbot. Bereits zuvor hatte das Gericht das Gesetz zur Authebung
des Kopftuchverbots durch ein gesondertes Urteil wieder aufgehoben. Neben dem
Memorandum der Armee und den juristischen Ermittlungen gegen die AKP wurde
die Auffassung, es existiere ein »tiefer Staat«, der einen Putsch gegen die Regie-
rung plane, durch die im Jahr 2007 aufgenommenen staatsanwaltlichen Ermitt-
lungen gegen ein verdecktes Netzwerk bestirkt, das unter dem Namen Ergenekon
bekannt wurde. Der damalige Ministerprasident Erdogan verbiirgte sich person-
lich fiir die Ermittler, die im Laufe von zwei Jahren zahlreiche Armeeoffiziere und
Zivilisten wegen Planung eines Putschs verhaften lieRen.

Die Frontstellung zwischen Teilen der CHP, des Militirs und der Justiz auf der
einen und der Regierung auf der anderen Seite wurde als Bestitigung der The-
se gesehen, dass in der Tiirkei ein Demokratiedefizit vorliege, dessen Beseitigung

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Vier Thesen

zuallererst eine Abrechnung mit dem Kemalismus und dem »tiefen Staat« not-
wendig mache (vgl. Ciddi 2011; Saragoglu/Yesilbag 2015: 914fF.). Die Initiatoren der
Kampagne »Ja, aber nicht genug« nahmen an, dass die Verfassungsreform einen
Schritt in diese Richtung darstelle. Als konkretes Zeichen fithrten sie eine im Paket
enthaltene Gesetzesinderung an, mit der es moglich werden sollte, Armeeange-
hérige vor Zivilgerichten anzuklagen und den Generalstabschef des Putschs von
1980, Kenan Evren, persénlich vor Gericht zu stellen. Das Referendum wurde mit
einem positiven Ergebnis fiir die Verfassungsinderungen entschieden. Die Regie-
rung erhielt neue Befugnisse, die ihren Einfluss auf die héheren Justizbehérden
ausweitete.”” Eine trotzkistische Gruppe in den Reihen der Kampagnentriger hat-
te diese Einschrinkung der Gewaltenteilung gar als erstrebenswert ausgelegt, da
es der Demokratisierung diene.”

3.1.2  Autoritare Riickverwandlungsthese

Der prisentierte geschichtliche Ausschnitt liefert einen Einblick in die ereignisrei-
che politische Entwicklung, auf deren Grundlage sich ein betrichtlicher Teil der li-
beralen Offentlichkeit, darunter viele WissenschaftlerInnen, die Uberzeugung bil-
dete, die Regierung verfolge demokratische Absichten, die von den »etatistischen«
Kriften sabotiert witrden. Frithen Reformen im Zuge der EU-Anniherung wie der
Rekonfiguration des Nationalen Sicherheitsrats und der partiellen Liberalisierung
von Minderheitenrechten - in erster Linie Anerkennung der kurdischen Sprache -

12 Zuder Auffassung, dass die AKP mit der angestrebten starkeren Kontrolle iiber die Behor-
den auch eine Liberalisierung erzielen werde, trug bei, dass sie zuvor die Er6ffnung eines
Strafverfahrens wegen »Herabsetzung der Republik und des Tirkentums« auf der Grund-
lage des Paragraphen 301 an die Erlaubnis des Innenministeriums gebunden hatte. Staats-
anwilte hatten den Paragraphen immer wieder herangezogen, um die Hinterfragung der
offiziellen Staatsideologie, zu der insbesondere die Leugnung des Genozids an der armeni-
schen Bevélkerung des Osmanischen Reichs gehort, derjuristischen Verfolgung auszusetzen.
Die politische Kontrolle iiber die Verfahrenseréffnung wurde als Aussetzung eines Mittels
zur Unterdriickung der Meinungsfreiheit interpretiert. Doch aus rechtsstaatlicher Perspek-
tive bedeutete diese Reform eine Kompetenzverschiebung von der Judikative zur Exekutive:
Anstatt die Straftat per Gesetz aufzuheben und somit der Staatsanwaltschaft die Rechts-
grundlage zu entziehen, wurde die Aufnahme von Ermittlungen an den politischen Willen
der Regierung gebunden.

13 ImAugust 2010 veréffentlichte die trotzkistische Partei DSIP (»Devrimci Sosyalist isci Partisi«
— Revolutiondre Sozialistische Arbeiterpartei), die zu den entschlossensten Verfechtern der
Kampagne gehorte, eine Erklarung mit dem Titel »Auf den Mill mit der Verfassung des 12.
September« (gemeint war die Verfassung von 1982). Darin hiefd es: »Wir werden Ja sagen bei
dem Referendum, weil die Diktatur der Richter des Verfassungsgerichts und des Hohen Rats
der Richter und Staatsanwilte mit diesen Veranderungen verhindert wird« (Ubersetzung des
Autors aus dem elektronischen Dokument »12 Eyliil Anayasasi Cope« vom 08.08.2010 im Ar-
chiv des Autors, das im Internet nicht mehr aufzufinden ist).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Hegemonie und Kulturkampf

wurden ein hohes demokratisierendes Gewicht beigemessen. In Wirklichkeit ver-
lief die politische Entwicklung in eine andere Richtung, die von der Unterstiitzer-
gemeinschaft der AKP erst nach den Massenprotesten gegen die AKP im Sommer
2013, ausgelost durch die Bebauungspline fiir den Gezi-Park in Istanbul, wahrge-
nommen wurde. Die Regierung reagierte mit harten Polizeieinsdtzen und repressi-
ven Kampagnen gegen die Protestierenden. In der Folge wich die Erwartung einer
Demokratisierung der These einer »autoritiren Wende« (Ozbudun 2014; Onis 2015;
Kalaycioglu 2015; Esen/Gumuscu 2016), die durch eine qualitativ neuartige Eskala-
tion des Krieges mit der PKK ab 2015 bestarkt wurde, womit auch die Erwartung
einer friedlichen Beilegung dieses Konflikts schwand. Von den besprochenen Ver-
tretern der Kulturkampfthese ist Ahmet Insels Interpretation beispielhaft fir die
staatszentristische Reaktion auf diese Entwicklungen. Im Interpretationsrahmen
Staat versus Gesellschaft verbleibend nahm Insel eine Umkehrung der Vorzeichen
vor. Die AKP verkorperte nun alle autoritiren Attribute, die zuvor dem Staat zuge-
schrieben waren. Die Partei sei etatistisch geworden, unterdriicke die Gesellschaft
und sorge fir die Kontinuitit der autoritir-laizistischen Institutionen der Repu-
blik.™* Die »autoritire Wende« der AKP auf dem Weg in einen »Totalitarismus« er-
klirte er mit der Machtkonzentration beim inzwischen zum Staatsprisidenten ge-
wihlten Erdogan. Entsprechend nannte er die neue Regimeform personifizierend
»Erdoganismus«. Die konservative Mehrheitsbevolkerung sehe in Erdogan einen
Beschiitzer gegen die kemalistische Tradition, weshalb sie ihn weiterhin unter-
stiitze. Die Religiositit dieser Bevolkerung, die er 2003 als eine Form des religio-
sen Patriotismus gefasst hatte, thematisierte er nun als einen exkludierenden und
unterdriickerischen sunnitischen Nationalismus, dessen Wurzeln er im Osmani-
schen Reich liegen sah. Die AKP sah Insel auf dem Weg, die gesamte Gesellschaft
zu islamisieren (Iinsel 2014; 2015; 2016a; 2016b).

Damit entstand eine Interpretation, die bedeutet, dass etwa 85 Prozent der
wahlberechtigten Bevélkerung, die bei den Parlamentswahlen im Jahr 2015 fiir die
CHP, die MHP oder die AKP stimmten, sich auf der Seite des Staates gegen die
Gesellschaft positioniert hatten, da die CHP und die MHP schon zuvor dem Staat
zugerechnet worden waren. Der Staat expandierte und umschloss nun auch die
AKP, die bis dahin fiir das Volk oder die Gesellschaft gestanden hatte; die Gesell-
schaft, die als reale GrifSe konzipiert eine unterdriickte Majoritit — das >Volk« —
darstellte, schrumpfte zu einer unterdriickten Minoritit. Gleichzeitig wendete sich
der nahezu hundert Jahre alte Kulturkampf, den die Kemalisten gegen das >Volk«

14 DerSchwenk von Insel ist exemplarisch fiir eine ganze Reihe von Autoren, darunter auch Ciz-
re (2017), die eine Absorption der AKP in den Kemalismus behauptet. Siehe kritisch Deniz
Yildirim: Yoksa liberaller Kemalist mi? [Sind die Liberalen etwa Kemalisten?], in: ileri Ha-
ber, 06.11.2014, https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html (Abruf
am 11.10.2018).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html
https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html
https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html
https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html
https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html
https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html
https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html
https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html
https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html
https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html
https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html
https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html
https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html
https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html
https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html

3. Vier Thesen

gefithrt hatten, auf einmal gegen sie. Von den besprochenen Autoren wendete sich
Yavuz dhnlich wie Insel der Person Erdogan zu und fokussierte den Machtkampf
mit dem Giilen-Netzwerk als Austragung einer inner-islamistischen Rivalitit (Ya-
vuz/Kog 2016). Die AKP hatte nach einem Putschversuch im Juli 2016, der mutmaf3-
lich durch das lange Zeit mit ihr verbiindete Netzwerk angefithrt wurde, dauerhaft
den Ausnahmezustand tiber das gesamte Land verhingt. Mit dem Ausnahmezu-
stand wurde der Prisident ermichtigt, per Dekret zu regieren, womit die nachfol-
gende Einfithrung des Prisidialsystems per Referendum, mit dem die weitgehende
Gewalteneinheit in der Verfassung verankert wurde, vorweggenommen wurde.”
Die einst prominente These einer demokratisierenden Wirkung des Neolibe-
ralismus und des Parlamentarismus, mit der der Autoritarismus zuriickgedringt
und der kemalistische Kulturkampf beendet werden sollten, wurde nach 2013 still-
schweigend beiseitegelegt. Weshalb die normalisierenden und demokratisieren-
den Dynamiken, die mit Begriffen wie »Neue Tiirkei« und »stille Revolution« be-
legt worden waren, nicht gewirkt hatten, blieb unreflektiert. Die Frage, warum die
Religion »wieder« zu einem kulturkidmpferischen Mittel der Politik geworden war,
wurde mit dem Machtwillen einer Einzelperson oder mit inner-islamistischen Ri-
valititen erklirt. In Bezug auf die von dieser Arbeit verfolgte Frage besteht die auf-
falligste Verinderung bei der autoritiren Riickverwandlungsthese darin, dass die
Rolle der Religion fir das politische Projekt der AKP nicht mehr im Verhiltnis zur
Bourgeoisie thematisiert wurde. Der Unternehmerverband MUSIAD beziehungs-
weise die anatolische Bourgeoisie, die das »demokratische« Projekt der AKP be-
griindeten, riickten mit Einsetzen der »autoritiren« Phase aus dem Blickfeld.

3.1.3  Kritik der Kulturkampfthese

Die empirischen Auslassungen und konzeptionellen Unstimmigkeiten in der Kul-
turkampfthese sind so zahlreich, dass eine umfassende Kritik der eigenstindi-
gen Rekonstruktion der politischen Geschichte unter der Fragestellung nach der
Rolle der Religion im politischen Projekt der AKP vorgreifen wiirde. Da diese Re-
konstruktion erst nach der Diskussion der gesamten Forschungsliteratur erfolgen
wird, werden an dieser Stelle nur einige zentrale Punkte zusammengefasst.

An erster Stelle ist anzufiihren, dass der Befund einer Demokratisierung nicht
an demokratietheoretisch begriindeten Kriterien orientiert war (vgl. Yildizoglu
2009). Eine Reihe von Reformen, die eine Erosion der Gewaltenteilung und von
Biirgerrechten erzielten, wurden ausgeblendet. Bereits 2004 richtete die AKP mit
Sondervollmachten ausgestattete Gerichte ein, 2005 verabschiedete sie ein re-

15 Zum gescheiterten Putschversuch siehe Esen/Gumuscu (2017).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

43


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44

Hegemonie und Kulturkampf

striktives Strafrecht und 2006 verschirfte sie die »Terrorbekimpfungsgesetze«.®
In dieser frithen Periode, als die »Demokratisierung« auf dem Weg in die EU die
vermeintlich grofiten Fortschritte machte, setzten der Aufbau eines »Polizeistaats«
(Aydin 2012) und die Etablierung einer regierungskonformen politischen Justiz ein
(Goktag 2012)."”7 Auch die Massenprozesse gegen Offiziere, Wissenschaftler, Jour-
nalisten und weitere Zivilisten im Rahmen der Ergenekon- und Balyoz-Verfahren,
die wegen angeblicher Putschplanungen eréffnet wurden, wurden jenseits rechts-
staatlicher Prinzipien gefiihrt.”® Dass die AKP den harten Kern des sogenannten
Etatismus — Institutionen des »12. September-Regimes« wie den Hochschulrat
YOK, der nach dem Putsch von 1980 zur Kontrolle des Personals und der Lehrpline
an den Hochschulen eingefithrt worden war — unberiihrt lief3, sich stattdessen
alle Behérden unterordnete, wurde als notwendiges Ubel bei der Bekimpfung des
»tiefen Staats« gerechtfertigt. Dass die AKP schon 2011 fiir sechs Monate die Praxis
des Regierens per Dekret ausiibte, womit sie das Parlament als gesetzgebende

16 Derdamalige Innenminister der AKP-Regierung formulierte die Ausrichtung der seit Anfang
2009 enorm ausgeweiteten Repression, die als »Terrorbekdmpfung« bezeichnet wurde, fol-
gendermaflen: »Die Aktivitaten der Terrororganisation beschranken sich nicht auf hinter-
haltige Angriffe in den Bergen und Hiigeln, den Stadten, Strafien und Cassen. Sie beriihren
weitere Aspekte. Es gibt psychologischen Terror, wissenschaftlichen Terror. Der Terror hat ei-
nen Hinterhof. Es gibt Terrorpropaganda, die Bemiihung, ihn unschuldig, verniinftig und ge-
rechtfertigt erscheinen zu lassen. Manche sehen diesen Aufbau nicht, iibersehen ihn. Wieder
andere unterstiitzen den Terror, indem sie verdrehen, Criinde erfinden, rationalisieren, Bil-
der malen, Gedichte und Kolumnen schreiben. Damit nicht genug. Sie machen den Soldaten
und den Polizisten, die den Terrorismus bekdmpfen, zum Thema ihrer Kunst, ihres Schaffens
und versuchen sie so, zu demoralisieren«. Innenminister idris Naim Sahin, in: Radikal, igi§leri
Bakanrndan yeni teror tarifleri [Neue Terrordefinitionen vom Innenminister], 26.12.2011.

17  Die Strafrechtsreform und Anderungen der Definition von Terrorismus ebneten den Weg,
oppositionelle Regungen jedweder Art mit Terrorismus in Verbindung bringen zu kénnen.
Die Einrichtung von Gerichten mit Sonderbefugnissen ermdglichte eine weitgehende Ein-
schrankung des Rechts auf Verteidigung, parallel dazu eine Ausweitung richterlicher und
staatsanwaltlicher Befugnisse. Die Justiz konnte gegen politische Gegner der Regierung nach
dem Prinzip des »Feindstrafrechts« (Goktas 2012) agieren, wonach die Angeklagten nicht
als Staatsbiirger ausgestattet mit bestimmten Rechten, sondern als Staatsfeinde betrach-
tet wurden. Massenverhaftungen von politischen Oppositionellen und Regierungskritikern,
Demonstrations- und Versammlungsverbote standen auf der Tagesordnung. So wurden zwi-
schen 2005 und 2012 insgesamt etwa 70.000 Personen vor den mit Sondervollmachten aus-
gestatteten Gerichten angeklagt. Der Ablauf von Strafprozessen, das Fehlen belastbarer Be-
weise, geheimdienstliche Ermittlungsmethoden legten nahe, dass viele »Straftaten« Erfin-
dungen der Behdrden waren (Saymaz 2013: 40ff.). Schon 2012 befanden sich in der Tiirkei
mehr Journalisten in Gefangnissen als in China und Iran zusammen (Dani Rodrik, Turkey’s
miscarriage of justice, in Washington Post, 21.09.2012).

18  Siehe ausfiihrlich zum Prozesshergang und der Rolle des Giilen-Netzwerks die Web-
Dokumentation balyozdavasivegercekler.com des Wissenschaftlers Dani Rodrik, der auf der
Grundlage akribischer Recherchen Widerspriiche und Filschungen in der Anklage offenlegt.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Vier Thesen

Instanz, somit auch die Moglichkeiten der parlamentarischen Opposition zur
Beratung und Kontrolle der gesetzgeberischen Titigkeit auer Kraft setzte, wurde
nicht reflektiert. Per Dekret entliefy die Regierung missliebiges Personal aus der
Verwaltung, das noch vor ihrer Regierungszeit ernannt worden war. Die Moglich-
keit solchen Vorgehens wurde 1971 nach einer militirischen Intervention in die
Verfassung eingefiithrt und nach dem Militdrputsch von 1980 bekriftigt. Die AKP
machte von diesem Mittel ungeachtet ihrer Kritik am Militdrputsch Gebrauch (vgl.
Babacan 2013). Die nicht mehr mit der Bekimpfung des Kemalismus erklirbare
Blockadehaltung der AKP bei der Senkung der Zehn-Prozent-Sperrklausel, durch
die die demokratische Reprisentation im Parlament eingeschrinkt worden war,
wurde als Schénheitsfehler interpretiert (vgl. Igs1z 2013).

Als zweiter Punkt ist anzufithren, dass die eindeutige Frontstellung, die zwi-
schen dem Militir und der CHP auf der einen und der AKP auf der anderen Seite
zu bestehen schien, gerade bei den wenigen, eine demokratische Tendenz aufwei-
senden Reformen nicht gegeben war. So kann die Machtverschiebung im Natio-
nalen Sicherheitsrat, wodurch das Stimmengewicht der Generile im Rat reduziert
wurde und die gewihlte Regierung eine Mehrheit erhielt, als Demokratisierung
gewertet werden. Damit verfigte das Militar tiber keine legalen Mittel mehr, ent-
scheidend in politische Prozesse zu intervenieren. Doch wurde diese Entscheidung
aus dem Jahr 2003 wie auch die Gesamtheit der EU-Reformen bis zur Aufnahme
von Beitrittsgesprichen im Jahr 2005 von der kemalistischen Opposition mitge-
tragen. Auch die vorsichtige Anerkennung der kurdischen Realitit und die Aufhe-
bung des seit den 1980er Jahren bestehenden militirischen Ausnahmezustands in
den tiberwiegend kurdisch besiedelten siiddéstlichen Provinzen wurde vor AKP-Zei-
ten als Reformvorhaben erarbeitet und mit Zustimmung der CHP verabschiedet.
Dass die ultra-nationalistische MHP sich bei umstrittenen Gesetzesvorhaben und
politischen Kreuzungspunkten — Authebung des Kopftuchverbots, Wahl des Pri-
sidenten 2007 — auf der Seite der AKP positionierte, passte ebenfalls nicht in die
Zweiteilung der politischen Landschaft, in der die MHP als entschiedene Gegen-
spielerin der AKP dargestellt wurde. Auch in Bezug auf die politische und &ko-
nomische Frontstellung zwischen dem Militir — identisch gesetzt mit dem Staat
- und dem Neoliberalismus — identisch gesetzt mit dem Markt — wurde ein Zerr-
bild geschaffen. Die Installierung des neoliberalen Modells wurde vom Militir nach
Aufforderungen aus der Bourgeoisie gegen den Widerstand aus den werktitigen
Klassen durchgesetzt und noch in den 2000er Jahren von den vermeintlich etatisti-
schen Parteien (DSP, MHP) vorangetrieben, die keinen programmatischen Wider-
spruch zum neoliberalen Modell formulierten. Einzuwenden ist schliefilich, dass
der sunnitische Islam wie auch die islamistische Bewegung im Verlauf der Repu-
blikgeschichte keinesfalls pauschal unterdriickt und marginalisiert wurden. Wie
in der spiteren Rekonstruktion der politischen Geschichte noch ausfithrlich dar-
zustellen sein wird, ist der sunnitische Islam vielmehr seit Griitndung der Republik

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

45


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Hegemonie und Kulturkampf

institutionell etabliert, seine Stellung wurde insbesondere im Zuge von Militirin-
terventionen stetig ausgebaut.

Eine Reihe konzeptioneller Widerspriiche ist als dritter Kritikpunkt anzufiih-
ren. Mit der Verschiebung der AKP auf die Seite des Staates wurde die Partei oh-
ne Begriindung von ihrer Klassenbindung gelost. Die Bourgeoisie wurde aus der
politischen Gleichung entfernt und durch den vagen Begriff Gesellschaft ersetzt,
die nun die liberale Gegenseite der »autoritiren« AKP bildete. Sowohl in dieser
Verschiebung als auch in der vormaligen Definition der »liberalen« AKP als ein-
zige Reprasentantin der Gesellschaft oder des Volks wird erkennbar, dass mit der
Verwendung des Begriffs Gesellschaft trotz gegenteiliger Aussagen nicht das Be-
mithen verbunden war, eine real existierende soziale Grofe zu fassen, die sich aus
verschiedenen Klassen, Gruppen oder Akteuren zusammensetzt, die politisch und
kulturell-ideologisch unterschiedlich verfasst sind, sondern eine normative Ein-
heit konstruiert wurde, die gegeniiber dem Staat per se als liberal gekennzeichnet
wurde. Im Widerspruch zur Feststellung kultureller Pluralitit, die die Tiirkei kenn-
zeichne, wurde der Gesellschaft zugleich eine statische und urspriingliche kulturel-
le Identitit (anatolisch, muslimisch) zugeschrieben, die sich iiber ein Jahrhundert
dem unterdriickerischen Zugriff der Politik (Kemalismus, Etatismus) widersetzt
habe. Suggeriert wurde ein kultureller Stillstand Anatoliens, wo erst in jiingster
Zeit unter der Einwirkung des Neoliberalismus Bewegung entstanden sei, die eine
liberale Bourgeoisie hervorgebracht habe. Eine in diesem Rahmen vorgenomme-
ne Setzung des Konzepts bestand darin, den Islam als immer schon vorhandene
und einheitliche kulturelle Grof8e anzunehmen. Die prozesshafte Entwicklung von
kulturellen »Werten« oder »Identititen« wurde durch die Benennung »anatolischer
Werte« negiert. Schlieflich wurde in Widerspruch zum vorausgehenden Konzept,
in dem der Neoliberalismus und die politische Entwicklung unter der AKP dyna-
misch aufeinander bezogen wurden, der Machtwille einer Einzelperson als bestim-
mender Faktor in die Analyse eingefithrt, um das Scheitern der zuvor vorgebrach-
ten Demokratisierung zu begriinden. Das Einfithren eines Machtwillens frei von
allen gesellschaftlichen Anbindungen ersetzte eine widerspriichliche Theorie durch
theoretische Willkiir."

Durch das Bemiihen, alle Aspekte der politischen Geschichte in einen Gegen-
satz zwischen autoritirem Staat und liberaler, nach Freiheit strebender Gesell-
schaft zu zwingen, wurde der institutionelle Aufbau eines tendenziell totaliti-
ren Regimes tibersehen, bestimmte kulturelle Elemente als Reprisentationen ei-
ner kulturellen Essenz idealisiert und historische Verliufe wie die Beziehungsge-

19 In der Annahme einer autoritaren Rickverwandlung wird der »methodologische Individua-
lismus, der gesellschaftliche Dynamiken aus individuellen Motiven hervorgehen sieht, als
leitende Perspektive des staatszentristischen Ansatzes sichtbar. Zur Kritik des »methodolo-
gischen Individualismus«in der Tiirkeiforschung siehe Galip Yalman (2009: 39ff.).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Vier Thesen

schichte zwischen Militir, Neoliberalismus und Religion verzerrt dargestellt. Vor
diesem Hintergrund kann eine erste Schlussfolgerung gezogen werden: Die sach-
lichen Mingel und konzeptionellen Widerspriiche der Kulturkampfthese stehen
in einem Zusammenhang zur Politik der AKP. Es bedurfte eines enormen Auf-
wands, eine Demokratisierung vorzutiuschen, wihrend das Gegenteil stattfand.
Zur Bewiltigung dieser Aufgabe gelang es der AKP, zahlreiche Intellektuelle in ei-
ne »PR-Kampagne« (Uzgel 2009) einzubinden, die auf einen Griindungsdiskurs
der Partei aufbaute, der darauf ausgelegt war, Skeptiker zu iiberzeugen, dass sie
sich von Zielen der islamistischen Bewegung abgewandt hatte, zu denen die Be-
seitigung der Demokratie, die Abkehr vom Westen und die Etablierung eines is-
lamistischen Regimes gehorten (Saragoglu 2011; Yildizoglu 2009). Autoritire Ent-
wicklungen schon in den ersten Jahren der AKP wurden unter Wahrnehmung der
zweckgebundenen Freiheit, Kritik am Kemalismus — insbesondere am Militir —
iiben zu kénnen, bagatellisiert oder iibersehen (Giiney 2009). Fiir die Reprodukti-
on der staatszentristischen Kritik in Ubereinstimmung zu ihren Zielen stellte die
AKP auch materielle Moglichkeiten — bspw. zahlreiche Jobs fiir liberale Intellektu-
elle in regierungsnahen Medien — zur Verfiigung (Aladag 2013; Savran 2015). Als die
kemalistischen Oppositionszentren zur AKP in den staatlichen Behorden nachhal-
tig geschwicht waren, nahm die Bedeutung der Kritik am Kemalismus aus Sicht
der AKP ab. Die staatszentristische Kritik und ihre intellektuellen Triger wurden
von der AKP fallen gelassen.

Der Befund einer »autoritiren Wende« steht in der Folge dieses Fallengelassen-
werdens. Entgegen der angefiithrten Evidenz wurde weiter darauf beharrt, dass die
AKP sich einst auf dem Weg einer Demokratisierung befand. Eine Reflektion der
theoretischen Uberzeugungen, die die Vortiuschung einer Demokratisierung be-
forderten, ist damit verhindert worden. In Auseinandersetzung mit diesem theo-
rie-politischen Mandver folgt im nichsten Schritt ein Exkurs zum theoretischen
Unterbau des Staatszentrismus, mit dem dargelegt werden soll, dass die Analyse
des politischen Geschehens an theoretisch angeleiteten und tief in der Tirkeifor-
schung verankerten Irrtiimern orientiert war, die die Erwartungen und Wahrneh-
mungen selektiv determinierten.

3.1.4  Exkurs zum theoretischen Unterbau der Kulturkampfthese:
Die Autoritdre Staatstradition

Die der Kulturkampfthese zugrunde liegenden theoretischen Uberzeugungen bil-
deten die Voraussetzung dafiir, dass die Offentlichkeitsarbeit der AKP greifen, die
Einbindung der liberalen Intellektuellen gelingen und der Demokratisierungsdis-
kurs im In- und Ausland dominant werden konnte. Die politische Entwicklung
wurde unter der Primisse einer modernisierenden und liberalisierenden Wirkung
der Okonomie (Neoliberalismus, Markt) auf Politik (Staat) und Kultur (Religion) in-

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

47


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Hegemonie und Kulturkampf

terpretiert. Diese Auffassung griindete auf einem Paradigma der Tiirkeiforschung,
das als These von der autoritiren Staatstradition (vgl. Hoggor 2008) oder These vom star-
ken Staat (Heper 1985 u. 1992; vgl. Dinler 2003; Giingen/Erten 2005) ausformuliert
worden ist.*° Die These findet sich in den Gesellschafts-, Geschichts- und Rechts-
wissenschaften wieder und prigt die Diskurse verschiedener intellektueller Stro-
mungen und Parteien des Landes.” Sie definiert Koordinaten der nationalen Ge-
schichte und stellt eine politische Perspektive her, an die gesellschaftliche Akteure
ankniipfen konnen, um fiir ihre Ziele zu werben und Biindnisse zu schmieden.
Zwei ineinandergreifende theoretische Konstruktionen liegen ihr zugrunde. Ers-
tens wird der Staat als eine aus sich selbst heraus begriindete Entitit begriffen,
der gesellschaftliche Akteure oder Sphiren gegeniibergestellt sind. Zweitens wer-
den westliche Idealtypen konstruiert, die die Vergleichsfolie fir die Analyse der
Geschichte der Tiirkei bilden.

Eingebettet ist die These in einen auf Max Weber zuriickgehenden theoreti-
schen Ansatz (vgl. Balaban 2013). Die Vorgehensweise entspricht in ihren Grund-
ziigen der von Theda Skocpol unter dem Begriff »staatszentristisch« zusammenge-
fassten theoretischen Perspektive (Skocpol 1985; vgl. Dinler 2003: 32f.). Die Grund-
annahme ist, dass der Staat tiber eine eigene Rationalitit verfiigt und iiber den ge-
sellschaftlichen Gruppen stehend eigene Ziele verfolgt. Ubertragen auf die Tiirkei
ist mit diesem Ansatz verbunden, die Geschichte in der Regel aus der Perspektive
eines Kampfes zwischen dem »autoritiren Staat« und den iiber die Produktions-
mittel verfiigenden Klassen zu interpretieren. Letztere werden mitunter in Bezie-
hung zu zumeist nicht niher bestimmten Gruppen wie Eliten, Notabeln und reli-
giose Fithrer gestellt, die sich gemeinsam von der Unterdriickung eines staatlichen
Zentrums zu befreien suchen. Gesellschaft wird in der Regel als Containerbegriff
verwendet, der diese Gruppen integriert. Die Bauern- und Arbeiterschaft, auch
das Kleinbiirgertum werden zumeist als passive Bevolkerungsmasse — als Volk —
gefasst.

Aus der staatszentristischen Perspektive erscheint die gesamte Geschichte seit
Bestehen des Osmanischen Reichs als fortwihrende Reproduktion der »autorita-
ren Staatstradition«. Manche Autoren fithren diese gar auf das Byzantinische Reich
zuriick und behaupten eine 2000-jihrige Tradition (vgl. Caglar 2003: 70). In An-
lehnung an Webers Typen legitimer Herrschaft wird das Osmanische Reich als pa-
trimonialer Staat begriffen, in dem der Sultan den Staat reprisentierte und als

20 Einequalitative Inhaltsanalyse von 173 englischsprachigen sozialwissenschaftlichen Artikeln
und Konferenzvortragen, die im Zeitraum 2002-2009 zur tirkischen Politik erschienen, er-
gab eine deutliche Dominanz dieses Ansatzes (Hosgor/Ozel 2010).

21 Zur Verbreitung dieser These im linken politischen Spektrum der 1960er Jahre und ihrer po-
litischen Folgen siehe Ulus (2011: 74ff.).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Vier Thesen

alleiniger Herrscher willkiirlich die 6konomischen Beziehungen dominierte. An-
ders als im Westen habe der osmanische Staat die Herausbildung einer Bourgeoi-
sie und die Akkumulation von Kapital verhindert (vgl. Dinler 2003: 19ff.). Diese
Struktur habe sich auch nach dem Ubergang vom Osmanischen Reich zur Repu-
blik gehalten, indem die Biirokratie sich fortan an die Stelle des Sultans setzte und
als eigenstindige Gruppe Interessen entwickelt habe, die sie mit denen des Staates
gleichsetzte (Keyder 1987). Mit Griindung der Republik wird der Kemalismus zum
neuen Triger der »Staatstradition« erklirt und zur Chiftre fiir den Staat erhoben,
der die Gesellschaft beherrscht (Kazancigil 1981). Die Griindungsgeschichte wird
als eine »Revolution von oben, als die Etablierung eines Staatswesens durch die
Nachahmung eines westlichen Entwicklungswegs unter der Fithrung einer einzi-
gen Person — des Armeeoffiziers Mustafa Kemal, der spater den Nachnamen Ata-
tiirk (Ahne der Tiirken) erhielt — und einer ihm ergebenen Biirokratie beschrieben,
ohne dass es zuvor einen Wandel in den gesellschaftlichen Machtbeziehungen ge-
geben haben soll (Trimberger 1978).

Mit der Patrimonialismus-These eng verkniipft ist das Begriffspaar Zen-
trum-Peripherie, das von Serif Mardin in den 1970er Jahren in die Tirkeiforschung
eingebracht wurde (Mardin 2006a). Mit dem Begriffspaar wird die Trennung von
Staat und Gesellschaft in zwei voneinander geschiedene und miteinander im Kon-
flikt stehende Sphiren oder Akteure fiir die politische Analyse operationalisiert.
Der Staat als autonomer und eigenwilliger Akteur wird als bitrokratisches Zen-
trum vorgestellt, das die gesellschaftliche Peripherie beherrscht. Die Dominanz
des Staates in der Tiirkei wird als derart ausgeprigt aufgefasst, dass er seine Inter-
essen Uber die seiner Staatsbiirger stelle und ein »social engineering« Projekt von
oben ohne jegliche gesellschaftliche Legitimationsquelle verfolge. Hervorzuheben
ist die entschieden vorgebrachte Auffassung einer ideengetriebenen Entwicklung.
Mardin bestimmt als zentrale Triebfeder der Geschichte einen Staatsgeist, der
als biirokratischer Code sich der regierenden Akteure bemichtigt und ihnen die
»Stirkung des Zentrums« als Staatsziel auferlegt (ebd.: 311f.).

Andere Autoren lokalisieren den Antrieb der Geschichte in einem innerhalb
der Biirokratie ablaufenden Lagerkampf um das Ziel, wie das »Staatswohl« zu ver-
folgen sei. Die Entstehung der Bourgeoisie und die Einfithrung des Kapitalismus
werden als eine Notlosung beschrieben, die von einem Teil der Biirokratie im Zu-
ge der Republikgriindung ergriffen wurde, um ihr eigenes Uberleben zu sichern
(Keyder 1987: 59). Die Biirokratie sei gezwungen gewesen, den Kapitalismus ohne
biirgerliche Revolution einzufiihren, da es den genuinen Triger der Revolution —
die Bourgeoisie — noch nicht gegeben habe. Erst danach habe die Biirokratie ei-
ne »Ersatz-Bourgeoisie« geschaffen, die jedoch im Gegensatz zu ihren Pendants
im »Westen« nicht fiir birgerliche Freiheiten eintrat (ebd.: 54). Die Bourgeoisie
sei korrumpiert oder schwach geblieben, habe dem Staat im Gegenzug fiir dessen
»Geburtshilfe« Treue gezeigt und »fiir das Privileg, Geld zu schefteln, auf das Recht

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

49


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Hegemonie und Kulturkampf

verzichtet, eine Zivilgesellschaft zu gritnden« (ebd.: 82, Ubersetzung E.B.; dhnlich
argumentiert Mardin 1980: 235). Die Hervorbringung einer Zivilgesellschaft als au-
tonomen Bereich der Freiheiten auflerhalb des Staates wird ab den 1980er Jahren
als genuine Aufgabe der Bourgeoisie beschrieben (Belge 1998). Der Begriff Zivil-
gesellschaft betonte unter dem Eindruck des Militirputschs von 1980 das Zivile
gegeniiber dem Militirischen und gestattete es, nationalistische und islamistische
Parteien als zivilgesellschaftliche Krifte zu definieren. Die theoretische Definiti-
on war mit der politischen Strategie verbunden, diese Parteien als demokratische
Bindnispartner gegen das Militar (Staat) zu bestimmen (vgl. Caglar 2000: 8oft.).
Dass die »kiinstlich geschaffene« tiirkische Bourgeoisie die von den Autoren einer
Bourgeoisie zugeschriebenen Aufgaben nicht erfiillte, sich an verschiedenen Kreu-
zungspunkten - Ubergang in ein Mehrparteiensystem in den 1950ern, im Zusam-
menhang mit dem Militirputsch 1980 — nicht fiir liberale und »zivilgesellschaft-
liche« Ziele, sondern fiir ihren Profit und die Bekimpfung der Arbeiterbewegung
einsetzte, wird als Preisgabe der historischen Mission thematisiert (Keyder 1987:
225f.; Bugra 1994: 120f.). Im gleichen Zusammenhang wird behauptet, der »tiirki-
schen« Bourgeoisie mangele es an unternehmerischem Geist und an einem Streben
nach groflen Taten. Sie sei dngstlich, opportunistisch und suche immer die Nihe
zur Biirokratie (Heper 1987: 103).

Thre empirische Plausibilitit bezieht diese Auffassung aus der Entwicklungs-
geschichte der Bourgeoisie im Westen, von der angenommen wird, dass sie als de-
mokratische, nach allgemeiner Freiheit und Gleichheit strebende Bewegung und
»allein« durch 6konomische Aktivititen, ohne Zugriff auf politische Mittel empor-
gekommen sei (Bugra 1994: 20, 132; Bugra 1998). Das Konstrukt eines freien Mark-
tes, der auRerhalb des Staates sich entwickelt, bildet in der staatszentristischen Li-
teratur das okonomische Pendant zur Zivilgesellschaft. Dem »patrimonialen« tiir-
kischen Staat wird vorgehalten, dass er zwecks Verfolgung eigenstindiger Ziele
permanent in die Okonomie eingreife (vgl. Dinler 2003: 41f.). Das vorherrschen-
de Grundverstindnis vom »Staat im Westen« besagt, dass dieser Ausdruck eines
unternehmerischen Geists, begrenzt auf eine rationale und funktionale Adminis-
tration sei, deren Aufgaben rein technischer Natur seien. Entsprechend werden
polit-6konomische Entwicklungen immer aus der Perspektive einer Abweichung
von der »westlichen« Norm betrachtet. GrofRbritannien und Frankreich werden
zumeist als idealtypische Vorbilder herangezogen. Einer in diesen Lindern »aus
eigener Kraft« entstandenen Bourgeoisie wird eine Dritte-Welt-Bourgeoisie ge-
geniiber gestellt, die im Rahmen nachholender Industrialisierungsprojekte und
unter dem Druck internationaler Konkurrenz durch staatliche Intervention und
Protektion geschaffen wurde (Bugra 1994: 20, 132).** Mit Referenz auf den Westen

22 Diese Auffassung liber die Entwicklung von Klassen schliefit an eine breitere Literatur iiber
sogenannte Dritte-Welt-Ldnder an, in denen die Bourgeoisie im Cegensatz zur west-eu-

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Vier Thesen

wird schliefilich eine zweite Auffassung vom Staat vorgebracht, der unter die Kon-
trolle der Bourgeoisie gerit und sich dabei von einer eigenstindigen Macht zu ei-
nem neutralen Apparat verwandelt (Keyder 1987: 76, 118, 125ff.). Der angenommene
Wandlungsprozess, der theoretisch nicht nachvollzogen wird — wie kann es sein,
dass ein handelndes Wesen (biirokratisches Staatssubjekt) sich in einen neutralen
Apparat verwandelt? —, wird als demokratisch-liberaler Normalzustand biirgerli-
cher Entwicklung vorgestellt.

Als analytischer Ausgangspunkt dieser Konzeption kann die Idee eines idea-
len Klassenbewusstseins ausgemacht werden, das einen spezifischen und kohi-
renten Inhalt aufweist, der im Fall der Bourgeoisie im Liberalismus bestehen soll.
Infolgedessen werden die Etablierung von Marktliberalismus, politischem Libe-
ralismus und Rationalismus als makelloser Ausdruck einer vollstindig entwickel-
ten, unabhingigen Bourgeoisie begriffen. Der Normalzustand einer Klassengesell-
schaft wird als Endprodukt eines Klassensubjekts konzipiert, das im Laufe sei-
ner teleologischen Entwicklung bestimmte Werte und Normen hervorbringt (vgl.
kritisch Poulantzas 1967). Das gleiche Entsprechungsprinzip wird auf die Kultur
angewandt, die normativ von einem vorgestellten, idealen Klassensubjekt abge-
leitet wird. Biirgerliche Kultur wird mit Konzepten wie Aufklirung, Rationalitit,
Fleif3, Individualitit, Risikobereitschaft, Vermittlungs- und Kompromissfihigkeit
als ideologiefrei beschrieben. Wihrend in der Tiirkei ein von einer Elite aufgesetz-
ter, kiinstlicher und deshalb autoritirer »Nationalismus von oben« vorherrsche,
bestiinden in der »Ersten Welt« urspriinglich gewachsene »Nationalismen von un-
ten« (Keyder 1997), die als konfliktfrei vorgestellt werden.

Am staatszentristischen Ansatz sind im Hinblick auf die empirische Darstel-
lung sowohl der Geschichte des Osmanischen Reichs und der Tiirkei als auch der
»westlichen« Entwicklung der kapitalistischen Produktionsweise und biirgerlichen
Revolution sowie ihrer Theoretisierung eine Reihe von Einwinden anzubringen.?
Ein zentraler Kritikpunke ist, dass mit dem Beharren auf einem biirokratischen
Eigensinn — in gesteigerter Form reduziert auf einen einzigen Potentaten — sys-
tematisch die gesellschaftlichen Akteure iibersehen werden, die untereinander um
politische Verinderung ringen. Dieser Einwand setzt bereits an der Frage nach der
Verfiigungsgewalt iiber die Produktionsmittel im Osmanischen Reich und dessen
politischen Aufbau an. Entgegen der staatszentristischen Reduktion auf den alles
bestimmenden Sultan stellte das Reich ein komplexes politisches Gebilde dar, in
dem verschiedene Produktions- und Besitzverhaltnisse nebeneinander existierten

ropdischen Geschichte keinen dkonomischen, sondern einen politischen Ursprung habe
(Evans/Rueschemeyer 1985; Boone 1994).

23 Eine ausfiihrliche Kritik dieser Literatur leisten mit unterschiedlichen Schwerpunkten Utku
Balaban (2013), Gazi Caglar (2000), Demet Dinler (2003) und Sungur Savran (1985 u. 2010).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Hegemonie und Kulturkampf

und in dem sich mehrere Machtzentren herausbildeten. Die schrittweise und lang-
wierige Transformation des Reichs in einen Nationalstaat und der Ubergang in die
kapitalistische Produktionsweise geschah unter dem Druck einer iiber das Reich
verteilten Hindlerklasse, die zusammen mit einer ab dem 18. Jahrhundert neu ent-
stehenden Klasse von Grofdgrundbesitzern auf die Zentralisierung der Staatsmacht
dringte, um gegen politisch wie militirisch tiberlegene Gegner in der globalen
Konkurrenz bestehen zu konnen (Aytekin 2015a: 47f.; Aytekin 2015b: 58f.; Savran
2014). Fiir das 20. Jahrhundert ist die Herausbildung verschiedener Fraktionen, die
unterschiedliche Ideologien, Programme und Mafinahmen zur Verwirklichung ih-
rer Entwicklungsziele vorbrachten und auf unterschiedliche Weisen auf die Biiro-
kratie einwirkten, aus verschiedenen Perspektiven erforscht worden (Giirel 2014).
Mit Blick auf die Republikgriindung kann aufgezeigt werden, dass zwischen zwei
Fraktionen der besitzenden Klassen ein Disput zwischen den Polen einer Libera-
lisierung und der direkten Lenkung der Kapitalakkumulation stattfand, wihrend
Einigkeit bei der Frage der Herstellung der allgemeinen Bedingungen der Kapi-
talakkumulation unter anderem durch die Schaffung des freien Arbeiters bestand
(Boratav 1987; Sener 2015: 214; Toprak 1982). Auch fiir die nachfolgenden Perioden
konnen Fraktionskimpfe als Hintergrund politischer Konflikte ausgemacht wer-
den (Ahmad 1993: 121fF.; Savran 2002).

Der staatszentristische Ansatz iibersieht ferner, so ein zweiter zentraler Kritik-
punkt, dass die Bourgeoisie nicht passive und mutlose Begleiterin, sondern trei-
bende Kraft autoritirer Projekte zur Umsetzung ihrer Entwicklungsziele war, wie
im Zusammenhang mit dem Militdrputsch von 1980 noch ausfithrlicher dargestellt
wird (Yalman 2002; ders. 2009: 308ff.). Der staatszentristische Ansatz sperrt sich
der empirischen Evidenz, obwohl diese auch in seinen Leitwerken durchscheint
(Keyder 1987: 198f., 225f.; Bugra 1994: 120f.), indem er die Verbindung zwischen
politischen Projekten und Klassen auf der Basis einer Idealvorstellung herstellt.
Sobald die AutorInnen feststellen, dass die Bourgeoisie autoritire Ziele verfolgt
oder unterstiitzt, schreiben sie dies dem verzerrenden und korrumpierenden Ein-
fluss des Staates zu.

Ein dritter Kritikpunke lautet, dass Kimpfe der arbeitenden mit den besitzen-
den Klassen - zur Intensivierung, Verbesserung oder auch Aufhebung der poli-
tischen und 6konomischen Bedingungen der Ausbeutung — ausgeblendet werden
(vgl. Dinler 2003). Die empirische Blindheit gegeniiber sozialen Kimpfen ist an die
Perspektive gebunden, Klassen nicht in Relation zueinander, sondern zum Staat zu
bestimmen (vgl. Balaban 2013). Die Reproduktionsgrundlage der Bourgeoisie wird
nicht im Verhiltnis zwischen Kapital und Arbeit, sondern in der Herstellung einer
Zivilgesellschaft und eines freien Marktes gesehen. Da subalterne Klassen bei der
Umsetzung dieser Ziele keine eigenstindige Rolle spielen, sind sie in den Analysen
nicht oder kaum sichtbar. Ihren Platz in der Geschichte erhalten sie nicht als Ant-
agonisten der besitzenden Klassen, sondern unspezifisch als »Volk«, das mit den

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Vier Thesen

besitzenden Klassen in Gegeniiberstellung zum Staat, der sie kulturell diskrimi-
niert oder integriert, in einem Boot sitzt.

Schlieflich stehen die kritisierten Punkte in Beziehung zu einer verzerrten
Vorstellung von der Entstehung der kapitalistischen Produktionsweise und der
Bourgeoisie als Ergebnis eines quasi-natiirlichen Evolutions- oder Modernisie-
rungsprozesses. Hieran sind der Reihe nach eine kapitalismus-, eine demokratie-,
eine staats- und eine hegemonietheoretische Kritik anzubringen. Erstens trans-
portiert das Bild einer Bourgeoisie, die »aus eigener Kraft« emporkommt ebenso
wie das Bild eines »reinen« Marktes eine unrealistische Kapitalismusvorstellung,
die der Lehre des fundamentalistischen Wirtschaftsliberalismus folgt. Hierbei
werden Grundprinzipien der kapitalistischen Produktionsweise, die dem Ideal
eines sich selbst regulierenden freien Marktes widersprechen — die Machtasym-
metrie beim Tausch von Arbeitskraft gegen Lohn, die systematische Produktion
von Marktungleichgewichten zwischen konkurrierenden Kapitalisten und die
Tatsache marktbeherrschender Unternehmen - systematisch ausgeblendet (vgl.
Dorre 2009: 30ff.). Zweitens verklirt das Bild einer Bourgeoisie, die im »Westenc
als demokratische, nach allgemeiner Freiheit und Gleichheit strebende Bewegung
aufgekommen sei, die Entwicklungsgeschichte biirgerlicher Demokratien. Als die
jungtiirkische Bewegung im Osmanischen Reich im Jahr 1908 begleitet von einem
Aufstand und mit den klassischen Parolen der Franzésischen Revolution (Freiheit,
Gleichheit, Gerechtigkeit) zur politischen Macht griff, war im westeuropiischen
Biirgertum mehr als hundert Jahre nach der ersten grofien biirgerlichen Revolution
noch immer die Uberzeugung vorherrschend, dass Kapitalismus und Demokra-
tie unvereinbar seien. Erst nach dem Ersten Weltkrieg und in Verbindung mit
Kiampfen der Arbeiterbewegung und unterdriickten Bevolkerungsgruppen, denen
gleiche Biirgerrechte verwehrt wurden, wurde in manchen westlichen Lindern
der minimale Kernbestand der Demokratie, das allgemeine, einkommens- und
vermdgensunabhingige Wahlrecht sukzessive erstritten, wobei dieser Prozess
auch wieder riickgingig gemacht werden konnte (Demirovi¢ 2006b; Therborn
1977).”* Drittens vermittelt die prinzipielle AufRerlichkeit zwischen Politik und
Okonomie, die dem staatszentristischen Ansatz unterliegt, ein verzerrtes Bild,
insofern das Politische schon immer konstitutiv in den Produktionsverhiltnissen
und ihrer Reproduktion existierte (Poulantzas 2002: 45). Wahrend die Prinzi-
pien der kapitalistischen Produktionsweise mit Gewalt eingerichtet und gegen

24 Ineinervergleichenden Diskussion der historischen Entwicklung biirgerlicher Demokratien
fithrt Therborn (1977) aus, dass verschiedene Ausgrenzungs- und Unterdriickungsmechanis-
men wie Nationalismus, Rassismus, Sexismus und die Verfolgung politischer Opponenten,
so sehr sie auch bestimmten biirgerlichen Idealen widersprechen mogen, zum historischen
Kernbestand biirgerlicher Praxis gehoren.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

53


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Hegemonie und Kulturkampf

Widerstinde durchgesetzt wurden, sind ihre Existenzbedingungen, die Repro-
duktion der Produktionsverhiltnisse, immer staatlich vermittelt (vgl. Brand/Gorg
2000; Demirovié 2007a). Die politisch durchgesetzte Anderung von Rechtstiteln
(vom Leibeigentum zur freien Bauernschaft, die Formen des Privateigentums),
Steuern und physische Gewalt bei der Uberfithrung von Gemeinschaftsgiitern in
Privateigentum, insgesamt die Anwendung »aufler6konomischer« Zwangsmittel
sind der Entwicklung der kapitalistischen Produktionsweise von Anfang an ein-
geschrieben.? Die politische Lenkung der Kapitalakkumulation durch éffentliche
Ausschreibungen, Vergabe von Lizenzen und Subventionen, aber auch mittelbar
durch sogenannte Grundaufgaben des Staates wie Investitionen in die materielle
Infrastruktur, in die Ausbildung von Arbeitskriften oder in Projekte, die dem
Absatz und Transfer von Waren dienen, koénnen der Entwicklung bestimmter
Kapitalfraktionen forderlich oder auch hinderlich sein. Einen liberalen Staat aber,
der nicht in die Okonomie eingreift, kann es nicht geben. Viertens verkennt die
Vorstellung einer Ideologiefreiheit der Bourgeoisie, wie auch die Bestimmung des
Wirtschaftsliberalismus als genuine Ideologie der Bourgeoisie, dass biirgerliche
Revolutionen mit nationalen Symbolen und Parolen gefithrt wurden, die Griin-
dung von Nationalstaaten mit der Definition eines Staatsvolks einherging, mit der
kulturelle Differenzen unterdriickt worden sind, biirgerliche Bewegungen auch im
idealisierten West-Europa nationalistische und rassistische Inhalte transportieren
(kdénnen). Sie verkennt auch, dass die Bourgeoisie andere 6konomische Ideologien
als den Wirtschaftsliberalismus favorisieren kann, sofern sie sie als forderlich
fiir ihre langfristigen Entwicklungsziele oder auch ihr Tagesgeschift ansieht. Die
Vorstellung einer Ideologiefreiheit ist ebenfalls darauf zuriickzufiihren, dass die
Bourgeoisie nicht im Verhiltnis zu anderen Klassen, sondern zu einem autoritiren
Staat bestimmt wird. Dass Beziehungen zwischen den Klassen auch ideologisch
und kulturell vermittelt sind und die Form der Hegemonie annehmen (Candeias
2007; Demirovi¢ 2007b), liegt auflerhalb des Horizonts der staatszentristischen
Konzepte.?

Das staatszentristische Konzept ist also mit der Suche nach einem Klassenkern
und einem auflerhalb des Staates stehenden Klasseninteresse verkniipft. Die Ana-
lyse ist an einem Hauptwiderspruch zwischen der Biirokratie und der Bourgeoi-
sie ausgerichtet. Politische Parteien werden diesem vermeintlichen Hauptwider-
spruch konzeptuell untergeordnet, indem sie entweder mit der Bourgeoisie oder

25  Den gewaltsamen Charakter dieses Prozesses zeichnet Edward P. Thompson (1987) anhand
der Entstehung der Arbeiterklasse in England eindricklich nach.

26  Der Begriff Hegemonie findet im staatszentristischen Ansatz zwar Verwendung, so zum Bei-
spiel bei Keyder (1987: 76,118,125ff.). Allerdings wird er nicht zur Analyse eines Verhiltnisses
zwischen Klassen eingesetzt, sondern dient der Darlegung einer stufenartigen Entwicklung
der Bourgeoisie, die an normativen Vorstellungen gemessen wird und sich vom Staat zu be-
freien sucht.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Vier Thesen

der Biirokratie identifiziert werden.”” Im Lichte dieser theoretischen Perspekti-
ve ist die Befreiung der Gesellschaft bedingt durch die Befreiung der Bourgeoisie
von der Bevormundung durch den Staat. Dementsprechend wird die wissenschaft-
liche Forschung an der Suche nach einem Ideal, einer vom Staat unabhingigen
Bourgeoisie ausgerichtet, von der der Vollzug des idealtypisch verklirten westli-
chen Staatsmodells erwartet wird. Die uneingeschrinkte Machtergreifung durch
die Bourgeoisie, die die demokratisch-liberale Mission ausfithrt, ist das politische
Ideal, das durch den staatszentristischen Ansatz theoretisiert wird.

Die bislang diskutierte staatszentristische Literatur zur AKP ist auf der Grund-
lage dieser Theorietradition geschrieben worden, die weberianische Staats- und
Herrschaftstheorie mit der wirtschaftsliberalen Orthodoxie verbindet. Das Auf-
kommen der AKP wurde als Erfiillung der als elementar angenommenen Voraus-
setzung fir die vollstindige Entwicklung der biirgerlichen Revolution begriffen,
die in der Tiirkei bislang vom autoritiren Staat verhindert worden sei. Die AKP
schien die Notwendigkeit einer Bewegung gegen den Staat fiir das Gelingen der
Demokratisierung zu erfiillen, indem sie als Reprisentantin einer unabhingig vom
Staat entstandenen »anatolischen« Bourgeoisie identifiziert wurde. Die als »Di-
stanz zum Staat« bezeichnete Position galt als Beglaubigung der demokratischen
Identitit der neuen Bourgeoisie. Zugrunde lag die Auffassung, dass Neoliberalis-
mus vollstindig entwickelter Ausdruck eines reinen Marktes und einer unabhin-
gigen Bourgeoisie sei. Die angenommene Entpolitisierung der Religion entsprach
der Auffassung einer weberianisch begriindeten Normalisierung, der zufolge biir-
gerliche Politik nach einem ideologiefreien, nach rationalen Maf3stiben funktio-
nierenden Zustand strebt. Im Gegensatz zur kemalistischen Biirokratie, die die
Bevolkerung kulturell beherrscht habe, wurden der neuen Bourgeoisie »authen-
tische« Werte in Ubereinstimmung mit der Bevdlkerung attestiert. Damit wurde
die zweite angenommene Voraussetzung fiir die Vollstreckung der demokratischen
Revolution — die Aufthebung des Kulturkampfs der Eliten gegen das Volk, der sich
in kultureller Fremdheit und Unterdriickung manifestierte und den »normalenc
Lauf der burgerlichen Geschichte verzerrte — als erfilllt angesehen.

Mit dem offensichtlichen Scheitern der Demokratisierung, nachdem die
staatszentristisch-liberale Kritik am Kemalismus ihren Zweck fiir die AKP erfiillt
hatte, gingen die Verfechter der Liberalisierung durch die AKP dazu iiber, die

27  Erwdhntwerden muss, aufgrund der herausragenden Bedeutung des Autors in der Turkeifor-
schung, eine Abweichungvon dieser Zweiteilung. Heper verortet die Bourgeoisie jenseits des
Kampfes zwischen Staatseliten und zivilen Eliten, die politische Parteien und Klientelnetz-
werke bilden und miteinander um die Macht im Staat ringen. Beide Elitengruppen werden
von ihm als freischwebend konzipiert. Ihre Verbindung zur Kultur wird als rein instrumentell
zum Zwecke des Machterhalts begriffen (Heper 1985: 98ff.).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

55


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Hegemonie und Kulturkampf

Riickkehr des autoritir-patrimonialen Staates vorzubringen. Dass sie die anato-
lische Bourgeoisie nach der »autoritiren Wende« aus ihrer politischen Analyse
entfernten, war ein Schritt im Rahmen dieses Schwenks. Zur Erhaltung der staats-
zentristischen Perspektive wurde die Verbindung zwischen der Bourgeoisie und
der nun autoritir gewordenen AKP geldst und die Religion einem patrimonialen
Machtwillen untergeordnet. Tatsichlich aber erklirten der Unternehmerver-
band MUSIAD wie auch andere Verbinde der Bourgeoisie nicht nur weiterhin
ihre Unterstiitzung fiir das politische Projekt der AKP im Ubergang zu einem
Prasidialsystem, sie trieben es sogar voran (Yildirim 2018).

3.2 Die theologische These

Die theologische These befindet sich in theoretischer Nihe zur Kulturkampfthese,
konstruiert die Verbindung zwischen Religion, Politik und Okonomie jedoch aus
der Gegenperspektive, indem sie einen transformierenden Effekt der Religion auf
die Okonomie behauptet. Die Konstruktion stellt einen theoretischen Anschluss
an Max Webers Protestantismusthese her und formuliert gleichzeitig einen em-
pirischen Widerspruch gegen die auch von Weber vertretene Auffassung, der Is-
lam bilde ein Entwicklungshemmnis fiir die kapitalistische Industrialisierung. In
Bezug auf Anatolien brachte die theologische These in ilteren Studien in Uberein-
stimmung mit Weber die Auffassung hervor, dass die in der Bevolkerung verbrei-
tete mystische, sufistische Stromung des Islam, gelegentlich auch als Volksislam
bezeichnet, sich durch fatalistische, passive und weltabgewandte Elemente hervor-
tue. Der von den islamistischen Parteien der 1970er Jahre reprisentierten religiésen
Stromung wurde zugestanden, puritanische Elemente zu enthalten, diese seien
aber durch moralischen Rigorismus gekennzeichnet, der sich im Alkoholverbot, in
Kleiderordnungen, der Kontrolle der Sexualitit und der Forderung nach Ergeben-
heit gegeniiber Alteren niederschlage. Der Rigorismus nehme keine organisierende
und aktivierende Rolle wie der Calvinismus oder Asketismus ein, sei vielmehr Teil
der patrimonialen Struktur, die schon das Osmanische Reich gekennzeichnet und
keine dynamische kapitalistische Entwicklung zugelassen habe (Mardin 1991: 35,
113; vgl. Cengiz 2013: 56).

Eine knappe Skizze der Debatte um Max Webers These iiber die Entstehung
des »industriellen Kapitalismus« und des »kapitalistischen Geistes« verhilft zu ei-
ner besseren Einordnung der theologischen These.”® Weber (1986) hatte deren Ent-

28  Eine ausfiihrliche Diskussion der Protestantismusthese im Zusammenhang mit der Entste-
hung der anatolischen Bourgeoisie leistet Cengiz (2013: 27ff.), von dem ich die Bezeichnung
»theologische These« fiir diesen Teil der Literatur iibernommen habe. Auf seine Studie gehe
ich in Kapitel 3.4.1 ndher ein.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Vier Thesen

stehung auf die protestantische Ethik zuriickgefithrt und als Beleg angefiihrt, dass
die reichen Stidte zum Protestantismus tendiert hitten, Unternehmer und hohere
Angestellte itberwiegend Protestanten gewesen seien. Er antwortete damit implizit
auf eine These von Karl Marx, der lange vor ihm eine kausale Verbindung zwischen
Protestantismus und Kapitalismus herstellte, indem er Religion als Widerschein
der wirklichen Welt und den Protestantismus als die biirgerliche Entwicklung des
Christentums bezeichnete (Marx 1977: 93f.). Was bei Marx eine beiliufige Bemer-
kung iber die Aneignung der Religion durch die Produktionsmittelbesitzer blieb,
wurde bei Weber — mit umgekehrter Kausalitit — zur zentralen Aussage iiber die
Entwicklung des Kapitalismus.

Der Protestantismus- oder Calvinismusthese ist von verschiedenen Autoren
auf empirischer Grundlage widersprochen worden. Werner Sombart hob die posi-
tive Rolle der jitdischen Religion in der Entstehung des Kapitalismus hervor, revi-
dierte dieses Argument spiter, bezog den Katholizismus ein, um schliefSlich noch
spater festzustellen, dass diverse Bedingtheiten zwischen Religion und wirtschaft-
licher Entwicklung vorhanden seien, die Entstehung des kapitalistischen »Geis-
tes« aber nicht aus der Religion erklirt werden konne (Fisahn 2016: 155ff.). Der
Historiker Eric Hobsbawm widersprach, indem er auf katholische Regionen ver-
wies, in denen die »industrielle Revolution« im Gange war, wihrend zum Protes-
tantismus iibergetretene Regionen in der Nachbarschaft noch in vorindustriellen
Produktionsmethoden feststeckten (Hobsbawm 1968). Weitere Autoren argumen-
tierten, dass der Calvinismus bei Weber — gekennzeichnet durch die Einheit von
harter Arbeit und religioser Praxis, Begrenzung des Konsums aufs Notwendige
und moralische Entgrenzung des Gewinnstrebens — idealisiert dargestellt wurde,
die unterschiedlichen Ausprigungen des Calvinismus von ihm nicht beriicksich-
tigt worden seien (vgl. Cengiz 2013: 33ff.). Widerspruch erhoben auch Autoren, die
in Ubereinstimmung mit der von Marx getroffenen Aussage argumentierten, dass
die Kapitalisten sich den Protestantismus angeeignet und angepasst hitten (Hill
1961).” Demzufolge wurde der Protestantismus als Opportunitit aufgegriffen, um
die Loslosung vom Katholizismus mit seinen festgefiigten zentralistischen Struk-
turen, die eng an die feudalen Klassen angebunden waren beziehungsweise mit ih-
nen in eins fielen, zu betreiben. Zugespitzt formuliert wurden bestimmte Gruppen

29  Die Attraktivitat des Protestantismus fiir Handwerker und Handler in den mittelalterlichen
Stadten habe darin bestanden, dass er sie von der katholischen Kirche und deren Regeln
befreite. Die Abgrenzung gegeniiber der katholischen Kirche (iber die protestantische Idee,
dass Gott sich im Herzen eines jeden befinde, habe die Basis fir Anpassungen an konkrete
Bediirfnisse gebildet. Sie habe individuelle Freiheiten verliehen in der Interpretation, was
richtig und was falsch sei, indem es die Rechenschaftspflicht gegeniiber der Kirche aufhob
(Hill1961).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

57


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Hegemonie und Kulturkampf

nicht zu Kapitalisten, weil sie Protestanten waren, sondern sie wurden zu Protes-
tanten, weil sie Kapitalisten waren oder sich im Entstehungsprozess zu Kapitalis-
ten befanden.

Jedenfalls ist der These, die die Griinde fiir den 6konomischen Wandel oder
auch fiir dessen Ausbleiben in der Theologie selbst, im Sinne einer von den mate-
riellen Verhiltnissen losgelosten Ideologie, verortet haben, vielfach widersprochen
worden. Der Widerspruch hat nicht verhindert, dass die These weiterhin breit re-
zipiert und reproduziert wird, so auch im Zusammenhang mit der Entstehung der
anatolischen Bourgeoisie. Basierend auf Aussagen von Unternehmern, die ihren
Erfolg mit kulturellen Werten verbinden, wird Religion als Ausgangspunkt 6kono-
mischen Erfolgs bestimmt. Als exemplarisch kann die Studie der European Stabi-
lity Initiative (ESI) iiber Unternehmer in Kayseri mit dem Titel »Islamische Cal-
vinisten. Umbruch und Konservatismus in Zentralanatolien« herangezogen wer-
den (ESI 2005). Sie greift explizit Webers These auf, der zufolge die Ursachen fir
die Entwicklung des »westlich-modernen« Kapitalismus in einer rationalen Or-
ganisierung der »Industrie« ligen, die wiederum in der protestantischen Kultur
angelegt gewesen sei. In der zentralanatolischen Provinz Kayseri sei eine solche
»protestantische Arbeitsethik« in Verbindung mit konservativen Werten entstan-
den. Im Gleichschritt mit Urbanisierung und Industrialisierung sei der MiRiggang
des traditionellen Dorflebens, in dem Arbeiten verpont gewesen sei, den Tugenden
harter Arbeit und der unternehmerischen Initiative gewichen. In der »zentralana-
tolischen Revolution« erkennen die Autoren ein harmonisches Nebeneinander von
Islam und »Moderne, das sich im »demokratischen Konservatismus« der AKP, die
in Kayseri iiberdurchschnittlich hohe Wahlerfolge erzielen konnte, widerspiegele.
Die im Rahmen der Studie interviewten Unternehmer und Politiker bekundeten,
die Eroffnung einer Fabrik sei wie ein Gebet, auch der Prophet sei ein Hindler ge-
wesen, wodurch sie eine Deckungsgleichheit zwischen ihrem Handeln und dem Is-
lam behaupteten. Kurzum, die Unternehmer bestitigten gegeniiber europiischen
Forschern Webers These, wonach die puritanisch-asketische Ethik die Grundlage
der dkonomischen Rationalisierung und eines neuen beruflichen Ethos, also die
Wegbereiterin fiir den Kapitalismus sei (ESI 2005: 26).

Weitere Studien, die im Islam Entsprechungen zum Calvinismus erkennen,
argumentieren explizit theologisch, indem sie Rationalitit, Individualismus, har-
tes Arbeiten und Sparsamkeit mit Zitaten aus dem Koran belegen (Ayengin 2005;
Mutlu 1990). Ebenfalls sind Studien iiber die Giilen Gemeinschaft zu erwihnen,
deren aktivistische Frommigkeit, dem von Weber analysierten innerweltlichen As-
ketismus gleich, sich rationalisierend auf soziale Beziehungen auswirke (Ozdalga
2000).*° Eine weitere Linie besteht aus Arbeiten, die itber Meinungsumfragen Tu-

30 »Die Anatolier waren ungebildet und provinziell, arm und fromm. Motiviert durch Giilens
Lehren strebten sie nun nach Bildung und wurden wohlhabend, sie blieben aber weiter

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Vier Thesen

genden oder Einstellungen zu identifizieren versuchen, die forderlich fiir die Akku-
mulation von Kapital seien. So wird beispielsweise per Befragung von erfolgreichen
Unternehmern der positive Einfluss der Religion auf wirtschaftlichen Erfolg abge-
fragt. Solche Arbeiten demonstrieren, wie das methodische Design das Ergebnis
vorwegnehmen kann. Die Bestitigung des positiven Einflusses von Religion ver-
wundert wenig, da Mitglieder eines Unternehmerverbands befragt wurden, der
sich explizit auf die Religion beruft (vgl. Cengiz 2013: 65).

Die Calvinismusthese 1ste unter islamischen Theologen eine kontroverse De-
batte aus, wihrend sie unter islamistischen Politikern und Unternehmern, insbe-
sondere aber unter europiischen Rezipienten nicht zuletzt durch die ESI-Studie
an Verbreitung und Zustimmung gewann. Sie ereilte das gleiche Schicksal wie die
Kulturkampfthese. Die Diskussion iiber den islamischen Calvinismus klang mit
schwindender Aussicht auf den EU-Beitritt ab und geriet mit der vermeintlich au-
toritiren Wende der AKP in Vergessenheit. Offensichtlich war die breite Rezeption
durch die damalige politische Konjunktur begriindet, die durch das Bemiihen ge-
kennzeichnet war, den vermeintlichen Gegensatz zwischen Islam und unterneh-
merischem Erfolg zu desavouieren, die modernisierenden Krifte der kapitalisti-
schen Entwicklung im Zuge der EU-Anniherung hervorzuheben beziehungsweise
sich gegeniiber Europa (europiischen Forschern) als »modern« zu prisentieren.

3.2.1 Kritik der theologischen These

Eine ausfiihrlichere Kritik der theologischen These erfolgt im Zuge der Dar-
legung der vierten These, der Klassenkampfthese, der hier nicht vorgegriffen
werden soll. Neben der schon vorgebrachten Kritik an der methodisch frag-
wiirdigen Vorgehensweise, aus Meinungsumfragen und Selbstauffassungen von
Unternehmern Kausalketten zwischen sozio-6konomischen Entwicklungen und
ideologischen Positionen zu generieren, mochte ich an dieser Stelle anfithren, dass
der Entgegensetzung von moralischem Rigorismus zu einem unternehmerisch
aktivierenden Asketismus entgeht, dass Rigorismus durchaus in der Form eines
demographischen Gestaltungswillens kapitalistische Entwicklungsschritte beglei-
ten kann. Die von der AKP zeitweise auf die Tagesordnung gehobenen Themen
wie die Bestrafung des Ehebruchs, das Abtreibungsverbot oder die Aufforderung,
eine bestimmte Anzahl von Kindern zu zeugen, reihen sich in diese Tradition ein,
die paternalistische Verbote und Vorschriften aufstellt, ohne die kapitalistische
Akkumulation kategorisch zu negieren. In der Entgegensetzung wird wie in der

fromm. Glilen brachte ihnen die Bedeutung von Bildung und unternehmerischem Erfolg na-
he«, so der Journalist Rainer Hermann fir die Frankfurter Allgemeine Zeitung, die als Echo
der theologischen These im deutschen Sprachraum fungierte (Prediger Fethullah Giilen im
F.A.Z.-Gesprich: »Islam und Moderne stehen nicht im Widerspruch«, 06.12.2012).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

59


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Hegemonie und Kulturkampf

Kulturkampfthese ein Denken erkennbar, das der kapitalistischen Produktions-
weise bestimmte Normen und Werte zuordnet, ohne die sie sich nicht (dynamisch)
entwickeln kénne. Aus einer historischen, zugleich idealisierten Konstellation wird
auf eine harmonische Verkniipfung von Okonomie und Kultur geschlossen, die
mit einem Hochstmaf} an Rationalitit — wie auch immer dies bestimmt werden
kann - verbunden wird. Gegentiber den historisch-kulturell spezifischen Verkniip-
fungen erweist sich diese Denkweise als sehr statisch. Bestimmte Entwicklungen
mogen im Rahmen spezifischer Verkniipfungen begiinstigt, andere dagegen
behindert werden, ohne dass gleich ein kategorischer Ausschluss vorliegen muss.
Abschliefiend sei darauf aufmerksam gemacht, dass die Vorstellung, das Leben
in Anatolien sei vor dem Aufkommen des kapitalistischen Unternehmers durch
Mifliggang gekennzeichnet gewesen, eine orientalistische Behauptung darstellt,
die gegeniiber der Hirte des vorangegangenen Arbeitslebens der Werktitigen
ziemlich indifferent ist.**

3.3 Die Sakularisierungsthese

Eine besondere Antwort auf die Frage, wie die Stellung der Religion im AKP-Projekt
begriffen werden kann, wird in Cihan Tugals Studie »Passive Revolution. Absorbing
the Islamic Challenge to Capitalism« (2009) entwickelt. Tugal argumentiert, dass
das Besondere an der AKP die Passivierung der islamistischen Bewegung sei, die
sich in der Tiirkei als eine radikale Herausforderung des bestehenden Systems ent-
wickelt habe. Durch die AKP sei die anti-sikulare, anti-westliche und anti-kapita-
listische Bewegung zu einem stabilisierenden und vitalisierenden Element »siku-
larer« Ordnung mit prowestlicher und neoliberaler Politik geworden. Den Wandel
dieser Bewegung, die sich auflerhalb der AKP und ihrer Vorgingerparteien entwi-
ckelte, diskutiert Tugal auf der Grundlage einer ethnographischen Studie, die er
in einem Randbezirk Istanbuls (Sultanbeyli) durchfiithrte. Im Unterschied zur Kul-
turkampfthese hebt er die Wiederherstellung der »sikularen Hegemonie« hervor
und betont eine Absorption des Islamismus in den »Staat« und den »Kapitalis-
mus«. Da die Studie besondere Einsichten in den Werdegang islamistischer Mo-
bilisierung ermoglicht, eine singulire Stellung innerhalb der Forschungsliteratur
einnimmt, indem sie staatszentristische Annahmen mit hegemonietheoretischen
Begriffen von Antonio Gramsci zusammenbringt, und einen hervorragenden Ein-
stieg in konzeptionelle Fragen ermdglicht, wird sie im Folgenden ausfithrlicher
diskutiert.

31 Cengiz rekonstruiert in seiner Studie zusatzlich, dass »Arbeiten« auch im noch dérflich ge-
pragten Kayseri/Hacilar des 20. Jahrhunderts zu keiner Zeit verpént gewesen war (Cengiz
2013: 229).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Vier Thesen

Als Ausgangslage konstatiert Tugal eine nach dem Militirputsch von 1980 ein-
setzende umfassende Krise der »sikularen Hegemonie«. Als deren Kernelemente
benennt er das Parteiensystem, das zwischen mitte-links und mitte-rechts Partei-
en gespalten gewesen sei, die Etablierung biirokratischer Autoritit, die Konstruk-
tion einer tiirkischen Nation, die Sikularisierung des Islam, die Kreation einer
urbanen Identitit und die Entwicklung von Korporatismus, worunter er ein po-
pulistisches Patronage-System begreift (Tugal 2009: 36ff.). Aus Erzihlungen von
Bewohnern des Bezirks rekonstruiert er, wie die Krise dieser sechs Elemente der
»sikularen Hegemonie« im Alltag erfahren wurde und islamistische Mobilisierung
sich als Antwort entfalten konnte. Von einem kleinen Vorort Istanbuls mit weni-
gen Tausend Einwohnern in den frithen 1980ern entwickelte sich Sultanbeyli inner-
halb von knapp 20 Jahren infolge massiver Landflucht zu einem Stadtteil mit mehr
als 200.000 Einwohnern. Die rapide Binnenmigration ging mit informellen Be-
siedlungsformen einher, deren Regeln zwischen den Migranten, der Stadtverwal-
tung, den Parteien und anderen vermittelnden Instanzen (informelle Makler, Ver-
eine) ausgehandelt wurden. In einem hohen Grade informell gestaltet waren auch
die Beschiftigungsformen der lohnabhingigen Bevolkerung. Wihrend es Gewerk-
schaften aufgrund der informellen Beschiftigungsstruktur und in Abwesenheit
groferer Industrie- und Handwerksbetriebe erschwert war, sich zu organisieren,
fanden sich andere Vereinigungen, die die Bevolkerung auf der Grundlage provin-
zieller Herkunft und konfessioneller Zugehorigkeit ansprachen und organisierten.
Zum Zeitpunkt seines ersten Forschungsaufenthalts zu Beginn der 2000er Jahre
fand Tugal eine Bevolkerung vor, die in den 1990ern von islamistischen Aktivisten
agitiert worden war. Deren Aktivititen hitten dazu gefithrt, dass der Bezirk den
Ruf einer islamistischen Hochburg erwarb. Tugal zeichnet nach, wie islamistische
Vereinigungen und Netzwerke in den 1980er und 1990er Jahren — organisiert iiber
Freundeskreise, Teehduser, Lesegruppen, Kulturzentren, Medien, Moscheen — be-
gonnen hatten, das Leben zu regulieren, islamisch geprigte Lebensstile, Raumge-
staltungen und 6konomische Beziehungen zu entwerfen. Der Islam sei im Bezirk
zu einer verbindenden Identitit fir die aus allen Landesteilen zusammengewiir-
felte Bevolkerung geworden. Die zwischen kurdischer und tiirkischer Bevélkerung
bestehende ethnische Grenzziehung, die eine virulente Krise der nationalen Ein-
heit tiber die gesamte Republikgeschichte darstellte, sei tendenziell iiberwunden
worden.

Das strategische Konzept der Islamisten habe »integrale Religion« gelautet. Alle
Aspekte des Zusammenlebens islamisch hergeleiteten Regeln zu unterwerfen, habe
dessen Radikalitit ausgemacht. Darin seien das Ziel enthalten gewesen, den Natio-
nalstaat durch eine internationale Gemeinschaft der Gliubigen zu iiberwinden, die
Grundsitze, neben Gott keine weiteren Autorititen wie Parteien, Parlamente oder
Regierungen zu akzeptieren, sowie eine Hoheit der Religion iiber die Wirtschaft
herzustellen. Wihrend sie die Legitimitit des Nationalstaates und die Autoritit von

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Hegemonie und Kulturkampf

Parteien und Parlamenten ablehnten, schufen die Radikalen einen Gegenentwurf
zum existierenden Staat (ebd.: 60). Bemerkenswert ist die sozio-kulturelle Posi-
tionierung der Radikalen im Bezirk. Der Islamismus entwickelte sich nach Tugals
Darstellung in einem vorwiegend kleinbiirgerlichen Milieu, bestehend aus Studen-
ten und Lehrern, bezog kleine Angestellte ein und berithrte am Rande proletari-
sche Milieus. Die meisten Radikalen distinguierten sich von der groflen Masse der
Bevélkerung iiber Bildung. Sie verachteten den eklektischen »Volksglauben«, der
nicht auf einem Studium des Koran und anderer religiéser Schriften beruhte, son-
dern - aus Sicht der Radikalen - aus verzerrten Uberlieferungen bestand. Eben-
falls zeigten sie wenig Interesse an den materiellen Sorgen der Bevolkerung, teils
verschmihten sie »Brotthemen« sogar naseriimpfend als Oberflichlichkeit (ebd.:
67). Umgekehrt fand die umstiirzlerische Interpretation des Islam wenig Anklang
in der Bevolkerung, was Tugal darauf zuriickfithre, dass sie keine konkreten Ant-
worten auf alltigliche Sorgen aufbot. Doch trotz Distanz zur Bevélkerung und Ab-
lehnung von Parteien hitten die Radikalen, obwohl nur aus kleinen Gruppen be-
stehend, eine starke Sogwirkung auf die Wohlfahrtspartei (RP) entfaltet. Die Ab-
lehnung politischer Parteien habe nicht verhindert, dass sie eine Koexistenz mit
der Kommunalregierung eingingen, die von der RP gestellt wurde. Tugal legt ein-
driicklich dar, wie die Partei als Puffer und Schnittstelle zwischen politischen In-
stitutionen und radikalen Islamisten fungierte, indem sie einerseits innerhalb der
institutionellen Grenzen operierte, andererseits die schrittweise Islamisierung al-
ler Lebensbereiche mit vollzog.

Eine herausgehobene Rolle in diesem Prozess misst Tugal Fithrungsfiguren
zu. Der Vorsitzende der Wohlfahrtspartei Necmettin Erbakan habe iiber eine star-
ke Ausstrahlung auf die Anhingerschaft verfiigt, auch wenn er nur symbolisch -
iber Diskurse und Abbildungen — prisent war. Erbakan habe ein mit Atatiirk, der
ebenfalls symbolisch prisent war — sein Portrit sei in jedem 6ffentlichen Gebiude
und in nahezu jedem Geschift ausgehingt gewesen —, vergleichbares Charisma er-
worben. Verschiedene religiése Netzwerke (»Gemeinschaften«) erginzten das Feld.
Wihrend Radikale den Nationalstaat ablehnten, beispielsweise zur Verweigerung
des Kriegsdienstes und von Behérdenposten aufriefen (ebd.: 95), hitten Partei und
Netzwerke das Gegenteil erwirkt, insbesondere indem sie die in Krisensituationen
briichig werdende Zustimmung zum Staat wiederherstellten. Wihrend Radikale
das Vertrauen in (die Losungskapazititen von) Behorden, Parteien und Parlamen-
te(n) unterhohlten, wurde dasselbige durch Erbakan und seine Partei wiederher-
gestellt, allerdings in Konkurrenz zu den »sikularen Eliten«, die Tugal im Militir,
der CHP und den héheren biirokratischen Ringen verortet. Ein Ausdruck dieser
Konkurrenz sei gewesen, dass religidse Autorititen wie Imame begonnen hitten,
sdkulare Autorititen wie Schullehrer zu ersetzen. Tugal fasst diesen Vorgang als
Etablierung alternativer Autorititen und Fithrungsfiguren. Wahrend unter den Ra-
dikalen ein spontaner Antikapitalismus auch in Form von Konsum- und Technolo-

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Vier Thesen

giekritik aufzufinden war, umwarb die RP die Armen mit dem Versprechen einer
islamisch inspirierten »Gerechten Ordnung, prangerte Korruption und »illegitim
erworbenen Reichtum« an, womit insbesondere zinsabwerfender Geldverleih ge-
meint war. Die Versprechen der RP gerieten jedoch zunehmend in Widerspruch
zur Realitit, was umso sichtbarer wurde, desto linger sich die Partei an der Kom-
munalregierung befand, so Tugal. Korruption durchzog immer stirker die Kom-
munalverwaltung der RP, in der Vorstellungen sozialer Gerechtigkeit gegen eine
Idealisierung des freien Marktes ausgetauscht wurden und Unternehmer ihre Po-
sition sukzessive durchsetzen konnten.

Trotz solcher Tendenzen in der RP konstatiert Tugal, dass das interagieren-
de Sammelsurium unterschiedlicher Akteure — Partei, Netzwerke, Radikale — das
bestehende »kapitalistische System« sowohl herausforderte, als auch stabilisierte,
ohne dass immer eindeutig zu bestimmen gewesen sei, ob die Tendenzen der Ra-
dikalen oder der Partei iiberwogen. Tugal sieht die Partei und die Netzwerke der
islamischen Gemeinschaften anders als die Radikalen nicht als islamistisch an, da
sie keine Uberwindung des Sikularismus — der Trennung von Politik, Okonomie
und Religion — beabsichtigt hitten (ebd.: 7, 250). De facto hitten sie aber im Wech-
selspiel mit den Islamisten »Doppelmacht« institutionalisiert: »eine Situation, in
der Keime eines zweiten Staats neben dem bestehenden gelegt wurden« (ebd.: 14,
Ubersetzung E.B.). Mit den Begrifflichkeiten der Islamisten bezeichnet Tugal die-
sen Staat in Entstehung als »islamischen Staat«, der durch die Einheit religiéser und
politischer Institutionen und Autorititen gekennzeichnet sei. 1997 habe dann das
Militir diesem Versuch auch im Bezirk Sultanbeyli ein Ende gesetzt. Das Stre-
ben nach Entwicklung eines »islamischen Staats« sei jih beendet worden. Auf die
Zerschlagung, die Tugal als eine gewaltsame Attacke des bestehenden (alten) Staa-
tes begreift (ebd.: 23), folgte eine mehrjihrige Phase der Repression, bei der auch
die RP verboten wurde. Islamistische Aktivisten protestierten nach der Interventi-
on des Militirs weiterhin auf der Strafe gegen Staat und Sikularismus, wihrend
ehemalige Funktionstriger der inzwischen verbotenen RP, die sich in der Nachfol-
gepartei FP (Tugendpartei) organisierten, den Protesten fern blieben. Die Mobili-
sierung sei schwach geblieben und habe unterdriickt werden kénnen, so dass sich
auf Seiten der Aktivisten Frustration einstellte. Auf diese etwa drei- bis vierjihrige
Phase zwischen 1997 und 2000 folgte die 6konomische Krise der Jahre 2000/2001,
die neuen Unmut der Bewohner des Bezirks hervorrief, der sich nicht mehr ge-
gen den »sikularen« Staat, sondern gegen neoliberale Politik richtete. Wihrend
sich die islamistischen Aktivisten frustriert zuriickgezogen hitten, mobilisierten
kleine Ladenbesitzer, die unter der Krise litten, auf die Strafle. Tugal beschreibt,
dass der Einsatz der Polizei gegen die neuen Proteste bewirkte, dass die Autoritit
der Polizei gegeniiber den iiberwiegend konservativen und nationalistischen La-
denbesitzern, die die Polizei fiir gewohnlich als Verbiindete ansahen, zerbrechlich
wurde. Die Niederschlagung habe einen zweiten Héhepunkt der Krise der »siku-

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

63


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Hegemonie und Kulturkampf

laren Hegemonie« des Staates dargestellt. Da die Protestierenden politisch jedoch
fithrungslos (geworden) waren, weder die Nachfolgepartei der verbotenen RP, die
im Bezirk weiterhin iiber eine Mehrheit verfiigte, noch die islamistischen Aktivis-
ten sich an den Straflenprotesten beteiligten, sei der Protest ziel- und wirkungslos
versandet.

Eine Wende habe diese Phase der Frustration gefolgt von fithrungslosem Pro-
test mit der Griindung der AKP genommen. Tugal befindet, dass die AKP das Werk
der 1997er Intervention vollendete, ein Fazit, das auf den ersten Blick nicht plau-
sibel erscheint, da sich die militirische Intervention auch gegen das Personal der
RP, das sich spiter in der AKP reorganisierte, richtete, sowie ein scharfer Gegen-
satz zwischen der neu gegriindeten AKP und dem »sikularen« Militir zu bestehen
schien. Das Fazit wird jedoch begreiflich, wenn die Intervention von ihrem Ergeb-
nis her betrachtet wird, das in der Auflsung der Unentschiedenheit zwischen ra-
dikaler Herausforderung und konservativ-marktorientierter Linie der RP bestand.
Mit der AKP seien die in der RP zwar sukzessive stirker werdenden aber immer
noch umstrittenen Tendenzen - eine neoliberale, marktorientierte, sikulare und
schliefilich auch pro-westliche Ausrichtung - eindeutig dominant geworden. Der
nach der Zerschlagung der Linken in Folge des 1980er Putschs einzig iibrig geblie-
bene Widerstandsherd gegen »kapitalistische Marktbeziehungen« in Gestalt der
radikalen Islamisten habe seinen Einfluss verloren. Das Gerechtigkeitsversprechen
der RP sei zugunsten eines am globalen Wettbewerb orientierten Wachstumsideals
aufgegeben worden. Die AKP lag so gesehen auf der politischen Linie der 1997er
Intervention: Ihr Entstehen — so Tugals Sicht — stabilisierte den »sikularen Staat«.

Wiahrend die Ausrichtung der AKP in Kontinuitit zu bereits in der RP vorhan-
denen Tendenzen steht, sieht Tugal das Besondere darin, dass sich viele Radikale
- noch unter dem Eindruck ihrer Ohnmacht gegeniiber der Repression stehend —
nun der Partei anschlossen. Das Ziel der Errichtung eines islamischen Staats wie
auch die aus dem Koran abgeleitete Ablehnung von Zinsen sei der Zustimmung
zur liberalen Demokratie und Notwendigkeit von Gesetzen, zu parteipolitischem
Engagement und der Trennung von Religion und Wirtschaft gewichen. Die Zie-
le der Aktivisten hitten sich von der Errichtung einer »integralen Religion« hin
zu einer »Gesellschaft der Tugend« — nach wie vor mit Verweis auf den Islam -
verschoben, die durch Parteipolitik hergestellt werden sollte (ebd.: 149). Tatsich-
lich plidierten unter der AKP ehemalige Islamisten fiir eine Trennung der Reli-
gion von technischen, ckonomischen und administrativen Angelegenheiten, auch
in Konfrontation mit Korruptionsvorwiirfen, die auf den Islam zuriickfielen. Tugal
beschreibt einen Prozess, der auch von anderen Autoren wie Asef Bayat konstatiert
wird, der hierfiir den Begriff des »Post-Islamismus« geprigt hat (Bayat 2013).*

32 Bayat bewertet die Abkehr von der Errichtung eines »islamischen Staates« allerdings we-
sentlich positiver als Tugal. Er behauptet einen landeribergreifenden »post-islamistischen«

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Vier Thesen

Wiahrend Bayat die transformative Kraft politischer Institutionen betont, betont
Tugal sozio-6konomische Anpassungsprozesse wie die Adaption der aus lindli-
chen Gebieten migrierten Bevolkerung an das stidtische Leben, die wachsende In-
volvierung islamistischer Aktivisten in unternehmerische Titigkeiten und die Be-
gegnung mit »liberalen« Interpretationen des Islam.*® Die Integration in die Par-
tei- und Regierungsarbeit an der Schnittstelle zu 6konomischen Interessen habe
den Wandel gefestigt. Die Partei habe den Wandel in Ubereinstimmung mit den
Interessen von Bauunternehmern und anderen Geschiftsleuten in eine demokra-
tische, institutionalisierte, zivile und neoliberale Richtung kanalisiert. Religion sei
— mafigeblich iiber die staatliche Religionsbehérde und an sie angeschlossene Mo-
scheen, aber auch durch die verschiedenen Gemeinschaften - in den Dienst einer
Unternehmergruppe gestellt worden, die ihre Kontrolle iiber deren inhaltliche Aus-
legung ausgeweitet habe. Schliefilich habe die »sikulare Hegemoniex, die bis zur
AKP staatlich gelenkt — etatistisch — gewesen sei und nur iiber eine schwache zivil-
gesellschaftliche Basis verfiigt habe, mit dem Aufstieg der gliubigen Unternehmer
und der AKP eine starke zivilgesellschaftliche Basis erhalten: Die 80-jihrige He-
gemonie des Staates, so die Quintessenz, sei in eine Hegemonie der Bourgeoisie
transformiert worden, die durch gréfRere Stabilitit gekennzeichnet sei (Tugal 2009:
53).

Begrifflich fasst Tugal diesen in einer Fallstudie ausgearbeiteten Vorgang un-
ter Rickgriff auf Antonio Gramscis Hegemonietheorie als Absorption einer radi-
kalen Herausforderung in ein bestehendes System. Die Absorption habe zum Er-
gebnis, dass partikulare Interessen der Bourgeoisie universalisiert wurden, indem
die Neoliberalisierung, die iber zwei Dekaden immer wieder Krisen und Protes-
te hervorrief, unter der AKP auch von den ArbeiterInnen im Viertel - trotz zu-
nehmender sozialer Ungleichheit — als im eigenen Interesse stehend anerkannt
wurde. Den von Gramsci entlehnten Begriff passive Revolution verwendet Tugal
zur Kennzeichnung einer Eigentiimlichkeit dieses Prozesses, der mit der Absicht

Trend, dem erauch die AKP zurechnet. Bayat zufolge sind »Post-Islamisten«immer noch Isla-
misten, sie legen den Islam aber nicht mehr autoritar und repressiv, sondern in Konformitat
zu demokratisch-liberalen Werten aus.

33 ZurVeranschaulichung des Wandels soll ein konkretes Beispiel herangezogen werden: Noch
in den frithen 2000er Jahren habe unter radikalen Islamisten Konsens bestanden, das Mina-
rett einer Moschee als Symbol religioser Autoritdt habe der hochste Punkt in einem Stadtteil
zu sein. Mitte der 2000er Jahre sei dieser Konsens der Anschauung einer rationalen Nutzung
des Raums gewichen. Es sei mit 6kologischer Vernunft und dem Verweis argumentiert wor-
den, dass der Anschluss an die globale Entwicklung nur gehalten werde kénne, wenn dem
Trend, in die Hohe zu bauen, gefolgt werde (Tugal 2009: 211). Tatsachlich wirken im Hinter-
grund auch 6konomische Interessen: Je hcher gebaut werden kann, desto mehr Raum fir die
kapitalistische Verwertung steht zur Verfiigung.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

65


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Hegemonie und Kulturkampf

islamistischer Aktivisten, das bestehende System zu revolutionieren, einsetzte, in-
folge ihrer Integration jedoch das Gegenteil, eine Vitalisierung und Stirkung be-
stehender Herrschafts- und Ungleichheitsmuster bewirkte. Die zunehmende Isla-
misierung der Kultur, die auch auf die »sikulare« Elite itbergegriffen habe (ebd.:
54), sieht Tugal ebenso wie die Sikularisierung der Islamisten als Kennzeichen der
passiven Revolution an. Wihrend die Islamisten in Bezug auf ihre politischen Ziele
gescheitert seien, hitten sie die Beschrinkung auf kulturelles Wirken akzeptiert,
wodurch das sikulare System gestirkt wurde. Unter der AKP sei die Religion sym-
bolisch geworden, sie organisiere nicht mehr das Leben, sei aber noch immer eine
politische Ressource. Allein das Profil des Personals an der Spitze des Staates habe
sich ausdifferenziert: Eine gliubige Elite habe zu den Reihen der sikularen Elite
aufgeschlossen. Eine weitere Eigentimlichkeit, die die passive Revolution kenn-
zeichne, sei, dass sich in der Bevolkerung der Glaube an den Radikalismus der
Aktivisten und an ihre grundlegende Opposition zum System gehalten habe, ob-
wohl diese sich gewandelt und auf die »staatstreue«, konservativ-neoliberale Li-
nie der AKP, identisch mit der des anatolischen Unternehmerverbands MUSIAD,
eingeschwenkt seien.** Diese Tiuschung korrespondiere mit der Selbsteinschit-
zung ehemaliger Radikaler: Wihrend sie sich im pragmatischen Sog der Partei zu
»staatstragenden« Befiirwortern eines schrankenlosen Kapitalismus entwickelten,
brachten viele die Behauptung vor, nach wie vor an ihren alten Zielen festzuhalten,
es nun aber mit einem Marsch durch die Institutionen versuchen zu wollen. Tugal
kennzeichnet dies als einen Rechtfertigungsdiskurs, der die tatsichliche Entwick-
lung - eine vollstindige Absorption des Islam in den Kapitalismus und den Staat
— verschleiere.

Neben den Begriffen Absorption und passive Revolution fasst Tugal den Wandel
umstiirzlerischer Islamisten zu Kapitalisten begrifflich auch als eine Rationalisie-
rung der Religion im Sinne einer Unterwerfung unter politische und 6konomische
Zwecke, nicht als Ergebnis einer welthistorischen Entwicklung, so seine Kritik an
Max Weber, von dem er das Konzept Rationalisierung entlehnt, sondern als Ergeb-
nis eines Ringens um Hegemonie (ebd.: 89). Die AKP verortet Tugal im Hinblick
auf ihre Beziehung zur Religion in einer instrumentellen Tradition: Alle relevan-
ten politischen Akteure ab den 1940er Jahren hitten die Religion zu verschiedenen
Zwecken — zur Herstellung nationaler Kohision, im Kampf gegen den Kommu-
nismus und zur Glorifizierung von Kapitalismus und Moderne - benutzt, so sein
Argument (ebd.: 40; vgl. Tugal 2013). Auf die Sorgen der tiirkischen »Sikularisten,
die im Zeitraum von Tugals Feldforschung Grof3ddemonstrationen gegen eine nach
ihrer Meinung von der AKP ausgehende islamistische Gefahr organisierten, formu-
liert er eine dhnlich beschwichtigende Antwort wie die VertreterInnen der Kultur-

34 Dassdie AKP oder die assoziierte Bourgeoisie den »Sakularismus« gestarkt hatten, wurde zu
einer Auffassung, die viele Autoren teilen (Ozgur 2012: 148; Yankaya 2014: 249ff.).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Vier Thesen

kampfthese: Die AKP habe keine islamistische Agenda, sie folge einem »U.S.-style
conservatism, der die radikalen Spitzen der Religion breche und sie rationalen
Zielen unterordne (Tugal 2009: 54).

Tugal hebt also die Absorption religiéser Mobilisierung in den Kapitalismus
und den Staat hervor. Im Unterschied zur Kulturkampfthese betont er die Rekon-
stitution von Herrschaft und die Herstellung von Konsens fiir soziale Ungleichheit,
die durch die Eliminierung von Gerechtigkeitsvorstellungen zementiert wurde.
Angesichts der Zuriickdringung des Internationalismus der Radikalen habe auch
der tiirkische Nationalismus eine Revitalisierung erfahren, zumal an der Basis der
AKP deren partiell immer noch trans-ethnisch ausgerichteter Ansatz nicht akzep-
tiert worden sei. Im Bezirksalltag dominiere wieder ethnische Segregation, Kur-
den wiirden marginalisiert und stigmatisiert, die kurdische Bewegung als feindlich
wahrgenommen. Vor dem Hintergrund solcher Beobachtungen identifiziert Tugal
zwei Entwicklungen, die eine Gefahr fiir die Aufrechterhaltung der wiederherge-
stellten »sikularen Hegemonie« darstellten. Erstens werde mit der Rekonstitution
des ethnischen Nationalismus durch die AKP die Uberwindung der tiirkisch-kur-
dischen Spaltung durch Vereinigung in einer islamischen Gemeinschaft hinfillig.
Zweitens nutzten neue Radikale die unter der AKP wieder eroffneten Gestaltungs-
riume, um die »integrale Religion« herzustellen (ebd.: 15).

3.3.1 Kritik der Sakularisierungsthese

Die Studie besticht durch die minutiése, anschauliche und gleichzeitig systemati-
sierende Darstellung des Wandlungsprozesses islamistischer Ziele sowie durch die
weitsichtige Vorwegnahme potentieller Schwachstellen (vkurdische Frage«) des von
der AKP angefithrten Projekts nationaler Einheit. Sie wirft jedoch auch eine Reihe
inhaltlicher und konzeptioneller Fragen auf. Einen Problempunkt stellt die Benen-
nung der AKP als liberale Partei dar. Sie ist an eine formalistische Definition von
Liberalismus gebunden, die aus der Perspektive erfolgt, die Tugal auf den Islamis-
mus einnimmt. Die Absorption von »Islamisten« in die AKP, also in die Organisati-
onsform Partei, die an Wahlen teilnimmt und die parlamentarische Reprisentation
akzeptiert, geniigt ihm, um eine Revitalisierung der liberalen Demokratie festzu-
stellen. Eine Sensibilitit fiir Verschiebungen im politischen Gefiige ebenso wie fiir
Krifteverhiltnisse, die einem »illiberalen« Handeln der AKP im Sinne einer Aufhe-
bung liberal-demokratischer Institutionen zu diesem Zeitpunkt entgegenwirkten
— schlielich waren ihre Widersacher nicht nur gesellschaftlich verankert, sondern
auch in den staatlichen Institutionen noch sehr stark vertreten und leisteten Wi-
derstand -, fehlt dieser Sicht. Die schrittweise herbeigefithrte Aufthebung der Ge-
waltenteilung durch die AKP und die systematische Anwendung repressiver Mittel

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

67


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Hegemonie und Kulturkampf

gegen bestimmte Opponenten — in Kontinuitit zur tradierten (Rechts-)Praxis —
bewertet Tugal nicht.*

Zu diskutieren sind auch die Griinde des Wandels »radikaler Islamisten«. Tugal
hebt die Intervention von 1997 als ausschlaggebend hervor, da sie die »radikalen Is-
lamisten« frustriert und iiberzeugt habe, dass Straflenprotest unwirksam sei, so-
mit den Boden fiir die Anerkennung parteiférmiger Organisierung bereitet habe.
In ausdriicklicher Abgrenzung von marxistischen Autoren folgert er, es sei die Po-
litik und nicht die Okonomie, die in letzter Instanz bestimmend fiir diesen funda-
mentalen Wandel gewesen sei (ebd.: 24).>® Diese Schlussfolgerung kann aus zwei
Richtungen herausgefordert werden. Erstens stellt die Integration radikaler Isla-
misten in parteiférmige Politik und kapitalistische Verbandsinteressen einen kon-
tinuierlichen Prozess dar, der die Beziehung von »Radikalen« zu den Vorginger-
parteien der AKP seit den 1970er Jahren ununterbrochen kennzeichnet, wie Tugal
selbst darlegt (2009: 77ff.). Die Grundlage fir Individualisierung und Streben nach
Reichtum, wovon mehrere Generationen »radikaler Islamisten« aufgesogen wur-
den, wird offensichtlich von einer gelingenden Kapitalakkumulation gebildet. Die
von Tugal benannten soziodkonomischen Prozesse, deren Sogwirkung auf »Isla-
misten« schon immer stark zu sein scheint, bezeugen dies. Obwohl er den lang-
fristigen Trend kenntlich macht, bezieht er ihn nicht in die Bestimmung von De-
terminanten des sozialen Transformationsprozesses ein und riickt stattdessen ein
singulires Ereignis wie die 1997er Intervention in den Vordergrund. Aus Tugals
Schilderungen geht ebenfalls hervor, dass die diffuse Unterbestimmtheit der an-
tikapitalistischen Positionen der »Radikalen« die Absorption pridestinierte. Zwar
kann die Kritik des Zinses, des Konsums und des technologischen Fortschritts eine
Herausforderung fiir Akkumulationsstrategien darstellen. Die »islamistische« Kri-
tik blieb jedoch graduell und hauptsichlich auf die Zirkulationssphire begrenzt,
sie bezog nicht ein, dass die kapitalistische Produktionsweise durch bestimmte
Eigentums- und Ausbeutungsverhiltnisse charakterisiert ist. Deutlich wird dies

35 Ineinerspateren Verdffentlichung erdrtert Tugal (2016) den »islamischen Liberalismus« der
AKP, den er hauptsachlich durch Einwirkung externer Faktoren wie den sogenannten Ara-
bischen Frihling fiir gescheitert erklart. Unter der Bezeichnung »islamischer Liberalismus«
fasst er eine Kombination aus formaler Demokratie (Politik), freier Marktwirtschaft (Oko-
nomie) und einem »moderaten« Islam (Ideologie). Dass die Partei sich im Rahmen relativ
niedriger Standards in der Tiirkei an formal-demokratische Abldufe hielt, wird von ihm als
politischer Liberalismus gewertet. Dagegen ist einzuwenden, dass die frithen Reformen der
AKP nicht institutionell garantierte Rechte und Handlungsraume fiir alle politischen Akteu-
re erweiterten, wie es dem Ideal des politischen Liberalismus nahekdme. Die Reformen, so
auch die Zuriickdrangung des Militdrs aus politischen Entscheidungsprozeduren, dienten
vielmehr der eigenen Machterweiterung.

36  Tugal grenzt sich hier kritisch ab von Nicos Poulantzas (1973).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Vier Thesen

auch daran, dass die islamistische Seite der »Doppelmacht« keine positive Alter-
native zur kapitalistischen Produktionsweise aufwies. Die Kritik konnte auch auf-
grund dieser mangelhaften Bestimmung in moralische Bahnen gelenkt und so-
gar niitzlich gemacht werden. Tugal beschreibt, wie auch unter den Radikalen das
Geschiftsmodell »islamischer« Unternehmer, die auf informellen Wegen das Geld
von Kleinsparern mit dem Versprechen einsammelten, es in Konformitit zu »is-
lamischen« Regeln - zinsfrei — durch Gewinnbeteiligungen zu verwerten, populir
wurde. Der Glaube an die moralische Uberlegenheit des »islamischen« Zinsver-
bots wurde von diesen Unternehmern als Lockmittel, als »moralischer« Vorteil im
Wettbewerb kapitalistischer Unternehmen eingesetzt (ebd.: 141). Zweitens lasst die
Zuordnung der Intervention zum Staat — mit sikularen Eliten und dem Militir
gleichgesetzt — unberiicksichtigt, dass der radikale Anspruch, alle Lebensbereiche
religidsen Motiven zu unterwerfen, auf gesellschaftliche Widerstinde stiefR. Die
1997er Intervention gegen eine gewihlte Regierung konnte sich auf diesen Wider-
stand berufen, der von einer Vielzahl von Parteien, Organisationen und Intellektu-
ellen getragen wurde (Akga 2014: 26ff.; Bugra 1998: 525). Es gab eine soziale Basis
fir die Intervention, die nicht das Werk einer von der Gesellschaft entkoppelten
»sikularen Elite« oder eines nicht niher bestimmbaren Staates war. Nicht zuletzt
griff das Militir moderierend in 6konomische Konstellationen ein, indem es die
»islamischen« Geschiftsmodelle, die zu Konkurrenten grofRer Konzerne aufgestie-
gen waren, zerschlug. Die Konzerne gehorten zu den Beftirwortern des militiri-
schen Eingriffs, das heifst, die Intervention war in die Austragung kapitalistischer
Konkurrenz eingebunden (Dogan 2009a: 249ft.; Savran 2015).

An diesem Punkt kommt ein theoretisches Problem der Studie zum Tragen,
deren konzeptionelle Grundannahme auf einem dufierlichen Verhiltnis zwischen
Politik, Okonomie und Kultur beruht, die durch Akteure auf der Handlungsebe-
ne zusammen gebracht werden.?” In der Operationalisierung des Hegemoniekon-
zepts setzt Tugal diese Grundannahme in eine Unterteilung in vier Kategorien -
politische Gesellschaft, Zivilgesellschaft, Staat und Okonomie — um. Ein erfolg-
reiches »hegemoniales Projekt« zeichne sich durch Verlinkung dieser Bereiche aus
(Tugal 2009: 32fF.). Radikale Islamisten und die AKP konzipiert er mal als Teil der
politischen Gesellschaft, mal als Supra-Akteure, die tiber allen Bereichen stehend
an der Verlinkung arbeiten. Wihrend sie dies tun, stofRen sie auf Widerstinde des
Staates, den sie gleichzeitig zu gestalten versuchen. Die methodische Unbestimmt-
heit, den Staat als einen Bereich, den Akteure mit anderen Bereichen zu verlinken

37  Adam David Morton (2011) hat eine dhnliche Kritik formuliert, auf die Tugal (2012) antwor-
tete, er habe eine analytische und keine prinzipielle Trennung von Politik, Okonomie und
Kultur vorgenommen. Das Problem ist mit dieser nachtraglichen Klarstellung jedoch nicht
gelost.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

69


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Hegemonie und Kulturkampf

und zu gestalten versuchen, und zugleich als einen Akteur, der dagegen Wider-
stand leistet, zu konzipieren, wird durch weitere Definitionen erginzt, wonach der
Staat eine Imagination in den Kopfen der Subjekte (ebd.: 27, 158) oder ein Ensemble
an Institutionen und Organisationsformen darstellt. Tugal reproduziert mit dieser
Sicht einerseits das staatszentristische Konzept, in dem der Staat als dominanter,
von den gesellschaftlichen Klassen getrennter Akteur gefasst wird, der ein »auto-
ritires« Zivilisierungsprojekt von oben verfolgt (ebd.: 24, 40ft.). Dieser Auffassung
folgt auch seine These, dass die »sdkulare Hegemonie« bis zur AKP staatlich gelenkt
gewesen sei und erst mit dem Aufstieg der gliubigen Unternehmer und der AKP
eine starke zivilgesellschaftliche Basis erhalten habe, wodurch sie stabiler als die
zuvor bestehende »sikulare Hegemonie« geworden sei (ebd.: 28fF., 36).>® Anderer-
seits bringt er eine hegemonietheoretische Operationalisierung vor, die die Bour-
geoisie und die politische Partei in den Vordergrund riicke, die die Gesellschaft
dominieren. Die Zusammenfassung des Vorgangs auf der begrifflichen Ebene re-
sultiert aufgrund dieser gegenliufigen Auffassungen in einem verwickelten Fazit:
Die AKP hat die Hegemonie des Staates revitalisiert, die eine staatlich-gelenkte ka-
pitalistische Hegemonie war, aber keine der Bourgeoisie, wihrend sie gleichzeitig
die Hegemonie der Bourgeoisie hergestellt hat, die nicht nur in allen Belangen der
Hegemonie des Staates gleicht, sondern in Form einer staatlichen Attacke auch
von ihm ausging. Worin besteht aber der Unterschied zwischen der Hegemonie
des Staates und der Hegemonie der Bourgeoisie? Ist die Bourgeoisie unter der AKP
zum Staat geworden oder hat der Staat die Bourgeoisie absorbiert?

In Tugals Konzept existieren unausgesprochen zwei Hegemonien nebenein-
ander: die des Staates und die der Bourgeoisie. Indem er den Staat auferhalb
der Produktionsverhiltnisse stellt, unterstellt er staatlichen Institutionen selbst-
ldufige Ziele. Dies fithrt zu gegenliufigen Feststellungen. Einerseits begreift er die
AKP als Ausdruck einer neuen Stufe in der kapitalistischen Entwicklungsgeschich-
te der Tiirkei — die Stufe, mit der die Bourgeoisie dem Staat die Ausitbung der
kapitalistischen Hegemoniefunktion abnimmt. Andererseits sieht er die Hegemo-
nie der Bourgeoisie durch den Staat, durch eine staatliche Attacke im Jahr 1997
hergestellt, die sich aber auflerhalb des Okonomischen entwickelt haben soll. Ei-
nerseits folgt er der staatszentristischen Auffassung, wonach die laizistische Welt-
auffassung und die biirgerliche Aufklirung im Gegensatz zur konservativen und
religiésen Weltauffassung nur iiber eine schwache gesellschaftliche Verankerung

38  Das Stabilitdtskriterium irritiert auch vor dem Hintergrund, dass zum Zeitpunkt des Ab-
schlusses der Studie die AKP gerade einmal 6 Jahre an der Regierung war. Einen Zeitraum von
80 Jahren mit einem von 6 Jahren auf der Grundlage einer raumlich und zeitlich begrenzten
ethnographischen Studie zu vergleichen, erscheint gewagt, zumal das Land in dieser Zeit die
grofite republikanische Protestbewegung seiner Geschichte (2007er Proteste gegen die Wahl
von Abdullah Gl zum Présidenten) erlebte, wiahrend der Krieg mit der PKK in Verbindung
mit einer grenziiberschreitenden militarischen Operation erneut eskaliert war.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Vier Thesen

verfiigten. Andererseits widerlegt er diese These schon durch die Wahl des Be-
griffs »sdkulare Hegemonie«. Dass die »sikulare Hegemonie« 80 Jahre auf einem
schwachen Konsens beruht haben soll, lisst fragen, ab wann ein Konsens stark ge-
nug ist, um Hegemonie begriinden zu kénnen. Gleichzeitig widerlegt Tugal die
These eines schwachen Konsens vor der AKP empirisch, indem er eine »sikulare«
Bourgeoisie und Zivilgesellschaft, eine breite Schicht von sikularen Eliten und ei-
ne bestindige — »sikulare« — parteiférmige Organisierung in mehreren Parteien
benennt, die iiber eine messbare Resonanz in der Bevolkerung verfiigten. Dariiber
hinaus sieht Tugal einen Machtblock mit Griitndung der Republik entstehen, der aus
zwei konkurrierenden Strémungen der besitzenden Klassen bestand, deren Kon-
kurrenz sich in der Formierung der Parteienlandschaft nach 1946 bestehend aus
einem »mitte-links« und einem »mitte-rechts« Fligel niederschlug (ebd.: 36ft.).
Dass er diese beiden Stromungen, die die gesamte Republikgeschichte vor der
AKP politisch dominierten, nicht als gesellschaftliche Formierungen, als Hegemonie-
projekte fasst, die auf unterschiedlichen Klassenallianzen und kulturellen Merkma-
len beruhten, obwohl er ihre weitgeficherten und tiefgreifenden sozio-kulturellen
(»zivilgesellschaftlichen«) Verankerungen im Einzelnen benennt, ist eine Inkonse-
quenz, die aus der prinzipiellen Separierung von Staat und Klassen folgt. SchlieRR-
lich ist die These, dass der Kapitalismus vor der AKP nur iiber eine schwache zi-
vilgesellschaftliche Verankerung verfiigt haben soll, eine Widerspiegelung des he-
gemoniepolitischen Diskurses konservativer Stromungen, die in Tugals Konzept
den »mitte-rechts« Fliigel innerhalb des Machtblocks bilden. In diesem Diskurs
gelten Akteure des »mitte-links« Fliigels — oftmals gleichgesetzt mit Kemalisten
— aufgrund ihrer »sikularen« oder nicht-konservativen Weltauffassung als kultu-
rell nicht oder schwach in der Bevolkerung verankert. Distanz zu und Kritik an
konservativ-patriarchalen und religiésen Traditionen wird als Entfremdung von
einer urspriinglichen Identitit aufgefasst. Dem »mitte-links« Fliigel kulturell na-
hestehende Bevolkerungsgruppen werden als staatliche, autoritir (de-)formierte
Akteure beschrieben. Auf der Gegenseite platziert Tugal eine glaubige Zivilgesell-
schaft, die ein scheinbar von erziehungspolitischen Prozessen unberiithrtes Dasein
fristete und sich so eine kulturelle Identitit bewahren konnte. Gerade aufgrund
der informativen und systematisierenden Darlegung komplexer kultureller For-
mierungsprozesse in der Studie ist es erstaunlich, dass Tugal diesen kulturalis-
tischen Essentialismus nicht konsequent dekonstruiert. Die Dekonstruktion hitte
erlaubt, beide Elemente des »gespaltenen Machtblocks« vor der AKP als ebenso
gesellschaftlich wie das von der AKP reprisentierte Hegemonieprojekt zu begrei-
fen. Wie Tugal aufzeigt, verfiigten sie iiber zivilgesellschaftliche Unterbauten und
reprisentierten gesellschaftliche Klassenallianzen. Nicht zuletzt die Festigkeit des
tiirkischen Nationalismus in Sultanbeyli, der nach Tugals Darstellung an der Basis
sogar fester verankert war als in der Spitze der AKP, verweist auf eine tibergreifen-
de zivilgesellschaftliche Verankerung des »Machtblocks«, insofern Nationalismus

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Hegemonie und Kulturkampf

auch von Tugal als eine Ideologie begriffen wird, die die Gegensitze zwischen den
Klassen passiviert und somit Hegemonie festigt. Widerspruch ruft auch die Be-
schreibung des »Zivilisierungsprojekts des Staates« der Pra-AKP-Zeit hervor, zu
dem Tugal Technisierung, Individualisierung und Urbanisierung, die Herstellung
von Akzeptanz fir Schulbildung, die Durchsetzung einer bestimmten Kleiderord-
nung und von Verhaltensweisen, die an den Rhythmus der Stadt und der Fabrik
angepasst wurden, zihlt (ebd.: 90off.). Formgleiche Vorginge interpretiert er erst
zum Zeitpunkt der Regierungsitbernahme durch die AKP als Etablierung einer ka-
pitalistischen Rationalitit in Verbindung mit kulturellen Normen, als kontempo-
rire Prozesse biirgerlich-kapitalistischer Vergesellschaftung.

Werden die staatszentristischen Reminiszenzen aufgelost, dann ldsst sich tat-
sichlich folgende Aussage treffen: Die von Tugal beschriebene Krise der Hegemo-
nie, die von der AKP restauriert wurde, war nicht die Krise eines von den ge-
sellschaftlichen Klassen losgelosten »sidkularen Staates«, sondern eine Krise der
biirgerlichen Hegemonie, die sich als eine Reprisentationskrise des biirgerlichen
Machtblocks provoziert durch neoliberale Politik ausdriickte. Der Machtblock wur-
de nicht aufgel6st, sondern re-formiert. Mit der Bearbeitung der Krise ist der po-
litische Islam zur dominanten Kraft des »mitte-rechts« Fliigels aufgestiegen. Die
Krise bestimmter Elemente des biirgerlichen Nationalstaats blieb eng begrenzt auf
kleine Gruppen von Radikalen. Die »Radikalen« wurden in die AKP, die sich als eine
Partei der Unternehmerklasse formierte, absorbiert. Doch bedeutet die Absorption
der Radikalen auch, dass die AKP die Religion rationalisiert und die »sikulare He-
gemonie« wiederhergestellt hat? Um diese Frage beantworten zu konnen, muss das
Religionsverstindnis im Zusammenhang mit der auf Max Weber zuriickgehenden
Rationalisierungsthese genauer betrachtet werden.

3.3.2  Erste Definition von Religion in Hegemonieprojekten:
Was ist Islamismus?

Eine Pramisse der von Tugal aufgegriffenen Rationalisierungsthese ist, dass es ei-
nen nicht-instrumentellen Zugriff auf Religion geben kann. Erst mit dem Uber-
gang in die kapitalistische Produktionsweise findet nach dieser Auffassung ein
Wesenswandel der Religion durch Sikularisierung oder Profanisierung statt. Zu-
vor wird von einem nicht-instrumentellen, interesse- oder zweckfreien Zugriff auf
Religion ausgegangen. Positiv formuliert wird unterstellt, dass es einen religidsen
Selbstzweck, eine »Authentizitit« der Religion jenseits weltlicher Beziige geben
kann. Die Grundannahme ist daher eine Doppelte: Dass Religion von den mate-

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Vier Thesen

riellen Lebensverhiltnissen losgelost ein eigenstindiges Dasein fristen kann und
Rationalitit erst mit dem Kapitalismus entsteht.*

Die von der AKP gleich zu Beginn ihrer Regierungszeit propagierte Aussage,
dass Geld keine Religion habe (Tugal 2009: 179), kann zur Konkretisierung des Dis-
kussionspunkts herangezogen werden. Die Aussage widerspricht einem lange ge-
hegten Diskurs, Geld miisse bestimmten »islamischen« Regeln, wie dem Zinsver-
bot, unterworfen sein. Insbesondere »radikale Islamisten« hatten die Sicht vorge-
bracht, aus Zinsen resultiere illegitimer Reichtum. Wie Tugal darstellt, bewirkte
die Integration der »Radikalen« in die AKP ein Verstummen der einzigen Instanz,
die eine »islamische« Kritik am Zins vorbringen und an die »gliubige« Bevolke-
rung hitte appellieren konnen. Ehemalige »Islamisten« waren sogar zu Verfech-
tern von Zinsen geworden, trugen selbst ihr Geld auf die Bank, legitimierten dies
und ihren neu erworbenen Reichtum mit géttlicher Vorsehung: »Gott hat uns dies
beschieden« (ebd.: 219). »Gliubige« Unternehmer waren damit gleich von zwei mo-
ralischen Biirden befreit: Sie konnten verzinste Kredite aufnehmen, selbst Geld mit
Zinsen verleihen und ihren Reichtum genieflen, ohne auf nennenswerten Wider-
spruch seitens »islamischer« Gerechtigkeitsvorstellungen zu stofRen.

Das Beispiel untermalt eindriicklich Tugals These einer Absorption der Radi-
kalen in den Kapitalismus. Wird dieser Vorgang jedoch als Rationalisierung und
Instrumentalisierung abgehandelt, wodurch der Zugriff »radikaler Islamisten« auf
die Religion als nicht-instrumentell erscheint, wird die grundsitzliche Frage auf-
geworfen, welcher Zugriff einem »wahren« oder »urspriinglichen« Inhalt der Re-
ligion entspricht. Kann beispielsweise die Positionierung zum Zinsverbot in reli-
giosen Texten als Lackmustest fiir die Wahrhaftigkeit herangezogen werden? Die
Konsequenzen einer solchen Herangehensweise reichen sehr weit. Sie erfordert

39  DieRationalisierungsthese impliziert, Religion sei erst mit dem »industriellen« Kapitalismus
in Berithrung mit »weltlichen« Dingen gekommen. Max Weber ist der Auffassung, dass der
»Geist« des Kapitalismus aus den Monchszellen des Asketismus entrann, von dort aus be-
gann,»die Welt umzubauen und in der Welt sich auszuwirken unternahme, wodurch »die du-
Reren Guter dieser Welt zunehmende und schliefilich unentrinnbare Macht tiber den Men-
schen, wie niemals zuvor in der Geschichte« gewannen (Weber 1986: 203f.). Die Auffassung,
wonach die Monche »auflerhalb«weltlicher Dinge inihren Kléstern lebten, um von dortin die
Welt hinauszutreten, ist ziemlich sonderbar. Wie lasst sie sich damit vereinbaren, dass reli-
giose Institutionen gerade in vor-biirgerlichen Cesellschaften nicht nur auf enge und in viel-
faltiger Weise mit politisch-6konomischen Institutionen verschrankt waren, sondern viel-
fach mit ihnen sogar in eins fielen? Kirchen, Kl6ster, Orden wie auch andere religiose Zu-
sammenschliisse besaRen Lindereien, verfiigten (ber Produktionsmittel, trieben Steuern
ein und verpflichteten die bauerliche Bevolkerung zu Zwangsabgaben und -diensten. Die
Rationalisierungsthese riickt diese politisch-6konomische Realitdt religidser Institutionen —
die Verschranktheit von Religion und sogenannten »aufleren Gltern«—an den Rand oder in
die Unsichtbarkeit, sofern sie sie erst mit dem Kapitalismus beginnen lésst.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

13


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Hegemonie und Kulturkampf

nicht nur Expertise hinsichtlich religiéser Texte, sie hebt auch die sozialwissen-
schaftliche Perspektive auf, indem sie sie in eine theologische tiberfiihrt, in der
auf der Grundlage des Koran - also text-basiert — dariiber diskutiert wird, was is-
lamisch ist und was nicht. Die wissenschaftliche Auseinandersetzung wird damit
unvermeidlich Teil eines theologischen Streits tiber die richtige Auslegung eines
Textes. Eine solche Herangehensweise misst religiosen Wahrheiten einen Stellen-
wert zu, der ihnen in der Praxis nicht zukommt. Hierauf verweist gerade der von
Tugal beschriebene Vorgang: Unter Heranziehung unterschiedlicher Aussagen aus
demselben religiosen Text legten dieselben Akteure Zins und Reichtum erst im Wi-
derspruch, dann in Konformitit zum Islam aus. Reichtum wurde zur Gabe Gottes
erklirt oder, gemif} einer weiteren Interpretation, als Belohnung fiir die Anhiu-
fung von religiosem Wissen dargestellt (ebd.: 129). Hieraus kann die »Wahrheit«
gewonnen werden, dass religidse Texte unterschiedlich ausgelegt werden konnen.
Welche Interpretation sich durchsetzt, wird nicht iiber das Vordringen zu einem
wahren Kern, sondern in gesellschaftlichen Kimpfen im Ringen um eine Interpre-
tationshoheit entschieden (vgl. Bayat 2007). Der Wandel bestimmter islamistischer
Positionen zeigt ferner an, dass der Zugriff auf Religion immer instrumentell ist,
insofern sie zur Erklirung und Begriindung von weltlichen Vorgingen herangezo-
gen wird.*® Tugal weist diese Einsicht, dass es keinen aus dem gesellschaftlichen
Kontext losgeldsten, urspriinglichen Islamismus geben kann, selbst in verschie-
denen Passagen ausdriicklich nach, verliert sie jedoch wieder durch den Riickbe-
zug auf das weberianische Theoriemodell. So entsteht zumindest die Tendenz, der
Religion eine Sonderrolle beizumessen, indem sie auf3erhalb des menschlichen Le-
bens gestellt wird, nicht als eine von Menschen gemachte kulturelle Form begriffen
wird. Ebenfalls irritiert Tugals Bezugnahme auf die Rationalisierungsthese, die bei
Weber durch eine Hinwendung des Glaubens zum Diesseits begriindet wird. Die
»Radikalen« in der Tiirkei waren auch vor ihrer Verwandlung in Kapitalisten dem
Diesseits zugewandt. Ihr Zugriff auf die Religion war ausdriicklich mit der Absicht
einer umfassenden Gestaltung des gesellschaftlichen Zusammenlebens (integrale
Religion) verbunden. Was ist diesseitiger als der Anspruch, das Diesseits zu verin-
dern? Thre Verwandlung zeichnet sich nicht dadurch aus, dass sie sich einer Welt
zuwandten, der sie zuvor abgewandt waren, sondern dass sie sich schrittweise von
einem sozialistisch und internationalistisch beeinflussten, diffusen Radikalismus
kleinbiirgerlicher Studenten und Angestellter, den Entwicklungszielen der domi-
nanten Klassen, wie sie in der RP und spiter in der AKP zur Geltung kamen, anna-
herten. Die genaue Frage, die Tugals Studie in Bezug auf die Stellung der Religion
aufwirft, ist daher nicht, ob religiése Ansichten dem Diesseits oder dem Jenseits

40  Generell scheint in der Studie die in der Rationalisierungsthese enthaltene Pramisse durch,
dass Religion im vorkapitalistischen (»vormodernen«) Zeitalter mit keiner 6konomisch be-
stimmten Rationalitat verkniipft war.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Vier Thesen

zugewandt sind, ob sie instrumentell sind oder nicht, sondern in welcher Bezie-
hung sie zum Diesseits stehen, mit welchen »weltlichen« Zwecken sie verbunden
sind oder werden.*

Eine anschlieflende Frage ist, inwiefern — nach Tugals Auslegung - nicht nur
die AKP, sondern alle Vorgingerparteien nicht islamistisch sind, dagegen aber
die mit radikalen Absichten verbundene Interpretation des Islam, die von kleinen
Gruppen im Bezirk geteilt wurde. Tugal verwendet das Attribut radikal gleichbe-
deutend mit islamistisch, so dass der Begriff »radikaler Islamismus« bei ihm eine
Tautologie darstellt. Als islamistisch und folglich radikal bezeichnet er — unabhin-
gig von den angewendeten Mitteln — »ein Projekt, das den Staat, die Okonomie
und die Gesellschaft entlang islamischer Linien gestalten will« (Tugal 2009: 267,
Ubersetzung E.B.). Den Einwand gegen die Méglichkeit, eine »islamische Linie«
objektiv - zeit- und raumiibergreifend — bestimmen zu kénnen, zuriickstellend,
kann nachvollzogen werden, warum Tugal die Abwendung von den beschriebenen
Zielen als Deradikalisierung ansieht. Doch ist der Begrift Sikularisierung fir die
Bezeichnung des gleichen Vorgangs ebenfalls nachvollziehbar? Die AKP hat kein
theokratisches Regierungssystem und keine theologische Instanz installiert, die
verbindlich jede einzelne wirtschaftspolitische Entscheidung auf ihre Konformitit
zum Koran hin iiberpriift. So gesehen steht sie fiir die Trennung administrativer
und wirtschaftspolitischer Regierungs- und Regulierungsfragen von der religiosen
Textauslegung. Nichtsdestotrotz ist ein Einwand gegen diese enge Definition
von Islamismus vorzubringen, denn unter der AKP fand weder eine Trennung
von politischen und religiésen Institutionen, noch eine generelle Loslosung der
Religion von wirtschaftlichen Fragen statt. Der Begriff Sikularisierung verdeckt
den selektiven und kontrollierten Einsatz religioser Praktiken und Diskurse und
den konsequenten Ausbau religioser Institutionen unter der AKP, zuvorderst
der Religionsbehorde und der theologischen Schulen, wie im Verlaufe der Ar-
beit noch auszufithren sein wird. Auch in Bezug auf die Okonomie beschreibt
Tugal keine Trennung, sondern einen Kampf um die Reartikulation von Religion
und Wirtschaft innerhalb des islamistischen Lagers, in dem sich eine bestimmte
kapitalistische Rationalitit durchgesetzt hat.*

41 Dass sie »Brotthemen«als diesseitig verachteten, entbindet die Radikalen nicht von der Not-
wendigkeit, Essen und Trinken zu miissen, um sich stofflich zu reproduzieren. Da sie nicht
verhungert sind, ging ihre Verachtung offensichtlich nicht so weit, auf ihre eigene stoffliche
Reproduktion zu verzichten. Wie sie hierfiir gesorgt haben, bleibt im Dunkeln. Hierfiir miiss-
te eine genauere Analyse der materiellen Reproduktionsbedingungen des kleinbiirgerlichen
Islamismus unternommen werden.

42 Hervorzuheben ist eine Differenz von Tugals These gegeniiber anderen Interpretationen, die
denselben Prozess der Deradikalisierung oder des »Moderat-Werdens« nicht etwa fiir radi-
kale Islamisten, sondern fiir die AKP und ihre Vorgdngerinnen (Cavdar 2006; Yavuz 2009),

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

75


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Hegemonie und Kulturkampf

Zusammenfassend lisst sich konstatieren, dass die analytische Trennung von
Politik, Kultur und Okonomie zu einer prinzipiellen Trennung tendiert, indem

+ Islamismus als kulturelles Phinomen gefasst wird, das Politik und Okonomie
dominiert,

« unter Etatismus die Dominanz der Politik gegenitber Okonomie und Kultur
begriffen wird,

«  Sikularismus als kombinierte Domination der Kultur durch Politik und Oko-
nomie gefasst wird.

Der theoretische Widerspruch, den diese Trennung hervorbringt, prigt den zen-
tralen Befund der Studie durch die Kombination von Sikularisierung und Hege-
monie im Begriff »sikulare Hegemonie«. Unter Sikularisierung fasst Tugal zwei
Vorginge: Die formelle/institutionelle Trennung politischer und religiéser Ange-
legenheiten und die Unterwerfung der Religion unter politische und wirtschaftli-
che Ziele.® Hegemonie verweist dagegen nach Gramsci, an dessen Konzept Tugal
anschlieRen mochte, auf ein Fithrungsverhiltnis zwischen Klassen. Ideologie und
Kultur nehmen in diesem Verhiltnis eine vermittelnde Rolle ein. Die dominan-
ten Klassenakteure sind bestrebt, Ideen und kulturelle Praktiken in einer Gesell-
schaft so zu gestalten, dass sie ihre Stellung festigen und ihre Entwicklungszie-
le begiinstigen. Tugal belegt diesen Vorgang an zahlreichen Beispielen in Bezug
auf den Islam, der unter der Fiihrung des Unternehmerverbands MUSIAD ent-
lang kapitalistischer Bediirfnisse (re-)interpretiert wird. Seinen Befund formuliert
er klar: Der Islam wird zum bestimmenden Merkmal in der Herstellung nationa-
ler Einheit und fungiert als kulturelle Ressource, um kapitalistische Ziele zu ver-
mitteln (ebd.: 245). Wenn Hegemonie aber auf ein Fithrungsverhiltnis zwischen
Klassen verweist und der Islam zu einem bestimmenden Medium wird, um biir-
gerliche Fithrung (Hegemonie) auszuiiben - in Tugals Formulierung »Konsens fiir
Herrschaft und Ungleichheit« zu organisieren (ebd.: 24) —, dann widerspricht die-
ser zentrale Befund dem Begriff »sikulare Hegemonie«. Der Begriff lisst auch die
Unterscheidung zwischen einer »gliubigen« und einer »sikularen« Elite gehaltlos
werden, wenn doch beide fiir den Sikularismus stehen. Die begriffliche Zwick-
mithle entsteht, da Hegemonie eine Theorie der Verkopplung von Produktionsver-
hiltnissen und ihrer ideologisch-kulturellen Vermittlung ist, Sikularisierung (nach
Tugals Verstindnis) dagegen eine Theorie der Entkopplung von Institutionen oder

den Unternehmerverband MUSIAD (Demirpolat 2002; Yankaya 2014) und die islamischen
Gemeinschaften (Ozdalga 2000; Yavuz 2003; Yavuz 2004) feststellen.

43 Die Kritik konnte auch an dem Punkt ansetzen, dass sich diese beiden theoretischen Ansitze
widersprechen: Der eine bezeichnet die Trennung der Religion von Politik und Wirtschaft als
Sakularisierung, der andere die Unterwerfung der Religion unter Politik und Wirtschaft.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Vier Thesen

— aus rationalisierungstheoretischer Perspektive — eine der Verweltlichung von
Religion im Sinne einer Unterwerfung unter politische und wirtschaftliche Zie-
le ist. Sofern aber der Begrift Hegemonie nach der kulturellen und ideologischen
— der »zivilgesellschaftlichen« nach Gramsci — Gestaltung von Fithrung zwischen
Klassen, nach den Medien und Inhalten, iiber die sich ein Konsens bildet, fragt,
die Ausiibung von Hegemonie maflgeblich mit Religion verkoppelt ist, dann ist es
konsequent, die gesellschaftlichen Triger dieser Verkopplung — MUSIAD, die AKP
und assoziierte Intellektuelle - als Islamisten zu bezeichnen. Folglich kann die von
der AKP ausgetragene biirgerliche Hegemonie gemaf3 ihrer zivilgesellschaftlichen Pra-
gung als islamistisch bezeichnet werden. Der Begriff Islamismus ist deshalb nicht
auf »radikale Islamisten« einzugrenzen, sondern auf alle Akteure auszuweiten, die
ihren gesellschaftlichen Gestaltungsanspruch zentral iiber islamisch kodierte Be-
ziige herstellen (vgl. White 2002: 6; dies. 2008). Der Begriff Kodierung driickt an
dieser Stelle aus, dass die Wahrhaftigkeit dieser Beziige kein Gegenstand der wis-
senschaftlichen Bestimmung ist. Ausschlaggebend ist die Herleitung aus Quellen,
die dem »Glaubenssystem« Islam zugerechnet werden beziehungsweise sich auf
dieses berufen. Islamismus ist dann die Bezeichnung fiir eine politische Ideologie
als integraler Bestandteil eines Hegemonieprojekts. Der Gegenstand islamistischer
Praxis ist die Gestaltung von Weltauffassungen und kulturellen Praktiken durch
religiése Beziige. Der Begriff politischer Islam bezieht sich auf den konkreten Ge-
staltungswillen, diese Beziige allgemeinverbindlich zu machen. Diese Definition
schlieft nicht aus, zwischen verschiedenen islamistischen Strategien und Projek-
ten bei der Umsetzung dieser Ziele zu unterscheiden, Differenzierungen sowie die
Heterogenitit islamistischer Akteure innerhalb eines nationalen Raums oder im
internationalen Vergleich zu beriicksichtigen (vgl. Bayat 2013).

3.4 Die Klassenkampfthese

Aus einer vierten Perspektive wird die AKP als Trigerin eines kapitalistischen
Herrschaftsprojekts begriffen. Die Perspektive unterscheidet sich grundlegend
von staatszentristischen Ansitzen, indem sie den Staat nicht als eigenmichtigen
und von den gesellschaftlichen Klassen losgelosten Akteur behandelt sowie die
Konfliktachse nicht zwischen einem homogenen Staat und einer (Zivil-)Gesell-
schaft verlaufen sieht. Die von der AKP fortgefithrte neoliberale Politik wird als
eine Riicknahme parlamentarisch-demokratischer Entscheidungsmechanismen
und sozialer Rechte subalterner Klassen bestimmt. Im Gegensatz zum staats-
zentristischen Ansatz, der der politischen Dynamik einen iiber die autoritire
Staatstradition vermittelten Kulturkampf zugrunde legt, werden Klassen- und
Fraktionskimpfe beziehungsweise Akkumulationsstrategien als treibende Dy-
namik der politischen Entwicklung analysiert. Kapitalismus wird nicht als

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

71


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Hegemonie und Kulturkampf

ein a-historischer, dem birgerlichen Subjekt entspringender Normenkatalog,
sondern als eine Produktionsweise begriffen, die mit strukturellen Machtver-
hiltnissen verbunden ist. Ideologie/Kultur — im konkreten Fall Religion — wird
eine hegemoniebildende, legitimatorische, organisierende Rolle in der Durch-
setzung kapitalistischer Entwicklungsinteressen oder — als Sonderfall — eine
kapitalbildende Funktion beigemessen.

3.4.1 Anatolische Bourgeoisie revisited

Eine Vielzahl von Verdffentlichungen aus dieser Theorietradition, die unterschied-
liche Auspragungen des historischen Materialismus umfasst, untersucht den Un-
ternehmerverband MUSIAD oder die »islamische Bourgeoisie« und deren Rolle
bei der Formierung des politischen Islam (Balkan/Balkan/Oncii 2015; Cosar/Yiice-
san-Ozdemir 2012; Kése/Oncit 1998; Uzgel/Duru 2009). Wie auch von der staats-
zentristischen Literatur vorgebracht, wird eine Korrespondenz zwischen dem Auf-
stieg des politischen Islam und dem Aufstieg einer Gruppe kapitalistischer Unter-
nehmen seit den 1970er Jahren festgestellt, fiir die die populiren Bezeichnungen
»anatolische Bourgeoisie« und »anatolische Tiger« — letztere stellte eine Parallele
zur Erfolgsgeschichte siidostasiatischer Firmen her — in Umlauf kamen. Weite-
re populire Bezeichnungen waren »islamisches« und »griines« Kapital. Die Farbe
Griin sollte auf den religiésen Aspekt aufmerksam machen, sie gilt als Symbol des
Islam.

Kritisiert wird die Trennung zwischen einer kleinen bis mittleren »anatoli-
schen« und einer grofen »westlichen« oder »Istanbuler« Bourgeoisie mit dem Hin-
weis, dass diese Trennung hinter die Dynamik der Kapitalakkumulation zuriick-
fallt. So startete fast die gesamte grofle Bourgeoisie der Tiirkei in »Anatolien« und
verlagerte ihre Investitionen erst im Laufe ihrer Entwicklung in westliche Regio-
nen, da sie dort bessere Verwertungsbedingungen vorfand. Etliche Unternehmen,
die der Fraktion der »anatolischen Bourgeoisie« zugeschlagen wurden, hatten die
gleiche Entwicklungsdynamik durchgemacht und erwirtschafteten einen Grof3teil
ihres Profits inzwischen im Grofiraum Istanbul (Sénmez, M. 2009: 180ff.). Als irre-
leitend kritisiert wird auch, kleine und mittlere Unternehmen pauschal der islami-
schen Bourgeoisie zuzuschlagen. Weitere Verbinde von kleinen und mittleren Un-
ternehmen, die sich nicht durch die Adaption einer religiosen Ideologie auszeich-
nen, gerieten aus dem Blick (Oztiirk 2015).* Grundlegend ist der Widerspruch zur
Auffassung, wonach die etablierten Unternehmen im Verband TUSIAD durch den
Staat entstanden seien, dem sie ihre Monopolstellungen verdankten und dessen
autoritire Eigenschaften sie iibernommen hitten, die »anatolische Bourgeoisie«

44 Zunennen ist der 2003 gegriindete Verband TURKONFED, der einen Zusammenschluss re-
gionaler Verbande kleiner und mittlerer Firmen bildet, die mit TUSIAD kooperieren.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Vier Thesen

bestehend aus mittelstindischen Unternehmen dagegen »aus eigener Kraft« oder
gegen den Staat entstanden sei und deshalb liberale und demokratische Eigen-
schaften aufweise. Wie in der Besprechung des staatszentristischen Ansatzes an-
gefiihre, ist die Herstellung der allgemeinen Bedingungen der Kapitalakkumulati-
on immer auch ein politischer Prozess. Verschiedene Studien konkretisieren die-
ses Argument, indem sie im Einzelnen aufzeigen, welche politischen Mittel einge-
setzt wurden, um die Entwicklung der Bourgeoisie in Anatolien zu férdern (Bora-
tav 2003; Cengiz 2013; Dogan 2009a; Ercan/Tuna 2006; Hosgdr 2015; Oztiirk 2010 u.
2015). Sie zeigen auf, dass die Entwicklung der Unternehmerschaft in Abhingigkeit
zur nationalen und internationalen Konjunktur verlief. So herrschte in den 1970ern
ein investorenfreundliches politisches Klima vor, die Zahl neugegriindeter kapi-
talistischer Unternehmen nahm rasant zu (Cengiz 2013: 204ff.; Tuna/Giines 2012:
111).* Der offentliche Sektor bediente die Nachfrage der Privatindustrie nach be-
stimmten Vorleistungen zu einem Beschaffungspreis, der zumeist unter den Her-
stellungskosten lag. Wechselkursgarantien des Staates bei auslindischen Krediten
ermoglichten Unternehmern einen Schutz gegen die hohe Inflation, Kursverluste
der Lira wurden aus dem o6ffentlichen Haushalt beglichen (Boratav 1987: 90).
Aufgrund der Assoziation zahlreicher neu entstandener Unternehmen mit der
islamistischen Bewegung und der Irrefithrungen, die mit der Bezeichnung »ana-
tolisch« einhergehen, wird in der historisch-materialistischen Forschungslitera-
tur die Bezeichnung »islamisch« fiir diese Bourgeoisie bevorzugt. Allerdings wird
mit dieser Bezeichnung nicht eine Vorrangigkeit religidser Motive gegeniiber un-
ternehmerischem Handeln, wie sie in der theologischen These hergestellt wird,
verbunden. Verschiedene Studien widerlegen die These, dass der Islam oder eine
bestimmte Form des Islam eine entscheidende Rolle spielte, insofern er die Un-
ternehmerschaft in besonderem Mafe motiviert und die Herausbildung eines »is-
lamischen Calvinismus« (ESI 2005) beférdert haben soll. Uber den Vergleich zwi-
schen der jiingeren kapitalistischen Entwicklungsgeschichte verschiedener Stidte
wird aufgezeigt, dass die Bourgeoisie sich auch in sikular geprigten Stidten im
gleichen Zeitraum auf der Grundlage vergleichbarer Bedingungen ohne religise
Motive entwickelte (Tok 2011). Dogan legt indes dar, dass von wenigen konserva-
tiv-islamischen Firmen abgesehen, deren Griindung vor die 1980cer Jahre zuriick-
reicht und die schon linger zu den etablierten Unternehmen gehdrten, mehr als
die Hilfte der »islamischen« Unternehmen erst im Zusammenhang mit der Neoli-
beralisierung entstanden, die durch Liberalisierung und Deregulierung von grenz-
tiberschreitendem Handel und Investitionen sowie Privatisierung 6ffentlicher Un-
ternehmen gekennzeichnet ist. Sie fingen hiufig im exportorientierten Textilsektor

45  Eine ausfiithrlichere Besprechung der politisch-6konomischen Bedingungen fiir die Entwick-
lung dieser Unternehmen in Verschrankung mit der Religion erfolgt in Kapitel 5.4.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

79


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Hegemonie und Kulturkampf

an, um von dort in neue Sektoren sowie ins Ausland zu expandieren. Die Verwer-
tung des stidtischen Raums und die Privatisierung kommunaler Dienstleistun-
gen bildeten demzufolge weitere herausragende Mittel zur Kapitalakkumulation,
die ab den 1980er Jahren dem Unternehmertum auch in den islamistisch regierten
Kommunen ein schnelles Wachstum erméglichte. Die Wahlsiege der Wohlfahrts-
partei in den Grofdstidten Istanbul und Ankara 1994 fielen schon in eine Phase,
in der die grofieren Firmen, die fiir den globalen Markt produzierten, innerhalb
von MUSIAD tonangebend geworden waren (Dogan 2009a: 289ff.; Ders. 2011: 73).
Weitere Studien zeigen auf, dass unter der AKP insbesondere die Forderung des
Bausektors vielen dieser Firmen ein enormes Wachstum erméglichte. Sie erhielten
ginstige Kredite von den staatlichen Banken, profitierten von den relativ giinstigen
internationalen Krediten und der tieferen Integration in den Weltmarkt (Sonmez,
M. 2009: 183; Ertugrul 2009). In den besonders schnell gewachsenen Stadtbezirken
organisiere sich ferner iiber die AKP eine lokale Bourgeoisie, die das Fithrungs-
personal der Partei stelle. Diese Bourgeoisie, die zu einem erheblichen Teil dlteren
Generationen von Binnenarbeitsmigranten entstamme, nutze die Opportunititen,
die die Partei biete, wie den Zugang zur kommunalen Infrastruktur, Beziehungen
in Behorden und zur nationalen Regierung (Balaban 2013: 45ff.; Dogan 2016: 258f.).

Eine Studie zur mittelanatolischen Stadt Kayseri, die als Vorzeigemodell fiir
den »islamischen Calvinismus« fungierte, setzt sich systematisch mit der theologi-
schen These, die eine motivierende Rolle der Religion fiir die Unternehmer behaup-
tet, auseinander (Cengiz 2013). Die Studie demonstriert, wie schematisch verkehrt
die Vorstellung von einem unterentwickelten anatolischen Hinterland ist, das vom
Kemalismus vernachldssigt wurde. Nach Cengiz war Kayseri an der Wende vom
19. zum 20. Jahrhundert eine kosmopolitische und ékonomisch dynamische Me-
tropole. Der Genozid an der christlichen Bevolkerung Anatoliens setzte dem Kos-
mopolitismus ein Ende, der Erste Weltkrieg und die Weltwirtschaftskrise lihmten
die wirtschaftliche Entwicklung. Doch schon 1934 wurde im Rahmen des ersten
Finfjahresplans der Republik die grofite Baumwollspinnerei des Landes in Kayseri
gegriindet. 1927 wurde die Stadt an das Schienennetz angeschlossen, dadurch der
Transport von Rohstoffen und Waren erheblich erleichtert. Die Griindung staats-
eigener Betriebe ab den 1930er Jahren ermoglichte in verschiedenen technischen
Bereichen die Ausbildung von Fachkriften, die zwei bis drei Jahrzehnte spiter zu
Griindern derjenigen Unternehmen gehoren sollten, die der staatszentristischen
Legende nach ohne staatliche Unterstiitzung emporgekommen waren. Ohne die
hohen Zolle in der Phase der Importsubstitution wiren die ersten Fabrikanten,
die in den 1950ern Textilproduktionsstitten mit veralteter Technologie griindeten,
nicht konkurrenzfihig gewesen. Der industriellen Entwicklung zum endgiiltigen
Durchbruch verhalf die Ozal-Periode nach 1980. Die spiteren »anatolischen Ti-
ger« aus Kayseri iiberstanden die schwere Schuldenkrise Ende der 1970er und er-
hielten 6ffentliche Forderkredite zu Sonderkonditionen. Anlaufschwierigkeiten der

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Vier Thesen

1970er bedingt durch Engpisse in der Rohstoff- und Energieversorgung wurden
auf nationaler Ebene behoben. Wie auch in der ESI-Studie angefithrt, waren es in
der Landwirtschaft ebenso wie in der Industrieproduktion 6ffentliche Kredite fur
Investitionen, andere Subventionsformen, Zolle und der éffentliche Ausbau von
Infrastrukturen (Strafen, Schienen, Depots, Warensammel- und Verteilungsnet-
ze, Produktionsstitten etc.), mit denen die private Kapitalakkumulation geférdert
wurde. Schliefilich zogen diese Unternehmen Vorteile aus der 1996 in Kraft getre-
tenen Zollunion mit der EU (vgl. ESI 2005: 15).

Thren gegenwirtigen Status als industriell entwickelte Region verdankt die
Stadt Kayseri, die als beispielhafte Entwicklungsstitte der anatolisch-musli-
mischen Bourgeoisie und des islamischen Calvinismus gehandelt wurde, also
einer 80-jihrigen Forderung. Cengiz betont, dass hierbei die Religion erst in
der jingeren Phase, nach 1980, eine Rolle zu spielen begann. Demzufolge fand
keine Verwandlung von mit religiésen Motivationen ausgestatteten Akteuren zu
Kapitalisten statt, vielmehr griffen ehrgeizige Unternehmer auf die Religion, auf
religiés durchwirkte Organisations- und Beziehungsformen zu, um ihr Wirken
in einen breiteren Rahmen zu stellen und ihre gesellschaftliche Position zu le-
gitimieren. Weitere Einblicke in die industrielle Entwicklungsgeschichte stellen
die aus Selbstdarstellungen von Unternehmern gewonnene These infrage, dass
dem Aufstieg der »anatolischen Tiger« die Bildung von Netzwerken horizontaler
Solidaritit in nach 1980 neu entstandenen Produktionsnischen zugrunde lag.
Demzufolge hatte die »anatolische Bourgeoisie« sich gegenseitig gestiitzt, um
gegen die etablierte Bourgeoisie zu bestehen (Bugra 1998), der Islam habe den
in die urbanen Zentren wandernden Unternehmern mit lindlichen Wurzeln in
einer »fremden und feindlichen Welt« dazu verholfen, Verbindlichkeit herzustel-
len und gegenseitiges Vertrauen aufzubauen, wodurch ckonomische Aktivititen
erleichtert oder erst erméglicht worden seien (Kuran 1995). Cengiz rekonstruiert
eine Geschichte gegenseitigen Betrugs unter den Fabrikanten, deren Beziehungen
untereinander durch Konkurrenz und Neid geprigt gewesen sei. Von wenigen
Ausnahmen solidarischen Handelns abgesehen, die auf individuelle Initiativen
zuriickgingen und keine regelhaften Muster erkennen liefen, habe ein Prozess
des Aussiebens stattgefunden, an dessen Ende einige wenige der urspriinglichen
Unternehmer {ibrig geblieben seien.** Wihrend nach auflen ein Bild vermittelt

46  Detailliert nachgezeichnet wird diesanhand der Geschichte einer Kabelfabrik (HES), die 1974
als Kollektivgriindung von 832 Partnern — allesamt Einwohner des Dorfes Hacilar — starte-
te, bis zuletzt nur noch zwei Haupteigentiimer Ubrig blieben, die die anderen mit allerlei
Tricks hinausgedrangt hatten. Bei niherer Betrachtung entpuppt sich der kapitalistische Er-
folg des Unternehmens als ein Verdrangungswettbewerb, bei dem niemand dem anderen
etwas gonnt (Cengiz 2013: 280ff.).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

81


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Hegemonie und Kulturkampf

werde, wonach der Prozess der Industrialisierung durch unternehmerische Soli-
daritit gekennzeichnet war, giben Einblicke hinter die Fassade zu erkennen, dass
das solidarische Ideal nicht der Realitit entsprach (Cengiz 2013: 280ft.).

3.4.2 Religion als Medium und Ressource

Die Thematisierung der Beziehungen zwischen den Klassen bildet in histo-
risch-materialistischen Ansitzen eine zentrale Differenz zu weberianischen
Ansitzen, in denen Ethik als ein Kampf des Kapitalisten mit sich selbst, innere
moralische Schranken oder kulturelle Hemmnisse zu iiberwinden, thematisiert
wird, die Rolle von Ethik in den Beziehungen zwischen den Klassen — im Prozess
der Aneignung der Mehrarbeit — dagegen unterbelichtet bleibt. Historisch-ma-
terialistische Studien beschreiben, wie die Religion in diesen Beziehungen als
Medium zur Erzeugung kultureller Hegemonie fungiert. Untersuchungen zu
kleinen und mittleren Betrieben zeigen auf, dass Unternehmer wie Arbeiter im
personlichen Kontakt auf religiose Weltanschauungen zugreifen, um Arbeitsange-
legenheiten zu verhandeln. Der Griff zur Religion verhindere die Thematisierung
struktureller Hierarchien zugunsten eines »utopischen Kompromisses« (Durak
2011: 128), in dem Unternehmer und Arbeiter als Gleiche erscheinten. Anderweitig
hergestellte kulturelle Nahe, die Abstammung vom gleichen Ort, nicht selten
auch verwandtschaftliche Beziehungen bildeten ein Netz gegenseitiger Verpflich-
tungen aus (Cengiz 2013: 332). Als Grundlage fiir die Aktivierung dieser Medien
oder Vermittlungsinstanzen wird in diesen Ansitzen die Desorganisierung der
ArbeiterInnen durch massenhafte Verfolgung ihrer Intellektuellen begleitet von
restriktiven Gesetzen gegen gewerkschaftliche Organisierung mit dem 1980er
Militirputsch thematisiert, der die Zuriickdringung kollektiver Handlungsfihig-
keit der ArbeiterInnen erwirkte. Informalitit wird als zentraler Faktor fir den
Bedeutungsgewinn der Religion in der Regulierung der Beziehungen zwischen
den Klassen identifiziert. Auf diesen Zusammenhang werde ich in der spiteren
Diskussion zur Bestimmung der Rolle der Religion im Projekt der AKP niher
eingehen.

Zum historisch-materialistischen Ansatz gehort auch die Bestimmung von Re-
ligion als organisationelle Ressource, die eine netzwerkbildende Funktion fiir Un-
ternehmer erfiille. Cengiz sieht die Attraktivitit der in den 1990er Jahren an Po-
pularitit gewinnenden islamischen Gemeinschaften fiir die Unternehmer in der
Bildung von sozialen Netzwerken (Cengiz 2013). Uber den religidsen Aspekt hin-
aus seien die Gemeinschaften in die Organisation politischer und 6konomischer
Aktivititen involviert und béten eine Plattform oder Bérse fur geschiftliche Kon-
takte. Diese Form koénne bis zur Symbiose zwischen Gemeinschaften und poli-
tischen Funktioniren reichen. Dargelegt wird somit, dass sich die Bourgeoisie
parallel zu threm 6konomischen Aufstieg nicht nur in Verbinden und politischen

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Vier Thesen

Parteien, sondern auch in anderen Formen wie informellen Gemeinschaften und
formellen Vereinen organisiert, die ihr weitere Moglichkeiten der Einflussnahme
auf das politische und kulturelle Leben eroffnen. Insbesondere im Zuge der neo-
liberalen Privatisierungspolitik triten die Finanzierung von Schulen, Moscheen,
Gesundheitszentren, die Vergabe von Stipendien und Organisierung von Armen-
hilfe hervor, wodurch sie ihren gesellschaftlichen Einfluss festigen konne (Dogan
2009a). Ferner wird ein psychologischer Faktor hervorgehoben. Die Spenden, die
die Gemeinschaften einsammeln, und die Einbettung von Handlungen in religiose
Deutungen verschafften den gliubigen Unternehmern eine gewisse Erleichterung
angesichts der tiglichen Konfrontation mit Geldgeschiften, die ihnen moralische
Probleme bereiteten. Religiose Handlungen verschafften ihnen das Gefiihl von Tu-
gendhaftigkeit und Anstindigkeit in einer »schmutzigen« Geschiftswelt, die sie
zu Handlungen zwinge, hinter denen sie moralisch zumindest teilweise nicht ste-
hen konnten. Sie fungierten ebenso wie andere religiése Instanzen als Mittler, die
Widerspriiche zwischen religidsen Uberzeugungen und zuwiderlaufenden alltig-
lichen Praktiken befriedeten. Dies konne durch eine Fatwa oder eine Billigung ge-
schehen, die von einer religiosen Autoritit ausgesprochen werde, so zum Beispiel
zwecks Legitimierung verzinster Kredite (Cengiz 2013: 362ff.). Die Verbindung re-
ligioser Gemeinschaften zur Bourgeoisie wird vor diesem Hintergrund begriffen
als ideologische und organisationelle Ressource, die auch eine psychologische Be-
deutung einnehmen kann.

Die Netzwerkthese kniipft an eine iltere Studie von Ayse Bugra* an, die mit
Blick auf MUSIAD das Entstehen einer islamischen Subdkonomie konstatierte, zu
der sie auch Marketingstrategien zihlte, die mit Bezug auf die Religion die Vor-
ziige bestimmter Waren anpriesen. Neben der »muslimischen« Kleidung und den
nach bestimmten Regeln zubereiteten »halal« Lebensmitteln umfasse die Palette
alle erdenklichen Konsumgiiter, die mit islamischen Symbolen versehen wurden.
Der Slogan, dass »auch Muslime es verdient haben, gut zu leben«, untermauere das
Bemithen, eine Kompatibilitit zwischen Glauben und kapitalistischer Lebensweise
herzustellen. Bugra hebt den exkludierenden Charakter dieser Verschrinkung von
Marketing und islamischer Identititsbildung hervor:

»Der Islam erscheint als eine wichtige Ressource, um den Marktanteil der Mit-
gliedsunternehmen von MUSIAD zu erhéhen [..] Die Mobilisierung dieses Typs
von Kapital basiert signifikant auf personalen, informellen Beziehungen, die
weitgehend auf kulturellen Identititen beruhen, die daran ausgerichtet sind,

47  Ayse Bugra war eine der ersten, die eine Studie iiber MUSIAD veroffentlichte. Sie verfolgt
keinen historisch-materialistischen, sondern einen staatszentristischen Ansatz. lhre Arbeit
wird trotzdem an dieser Stelle unter Bezug auf ihre empirischen Ergebnisse angefiihrt.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

83


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Hegemonie und Kulturkampf

die Nicht-Religiosen auszuschliefRen wie auch die Religiosen einzuschliefien.«
(Bugra1998: 532, Ubersetzung E.B.)

3.4.3 Religion als Herrschaftstechnik und Kohasionsmittel

Eine weitere Position im Rahmen des historisch-materialistischen Ansatzes
begreift das AKP-Projekt als neoliberalen Populismus, konzipiert als eine Herr-
schaftstechnik, die das Lokale (Islam) iiber die AKP mit dem Globalen (Neolibe-
ralismus) verbindet. Die AKP erscheint in diesem Licht als lokale Vertreterin der
globalen Partei des Neoliberalismus. Ahnlich wie in der Sikularisierungsthese
diskutiert, wird der Zugriff auf islamische Muster als instrumentell gewertet,
um Herrschaft zu begriinden (Yildirim 2009). Religion wird als Instrument
zur Beherrschung subalterner Klassen, als identititsbildendes Mittel zur Uber-
britckung von Klassenspaltungen und Herstellung nationaler Einheit sowie als
hegemonialer Diskurs konzipiert. Diese Perspektive schlieft an das Argument
an, wonach die neoliberale Transformation nach dem Militirputsch von 1980
eine strukturelle Begrenzung von Politik auf ein Mittel zur Generierung von
Zustimmunyg fiir die Dominanz des Kapitals (Giiveloglu 2004; Tiirk 2004) und eine
Verschiebung politischer Auseinandersetzungen auf das aufler-6konomische Feld
der Identititspolitiken anstrebte (Akga 2014; Yalman 2002).

Aus den Arbeiten, die die Religion als Mittel zur Kohision begreifen, sticht die
Interpretation von Cenk Saragoglu hervor, der das Nichtaufgreifen des islamisti-
schen Diskurses durch die AKP in ihren Anfangsjahren als taktisches Manéver ein-
schitzt, um Skeptiker zu iiberzeugen, dass sie sich von den islamistischen Zielen
der Milli Goriig Bewegung abgewandt hatte (Saragoglu 2011). Die AKP habe Ver-
trauen zu den internationalen Biindnispartnern aufbauen und die nicht nur im
Inland vorhandenen Bedenken zerstreuen miissen, die Partei konnte insgeheim
eine islamistische und antidemokratische Agenda verfolgen und die von der Mil-
li Goriig Bewegung Mitte der 1990er Jahre bereits einmal ausgeldste Krise inner-
halb des biirgerlichen Machtblocks erneut provozieren, als die mit ihr assoziierten
Kapitalgruppen die Dominanz des etablierten Finanzkapitals infrage stellten (vgl.
Dogan 2009a). Saragoglu thematisiert das Scheitern des Kemalismus an der Ar-
tikulation eines tragfihigen Hegemonieprojekts als Voraussetzung fiir den Erfolg
der AKP, die bewusst nur bestimmte Aspekte der diskursiven Strategie der Milli
Goriig Bewegung fortsetzte. Sie kanalisierte die in Krisenzeiten stirker werdende
Unzufriedenheit mit dem bestehenden System gegen die angeblich volksfremde
und egoistische Elite, mit der der Kemalismus und die CHP identifiziert wurden.
Das Anprangern eines unmoralischen Materialismus des Finanzkapitals gehorte
ebenfalls dieser Strategie an. Als qualitative Neuerung der AKP sieht Saragoglu die
Artikulation eines islamischen Konservatismus an, der die Definition der Nation
von einer ethnischen zu einer religios-konservativen Fundierung verschiebt und

htps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. ‘Access - [{=) Exa—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Vier Thesen

dabei auf eine »glorreiche« osmanische Vergangenheit rekurriert. Durch die Her-
vorhebung einer gemeinsamen Unterdriickungsgeschichte durch den Kemalismus
und den Rekurs auf eine verbindende islamische Identitit solle die ethnische Spal-
tung zwischen Tiirken und Kurden iiberwunden werden. Die Religion ist aus dieser
Sicht ein ideologisches Mittel zur Herstellung nationaler Einheit und Einhegung
der sikularen kurdischen Bewegung und ihrer Autonomieziele.

3.4.4  Faubourgeoisie

Einen besonderen Weg in der Bestimmung des Verhiltnisses zwischen politischem
Islam und den gesellschaftlichen Klassen beschreitet Utku Balaban, der den poli-
tischen Islam in Verbindung zu einer relativ eigenstindigen Klasse bringt, die er
iber eine theoretische Explikation des Akkumulationsprozesses bestimmt (Bala-
ban 2013). Die informelle und dezentralisierte Produktionsstruktur in der Tiirkei
bedinge, dass eine Mittelklasse zwischen der Bourgeoisie und dem Proletariat ent-
standen sei, die Kontrolle iiber einen erheblichen Teil der Arbeitskrifte ausiibe.
Diese Klasse, die Balaban mit Referenz auf Henri Pirenne als Faubourgeoisie be-
zeichnet und auf der gleichen Ebene mit dem Kleinbiirgertum und der Technokra-
tie als eine dritte Mittelklasse ansiedelt, definiert er tiber ihre Funktion im globa-
len Kreislauf der Kapitalverwertung.*® Die Faubourgeoisie nehme in der Verwand-
lung von produktivem Kapital zu Warenkapital eine entscheidende Stellung ein. Als
Mitglieder dieser Klasse bestimmt Balaban anhand empirischer Erhebungen in Is-
tanbul vornehmlich Handwerksbetriebe, kleine Hindler, Ladenbesitzer, Haus- und
Wohnungsvermieter. Zu ihr gehorten aber auch informelle Arbeitskraftvermittler,
die dafiir sorgten, dass Arbeitskrifte dort eingesetzt werden kénnen, wo sie ak-
tuell gebraucht werden. Als typische Wirkungsstitten dieser Vermittler fithrt er
die zahllosen Ateliers in der Textilproduktion an, die je nach Auftragslage zehn-
tausende Arbeitskrifte kurzfristig »einstellen« und wieder »entlassen« konnten.
Ahnliches gelte im Bausektor und im kleinsten Maf3stab fiir Heimarbeit, die in ei-
ner Art Verlagssystem organisiert sei (ebd.: 35f.). Nach Balaban zieht diese Klasse

48  Balaban referiert Pirenne, der die mittelalterliche Stadt als historische Entwicklungsstatte
der Bourgeoisie untersuchte. Demzufolge bezog die Bourgeoisie ihre Bezeichnung aus dem
franzdsischen Wort »bourg«, also dem mittelalterlichen »Stadtchen«. Die »urspringliche«
Bourgeoisie habe sich als die Klasse konstituiert, die innerhalb der Stadt(mauern) angesie-
delt war. Eine ndhere Betrachtung der proto-industriellen Entwicklung dieser Stidte liefere
Hinweise, dass sich im Laufe der Zeit eine »Vorstadt« — »faubourg« — herausbildete, in der
sich Handler und Handwerker ansiedelten, die Produktion und Handel organisierten, wah-
rend die Bourgeoisie in den Stadten den Finanz kontrollierte (Balaban 2013: 39f.). Die Be-
zeichnung Faubourgeoisie folgt dieser Beschreibung, die sie fiir die Gegenwart nutzbar zu
machen versucht.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

85


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Hegemonie und Kulturkampf

einen besonderen Vorteil aus ihrer Stellung im Prozess der Kapitalverwertung, in-
sofern ihre Mitglieder sich in unmittelbarer raumlicher und biographischer Nihe
zu den ArbeiterInnen, die zum groten Teil aus BinnenmigrantInnen bestehen, be-
finden. Die Mitglieder der Faubourgeoisie lebten in den Arbeitervierteln und die
meisten konnten als soziale Aufsteiger identifiziert werden. Sie gehorten fritheren
Generationen von ArbeitsmigrantInnen an, die die Lebensgestaltung der spiteren
Generationen — ihre Wiinsche, Sorgen und Note — noch aus eigener Erfahrung gut
kennten.*” Die Nihe bedinge Prisenz im gesamten Alltag, nicht nur in der Pro-
duktionsstitte, sondern auch an den Orten der Reproduktion (Freizeit, Konsum,
Wohnen), wodurch das Netz der Kontrolle iiber die Arbeiter(-viertel) sehr dicht ge-
woben sei (ebd.: 45ff.). Der politische Islam gebe dieser Kontrolle nicht nur ihre
ideologische Gestalt, vielmehr habe diese Klasse den Diskurs des politischen Is-
lam adaptiert, um ideologische Kontrolle iiber das Proletariat beziehungsweise die
sich im Proletarisierungsprozess befindlichen Millionen an BinnenmigrantInnen
aus der Bauernschaft herzustellen. Aus dieser Kontrolle beziehe sie die Macht, mit
der Bourgeoisie iiber einen gréfleren Anteil am Mehrwert verhandeln zu kénnen.
Die Bourgeoisie definiert Balaban in Abgrenzung zur Faubourgeoisie tiber die Fi-
higkeit, den Preis der produzierten Ware auf dem globalen Markt bestimmen zu
konnen.

In gewisser Weise konzipiert Balaban die Faubourgeoisie also als subalterne
Bourgeoisie, wihrend er gleichzeitig eine Analogie zur Fraktionierung zwischen
Finanzkapital und anderen Kapitalfraktionen herstellt. Zur Faubourgeoisie zihlt
er auch grofiere Fabrikanten, die als Auftragsfertiger (Contract Manufacturer) an
einem Ende der globalen Wertschépfungskette stehen. Nach Balaban ist die Fau-
bourgeoisie eine Klasse, die im globalen Mafistab iiberall dort auftaucht, wo eine
dhnlich dezentralisierte und informelle Produktionsstruktur, die eine grofe Mas-
se an Arbeitskriften einschliefit, existiert. Explizit verweist er auf das Entstehen
und Wirken dieser Klasse in China, die dort einen chinesischen Nationalismus ad-
aptiert habe, wihrend sie in den frith entwickelten Industrielindern nicht mehr
oder kaum prisent sei. Letzteres bedinge, dass die Formierung dieser Klasse bisher
theoretisch nicht erfasst wurde. Sie wurde verkannt, weil nach wie vor die frithen

49  Cengiz kommt in seiner Studie (iber die Entwicklung der Bourgeoisie in Kayseri zu einem
dhnlichen Befund. Insbesondere die &ltere Generation der Unternehmer kenne die Abldufe
des Produktionsprozesses, die Arbeitsbedingungen, Sorgen und Note, Gefiihle und Denk-
weise der Arbeiter aus eigener Erfahrung. Es gelinge ihnen deshalb, die Arbeiter besser zu
kontrollieren und zu motivieren. Zugleich hitten sie ein scharfes Bewusstsein im Hinblick
auf ihre neue Klassenposition entwickelt. Ungleichheit verteidigten sie als natiirliche Ord-
nung, die sie wortreich mit Allegorien aus dem alltiglichen Leben unterlegten, ohne ihre
Klassenposition zur Schau zu tragen. lhre Kleidung, Rede- und Verhaltensweisen befinden
sich in Ndhe zur Arbeiterschaft (Cengiz 2013: 311ff.).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Vier Thesen

Industriezentren die empirische Grundlage fiir die klassentheoretische Wissens-
produktion bildeten. Schlief3lich sei die spezifische und konjunkturelle Prigung
des politischen Islam in der Tirkei durch die Bedirfnisse dieser Klasse bestimmt,
deren Entstehen zwar im globalen Mafistab beobachtet werden kénne, deren un-
mittelbare Reproduktionsbasis aber der Nationalstaat sei. Infolgedessen sei der
politische Islam auch keine internationale beziehungsweise linderiibergreifende
Bewegung, die Klassengrundlage des politischen Islam miisse fiir jeden nationa-
len Raum im Einzelnen bestimmt werden. Dass der politische Islam die Ideologie
der Faubourgeoisie in der Tiirkei bilde, bedeute nicht, dass dies auch in anderen
Lindern der Fall sein miisse.

Der Verhandlungsprozess und die Entwicklungsdynamik der Faubourgeoisie,
von der einige Mitglieder nach und nach zur Bourgeoisie aufgestiegen seien, be-
stimmen nach Balaban seit geraumer Zeit die politischen Kimpfe des Landes. Par-
allel zu ihrem Kampf mit der Bourgeoisie ringe die Faubourgeoisie auch mit dem
Kleinbiirgertum, der historischen Tragerin biirgerlicher Hegemonie, das inzwi-
schen erheblich geschwicht und von der Faubourgeoisie abgelost worden sei. Nach
Balaban prige der Kemalismus die Ideologie des Kleinbiirgertums, das sich aus
klassischen Intellektuellen — Akademiker, Kiinstler, Journalisten, Werbefachleute —
zusammensetze und deren Rolle im Kreislauf des Kapitals darin bestehe, den Ver-
wandlungsprozess von Warenkapital in Geldkapital zu erméglichen. Balaban stellt
also eine Korrespondenz zwischen ideologischen Friktionen, Klassenakteuren und
Berufsgruppen her. Abweichend von der bisher besprochenen Literatur sieht er die
hauptsichliche Konfliktachse nicht innerhalb der Bourgeoisie, also zwischen zwei
Fraktionen der Bourgeoisie reprisentiert durch MUSIAD und TUSIAD verlaufen,
sondern zwischen zwei relativ eigenstindigen Klassen. Die Innovation seines An-
satzes besteht darin, Zwischenklassen in die historisch-materialistische Analyse
einzufithren, die in Bezug auf die Tirkei dazu tendiert, in der Analyse von Krifte-
verhiltnissen nur zwei antagonistische Hauptklassen zu kennen: die Bourgeoisie
und das Proletariat.

3.4.5 Kemalismus

Der politische Islam wird also in der Regel als eine Bewegung der Bourgeoisie
oder einer mit ihr assoziierten beziehungsweise konkurrierenden Mittelklasse be-
griffen. Im Gegensatz zur staatszentristischen Literatur bemerkenswert vernach-
lassigt wird in historisch-materialistischen Ansitzen die Auseinandersetzung mit
dem Kemalismus in Verbindung zu den gesellschaftlichen Klassen. Wahrend in
manchen Arbeiten der Kemalismus mit dem Staat identifiziert wird (Cengiz 2013:
165), allerdings ohne eine tragende theoretische Rolle zu erhalten, oder wie bei Sa-
ragoglu auf der ideologischen Ebene als gescheitertes Hegemonieprojekt der Bour-
geoisie begriffen wird, thematisieren nur wenige Autoren seine Verbindung zu den

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

87


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Hegemonie und Kulturkampf

Klassen mit der gleichen Bestimmtheit wie beim politischen Islam (Ogurlu/Oncit
2015; Oztiirk 2015). Neben Balaban, der den Kemalismus dem Kleinbiirgertum zu-
rechnet, gehort zu diesen Autoren Sungur Savran, der den Kemalismus so wie in
den staatszentristischen Ansitzen mit einer »westlich-laizistischen« Fraktion des
Kapitals zusammenbringt. Allerdings fasst er diese Verbindung nicht als Ausdruck
einer »a-normalenc« kapitalistischen Entwicklung, in der der Kemalismus den Staat
symbolisiert, sondern als Folge einer sich bereits im 19. Jahrhundert herauskris-
tallisierenden strategischen Entscheidung der Bourgeoisie, einen Anschluss an die
europdischen Akkumulationszentren herzustellen. Nicht die Bourgeoisie ist hier
dem Kemalismus untergeordnet, sondern der Kemalismus wird als eine Bewegung
der Bourgeoisie gesehen, die zur Verwirklichung ihrer Entwicklungsziele ein um-
fassendes kulturelles Reformprogramm durchsetzte, das auch eine Entscheidung
fiir den Laizismus beinhaltete (Savran 2015).

3.4.6 Islamismus als eigenstandige Klassenbewegung

Eine Abweichung von diesen Auffassungen, die den politischen Islam tiber die Ver-
mittlung zu den besitzenden Klassen begreifen, stellt eine zweite besondere Her-
angehensweise dar, die von Ergin Yildizoglu vorgebracht wird, der den politischen
Islam unabhingig von der islamischen Bourgeoisie oder Mittelklasse als eigen-
stindige Klasse definiert, die keine materiellen, wohl aber symbolische Produkti-
onsmittel besitze (Yildizoglu 2016: 121f.). Das symbolische Mittel dieser Klasse be-
stehe aus der Kontrolle iiber religioses Wissen, iiber das sie sich Zugang zur gesell-
schaftlichen Mehrarbeit beziehungsweise zu materiellen Mitteln verschaffe. Dass
die Kontrolle iiber die Religion mittelbar die materielle Reproduktionsgrundlage
dieser Klasse bilde, ohne selbst materiell zu sein, bedinge, dass sie das Bewusstsein
einer Klasse entwickele. Um ihre Reproduktion zu sichern, versuche die die Klasse
anfithrende Fraktion, die Yildizoglu als muslimische Intelligenzija bezeichnet, die
Regulation der gesellschaftlichen Produktions- und Reproduktionsbeziehungen in
Ubereinstimmung zur Reproduktion ihres symbolischen Mittels — der Religion -
zu bringen. Die AKP sei die Vollzieherin dieses Prozesses oder Programms, der sich
als Kulturkampf realisiere und dessen Kern aus dem Aufbau eines biopolitischen
Regimes bestehe. Darunter falle die biologische Reproduktion durch Kontrolle der
Familie, der sexuellen Praktiken, der Asthetik der Kérper (Kleiderordnungen) sowie
der Raum-Zeit-Koordinaten durch Festlegung von Gebetsstunden und Orten. Die-
se Klasse bringe zudem Netzwerke und Organisationen hervor, die iiber verschie-
dene Wege — offentliche Subventionen und Auftrige, Steuererleichterungen, pri-
vate Spenden - sich die gesellschaftliche Mehrarbeit aneigneten. Die Originalitit
dieser Uberlegung, die nicht in theoretisch ausgearbeiteter Form vorliegt, besteht
darin, die Dynamiken des kulturellen Projekts der AKP - eine sukzessive Islami-

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Vier Thesen

sierung aller Lebensbereiche — als von eigenstindigen Klasseninteressen getrieben
zu erfassen.

3.4.7 Kritik der Klassenkampfthese

Der historisch-materialistische Ansatz fragt nach der materiellen Reproduktions-
grundlage gesellschaftlicher Akteure. Fiir die Bourgeoisie wird diese Grundlage in
der Aneignung des gesellschaftlichen Mehrwerts ausgemacht, verbunden mit der
Verfiigungsgewalt iiber die Produktionsmittel, die ihre Vormachtstellung begriin-
det. Die Frage, wie die Rolle der Religion fiir das politische Projekt der AKP im
Verhiltnis zu den gesellschaftlichen Klassen begriffen werden kann, beantworten
historisch-materialistische Ansitze unter dieser Voraussetzung damit, dass sich
die AKP der Religion bedient, um die Vormachtstellung der Bourgeoisie ideolo-
gisch zu festigen. Religion wird nicht primir als a-politische kulturelle Form wie im
staatszentristischen Ansatz, sondern als politisiertes Mittel zur Uberbriickung von
Klassenspaltungen und Herstellung von Hegemonie begriffen. Konzeptuell kommt
der Religion eine nachgeordnete Rolle zu, sie verfiigt iiber keine eigenstindige Dy-
namik, fungiert nicht als Motivatorin oder Modifikatorin unternehmerischer In-
itiative. Thre Bedeutung gewinnt sie durch den Wert, den ihr die Mitglieder der
herrschenden Klassen in der Erfiillung der Aufgabe der Hegemoniebildung sowie
hinsichtlich organisationeller und psychologischer Bediirfnisse beimessen. Diese
Auffassung impliziert eine einseitige Beziehung zwischen den herrschenden Klas-
sen und der Religion. Nahegelegt wird, dass die herrschenden Klassen die Religion
jeder Zeit wieder fallen lassen konnen, es in ithrer Hand liegt, iiber den gesellschaft-
lichen Stellenwert der Religion zu bestimmen. Der Gegebenheit, dass die Religion
institutionell verankert ist und von realen Akteuren getragen wird, deren mate-
rielle Reproduktion an die Reproduktion der Religion beziehungsweise ihrer ge-
sellschaftlichen Bedeutung gekoppelt ist, wird kein oder nur ein geringes Gewicht
beigemessen. Dass die Religion fiir eine grofRe Zahl von Akteuren selbst ein Re-
produktionsmittel darstellt, sie also eine relativ eigenstindige 6konomische Seite
aufweist, wird in der Erfassung ihrer Rolle kaum beriicksichtigt. Die gesellschaftli-
che Tragweite der Auseinandersetzung zwischen Islamismus und Kemalismus, die
sich in der Form eines Kulturkonflikts dufSert, bleibt damit unterbelichtet.

Einen assoziierten Diskussionspunkt stellt die Trennung zwischen dem Glo-
balen (Kapitalakkumulation oder Neoliberalismus) und dem Lokalen (Kultur) dar.
Einzuwenden ist erstens, dass der Begriff lokal zur Entnennung des Nationalen
beitrigt, die dem neoliberalen Globalisierungsdiskurs entspringt, der die Aufls-
sung des Nationalen propagiert. Da der Bezugspunkt fiir die diskutierten Ansitze
aber explizit der nationale Raum ist, der bestimmte, durchlissige, konfigurierbare
aber doch vorhandene Grenzen fir die analysierten Prozesse — Kapitalakkumula-
tion, Formierung von Klassen und ihrer Kimpfe — absteckt, ist auf dem Begrift

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

89


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Hegemonie und Kulturkampf

National zu insistieren. Zweitens schwingt in dem Begriff eine statische und ho-
mogene Vorstellung von Kultur mit: Der Islam erscheint als ein kulturelles Fund-
stiick, das die herrschenden Klassen fiir sich entdecken und instrumentalisieren.
Diesen Einwand beriicksichtigt zwar der Ansatz, den sunnitischen Islamismus als
lokalen Signifikanten einer neuen Fraktion der Mittelklassen — der Faubourgeoisie
- zu bestimmen. Nichtsdestotrotz irritiert die Verwendung des Begriffs lokal zur
Charakterisierung des Islam als Ideologie oder Diskurs.

Balaban identifiziert einen spezifischen Klassenakteur, der sich itber den po-
litischen Islam politische Geltung verschafft. Anzumerken ist in diesem Zusam-
menhang zunichst, dass die in Abgrenzung zur Faubourgeoisie vorgenommene
Definition der Bourgeoisie iiber einen speziellen Marktzugang (Bestimmung des
Preises von Waren) wie auch die Zurechnung von Arbeitskraftvermittlern, Laden-
besitzern und Fabrikanten zu ein und derselben Klasse nicht hinreichend begriin-
det ist (vgl. Arslan 2014). Sofern der politische Islam tatsichlich mit distinkten
Klassenakteuren assoziiert sein sollte, die tiber ihre Stellung im Akkumulations-
prozess identifiziert werden konnen, stellt sich ferner die Frage, in welcher Bezie-
hung dieser Befund zur kulturellen und politischen Polarisierung steht, die sich
in der Tirkei auch raumlich durch die Herausbildung regionaler Schwerpunkte
einzelner Parteien niederschligt. Balaban iibergeht diese Tatsache, wenn er eine
Korrespondenz zwischen ideologischen Friktionen und den Fraktionen der Mittel-
klassen herstellt. Besondere Relevanz fiir diese Arbeit erlangt dies bei der Abgren-
zung der Faubourgeoisie vom Kleinbiirgertum. Die von Balaban angefiihrte Korre-
spondenz zwischen ideologischer und 6konomischer Position bei der Bestimmung
dieser Fraktionen der Mittelklassen steht einerseits im Widerspruch zur Begeben-
heit, dass der politische Islam durchaus die von Balaban dem Kleinbiirgertum zu-
gerechneten Typen von Intellektuellen — Akademiker, Kinstler, Journalisten, Wer-
befachleute — integriert. Andererseits steht die Zurechnung im Widerspruch dazu,
dass der Kemalismus in bestimmten Bezirken grofier Metropolen wie auch in et-
lichen Provinzen von Akteuren getragen oder unterstiitzt wird, die Balaban der
Faubourgeoisie — Handler, Ladenbesitzer, Bauunternehmer etc. — zuschlagt. Die-
ser Einwand betrifft auch die kurdische Bewegung und ihre Parteien sowie die vier-
te grofiere Partei, die proto-faschistische MHP, die in bestimmten Gebieten stark
vertreten sind oder sogar Mehrheiten bilden und dabei mafgeblich von kleinen
Hindlern und Ladenbesitzern unterstiitzt werden (vgl. Uysal/Topak 2010). Wird
der Klassenbestimmung von Balaban Folge geleistet, so lisst sich im Widerspruch
zu seiner These konstatieren, dass Mitglieder der Faubourgeoisie je nach Lokalitat
kemalistische, kurdisch-sikulare wie auch andere ideologische Positionen einneh-
men konnen. Dies steht einerseits im Einklang mit der These, dass es sich um
eine globale Klasse handelt, die unterschiedliche ideologische Erscheinungen auf
nationalstaatlicher Ebene annehmen kann, verweist andererseits aber innerhalb
der nationalstaatlichen Ebene auf Diskrepanzen zwischen Klassenpositionen, wie

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Vier Thesen

sie von Balaban iiber den Kapitalverwertungsprozess definiert werden, und poli-
tisch-ideologischen Positionen. Damit erodiert das Konzept, den politischen Islam
als Ideologie der Faubourgeoisie zu bestimmen.

Von der bisherigen Kritik ausgenommen ist der Ansatz von Yildizoglu, den
politischen Islam unabhingig von der islamischen Bourgeoisie als eigenstindige
Klasse, die keine materiellen, sondern symbolische Produktionsmittel besitzt, zu
definieren. Yildizoglu reflektiert, dass die Religion fiir eine grofie Zahl von Akteu-
ren ein Reproduktionsmittel darstellt, sie also eine 6konomische Seite aufweist.
Die vorliegende Studie wird einen dhnlichen Ansatz entwickeln, fiir dessen Prizi-
sierung die Kritik an Yildizoglus Ansatz behilflich sein wird. In Yildizoglus Ansatz
wirft die Bestimmung dieser Akteure als Mitglieder einer Klasse theoretische Pro-
bleme auf. Zu fragen ist, inwiefern die Verfiigung tiber immaterielle Produktions-
mittel eine Klasse begriinden kann und wie das dazugehérige Produktionsverhilt-
nis begriffen werden soll, sofern Arbeitskrifte und Besitzer (»Intelligenzija«) des
Produktionsmittels (Religion) sich nicht gegeniiber stehen, sondern in eins fallen.
Abstrahiert vom konkreten Gegenstand wird nahegelegt, Netzwerke und Kultur
generell als Produktionsmittel in den Hinden ihrer Mitglieder oder Triger zu fas-
sen. Konsequenterweise miissten dann alle Akteure, die vermittelt iiber ihre kultur-
schaffende, ideologie- oder wissensproduzierende Kerntitigkeit irgendeine Form
des Einkommens erzielen, als Mitglieder einer eigenstindigen Klasse gefasst wer-
den. Akteure, die solchen Titigkeiten nachgehen aber nicht dem politischen Islam
angehoéren oder ihm nicht zuarbeiten, miissten als weitere Fraktionen oder Klas-
sen definiert werden. Ideologische Unterschiede und Nihe zu politischen Projek-
ten und nicht die Stellung im Produktions- oder Akkumulationsprozess bildeten
dann die Grundlage fir die Bestimmung dieser Klasse(n). Im Zuge einer solchen
Bestimmung miisste ein genauer Begriff zur Bezeichnung dieser Klasse(n) gefun-
den und ihre Beziehung zu den anderen Klassen, zur Bourgeoisie, zum Proletariat,
zur Bauernschaft und moglichen anderen (Mittel-)Klassen, geklirt werden. Eine
derartige Expansion des Klassenbegriffs in die Sphire der Kultur- und Ideologie-
arbeit birgt das Risiko einer Erosion des Klassenbegrifts. Sie wirft gleichzeitig aber
eine wegweisende hegemonietheoretische Frage beziiglich der Position von Kultur-
schaffenden und Ideologieproduzenten auf, die Gramsci als Intellektuelle fasste:
Wie kann die Position und Bedeutung der intellektuellen Triger eines Hegemonie-
projekts, sofern sie nicht als Mitglieder der Bourgeoisie bestimmt werden konnen,
begriffen werden, ohne den Klassenbegriff iiberzustrapazieren?

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Hegemonie und Kulturkampf

3.5 Resiimee des Forschungsstands und Prazisierung
der Forschungsfrage

An dieser Stelle sollen nun die Forschungsstringe mit Blick auf die Forschungsfra-
ge, wie die Rolle der Religion fiir das politische Projekt der AKP zu begreifen ist,
pointiert resiimiert werden. Die Diskussion der Literatur zeigt, dass die Beantwor-
tung der Frage sehr voraussetzungsvoll ist. Sie ist mit gesellschaftstheoretischen
Grundsitzen verkniipft und eingebettet in kontroverse, diametral auseinanderlau-
fende Interpretationen der politischen Geschichte des Landes. Im Hintergrund der
Kontroverse geht es um die generellere Frage, wie das Verhiltnis zwischen poli-
tischen und biirokratischen Akteuren zu den gesellschaftlichen Klassen begriffen
werden kann und welche Rolle Ideologien und kulturelle Praktiken in der Gestal-
tung dieses Verhiltnisses spielen.

Im Wesentlichen konnten zwei widerstreitende Ansatze identifiziert werden.
Der erste, der als staatszentristischer Ansatz gekennzeichnet wurde, diskutiert al-
le Fragen aus der Perspektive eines Kampfes zwischen dem Staat und der Gesell-
schaft. Im Rahmen der Kulturkampfthese, die dieser Ansatz hervorgebracht hat,
wird die AKP mit einer konservativ-islamischen Bourgeoisie identifiziert, die die
kulturellen Werte der Mehrheitsbevolkerung reprisentiert und einen neoliberalen
Entwicklungspfad verfolgt, der als emanzipatives Element thematisiert wird. Den
Gegenpart zur AKP bildet eine »kulturell marginale«, sikulare Elite, die sich in
Verteidigung ihrer Privilegien gemeinsam mit einer von ihr protegierten Bour-
geoisie gegen die neoliberale Demokratisierung stemmt. Die Interpretation wur-
de von der politischen Entwicklung nachdriicklich itberholt und verwandelte sich
in die Autoritarismusthese, ohne dass die Urheber sich dem theoretisch angelei-
teten Scheitern ihrer Analysen stellten. Die AKP wurde stillschweigend von der
Bourgeoisie gelst und auf einen von der Gesellschaft isolierten Willen eines Po-
tentaten reduziert. Die theologische These kann dem Staatszentrismus zugeord-
net werden, obgleich sie der Religion ein grofieres Gewicht verleiht, indem sie ihr
eine rationalisierende Wirkung auf die Okonomie und vermittelt dariiber auf die
Politik zuschreibt. Der historisch-materialistische Ansatz, der unter dem Sammel-
begriff Klassenkampfthese diskutiert wurde, riicke Klassen- und Fraktionskimpfe
ins analytische Zentrum. Als treibende Dynamik der politischen Entwicklung wird
eine langfristig angelegte Erosion der parlamentarischen Demokratie und sozia-
ler Rechte im Zuge neoliberaler Politik, die von der AKP fortgefithrt wurde, be-
stimmt. Wihrend der staatszentristische Ansatz Kultur als Marker fiir den ewi-
gen Kampf zwischen Staat (autoritire Kultur) und Gesellschaft (liberale Kultur)
einsetzt, wird Kultur im zweiten Ansatz als politisiertes Mittel begriffen. Ihr wird
eine hegemoniebildende, legitimatorische, organisierende Rolle in der Durchset-
zung kapitalistischer Entwicklungsinteressen oder — als Sonderfall - eine kapital-
bildende Funktion beigemessen. Zwischen den beiden Ansitzen bewegt sich die

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Vier Thesen

als Sikularisierungsthese gekennzeichnete Interpretation, die sikulare und gliu-
bige Eliten identifiziert, die unterschiedliche kapitalistische Entwicklungswege —
in Nihe zum Staat die ersteren, in Nihe zur Bourgeoisie die letzteren — mit jeweils
unterschiedlichen ideologischen und kulturellen Priferenzen organisieren.

Aus der kritischen Diskussion der Ansitze konnen folgende vorliufige Schliisse
fiir diese Arbeit gezogen werden:

« Das politische Projekt der AKP kann als ein Hegemonieprojekt bestimmt wer-
den, das in den Beziehungen zwischen den Klassen und ihren Fraktionen be-
griindet liegt und in Konkurrenz zu mindestens drei weiteren Hegemoniepro-
jekten steht, deren politische Zentren von der CHP, der MHP und der kurdi-
schen Bewegung gebildet werden.

- Islamismus bezeichnet eine politische Ideologie als integralen Bestandteil eines
Hegemonieprojekts. Den Gegenstand islamistischer Praxis bildet die Gestal-
tung von Weltauffassungen und kulturellen Praktiken durch religiose Beziige.
Der Begriff politischer Islam betont den organisierten Willen, religis herge-
leitete Auffassungen und Praktiken allgemeinverbindlich zu machen.

. Die politische Partei ist eine zentrale, organisierende Trigerin des Projekts, sie
ist jedoch nicht die einzige. Verbinde, Institutionen, kulturelle Organisatio-
nen, Netzwerke und soziale Gruppen treten in Verschrinkung mit der Partei
als Hegemonietrager auf. Sie nehmen intellektuelle Aufgaben wahr und be-
stimmen mit iiber die Reichweite des Projekts.

Quer zu den theoretischen Ansitzen konstatieren verschiedene Autoren einen Isla-
misierungsprozess. Im Rahmen des staatszentristischen Ansatzes wird dieser Pro-
zess erst nach Dominantwerden des islamistischen Kulturkampfs als Problem er-
kannt. Zuvor bestimmen essentialistische Interpretationen den Ansatz, durch die
die Islamisierung als natiirliche Entfaltung eines urspriinglich-kulturellen Kerns
der Gesellschaft erscheint, der sich gegen den vermeintlich von aufien oktroy-
jerten, »fremdartigen« Kemalismus durchsetzt. Nachfolgend dominieren instru-
mentalistische Interpretationen, die zu einer Bagatellisierung der Islamisierung
tendieren, insofern sie sie als Oberflichenphinomen begreifen, hinter dem der
Machtwille eines Potentaten steckt. Aus der Perspektive historisch-materialisti-
scher Ansitze wird die Islamisierung dagegen vorwiegend als nebensichliche Be-
gleiterscheinung im Zuge der Herstellung biirgerlicher Hegemonie begriffen.

Die Kritik an den Auffassungen zur Islamisierung lautet zusammengefasst,
dass der Umstand, wonach die Religion ein zentrales Reproduktionsmittel fir ei-
ne signifikante Anzahl an Akteuren geworden ist, die das Hegemonieprojekt der
AKP tragen, durch die Fixierung auf einen Potentaten oder die Bourgeoisie ebenso
unberiicksichtigt bleibt wie die Tatsache, dass diese Akteure ihre gesellschaftliche
Stellung sukzessive ausgebaut und gefestigt haben. Dies hat politisch zur Folge,

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

93


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Hegemonie und Kulturkampf

dass der Anpassungs- und Assimilationsdruck, der vom konservativen Islamismus
ausgeht, ebenso gering geschitzt wird wie die lingerfristigen erzieherischen und
bildenden Auswirkungen der islamistischen Agenda. Folglich bleibt in allen Ansit-
zen auch der Modus Operandi der Islamisierung — der Kulturkampf — unterbe-
stimmt.

Die Dynamik hinter dem Phinomen »Islamisierung« ist bislang unzureichend
bestimmt und erfasst worden. Auf der konzeptuellen Ebene stellt sich das Problem
als Frage nach der Verbindung zwischen Religion, Politik und Okonomie. Indem
instrumentalistische Ansitze eine prinzipielle Auflerlichkeit konstruieren, kénnen
sie den spezifischen Charakter der Verbindung dieser Elemente nicht adiquat er-
fassen. Zur Bearbeitung des Problems muss die organisatorische und intellektuel-
le Entwicklungsgeschichte des Islamismus in der Tiirkei aus einer eigenstindigen
theoretischen Perspektive, die die materielle Reproduktion der Hegemonietriger
beriicksichtigt, rekapituliert werden. Die Frage nach der Rolle der Religion im po-
litischen Projekt der AKP kann vor diesem Hintergrund prizisiert und eingegrenzt
werden auf die Entwicklungsgeschichte von Hegemonietrigern unter dem Aspekt
ihrer gesellschaftlichen Reproduktion. Im nichsten Kapitel erfolgt die Begriindung
der Wahl beziehungsweise der Beibehaltung der hegemonietheoretischen Perspek-
tive, die zunichst nur heuristisch ergriffen worden war.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil Il - Theoretische Perspektive



https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://co. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ m—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Vorgehen

Verschiedene Autoren haben darauf hingewiesen, dass der fragmenthafte, unabge-
schlossene Charakter von Gramscis Werk, das zum grofiten Teil unter den schwie-
rigen Bedingungen der faschistischen Haft entstand, eine besondere Offenheit fiir
Interpretationen aufweist (Candeias 2007; Demirovi¢ 2007b; Opratko 2012; Thomas
2009). Die gleichen Begriffe erhalten in neuen Zusammenhingen neue Bedeutun-
gen. Manche Begriffe werden ausformuliert und weiter entwickelt, andere liegen
gelassen. Dies vorausgeschickt, sei betont, dass der folgende Abschnitt keine werk-
kritische Rekonstruktion leisten, sondern in erster Linie die von Gramsci einge-
nommene methodische Perspektive aufgreifen wird. In diesem Zuge werden unter
Beriicksichtigung ihrer Entstehungsbedingungen zentrale Begriffe und Konzep-
te, die in der Auseinandersetzung mit dem empirischen Gegenstand dieser Arbeit
herangezogen wurden und mit denen die Theorierekonstruktion begonnen wurde,
systematisch erortert.

Im Anschluss an die Darstellung und Diskussion der methodischen Perspekti-
ve und der herangezogenen Konzepte wird die aus der Pendelbewegung zwischen
Empirie und Theorie hervorgegangene Modifikation der Hegemonietheorie dis-
kutiert, die ein genaueres Erfassen des Untersuchungsgegenstands dieser Studie
ermoglichte. Dies bedeutet, dass es sich bei den nachfolgenden Abschnitten schon
um einen theoretischen Ausblick auf die aus der Theorierekonstruktion gewonne-
nen Ergebnisse dieser Studie handelt. Dass diese Fassung der empirischen Diskus-
sion vorangestellt ist, bedeutet nicht, dass zuerst die Theorie entwickelt und dann
die Empirie in sie eingepasst wurde. Das Voranstellen erfolgt, da die Trennung der
theoretischen von der empirischen Diskussion eine strukturiertere Darstellung er-
moglicht: in Auseinandersetzung mit der aktuelleren hegemonietheoretischen Dis-
kussion, wie sie schon im Abschnitt zur Sikularisierungsthese begonnen wurde.
Nichtsdestotrotz werde ich in der nachfolgenden Darstellung in Grundziigen auf
die im vorangegangenen Abschnitt bereits skizzierte Forschungsproblematik ein-
gehen und bei der spiteren Diskussion des empirischen Falls kenntlich machen,
wie ich zu meinen theoretischen Ergebnissen gelangt bin.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Hegemonie und Kulturkampf

4.1 Hegemonietheorie als methodische Doppelperspektive'

Als grundlegend fiir den Ansatz von Gramsci erachte ich die Fragestellung, in
welcher Beziehung eine bestimmte gesellschaftliche Gegebenheit zur Produktion
der materiellen Lebensbedingungen, infolgedessen zu den Verhiltnissen, in die
die Produktion eingelassen ist, steht. Diese Fragestellung verbindet die Begriffe,
die Gramsci fir die politische Analyse rund um das Konzept Hegemonie entwi-
ckelt. Aspekte der Kultur und der Ideologie, allgemeiner der Lebensweise werden
unter der Perspektive betrachtet, wie sie mit der konkreten Organisation der
Produktionsweise(n) verkniipft sind (vgl. Lauggas 2007).”> In Gramscis Hegemo-
nie-Verstindnis ist es immer eine in der Anordnung der Produktionsverhiltnisse
bestimmbare Klasse, die eine fithrende Rolle in der Organisierung von Hegemonie
einnimmt (vgl. Demirovi¢ 2007b). Der Begriff Hegemonie bringt das Bestreben
zum Ausdruck, eine freiwillige Gefolgschaft anderer Klassen fiir die Reproduktion
oder Transformation bestehender Produktionsverhiltnisse zu erreichen. Fir die
herrschenden Klassen bildet die in den Produktionsverhiltnissen begriindete
Verfigungsgewalt iiber die Mittel zur materiellen Reproduktion einer Gesellschaft
das Fundament ihrer Vormachtstellung. Eine die kapitalistische Produktionsweise
charakterisierende Form dieser Verfiigungsgewalt ist das Privateigentum an den
Produktionsmitteln, die der Bourgeoisie den Zugriff auf die gesellschaftliche
Mehrarbeit — die Ausbeutung der Arbeitskraft — erméglicht. Auf die Mittel und
Wege der Absicherung dieser Vormachtstellung aus der strategischen Perspektive
ihrer Uberwindung richtet sich das Hauptaugenmerk von Gramsci.

Die Uberlegungen Gramscis zur historischen Entwicklung und Expansion ei-
ner Klasse gewihren einen geeigneten Einstieg in seine Begriffswelt. Gramsci un-
terscheidet zwischen der 6konomisch-korporativen Phase, in der das Bewusstsein
einer Interessensolidaritit zwischen den Mitgliedern einer Klasse vorhanden aber
auf die 6konomische Sphire begrenzt ist, von der politischen Phase, in der sie die
korporativen Interessen iiberschreitet und beginnt, die politischen Institutionen
nach ihren allgemeinen Bediirfnissen zu organisieren. In der politischen Phase be-
wirkt die aufsteigende Klasse »iiber die Einheitlichkeit der 6konomischen und poli-
tischen Ziele hinaus auch die intellektuelle und moralische Einheit« und stellt »alle
Fragen, um die der Kampf entbrannt ist, nicht auf die korporative, sondern auf ei-
ne >universale« Ebene« (Gramsci 1991fF.: 1561). Sie universalisiert ihr Projekt, indem
sie einen klasseniibergreifenden Block tiber intellektuelle und moralisch-ethische

1 Der Abschnitt 4.1 (S. 98-103) enthilt Formulierungen und Uberlegungen, die auf einen zu-
sammen mit Axel Gehring geschriebenen Artikel zuriickgehen (s. Babacan/Gehring 2013).
2 Ideologie begreife ich als ein Set zusammenhingender Ideen, die bestimmte Deutungszu-

sammenhinge herstellen. Den Begriff Kultur verwende ich umfassender, er bezieht alle Prak-
tiken tatiger Auseinandersetzung mit Welt ein und verweist auf die Art und Weise dieses
Tatigseins.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Vorgehen

Fithrung herstellt, auf deren Grundlage politische und 6konomische Kompromisse
gebildet werden.

Dem Biirgertum stellte sich die Einbindung und Mobilisierung subalterner
Klassen zuerst im Kampf gegen die feudalen Klassen als politische Aufgabe
(Adolphs/Karakayali 2007: 123). Fortan entwickelte es seine Erfahrung zu einer
steten Fithrungspraxis, die als ein »Prozess der Verallgemeinerung von Interessen
in einem instabilen Kompromissgleichgewicht« (Demirovi¢ 1992: 154) zusam-
mengefasst werden kann. Hegemonie ist nach Gramsci expansiv, molekular und
langfristig angelegt. Sie durchdringt die Erziehung, die Bildung, die Sprache, die
Literatur, die Architektur usw. Der herrschenden Klasse gereicht es dabei zu einem
strukturellen Vorteil, dass sie, indem sie iiber die materiellen Produktionsmittel
verfiigt, auch iber die Mittel zur geistigen Produktion verfiigt, »so dass ihr damit
zugleich im Durchschnitt die Gedanken derer, denen die Mittel zur geistigen
Produktion abgehen, unterworfen sind« (Marx/Engels 1981: 46).

Einer der prominentesten und zugleich missverstindlichsten Begriffe, der bei
Gramsci auf die verschiedenen konsensualen Einbindungsweisen subalterner Klas-
sen iiber die Organisierung der Ideologie und der Kultur verweist, ist der der Zi-
vilgesellschaft. Davon unterschieden ist die politische Gesellschaft, die den Be-
reich institutionalisierter Herrschaft fasst, die Gramsci durch Zwang charakeeri-
siert sieht. Zusammen bilden sie den integralen Staat, der Konsens und Zwang
umschlieft. Missverstindlich ist der Begriff aufgrund der gelegentlichen Verwech-
selung des gramscianischen Ansatzes mit liberalen Konzepten, in denen der Zivil-
gesellschaft ebenfalls eine herausgehobene Bedeutung zukommt. In liberalen Kon-
zepten wird Zivilgesellschaft als eine Sammlung privater Akteure oder als ein frei-
heitlicher Ort begriffen, den das Biirgertum in Gegeniiberstellung zum Staat, der
die Herrschaft organisiert, errungen habe.> Wie bereits angefiihrt, hat sich in der
Tiirkei nach dem Putsch von 1980 eine Theoriestromung aus den Reihen der so-
zialistischen Bewegung herausgebildet, die den Zivilgesellschaftsbegriff entdeckte
und mit der Idee verkniipfte, dass die Demokratisierung aufgrund der autoriti-
ren Staatstradition ausgeblieben sei, die jegliche autonome Entwicklung der Ge-
sellschaft — explizit der Klassen — unterdriickte. Die Entwicklung einer norma-
tiv als freiheitlich definierten Zivilgesellschaft wurde unter Berufung auf Gram-
sci zur primiren Bedingung fiir Demokratisierung erklirt, woftir die Organisa-
tionen der Bourgeoisie wie auch alle anderen Akteure, die als nicht-staatlich gal-
ten, in einer popularen Front vereinigt werden sollten (Belge 1983 u. 1998; Kiigiiks-
mer 1994). Ein wichtiger theoretischer Grundstein der spiteren Parteiergreifung
liberaler Intellektueller fir die AKP wurde zu dieser Zeit gelegt, als reaktionire

3 In Grundziigen wird der Unterschied liberaler Staats- und Zivilgesellschaftsverstandnisse zur
Auffassung Gramscis von Alex Demirovi¢ (2007b) diskutiert.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

99


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Hegemonie und Kulturkampf

und faschistische Krifte des Biirgertums — darunter auch die damaligen islamis-
tischen Parteien — als Biindnispartner der Linken bestimmt wurden, da sie alle
gleichermaflen vom Staat beziehungsweise dem Militir unterdriickt wiirden. Dass
dieselben Krifte seit den frithen 1960er Jahren die gewaltsame Bekimpfung so-
zialistischer und sozialdemokratischer Akteure im Rahmen antikommunistischer
Kampagnen austrugen, verschwand hinter der Theorie (Caglar 2000: 61ff.; Savran
1986).* Die Botschaft dieser im politischen Diskurs der Tiirkei als »links-liberal«
gekennzeichneten Strémung, die sich auf Gramsci berief, lautete in der Konse-
quenz, die durch den Putsch gestarkte Bourgeoisie und ihre Parteien noch mehr zu
stirken. Die praktische Zerschlagung der Arbeiterbewegung im Zuge des Putsches
wurde so durch die »links-liberale« Konfusion der Begriffe — folglich der mit ihnen
verbundenen politischen Strategie — mit Theorie untermauert. In Auseinanderset-
zung mit diesem liberalen Zivilgesellschaftsverstindnis bestimmten materialisti-
sche Theoretiker die Zivilgesellschaft ebenfalls als einen Ort des Biirgertums, aber
nicht als einen der Freiheiten, sondern der Reproduktion biirgerlicher Herrschaft
in Form »kapitalistischer Ideologie« (Tiirkay 1998). Die Zivilgesellschaft verstirkt
dieser Auffassung nach Klassenherrschaft, ihre Herausbildung wird fiir jede Form
der Demokratisierung als nachteilig erachtet (Savran 1986).

Gramscis Konzeption unterscheidet sich von beiden Auffassungen, die die Zi-
vilgesellschaft als einen vom Staat geschiedenen biirgerlichen Ort — entweder frei-
heitlich geprigt oder herrschaftlich durchzogen — begreifen. Gramsci kritisiert die
Identifizierung der Begriffe mit einem Ort oder einem Akteur als Verdinglichung
einer methodischen Unterscheidung. Der Begriff, der die Realitit begreifen helfen
soll, legt sich tiber die Realitit und wird mit ihr identisch gesetzt. Folgende Passage
reflektiert das Problem:

»Der Ansatz der Freihandelsbewegung beruht auf einem theoretischen Irrtum,
dessen praktischer Ursprung unschwer zu erkennen ist: namlich auf der Unter-
scheidung von politischer Gesellschaft und Zivilgesellschaft, die aus einer metho-
dischen Unterscheidung zu einer organischen gemacht und als solche dargestellt
wird. Sowird behauptet, die 6konomische Tatigkeit gehore in die Zivilgesellschaft
und der Staat diirfe nicht in ihre Regulierung eingreifen. Aber da in der Wirklich-
keit der Tatsachen Zivilgesellschaft und Staat ein und dasselbe sind, ist festzu-
halten, dass auch der Liberalismus eine>Regulierung«staatlicher Natur ist, einge-
fihrt und aufrechterhalten auf dem Wege der Gesetzgebung und des Zwanges:
er ist eine Tatsache des sich der eigenen Ziele bewussten Willens und nicht der
spontane, automatische Ausdruck der 6konomischen Tatsache.« (Gramsci 1991ff.:
1566f.)

4 Eine ausfihrliche Begriffsgeschichte und Kritik (links-)liberaler Theorien findet sich bei
Gaglar (2000).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Vorgehen

Die Passage gibt den Hinweis, dass Begriffspaare wie politische Gesellschaft/Zi-
vilgesellschaft, Zwang/Konsens Bestandteile einer methodischen Perspektive sind,
darauf ausgelegt, die inhaltliche und formale Gestalt von Klassenherrschaft zu ana-
lysieren (vgl. Gramsci 1991ff.: 399; Haug 2004). Mit anderen Worten, die Begriffs-
paare betrachten den gleichen Gegenstand, nur unter zwei verschiedenen Perspek-
tiven. Diesem Ansatz folgend ist von einer idealtypischen Trennung, die bestimmte
Bereiche dem Konsens und andere dem Zwang zuordnet, Abstand zu nehmen (vgl.
Opratko 2012: 39ff.; Thomas 2009: 159f.). Andernfalls miissten ein Parlament, ei-
ne Regierung oder eine Armee als Teile der politischen Gesellschaft ausschlieRlich
als zwangsbestimmt oder -ausiibend gedacht werden, wihrend Rassismus und Pa-
triarchat ihren Zwangs- und Gewaltcharakter verkennend als kulturelle Elemente
der konsensbestimmten oder -ausiibenden Zivilgesellschaft zugeschlagen werden
miissten. Nicht das Objekt, sondern die Perspektive, die auf das Objekt eingenom-
men wird, ist ausschlaggebend: Ein Parlament kann unter dem zivilgesellschaftli-
chen Aspekt als Ort der Organisierung von Konsens betrachtet, in seiner Funktion
als Legislative dagegen der politischen Gesellschaft zugerechnet werden. Das Mi-
litir kann ebenso wie eine politische Partei Konsens organisieren, gleichzeitig die
Regierung stellen und Gewalt ausitben. Nochmals zu betonen ist, dass die Begrif-
fe nicht identisch mit der Realitit zu setzen, sondern als Werkzeuge zu begreifen
sind, um die Durchsetzungsformen klassenférmiger Vergesellschaftung als histo-
risch und kulturell spezifische, umkimpfte Bedingungsverhiltnisse zu analysieren
(vgl. Adolphs/Karakayali 2007). Eine weitere Passage aus den Gefingnisheften hebt
diesen konzeptionellen Grundsatz hervor:

»Einanderer festzumachenderund zu entwickelnder Punktist derjenige der>Dop-
pelperspektive«im politischen Handeln und im staatlichen Leben. Verschiedene
Ebenen, auf denen die Doppelperspektive auftreten kann, von den elementarsten
bis zu den komplexesten, die sich aber, entsprechend der tierischen und mensch-
lichen Doppelnatur des Machiavellischen Zentauren, theoretisch auf zwei grund-
legende Ebenen reduzieren lassen, des Zwangs und des Konsenses, der Autoritat
und der Hegemonie, der Gewalt und der Kultur, des individuellen Moments und
des universellen (der>Kirche<und des>Staates), der Agitation und der Propagan-
da, der Taktik und der Strategie usw. Manche haben die Theorie der>Doppelper-
spektive« auf etwas Beschranktes, Banales reduziert, auf nichts weiteres nimlich
als auf zwei Formen von >Unmittelbarkeit¢, die mechanisch mit gréflerer oder ge-
ringerer>N&dhecin der Zeit aufeinander folgen. Statt dessen kann es vorkommen,
dass, je mehr die erste >Perspektive<>xam unmittelbarsten¢, am elementarsten ist,
desto >ferner« (nicht in der Zeit, sondern als dialektisches Verhaltnis), komplexer,
hoher die zweite sein muss, das heifdt, es kann wie im menschlichen Leben vor-
kommen, dass ein Individuum, je mehr es die eigene unmittelbare kérperliche
Existenz zu verteidigen gezwungen ist, um so mehr alle komplexen und hochs-

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Hegemonie und Kulturkampf

ten Werte der Kultur und der Menschheit verficht und sich auf ihren Standpunkt
stellt.« (Gramsci 1991ff.: 1553f.)

Die Einnahme dieser Perspektive bedingt, Zwang und Konsens nicht als duflere
Grenzen eines Herrschaftsmodus zu begreifen, die sich gegenseitig aufheben kon-
nen, sondern stets aufeinander zu beziehen. An die zitierte Passage anschliefRend
heift dies, dass struktureller Zwang, Diktatur und massive Gewalt nicht unbedingt
auf eine »begrenzte Hegemoniefihigkeit« (Becker 2008) oder das Fehlen von Hege-
monie verweisen, wie es fiir Gesellschaften der kapitalistischen (Semi-)Peripherie,
zu denen die Tiirkei gezihlt werden kann, geltend gemacht wird (Oncii 2003; Yal-
man 2002). Gerade die besondere Dichte eines Konsenses kann massive Gewalt
ermoglichen, zudem auf strategische Schwichen derjenigen Krifte verweisen, die
der Gewalt ausgesetzt sind.’

Jedenfalls lisst die Ausitbung von Gewalt die theoretische Perspektive, die zi-
vilgesellschaftlichen Ankerpunkte von Klassenherrschaft in ihren historisch-kul-
turell spezifischen Ausprigungen aufzuspiiren und in Verbindung zur konkreten
Organisation der Produktionsweise zu analysieren, nicht von vornherein obsolet
werden. Dass der »zivilgesellschaftlich« verankerte Konsens eine Moglichkeitsbe-
dingung der Aufrechterhaltung des Zwangsapparats des biirgerlichen Staates und
der militarischen Niederschlagung von Aufstinden ist, ist fiir Gramsci vielmehr
eine strategische Problematik, vor die er die kommunistische Bewegung gestellt
sah. Sich des »stummen Zwangs der 6konomischen Verhiltnisse« und der struk-
turellen Gewaltformigkeit biirgerlicher Vergesellschaftung bewusst, stellt er sich
dem Problem kollektiven Handelns innerhalb konkret vorfindlicher Gesellschafts-
formationen (Scherrer 1998: 167). Seinen Reflektionen liegt die Erfahrung der west-
europiischen Arbeiterbewegung zugrunde, die den »revolutionidren Moment« un-
mittelbar nach dem Ersten Weltkrieg nicht nutzen konnte und eine Niederlage er-
litt (Buci-Glucksmann 1981: 179ft.). Offensive Strategien, die auf die Eroberung der
Staatsmacht, also des Machtzentrums der »politischen Gesellschaft« zielten, miss-
langen, da die Hegemonie des Biirgertums zwar Risse bekommen hatte, aber nicht
gebrochen war. Das Biirgertum vermochte es, eine Revolution, wie sie in Russland
bereits im Gange war, zu verhindern. In der Schrift Einige Gesichtspunkte der Fra-
ge des Siidens umreif3t Gramsci (1986), wie das Biirgertum gegen die kommunisti-
sche Initiative, Proletariat und Bauern auf der Klassengrundlage zu vereinigen, die
selbigen mit Folklore und Romantisierungen umgarnte, auf imperialistische und
nationalistische Versprechen setzte und auf rassistisch geprigte Spaltungen und
religiose Weltauffassungen zugriff. Das Biirgertum kimpfte nach Gramsci jedoch

5 In der Gramsci-Rezeptionistdie dualistische Interpretation stark ausgepragt bei Perry Ander-
son (1979) sowie bei Ranajit Guha (1997), einem Mitbegrinder der Subaltern Studies Group
(vgl. Babacan/Gehring 2013).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Vorgehen

nicht nur an der ideologischen Front, es ging dariiber hinaus 6konomische und po-
litische Kompromisse mit der Sozialdemokratie ein. Der kommunistischen Strate-
gie griff es mit einer klassentibergreifenden Blockbildung, die politische, kulturelle
und 8konomische Elemente umschloss, vor.

Der politische Gehalt der begrifflichen Trennung liegt also in einer die revolu-
tiondre Strategie betreffenden Priorititensetzung. Bevor die politischen Institutio-
nen gestiirmt werden konnten, von Gramsci als Bewegungskrieg bezeichnet, hit-
ten die sozio-kulturellen Praktiken transformiert, ein Stellungskrieg in der »Zivil-
gesellschaft« zur Zersetzung des bitrgerlichen Konsenses gefithrt werden miissen.
Hierfiir bedurfte es — im von Gramsci bemithten Militirjargon verbleibend — einer
genauen Kenntnis der Schiitzengriben und Kasematten des Biirgertums, die in je-
dem Land auf historisch-kulturell spezifische Weise gestaltet waren. Im Westen,
um auf die strategische Problematik zuriickzukommen, verfiigte das Biirgertum
anders als in Russland iiber eine weitverzweigte »ideologische Struktur« (Gramsci
1991ff.: 373). Hierunter begreift Gramsci eine materielle Organisation, die sich auf
das gesamte Land erstreckt — bestehend aus Bibliotheken, Schulen, Zirkeln, Clubs,
Sport- und Kulturvereinen, Architektur, Strafenanlagen etc. — und die darauf ge-
richtet ist, die theoretische und ideologische Front zu verteidigen und zu entfalten.
In diesem Zusammenhang schreibt Gramsci, die Zivilgesellschaft in Russland sei
»in ihren Anfingen und gallertenhaft« gewesen (ebd.: 874). Zwar lisst diese Aus-
sage auch die Interpretation zu, wonach eine Zivilgesellschaft erst mit dem Biir-
gertum entsteht, die Einhaltung der methodischen Perspektive erfordert aber, sie
in Beziehung zur Fithrungsfihigkeit der herrschenden Klassen zu setzen. Wenig
entwickelt war so gesehen nicht die Zivilgesellschaft als ein vom Staat geschiede-
ner Bereich, sondern die Zivilgesellschaft biirgerlichen Typs, also die ideologische
Struktur, die das Bitrgertum aufgebaut oder sich angeeignet/angepasst hatte, wih-
renddessen die Fithrungsfihigkeiten des Feudaladels am Schwinden waren. Fir
diese Interpretation spricht ferner, dass Gramsci auch die feudalen Verhiltnisse
unter der Perspektive eines integralen Staates analysiert, mit der Betonung, dass
die »zivilgesellschaftlichen« Funktionen im Feudalismus stirker monopolisiert ge-
wesen, nimlich weitgehend von den »Kirchenminnern« ausgeiibt worden seien,
die »einige wichtige Dienstleistungen monopolisiert hatten: die religiése Ideolo-
gie, das heif3t die Philosophie und die Wissenschaft der Epoche, einschliefilich der

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

103


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Hegemonie und Kulturkampf

Schule, des Bildungswesens, der Moral, der Justiz, der Wohltitigkeit, der Fiirsorge
usw.« (ebd.: 1498).°

4.1.1 Palitische Artikulation, Parteibildung und Intellektuelle

Hegemonie griindet nach Gramsci auf der Fihigkeit einer Klasse, ihre partiku-
laren Interessen zu einem Allgemeininteresse zu formieren (vgl. Jessop 1982: 58,
100f., 131), indem sie ihre korporativen Interessen iiberschreitet und eine hege-
moniale Verkniipfung zwischen dkonomischen, politischen und kulturellen Ele-
menten herstellt. Fir die Bezeichnung dieses Prozesses der Verkniipfung haben
Ernesto Laclau und Chantal Mouffe den Begriff der Artikulation geprégt. Die Ver-
kniipfung zwischen den Elementen ist ihnen zufolge nicht Ausdruck eines gemein-
samen Grundwesens wie der Klassenidentitit, sondern das Resultat politischer
Konstruktion durch Integration disparater Positionen (Laclau/Mouffe 1985: 108ft.).
Kompromissbildung und Artikulation kénnen diesem Verstindnis folgend als zwei
Seiten einer Medaille bestimmt werden. Artikulation ist immer vorliufig, so wie
ein Kompromiss immer instabil ist und die Kimpfe nie still stehen. Artikulation
wendet sich zugleich gegen die Vorstellung, dass der Gang der Politik mehr oder
weniger bereits durch die soziale Struktur vorgeschrieben ist. Artikulation besagt,
dass es einen Gestaltungsraum fir Akteure gibt, Hegemonie zu organisieren, auch
unter Bedingungen eklatanter sozio-struktureller Ungleichheiten innerhalb eines
Landes, beispielsweise bedingt durch ein Nebeneinander verschiedener Produkti-
onsweisen oder starke regionale Unterschiede. So kann strukturelle Ungleichheit
sozialdemokratisch artikuliert werden, die Ursachen konnen der kapitalistischen
Entwicklungslogik zugeschrieben und die Uberwindung als staatliche Aufgabe for-
muliert werden. Sie kann liberal artikuliert und als ein Mechanismus des kultu-
rellen Ausschlusses gedeutet werden, fiir die der Staat, dessen Zuriickdringung
zugunsten des Marktes gefordert wird, verantwortlich gemacht wird.

Indes geschieht das Aufgreifen des Konzepts der Artikulation unter dem Vorbe-
halt, dass Hegemonie nach Gramsci nicht auf Bewusstseinsformen, Ideologie oder
Diskurse zu reduzieren ist. Subalterne Gruppen entwickeln ein reales Interesse an
der Aufrechterhaltung ihrer Position objektiver Unterwerfung, sie erwarten »reale
Vorteile« (Candeias 2007:19). So kann die in den Gefingnisheften von Gramsci the-
matisierte Verkniipfung zwischen Amerikanismus und Fordismus als eine spezifi-
sche Artikulation bestimmt werden, die mit der industriellen Massenfabrik einen

6 Dass die Doppelperspektive von Gramsci epochenibergreifend in Anschlag gebracht wird,
schligt sich auch in seinen religionsbezogenen Uberlegungen nieder. Religion taucht in den
Gefiangnisheften auf unterschiedliche gesellschaftliche Konstellationen und Epochen bezo-
gen »als Konsens stiftendes, auf Uberzeugung setzendes, die Zustimmung der Beherrschten
forderndes Momentim Ringen um kulturelle Hegemonie in der Zivilgesellschaft auf« (Steck-
ner2012:12).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Vorgehen

bestimmten Arbeitertyp in Verbindung mit bestimmten kulturellen und sozialen
Verhiltnissen hervorbrachte (Haug 2007). Der sozialdemokratisch institutionali-
sierte Klassenkompromiss in der BRD kann ebenfalls als eine spezifische Artikula-
tion bestimmt werden, in der die subalternen Klassen Bewusstseinsformen ebenso
wie Organisationsweisen ausbildeten, die die kapitalistische Produktionsweise als
Grundordnung akzeptierten (Rottger 2007).

Fiir die Analyse politischer Projekte und ihrer Triger bedarf es indes einer wei-
teren Operationalisierung des Konzepts der Artikulation, die durch die Konzepte
»politische Artikulation« und »Hegemonieprojekt« erreicht werden kann. »Politi-
sche Artikulation« (De Leon/Desai/Tugal 2009) besagt, dass es die Politik bezie-
hungsweise miteinander streitende Politiken sind, die verschiedene Zusammen-
hinge zwischen Okonomie, Politik und Kultur herstellen. Hierin ist auch der Hin-
weis enthalten, dass Hegemonie in verschiedene »Hegemonieprojekte« zerfallen
kann, die sich durch unterschiedliche Medien und Inhalte der Vermittlung von
Konsens und Kompomissen auszeichnen sowie sich tendenziell in gréfRerer oder
geringerer Nihe zu bestimmten Klassen(-fraktionen) und ihren Entwicklungszie-
len befinden kénnen. Tendenziell bedeutet, dass die Nihe nicht strategisch-be-
wusst hergestellt sein muss, sie kann auch einen spontanen Charakter aufweisen,
indem sie wie selbstverstindlich sich innerhalb eines bestimmten Moglichkeits-
raums bewegt (Kannankulam/Georgi 2012: 34).”

In biirgerlichen Nationalstaaten nehmen politische Parteien eine zentrale Stel-
lung bei der Artikulation von Hegemonieprojekten ein (vgl. De Leon/Desai/Tugal
2009). Gramscis Reflektionen iiber die Bildung von Parteien setzen indes an einem
vorgeordneten Punkt an. Bestimmend ist wiederum die Doppelperspektive: Par-
teibildung wird als die Herausbildung eines Kollektivwillens, der sich wie ein Netz
grundlegender Ubereinkiinfte in der Gesellschaft veristelt und an dessen Formie-
rung unterschiedliche Akteure beteiligt sind, sowie als die Formierung einer politi-
schen Partei, die sich als spezifisch biirgerlicher Organisationstyp auf der Grundla-
ge des Kollektivwillens erhebt, betrachtet. So riickt die organisierende und bilden-
de Funktion von Parteien unter dem Aspekt der Reorganisation und Neubildung
vorhandener »Kollektive« in den Vordergrund (vgl. Elfferding 1983: 24). Dieser An-
satz lisst Gramsci Parteien vor allen organisatorischen und institutionellen Gren-
zen untersuchen. Eine Zeitung, wissenschaftliche Einrichtungen, einzelne Intel-
lektuelle kénnen ebenso Partei sein — im basalen Sinne des Ergreifens eines Stand-

7 Ich greife den Begriff »Hegemonieprojekt« aus der Studie von Kannankulam und Ceorgi
(2012) auf. Hierbei beziehe ich mich in erster Linie auf die begriffliche Abgrenzung zum in
der gramscianischen Literatur gebrauchlicheren Begriff des »hegemonialen Projekts«. Letz-
terer impliziert eine erfolgreich etablierte Vorrangstellung eines Projekts, wahrend der Be-
griff sHegemonieprojekt« betont, dass das Ausmaf}, in dem ein Projekt sich etabliert hat,
variieren kann. Fiir eine weitergehende historisch-materialistische Fundierung des Begriffs
siehe Buckel u.a. (2017: 16ff.).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

105


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Hegemonie und Kulturkampf

punkts auf dem Boden bestimmter gesellschaftlicher Verhiltnisse — wie die juris-
tische und organisatorische Form der Partei selbst. Ihre Plausibilitit gewinnt die
Doppelperspektive zum einen dadurch, dass die verschiedenen Kanile und Netze
der »Zivilgesellschaft« ebenso Hegemonie artikulieren wie eine politische Partei.
Zugleich ist letztere in der Regel selbst eine komplexe Einrichtung mit zahlreichen
Veristelungen. So zeigt schon ein Blick auf das Personal einer Partei die Verschrin-
kung verschiedener gesellschaftlicher Funktionen oder Rollen: Kaum eine Partei
und erst recht keine Massenpartei besteht aus reinen Funktioniren, ihr Personal
setzt sich aus verschiedenen (Berufs-)Gruppen zusammen, die parallel zur Partei-
tatigkeit verschiedene gesellschaftliche Aufgaben wahrnehmen. Zum anderen ist
die Perspektive unterfiittert durch Untersuchungen zum Aufstieg der biirgerlichen
Klasse. So griff beispielsweise die italienische Bourgeoisie beim Fehlen einer brei-
ten Massenbasis und einer michtigen Vereinheitlichung auf »Quasi-Parteien« wie
die Freimaurer-Logen zuriick, um die Kirche — »den Hegemonie-Apparat der vor-
angegangenen Gesellschaft« (Buci-Glucksmann 1981: 101) — zu bekimpfen.? Als ein
anderes Beispiel fiir »Quasi-Parteien« thematisiert Gramsci die Bewegung um den
Philosophen Benedetto Croce, der eine liberale kulturelle Bewegung anfiihrte, in-
dem er maf3geblich eine Weltauffassung formulierte, die verschiedene biirgerliche
Gruppen vereinte (ebd.).

Schliefilich steht die Doppelperspektive auf den Parteibildungsprozess im Zu-
sammenhang mit der Primisse, dass Fithrung zugleich politisch und intellektuell
sein muss. Die fithrende Gruppe muss, um fithrend zu werden, sich in allen Berei-
chen organisieren, sie muss ihre Fithrung verallgemeinern. Fir die Verallgemeine-
rung von Fithrung bedarf es einer grofRen Masse an aktiven Tragern, die Gramsci
unter dem Begriff des Intellektuellen zusammenfasst. Zwar sind nach Gramsci alle
Menschen Intellektuelle, denn jede Titigkeit bedarf des Denkens, es erfiillen aber
nicht alle Menschen die Funktion des Intellektuellen. Von ihrem gesellschaftlichen
Sein, ihrem Platz in den Produktionsverhiltnissen aus betrachtet, ordnen sich die
Intellektuellen einer gewissen Arbeitsteilung ein, sie iiben Funktionen aus:

»Jede gesellschaftliche Gruppe schafft sich, wihrend sie auf dem origindren
Boden einer wesentlichen Funktion in der Welt der 6konomischen Produktion
entsteht, zugleich organisch eine oder mehrere Schichten von Intellektuellen,
die ihr Homogenitdt und Bewusstheit der eigenen Funktion nicht nur im dko-

8 Zur Rolle der Katholischen Kirche schreibt Gramsci im Zusammenhang mit der Herausbil-
dung von traditionellen Intellektuellen: »Verknlpft mit diesen Erscheinungen ist die Ent-
stehung und Entwicklung des Katholizismus und der kirchlichen Organisation, die fiir viele
Jahrhunderte den grofiten Teil der intellektuellen Tatigkeiten absorbiert und das Monopol
der kulturellen Fithrung ausiibt, mit strafrechtlichen Sanktionen fiir den, der sich widerset-
zen oder auch das Monopol umgehen will.« (Gramsci 1991ff.: 1507).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Vorgehen

nomischen, sondern auch im gesellschaftlichen und politischen Bereich geben.«
(Gramsci 1991ff.: 1497)

Diese Kategorie nennt Gramsci die organischen Intellektuellen. Mit Blick auf die
herrschenden Klassen sieht es Gramsci als eine historische Notwendigkeit an, dass
eine Elite der Unternehmer entweder selbst die Fihigkeiten als Organisatoren der
Gesellschaft innehat oder zumindest die Fahigkeit besitzt, »die >Gehilfen« (spezia-
lisierte Angestellte) auszuwihlen, denen diese Titigkeit des Organisierens der au-
Rerbetrieblichen allgemeinen Verhiltnisse anvertraut werden kann« (ebd.). Die all-
gemeine Aufgabe dieser Intellektuellen besteht darin, die giinstigsten Bedingun-
gen fir die Ausdehnung der eigenen Klasse in allen Bereichen einer Gesellschaft zu
schaffen: »den Techniker der Industrie, den Wissenschaftler der politischen Oko-
nomie, den Organisator einer neuen Kultur, eines neuen Rechts usw. usf.« (ebd.).
Von den organischen Intellektuellen, die mit der Entstehung einer Produktions-
weise aufkommen, unterscheidet Gramsci die traditionellen Intellektuellen, die
auf eine epocheniibergreifende Tradition zuriickblicken konnen. Mit Blick auf den
Feudalismus stellt Gramsci fest, dass es auch in dieser historischen Phase an die
politische Herrschaftsausiibung gebundene nicht-kirchliche Typen gab, die die Do-
minanz der Kirchenminner einschrinkten. Dieser traditionelle Typ kénne auf eine
in die Antike zuriickreichende Tradition der nicht-kirchlichen Wissenschaft — ins-
besondere der Philosophie — zuriickblicken, in deren Kontinuitit er sich stellte.
Er existiere trotz radikaler »Verinderungen der gesellschaftlichen und politischen
Formenc (ebd.: 1498) fort, da er fiir die politische Herrschaftsausiibung notwendi-
ge, epocheniibergreifende Aufgaben erfiille. Die Selbstpositionierung der Gesamt-
heit der Intellektuellen als autonom und unabhingig von der herrschenden gesell-
schaftlichen Gruppe steht nach Gramsci in Verbindung mit dieser Wahrnehmung,
die die Intellektuellen als eigenstindige Klasse oder unabhingige Elite auffasst.
Intellektuelle bilden nach Gramsci aber weder eine Klasse, noch sind sie unabhin-
gig, sie sind prinzipiell »Gehilfen« einer gesellschaftlichen Klasse bei der Ausiibung
der subalternen Funktionen der gesellschaftlichen Hegemonie in der »Zivilgesell-
schaft« und der politischen Regierung in der »politischen Gesellschaft« (vgl. Solty
2009).

Gramsci stellt ferner fest, dass die Entwicklung der kapitalistischen Produk-
tionsweise eine massive Expansion der Intellektuellenfunktion hervorbringt, die
die Intellektuellen schon durch ihre schiere Masse zu einem politischen und 6ko-
nomischen Faktor werden lisst. Die Besonderheit dieser Perspektive besteht darin,
dass unterschiedliche Berufsgruppen wie Lehrer, Wissenschaftler, Journalisten, Ju-
risten, Angestellte von Verbinden, Kammern und Gewerkschaften, sowie eine Viel-
zahl an Akteuren, die im Bereich der Kulturproduktion titig sind — Priester, Sport-
ler, Popstars, Schauspieler — in Abhingigkeit von ihrer konkreten Titigkeit ebenso
den Intellektuellen zugeordnet werden kdnnen wie politisches und biirokratisches

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

107


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Hegemonie und Kulturkampf

Personal. Die Aufgabe der politischen Partei in Bezug auf die Intellektuellen sieht
Gramsci schliefilich darin, die organischen Intellektuellen einer gegebenen Gruppe
mit den traditionellen Intellektuellen zu verschmelzen. Die Partei entwickelt poli-
tische Intellektuelle, die fihig sind, alle Aufgaben eines integralen Staates — ékono-
mische, politische und kulturelle - zu erfilllen. Sie fiihrt politisch qualifizierte In-
tellektuelle, Fithrer, Organisatoren aller Aktivititen und aller Funktionen, die der
Entwicklung eines integralen Staates inhirent sind, zusammen (Gramsci 1991ff.:
1505).

4.1.2 Sozio-politische Blockbildung

In diesem Zusammenhang kann die Hegemonieproblematik folgendermafien
re-formuliert werden: Gesellschaftliche Hegemonietrager fallen mit Klassen, die
auf der Grundlage bestimmbarer Produktionsverhiltnisse entstehen, nicht in
eins. Mit der Hegemonie der herrschenden Klasse ist eine Konstellation gemeint,
in der alle anderen Klassen und alle Aspekte des gesellschaftlichen Lebens unter
der Vormachtstellung der herrschenden Klasse verbunden sind. Alles, was diese
Konstellation bewusst oder unbewusst mit organisiert, gehort zur gesellschaftlichen
Partei der herrschenden Klasse. An der Schnittstelle zwischen politischen Insti-
tutionen, organisierten Interessen und intellektueller Fithrung iibt die politische
Partei eine integrierende Funktion aus, die verschiedenen Gruppen einen Kollek-
tivwillen und ein Zielbewusstsein verleiht (ebd.: 1535; vgl. Jiger 2007). Der Ansatz
unterscheidet sich von Zugingen, die politische Parteien als einen Reflex priexis-
tenter Spaltungen und Identititen begreifen (vgl. kritisch De Leon/Desai/Tugal
2009), wie sie auch in der staatszentristischen Literatur zur AKP zum Tragen
kommen. Vielmehr stellen Parteien spezifische Verbindungen zwischen ékonomi-
schen, kulturellen und politischen Positionen her, die sie zu einem Kollektivwillen
artikulieren. Die Frage, wer kimpft, lisst sich auf dieser Ebene folgendermafRen
beantworten: Es sind spezifisch zusammengesetzte und -gehaltene Kollektive,
die sich in den Kdmpfen konstituieren, reproduzieren, neu zusammensetzen und
moglicherweise auch wieder zerfallen (Elfferding 1983: 30).

Die Bildung eines Kollektivs im Prozess der politischen Artikulation umschlief3t
die Bildung von Identititen sowie die Abgrenzung und Definition einer auf ein
bestimmtes Territorium bezogenen Nation, die aber nicht nur als diskursive In-
tegration wie bei Laclau und Mouffe (1985) oder »imaginierte Gemeinschaft« wie
bei Anderson (1993) zu begreifen ist. Die hegemonietheoretische Annahme besteht
darin, dass zumindest Teilen der subalternen Klassen und Fraktionen, iiber die
Hegemonie ausgeiibt wird, materielle Konzessionen gewahrt werden:

»Die Tatsache der Hegemonie setzt zweifellos voraus, dass den Interessen und
Tendenzen der Gruppierungen, iber welche die Hegemonie ausgeiibt werden

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Vorgehen

soll, Rechnung getragen wird, dass sich ein gewisses Gleichgewicht des Kompro-
misses herausbildet, dass also die fiihrende Gruppe Opfer korporativ-6konomi-
scher Art bringt, aber es besteht auch kein Zweifel, dass solche Opfer und ein
solcher Kompromiss nicht das Wesentliche betreffen kénnen, denn wenn die
Hegemonie politisch-ethisch ist, dann kann sie nicht umhin, auch ékonomisch
zu sein, kann nicht umbhin, ihre materielle Grundlage in der entscheidenden
Funktion zu haben, welche die fithrende Gruppe im entscheidenden Kernbereich
der 6konomischen Aktivitat ausiibt.« (Gramsci 1991ff.: 1566f.)

Wie schon bei der Frage des Zwangs und der Gewaltanwendung hat der Begriff der
materiellen Konzessionen Bedenken am Konzept Hegemonie aufkommen lassen:
Die herrschenden Klassen in (semi-)peripheren Gesellschaftsformationen verfiig-
ten iiber beschrinkte materielle Moglichkeiten fiir Zugestindnisse, weshalb bes-
tenfalls Projekte einer begrenzten Hegemonie moglich seien (Becker 2008). Mit
der Aufkiindigung des fordistischen Kompromisses in den kapitalistischen Zentren
und des Riickbaus sozialer Errungenschaften subalterner Klassen wird gefragt, ob
es nicht denkbar sei, dass das Biirgertum sein Verhiltnis zur eigenen Fithrungsfi-
higkeit indert und seine Herrschaft in einer anderen als der Form der Hegemonie
ausitben koénne (Demirovié¢ 2007b: 38; vgl. Jessop 1990: 211). Ohne diese Moglich-
keit grundsitzlich auszuschliefRen, stellt sich die Frage, ob sich diese Bedenken
nicht zu stark an einer fordistischen Bedingungskonstellation und einem sozial-
demokratisch institutionalisierten Kompromiss orientieren, in dem materielle Zu-
gestindnisse die Form verbriefter Rechte und kontinuierlicher Reallohnerhéhun-
gen angenommen haben (vgl. Candeias 2004: 9). Die schrittweise Zerschlagung
dieses Kompromisses im Ubergang zum neoliberalen Akkumulationsregime ist in
vielen Lindern zweifellos durch kurzfristig verstirkte Gewaltanwendung gesche-
hen. Doch war die Anwendung von Gewalt nicht voraussetzungslos, sie bedeutete
nicht, dass die Bourgeoisie keinerlei Konsens mehr herzustellen vermochte. Hier-
an schlieflt eine zweite Uberlegung an, nimlich die Formierung von Interessen
und Tendenzen nicht dem Hegemoniebildungsprozess vorauszusetzen. Verbriefte
Rechte haben sich im Zuge von Kimpfen als spezifisches Interesse herausgebildet,
sie sind in einen historischen Kompromiss eingegangen, der in Kimpfen wieder
aufgelost werden kann. Folglich sollte jeweils konkret bestimmt werden, wie Inter-
essen sich artikulieren und formieren.

Ubertragen auf Kollektive bedeutet dies, dass sie nicht nur durch Ideologie,
sondern auch durch materielle Konzessionen geformt werden, deren Form fiir die
einzelnen Bestandteile des Kollektivs konkret bestimmt werden muss. Bevor ich
auf diese These im nichsten Abschnitt niher eingehe, moéchte ich in Abgrenzung
zum Kollektiv den Begriff des sozio-politischen Blocks in die hegemonietheoreti-
sche Begriffsbildung einfithren. Der Begriff des Kollektivs soll reserviert sein fir
die aktiv organisierte Gruppe eines Hegemonieprojekts, die diesem seine kultu-

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Hegemonie und Kulturkampf

relle und politische Prigung verleiht. Mit dem Begriff sozio-politischer Block soll
dagegen ein gesellschaftliches Biindnis gefasst werden, das auch passive Elemen-
te, also die »Gefiihrten« eines Hegemonieprojekts einschliefRt. Als soziale Grofie
sind sozio-politische Blocke unterhalb eines historischen Blocks anzusiedeln, der
bei Gramsci eine das Denken und Fithlen umfassende Einheit einer die Klassen
tibergreifenden Lebensweise bezeichnet (Demirovi¢ 2001: 61), die mit einer Ka-
pitalakkumulationsstrategie korrespondiert (Jessop 1990). Ein historischer Block
stellt die widerspriichliche Einheit von Fithrenden und Gefithrten auf der allge-
meinsten Ebene eines Fithrungsverhiltnisses zwischen den Klassen dar. Er ist nicht
zu verwechseln mit einem Machtblock, der »eine von inneren Widerspriichen ge-
kennzeichnete Einheit von politisch herrschenden Klassen und Fraktionen« (Pou-
lantzas 1978: 239, Ubersetzung E.B.) bezeichnet. Als Reprisentationen einer Sei-
te des Widerspruchs zwischen Fithrenden und Gefithrten kénnen einem Macht-
block Kapitalgruppen, die Spitzen von Parteien, Gewerkschaften und Verbinden
angehoren, was jeweils konkret bestimmt werden muss (Candeias 2007: 20). Ein
sozio-politischer Block rekurriert hingegen auf Spaltungen innerhalb eines his-
torischen Blocks, die sich in der Formierung verschiedener Parteien ausdriicken,
die auf dem Boden bestehender Produktionsverhiltnisse unterschiedliche Hege-
monieprojekte artikulieren. Einen sozio-politischen Block als Ergebnis politischer
Artikulation zu begreifen, der in der Regel, aber nicht zwangsliufig von einer po-
litischen Partei angefiihrt wird, bedeutet auch, dass der Block flexibel und offen
gegeniiber Modifikationen ist. Auf diese Weise kann beispielsweise die Flexibili-
tit in der Artikulationsfihigkeit neoliberaler Politik mit verschiedenen bereits vor-
handenen Blocken, deren Konstitution im Rahmen eines pri-neoliberalen Akku-
mulationsregimes begann, erfasst (vgl. Candeias 2004: 333; ders. 2008), wie auch
die kleinteiligere, konjunkturbedingte Mandgvrierfihigkeit eines sozio-politischen
Blocks auf der ideologischen Ebene beriicksichtigt werden.

Schlieflich kann in diesem begrifflichen Rahmen zwischen verschiedenen He-
gemonieprojekten anhand charakteristischer Medien und Inhalte der Herstellung
von Konsens und Vermittlung von Kompromissen unterschieden werden. Ferner
kann zwischen den einzelnen Konstituenten eines sozio-politischen Blocks diffe-
renziert und danach gefragt werden, wie der spezifische Nexus zwischen Oko-
nomie, Politik, Kultur/Ideologie, der den sozio-politischen Block charakterisiert,
gebildet und zusammengehalten wird. Je nach Untersuchungsperspektive kann
die Differenzierung unterschiedlich stark ausfallen. Eine allgemeine Unterteilung
wird beriicksichtigen miissen:

« die gesellschaftlichen Klassen und gegebenenfalls Fraktionen, deren Fithrung
organisiert wird;

- die Gruppe der Intellektuellen, die die politische und kulturelle Fithrung orga-
nisieren;

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Vorgehen

. die subalterne Anhingerschaft, die in parlamentarischen Demokratien mehr
oder weniger mit der Wihlerschaft korrespondiert.

Auf dieser Grundlage kann die Geschichte der AKP als die Geschichte der For-
mierung eines Hegemonieprojekts und eines sozio-politischen Blocks geschrieben
werden, dessen kulturelle und ideologische Prigung von einer spezifischen Sor-
te Intellektueller hervorgebracht wird, die den zivilgesellschaftlichen Konsens fiir
ein neoliberales Akkumulationsregime organisieren. Es wurde bereits angespro-
chen, dass die hegemonietheoretische Rekonstruktionsarbeit an dieser Stelle an
eine Grenze gestofien ist, die eine Erweiterung notwendig machte. Die Grenze liegt
darin, dass die Ausiibung von Fithrung tiber die Artikulation partikularer 6konomi-
scher Interessen zu einem Allgemeininteresse und die instrumentelle Verkniipfung
von Diskursen und Praktiken mit ékonomischen Projekten hinausgeht. Ein instru-
mentalistischer Ansatz lisst sowohl die Rolle dieser Intellektuellen als auch die trei-
bende Dynamik der Islamisierung, die sich als Kulturkampf duf3ert, unzureichend
bestimmen. Um die Tragweite der Tatsache, dass Religion ein Reproduktionsmit-
tel der intellektuellen Triger des Blocks darstellt, in einem Wechselverhiltnis zur
Reproduktion der kapitalistischen Produktionsverhiltnisse zu erfassen, ohne die
Intellektuellen als eigenstindige Klasse oder Elite zu konzipieren, bedarf es eines
erweiterten Modells. Das Konzept Artikulation bahnt den Weg, sozio-politische
Blockbildung als gegenseitige Durchdringung politischer, ideologischer, kulturel-
ler und 6konomischer Elemente zu begreifen.

An dieser Stelle gilt es die These zu den Intellektuellen zusammenzufassen: In-
dem sie die Fiihrungsbeziehungen zwischen den Klassen kulturell und ideologisch
gestalten, sind sie »Gehilfen« der herrschenden Klassen in der Ausiitbung von He-
gemonie. Als Konstituenten eines sozio-politischen Blocks organisieren sie dessen
Fithrung, die sie kulturell und ideologisch prigen. Die Erweiterung besteht darin,
dass sie zugleich objektiv einen eigenstindigen Zweck verfolgen, denn die Repro-
duktion der Hegemonie ist auch die Reproduktion ihrer eigenen Existenzbedin-
gungen und Organisationsformen. Sie partizipieren am Prozess der Ausbeutung
iiber die Wahrnehmung der kulturellen und ideologischen Aufgaben der Hegemo-
niebildung, die ihnen einen Zugang zum gesellschaftlichen Mehrwert vermitteln.
Hieran kniipft eine zweite gegenstandsbezogene These der Studie an, die in den
Folgekapiteln dieser Arbeit empirisch ausgefiihrt wird. Die religiése Prigung der
Hegemonie schligt sich in einem Islamisierungsprozess nieder, der iiber die Her-
stellung der Reproduktionsgrundlagen fir die mit dem Projekt affiliierten Intel-
lektuellen hinaus eine materielle Seite aufweist. Die Aneignung der Religion ist
mit der Aussicht auf 6konomische Vorteile fir die Aneignenden verkniipft. Diese
Vorteile prigen die Konstitution des sozio-politischen Blocks und stehen in einem
Wechselverhiltnis zur Islamisierung beziehungsweise Reproduktion der Intellek-
tuellen. Um diese beiden miteinander verkniipften Thesen zu begriinden und die

htps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. ‘Access - [{=) Exa—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n2

Hegemonie und Kulturkampf

Mechanismen des Partizipations- und Assoziationsprozesses im Rahmen des he-
gemonietheoretischen Ansatzes begreifen zu kénnen, um zu verstehen, worin der
gesellschaftliche Effekt und 6konomische Einsatz von Fithrungspraktiken besteht,
ist es erforderlich, die materiellen Reproduktionsgrundlagen der Intellektuellen,
damit auch die Ebene zu bestimmen, auf der ihre Kimpfe in Bezug zu den Pro-
duktionsverhiltnissen erfasst werden konnen. Eine solche Bestimmung wird im
Folgenden durch Bezugnahme auf die Kapitaltheorie von Pierre Bourdieu erfolgen,
mit der die Grundlage fiir eine ressourcentheoretische Erweiterung gelegt wird.

4.2 Ressourcentheoretische Erweiterung

Unter Kapital begreift Bourdieu alle »Teilungsprinzipien der sozialen Welt, die
Austauschverhiltnisse regulieren und als Machtressourcen wirken kénnen« (Hil-
lebrandt 2009: 382). Kapital kann nach Bourdieu auf drei grundlegende Arten und
in drei Formen - in objektivierter, institutionalisierter und inkorporierter Form -
auftreten. Okonomisches Kapital ist nach Bourdieu die dominierende Kapitalform,
es ist unmittelbar und direkt in Geld konvertierbar, eignet sich besonders zur Insti-
tutionalisierung in der Form des Eigentumsrechts und ist als Rationalittsprinzip
inkorporiert. Kulturelles Kapital liegt objektiviert in kulturellen Giitern, Artefakten
vor, ist unter bestimmten Voraussetzungen in 6konomisches Kapital konvertier-
bar, wird als Bildung, Geschmack und kulturelles Vermégen inkorporiert und als
schulische Titel institutionalisiert (Bourdieu 1987: 204fF.). Soziales Kapital zeigt sich
inkorporiert als soziale Verpflichtungen, Ansehen und Beziehungen, ist unter be-
stimmten Voraussetzungen ebenfalls in 6konomisches Kapital konvertierbar und
eignet sich besonders zur Objektivierung in Form von Ehrentiteln, »oder, anders
ausgedriickt, es handelt sich dabei um Ressourcen, die auf der Zugehorigkeit zu einer
Gruppe beruhen« (Bourdieu 1983: 190f., Hervorhebung im Original). In welcher Ge-
stalt Kapital jeweils auftritt, ob es an Tauschwert gewinnt oder verliert, hingt von
dem jeweiligen Anwendungsbereich sowie den mehr oder weniger hohen Transfor-
mationskosten ab, die Voraussetzung fiir sein wirksames Auftreten sind (Bourdieu
1987: 227f.).

Es kann etwas vereinfachend gesagt werden, dass Bourdieu eine Theorie des
Tauschs entwickelt, in der Kapitalien Tauschmittel sind, die sich sowohl durch die
Beteiligung an Praxis entwickeln, als auch ihr vorausgesetzt sind. Die kategorische
Trennung zwischen Okonomie, Politik und Kultur, die nach Bourdieu eine Erfin-
dung der Wirtschaftstheorie ist, die die gesellschaftlichen Austauschverhiltnisse
auf den Warentausch reduziert, mochte er durch soziale Vermittlungsverhiltnisse
autheben. Dies ermogliche, den 6konomischen Charakter kiinstlerischer und intel-
lektueller Praktiken, die nicht im Warentausch in einem engeren Sinne bestehen,
zu fassen (Bourdieu 1983: 184f.). Zugleich wird ein differenziertes Erfassen sozialer

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Vorgehen

und kultureller Praktiken — Fihig- und Fertigkeiten, Zeugnisse, Titel, soziale Bezie-
hungen, Ansehen — méglich, durch die Klassenunterschiede reproduziert werden.
Denn nach Bourdieu halten diese Praktiken im Regelfall die Klassengrenzen auf-
recht, nur im Ausnahmefall verhelfen sie zu ihrer Uberwindung.

Fir die Bestimmung der Rolle der Religion in den sozialen Kimpfen ermég-
licht die Auseinandersetzung mit Bourdieus Konzept, Religion nicht allein als Mit-
tel zur Ausiibung von Hegemonie, sondern zugleich in Assoziation mit einem Set
von sozialen und kulturellen Praktiken zu begreifen, die einen objektiv 6konomi-
schen Charakter tragen. Soziale und kulturelle Praktiken gewinnen so einen neuen
Stellenwert. Thre Triger erscheinen nicht mehr als einfache Funktionstriger einer
Klasse, fir die sie stellvertretend kimpfen, indem sie bestimmte kulturelle Positio-
nen einnehmen, vielmehr kimpfen sie auch fiir die Reproduktion ihrer eigenen Po-
sitionen. Indes sind diesem Riickbezug auf die Kapitaltheorie Bourdieus theoreti-
sche Grenzen gesteckt, die aus grundlegenden Differenzen zum hegemonietheore-
tischen Konzept hervorgehen. Kapital basiert bei Bourdieu nicht auf einem mehr-
wertbildenden Ausbeutungsverhiltnis, sondern auf Aushandlungen zwischen Ak-
teuren, die in hierarchisch strukturierten sozialen Feldern stattfinden, in denen die
Akteure in ein Tauschverhiltnis treten. Zwar finden sich prignante Formulierun-
gen in Bourdieus Werk, in denen er Ausbeutung benennt, er fithrt aber nicht aus,
was diese ausmacht. Praxis wird als Aushandlungsprozess iiber den Tauschwert
von Kapitalien konzipiert, deren Akkumulation Akteure im sozialen Raum (poten-
tielle) Positionen in einem hierarchischen Verhiltnis zueinander einnehmen lisst.
Obgleich er Kapital als »akkumulierte Arbeit« (Bourdieu 1983: 183) bezeichnet, wird
diese Arbeit, mit der nicht Lohnarbeit, sondern jede Titigkeit gemeint ist, die Kapi-
talien hervorbringt, nicht in Verbindung zu einem Ausbeutungsverhiltnis begrif-
fen. Gemeint ist offenbar nicht die Aneignung fremder Arbeit. Dem in dieser Studie
verwendeten Kapitalbegriff liegt ein anderes Verstindnis zugrunde. Generell wer-
den Klassenunterschiede in einem auf Marx zuriickgehenden Verstindnis nicht als
Ungleichheitsbeziehungen, sondern als Ausbeutungsverhiltnisse thematisiert. Ka-
pital bildet sich nach Marx, an den Gramscis Hegemonietheorie anschlief3t, durch
die Enteignung der Mehrarbeit der Produzenten in der Form des Mehrwerts durch
eine Klasse von Enteignern. Als angeeigneter Mehrwert ist ihm ein gesellschaftli-
ches Verhiltnis zwischen Produzent und Expropriateur vorausgesetzt und einge-
schrieben. Uber die Aufhebung des Verhiltnisses vermittels Kimpfen wiirde mit
diesem Verhiltnis auch das Kapital selbst — als mehrwertsch(r)6pfend eingesetz-
tes Produktionsmittel — nicht weiter existieren. Das lisst sich fir die von Bour-
dieu eingefiihrten, fiir die Analyse gesellschaftlicher Klassen und ihrer Fraktio-
nen bedeutsame Elemente wie Bildung, Ansehen oder Titel nicht behaupten. Ihre
Konvertibilitit in 6konomisches Kapital, allgemein ihr Tauschwert und damit ih-
re Vermittlung zur Praxis kann neu ausgehandelt, verschoben und iiberholt wer-
den. Fiir diesen Tauschprozess, in dem Positionen ausgehandelt werden, bedarf

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

N4

Hegemonie und Kulturkampf

es keiner Ausbeutung und keines Mehrwerts, so dass auch Kimpfe zur Authebung
von Ausbeutung theoretisch nicht erfasst werden kénnen. Zudem werden sozia-
le und kulturelle Kapitalien im Tauschprozess eingesetzt oder angewendet, aber
nicht unbedingt verausgabt, anders als die Arbeitskraft (vgl. Zander 2003). Folg-
lich tritt ein Vermittlungsproblem zwischen den beiden Theorien auf, fir das nach-
folgend eine pragmatische Losung vorgeschlagen wird, die eine Abweichung von
Bourdieus Theorie darstellt. Die Losung sieht folgendermaflen aus: Erstens wird
Bourdieus Kapitalbegriff durch den Begriff der Ressourcen ersetzt, um die Diffe-
renz zum marxschen Begriff nicht zu verwischen. Zweitens wird eine Redefinition
vorgenommen: Ressourcen sind nach meiner Definition dem Produktions- und so-
mit auch dem Kapitalverhiltnis nachgeordnet. Sie stehen in Beziehung zum Pro-
duktionsverhiltnis, sie konstituieren es jedoch nicht, sondern werden selbst erst
auf der Grundlage von Produktionsverhiltnissen als Ressourcen konstituiert. Sie
regulieren die Produktionsverhiltnisse, indem sie zum einen die »feinen Unter-
schiede« bei der Reproduktion von Klassen ausmachen, in selteneren Fillen dazu
verhelfen kénnen, Klassengrenzen zu itberwinden, wie es Bourdieu auch im Blick
hatte. Entscheidend fiir diese Arbeit ist aber, zum anderen, die These, Ressour-
cen als »Reproduktionsmittel« von Arbeitskraft- und Kapitalbesitzern anzusehen,
die die Verwertungsbedingungen beziehungsweise den Tauschwert modifizieren,
dadurch die Verteilung der gesellschaftlichen Mehrarbeit beeinflussen kénnen. Ei-
ne weitere Differenz besteht darin, dass es bei der Operationalisierung des Res-
sourcenkonzepts im Rahmen dieser Arbeit nicht darum geht, die Bedeutung der
Religion feldimmanent zu bestimmen, sondern in ihrer politisch-6konomischen
Einbettung, das heifdt in ihrer Beziehung zu den gesellschaftlichen Klassen und de-
ren Praxis.’ Die ressourcentheoretische These dieser Arbeit besteht darin, dass die
Modifikation des Tauschwerts von Ressourcen im gerade ausgefiithrten Sinne nicht
auf Kimpfe innerhalb bestimmter Felder und deren innere Logiken begrenzt ist,
sondern an Kimpfe um Hegemonie gebunden ist, mit denen sie artikuliert sind.*
Die Frage nach den materiellen Reproduktionsgrundlagen der Intellektuellen, die
die kulturellen Trager des politischen Islam bilden, kann so als Frage nach dem
Tauschwert der mit der Religion artikulierten sozialen und kulturellen Ressourcen
auf einem spezifischen Kampfleld, das das der Hegemonie ist, gestellt werden. Im
nichsten Abschnitt soll nun die theoretische Begriindung des Verteilungsmecha-
nismus erfolgen, die durch diese Rekonzeptualisierung von Ressourcen als Repro-

9 Auf dem religiosen Feld geht es nach Bourdieu um die Heilung der Seelen, ausgetragen wer-
den Kdmpfe um das Monopol auf die Verwaltung heilsrelevanter Giiter.

10  Eine dhnliche argumentative Stofdrichtung verfolgt Cihan Tugal in einem Artikel Gber den
Wandel des»tiirkischen Subproletariats« unter der AKP (Tugal 2011), indem er feststellt, dass
die Bildung und Konversion von (religiésen) Kapitalien nicht feldimmanent, sondern in Be-
ziehung zu politischen Kimpfen geschieht.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Vorgehen

duktionsmittel, die die Verteilung der gesellschaftlichen Mehrarbeit beeinflussen,
notwendig geworden ist.

4.3 \Verteilungsverhaltnisse

Um die Bedeutung von Ressourcen bei der Verteilung der gesellschaftlichen Mehr-
arbeit zu begriinden, bietet eine Studie von Korkut Boratav iiber die gesellschaft-
lichen Klassen in der Tiirkei ein geeignetes theoretisches Grundgeriist (Boratav
2005). Boratav unterscheidet zwischen Verteilungsverhaltnissen ersten Grades und
Verteilungsverhiltnissen zweiten Grades. Verteilungsverhiltnisse ersten Grades be-
stehen zwischen den gesellschaftlichen Klassen, die sich in einem Produktionsver-
haltnis gegeniiberstehen, im kapitalistischen Produktionsverhiltnis zwischen der
Bourgeoisie und dem Proletariat.” Uber die Verteilungsverhiltnisse zweiten Gra-
des, die auch als Re-Distributionsverhiltnisse bezeichnet werden, bestimmt Bora-
tav sowohl Fraktionen der herrschenden Klassen als auch gesellschaftliche Grup-
pen oder Schichten. Demzufolge wird in jeder Gesellschaftsformation die iiber die
Ausbeutung angeeignete Mehrarbeit iiber marktformige und nicht-marktformige
Mechanismen weiter-verteilt und weiter-geleitet. Diese Verteilung verlauft iiber
die wirtschaftspolitische Ausrichtung, sie kann durch Subventionen, Steuervortei-
le, Dienstleistungen, Zins- und Geldpolitik, Festlegung von Preisen, erleichterte
oder erschwerte Marktzuginge fir bestimmte Fraktionen und Gruppen gesche-
hen. Die Bourgeoisie sieht Boratav in funf Untergruppen aufgeteilt: die Indus-
trie- und Agrarbourgeoisie, die Handels- und Finanzbourgeoisie sowie Rentiers.
Fiir diese Studie von besonderem Interesse ist, dass mittels regelhafter und von-
einander unterscheidbarer Formen der Re-Distribution, die aus der Perspektive
der Akteure verschiedene Formen des Einkommens darstellen, auch gesellschaftli-
che Gruppen oder Schichten bestimmt werden kénnen. Die hauptsachlichen Grup-
pen, die Boratav fiir die Tiirkei benennt, sind: Angehorige der Bitrokratie; Mitglie-
der der freien Berufe (»professionals«, d.h. Anwilte, Architekten, Ingenieure, Arz-
te etc.); Handwerker; Kleinhindler und kleine Ladenbesitzer; urbane Marginale.”

11 Boratav unterscheidet zwischen drei voneinander abgrenzbaren Produktionsweisen in der
Turkei der 1980er Jahre. Diese sind die kapitalistische, die halb-feudale und die einfache
Warenproduktion. Der Reihe nach stehen sich Bourgeoisie und Proletariat, vertraglich ge-
bundene Bodenpichter und Bodenbesitzer sowie fiir den Markt produzierende bauerliche
Kleinproduzenten und Hindler gegeniiber.

12 Boratav betont die Schwierigkeit der theoretischen und empirischen Bestimmung solcher
Gruppen. Jede Definition werde Liicken aufweisen und bestimmte Mechanismen nicht ad-
dquatberticksichtigen konnen. In der Realitit kénnen einzelne Individuen mehreren Klassen
oder Gruppen gleichzeitig angehoren, auch Wechsel in zeitlich enger Abfolge sind méglich
(bspw. vom Subunternehmer zum Arbeiter oder vom Kleinbauern zum Tageléhner). Die Be-

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Hegemonie und Kulturkampf

Anders als die sozialen Klassen, die zur ersten Kategorie gehéren, beruht die Exis-
tenz dieser Gruppen nicht prinzipiell auf einem dialektischen Verhiltnis, das ein
bestimmtes Gegeniiber benétigt.” Sie hingt dennoch von der Ausbeutung der un-
mittelbaren Produzenten ab, da hier die Mehrarbeit entsteht, die angeeignet und
umverteilt werden kann. Dies bedeutet, dass der Tauschwert sozialer und kultu-
reller Ressourcen fiir die in den Blick genommene Gruppe der Intellektuellen auf
der Ebene der Verteilungsverhiltnisse zweiten Grades gebildet wird.

Das Schema ermdoglicht, Bevolkerungsgruppen systematisch in die Analyse ein-
zubeziehen, die in der primiren Gegeniiberstellung von ausbeutenden und ausge-
beuteten Klassen nicht vorkommen, weil sie weder der einen noch der anderen
Seite zugerechnet werden konnen. Hierdurch konnen die Rolle und das Gewicht
dieser Gruppen und ihrer Organisationen fiir politische Dynamiken diskutiert, von
ihnen angenommene kollektive Bewusstseinsformen und Haltungen in einen Zu-
sammenhang mit der Verteilung der gesellschaftlichen Mehrarbeit, an die ihre ma-
terielle Reproduktion gekoppelt ist, gestellt werden.** Auf die Problematik des Par-
tizipationsmechanismus der Intellektuellen zuriickkommend, lisst sich zunichst
feststellen, dass unter den Gruppen, die Boratav aufzihlt, keine Intellektuellen er-
wihnt sind. Dies liegt jedoch allein daran, dass er keine gramscianische Terminolo-
gie verwendet. Eine differenzierte Betrachtung der Intellektuellen des politischen
Islam, um die es in dieser Arbeit geht, wird aufzeigen, dass sie quer zu den genann-
ten Gruppen liegen, zu einem grofen Teil einer der genannten Gruppen zugeord-
net werden konnen und zu einem eher kleineren Teil der Bourgeoisie angehoren.
Es wird dann darum gehen, einen Einblick in die kulturellen und sozialen Prakti-
ken zu gewinnen, tiber die diese Gruppen an der Verteilung der Mehrarbeit par-
tizipieren und die Mechanismen zu identifizieren, iitber die sich der »Tauschwert«
ihrer sozialen und kulturellen Ressourcen bildet. Vorausgreifend ist nochmals her-
vorzuheben, dass sich der »Tauschwert« in Beziehung zur Hegemonieausiibung,

stimmung bleibe daher notwendigerweise schematisch, dennoch sei dies besser, als gar kei-
ne Bestimmung vorzunehmen und die Begriffe frei und assoziativ zu werden.

13 Unbestritten ist aber, dass es historisch zu einer quantitativen Expansion und Ausdifferen-
zierung einiger dieser Gruppen — wie der Birokratie und der freien Berufe — erst mit der
kapitalistischen Produktionsweise kam.

14 Andere marxistische Autoren haben die gleichen Gruppen, die Boratav definiert, hauptséch-
lich dem Kleinbiirgertum zugerechnet. Nicos Poulantzas nimmt beispielsweise die Repro-
duktion der gesellschaftlichen Arbeitsteilung von intellektueller und manueller Arbeit zur
Grundlage der Bestimmung von Klassenstellungen der Birokratie (Poulantzas 2002: 185f.).
Boratavs Schema weicht ab, da er die Reproduktionsgrundlage der Biirokratie nichtallein im
kapitalistischen Produktionsverhiltnis liegen sieht und ihre Klassenstellung nicht vermittelt
Uber die Arbeitsteilung definiert. Allerdings betont auch Boratav, dass das kapitalistische
Produktionsverhiltnis die hauptsachliche Grundlage des Staates Tiirkei bildet, und benennt
verschiedene Wege der Assoziation der Biirokratie mit der Bourgeoisie, die er jedoch we-
sentlich konkreter und weniger grundsiatzlich darlegt als Poulantzas.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Vorgehen

die an die Religion gekoppelt ist, bildet. Sofern diese These zutrifft, kann auch von
einer relativen Autonomie dieser Gruppe gegeniiber den besitzenden Klassen ge-
sprochen werden, da der Erhalt und die Steigerung des Werts ihrer Ressourcen als
ein objektives Gruppeninteresse bestimmt werden kann. Als Mechanismus dieser
»Tauschwertbildung« tritt der Kulturkampf auf, der in der Verdringung anderer
Hegemonietrager besteht. Mit anderen Worten, es sind die Einbettung in Hege-
monieprojekte und folglich die politischen Kimpfe um Fithrung, tiber die sich kul-
turelle und soziale Ressourcen konstituieren und die entscheidend zu ihrer Auf-
und Abwertung beitragen.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

n7


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://co. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ m—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil Ill - Entwicklungsgeschichte und
Konstitutionsmerkmale des islamistischen
Hegemonieprojekts



https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://co. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ m—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

Uber mehrere Dekaden stand das Kopftuch im Mittelpunkt des Streits zwischen
Islamisten und Laizisten. Fiir Islamisten symbolisierte es religiose Identitit, die es
von der laizistischen Unterdriickung zu befreien galt. Laizisten hielten das Kopf-
tuch fiir eine Vorbotin der Scharia, es aus den staatlichen Institutionen zu verban-
nen, erhoben sie zur zentralen Abwehrstrategie. Wihrend die Fixierung auf das
Kopftuch viele Frauen aus der gesamten offentlichen Verwaltung und allen Bil-
dungsinstitutionen ausschloss, damit einige der Phinomene produziert wurden,
auf die die Kulturkampfthese sich bezieht, wurde dem lingst laufenden Marsch,
den islamistische Minner durch die Institutionen angetreten waren, weit weniger
Aufmerksambkeit zuteil. Als die AKP Ende 2002 zum ersten Mal eine Regierung bil-
dete, hatte dieser Marsch schon weite Strecken zuriickgelegt. Eine der ersten Insti-
tutionen, deren Leitung die AKP Anfang 2003 mit einem tiirkischen Islamisten be-
setzte, war die Generaldirektion fir Stiftungen - im Folgenden abgekiirzt als Stif-
tungsbehorde. Der neue Behdrdenleiter Yusuf Beyazit empfahl sich mehrfach fir
diesen Posten. In der Istanbuler Kommunalverwaltung hatte er unter dem Ober-
biirgermeister Recep Tayyip Erdogan verschiedene Funktionen bekleidet. Ausge-
stattet mit den sozialen Ressourcen, der Vernetzung mit der islamistischen Partei,
brachte er kulturelle Ressourcen mit, die ihn auf besondere Weise qualifizierten:
Neben der Verwaltungserfahrung hatte er eine theologische Bildungslaufbahn mit
einem Abschluss an einer theologischen Fakultit vorzuweisen. Unter seiner Lei-
tung wurde die Behorde, die bis dahin in erster Linie die Aufsicht tiber Kirchen
und Synagogen fiihrte, in ein Instrument kultureller Restauration umgestaltet.
Auf die Behorde aufmerksam wurde ich durch einen Zufall. In den ersten Tagen
meiner Sondierungsreise, als ich noch als Dolmetscher fiir die deutsche Reisegrup-
pe titig war, zappte ich durch das abendliche Fernsehprogramm. Entnervt von der
zunehmend um sich greifenden staatlichen Zensur, die jedes vermeintlich unan-
stindige Wort durch einen Piepton ersetzte, Zigaretten und nackte Korperteile, die
mit weiblicher Geschlechtlichkeit assoziiert werden konnten, unkenntlich, milchig

1 Fir eine Kurzbiographie von Beyazit siehe www.timeturk.com/yusuf-beyazit/biyogra-
fi-774822 (Abruf am10.10.2018).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Hegemonie und Kulturkampf

intransparent gemacht hatte, landete ich beim Staatsfernsehen. Es lief eine Sen-
dung mit einem islamischen Gelehrten, der aus dem Koran und dem Leben des
Propheten Mohammed erzihlte. Seine gelehrsam-souverine Art zu reden, unge-
stort von Piepténen, liefl mich verweilen. Vom Leben des Propheten und seiner
Zeitgenossen leitete seine Erzihlung iiber zu den Prinzipien des »osmanisch-isla-
mischen Stiftungswesens«:

Stiften bedeutetim Islam gleichzeitig karitativund unternehmerisch tatig zu sein.
[..] Das Stiftungsprinzip wurde nahezu 100 Jahre nicht beachtet. Immobilien, die
fiir Waisenkinder gespendet worden waren, wurden fiir 6ffentlichen Besitz gehal-
ten, sie wurden von irgendwem besetzt und bebaut. Seit 2003 haben wir 27.000
Immobilien inventarisiert, auch im Zentrum von Istanbul, wo Immobilien so wert-
voll sind wie in Manhattan. Wir haben sie ausfindig gemacht und fihren sie wie-
derihrem eigentlichen Zweck zu. [...] Wir arbeiten wie eine Holding. Im Sinne des
Stifters verwerten wir sie, wir betreiben sie gewinnbringend.?

Der Sprecher fiihrte aus, die Behorde betreibe Parkhiuser, Tankstellen, Hotels und
Einkaufszentren, baue Hochhiuser und vermiete Wohnungen. Private Investoren
konnten im offentlichen Besitz befindliche historische Stitten aus der osmani-
schen Zeit restaurieren, betreiben und nach einer gewissen Zeit der Behorde riick-
ibertragen. Seit 2003 habe die Behorde jihrlich 750 Objekte, darunter viele Mo-
scheen, restaurieren lassen, davor seien es gerade mal 12 pro Jahr gewesen. Nach-
dem das in der Tradition des tiirkischen und islamischen Wohlfahrtsgedankens
stehende Stiftungswesen 100 Jahre brach gelegen habe, nehme die Behorde die
moralische Verpflichtung im Sinne der urspriinglichen Stifter wieder wahr: Vom
erwirtschafteten Geld verteile sie Lebensmittelhilfen, vergebe monatliche Renten
fir Bedirftige, Behinderte und Waisenkinder, bevorzugt an Kinder gefallener Sol-
daten.

Erst gegen Ende der Sendung wurden der Name des Gelehrten und seine Funk-
tion eingeblendet. Vor mir saf}, durch einen Bildschirm getrennt, der Behérdenlei-
ter Yusuf Beyazit, der mir das Thema meines Forschungsprogramms fiir die kom-
menden Jahre skizzierte: Die Verbindung von Gewinnstreben und Investitionsgeist
mit kultureller Restauration und einem paternalistischen Armutsregime unter der
intellektuellen Fithrung von theologisch ausgebildetem Personal.

Die Rede des Behordenleiters, auf die ich in den folgenden Abschnitten immer
wieder Bezug nehmen werde, enthielt auch den ersten Fingerzeig fiir diese Studie,
an welchem historischen Punkt die Rekonstruktion der Entwicklungsgeschichte
des politischen Islam ansetzen sollte. In der Klage iiber die Vernachlissigung des
islamischen Stiftungswesens und der mit ihm verbundenen moralisch-ethischen

2 Die Sendung lief im Staatsfernsehen am 09.03.2009. Ich gebe die Worte des Sprechers an-
hand meiner Mitschrift wieder.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

Verpflichtung seit »nahezu 100 Jahren« war enthalten, dass der politische Islam
sich als eine Bewegung begreift, die einen Anschluss an das osmanisch-islamische
Erbe herstellen mochte, um eine vor-republikanische Ordnung wiederherzustellen.
Dies fithrt zu der Frage, wie diese Ordnung, die der politische Islam herbeisehnt,
ausgesehen hat.

Eine Beschiftigung mit dieser Thematik birgt sogleich die Gefahr, den Bogen
zu weit zu spannen, sich in den Weiten der osmanischen Geschichte zu verlie-
ren, gar, dem Behordenleiter gleich, das Leben des Propheten zum historischen
Ausgangspunkt machend eine Geschichte itber 1000 Jahre zu rekapitulieren. Tat-
sichlich besteht in diesem Zusammenhang eine Forschungsliicke, nicht in der isla-
mischen Theologie, die dieses Feld ausgiebig beackert, sondern aus historisch-ma-
terialistischer Perspektive. Das hegemonietheoretisch perspektivierte Wissen iiber
die alte, vor-republikanische Ordnung hinsichtlich ihrer ideologischen Strukturen
- nach Gramscis Verstindnis als materielle Organisationen — ist begrenzt. Uber
die Religion ist wenig mehr als die pauschale Feststellung zu erfahren, dass sie die
Beziehungen zwischen den Klassen regulierte, in der Regel die Ideologie der herr-
schenden Klassen bildete. Zur Aufrechterhaltung des knappen Wissensstands tragt
auch die theoretische Setzung bei, vor-kapitalistische Herrschaftsverhiltnisse sei-
en allein durch Zwang charakterisiert gewesen. Hegemonietheoretische Fragen,
die sich fir Kultur und Ideologie interessieren, riicken dadurch ins Abseits. Wie
die weitgreifenden Apparate der Religion, die Gramsci als »die kolossalste Utopie,
das heiflt die kolossalste >Metaphysiks, die in der Geschichte erschienen ist, da sie
der grofRartigste Versuch ist, in mythologischer Form die wirklichen Widerspriiche
des geschichtlichen Lebens zu verséhnen« (Gramsci 1991ff.: 1475), bezeichnete, in
die »zivilgesellschaftliche« Regulierung der Klassenverhiltnisse eingebettet waren,
ist nicht systematisch erforscht.

Der Verzicht auf eine hegemonietheoretische Perspektive auf die Geschichte
der Religion hat Konsequenzen fiir die Gegenwart. Er trigt zur Entstehung eines
Ubergewichts ideengeschichtlicher Analysen bei, die die materielle Grundlage der
Religion ignorieren, sie nicht in Beziehung zu den Klassen und ihren Kimpfen be-
greifen. Wie im Kapitel zur Sikularisierungsthese diskutiert, bezeugt der Begriff
Verweltlichung, wie die religiose Metaphysik sich in der Wissenschaft in Form ei-
ner Trennung zwischen weltlichen und nicht-weltlichen Sphiren reproduziert. Die
angenommene Inkompatibilitit von Religion und biirgerlicher Vergesellschaftung
beziehungsweise kapitalistischer Entwicklung bildet eine Parallele zu dieser Auf-
fassung, die Religion als ein irrationales, von den materiellen Verhiltnissen losge-
16stes Gebilde begreift. Auf der Gegenseite steht die Frage nach den konkreten Be-
dingungen des Aufkommens biirgerlich-sikularer Bewegungen im Osmanischen
Reich. Sie ist bislang ebenfalls kaum aus einer historisch-materialistischen Per-
spektive gestellt worden. Die Ansicht, Sikularisierung bilde einen welthistorischen
Trend, lieR die Reflektion ihrer Entstehungsgeschichte lange Zeit tiberfliissig, weil

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

123


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Hegemonie und Kulturkampf

fiir die gegenwirtigen und zukiinftigen Auseinandersetzungen irrelevant erschei-
nen.

In Bezug auf die Republik Tiirkei kommt hinzu, dass die Trennung zwischen
Staat und Religion unter dem Begriff der Laizitit in der Verfassung verankert wur-
de, die kemalistische Uberzeugung dies als Wahrheit etablierte, wihrend es doch
nur einen Ausschnitt wiedergab. Statt einer Trennung von 6ffentlichen und reli-
gidsen Institutionen, wie es im laizistischen Frankreich, das als Vorbild diente,
weitgehend und doch nicht komplett durchgesetzt wurde, wurde mit Griindung
der Republik die Religion sowohl institutionell eingehegt als auch konserviert.? Ei-
nerseits fanden einschneidende Verinderungen in der Rolle der Geistlichen und
ein politisch vorangetriebener Sikularisierungsprozess statt. Andererseits wurde
insbesondere mit Griindung der Religionsbehorde Diyanet der Grundstein gelegt
fiir die spitere Expansion der 6ffentlichen religiésen Institutionen, die eine maf3-
geblich organisierende und bildende Funktion fir die islamistische Bewegung ein-
nehmen sollten.

Infolgedessen 6ffnet sich ein neues Untersuchungsfeld, dessen Bearbeitung
den Rahmen dieser Studie sprengen wiirde. Zur Bewiltigung der Aufgabe werden
die folgenden Ausfithrungen sich auf die Rolle der sunnitischen Geistlichen in der
Spatphase des Osmanischen Reichs, in der der Niedergang der alten Ordnung be-
reits in vollem Gange war, beschrinken. Die Einschrinkung auf diese Gruppe ldsst
sich auch dadurch begriinden, dass der politische Islam in seiner gegenwairtigen
Gestalt sich auf die Stellung dieser Gruppe sunnitischer Geistlicher bezieht, die auf
besondere Weise in das soziale Gefiige integriert und mit verschiedenen Aufgaben
befasst waren. Von der historischen Betrachtung ausgenommen sind religiose In-
stitutionen und Intellektuelle anderer Glaubensgruppen, sowohl der alevitischen
als auch der jidischen und christlichen Gruppen. Mit Aleviten werden heterodoxe
Glaubensgruppen bezeichnet, die in der heutigen Tiirkei mit 10 bis 20 Prozent der
Bevolkerung die grofite Gruppe stellen, die sich vom Sunnitentum unterscheidet.*

3 Laizitat bezeichnet fiir gewohnlich die Loslésung staatsbirgerlicher Rechte und Freiheiten
von religiésen Auslegungen und Bekenntnissen. In der Praxis wurde dieses Prinzip verschie-
denartig umgesetzt, die Trennung zwischen staatlichen und religiésen Institutionen wur-
de in vielen Landern, die als laizistisch gelten, mehr oder weniger strikt vollzogen. In der
BRD zum Beispiel geniefRen Kirchen Privilegien in 6ffentlichen Bildungs-, Erziehungs- und
Cesundheitssystemen sowie Sonderrechte im Steuer- und Arbeitsrecht und sind gleichzei-
tig der 6ffentlichen Kontrolle entzogen (Cavuldak 2013). Traunmuiller schlagt angesichts der
»in rechtswissenschaftlichen oder politisch-theoretischen Konzepten tiblichen Konzentrati-
on auf differences in kind — welche etwa idealtypisch eine strikte Trennung von Staat und
Kirche von einem etablierten Staatskirchentum einerseits, sowie einem Kooperationsmodell
andererseits, unterscheiden —«, eine Wende zur »Anerkennung von differences in degree«
(2012: 209) vor, um die realen Verflechtungen erfassen zu kénnen.

4 Meines Wissens gibt es keine belastbaren Zahlen zur Gr6Re der alevitischen Gruppe im Os-
manischen Reich. Auch zur Tiirkei fehlen genaue Zahlen. Da offiziell keine verschiedenen

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

Erst in Relation zu ihnen kénnte die Rolle der sunnitischen Geistlichen vollstin-
dig erfasst und ein annihernd realistisches Bild religioser Strukturen fiir das ins
Visier genommene Feld gewonnen werden. Doch wird es auch ohne ein derartiges
Aufrollen des Feldes hilfreich und méglich sein, Teileinsichten und Schlussfolge-
rungen zu prasentieren, im Zuge dessen die Frage, wofiir die heutige islamistische
Bewegung streitet, nachvollziehbarer beantworten und die Tiefe der Auseinander-
setzung zwischen politischem Islam und kemalistischem Laizismus besser begrei-
fen zu kénnen.

5.1 Ablésung - Einschrankung der zivilgesellschaftlichen und
reproduktiven Macht der religiosen Intellektuellen

Die wissenschaftliche Geschichtsschreibung zur Rolle der sunnitischen Geist-
lichen, die unter dem Titel »Ulema« firmierten, stand lange Zeit unter der
Perspektive eines Kampfes zwischen Moderne und Tradition, zwischen Fortschritt
und Reaktion. Diese Form der Thematisierung korrespondiert mit der angespro-
chenen, bis ins spite 20. Jahrhundert verbreiteten Vorstellung, dass Religion
und religiose Institutionen sich auf dem Riickzug befinden und Sikularisierung
einen welthistorischen Trend bildet (vgl. Calhoun u.a. 2011). Ab den 1980er Jahren
wurde diese Perspektive nicht mehr nur durch reale Entwicklungen wie im Iran,
sondern auch durch eine alternative Geschichtsschreibung herausgefordert, die
den Widerspruch zwischen Religion und materiellem Fortschritt relativierte oder
negierte. In der Tiirkei setzte eine sukzessive sichtbar werdende Beschiftigung
mit der Thematik ein, die von Absolventen inzwischen wieder etablierter theologi-
scher Schulen vorangetrieben wurde. Wahrend die bis dahin mit den Geistlichen
sympathisierende Literatur durch Anekdoten, Romane und journalistische Ar-
beiten gepriagt war, schrieben theologisch geschulte Akademiker die Geschichte
der osmanischen Geistlichen, als deren Erben sie sich zumeist begriffen, neu.
Im Zuge dessen etablierte sich ein zweiter Pol, der die bis dahin vorherrschende
Darstellung der Geistlichen in der akademischen Geschichtsschreibung als obsku-
rant und fortschrittsfeindlich konterkarierte und sie stattdessen als Opfer einer
jungtiirkisch-positivistischen Verschworung darstellte (Bein 2006: 26f.).

Beide Pole sparen Ambivalenzen in der Geschichte der Geistlichen und ihrer
Institutionen im Osmanischen Reich sowie der Nachfolgerepublik aus. Sunniti-

Konfessionen des Islam anerkannt sind, gibt es keine behordlichen Statistiken. Es gibt nur
Umfragen, bei denen die Angaben stark schwanken (Aksit u.a. 2012; Garkoglu/Toprak 2000).
Ein Problem von Umfragen sehe ich darin, dass die Diskriminierung von Alevitinnen in der
Turkei ihnen nahelegt, falsche Angaben zu machen beziehungsweise ihre Identitdt zu ver-
bergen.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

125


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Hegemonie und Kulturkampf

sche Geistliche nahmen die bereits in der Mitte des 19. Jahrhunderts innerhalb
intellektueller Kreise bestehende Uberzeugung, dass die Aufklirungsbewegung in
Westeuropa Vorbotin einer der kapitalistischen Entwicklung eingeschriebenen Lo-
gik sei, nahezu einhellig als Bedrohung ihrer besonderen Stellung wahr. Jedoch
entwickelten sie unterschiedliche Abwehr- und Anpassungsstrategien. Tendenziell
bildeten sich zwei Strategien heraus: eine proaktive, die eine Reformierung der ei-
genen Institutionen beftirwortete, um Geistliche besser zu wappnen fiir den kapi-
talistischen Fortschritt, und eine defensive, die die Konservierung der bestehenden
Institutionen als besten Weg ansah, den eigenen Status zu erhalten. Die konserva-
tiv-defensive Strémung, mit dem vom Sultan ernannten Scheichiilislam, der obers-
ten religionsrechtlichen Autoritit, an ihrer Spitze hielt am traditionellen Bildungs-
system in den Medrese fest. Die Medrese waren mit den Moscheen eng verbundene
theologische Schulen, in denen die sunnitische Lehre des Islam tradiert wurde. Re-
formierungsbemithungen der Medrese, deren Curricula erweitert und den neuen
Erfordernissen angepasst werden sollten, stieRen auf Widerstand seitens der de-
fensiven Strémung, die sich gegen Neuerungen sperrte, weil sie ein Nachgeben als
Anstof3 fir einen nicht mehr aufzuhaltenden Sikularisierungsprozess auffasste.
Die defensive Haltung verursachte eine negative Riickkopplung. Das Ansehen der
Medrese sank gegeniiber den sikularen Schulen, auf denen der Nachwuchs fir die
Administration eines sich ausdifferenzierenden Staatswesens erzogen wurde. Die
Zuriickdringung der Kirche vor Augen bildete sich in der proaktiven Stromung
dagegen die Bemithung heraus, den Islam als offen gegeniiber Neuem auszulegen.
Der Islam sei mit dem reformunfihigen Christentum nicht zu vergleichen, ein Wi-
derspruch zwischen Islam, Logik und Wissenschaft bestehe nicht, so die von dieser
Stromung vertretene Position (ebd.: 81ff.). Das Problem des aufkommenden Natio-
nalismus und des Nationalstaats nahmen die Geistlichen ebenfalls durch die Brille
eines Vergleichs mit der »westlichen« Entwicklung wahr. Die Griitndung des Natio-
nalstaats taucht bei ihnen thematisch als Notwendigkeit auf, das Uberleben »isla-
mischer« Gesellschaften gegeniiber westlicher Dominanz zu gewihrleisten (Bora
1998: 105).

Die von den Geistlichen als von auflen kommend thematisierte Bedrohung war
indes Ausdruck von Kimpfen um Hegemonie, die innerhalb der Reichsgrenzen
stattfanden. Wie in der Diskussion des staatszentristischen Ansatzes angefihrt,
avancierte bereits in der Tanzimat-Periode (Periode der Neuordnung) ab 1838 die
Integration in den globalen Akkumulationsprozess unter der Fithrung einer Han-
delsbourgeoisie zu einer politischen Prioritit (Aytekin 2015a; Boratav 1987). Ent-
gegen der staatszentristischen Annahme, vor Griindung der Republik habe kei-
ne Bourgeoisie existiert, waren die Tanzimat-Reformen bereits Ausdruck des Auf-
stiegs einer Bourgeoisie und nicht Ausdruck der Initiation eines kapitalistischen

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

Entwicklungswegs durch die Biirokratie.® Eingebettet war die Entwicklung der os-
manischen Bourgeoisie in eine langwierige Formationskrise des Reichs. Der his-
torisch aus dem Kapitulationssystem — frithneuzeitliche Handelsprivilegien — ent-
standene Freihandel, in den das Osmanische Reich unter der Dominanz der kapita-
listischen Zentren eingebunden wurde, wies der osmanischen Okonomie die Rol-
le einer Rohstofflieferantin und Abnehmerin fir komplexe industrielle Fertigwa-
ren zu, wodurch Bemithungen einer industriellen Entwicklung untergraben wur-
den und handwerkliche Produzenten unter einen verstirkten Konkurrenzdruck
gerieten (Babacan/Gehring 2013; vgl. Quataert 2006). Bedingt durch ihre 6kono-
mische und militirische Uberlegenheit nahmen europiische Staaten zunehmend
Einfluss auf die Innenpolitik des Reichs, titigten selbst Investitionen im groflen
Mafistab und etablierten eine Praxis der Protektion nicht-muslimischer Bevolke-
rungsgruppen. Von der Protektion und sich vertiefenden Integration in globale
Handels- und Finanzkreisliufe profitierte insbesondere eine Handelsbourgeoisie,
die durch Assoziation mit den miteinander konkurrierenden europidischen Staaten
Privilegien wie die Befreiung von Zéllen erwarb. Die dominante Fraktion der osma-
nischen Bourgeoisie formierte sich unter diesen Bedingungen als eine vorwiegend
nicht-muslimische, die den Aufienhandel, aber auch die trotz widriger Bedingun-
gen sich entwickelnde industrielle Produktion dominierte, wihrend das staatliche
Personal weiterhin iiberwiegend aus den muslimischen besitzenden Klassen re-
krutiert wurde, die — gegeniiber der Handelsbourgeoisie — in eine dkonomisch
subalterne Position gedringt wurden (Aytekin/Uslu 2015: 97fF.).° Eine Folge die-
ser Entwicklungen war ein zunehmendes Auseinanderdriften 6konomischer und

5 Die Entwicklung einer Bourgeoisie ldsst sich auch an der Zunahme von Ateliers und Manu-
fakturen mit der beginnenden Industrialisierung im 19. Jahrhundert in kiistennahen Regio-
nen und grofien Stadten ablesen (Akkaya 2002; Caglar 2003: 93ff.; Kasaba 1988). Fragwiir-
digist auch die staatszentristische Auffassung, politische Macht und Eigentum seien in den
Handen des Sultans konzentriert gewesen, der despotisch Uber alle Untertanen herrschte.
Nach Caglar war das Privateigentum an Boden in der Entstehungsphase des Reichs sogar die
vorherrschende Eigentumsform. Ab dem 15. Jahrhundert wechselten sich juristische Misch-
formen an Privateigentum miteinander ab. Es existierten Privatlandereien und Eigentum
religioser Orden (2003: 88ff.). Daneben wird eine formalistische Interpretation der Eigen-
tumsverhdltnisse im Osmanischen Reich vorgenommen, die den Blick auf die tatsachliche
Verfigungspraxis tiber den Boden verstellt. Der Sultan galt zwar formal als Eigentiimer gro-
Rer Lindereien, das lebensliangliche Recht auf Steuererhebung lag jedoch bei Vasallen, die
dieses Recht de facto an ihre Nachfahren weitergaben, auch wenn eine erbrechtliche Rege-
lung fehlte. Der Sultan fungierte in diesen Fillen als eine formale Anerkennungsinstanz. In
zentralen Regionen des Reichs war ab dem 16. Jahrhundert ein Lehenswesen etabliert, wie
es prinzipiell auch aus westeuropdischen Feudalstaaten bekannt ist (vgl. Aytekin 2015a).

6 Dass sich die Handelsbourgeoisie iiberwiegend christlich konstituierte, bedeutet nicht, dass
die christliche Bevolkerung des Reichs als solche den besitzenden Klassen angehérte. Der
allergrofite Teil der christlichen Bevolkerung setzte sich so wie die Gesamtbevolkerung aus
kleinen Bauern zusammen, die aber im Unterschied zur muslimischen Bevélkerung Sonder-

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

127


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Hegemonie und Kulturkampf

politisch-militirischer Macht entlang ideologisch-kulturell (ethnisch und/oder re-
ligiés) definierter Linien, die den politischen Aufbau destabilisierte. In der christ-
lichen Bevolkerung entwickelte sich zuerst ein eng mit der Handelsbourgeoisie
assoziiertes Bildungsbiirgertum, das die Hierarchie zwischen den auf religidser
Grundlage, in einem hierarchischen Verhiltnis zueinander stehenden Gruppen des
Reichs — den sogenannten Millet bestehend aus muslimisch-sunnitischen, christ-
lichen und jiidischen Gruppen, unter denen die ersten eine privilegierte Stellung
einnahmen — herausforderte (vgl. Gogek 1993). Die Idee einer ethnisch begriinde-
ten Nation nahm Einzug in die Vorstellungswelt der osmanischen Intellektuellen.
In den Stidten entstand zuerst eine an die Handelsbourgeoisie gekoppelte, »zivil-
gesellschaftliche« Struktur in Form von Schulen, Clubs, Zeitungen und Zeitschrif-
ten, politischen Organisationen, Gewerkschaften, Freimaurerlogen, biirgerlicher
Literatur und Dichtung. Die Entwicklung einer nationalen Kultur wurde zur neu-
en Hegemoniestrategie kulturell voneinander geschiedener Bourgeoisien, die Fith-
rung iiber eine Bevolkerung mit dhnlichen kulturellen Merkmalen zu organisieren
(Caglar 2000: 483ft.).

In Reaktion auf die stirker werdenden Fliehkrifte, die in nationale Abspaltun-
gen an den Peripherien des Reichs miindeten, entwickelten sich als Alternativen zu
den ethnischen-nationalen — zuerst auf dem Balkan, dann in den arabischen Teilen
des Reichs und schliefilich in Anatolien auf der Grundlage einer armenischen Iden-
titit — ein osmanisches und ein islamistisches Hegemonieprojekt. Das osmani-
sche Hegemonieprojekt versuchte, dem unterschiedlichen Religionen und Sprach-
gemeinschaften angehérenden Biirgertum das Bewusstsein eines gemeinsamen
»osmanischen« Interesses zu vermitteln, behielt jedoch auf widerspriichliche Wei-
se die Priorisierung des sunnitischen Elements gegeniiber liberalen Staatsbiirger-
rechten jenseits religioser Differenzen bei. In Abgrenzung zum Osmanismus, der
die nationalen Abspaltungen auf dem Balkan nicht aufzuhalten vermochte und da-
durch geschwicht wurde, setzte das islamistische Hegemonieprojekt allein auf das
sunnitische Element. Welche gesellschaftlichen Krifte genau dieses Projekt trugen,
ist eine Frage, der in der Literatur nicht systematisch nachgegangen wird. Da die
sunnitischen Geistlichen traditionell mit den Kleinhindlern, handwerklichen Pro-
duzenten und Grundbesitzern verwoben waren (Mardin 2006a: 307), die unter ei-
nem starken Konkurrenzdruck ihre Position zu halten oder zu verbessern suchten,
liegt nahe, dass es sich in Verbindung mit diesen Gruppen entwickelte. Jedenfalls
mobilisierte das islamistische Projekt gegen die mit den Tanzimat-Reformen ein-
geleitete politische Liberalisierung und staatsbiirgerliche Gleichstellung, die das
Millet-System ablésen sollten. Die Sikularisierung des Rechts- und Bildungssys-
tems und eine massive Expansion der Verwaltung, die die 6konomische Entwick-

steuern und -abgaben entrichten mussten, also hirteren Ausbeutungsbedingungen ausge-
setzt waren.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

lung begleiteten, stellte die Vorherrschaft der sunnitischen Geistlichen — der Ulema
— auf diesen Gebieten als Richter und Lehrer infrage (Caglar 2000: 479ff.). Die Re-
formen wurden allerdings nur schleppend umgesetzt, da sie auf vielfiltige Wider-
stinde stieflen (Ziircher 2004: 52ff.). Die mehr als 30-jahrige Herrschaft von Sultan
Abdiilhamit II. (1876-1909) unterbrach schliefilich den an der Stellung der Geistli-
chen rittelnden Reformprozess der Tanzimat-Periode. Die fiir kurze Zeit in Kraft
getretene Staatsverfassung, die die Sikularisierung des Rechtssystems und Gleich-
stellung anderer Religionsgemeinschaften festschrieb, wurde aufler Kraft gesetzt,
die Reformkrifte wurden ins Ausland vertrieben, Opposition wurde unterdriickt
und ein Ausbau sunnitischer Institutionen geférdert. Den sunnitischen Geistlichen
wurde in Konfrontation mit der Transformation religiéser Gruppen in nationale
Gemeinschaften wieder ein grofieres Gewicht verliehen (Ziircher 2004: 79ff.). Ule-
ma wurden verstirkt auch in die Provinzen auflerhalb der Hauptstadt entsandt,
gleichzeitig wurde die Kontrolle iiber die gesamte religiése sunnitische Struktur
verstirkt, die tiber die Ulema hinaus lokale Orden und religiose Logen umfass-
te, die wiederum mit den Gilden verschrinkt waren. Abdiilhamit inszenierte seine
Rolle als Kaliph, fithrte Zeremonien und Symbole ein, die seine Legitimation als
glorreichen muslimischen Herrscher untermauern sollten. Mit der Griindung der
nach ihm benannten Hamidiye-Regimenter, hauptsichlich aus Mitgliedern sunni-
tisch-kurdischer Clans bestehend, wurde eine para-militirische Truppe gebildet,
die gegen Russland und armenische Organisationen eingesetzt wurde und zugleich
der Kontrolle und Integration der sunnitisch-kurdischen Bevélkerung dienen soll-
te. Die Regimenter wurden schliefilich zu Instrumenten von Clans, die in den Jah-
ren 1894-1896 den Genozid einleiteten, indem sie Massaker an der armenischen
aber auch der alevitischen Bevilkerung begingen, deren Besitz sie beschlagnahm-
ten (Kieser 2000).” Eine mobilisierende und legitimierende Rolle bei der Ausiitbung
der Massaker nahmen Medrese-Studenten sowie sunnitisch-kurdische Scheichs
ein, die mit religiser Autoritit ausgestattete Grundbesitzer waren. Das Ineinan-
derfallen von religioser Autoritit und Grundbesitz in Kurdistan gibt einen weiteren
Hinweis auf die Klassengrundlage des damaligen Islamismus (vgl. Aydinkaya 2015;
Aytekin/Uslu 2015: 152).°

7 Wird unter Genozid die systematische Vernichtung einer Gruppe begriffen, die bestimm-
te kulturelle Merkmale tragt, so sind die Jahre 1915/1916 ein Kulminationspunkt, der in ei-
ner Kontinuitat von Vernichtungs- und Vertreibungsaktionen steht, die in den vorangehen-
den wie auch nachfolgenden Jahrzehnten auf dem Boden des Osmanischen Reichs bzw. des
Nachfolgestaats Tiirkei durchgefiihrt wurden.

8 Zur Geschichte religioser Organisierungsweisen in Kurdistan kann exemplarisch die Arbeit
von van Bruinessen (1992) herangezogen werden, der aufzeigt, dass geistliche Fithrung und
die Verfiigung (iber Land und Boden hiufig in einer Person oder Familie zusammenfielen.
Siehe auch bei Mardin (2006a: 307), der schreibt, dass Gutsbesitzer gleichzeitig geistliche
Fiihrungsfiguren waren.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

129


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Hegemonie und Kulturkampf

Restimierend lisst sich festhalten, dass das islamistische Projekt als eine re-
pressive Reaktion entstand, um inmitten massiver territorialer Verluste sowie sich
verstirkender Fliehkrifte die politische Zentralisierung durch eine kulturelle Zen-
tralisierung zu untermauern. Obgleich die Abdiilhamit-Periode nicht per se »vor-
modern«war, wie es in der kemalistischen Geschichtsschreibung mit einem abwer-
tenden Zungenschlag heifit, die Zentralisierung der Verwaltung, der Ausbau der
Infrastruktur und die Investitionen in die Produktivkraftentwicklung fortgefiihrt,
neue Schulen gegriindet wurden, die konservativ-sunnitische Auffassungen mit
»modernem« Verwaltungswissen vereinbaren sollten, um die 6konomische Ent-
wicklung zu férdern (Aytekin 2015b: 75), vertiefte der Islamismus dieser Periode
die gesellschaftliche Spaltung zwischen Reformern und Bewahrern innerhalb des
Reichs. Hierzu trug auch die Befreiung der Ulema vom Militirdienst bei, deren pri-
vilegierte Behandlung Distanz zu anderen zentralen Institutionen wie dem Militir
herstellte, in dem sich sikulare Reformkrifte organisierten (Bein 2006: 521F.).

Der an der Stellung der Geistlichen riittelnde Reformprozess, dem sich ein ge-
wichtiger Teil der Ulema durch den Versuch einer Konservierung ihrer Institutio-
nen entgegenstellte oder zumindest zu entziehen versuchte, war also in politische
und 6konomische Entwicklungen eingebettet. Ein Blick auf die religiosen Stiftun-
gen, die in der Rede des Leiters der Stiftungsbehdrde zu Beginn dieses Kapitels
als karitative Institutionen thematisiert wurden, lisst eine Prizisierung der dem
Beharrungsvermogen zugrunde liegenden Motive zu. Die Stiftungen stellten, iiber
die Gruppe der an die Zentralverwaltung des Reichs gebundenen Ulema hinaus,
eine Existenzgrundlage fiir Geistliche dar. Sie waren von den besitzenden Klas-
sen abhingige Institutionen, die der Legitimation der Besitzverhiltnisse und der
Bereitstellung gesellschaftlich notwendiger, reproduktiver Versorgungsleistungen
dienten. Sie unterstanden der Jurisdiktion von Scharia-Gerichten und verwalteten
Land und Immobilien — Straflen, Brunnen, Basare, Produktionsstitten wie Manu-
fakturen und Miihlen -, die sie zwecks Bewirtschaftung weiterverpachten konn-
ten. Mit ihren Einnahmen wurde eine langfristige 6konomische Basis fiir die Be-
reitstellung der durch den Stifter festgelegten religiésen und sozialen Dienste ge-
legt. Das konnte eine Moschee oder eine Loge, eine Schule oder Pflegeeinrichtung,
eine Suppenkiiche, ein Gasthaus oder eine Karawanserei sein. Manche Einrich-
tungen waren der Versorgung der assoziierten Familie oder Glaubensgemeinschaft
vorbehalten, andere waren Teil einer kulturell iibergreifenden sozialen Infrastruk-
tur. Sie waren jedoch zugleich eine Reproduktionsgrundlage fiir die Verwalter und
Organisatoren der Stiftungen: die Geistlichen.

Im Osmanischen Reich waren die Stiftungen kontinuierlich expandiert, ganze
Dorfer beziehungsweise die Abgaben dieser Dorfer wurden ihnen iberschrieben

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

(Barnes 1987).° Die Motive fiir Individuen und Familien, einen Teil ihres Besit-
zes in Stiftungsbesitz umzuwidmen und einen Verwalter zu ernennen, erschei-
nen vielfiltig. An vorderer Stelle stand die Legitimation des restlichen Besitzes
und der herrschenden Ordnung. Die StifterInnen erschienen als gerechte, giiti-
ge, vermittels des Glaubens mit der Bevolkerung verbundene WohltiterInnen. Die
Kontrolle des reproduktiven Systems, darunter auch der Bildung, kam als Beweg-
grund hinzu (Isik 2014; Kuran 2001; Singer 2000)."° Ab dem Ende des 18. Jahr-
hunderts war die relative Autonomie der Stiftungen beschnitten worden, ihre Ver-
waltung war schrittweise zentralisiert und unter die Aufsicht eines Ministeriums
gestellt worden. Auslésend waren Forderungen seitens europiischer Staaten, die
den Stiftungsbesitz fiir private Investoren zuginglich machen wollten, die Suche
nach neuen Finanzmitteln, um eine stehende Armee finanzieren und Schulden an
europiische Staaten zuriickzahlen zu kénnen, sowie die Zentralisierung der Admi-
nistration, um die wirtschaftliche Entwicklung stirker steuern zu kénnen (Kuran
2001: 8871f.; Zencirci 2015). Im Zuge dessen war ein Konflikt mit den Verwaltern
der Stiftungen und den Geistlichen entstanden, die als Uberwacher und Angestell-
te an die Stiftungen gebunden waren. Sie hatten gegen Steuerreformen opponiert
oder deren religitse Legitimation verweigert, auf die die tragenden Akteure des
einsetzenden kapitalistischen Transformationsprojekts angewiesen waren, da die
Erhebung von Steuern auf der Basis des islamischen Rechts gerechtfertigt wurde.

Die Schlussfolgerung, dass die Blockadehaltung von Geistlichen auf der Gegen-
seite den Beftirwortern einer Sikularisierung Auftrieb verlieh, liegt nahe (Duzgun
2012). Offenbar befanden sich die Geistlichen inmitten eines Richtungsstreits in-
nerhalb der besitzenden Klassen. Die institutionell eingebetteten Gruppeninteres-
sen der Geistlichen miissen dem Fliigel des Machtblocks, der die Reformen antrieb,
als Hemmschuh in der Verfolgung seiner Entwicklungsziele erschienen sein. Es

9 3/4 des urbaren Landes in Anatolien soll nach offiziellen Dokumenten aus dem Jahr1923 der
Verwaltung von Stiftungen unterlegen haben, schreibt Kuran (2001). Andere Quellen spre-
chen von der Halfte des Staatsbesitzes, das sich unter der Verwaltung von Stiftungen be-
funden haben soll. Solche Angaben sind allerdings schwer nachzuvollziehen. Was es im Ein-
zelnen heifit, ein Stiick Land habe unter der Verwaltung einer Stiftung gestanden, ist nicht
immer klar. Skepsis ist auch gegeniiber statistischen Erhebungsmethoden von vor 100 Jah-
ren angebracht, die in einem bis heute nicht vollstindig katastriertem Land wie der Turkei
Besitzanteile an urbarem Land bestimmen. Doch wie hoch auch immer der tatsachliche An-
teil war, nachvollziehbar ist, dass die Reproduktion von Ceistlichen auch an die Stiftungen
gebunden war.

10 Barnes (1987) bezeichnet die »vakif« oder »vagf« als ein Aquivalent zum Kirchenbesitz im
Christentum, da er theoretisch nicht verauert werden konnte. Die UnverdufRerlichkeit wur-
de als Uberfithrung in Gottesbesitz ideologisiert. Dass Stiftungsbesitz zumindest auf dem
Papier dem Handel entzogen wurde, begriindet die Wortbedeutung von »vakif«: Stilllegen,
aus dem Verkehr ziehen. In der Praxis gab es jedoch durchaus Besitzwechsel und Umwid-
mungen (Singer 2000).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

131


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Hegemonie und Kulturkampf

liegt nahe, dass nicht nur europiische Staaten, sondern auch interne Akteure ein
Auge auf den Stiftungsbesitz geworfen hatten, der ein Hindernis fir die mittels
verschiedener Reformen in die Wege geleitete Privatisierung der Produktionsmit-
tel darstellte (vgl. Kuran 2001: 887ft.). Die vorsichtige Formulierung resultiert aus
dem Umstand, dass es sich hierbei um kein gesichertes Wissen handelt, sondern
um eine Hypothese, die aus der schlussfolgernden Interpretation parallel statt-
findender Entwicklungen gewonnen wurde. Zu diesem Komplex lisst sich keine
genauere Aussage ohne erhebliche eigenstindige historische Forschung treffen,
da, wie schon angesprochen, die themenbezogene Literatur zumeist Ideen oder
dkonomische Daten untersucht und vergleicht, ohne ihre gesellschaftlichen Triger
und deren materielle Reproduktionsgrundlagen genauer in den Blick zu nehmen.
Die Wissensliicke hinsichtlich der wirkenden Interessen oder Kriftekonstellatio-
nen wird oft mit abstrakten Akteuren wie Staat, Zentrum oder Peripherie gefiillt.

Die Gegenbewegung, die aus der Abdiilhamit-Periode, die den Zerfall des Rei-
ches ebenfalls nicht authalten konnte, hervorging, waren die Jungtiirken, die 1908
eine politische Revolution vollzogen, mit der der im frithen 18. Jahrhundert be-
ginnende Aufstieg der biirgerlichen Klasse politisch abgeschlossen wurde (Savran
1985). Die vorausgehende islamistische Repression und das Versprechen, eine re-
publikanische Verfassung und Biirgerrechte im Rahmen einer osmanischen Identi-
tit einzufithren, mobilisierten Vertreter verschiedener Religionszugehorigkeit und
Ethnizitit fiur das jungtiirkische Ziel, den Zerfall des Reichs aufzuhalten. Gleich-
wohl setzte sich eine tirkistische Stromung innerhalb der Jungtiirken immer stir-
ker durch und dominierte ab 1913, sodass das anfangs integrative Hegemoniepro-
jekt der Jungtiirken die bereits vorhandenen Tendenzen ethnisch-nationaler Spal-
tung noch stirker vorantrieb (Ziircher 2004: 110).

Die Jungtiirken beendeten die Abdilhamit-Periode und fanden in der kon-
servativen Stromung der Ulema harte Opponenten, die eine eigene Organisation
griindeten, die sich aktiv in das politische Geschehen einmischte und gegen die
jungtiirkische Regierung Partei ergriff, die sie als existenzielle Bedrohung wahr-
nahm. 1909 schloss sich ein grof3er Teil der Studenten an den Medrese in Befiirch-
tung einer Abschaffung ihrer Privilegien und ihrer beruflichen Méglichkeiten ei-
ner Konterrevolution gegen die Jungtiirken an, die jedoch scheiterte (Bein 2006:
70). Eine zweite Gruppe stellte sich dagegen auf die Seite der Jungtiirken, auch
weil sie davon iiberzeugt war, dass sie am ehesten den Zerfall des Osmanischen
Reichs aufhalten konnten. Die Jungtiirken reformierten die Medrese, fithrten Na-
turwissenschaften und west-europdische Sprachen als Lehrficher ein. Dass sie die
Geistlichen komplett verdringen wollten, wie in der islamistischen Literatur hiufig
behauptet wird, ist aber nicht nachvollziehbar. Erst mit den Entwicklungen nach
dem Ende des Ersten Weltkriegs wurde die Spaltung zu einem Bruch. Mit der Nie-
derlage der Jungtiirken und der teilweisen Restauration des Sultanats gewannen
die konservativen Ulema wieder die Uberhand. Reformen wurden riickgingig ge-

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

macht und die mit den Jungtiirken verbiindeten Ulema verfolgt. Der Bruch mit den
Jungtiirken und ihrer politischen Nachfolgebewegung — den Kemalisten — wurde
durch weitere einschneidende Ereignisse vertieft. Nach der Niederlage im Ersten
Weltkrieg stellten sich der wiedereingesetzte Scheichiilislam, hochgestellte Ulema
und ihre Organisationen in Istanbul auf die Seite der Kapitulationsregierung und
gegen die nationale Widerstandsbewegung, die sich in Anatolien gegen die Sieger-
michte des Ersten Weltkriegs zu organisieren begann und unter der Fithrung des
Armeeoffiziers Mustafa Kemal den »Unabhingigkeitskrieg« einleitete (ebd.: 218).
Etliche Ulema nahmen hohe Posten in der von den Siegermichten bewilligten neu-
en Regierung ein, erhofften sich eine Restauration ihrer traditionellen Macht gegen
sakulare Reformen. Der Preis, den sie zu zahlen bereit waren, war die Akzeptanz
der Kapitulationsbedingungen, die das Osmanische Reich auf ein kleines, unter
alliierter Kontrolle stehendes Gebiet begrenzte, das zudem durch den Einmarsch
griechischer Truppen sich vollkommen aufzulésen drohte. Sie bekimpften die un-
ter Mustafa Kemal gebildete Parallelregierung in Ankara und diskreditierten sich
dadurch in den Augen der Widerstandsbewegung als Kollaborateure der Sieger-
maichte (ebd.: 263f.).

Die neue politische Fithrung, die sich schlieflich gegen das Sultanat in Istan-
bul durchsetzte, einen neuen Friedensvertrag aushandelte und die Republik griin-
dete, entschied vor dem Hintergrund dieser Entwicklungen, die Organisationen
der Ulema zu zerschlagen, auch um eine Situation der Doppelmacht, die in den
Kiampfen zuvor mehrfach aufgeschienen war, zu unterbinden (vgl. Gézaydin 2009:
26f.). Durch den Zusammenbruch des Osmanischen Reichs und das Schrumpfen
des Staatsgebiets auf Anatolien war der Anspruch obsolet geworden, die geistliche
Fithrung aller Muslime auf der Welt zu stellen. Religiése Institutionen, die diesen
Anspruch reprisentierten, wurden abgeschafft. Die Abschaffung der Institution
des Scheichiilislam und des Kaliphats, durch das der Sultan zum legitimen Nach-
folger des Propheten erkoren wurde, hob die zentrale Stellung der Religion auf. Das
religiose Zivilrecht wurde in ein allgemein verbindliches biirgerliches Zivilrecht
tiberfithrt, womit religiose Richter (Kad) ihre aus der islamischen Rechtsauslegung
hergeleiteten Kompetenzen wie das Recht auf EheschlieRung und die Auslegung
des Erbrechts, sowie die Erbringung religiéser Dienstleistungen wie bei Geburten
verloren (Mardin 2006b: 233ff.). Das Bildungssystem wurde sikularisiert, die Aus-
bildungsstitten mit islamischem Schwerpunkt (Medrese) geschlossen und alle Mo-
scheen staatlicher Aufsicht unterstellt." Mit dem Verlust ihrer ideologischen und
politisch-rechtlichen Funktionen verloren viele Geistliche ihre materiellen Repro-
duktionsgrundlagen. Mit dem Verbot und der Enteignung religiéser Logen, Orden

1 Zu dieser Zeit soll es 18.000 Studenten in 479 Medrese (Ozgur 2012: 33) und etwa 12.000
Moscheen (Caglar 2003: 173) gegeben haben.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Hegemonie und Kulturkampf

und Bruderschaften (»tekke«, »zaviye« und »tarikat«) wurden religiése Organisie-
rungsweisen und Netzwerke illegalisiert, womit das Band zur Bevolkerung durch-
trennt werden sollte (Caglar 2003: 172).

Eine Reihe weiterer politischer Ereignisse liefd die »Bekdmpfung der religis-
sen Reaktion« zu einem zentralen Motiv der frithen Republik werden. Im Zuge
des »Unabhingigkeitskriegs« nach dem Ersten Weltkrieg wurde von der nationa-
len Widerstandsbewegung, die von Mitgliedern der besitzenden Klassen angefiihrt
wurde, noch eine »Gemeinschaft der Muslime« angerufen (Giirel 2014: 318). Uber
ideologische Agitation hinaus waren die Aussicht auf eine armenische Staatsgriin-
dung im Osten Anatoliens und die Riickkehr der vertriebenen christlichen Bevol-
kerung, die den Genozid iiberlebt hatte, deren Besitz aber beschlagnahmt und um-
verteilt worden war, maf3gebliche Mobilisierungsfaktoren (Gaglar 2000: 505).

Um die Bedeutung des Genozids fiir die Hegemoniebildung einschitzen zu
konnen, ist an dieser Stelle ein Einschub erforderlich. Der Genozid ging nicht
nur der Formierung des biirgerlichen Machtblocks, sondern auch der Formierung
sozio-politischer Blécke in der Republik Tiirkei voraus. Die Ermordung und Ver-
treibung der christlichen Bevolkerung, die ihren Héhepunkt im Ersten Weltkrieg
unter der politischen Fithrung der Jungtiirken erreichte, wurde unter Beteiligung
verschiedener Gruppen in allen Reichsteilen durchgefiihrt. Die Neuverteilung des
Eigentums der Vertriebenen und Ermordeten bildete die materielle Basis fiir eine
»muslimische« Bourgeoisie, deren Férderung von den Jungtiirken in Kontinuitit
zur Abdiilhamit-Periode schon vor dem Krieg betrieben worden war (Boratav 1987:
29; Gerlach 2002; Ozcelik 2015). Zugleich wurden noch wihrend des Krieges verlas-
sene Gehofte und Werkstitten der Vertriebenen von der lokalen Bevolkerung wie
auch von den bereits vor dem Krieg aus den abgespalteten Reichsgebieten des Bal-
kan und Kaukasus vertriebenen Millionen muslimischer Flichtlinge in Besitz ge-
nommen und als Mittel der Subsistenz oder fiir warenférmige Produktion im klei-
neren Maf3stab benutzt (Caglar 2000: 505; Keyder 1987: 81f.; Ziircher 2004: 171f.).”*
Die theoretische Diskussion zur Frage materieller Konzessionen bei der Hegemo-
niebildung aufnehmend lisst sich argumentieren, dass die Verteilung der Kriegs-
gewinne als eine historisch spezifische Form eines materiellen Griindungskompro-
misses zwischen verschiedenen Klassen und Gruppen betrachtet werden kann. Die
Verteilung stellte keinen sozialdemokratischen Kompromiss zwischen einer orga-
nisierten Arbeiterklasse und einer Bourgeoisie dar, vielmehr formierte sich die ma-
terielle Basis eines klassentibergreifenden Kompromisses auf der Grundlage einer

12 Eine spatere Enteignungswelle der nicht-muslimischen Bevolkerung wurde durch eine Ver-
mogenssteuer 1942 erwirkt. Die nicht-muslimische Bevolkerung wurde gezwungen, ihr Ka-
pital und ihren Grundbesitz zu liquidieren, um die schlagartig auferlegte Steuer zu beglei-
chen. Durch den Zwangsverkauf zu niedrigen Preisen wurden erneut »anatolischen Musli-
men« Vermogen transferiert (Boratav 1987: 69).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

Enteignung und Umverteilung, die bis heute — aufgrund der aktiven wie passiven
Verwicklung eines erheblichen Teils der Bevilkerung quer zu den Klassenlagen —
ein die sozio-politische Blockbildung prigendes Element darstellt.

Die Einbindung kurdischer Gruppen beziehungsweise kurdisch-sunnitischer
Geistlicher in die nationale Widerstandsbewegung basierte zum einen auf ihrer
Mitwirkung am Genozid, zum anderen bedingte sie, dass zu dieser Zeit noch eine
Restauration des Kaliphats auf der Grundlage einer sunnitischen Identitit verhan-
delt wurde. Bis 1922 wurde die »osmanische Nation« beschworen, die auf den Islam
als vereinheitlichendes Element aufbaute (Ozdalga 2006). Die frithen 1920er mar-
kieren folglich eine Zwischenphase, in der das Neue noch in alten Kleidern auftrat.
Deutlich zu erkennen ist dies an der aus dem Jahr 1921 stammenden und bis heute
giilltigen Nationalhymne, die keinen ethnischen Bezug enthilt, dafiir aber eine aus-
nehmend kriegerische Gottesverehrung mit einem islamistischen Nationalismus
verbindet. Eine Wende zur Formierung eines kemalistisch-sikularen Hegemonie-
projekts markieren die Jahre 1924-25. 1924 erfolgte die generelle Untersagung von
Parteigriindungen auflerhalb der CHP, nachdem sich eine parteiférmige Opposi-
tion formiert hatte, die auch mittels eines religiés aufgeladenen Diskurses mobi-
lisierte, der die Regierung in Ankara als anti-religios darstellte. Religiose Intellek-
tuelle artikulierten Opposition, die sich auf Mustafa Kemal (Atatiirk) als »Unglau-
bigen« und die Biirokratie als Trigerin einer fremden Lebensart einschoss und die
republikanische Staatsform zu einem Synonym fiir Verwestlichung und Entfrem-
dung von einem kulturellen Selbst erhob. Ein Zitat des islamistischen Intellektu-
ellen Mehmet Akif Ersoy (1873-1936), dem Verfasser der Nationalhymne, gibt den
kulturkampferischen Ton der Anklage gegen republikanische Reformen auf pri-
gnante Weise wieder:

»Glieder einer Nation, deren Religion ein Abklatsch, deren Welt ein Abklatsch,
deren Sitten ein Abklatsch, deren Kleidung ein Abklatsch, deren Reden ein Ab-
klatsch, die im Ganzen ein Abklatsch, also auch ein Abklatsch des Menschen sind,
sind nicht fahig, eine echte Gemeinschaft zu bilden, kdnnen deshalb auch nicht
iiberleben .« (zit.n. Yiicekok 1977: 90, Ubersetzung E.B.)"

Als 1930 von der CHP-Fithrung die Bildung einer Oppositionspartei initiiert wur-
de, um inmitten der Weltwirtschaftskrise eine kontrollierte Opposition zuzulassen,
die die Unzufriedenheit mit der wirtschaftlichen Situation absorbieren sollte, do-
minierten islamistische Intellektuelle in kurzer Zeit den Diskurs dieser Partei, wie
schon 1924, mit ihrer anti-sikularen Agitation. Die Partei gewann rasch an Popula-
ritit, drohte zu einer ernsthaften Herausforderung fiir die CHP zu werden, sodass

13 Das Zitat wurde so wie alle anderen tiirkischsprachigen Zitate in dieser Arbeit von mir Gber-
setzt.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Hegemonie und Kulturkampf

das politische Mangver zur Absorption der Unzufriedenheit mit der wirtschaftli-
chen Situation beendet und die Partei wieder geschlossen wurde. In diese Zeit fillt
auch die Untersagung der Benutzung religios aufgeladener Sprache fir politische
Zwecke (Toprak 2005).

Die iiber Jahrhunderte tradierte Macht religidser Autorititen schlug sich in
der frithen Republik auch darin nieder, dass sie eine fithrende Rolle in Bewegun-
gen einnahmen, die fiir lokale Autonomie, in Kombination mit der Wiederein-
fithrung des Kaliphats wie beim kurdischen Scheich Said Aufstand, mobilisier-
ten. Die Regierung ging rigoros gegen solche Bewegungen vor, versuchte, jede po-
tentielle Form der Doppelmacht militirisch zu zerschlagen. Mit der Niederschla-
gung des Scheich Said Aufstands im Jahr 1925 setzten die kategorische Leugnung
der kurdischen Ethnie und der Schwenk zum eindeutig ethnischen Nationalis-
mus — dem Tiirkismus — ein, der eine Assimilation der kurdischen Ethnie vorsah
(Bora 1998: 17ff.; Bozarslan 2003 u. 2008; van Bruinessen 1989)." Unterdessen zeigt
das Massaker an der alevitischen Bevolkerung in der Provinz Dersim (1937-38) an,
dass der politische und soziale Charakter von Bewegungen, die von Geistlichen mit
angefithrt wurden, entgegen der kemalistischen Geschichtsschreibung sich nicht
auf den Begriff reaktionir reduzieren lassen. Vielmehr trat der kemalistische To-
pos »Bekimpfung der religiésen Reaktion« auch als Chiffre zur Legitimation der
Zentralisierung der Staatsgewalt sowie der ethnischen Homogenisierung auf, um
das ambitionierte republikanische Entwicklungsprogramm umzusetzen (vgl. van
Bruinessen 2000).

Sowohl die 1924 als auch die 1930 gegriindete und kurz darauf verbotene Par-
tei adaptierte ein wirtschaftsliberales Programm. Da beide Parteien keine Chan-
ce erhielten, ihr Programm umzusetzen, lisst sich nicht beurteilen, ob sich ihre
Wirtschaftspolitik in der Praxis tatsichlich von der Politik der CHP unterschieden
hitte. Es lisst sich aber festhalten, dass die Verbindung zwischen Wirtschaftsli-
beralismus und Islamismus kein neuartiges Phinomen ist, das erst mit der AKP
aufkommt. Eine weitere Parallele zur spiteren islamistischen Bewegung besteht
darin, dass der islamistische Diskurs der 1920er Jahre die »Biirokratie« fiir die
Umwilzung der Produktions- und Lebensweisen verantwortlich machte, damit die
Position der GrofRgrundbesitzer und der Handelsbourgeoisie kaschierte, die bis
in die 1950er Jahre die dominierenden Klassenfraktionen in Anatolien waren. Die
Herstellung giinstiger Bedingungen fiir die Reproduktion dieser Fraktionen, fiir
ihre Eingliederung in den globalen Warentausch war langfristig mit negativen Fol-
gen fir Kleinbauern, Handwerker, Kleinhindler wie auch Landarbeiter und Subsis-

14 Die mitdieser Politik verkniipften Konflikte beziehungsweise der kurdische Widerstand ge-
gen die Assimilation bilden den bis in die Gegenwart aktuell gebliebenen Problemzusam-
menhang, der in der Literatur als »kurdische Frage« diskutiert wird. Auf diese Frage wird im
spateren Verlauf der Arbeit gesondert eingegangen.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

tenzbauern verbunden, die dem Wettbewerb nicht standhalten konnten und unter
einen Proletarisierungsdruck gerieten (Yiicekdk 1977: 9of.). Unter der Agide reli-
gioser Intellektueller, die durch die schrittweise Zuriickdringung ihrer jahrhun-
dertelangen Vormachtstellung mit einem Statusverlust konfrontiert waren, wurde
die Identifikation der Biirokratie als verantwortliche Titerin mit einer kulturellen
Denunziation verbunden, die die Biirokratie als verwestlicht und gottlos anzeigte.
Der denunziatorische Diskurs verbarg, dass die religiosen Intellektuellen selbst zu
einem erheblichen Teil der Biirokratie als Ulema angehort hatten beziehungsweise
fiir sich einen biirokratischen Status reklamierten.

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass die Sikularisierung in Ver-
schrinkung mit der Zentralisierung der politischen Verwaltung unter einem 6ko-
nomischen Druck von auflen wie von innen verlief. Der historische Abriss gibt zu
erkennen, dass die Zuriickdringung der Ulema nicht als ein evolutionir-logischer
Prozess aufgefasst werden sollte, den die biirgerliche Vergesellschaftung — hiu-
fig im Begriff der Modernisierung als neutraler Prozess gefasst — automatisch mit
sich bringt. Sofern Geistliche mit der alten, dezentralen Ordnung verbunden waren
und deren Beharrungsvermdégen reprisentierten, wurden sie zu einem Hindernis
in der Reformierung des Finanz- und Steuerwesens im 19. Jahrhundert. Sofern ih-
re Reproduktion an Stiftungsbesitz gebunden war, den sie verteidigten, standen
sie der Privatisierung der Produktionsmittel im Wege. Sofern sie sich einer Anpas-
sung der Schulbildung an reproduktive Erfordernisse einer kapitalistischen Ent-
wicklung verweigerten, disqualifizierten sie sich als organische Intellektuelle die-
ses Entwicklungswegs. Sofern sie sich gegen die Jungtiirken, anschliefiend gegen
die nationale Unabhingigkeitsbewegung auf der Seite der Kapitulationsregierung
positionierten, danach lokale Aufstinde und Widerstinde gegen die neue Zentral-
regierung anfiithrten, diskreditierten sie sich als regierungstreue Intellektuelle.

Der sikulare, evolutionistische und mechanisch-materialistische Kollektivwil-
le, eine Republik nach westeuropiischem Vorbild aufzubauen, formierte sich schon
in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts insbesondere in den Militirschulen un-
ter dem Einfluss der europiischen Aufklirungsbewegung (Aytekin/Uslu 2015: 185).
Die Entschlossenheit der politischen Fithrung unter Mustafa Kemal, die Vorherr-
schaft religioser Weltauffassungen zuriickzudringen, erscheint als letzte Abrun-
dung dieses Willens, der unter der Hegemonie westeuropdischer Akkumulations-
zentren Reformen in Gang setzte, die das kulturpolitische Gegenstiick zur »Be-
kimpfung der Reaktion« bildeten. Die Einfithrung von Familiennamen, der latei-
nischen Schrift und »moderner« Kleidungsvorschriften, die rechtliche Gleichstel-
lung der Geschlechter, das Verbot von Polygamie, die Entfernung der Klausel, die
den Islam als »Religion des Staates« festschrieb und andere Reformen unter dem
Topos des »Erreichens des Niveaus der kontemporiren Zivilisation« kénnen so als
Bestandteile einer Kulturrevolution zur Bildung eines neuen nationalen Bewusst-
seins, als kemalistisch-sikulares Hegemonieprojekt gefasst werden.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

137


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Hegemonie und Kulturkampf

Unabhingig von der sozialen Herkunft ihrer Mitglieder waren die Jungtiirken
ihren Inhalten und Zielen nach eine biirgerliche Organisation, auf die die Kemalisten
folgten (Savran 2010; Reyhan 2008). In politischer Kontinuitit zu den Jungtiirken
fithrten die Kemalisten eine Politik fort, die die sozio-kulturellen Grundlagen ei-
ner nachholenden kapitalistischen Entwicklung bereitstellen, die nationale Bour-
geoisie fordern und die 6konomischen Aktivititen im Rahmen eines nationalen
Marktes zusammenfithren sollte (Savran 2015; Toprak 1982). Begiinstigt von wirt-
schaftspolitischen Entscheidungen wurden inlindische Produktionsmittelbesitzer
gefordert. Der Etatismus der frithen Republikperiode, der im staatszentristischen
Ansatz als Primat des Staates interpretiert wird, war ein kapitalistisches Entwick-
lungsprogramm, das unter den Bedingungen der Weltwirtschaftskrise 1928/29 das
Hauptaugenmerk auf die Stirkung einer nationalen Bourgeoisie legte. Mit der
Griindung 6ffentlicher Banken und staatlicher Betriebe in kapitalintensiven Sek-
toren sowie der Koordinierung knapper Investitionsmittel ab den 1930er Jahren
wurde ein Industrialisierungsprogramm eingeleitet, das auf den Akkumulations-
prozess der Privatunternehmen abgestimmt war. Die staatlichen Betriebe agier-
ten nicht nur als Lieferanten eines giinstigen Produktionsinputs, sondern auch
als wichtige Absatznehmer fiir die Privatunternehmen. Diese Komplementirbe-
ziehung, die als »Etatismus« bezeichnet wird, blieb noch weit tiber die dreifdiger
Jahre hinaus ein wichtiges Merkmal staatlicher Politik. Noch bevor die Konturen
dieses Projekts klar zu Tage getreten waren, hatten die Kemalisten Anfang 1921 die
politische Fithrung einer sich formierenden sozialistischen Bewegung, die vor dem
Hintergrund der Oktoberrevolution im benachbarten Russland an Ausstrahlungs-
kraft gewonnen hatte, verhaften oder ermorden lassen (Aytekin/Uslu 2015: 171ft.).
Mit der offensiven Negierung der Existenz von Klassen wurde die Unterdriickung
der Organisierung der Arbeiterbewegung legitimiert (Boratav 1987: 30ff., 51; vgl.
Boratav 2005).

Orientiert an Gramscis Gliederung von Entwicklungsstadien l3sst sich formu-
lieren, dass die Republikgriindung die Uberfithrung der Bourgeoisie aus einem
korporativen in ein politisches Stadium abschloss (Yalman 2002). Die CHP bilde-
te die organisatorische Struktur, in der die besitzenden Klassen politisch zusam-
mengefithrt wurden. Die Erziehung der intellektuellen Triger des kapitalistischen
Entwicklungsprogramms geschah mafigeblich iber die Sikularisierung und Ver-
einheitlichung des im Osmanischen Reich fragmentierten Bildungs- und Erzie-
hungswesens, mit der eine kulturelle Vereinheitlichung der Nation erreicht werden
sollte (vgl. Sener 2015). Der heute noch aktive Topos vom »Erreichen des Niveaus
der kontemporiren Zivilisation« rekurrierte auf die Frage eines neuen nationalen
Bewusstseins. Erziehungspolitische Mafinahmen, die das Leitbild eines an der ur-
banen west-europdischen Lebensweise ausgerichteten »modernen« Menschen eta-
blierten, standen in Verbindung mit einem 6konomischen Programm, fiir das die
Zentralisierung der Staatsgewalt fortgefithrt und mit dem - auch iiber Gesetze -

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

das Bewusstsein eines gemeinsamen nationalen, »tiirkischen« Interesses unter der
Fithrung des sich etablierenden Biirgertums geschaffen werden sollte. Vor diesem
Hintergrund kann die Politik der CHP als Organisierung einer »programmatischen
Okonomie« bestimmt werden, mit der Gramsci die intensivierte Abstimmung von
Produktions- und Lebensweise begrifflich fasste (Gramsci 1991ff.: 2063).

Die offizielle Tirkische Geschichtsthese konstruierte ab der zweiten Halfte der
1920er Jahre die nationale Identitit als Synthese von Tiirkischsein und Zivilisation.
Das Islamische, das sukzessive mit dem Arabischen gleichgesetzt wurde, war hier-
von ausgeschlossen (Ozdalga 2006). Das Territorium und die Staatsbiirgerschaft,
die Rasse und die Ethnie wechselten sich als dominante Elemente des kemalisti-
schen Nationalismus ab. In allen Formen wurde die Nation aber als eine sikulare,
nicht-religiése Entitit definiert, die mit Ausnahme der frithesten Phase der Repu-
blik als organisch-kulturelle Einheit konzipiert wurde. Das Tiirkentum sollte einen
Schmelztiegel bilden, um nicht-tiirkische muslimische Gruppen in der Tiirkei zu
assimilieren und in eine einheitliche tiirkische Nation zu integrieren (Saragoglu
2011). Der ethnisch-sikulare Nationalismus, zu dem die CHP heute noch tendiert,
wurde in den 1930er Jahren durch das Prinzip des Populismus erginzt, worunter
die kulturelle Verbreitung der republikanischen Ideale begriffen wurde (vgl. Kogak
2001; Odman 2006).

Das Parteienverbot und andere Restriktionen wie das Verbot der Orden und
Bruderschaften zwang viele Islamisten in die auferparlamentarische Opposition,
die sie iiber verschiedene Medien fortsetzten (Savran 2015: 70). Die Spaltung der
Geistlichen in zwei Lager hielt auch in der Republik an: Wihrend eine Strémung
aus der Niederlage die Lehre zog, dass eine offene und radikale Opposition gegen
die Sikularisierung schidlich, graduelle Anpassung notwendig ist, um eine totale
Niederlage abzuwenden, beharrte eine zweite Stromung auf der radikalen Ableh-
nung der Republik und machte die Anpassungsbereiten fiir die Niederlage mitver-
antwortlich. Mitglieder der letzten Generation der osmanischen Ulema iiberwin-
terten bis in die 1950er Jahre in den republikanischen Institutionen, bekleideten
Positionen im Bildungs- und Justizbereich (Bein 2006: 294). Mit Griindung der Di-
yanet Isleri Baskanlig1 (Amt fiir Religiése Angelegenheiten, im Folgenden nur Diya-
net) im Jahr 1924 blieb der Religion eine institutionelle Grundlage erhalten. Ulema,
die sich auf die Seite der Jungtiirken gestellt hatten, nahmen leitende Positionen
in der lange Zeit relativ kleinen Diyanet ein, auf deren Rolle und Entwicklung an
spaterer Stelle ausfithrlicher eingegangen wird.

Im Rahmen des staatszentristischen Ansatzes wird im Anschluss an den von
Max Weber theoretisch bestimmten patrimonialen Herrschaftstyp die These ver-
treten, die Ulema seien nicht frei gewesen, sie hitten in der Ausitbung ihrer Titig-
keit und der Auslegung des Koran den Befehlen des Sultans gehorchen und damit
dem Primat des Staates folgen miissen (Inalcik 1969). Die skizzierte Geschichte der
sunnitischen Geistlichen in der Endphase des Osmanischen Reichs bis in die frithe

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

139


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Hegemonie und Kulturkampf

Republik hinein zeigt auf, dass sie keine opportunistischen Biirokraten waren. Sie
konnten abwigen, ob sie Vorgaben Folge leisten wollten, auch wenn es sie mogli-
cherweise ihren Status oder mehr kostete. Sie vertraten divergierende Positionen
zu den politischen Entwicklungen ihrer Zeit, insbesondere zu den ihre eigenen
Privilegien betreffenden Angelegenheiten, organisierten sich auch in Parteien und
agierten nicht blof? als treue Anhinger des Sultans. Auch wenn die ideologische
Legitimation wechselnder und sich widersprechender Vorgaben zu ihren Aufgaben
gehorte, machte die Wahrnehmung dieser Aufgabe sie nicht zu Erfillungsgehilfen
ohne eigenen Willen, sondern zu Verfolgern ihrer qua gesellschaftlicher Funkti-
on eingenommenen Position. Sie konnen als organische Intellektuelle der osmani-
schen Gesellschaftsformation bezeichnet werden, die in den Machtblock integriert
waren. In der von ihnen ausgeiibten Funktion waren politische und zivilgesell-
schaftliche Aufgaben mit reproduktiven Aspekten im doppelten Sinne — sowohl
gesellschaftliche als auch gruppenspezifische — miteinander verschmolzen. Im his-
torischen Ubergang zur kapitalistischen Produktionsweise erlitt die Mehrzahl von
ihnen eine Niederlage, durch die sie ihre privilegierte Stellung bei der Vermittlung
der Hegemonie der besitzenden Klassen und zugleich ihre materiellen Reproduk-
tionsgrundlagen als organische Intellektuelle verloren. Die Entkopplung der re-
produktiven von der religiosen Struktur bedeutete eine Entwertung sozialer und
kultureller Ressourcen, iiber die sie als Schriftgelehrte, Juristen, Erzieher und Mit-
glieder einer vernetzten Struktur verfiigten. Die Sikularisierung beziehungsweise
der kemalistische Laizismus fithrten dazu, dass ihre Ressourcen in diesen Praxis-
feldern, die sich in Verschrinkung mit der Vermittlung von Hegemonie ausgebil-
det hatten, nicht mehr ausreichten, um die entsprechenden Praktiken ausiiben zu
konnen.

5.2 Wiederanbindung und Re-Formation: Aufbau kulturpolitischer
Institutionen der Religion und Entwicklung
des tiirkisch-islamischen Hegemonieprojekts

Die Rekonstruktion der gesellschaftlichen Stellung, die die religiosen Intellektu-
ellen einnahmen, lisst besser begreifen, weshalb die osmanische Ordnung fir sie
eine zentrale historische Referenz bildet. Die Elemente dieser Stellung waren die
institutionalisierte Einbindung in die Verwaltung des Reichs tiber die Rechtspre-
chung, das Bildungssystem und die Verfiigung tiber Produktionsmittel in Verbin-
dung mit relativ autonomen Institutionen, die reproduktive und religiése Dienst-
leistungen erbrachten. Artikuliert waren sie mit der Aufgabe, die Hegemonie der
besitzenden Klassen auszuiiben. Die republikanische Revolution besiegelte einen
tiefen Einschnitt in ihrer gesellschaftlichen Stellung, die unter anderem an das
Stiftungswesen gebunden war. Die Restauration osmanischer Artefakte und des

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

Stiftungswesens, die der zu Beginn des vorangegangenen Abschnitts zitierte em-
sige Behordenleiter Beyazit im Jahr 2009 betrieb, ist aus ihrer Perspektive nicht
nur die Wiederherstellung einer symbolischen Ordnung, sondern auch einer ge-
sellschaftlichen Stellung. In den 2000er Jahren hatten die religiésen Intellektuellen
schon einen betrichtlichen Weg zuriickgelegt. Inzwischen waren sie eingebettet in
eine soziale Bewegung, die verschiedene Organisationen und Parteien ausgebildet
hatte und auf einen bemerkenswerten Gelindegewinn zuriickblicken konnte: Die
kemalistischen Krifte waren zunehmend aus den mittelanatolischen Regionen in
die Kiistenregionen verdringt worden. Die Tiirkei der 2000er Jahre war Schauplatz
eines stark zugespitzten Kulturkampfs konkurrierender Hegemonieprojekte, bei
dem alle symbolischen Waffen ins Feld gefithrt wurden, die die sozialen Triger der
Projekte iiber Jahrzehnte akkumuliert hatten. Doch wie kam es, dass die Religion
beziehungsweise ihre Triger nach ihrer Zuriickdringung wieder einen derartigen
Bedeutungsgewinn verzeichnen konnten?

Bereits in den 1940er Jahren wurde damit begonnen, das Rad der Sikularisie-
rung zuriickzudrehen. Ab Mitte der 1940er Jahre wurde massiv und systematisch in
den Ausbau der religiosen Institutionen investiert, die Religionsbehérde Diyanet,
die bis dahin ein Schattendasein fristete, wurde ausgebaut. 1949 wurde Religion
als Wahlfach in Schulen wieder eingefiihrt, das Verbot von Wallfahrten zuriickge-
nommen (Keyder 1987: 122). Die unter den Jungtiirken reformierte Medrese, in de-
nen allgemeine Schulbildung mit religiéser Unterrichtung kombiniert worden war,
fungierte als Vorbild der theologischen Schulen, die nun schrittweise eingefithrt
wurden (Bein 2006: 289). In der Forschung wird dieser Vorgang als Nachgeben ge-
geniiber der religiésen Reaktion nach dem Ubergang in ein Mehrparteiensystem
im Jahr 1946 unter dem Druck der neu gegriindeten DP (Demokratische Partei), ei-
ne Abspaltung aus der CHP, thematisiert (Aytekin/Uslu 2015: 371). Die Griinde fir
die Renaissance der Religion als Nachgeben zu thematisieren, lisst auflen vor, dass
die CHP an der Restauration der Stellung der Religion aktiv mitwirkte. Semsettin
Giinaltay, der Ende der 1940er Jahre Ministerprasident einer CHP-Regierung war,
brachte die Idee vor, Nation und Religion bedingten sich gegenseitig, die Tiirken
hitten dem Islam am besten gedient. Der prominente Schriftsteller und CHP-Ab-
geordnete Yahya Kemal erhob den Authentizismus, das Bei-Sich-Selbst-Sein zum
zentralen Motiv des Daseins. Er betonte die Bedeutung praktizierter Religion als
Zusammenkunft in der Gemeinschaft, in Abgrenzung zum Katechismus, der un-
bedingten Uberzeugung oder dem Bekenntnis, deren Dogmatismus er ablehnte.”

15 Damit nahm er die zentrale Idee auf, dass Religion zuallererst eine Form der Gemeinschaft
darstellt, einzelne Glaubensgemeinschaften Instrumente sind, die Legitimation und Wahr-
haftigkeit der Religion zu reproduzieren und auf Dauer zu stellen, dass religiése Rituale und
Bindung bedeutsamer als die Glaubigkeit an sich sind, eine Auffassung, die in der lateini-
schen Herleitung des Wortes religio aus dem Verb religare sich wiederfindet, das »aneinan-
der binden«heif’t und in Abgrenzung zum Wort superstitio benutzt wurde, das individuelle,

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

141


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Hegemonie und Kulturkampf

Nicht zuletzt wurden auf Initiative eines CHP-Abgeordneten 1949 die tiirkistischen
Vereine »Tiirk Ocaklari« (Tiirkenwiege) wieder eréfinet, die zu einer Plattform wur-
den, die Vorteile der Religion als ethische Kraft und vereinheitlichendes Moment
anzupreisen. Beklagt wurden der Verlust der Ideale und die Dominanz des Ma-
teriellen, dem die moralische Erziehung des Volkes entgegenzusetzen sei, die nur
tiber die Religion geschehen kénne (Bora 1998: 68ft., 84fF., 93).

In der CHP gab es keine einheitliche Position zur Restauration der Stellung
der Religion. In der Partei fand angesichts der Zunahme kommunistischer Staaten
nach dem Zweiten Weltkrieg eine Auseinandersetzung iiber die Frage der Forde-
rung der Religion statt, in der ein Fliigel die Vorziige der Religion fiir die Aufrecht-
erhaltung der biirgerlichen Ordnung hervorhob, ein zweiter dagegen befirchtete,
die Religion kénne aufler Kontrolle geraten. Das vermehrte Aufkommen »reaktio-
nirer« Ideen nach dem Zweiten Weltkrieg war verbunden mit der Wahrnehmung
einer »kommunistischen Gefahre, die die CHP als genuine Partei der besitzenden
Klassen nicht weniger umtrieb als die DP (Akpinar/Araman 2011: 82). Die pauscha-
le staatszentristische These, die rasche Entwicklung konservativer und religidser
Weltauffassungen rithre von einem Versagen des Kemalismus her, die kulturelle
Distanz zur Bevolkerung durch die Etablierung eines »Sozialethos« und einer »po-
pularen Kultur« auferhalb der Religion zu iiberbriicken (Bora 1998: 421f., 125; Mar-
din 2006c: 252f.), ignoriert dagegen die »zivilgesellschaftlichen« Ankerpunkte des
kemalistischen Projekts in einer kulturell heterogenen, aus langen Kriegen, Migra-
tionsbewegungen und Zwangsumsiedlungen heraus entstandenen Gesellschafts-
formation. Kriegsfliichtlinge aus dem Balkan und dem Kaukasus sowie Gruppen,
die nach dem Ersten Weltkrieg aus ehemaligen Gebieten des Reichs in die Tiir-
kei zwangsumgesiedelt wurden, nahmen die vom Kemalismus offerierte nationale
Identitit ebenso an wie Gruppen, fiir die die kemalistischen Reformen Befreiung
von konservativer Enge und sunnitischer Kontrolle bedeuteten (vgl. Erden 2004).
Die Reformen hatten eine intellektuelle Schicht geschaffen, die die kapitalistische
Fortschrittsorientierung angenommen hatte. Die Einparteienherrschaft der CHP,
die bis 1946 die besitzenden Klassen und ihre Intellektuellen zu integrieren ver-
mochte, stieR an andere Grenzen. Die negativen Auswirkungen des Zweiten Welt-
kriegs auf die Wirtschaft, bedingt durch den Zusammenbruch der globalen Nach-
frage nach landwirtschaftlichen Exportgiitern, die das wichtigste Handelsgut der
damaligen tiirkischen Volkswirtschaft stellten, riefen Unmut innerhalb der zu drei
Vierteln noch biuerlich wirtschaftenden Bevolkerung hervor. Die CHP initiierte
eine Agrarreform, mit der Land an besitzlose Bauern verteilt werden sollte, erhob
zugleich eine neue Steuer auf landwirtschaftliche Ertrige, auch um die Kriegsge-
winnler, die mit Grundnahrungsmitteln spekulierten, zu besteuern (Boratav 2003:

institutionell nicht geregelte Spiritualitit bezeichnete und die Bedeutung von Aberglaube
annahm (Bora 1998: 58).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

90of.). Ein Teil der relativ michtigen Fraktion der bereits kapitalistisch wirtschaf-
tenden Grof3grundbesitzer opponierte gegen diese Vorhaben (Uslu 2015: 351). Thre
Opposition fiel zeitlich zusammen mit einer bildungspolitischen kemalistischen
Offensive, mit der die bis dahin vernachlissigten Doérfer erreicht werden sollten.
Ab 1940 waren Bildungsinstitute (»Koy Enstitiileri« — »Dorfinstitute«) mit dem Ziel
er6ffnet worden, ausgewihlte Dorfkinder mit landwirtschaftlichen und handwerk-
lichen Fertigkeiten ausgestattet zu Lehrern fiir ihre Dorfer zu erziehen. Einvon den
Urhebern der Institute willkommen geheifener Effekt war die gleichzeitige Ver-
mittlung kemalistischer Entwicklungsideale. Grundbesitzer und mit ihnen assozi-
ierte konservative Intellektuelle, die sich bis dahin in der CHP organisiert hatten,
nahmen dies als Bedrohung wahr, da die Institute unter dem Einfluss der aufkli-
rerischen Strémung in der CHP konservative Praktiken wie die Geschlechtertren-
nung untergruben. Jungen und Midchen lernten gemeinsam. Das Selbstbewusst-
sein der partizipierenden Kinder beziehungsweise Jugendlichen wurde durch kol-
lektives Arbeiten und Lernen in den Instituten gestirkt. Die Institute vermittel-
ten keine feindliche, wohl aber aufgeklirte bis kritische Haltung zur Religion (vgl.
Karadmerlioglu 1998). Dies hatte zur Folge, dass die Grundbesitzer, die ihre He-
gemonie weiterhin vermittels konservativer und religioser Weltauffassungen or-
ganisierten, ihre Stellung in Gefahr sahen. Sie fithrten eine antikommunistische
Kampagne, bis die Institute nach wenigen Jahren wieder geschlossen wurden.
Die DP formierte sich vor diesem Hintergrund als Abspaltung einer Gruppe der
besitzenden Klassen unter der Fithrung opponierender Grofgrundbesitzer von der
CHP. Aus staatszentristischer Perspektive wird die DP als eine »Graswurzelbewe-
gung« (White 2008: 361) begriffen, die aus der Peripherie kommend sich der CHP,
die das Zentrum besetzt haben sollte, widersetzte. Eine Graswurzelbewegung war
die DP mit Sicherheit nicht. Sie setzte sich aus (ehemaligen) federfithrenden Po-
litikern der CHP zusammen, nahm ferner zahlreiche hochrangige Offiziere und
Biirokraten auf (Ahmad 1993: 9, 123). Mit dem Auseinanderbrechen des Biindnis-
ses der besitzenden Klassen in der CHP und dem Ubergang in ein Mehrpartei-
ensystem wurden die Auseinandersetzungen zwischen den Klassen und Klassen-
fraktionen nicht mehr innerhalb der CHP, sondern im Rahmen eines parlamen-
tarischen Mehrparteiensystems zwischen zwei dominanten Hegemonieprojekten
gefithrt. Die Spaltungen, Ungleichzeitigkeiten und Differenzen, die durch die ka-
pitalistische Entwicklung hervorgerufen oder verstirkt wurden, wurden zum zen-
tralen Politikum konkurrierender Parteien.’® Mit der Abspaltung zeigte sich wie
schon im Zusammenhang mit der Griindung der Oppositionspartei im Jahr 1930,
dass innerhalb der CHP neben dem kemalistischen ein zweites Hegemonieprojekt

16  Die Parteienkonkurrenz wurde auf die herrschenden Klassen begrenzt. Nach einer nur we-
nige Monate andauernden Periode freier Parteienbildung wurden links orientierte Parteien
und mitihnen in Verbindung stehende Gewerkschaften verboten (Boratav 1987: 72).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

143


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M

Hegemonie und Kulturkampf

fortexistierte, das sich in Anbindung an Grundbesitzer und Hindler iiber konserva-
tive und religiése Auffassungen reproduzierte. Die Auffassungen kamen nicht neu
auf, sie erhielten stirkere Sichtbarkeit durch eine parteifsrmige Organisation, die
Mehrheiten fiir die entwicklungspolitischen Ziele derjenigen Teile der Bourgeoisie
zu generieren versuchte, die sie reprisentierte (Atilgan 2015a: 415).

Mit der DP fand auch der islamistische Diskurs nach dem Parteienverbot von
1924 seinen Weg zuriick in die parlamentarische Politik. Ein Wahlslogan von Adnan
Menderes, der Vorsitzender der DP wurde und selbst zu den michtigsten Grof3-
grundbesitzern des Landes gehorte, lautete: »Wir werden Istanbul zu einem zwei-
ten Mekka, die Eyiip Sultan Moschee [in Istanbul] zu einer zweiten Kaaba machen.«
(zit.n. Yiicekdk 1977: 153) Eine der ersten Reformen der DP, die zwischen 1950 und
1960 regierte, bestand darin, den Gebetsruf wieder auf Arabisch ausrufen zu las-
sen. Der Koran durfte wieder im Radio rezitiert werden, religiése Gemeinschaften
konnten sich wieder freier und sichtbarer organisieren. Die DP war jedoch keine is-
lamistische Partei, in ihrer weltanschaulichen Ausrichtung dominierten konserva-
tive Themen, iiber die Reaktionen auf die kapitalistische Umwilzung mit Begriffen
wie Entfremdung und Entartung gegen die Aufklirung, den Kommunismus im Be-
sonderen und die Linke im Allgemeinen kanalisiert wurden (Bora 1998: 68ft.). Die
DP prisentierte sich als Bewahrerin einer Authentizitit und Unverinderlichkeit,
deren permanente Auflésung sie durch Vorantreiben der kapitalistischen Entwick-
lung zugleich organisierte. Sie kann als erste politische Tragerin eines konservati-
ven Hegemonieprojekts bestimmt werden, dessen ideologisches Repertoire in der
Sakralisierung der Gemeinschaft, der Nation, der Tradition, der Geschichte und
der (patriarchalen) Familie bestand. Die Religion trat als ein Element auf, jedoch
nicht unbedingt als vorgeordnetes Element, das zur Aufrechterhaltung der Ord-
nung und der Autoritit herangezogen wurde. In der Realitit waren die Grenzen
zwischen Konservatismus und Islamismus flieRend. Dennoch war der Konserva-
tismus eine relativ eigenstindige Stromung, die in Gestalt der DYP (Partei des
Rechten Weges) und der ANAP (Mutterlandspartei) die politische Landschaft bis
zur Griindung der AKP mafigeblich prigte.

Die Popularitit bestimmter religiéser und konservativer Auffassungen, die
zum Bestandteil des Parteiprogramms der DP wurden, kann nicht aus ihren
okonomischen wie politischen Zusammenhingen losgelost — rein ideologisch
— ermessen werden. Sie miissen als Bestandteil eines Hegemonieprojekts, die
Fithrung bestimmter Fraktionen der Produktionsmittelbesitzer zu organisieren,
untersucht werden. Thren ersten Wahlsieg 1950 verdankte die DP hauptsichlich
Versprechen, die sie der zu dieser Zeit noch iiberwiegend unter kleinbiuerlichen
Verhiltnissen lebenden Bevolkerung machte, die unter dem Wirtschaftseinbruch
und dem Nachfrageriickgang auf landwirtschaftliche Produkte infolge des Zweiten
Weltkriegs litt. Den Kleinbauern versprach sie Subventionen und Aufhebung von
Kontrollen durch die Gendarmerie, den Arbeitern Streikrecht und Organisierungs-

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

freiheit. Thre Versprechen popularisierte sie als Befreiung von der etatistischen
Unterdriickung der Biirokratie, sich selbst prisentierte sie als Partei des Volkes.
Die hohe Zustimmung zur DP um die 58 Prozent bei ihrem zweiten Wahlsieg 1954
wurde durch eine giinstige wirtschaftliche Entwicklung beférdert. Die globale
Nachfrage nach landwirtschaftlichen Giitern war angestiegen, im Rahmen des
Marshallplans waren US-amerikanische Kredite an die Tirkei vergeben worden,
die die kapitalistische Entwicklung férderten, zugleich eine enge Anbindung der
Tiirkei an die USA bewirkten, die politisch durch den NATO-Beitritt untermauert
wurde (Atilgan 2015a: 485ft.). Von den giinstigen wirtschaftspolitischen Rahmen-
bedingungen abgesehen, die Subventionen und Kredite fiir landwirtschaftliche
Produzenten ermoglichten, 16ste die DP ihre Versprechen an die subalternen
Klassen nicht ein. Sozialdemokratische und sozialistische Organisationen der
Arbeiterbewegung blieben verboten, die zunehmende Mechanisierung in der
Landwirtschaft erhohte den Konkurrenzdruck auf die Landarbeiter. Die Klein-
bauern konnten mit den grofien und mittleren Grundbesitzern, die am stirksten
von der Wirtschaftspolitik profitierten, nicht Schritt halten. Als inmitten eines
6konomischen Engpasses, hoher Inflation und steigender Auslandsverschuldung
die Zustimmung zur DP in der zweiten Hilfte der 1950er Jahre abnahm, erhdhte
sie den Druck auf die Arbeiterschaft durch weitere Verbote ihrer Organisationen,
setzte auf Repression gegeniiber der politischen und gesellschaftlichen Oppo-
sition wie auch gegeniiber Teilen der Beamtenschaft und Armeeoffiziere, deren
Forderungen nach einem hoheren Sold sie ignorierte, erpresste grofle Industrielle,
sich von der CHP zu lésen. Die Ara der DP, die sich auf dem Weg der Errich-
tung einer Diktatur befand, dabei jedoch die Unterstiitzung der aufsteigenden
Industriebourgeoisie sowie an Popularitit verloren hatte, wurde 1960 durch den
ersten Militirputsch in der Republikgeschichte beendet. Der Putsch erhielt die
Unterstittzung verschiedener gesellschaftlicher Gruppen aufgrund autoritirer
Bestrebungen der DP (ebd.: 485fT., 545).

Der Putsch stellt eine ambivalente Zisur in der politischen Geschichte dar.
Einerseits wurde das Militir nach dem Putsch iiber den neu in der Verfassung
verankerten Nationalen Sicherheitsrat in den politischen Entscheidungsprozess
einbezogen. Mit der gleichzeitig erwirkten 6konomischen Einbindung des Mili-
tars wurde der kapitalistische Entwicklungsweg als Orientierung fir die Offiziere
festgelegt. Die Offiziersgehilter wurden erhéht, junge Offiziere stiegen in mitt-
lere Einkommensklassen auf, fiir Generile wurden Luxusvillen gebaut, Offiziere
im Ruhestand wurden in die Biirokratie rekrutiert und in den Vorstand von Pri-
vatfirmen berufen. Durch die Griindung eines bis heute bestehenden, weit ver-
zweigten Konsortiums (OYAK), das Offizieren Privilegien wie verbilligte Kredite
und Konsumgiiter verschafft sowie Dividenden an Offiziere im Ruhestand aus-
zahlt, wurden die Offiziere zu Rentiers gemacht. Durch die Anbindung an OYAK,
das mit staatlicher Forderung in kurzer Zeit zur aus der Industriebourgeoisie her-

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

145


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Hegemonie und Kulturkampf

vorgegangenen Gruppe der transnational verflochtenen Konglomerate des Landes
aufstieg, wurde im Militir ein starkes Interesse geschaffen, in die gesellschaftli-
chen Kiampfe zugunsten der Konglomerate einzugreifen (Ahmad 1993: 130ff.; Ulus
2011: 15)." Neben diesen antidemokratischen Mafinahmen initiierte der Pusch an-
dererseits eine neue Verfassung, die biirgerliche Freiheiten auch der Arbeiterschaft
zuerkannte, vielmehr den konstitutionellen Rahmen fiir eine sozialdemokratisch
geprigte Blockbildung zwischen den Konglomeraten, der Industriearbeiterschaf,
den Angestellten der 6ffentlichen Verwaltung, Teilen des Kleinbiirgertums und der
Kleinbauern bildete. Erste Tendenzen dieser Blockbildung auf der Grundlage ei-
nes semi-peripheren Fordismus hatten schon in den 1950ern bestanden. Von der
Etablierung einer fordistischen Politik in Form einer importsubstituierenden Wirt-
schaftspolitik kann ab 1962 gesprochen werden. Sie war darauf ausgerichtet, das
Wachstum der inlindischen Industriebourgeoisie, die fiir den Binnenmarkt pro-
duzierte, durch selektive Zolle zu fordern, Subventionen und (knappe) Devisen in
Projekte zu lenken, die ihrer Entwicklung dienten. Der Fordismus in der Tiirkei
entwickelte zwar nicht die gleiche Expansivitit wie in den kapitalistischen Zentren,
er bestimmte nichtsdestotrotz die Akkumulationsdynamik und die Organisation
der Arbeitsteilung bis in die spiten 1970er Jahre (Aydin, Z. 2005: 209f.). Stetige Re-
allohnerhéhungen fiir die Industriearbeiterschaft und der Aufbau wohlfahrtsstaat-
licher Elemente kennzeichnen diese Periode. Die Verbesserung der Ausbildungs-
und Reproduktionsbedingungen der Arbeitskrifte durch formale Arbeitsvertrige
und soziale Leistungen und die Erhéhung ihrer Kaufkraft komplementierten die
Entwicklung der Industriebourgeoisie und sorgten fiir den Absatz produzierter
Waren (Boratav 1987: 108f.; Odman 2000: 451f.). Der an die industrielle Entwicklung
gekoppelte fabrikzentrierte, den 6ffentlichen Sektor umfassende Kompromiss, der
soziale und politische Rechte fiir die Werktitigen enthielt, blieb begrenzt, da er
nur einen Teil der Werktitigen integrierte und die industrielle Entwicklung in be-
stimmten Teilen des Landes konzentrierte. Er wies ferner einige Besonderheiten
auf, so die informellen Siedlungen (»Gecekondu«) der aus ihren biuerlichen Re-
produktionszusammenhingen in die Industriezentren gelockten Arbeitskrifte. Er
bestimmte dennoch die Lebensverhiltnisse eines grofien Teils der Bevolkerung und
entwickelte eine Ausstrahlungskraft iiber die tatsichlich integrierten Werktitigen
hinaus.

17 Der Putsch wurde ohne Einverstandnis der Militarfiihrung von den mittleren Offiziersran-
gen ausgefiihrt, die sich nach dem Putsch in zwei Fliigel spalteten: Einen links-kemalistisch
sozial-reformerischen, der in der kurzen Zeit der Militirregierung eine Landreform zuguns-
ten von Kleinbauern initiierte und wohlfahrtsstaatliche Regelungen zugunsten der subalter-
nen Klassen auf die Agenda hob, und einen rechten Fliigel, der eine alsbaldige Ubergabe
der Regierungsgeschifte an zivile Krafte mit dem Kalkiil forderte, dass diese die Landreform
riickgingig machen wiirden. Der rechte Fliigel setzte sich durch und die Landreform wurde
tatsdchlich zuriickgenommen (Ulus 2011: 199f. Fn. 20).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

5.2.1 Die Tiirkisch-Islamische Synthese

Die DP-Regierung scheiterte an der damaligen Kriftekonstellation. Doch wurden
in ihrer Regierungszeit die infrastrukturellen Voraussetzungen fiir die Entwick-
lung der islamistischen Bewegung gelegt, die sie bis in die Gegenwart charak-
terisieren. Die detaillierte Darstellung dieser Infrastruktur, die die Diyanet und
die theologischen Ausbildungsstitten umfasst, erfolgt in einem separaten Kapi-
tel, nachdem die Entwicklungsstadien der islamistischen Bewegung im Verhiltnis
zu den gesellschaftlichen Kimpfen nachgezeichnet worden sind. Unter der For-
derung der DP-Regierungen entstand eine grofie Zahl Akademiker, Schriftsteller,
Journalisten, Agitatoren und Polemiker, die sich in verschiedenen Vereinen zusam-
menschlossen, Netzwerke bildeten und fortan daran arbeiteten, den konservativen
Islamismus mit dem vélkischen Tirkismus in einem tiirkisch-islamischen Hege-
monieprojekt zusammenzubringen. Die Entwicklung des konservativen Islamis-
mus als distinkte Ideologie in Gestalt der Tirkisch-Islamischen Synthese setzt in
dieser Phase ein. Die Synthese ist im Riickblick das wichtigste Deutungsangebot,
das die tiirkische Rechte im Laufe des 20. Jahrhunderts entwickelt hat. Sie stellt
eine Kombination der sich schon im Osmanischen Reich herausbildenden Ideo-
logien des Osmanismus, Tirkismus, Islamismus und Konservatismus dar. In ihr
finden sich tiirkistische und islamistische Motive, eine Sakralisierung vermeintlich
vorkapitalistischer Werte und Ideale, Antikosmopolitismus, eine grundskeptische
Weltanschauung und ein ausgeprigter Opferdiskurs. Sie ist als eine Begleiterschei-
nung der Tirkisierungs- und Islamisierungspolitik anzusehen, die in historischer
Kontinuitit zum Genozid, mit dem die nicht-muslimische Bevolkerung aus Ana-
tolien entfernt wurde, betrieben worden ist (Agikel 1996; Coban 2015).

Der Grundthese der Tiirkisch-Islamischen Synthese ist, dass Tiirkentum und
Islam sich gegenseitig bedingten. Die »Tirken« hitten dem Islam am besten ge-
dient, indem sie seine Expansion anleiteten und mit missionarischem Eifer neue
Gebiete eroberten. Die Orden der Sufi hitten sich dabei als besonders zuverlis-
sig herausgestellt, indem sie nicht in Kontemplation verharrten, sondern mit dem
Schwert in der Hand den Heiligen Krieg bestritten und zugleich loyal zum Staat
geblieben seien. Ausformuliert wurden diese Ideen mafigeblich von Akademikern,
die sich 1962 im Verein »Aydinlar Kulitbii« (»Klub der Intellektuellen«, 1970 um-
benannt in »Wiege der Intellektuellen«) zusammenschlossen. Auch die zur glei-
chen Zeit (1963) gegriindeten Vereine zur Bekimpfung des Kommunismus wurden
mafigeblich von islamistischen Intellektuellen und Netzwerken getragen (Atilgan
2015b: 590; Ozdalga 2006). Sie argumentierten, dass das Wesentliche im Sufismus
nicht im Riickzug vom Weltlichen, sondern im kriegerischen Missionierungsgeist
bestand. Hervorgehoben wurde damit ein aktivierendes Element von Religion, das
im Gegensatz zum passivierenden Riickzug aus dem Weltlichen, zur Konzentration
der Befreiung auf ein Jenseits steht, wie es hiufig mit Religion verbunden wird. Aus

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Hegemonie und Kulturkampf

der Perspektive der Tiirkisch-Islamischen Synthese ist das Weltliche nicht etwas,
das auszuhalten ist (Agikel 1996). Die akademischen Urheber der Synthese sahen
sich in den 1960ern mit einer aufkommenden sozialistischen und anti-imperia-
listischen Arbeiter- und Studentenbewegung konfrontiert, zu deren Bekimpfung
sie alternative Deutungsangebote entwickelten. Sie machten als Ursache fiir Ar-
mut und Unterdriickung eine angebliche Unterwiirfigkeit gegeniiber dem Westen
durch kulturelle Verwestlichung aus und behaupteten, dass durch die Zuriickdrin-
gung von Aufklirung und Sikularisierung bei gleichzeitiger Begeisterung fiir tech-
nologische Entwicklung die Unterlegenheit gegeniiber dem Westen, damit auch
Armut und Unterdriickung tiberwunden werden kénne.

Ein weiterer Ausdruck stirker werdender islamistischer Aktivititen in dieser
Periode ist die Entwicklung der »idealistischen Bewegung«, die urspriinglich
einen sikularen und volkisch-rassistischen Tiirkismus ausgebildet hatte, der in
den 1960er Jahren sunnitisch-islamistischen Interpretationen zu weichen be-
gann.” Die politische Reprisentantin dieser Strémung war die Republikanische
Bauern-Volkspartei (CKMP), die 1969 in Partei der Nationalistischen Bewegung
(MHP) umbenannt wurde und die mit den faschistischen Grauen Wolfen - eine
paramilitirische Organisation zur Bekimpfung linker Strémungen - assoziiert
war (Atilgan 2015b: 592f.; Ulus 2011: 125). Die idealistische Bewegung, die mit
dem Kleinbiirgertum und kleinen Firmen assoziiert war, entfernte sich von den
Nicht-Sunniten, den Aleviten, die sie zuvor als »Tiirken« integriert hatte. Trotz
dieser frithen und iiber die Jahrzehnte fortgeschrittenen Anniherung an den
Islamismus wirkt in der idealistischen Bewegung bis heute eine pan-tiirkistische
Stromung fort, die stirker gen Osten orientiert ist und eine Einheit aller »Turkvél-
ker« imaginiert, in der der Islam keine vorgeordnete Rolle spielt. Die Verbindung
der Bewegung mit Kleinbiirgern und kleineren Unternehmern, die in bestimmten
Regionen der Tirkei Schwerpunkte gebildet haben, lisst sie als ein tirkisti-
sches Hegemonieprojekt bestimmen, das ideologisch-kulturelle Schnittmengen
zum konservativ-islamischen wie auch zum kemalistischen Hegemonieprojekt
aufweist.

Mit dem Verbot der DP fithrte deren Nachfolgepartei AP das konservative He-
gemonieprojekt fort. Sie nahm den Diskurs auf, der den durch die kapitalistische
Umwilzung hervorgerufenen Unmut gegen die »kulturelle Verwestlichung« lenk-
te, fiir die die CHP und der Kemalismus verantwortlich gemacht wurden. Fiir die
mit der Industrialisierung und Mechanisierung der Landwirtschaft einhergehen-
de Auflosung des kleinen Handwerks und der kleinbiuerlichen Produktion, fir
die Proletarisierung von Handwerkern und Bauern wurden Institutionen und kul-
turelle Formen verantwortlich gemacht, die als westlich und volksfremd kodiert

18 Zu den zentralen Intellektuellen des sakular-rassistischen Turkismus zahlt Nihal Atsiz, der
die Grauen Wolfe inspirierte (Ozdalga 2006).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

wurden. Die konservativen Parteien prisentierten sich als permanente Oppositi-
on, obgleich sie nahezu ununterbrochen die Regierungen stellten. Sie beschwerten
sich tber »westliche« Institutionen, obwohl sie die Einbindung in den Welthan-
del unter der Dominanz westlicher Akkumulationszentren und Biindnisse (NATO)
mafdgeblich beférderten. Sie beschwerten sich iiber »westliche« Werte, mit denen
sie die Kleinfamilie, den Zins und den Kapitalismus anzeigten, obwohl sie die kapi-
talistischen Verhiltnisse politisch durchsetzten. Wihrend sie die permanente Um-
wilzung von Lebensweisen und kulturellen Formen organisierten, damit auch die
Existenzbedingungen der GroRfamilie untergruben, stellten sie sich als Bewahrer
der »kulturellen Werte des Volkes« — der »nationalen« Kultur — gegen seine Unter-
driicker dar.

5.2.2 Klassenbasis der religidsen Infrastruktur im Aufbau

Die Periode zwischen 1946 bis etwa Mitte der 1960er Jahre markierte den begin-
nenden Wiederaufstieg der Geistlichen nach ihrer Zuriickdringung. In dieser
Zeit fand der erste Anlauf statt, die gesellschaftliche Stellung der religiésen In-
tellektuellen wiederherzustellen und ihre bis dahin stark eingegrenzte Stellung
im Machtblock auszubauen. Die Formierung sozio-politischer Blocke und der
Kulturkampf wurden auf eine parteiférmige Ebene gehoben und der Islamismus
begann, sich als eine nationale Bewegung zu reformieren. Wihrend der Kemalis-
mus die kapitalistische Entwicklung mit einer Ausrichtung an der biirgerlichen
Aufklirungsbewegung verbunden, Emanzipationsangebote mit Zwangselementen
vereint hatte, artikulierte der tiirkische Konservatismus die gleiche Entwicklung
nach 1946 als Befreiung konservativ-religiéser Praktiken. Beide Strémungen arti-
kulierten einen bevolkerungspolitischen Gestaltungsanspruch, der im Kemalismus
explizit als Verinderung — werden wie der Westen — und im Konservatismus als
Bewahrung - bei sich selbst bleiben - artikuliert wurde. Das kemalistisch-si-
kulare Hegemonieprojekt versprach eine Befreiung von konservativ und religios
geprigter sozialer Kontrolle. Fiir laizistische Krifte stellte das mit der Griindung
der Republik in der Verfassung verankerte Prinzip der Laizitit die Befreiung von
der Herrschaft sunnitischer Geistlicher dar, wodurch auch der alevitischen Be-
volkerung eine staatsbiirgerliche Gleichstellung erméglicht wurde (White 2008)."
Die Zwangselemente im kemalistischen Reformeifer, der der Bevolkerung die
Ubernahme von Kleidungsformen, Musikgeschmickern, Freizeitgewohnheiten,
einer neuen Schrift und Sprache etc. auferlegte, bot dem konservativen Hegemo-
nieprojekt Ansatzpunkte und verlieh der konservativen Artikulation Plausibilitit.

19 Allerdings wurde diese Gleichstellung nie vollkommen eingeldst, da sunnitische Institutio-
nen bestehen blieben, wie in nachfolgenden Kapiteln noch auszufiihren sein wird.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

149


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Hegemonie und Kulturkampf

Da beide Projekte mafigeblich den kapitalistischen Akkumulationsprozess orga-
nisierten, iiber dessen Ausrichtung gen Westen grundsitzliche Einigkeit bestand,
den sie jedoch durch unterschiedliche kulturelle Formen zu vermitteln suchten,
konnen sie auf einer analytischen Ebene als zwei konkurrierende kulturpolitische
Strategien der herrschenden Klassen bezeichnet werden, Hegemonie auszuiiben.
Der Kulturkampf tritt als Modus Operandi auf, itber den sich beide Hegemonie-
projekte in Konkurrenz zueinander reproduzierten.

Die Phase ist also gekennzeichnet durch eine stirker sichtbar werdende Reor-
ganisation islamistischer Intellektueller, deren Vorginger nach dem Ersten Welt-
krieg mit den Siegermichten kooperiert hatten. Dass sie sich mit der DP, der CKMP
und der AP verbanden, sich gegen sozial-reformerische Bewegungen richteten, die
als Kommunisten und Volksfremde markiert wurden, und dass sie die kapitalisti-
sche Entwicklung in Gestalt eines neutralen technologischen Fortschritts zum un-
verzichtbaren Element erhoben, zeigt an, dass sie sich in Assoziation zu den be-
sitzenden Klassen entwickelten. Um einen genaueren Einblick in die soziale Tra-
gerschaft der islamistischen Bewegung in dieser Periode zu gewinnen, erfolgt an
dieser Stelle ein Vorgriff auf die Entwicklung der religiésen Infrastruktur. Der Auf-
bau der religiosen Infrastruktur wurde hauptsichlich von Vereinen initiiert, deren
Wachstum in den 1950er Jahren bemerkenswert steil nach oben ging. Nach der Li-
beralisierung des Gesetzes fiir Vereinsgriindungen 1946 wurden zunehmend Ver-
eine mit religidsen Zielsetzungen gegriindet. 1946 entstanden 8 Vereine zur Forde-
rung des Moscheebaus, 1961 dann schon 5.000 und 1968 8.400 neue Vereine. Nach
1960 flachte der Anstieg auf einem hohen Niveau ab, dafiir stieg die Zahl von Ver-
einen mit anderen religiosen Zielsetzungen wie dem Bau theologischer Schulen
(Yiicekdk 1977: 131ff.). Auch Vereine zum Betreiben ehrenamtlich gefiihrter Koran-
kurse, die nicht an die Diyanet angeschlossen waren, sprossen aus dem Boden.
Allerdings konnten ehrenamtliche Korankurse anders als religiose Vereine schon
vor 1946 gegriindet werden. Zwischen 1932 und 1949 stieg deren Zahl von 9 Kur-
sen mit 232 Schillern auf 127 Kurse mit 8.706 Schiilern (Ozgur 2012: 34ff.). 1951
gab es dann schon 237 und 1968 2.510 Korankurse. Zu den ehrenamtlichen Kursen
kamen 954 Kurse der Diyanet hinzu, die etwa 40.000 Schiiler und Schiilerinnen un-
terrichteten. Eine weitere statistische Angabe lisst eine Gewichtung zu: Der Anteil
von Vereinen mit religidsen Zielsetzungen an allen neu gegriindeten Vereinen stieg
zwischen 1946 und 1959 von 1,3 auf 31,9 % und stabilisierte sich danach bei etwa
28 % bis ins Jahr 1968 (Yiicekok 1977: 131ff.). Die Zahlen sind beeindruckend, insbe-
sondere weil die Kosten fiir den Bau der Moscheen, der Schulen und das Betrei-
ben ehrenamtlicher Kurse hauptsichlich durch private Spenden gedeckt wurden.
Sie zeigen den Beginn des Wiederaufbaus der religiésen Struktur an, durch den
die materiellen Reproduktionsmoglichkeiten der Theologen sukzessive ausgebaut
wurden.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

Die einzige auffindbare Studie, die eine differenzierte Untersuchung der Ver-
eine vornimmt, liefert eine Vorschau auf die islamistische Bewegung der Folgezeit,
indem sie exemplarisch zum Vorschein bringt, dass die soziale Trigerschaft sich
hauptsichlich aus drei Gruppen zusammensetzte (Yiicekdk 1977). In einem stid-
tischen Gebiet initiierten iiberwiegend Kleinhindler und Handwerker die Griin-
dung, in lindlichen Gebieten waren es hauptsichlich Kleinbauern. In beiden Ge-
bieten befanden sich als dritte Gruppe unter den Griindern ausgebildete Theolo-
gen, die teils zu der kleineren Gruppe von Beamten gehorten (ebd.: 211ff.). Aus der
Zusammensetzung lisst sich schlieflen, dass die unmittelbare Klassenbasis der re-
ligiosen Struktur im Aufbau in den 1950er und 1960er Jahren aus dem Kleinbiir-
gertum und der kleinen Bourgeoisie hervorging. Nach Yiicekok war dies ein Teil
des Kleinbiirgertums, das zu den »Verlierern« (1977: 80) der kapitalistischen Um-
wilzung gehorte, die sie mit den Institutionen der laizistischen Republik und dem
Westen gleichsetzten. Seine Befragung der Vereinsgriinder ergab in Ubereinstim-
mung mit den Kernthesen des konservativen Islamismus, dass 70 Prozent die Auf-
hebung des »Religionsstaats« mit Griindung der Republik als einen grofRen Fehler
ansahen und der Nachahmung des Westens und dem Sittenverfall die Schuld an
den gréften Ubeln der Gesellschaft gaben.

Yiicekok fihrt an, dass das Kleinbiirgertum aufgrund der beschleunigten
kapitalistischen Entwicklung nach dem Zweiten Weltkrieg einem Konkurrenz-
druck ausgesetzt gewesen war, angesichts dessen zumindest ein Teil das »Alte«
herbeisehnte (1977: 102). Boratav stellt fest, dass das Kleinbiirgertum in der
gleichen Phase expandierte, insgesamt von der kapitalistischen Entwicklung
profitierte (1987: 77ff.). Beide Feststellungen — zunehmender Konkurrenzdruck
und Expansion — schlieflen sich nicht unbedingt gegenseitig aus. Wenn aber das
Kleinbiirgertum als »Verliererin« bezeichnet wird, wie von Yiicekdk, itberdeckt dies
seine gesellschaftliche Stellung und politische Positionierung. Nachvollziehbar
ist, dass sich das Kleinbiirgertum durch Liberalisierungen politisch in Parteien
und zivilgesellschaftlich in Vereinen reorganisieren konnte. Das »Alte« war nicht
mehr antikapitalistisch oder feudal artikuliert: Auch die Grundlage der kleinbiir-
gerlichen Reproduktion bestand in der Aufrechterhaltung der kapitalistischen
Akkumulation. Das ausgeprigte antikommunistische Element im konservativen
Islamismus, der auch in den Vereinen zum Tragen kam, bringt zum Ausdruck,
dass es sich gegeniiber den subalternen Klassen auf der Seite des Grof3grundbe-
sitzes und der Handelsbourgeoisie positionierte, die sich vorwiegend in der DP
organisierten.

Resiimierend lisst sich festhalten, dass sich die islamistische Bewegung ab den
1950er Jahren auf den GroRgrundbesitz und die Handelsbourgeoisie stiitzen konn-
te, wihrend sie zugleich im Kleinbiirgertum Wurzeln schlug und iiber Vereine eine
rapide anwachsende intellektuelle Schicht ausbildete, die fortan das tiirkisch-isla-
mische Hegemonieprojekt weiterentwickeln sollte.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Hegemonie und Kulturkampf

5.3 Verselbstandigung: Formierung der islamistischen Bewegung und
ihre Abspaltung als eigenstandige Partei

Ab den 1950er Jahren erreichte die Ausdifferenzierung der Bourgeoisie eine neue
Schwelle. Lange Zeit bildeten die kapitalistischen Grof3grundbesitzer und die Han-
delsbourgeoisie die dominanten Fraktionen der besitzenden Klassen. Mit der Ent-
wicklung der industriellen Produktion gewann die Industriebourgeoisie an Ge-
wicht. Sie bildete sehr rasch monopolistische Strukturen aus und brachte ihre
Interessen erfolgreich voran.*® Verschiedene Autoren bringen vor, dass der Kon-
kurrenzdruck, den kleinere Produzenten in der Landwirtschaft und im produzie-
renden Gewerbe durch die Industriebourgeoisie spiirten, die Suche nach einer
eigenstindigen politischen Reprisentation ausloste, die sich durch eine Abspal-
tung von der konservativen Partei AP bildete, die wiederum auf die DP gefolgt war
(Bugra 1998; Giilalp 1999; Keyder 1987; Yiicekdk 1977). Mit der Abspaltung eines Flii-
gels der kleineren Unternehmer nahm der Islamismus die Form einer eigenstin-
digen sozialen Bewegung an, die sich wenig spiter auch parteiférmig organisier-
te. Aufgrund der eigenstindigen parteiférmigen Organisierung wird insbesondere
in der historisch-materialistischen Literatur ab diesem Zeitpunkt der Begriff po-
litischer Islam verwendet. Die Tatsache der parteiférmigen Organisierung sollte
jedoch nicht verdecken, dass der Islam — genauer formuliert eine sunnitisch ge-
pragte Auslegung — auch zuvor schon politisch artikuliert war.

Der Abspaltung von der AP ging ein Konflikt iiber die Ausrichtung der Wirt-
schaftspolitik und die Verteilung 6ffentlicher Subventionen voraus, worin die
GroRe der Unternehmen eine wichtige Rolle spielte. Konkreter Austragungsort
des Konflikts war der zur damaligen Zeit wichtigste Unternehmerverband, die
Kammern- und Bérsenunion der Tiirkei (TOBB). Vorsitzender des Verbands war
der Ingenieur Necmettin Erbakan, der kleineren Unternehmen, die eine Stim-
menmehrheit stellten, eine fiir sie giinstigere Verteilung staatlicher Subventionen
versprach, wogegen die grofieren Unternehmen opponierten. Auf Betreiben der
Handelskammern von Istanbul und Izmir, in denen die grofen Unternehmen
dominierten, wurde Erbakan 1969 von der AP-Regierung abgesetzt. Die Rolle der
AP bei diesem Vorgang widerlegt die in den 2000er Jahren prominent gewordene

20 Die Organisierung der groen Unternehmen der Tiirkei in Form von Holdings oder Konglo-
meraten, die auf den Feldern der Produktion, des Handels und der Finanzen gleichermafen
aktivsind, ermoglichtihnen, produktives Kapital und Geldkapital innerhalb der gleichen Or-
ganisationsstruktur zu halten. Sie konnen dadurch starkere Kontrolle Giber die verschiedenen
Formen des Mehrwerts (Zins, Profit, Handelsgewinne) ausiiben und einen gréfleren Mehr-
wert abschopfen. Manche Autoren verwenden den Begriff Finanzkapital fur die Holdings,
andere Autoren nennen sie grofies Kapital, grofie Bourgeoisie oder einfach nur Monopole,
da sie jeweils bestimmte Bereiche der Produktion dominieren (Ercan 2002; Oztiirk 2010 und
2015).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

staatszentristische These, wonach die grofien Unternehmen traditionell durch die
CHP vertreten worden seien. Die grofien Unternehmen hatten sich in den 1960er
Jahren unter den Regierungen der AP und der CHP etabliert.

Der Konflikt forcierte die Abspaltung des politischen Islam als eigenstindige
Partei. Der Parteibildung ging zunichst jedoch die Formierung der Milli Goriis Be-
wegung (Nationale Sicht), ebenfalls unter der Fithrung von Erbakan, ab Mitte der
1960er Jahre voraus. Mit der Milli Goritg Bewegung nahm der affirmative Bezug auf
das Osmanische Reich und die sunnitische Auslegung des Islam in Verbindung mit
dem Kleinbiirgertum und der kleinen Bourgeoisie einen programmatischen Cha-
rakter an. Erbakan, der sich bei der AP vergeblich fiir eine Nominierung bei den
Parlamentswahlen beworben hatte und zugleich seines Postens als Vorsitzender
der TOBB enthoben worden war, trat schliefilich als unabhingiger Kandidat an.
Er wurde 1969 mit Unterstiitzung der Hindler und Gewerbetreibenden der mit-
telanatolischen Stadt Konya, die sich nachfolgend zu einer Hochburg des politi-
schen Islam entwickeln sollte, als unabhingiger Kandidat ins Parlament gewahlt.
Die 1970 aus der Milli Goriig Bewegung hervorgegangene erste eigenstindige Par-
tei des politischen Islam in der Tiirkei war die Nationale Ordnungspartei (MNP),
die von Politikern gegriindet wurde, die zuvor hauptsichlich in der AP aktiv ge-
wesen waren (Akpinar/Araman 2011: 84). Sie stellte einen Zusammenschluss klei-
nerer Gewerbetreibender, Hindler und Agrarier dar, die Korruption, Habgier und
Sittenverfall anprangerten, die sie durch die richtige ethische Haltung, gewonnen
aus der Religion, zu reparieren versprachen. Die MNP riickte die Wiedereinfith-
rung der sunnitischen Institutionen des Osmanischen Reichs ins Zentrum ihres
Programms (Yiicekok 1977: 101f.). Kleinere Kapitalbesitzer, die spiter als »anatoli-
sche Bourgeoisie« bezeichnet werden sollten, adaptierten einen Diskurs, durch den
sie sich in eine Reihe mit den unter einem zunehmenden Proletarisierungsdruck
stehenden kleinbiuerlichen Produzenten und ihren eigenen Arbeitern stellten, die
schweren Ausbeutungsbedingungen zu sehr geringen Léhnen ausgesetzt waren.

Infolge einer neuerlichen militirischen Intervention im Jahr 1971, die sich in
erster Linie gegen die erstarkende Arbeiterbewegung richtete, wurde die MNP we-
gen Aktivititen gegen die Laizitit verboten. Dennoch ebnete die Intervention dem
tirkisch-islamischen Hegemonieprojekt den Weg (Ulus 2011: 16). Mit der Inter-
vention wurde ein finfjihriges politisches Betitigungsverbot fur Mitglieder ver-
botener Parteien verhingt, das fiir Politiker der sozialistischen Arbeiterpartei der
Tiirkei (TIP) umgesetzt, fiir Politiker der MNP aber umgangen wurde. Im direk-
ten Anschluss an die MNP wurde mit gleichem Personal und programmatischer
Ausrichtung die Nationale Heilspartei (MSP) gegriindet, die Kundgebungen ver-
anstaltete, auf denen zum Dschihad aufgerufen und die Einfithrung der Scharia
propagiert wurde. Die 1971er Intervention leitete eine massive Férderung sunni-
tisch-islamistischer und tiirkistischer Krifte ein, die para-militirische Einheiten
bildeten, die mit dem Militir und der Polizei kooperierten, aus denen linke und

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Hegemonie und Kulturkampf

links-kemalistische Krifte schrittweise entfernt wurden. Gegen die Arbeiter- und
Studentenbewegung sowie gegen AlevitInnen wurde in den 1970ern eine »Biirger-
kriegsstrategie« (Gaglar 2003: 188) verfolgt, die hauptsichlich von Kriften ausge-
fithrt wurde, die mit der Partei der Nationalistischen Bewegung (MHP) assoziiert
waren und Riickendeckung aus den Sicherheitsapparaten erhielten. Politisch ge-
tragen wurde die »Biirgerkriegsstrategie« aber von den Regierungen der sogenann-
ten Nationalistischen Front, die von der konservativen AP, der tiirkistisch-islamis-
tischen MHP und der islamistischen MSP gemeinsam gebildet wurden (Ozan 2015:
724fF.). %

Wiahrend die MSP die Forderung der Industrialisierung zugunsten kleinerer
Kapitalbesitzer forderte und gegen die etablierten GrofSunternehmen agitierte, die
sie als Teil einer »westlich-jiidischen Allianz« anklagte, hatte die 1971er Interven-
tion Bedingungen geschaffen, die fiir alle Kapitalfraktionen Vorteile boten. Die in
den1960ern angestiegenen Reallohne wurden gesenkt, das links-kemalistische Per-
sonal wurde sukzessive aus der Biirokratie entfernt, sozialdemokratische und so-
zialistische Bewegungen, die parallel zur globalen Konjunktur sich ab Mitte der
1960er Jahre in einem starken Aufwind befanden, wurden einer massiven Repres-
sion ausgesetzt (vgl. Alpkaya 2001; Boratav 1987: 100ff.). Dennoch wurde die linke
Bewegung iiber die gesamten 1970er Jahre stirker. Sie war in der Industriearbeiter-
schaft verankert, die kimpferische Gewerkschaften wie die DISK** hervorbrachte,
deren Mitgliederzahlen von 30.000 im Jahr 1967 auf 700.000 im Jahr 1980 anwuchs,
umfasste die Bauernschaft und das Kleinbiirgertum, was nicht zuletzt in der Bil-
dung der linken Lehrergewerkschaft TOB-DER* mit 200.000 Mitgliedern und der
Formierung einer studentischen Linken zum Ausdruck kam (Caglar 2003: 189).

Unter dem Druck der sozialistischen Bewegung wurde ein sozialdemokrati-
scher und links-reformerischer Fliigel in der CHP gestirke, der sogar die Frage
einer Agrarreform zugunsten von Kleinbauern nach 1940 ein zweites Mal auf die
politische Agenda riickte. Bis zur Linkswende in den 1970ern gehérten industriell
unterentwickelte Regionen des Landes zu den politischen Hochburgen der CHP. In
den 1970ern stieg die CHP auch in den Gecekondu, den durch Binnenmigration ra-
pide angewachsenen Arbeitervierteln in den industriell entwickelten Grofstidten,
zur stiarksten Kraft auf (Ahmad 1993: 160). Beide Umstinde — zunichst die Veran-
kerung der CHP in unterentwickelten Regionen, dann ihr Stimmengewinn unter

21 Gegen Ende der1970er Jahre hauften sich die Anschldge auf sozialistische und links-kema-
listische Akteure. Zwar gab es auch linke militante Gruppen, die auf die »Burgerkriegsstrate-
gie«mit gleichen Mitteln antworteten, Gegenanschldge veriibten, sich teils auch gegenseitig
bekdmpften. Das Ausmaf des rechten Terrors tiberschritt jedoch die von links ausgehende
Gewalt und die antifaschistische Gegenwehr um ein vielfaches, die rechten Krafte waren mi-
litarisch gesehen iiberlegen und besser ausgestattet (Caglar 2003: 190).

22 Konféderation Revolutionirer Arbeitergewerkschaften der Turkei.

23 Verein fiir den Zusammenschluss und die Solidaritat aller Lehrer.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

den BinnenmigrantInnen — entkriften die These, wonach die biuerliche Lebens-
weise beziehungsweise die soziale Entwurzelung aus der biuerlichen Lebensweise
- die Konfrontation der »Tradition« oder der »schwarzen Tiirken« mit der »Mo-
derne« oder den »weifden Tiirken« — ausschlaggebend fiir die Hinwendung der in
die Stidte migrierenden Bevolkerung zum Konservatismus und spiteren Islamis-
mus waren (Gole 2004; White 2008: 361f.). Sie stiitzen vielmehr das Argument, dass
sozio-politische Blscke nicht als Ausdruck einer kulturellen Statik oder Reaktion
begriffen werden sollten, sondern als (immer vorliufiges) Ergebnis eines Hegemo-
niebildungsprozesses. In der starken politischen Polarisierung der 1970er bildete
die sozialdemokratische Perspektive — mit den zahlreichen sozialistischen Initia-
tiven interagierend — einen grofe Teile der Werktitigen iiberzeugenden Gegenpol
zu den kulturkdmpferischen Strategien der Hegemoniebildung (Ozan 2015: 676ft.).

Vor diesem Hintergrund ist eine Differenzierung beziiglich der kemalistischen
Bewegung vorzunehmen. Die Bewegung brachte im Laufe der Zeit unterschied-
liche Fliigel hervor, die etwas schematisch in links und rechts unterteilt werden
konnen. Der eher linke Fliigel war an der Philosophie der Aufklirung und einem
biirgerlichen Entwicklungsprogramm orientiert, das sozialistische und sozialde-
mokratische Elemente aufnahm und einen institutionalisierten Kompromiss zwi-
schen den Klassen herzustellen suchte. Er bildete anti-imperialistische Auffassun-
gen aus, konnte kulturelle Differenz zulassen und neigte zur Aktivierung einer kri-
tischen Massenbasis. Der eher rechte, sich mit der tirkistischen Bewegung iiber-
schneidende und iiber die gesamte Zeit betrachtet dominante Fliigel geriet in den
1970ern in die Defensive. Er war wesentlich pragmatischer an der Férderung der
privaten Kapitalakkumulation zugunsten der Monopolbildung ausgerichtet, streb-
te eine kulturelle Homogenisierung der Bevolkerung an, betrieb einen Personen-
kult um Atatiirk, beargwohnte die subalternen Klassen und setzte auf autoritire,
gewaltformige Losungen.

Nachdem das politische Feld, in dem sich die islamistische Bewegung formier-
te, skizziert worden ist, kann nun auf deren Entwicklung zuriickgekommen wer-
den. Der politische Islam fithrte in den 1970er Jahren die schon bei der Wahl des
noch parteilosen Erbakan lancierte Kampagne, wonach alle anderen Parteien un-
echt, nicht-national seien, weiter. Ein zentraler Slogan der Milli Gériig Bewegung
in den frithen 1970ern lautete, dass materieller Fortschritt durch ideelle Entwick-
lung zu erreichen sei. Die Bewegung behauptete einen kausalen Zusammenhang
zwischen wirtschaftlicher Unterentwicklung und dem Verfall moralisch-ethischer
Werte unter dem Einfluss »fremder« Ideen aus dem Westen. Das Auseinanderklaf-
fen zwischen Staat, der eine westlich-sikulare Kultur adaptiert habe, und Volk, das
im Islam verwurzelt sei, wurde beklagt und die Idee vorgebracht, dass die Wieder-
belebung der authentischen Kultur des Landes, die in einer islamischen Tradition
bestehen sollte, den Verfall aufhalten und den materiellen Entwicklungsriickstand
aufholen werde. Von Anbeginn war diese Vorstellung mit GrofRmachtambitionen

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Hegemonie und Kulturkampf

und einer nationalistischen Geschichtsauffassung verbunden. Die Bewegung trat
als Begriinderin einer wiedererstarkten Tiirkei auf und driickte diese Vision mit
dem Slogan »Von Neuem Grof3e Tiirkei« (»Yeniden Biiyiik Tiirkiye«) aus. Das Osma-
nische Reich bildete den historischen Bezugspunkt, an dessen Stirke angekniipft,
die mit seinem Zusammenbruch verlorene Einheit von Staat und Volk wiederher-
gestellt, damit die Fithrung der »islamischen Welt« iibernommen werden sollte
(vgl. Toprak 2005; Yavuz 2005).

Der sich abspaltenden Bourgeoisie ging es jedoch nicht nur um den Erhalt ei-
ner gesellschaftlichen Position, sondern auch um einen groferen Anteil am gesell-
schaftlichen Mehrwert. Dieser Zusammenhang driickte sich in den 1970ern in der
Artikulation einer spezifischen Wachstumsstrategie aus, die zum zentralen Pro-
grammpunkt der MSP wurde. Sie bestand in der Forderung einer staatlich gefor-
derten Entwicklung der Schwerindustrie. Die Idee einer Forderung der Schwer-
industrie war keine tiirkische Besonderheit, sie wurde zu dieser Zeit in vielen Lin-
dern der kapitalistischen Peripherie diskutiert. Die Grundidee war, kleine Kapital-
eigner zu Anteilshaltern staatlich geférderter Gesellschaften zu machen, wodurch
ihnen ein Entwicklungssprung ermdéglicht werden sollte. Mit anderen Worten, die
MSP wurde zur nationalen Trigerin einer international bestehenden Bewegung
autholender Entwicklung (Giilalp 1999). Die MSP nahm 1973 und 1977 an Parla-
mentswahlen teil, bei denen sie zuerst 11,8 dann 8,5 Prozent erzielte und dabei
in den ostlichen Provinzen am erfolgreichsten war. Der Erfolg in den 6stlichen
Provinzen, die wirtschaftlich gesehen unterentwickelt waren, zeigt ebenfalls die
Anbindung der Bewegung an die kleine Bourgeoisie an, die ihre Stellung im kapi-
talistischen Wettbewerb zu verbessern suchte.

Bemerkenswert ist, dass bei den Parlamentswahlen von 1977 57 % der Bewer-
ber fiir eine MSP-Kandidatur einen religiosen beruflichen Hintergrund aufwiesen,
gefolgt von Industriellen (18 %) und Ingenieuren (17 %). Unterstiitzt wurde die Par-
tei von verschiedenen religiésen Orden der Nakschibendi, Nurcu und Kadiri. Auf
das Wirken der Orden (Gemeinschaften) wird an spiterer Stelle ausfiihrlicher ein-
gegangen. An dieser Stelle sei bemerkt, dass tiber ihre damalige Funktionsweise
und tatsichliche Verbreitung nicht viel bekannt ist. Im Zusammenhang mit der
Entwicklung der islamistischen Partei traten sie als informelle Zusammenschliis-
se von Kleinaktioniren in Erscheinung. Mehmet Zahid Kotku, ein Nakschibendi
Scheich, der in der Literatur als Mentor von Erbakan auftaucht, fiithrte eine loka-
le Zelle des Ordens an, dessen Mitglieder Anteile an einer Fabrik besaflen, in der
Necmettin Erbakan als Manager angestellt war (Akpinar/Araman 2011: 84ff.; Ozgur
2012: 118f.). Das Beispiel gibt den Hinweis, dass die Orden sich den kapitalistischen
Gegebenbheiten schon in den 1960ern angepasst hatten. Tauchten sie im Osmani-
schen Reich im Zusammenhang mit Grundbesitz auf, waren sie in der Republik
in Konkordanz zur Umwilzung der Produktionsweise in den Betrieb kleinkapita-
listischer Unternehmen involviert. Wenngleich aus den wenigen journalistischen

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

Recherchen nicht hervorgeht, in welchem Umfang sich dieses Engagement beweg-
te, konnen die Triger dieser Aktivititen als Element des Machtblocks bestimmt
werden, das sich mit Grindung der Milli Goriig Parteien politisch eigenstindig
machte (vgl. Dogan 2009a). Die starke Reprisentation von Theologen in der MSP
und die Assoziation mit den Orden zeigen ein verstirktes Wirken von religiosen
Intellektuellen an, fiir die die politische Partei — neben den Vereinen zum Aufbau
einer religiosen Infrastruktur, die im vorangegangenen Abschnitt vorgestellt wur-
den — zu einer wesentlichen Wirkungsstitte wurde.

5.4 Vorriicken ins ideologische Zentrum: Der 1980er Putsch und
die Entwicklung einer programmatischen Okonomie

Thren dritten historischen Entwicklungsschritt machte die islamistische Bewegung
mit dem 1980er Putsch. Im konservativ-islamischen Narrativ der 2000er Jahre
taucht der Putsch in der Regel als negativer Bezugspunkt auf. Einer meiner In-
terviewpartner im Jahr 2009 aus der AKP beschrieb die Krifteverhiltnisse folgen-
dermafien:

H: Die grifste Hiirde vor der Demokratie in der Tiirkei ist das Militdr. Wegen der Fehler, die
in der Vergangenheit gemacht wurden, glaubte ich nicht daran, dass mit der Demokratie
etwas erreicht werden konnte. Obwohl wir politisch eine Regierung stellen, obwohl das
Volk uns wiihlt, kommt einer, zieht uns eins iiber die Riibe und stiirzt uns. Das haben wir
60, 71, 80 und 97 im 28. Februar-Prozess erlebt. Das hat uns immer fern gehalten von
der Politik, auf diese Weise konnten wir nichts erreichen. Bis Tayyip Erdogan uns die Idee
vermittelte, dass wirklich etwas verdndert werden kann.

I**: Wen meinst du mit wir?

H: Damit meine ich uns als Volk, wir Menschen.

Das Memorandum der Militirfihrung und das eingeleitete Verbotsverfahren ge-
gen die AKP (vgl. S. 40f.), sowie eine rechts-kemalistische Mobilisierung, die das
Militir als eine zuverldssige Bastion gegen den Islamismus kennzeichnete, ver-
stirkten die Wahrnehmung, dass es einen unverschnlichen Gegensatz zwischen
dem Militir und der AKP gab, die mein Interviewpartner im vorliegenden Aus-
schnitt mit dem Volk gleichsetzte. Obwohl sich die antagonistischen Lager — die
Kemalisten auf der einen und die Islamisten auf der anderen Seite — einig iiber die
Stellung des Militirs waren, allerdings mit gegensitzlichen Wertungen, handelte
es sich um eine der gréfiten Tauschungen in der politischen Geschichte der Tiir-

24 Mit dem Kiirzel »l« wird bei Interview- und Gesprachsausschnitten im gesamten Buch der
Autor gekennzeichnet.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

157


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Hegemonie und Kulturkampf

kei, die mit einem staatszentristischen Begriffsapparat einherging, durch den das
Militar aufderhalb gesellschaftlicher Kriftekonstellationen platziert wurde.

Die 1970er Jahre waren durch eine sich zuspitzende Hegemoniekrise gekenn-
zeichnet. Wie dargestellt, umschloss der Kompromiss zwischen der Industriear-
beiterschaft und den 6ffentlichen Angestellten mit der Industriebourgeoisie zu
Beginn der 1960er Jahre eine Reihe biirgerlicher Freiheiten und sozialdemokrati-
scher Rechte. Eingebettet in und beeinflusst durch den globalen Aufwind fiir linke
Bewegungen entwickelte die Aktionsbereitschaft organisierter ArbeiterInnen ei-
ne Dynamik, die alsbald den sozialdemokratischen Kompromissrahmen sprengte.
Die Abhingigkeit der 6konomischen Entwicklung von Importgiitern — technologi-
scher Input, Investitionsgiiter und Rohstoffe —, der Devisenmangel und der Griff
nach internationalen Krediten sowie die trotz militirischer Intervention von 1971
weiterhin starke Arbeiterbewegung, die hohere Lohne und bessere Arbeitsbedin-
gungen erstritt, hatten das importsubstituierende Entwicklungsmodell schon Mit-
te der 1970er Jahre in eine Krise gebracht (Ercan 2002). Die Fragmentierung der
rechten Parteienlandschaft als Ausdruck unterschiedlicher Akkumulationsstrate-
gien verschiedener Kapitalfraktionen vertiefte die Hegemoniekrise. Sie erschwerte
die politische Kompromissfindung innerhalb des biirgerlichen Machtblocks erheb-
lich. Vor diesem Hintergrund wurde der Ruf aus der Bourgeoisie nach dem Militir
zur nachhaltigen Zerschlagung der Arbeiterbewegung und mit ihr der linken Be-
wegung sukzessive lauter. Schliefilich provozierte das an eine strukturell beding-
te Grenze stofSende Akkumulationsmodell eine Schuldenkrise, durch die der IWF
auf den Plan gerufen wurde, mit dem im Januar 1980 ein Strukturanpassungspro-
gramm vereinbart wurde. Gegen den massiven Widerstand aus der Industriearbei-
terschaft, Teilen des Kleinbiirgertums und der Kleinbauern putschte das Militir im
September 1980 zur Durchsetzung dieses Programms, das der gesamten Bourgeoi-
sie Vorteile auf Kosten sozialer Errungenschaften der subalternen Klassen zusi-
cherte (Boratav 2005: 73; Ozan 2012). Die unter der faktischen Fithrung von Turgut
Ozal vom Militir eingesetzte Regierung vereinte die wesentlichen Stofirichtungen
des Putschs zur Uberwindung der Hegemoniekrise: Neoliberalisierung, Islamisie-
rung und Behebung der Fragmentierung der Rechten (Ahmad 1993: 182; Ak¢a 2014:
14fF.; Yalman 2009: 235ff.).%

25 Ozal verlangte fiinf Jahre freie Hand, um die Wirtschaft zu »stabilisierenc, also putschte das
Militar und bereinigte den politischen Flur (Ahmad 1993: 178). Ozal stand in enger Verbin-
dung sowohl mit der islamistischen Partei MSP und dem Nakschibendi-Orden als auch mit
der Weltbank, den Monopolen sowie dem Arbeitgeberverband der Metallindustrie, deren
Fabriken tiber Jahre von Streiks betroffen waren. Eine der ersten Entscheidungen, die nach
dem Ubergang in eine zivile Regierung 1983 getroffen wurde, war die Offnung des Banken-
sektors fiir sogenanntes islamisches Kapital aus Saudi-Arabien, bei dessen Management der
Bruder von Turgut Ozal eine prominente Rolle spielte.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

Der Aufbau neuer Produktionssektoren und -kapazititen, gekennzeichnet
durch die importsubstituierende Entwicklungspolitik, riickte zugunsten einer
tieferen Integration in den Weltmarkt und einer schrittweisen Finanzialisierung
in den Hintergrund. Massive Lohnkiirzungen, Streichung von Subventionen ins-
besondere in der Landwirtschaft und die Ausrichtung der Produktion am Export
bildeten die erste Phase der Neoliberalisierung, mit der eine stirkere Offnung
des nationalen Marktes fiir Importgiiter und internationales Kapital, das infolge
der Uberakkumulationskrise in den kapitalistischen Zentren neue Verwertungs-
felder suchte, erzielt wurde (Sonmez, S.2009). Um der tiirkischen Bourgeoisie
bei gleichzeitiger Liberalisierung und Deregulierung von Handel und Investi-
tionen eine konkurrenzfihige Stellung zu erhalten, wurde der fabrikzentrierte
Kompromiss zwischen der Industriearbeiterschaft und den groflen Fabrikanten,
in den auch die Angestellten im 6ffentlichen Dienst und die freien Berufe einge-
bunden waren, aufgekiindigt. Die radikale Kiirzung von Léhnen und Gehiltern
bewirkte, dass deren Anteil am Bruttosozialprodukt zwischen 1979 und 1988 von
33 auf 14 Prozent sank (Caglar 2003: 193). Im selben Zeitraum fiel der Reallohn
um 32 Prozent (Boratav 2003: 164). Linke Gewerkschaften blieben bis Ende der
1980er verboten, gewerkschaftliche Organisierung wurde durch restriktive Hiirden
nachhaltig erschwert. Die Streichung von landwirtschaftlichen Subventionen und
die fortschreitende Mechanisierung der Landwirtschaft verstirkte die Migration
in die urbanen Zentren, die Migranten und Migrantinnen wurden allerdings nur
noch in Teilen von den Fabriken absorbiert. Zusammen mit der Deregulierung
von Arbeitsverhiltnissen wurde nahezu die Hilfte der Werktitigen dauerhaft in
informelle Beschiftigungsformen gedringt. Die massive Expansion prekirer und
informeller Beschiftigungsformen untergrub die Organisationsmacht der in der
Massenfabrik verankerten Gewerkschaften zusitzlich.

Der 1980er Putsch beendete und vollendete zugleich die von konservativen,
tiirkistischen und islamistischen Kriften getragene »Biirgerkriegsstrategie« der
1970er Jahre, indem er die linke Arbeiter- und Studentenbewegung nachhaltig zer-
schlug.”” Tugal gibt in seiner Studie (2009: 81ff.) iiber den Bezirk Sultanbeyli in
Istanbul detailliert wieder, wie das politische Vakuum, das durch die Zerschlagung

26  Informelle Arbeit ist arbeits- und sozialrechtlich ungeschutzt, sie ist nicht staatlich reguliert
und registriert. Der Anteil informeller Arbeitskrafte an der Gesamtzahl der Beschiftigten
lag nach Angaben der tirkischen Statistikbehdrde in den 1990er Jahren bei bis zu 50 % und
im Jahr 2016 bei etwa 33 % (Turkish Statistical Institute: Results of Household Labour Force
Survey —tuik.gov.tr).

27  Das Ausmafd dieser Zerschlagung war immens. Innerhalb eines Jahres wurden mehr als
100.000 Verhaftungen, in Folge des Putschs insgesamt 650.000 Festnahmen durchgefiihrt.
30.000 Richter, Staatsanwalte, Polizisten und Lehrer wurden entlassen, 14.000 Personen aus
politischen Criinden ausgebiirgert, alle Parteien, 23.000 Vereine, Studentenorganisationen,
oppositionelle Gewerkschaften, Zeitungen und Zeitschriften verboten (Caglar 2003: 30).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

159


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Hegemonie und Kulturkampf

der Linken entstand, von der islamistischen Bewegung gefiillt wurde.?® Doch trotz
enormer Durchschlagkraft des Putsches erfolgte die Auflosung des sozialdemokra-
tischen Kompromisses nicht auf allen Ebenen zeitgleich. Auf der Ebene der Kom-
munen kam es gegen Ende 1980er Jahre auch in mittel- und ostanatolischen Stid-
ten sowie in den grofien Metropolen auf der Basis eines Biindnisses zwischen der
formellen Arbeiterschaft, Angestellten und Teilen des Kleinbiirgertums zu einem
Wiederaufleben sozialdemokratischer Regierungen, die von der 1985 gegriindeten
SHP (Sozialdemokratische Populistische Partei) gebildet wurden. Die Sozialdemo-
kraten machten Versprechen wie demokratische Biirgerbeteiligung, Ausbau kom-
munaler Dienstleistungen, Verbesserung der Reproduktionsbedingungen auch fiir
die informelle Arbeiterschaft, die sie nicht einlésten. Stattdessen blihten sie das
kommunale Personal auf, wurden in Korruptionsskandale verstrickt, verschulde-
ten die Kommunen mit Grof8projekten und brachen schlieflich unter dem Druck
der dkonomischen Krise von 1994 zusammen (Dogan 2004 u. 2007). Die erheblich
geschwichte SHP, die auch an einer nationalen Regierung beteiligt gewesen war,
die nach jeder Krise neue Austerititsmaflnahmen beschlossen, schloss sich 1995
der erst 1992 wieder gegriindeten CHP an.”

Auf die nicht eingeldsten sozialdemokratischen Versprechen folgten ab 1994
Wahlsiege der RP (Wohlfahrtspartei), der damaligen islamistischen Partei, deren
Personal bis in die Gegenwart in der AKP organisiert ist und seitdem vielerorts
mit 50-70 Prozent Zustimmung durchgehend regiert. Die RP war 1982, nach einer
zweijihrigen Unterbrechung parteiférmiger Organisierung aufgrund eines allge-
meinen Verbots politischer Parteien nach dem Putsch, gegriindet worden. Mit ih-
rer Griindung setzte der Aufstieg des politischen Islam von einer Splitterpartei des
konservativen Spektrums zu einer Massenpartei ein, deren Wahlerfolge sich von
mittelanatolischen Stidten schrittweise in die westlichen Metropolen ausdehnten.
Den politischen Erfolgen lagen die wirtschaftspolitischen Mafinahmen im Rah-
men des Putschs zugrunde. Die Senkung der Reallshne und die langfristige Unter-
bindung einer selbstindigen Organisierung der Arbeiterschaft zur Gewihrleistung
der internationalen Konkurrenzfihigkeit tiirkischer Firmen in einem liberalisier-
ten Umfeld waren begleitet von der Verlagerung arbeitsintensiver Produktion in
die inneren Peripherien der Tiirkei.>® Eine messbare Folge dieser Politik war die

28  Die Zerschlagung der Linken verhalf den Islamisten in vielen Bereichen zum Durchbruch,
so auch in der gewerkschaftlichen Organisierung. Entsprechend begriifite der islamistische
Gewerkschaftsdachverband HAK-I$ so wie viele andere islamistische Akteure den Putsch.

29 Die fithrende links-kemalistische Partei der 1990er war allerdings die vom ehemaligen
CHP-Vorsitzenden Biilent Ecevit geleitete DSP. Die CHP blieb in den 1990ern marginal.

30 Eingebettet war diese Entwicklung in globale Bewegungen des Kapitals. International ope-
rierende Firmen reagierten auf zunehmende Arbeitskimpfe und fallende Profitraten in den
1970ern mit flexibilisierten Produktionsmethoden. Basierend auf Auftragsfertigung und
Outsourcing wurden globale Produktionsketten reorganisiert, die Kostensenkungen ermég-

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

Neugriindung von Industriezonen, in denen tausende kleine und mittelstindige
Betriebe zusammengefasst wurden. Zwischen 1987 und 1996 entstanden 30 neue
Industriezonen in verschiedenen Provinzen, wihrend es davor lediglich sechs gab
(Akpinar/Araman 2011). In diesem Zusammenhang stehen das Wachstum und die
Entstehung von Firmen, die mit der Bezeichnung »anatolische Bourgeoisie« ver-
sehen wurden (vgl. Sénmez, M. 2009: 180ff.). Sie profitierten von der Verlagerung
arbeitsintensiver Produktion in die inlindische Peripherie und konnten auf relativ
billige und wenig organisierte Arbeitskrifte zugreifen. Insbesondere bei Unterneh-
men kleiner und mittlerer Grof3e — mit weniger als 10 respektive bis zu 250 Beschif-
tigten —, die den grofiten Anteil an den jungen Unternehmen ausmachten, bilde-
ten sich informelle Beschiftigungsverhiltnisse ohne Versicherungsschutz, die Vor-
enthaltung von Lohnen, kurzfristige Entlassungen und Wiedereinstellungen zur
Vermeidung von Dauerbeschiftigung, die mit Rechten wie Abfindungszahlungen
verbunden war, als regelhafte Praxis heraus (Ozugurlu 2008). Die staatliche Férde-
rung von Industriezonen, die von Steuern und Zollen befreit wurden, kam hinzu.
Ein erheblicher Teil der kleinen und mittleren Firmen, die im Textil, Bau- und Nah-
rungsmittelsektor konzentriert waren, schloss sich 1990 im Verband MUSIAD zu-
sammen, der fortan das unternehmerische Riickgrat der islamistischen Bewegung
bildete.

Parallel zur Entwicklung der kleinindustriellen Bourgeoisie, die politisch von
der RP reprisentiert wurde, war die Periode nach 1980 gekennzeichnet durch in-
tensive Bemithungen, einen ethischen Rahmen fiir die Beziehungen zwischen Un-
ternehmern und Arbeitern zu formulieren. Die RP erginzte nach 1980 die Ideologie
der MSP um das Element der »Gerechten Wirtschaftsordnung, die einen Drit-
ten Weg zwischen Kapitalismus und Sozialismus propagierte. Eine Arbeitsmoral,
die die ArbeiterInnen — dem Vorbild des aufsteigenden Unternehmers gleich - zu
Strebsambkeit, FleiR und Disziplin anhielt, wurde entwickelt. Die sogenannte isla-
mische Ethik basierte auf dem Idealbild eines fleifigen, groRziigigen, gerechten,
tugendhaften Unternehmer, dem homo islamicus, der den egoistischen homo econo-
micus, dessen Entstehen im kapitalistischen Westen verortet wurde, ersetzen sollte.
Die islamische Ethik wurde als allgemeine Garantin fiir Gerechtigkeit beworben,
die religiose Identitit des Unternehmers fiir die Verbindlichkeit des Gerechtig-
keitsversprechens hochgehalten. Eine gerechte Gesellschaft werde sich durch das
Praktizieren des Glaubens von selbst herstellen, so die Behauptung, die sich im

lichten. Die Intensivierung der Konkurrenz zwischen den Arbeiterlnnen verschiedener Lan-
der bereitete auch in der Tirkei den Weg fiir die schrittweise Aufkiindigung des sozialde-
mokratisch gepragten Kompromisses. Die Umstellung der industriellen Produktion auf den
Export und eine tiefere Eingliederung in globale Produktionsketten waren begleitet von ei-
ner schrittweisen Liberalisierung des Waren- und Kapitalverkehrs unter Anleitung des IWF
und der Weltbank (Akgay 2012: 147; Sonmez, S. 2009: 41).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

161


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Hegemonie und Kulturkampf

Slogan der Milli Gériig Bewegung, »Der Muslim klaut nicht, betriigt nicht und ist
gerecht, niederschlug (Yavuz 2005). Der Verdienst, der von Gott in hochstem Mafd
wertgeschitzt werde, so eine hiufig zitierte (vermeintliche) Aussage Mohammeds,
sei der Verdienst, den sich ein Arbeiter durch den Respekt gegeniiber seinem Ar-
beitgeber erwerbe (Bugra 1998: 533).

Die »Gerechte Ordnung« bildete die islamistische Artikulation der Aufkiindi-
gung des sozialdemokratischen Kompromisses. An die Stelle formalisierter Rechte
wurde das vage Versprechen gesetzt, den Kapitalismus mit der islamischen Moral,
die die Grundlage gegenseitigen Vertrauens zwischen Unternehmern und Beschif-
tigten bilden sollte, zu bindigen. Aus einer hegemonietheoretischen Perspektive
stand die »Gerechte Ordnung« fiir den Schwenk von einem engen wirtschaftspoli-
tischen Programm der Forderung von kleinen Industriellen zu einer »programma-
tischen Okonomiex, die die Re-Artikulation von Produktionsweise und Lebenswei-
se unter neoliberalen Bedingungen vorbereitete. Wie sich diese Re-Artikulation in
den 1980er und 1990er Jahren entwickelte und sich auf die Beziehungen zwischen
den Unternehmern und den ArbeiterInnen auswirkte, habe ich im Kapitel zur Klas-
senkampfthese auf der Grundlage der Forschungsliteratur zur »anatolischen Bour-
geoisie« andiskutiert. Ich werde das Thema in den nichsten Abschnitten wieder
aufnehmen und ausfithren.

Einzufiithren ist an dieser Stelle, dass die ANAP in den 1980er Jahren eine Form
des materiellen Kompromisses in den rapide anwachsenden suburbanen Vierteln
systematisierte, der der Entwicklung von Klassen eine besondere Dynamik verlieh,
die bis in die AKP-Periode weiterwirkte. Die ANAP erlief3 sogenannte Bauamnesti-
en fiir die illegalen Wohnviertel (Gecekondu), die von den auf der Suche nach Arbeit
in die Stidte stromenden Binnenmigrantlnnen seit den 1950er Jahren selbsttitig
auf Grundstiicken errichtet worden waren. Die Gecekondu waren zu einem inte-
gralen Bestandteil des importsubstituierenden Entwicklungswegs geworden. Die
Kommunen sparten Kosten fiir die Errichtung von Wohnméglichkeiten und de-
ren infrastrukturelle Versorgung, die von den BinnenmigrantInnen in selbsttitiger
Arbeit iitbernommen wurden. Die Unternehmer konnten geringe Wohnkosten der
ArbeiterInnen bei den Lohnen einsparen, erhielten zugleich Zugriff auf informelle,
nicht organisierte Arbeitskrifte, die unter einem starken Existenzdruck standen.
Die Gecekondu blieben stark umkimpft, Vertreibungen und der Abriss mithsam
errichteter Wohnstitten stellten ihre BewohnerInnen immer wieder von neuem
vor Note. Nichtsdestotrotz wurden durch Bauamnestien viele biuerliche Binnen-
migrantInnen sukzessive zu Grundstiickseigentiimern gemacht, von denen einige
durch spitere Gentrifizierungswellen in die Reihen der besitzenden Klassen auf-
stiegen. Thre Grundstiicke wurden infolge des anhaltenden Zustroms der Bevolke-
rung in die Stidte teils enorm aufgewertet (Egilmez 2010: 617ff.). Eine mit diesem
Vorgang assoziierte Form des materiellen Kompromisses — die insbesondere in
Gang gesetzt wurde, um im Vorfeld von Wahlen fiir Wihlerstimmen zu werben —

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

bestand darin, die Gecekondu-Viertel schrittweise in die 6ffentliche Infrastruktur
— Wasser- und Stromversorgung, Strafdenbau etc. — zu integrieren (Boratav 2003:
153; Eder 2010: 161f.). Dass 1950 noch drei Viertel der Bevolkerung in lindlichen
Gebieten lebte, 1980 diese Zahl auf 56 Prozent und 2010 auf 23 Prozent gesunken
war, vermittelt einen Eindruck, welches Gewicht diesem informellen Mechanismus
zukam beziehungsweise in abgeschwichter Form bis in die AKP-Periode zugekom-
men ist (Saragoglu 2015: 769). Die Bauamnestien und die schrittweise Integration
trugen nach dem Putsch von 1980 auch dazu bei, dass sozialistische Initiativen
weniger Gehor bei den BewohnerInnen der Gecekondu-Viertel fanden.

Mit dem Putsch von 1980 riickte die Tiirkisch-Islamische Synthese ins ideolo-
gische Zentrum vor und l6ste schrittweise die Tiirkische Geschichtsthese, durch
die in den 1920er Jahren das Tirkentum als Schmelztiegel bestimmt worden war,
als dominante Ideologie ab. Die Junta nahm den Islam in die offizielle Ideologie
als konsolidierendes Element auf (Adas 2003: 66f.).** Wie sind vor diesem Hinter-
grund die fortbestehenden laizistischen Bekenntnisse des Militirs zu begreifen?
Die Junta versuchte, groftmégliche Zustimmung zum Putsch herzustellen, und
présentierte sich als tiberparteilich, im allgemeinen Interesse handelnd. Sie appel-
lierte an alle Krifte, sich nicht auf der Seite der Linken zu positionieren. Der Appell
war auch an das linkskemalistisch-sozialdemokratische und liberale Kleinbiirger-
tum gerichtet. In deren Reihen fand er Anklang, da eine Erholung von der ¢kono-
mischen Krise, die in den spiten 1970er Jahren Warenknappheit, Hyperinflation
und Schwarzmarktbildung hervorgebracht hatte, und ein Ende der biirgerkriegs-
dhnlichen Zustinde in Aussicht gestellt wurden. Die Verhaftung einiger militanter
Faschisten nach dem Putsch verlieh dieser Aussicht Glaubwiirdigkeit. Unterdes-
sen behielt die Junta einen affirmativen Bezug auf Atatiirk und die kemalistischen
Prinzipien, denen sich erhebliche Teile der Bevilkerung verbunden fiithlten. Wih-
rend der sunnitische Religionsunterricht als Pflichtfach in den Schulen eingefithrt
und die Tirkisch-Islamische Synthese geférdert wurde, wurde zugleich die Popu-
larisierung des Atatiirkismus verstirkt.* Der Personenkult konnte bei oberflich-
licher Betrachtung, zusammen mit dem laizistischen Bekenntnis des Militirs, den
Eindruck vermitteln, die lingst unterhohlte und weiter erodierende Laizitit, auf
deren Konstitutionsmerkmale im Zusammenhang mit dem Aufbau der religisen
Infrastruktur noch ausfiihrlicher eingegangen wird, bestehe fort (Ozdalga 2006:
559ff.). Auf der anderen Seite war sich die Junta bewusst, dass das primire Motiv

31 Zu erwihnen sind die mit Koranversen gespickten Reden des Generalstabschefs Kenan Ev-
ren, der aus dem Figurenmeer des reaktiondren Putschs nur aufgrund seiner Position, nicht
jedoch aufgrund irgendeiner besonderen Leistung herausragt (Mertcan 2012: 221).

32 Zwar nimmt die These, die Tirken hatten dem Islam am besten gedient, schon 1955 Einzug
in Schulbiicher, aber erstin den1980er Jahren wird sie in Schulbiichern massiv aufgebauscht
(Copeaux 2000: 61f.).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Hegemonie und Kulturkampf

des Putschs, die Arbeiterbewegung zu zerschlagen und die Krifteverhiltnisse zu-
gunsten der Bourgeoisie zu verschieben, die Integration der tiirkistischen und isla-
mistischen Krifte erforderte (vgl. Tagkin 2001: 571). Ihnen war es bereits gelungen,
den Einfluss der Linken in den Arbeitervierteln zu begrenzen, und sie vermoch-
ten es auch, in diesen Vierteln Zustimmung zum Putsch zu organisieren (Balaban
2013: 46). Die Intellektuellen der Tiirkisch-Islamischen Synthese kimpften auf
der Seite des Militirs gegen die kurdische Bewegung und die Arbeiterbewegung.
Sie konnten ihre Vorstellungen von Bildungsreformen und einer kulturellen Re-
stauration ins Zentrum riicken. Der Putsch ist daher auf der politischen Ebene
als Ausdruck einer Allianz zwischen rechts-kemalistischen, tiirkistischen und isla-
mistischen Kriften zu bewerten, die sich schon beim 1971er Eingriff des Militirs
angekiindigt hatte.

b.4.1 Islamismus und Nationalismus

Die ideologische Artikulation der islamistischen Bewegung verlief nach dem
Putsch in Abhingigkeit zum Verlauf des Krieges mit der PKK (Arbeiterpartei
Kurdistans), die ab 1984 einen kurdisch-nationalen Befreiungskampf auf der
Grundlage sozialistischer Auffassungen einleitete. Nachdem das islamistische
Element zunichst ein Ubergewicht erhielt, riickte mit der Verschirfung des
Krieges in den 1990ern der Tiirkismus in den Vordergrund. Dass Islam und tiir-
kische Nation zusammengehoren, gehorte in den 1990ern zum Mantra fithrender
Islamisten. Ahmet Davutoglu, der spiter zum Chefideologen der tiirkischen Au-
3enpolitik unter den AKP-Regierungen wurde, versicherte in Auseinandersetzung
mit der rechts-kemalistischen Bewegung, die den nationalistischen Charakter der
Islamisten anzweifelte und sie so zu schwichen versuchte, dass Islam und Nation
organisch miteinander verbunden seien, dass das Militir die Religion gerade in
Kriegszeiten bendtige, da der Soldat mit Gebeten in den Krieg geschickt werde
(Bora 1998: 132). Den Islam als Vehikel anzusehen, mit dem die Ordnung, die
Stabilitit und eine harmonische Gesellschaft zementiert werden sollen, bildete
auch die Leitidee von Fethullah Giilen, der zu den Griindern der Vereine zur Be-
kimpfung des Kommunismus gehért und den 1980er Putsch euphorisch begriifdt
hatte.>*

33 Balaban bezeichnet den 1980er Putsch vor dem Hintergrund dieses Wirkens als Putsch der
Faubourgeoisie, die er als Klassenbasis des politischen Islam bestimmt, wie in Kapitel 3.4.4
diskutiert.

34 In der Tradition des Sufismus sich verortend gilt Said Nursi als Begriinder der Nurcu Be-
wegung, zu der der Giilenismus gehort. Wahrend Nursi noch zwischen negativem (turkis-
tischen, republikanischen) und positivem (islamistischen) Nationalismus unterschied, ver-
schob sich diese Wertung bei Fethullah Giilen zugunsten der Unterstiitzung des tirkischen
Konservatismus. Der tiirkische Muslim ist im Giilenismus ein besonders reiner Muslim, der

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

In der Diskussion zur Sikularisierungsthese wurde auf der Grundlage von
Tugals Studie erdrtert, dass sich in den 1970ern eine islamistische Kritik am
Nationalismus entwickelt hatte. Diese Kritik riickte desto stirker in den Hin-
tergrund, je weiter die Wohlfahrtspartei ins politische Zentrum vorriickte, ein
Prozess, der sich in den Beobachtungen Tugals im Sultanbeyli der frithen 2000er
anhand der AKP fortgetragen hat. Obgleich der islamistische Internationalismus
mit Schlagwdrtern wie »Panislamismus« und »Islamische Nation« zum Vokabular
der Wohlfahrtspartei (RP) gehorte, blieb diese immer tiirkeizentriert. Die Tiirkei
wurde imaginiert als einzige potentielle Option der Einheit aller Muslime. Der
Internationalismus blieb gefangen in einer politischen Utopie, die die Tiirkei als
aufstrebende GrofSmacht imaginierte. Der Pan-Islamismus, der sich auf eine
transethnische Identitit griindet und jeglichen Bezug auf ethnische Identititen
zuriickweist, erlangte in der Tiirkei keine Bestindigkeit. Alle relevanten Bewegun-
gen, die iiber den Islam mobilisierten, wiesen einen nationalistischen Charakter
auf. Auch daran zeigt sich, dass der tiirkische Islamismus in ein Hegemonie-
projekt einzubetten ist, dessen 6konomische Basis im Nationalstaat Tiirkei liegt.
Die politische Trigerin des Projekts beherrscht die strategische Ausrichtung des
Islamismus, sie ist in der Lage, den transethnischen Moment der Religion zu
kontrollieren.

Doch gibt die Beziehung des tiirkischen Islamismus zum Nationalstaat An-
lass, die These zu diskutieren, dass Islamismus als ein post-nationales Phinomen
zu begreifen sei (Giilalp 1997). Wird Islamismus als post-nationales Phinomen be-
griffen, entsteht die sonderbare Diagnose, Bewegungen, die sich mafRgeblich auf
die Religion berufen und deren Wirken auf die Verbreitung religioser Praktiken
und Weltauffassungen zielt, zu attestieren, dass sie »eigentlich« nicht religiés sei-
en. Die Diagnose resultiert aus der Auffassung, Nationalismus konne sich einzig
auf ethnischer Grundlage bilden. Nationalismus als besondere Ideologie zeichnet
sich jedoch nicht dadurch aus, dass er sich (ausschliefilich) auf Ethnizitit griin-
det, sondern durch die Berufung auf ein Volk oder eine Nation, deren Interessen
von politischen Akteuren zu verfolgen sind. Die Berufung auf das Authentische,
das Immer-Schon-Vorhandene, das keiner besonderen Begriindung bedarf, weil
es ganz einfach da ist, und die Sakralisierung nationaler Interessen bilden den
ideologischen Grundstoff des Nationalismus, der die Einzigartigkeit und Uberle-
genheit einer Nation behauptet (vgl. Anderson 1993). Die Konstruktion einer natio-
nalen Identitit legt das Fundament fiir den Nationalismus und fir die Formulie-

tlrkische Staat steht (iber allem. Die nationalistische und obrigkeitshérige Weltanschauung
kommt im missionarischen Eifer und den obersten Prinzipien, dem Staat dienen, Disziplin
und Gehorsam —zusammengefasst in der Chiffre »hizmetx, die wortlich nur»dienenc, im ge-
gebenen Kontext »dem Islam dienen« bedeutet — zum Ausdruck (Bora 1998: 132ff;; Ozdalga
2006: 559ff.).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Hegemonie und Kulturkampf

rung nationaler Interessen, die die Interessen von einzelnen Mitgliedern, Klassen
oder Gruppen iibersteigen. Eine nationale Identitit basiert auf der Zuschreibung
von bestimmten konstanten und harmonisierenden Eigenschaften an eine Bevol-
kerung, die Nation oder Volk genannt wird und der ein Besitzanspruch auf ein
bestimmtes Territorium zugesprochen wird (Saragoglu 2011). Auf einer konkrete-
ren Bestimmungsebene setzt sich eine nationale Identitit aus einer Kombination
verschiedener, realer und/oder imaginierter kultureller Elemente zusammen. Isla-
mistische Bewegungen unterscheiden sich von ethnizistischen Bewegungen nicht
dadurch, dass sie nicht nationalistisch sind oder sein kénnen, sondern durch die
ideologischen Parameter und kulturellen Merkmale, die sie zur Definition der na-
tionalen Identitit heranziehen. Sie stellen die Religion als vereinigendes Element
in den Mittelpunkt ihrer Definition und nicht die Ethnizitit. Nationalismus kann
daher als Form begriffen werden, die mit kulturellen Elementen — mafgeblich re-
ligiose und ethnische in der Tiirkisch-Islamischen Synthese — ihren Inhalt erhilt.
Der konstruierte Charakter bedingt, dass die Anordnung verindert, Elemente hin-
zugefiigt und entfernt werden kénnen.*

b.4.2 Die 1997er Intervention

Nachdem sich Mitte 1996 eine konservative Koalitionsregierung unter der Fithrung
der islamistischen Wohlfahrtspartei (RP) gebildet hatte, 6sten die Islamisten eine
Krise innerhalb des biirgerlichen Machtblocks aus. Das Militar ergriff am 28. Fe-
bruar 1997 iiber den Nationalen Sicherheitsrat mit Unterstiitzung verschiedener
oppositioneller Parteien und Verbinde Mafinahmen, die das Ende der von der RP
angefithrten Koalitionsregierung bereiteten. Zum ersten Mal in der Beziehungsge-
schichte des Militirs mit dem politischen Islam schlug das Pendel fir eine linger
anhaltende Periode zuungunsten des Letzteren aus. Ein weiteres Mal stellt sich die
Frage nach den Griinden fiir die militarische Intervention.

Als zentrales Motiv fiir den Eingriff tritt die Zerschlagung von Kapitalgrup-
pen — der sogenannten Anatolischen Holdings — hervor, die in MUSIAD organisiert
waren. Die Holdings hatten sich Wettbewerbsvorteile bei der Kapitalakkumulation
durch illegale Methoden erworben, indem sie Devisen im Ausland eingesammelt,

35  Hastings (1997) sieht Nationalismus aus der Religion hervorgehen und verweist auf zentrale
Elemente der Religion, die sich im Nationalismus wiederfinden wie Entstehungs- und Bedro-
hungsmythen, die Herstellung von Einheit quer zu Klassenspaltungen und die Vorstellung
von einem auserwahlten Volk. Dass sich an verschiedenen Orten verschiedene kirchliche Tra-
ditionen entwickelten, verweist darauf, dass die Religion dhnlich wie der Nationalismus der
Vereinheitlichung eines bestimmten Raums nach innen durch Abgrenzung nach aufien dien-
te, und dass die Religion erst in Bezug zu realen Akteuren Bestandteil einer wirklichen Be-
wegung wird (vgl. Bora 1998: 97ff.).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

in die Tirkei geschmuggelt und auf diese Weise einen schnell wachsenden Kapi-
talstock gebildet hatten, den sie insbesondere durch Produktwerbung mit islami-
schen Motiven verwerteten. Sie entwickelten sich zu potentiellen Konkurrenten der
in TUSIAD organisierten grofen Unternehmen, als sich ihre Chancen, bei 6ffent-
lichen Ausschreibungen von Grof3projekten an Filetstiicke zu gelangen, durch ih-
re Nihe zur Wohlfahrtspartei erhdhten (Dogan 2009a: 294fF.; Oztiirk 2015). Neben
dieser entstehenden Konkurrenz sorgte das von der Wohlfahrtspartei offensiv pro-
pagierte Projekt, die Tiirkei zur fithrenden Kraft sogenannter islamischer Linder
zu machen, trotz geringer Aussicht auf Umsetzung fiir Verunsicherung auf allen
Ebenen und spaltete sogar das islamistische Lager. Das Projekt stellte die Einglie-
derung in die Europdische Union (EU) infrage, mit der Anfang 1996 die Zollunion in
Kraft getreten war. Die Eingliederung wurde von den grofien Unternehmen betrie-
ben, von vielen kleineren Unternehmen, die die Wohlfahrtspartei unterstiitzten,
jedoch abgelehnt, da sie sich dem Konkurrenzdruck aus der EU nicht gewachsen
sahen. Neben diesen politisch artikulierten 6konomischen Friktionen ist umstrit-
ten, welcher tatsichliche Stellenwert der von militanten islamistischen Gruppen in
den 1990ern ausgehenden Gewalt gegen vorwiegend links-kemalistische und alevi-
tische Gruppen sowie dem wachsenden Konformititsdruck auf »nicht-islamische«
Lebenspraktiken — durch Gendersegregation, Alkoholverbote, Angriffe auf »west-
lich gekleidete« Frauen und auf republikanische Symbole — beizumessen ist.*¢ Die-
ses Motiv tritt nach meiner Einschitzung nur in Kombination mit den beiden ers-
ten als ein tragendes auf. Es wurde vom Militir und dem Unternehmerverband TU-
SIAD, der die militirische Intervention mafigeblich unterstiitzte, aber zum Haupt-
motiv erkoren, da es die Mobilisierung gesellschaftlicher Unterstiitzung fiir die
Intervention ermdglichte. Obwohl die Wohlfahrtspartei darauf bedacht war, keine
offene islamistische Agenda zu propagieren, hielten sich etliche prominente Partei-
mitglieder bei 6ffentlichen Auftritten nicht an diese Richtlinie. Erbakan selbst setz-
te Zeichen, indem er Ordensfithrer und andere Islamisten im Ministerprisidenten-
amt empfing, wihrend seine Partei versuchte, non-konforme Richter durch par-
teinahes Personal zu ersetzen, um dadurch den legalen Handlungsspielraum fir
die Islamisierung auszuweiten (White 2008: 367f.). Gleichzeitig férderte die Wohl-
fahrtspartei massiv die theologischen Schulen und die Korankurse, die nach dem
Putsch von 1980 einst vom Militir gefordert worden waren und in der Zwischenzeit
das Mobilisierungspotential der islamistischen Partei stark erweitert hatten. Die
Artikulation der islamischen Bildungsinstitutionen mit den Friktionen innerhalb

36  Anfangder1990er]ahre wurden zahlreiche linke, alevitische und kemalistische Intellektuel-
le von islamistischen Gruppen, die entweder mit der Wohlfahrtspartei in Verbindung stan-
den oder als para-militarische Gruppen im Zuge der Bekimpfung der kurdischen Bewegung
eingesetzt wurden, angegriffen und ermordet (Saragoglu 2015: 813ff.).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

167


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Hegemonie und Kulturkampf

des Machtblocks lieR sie nun zu einer Bedrohung der Dominanz der Grofunter-
nehmen beziehungsweise des von ihnen eingeschlagenen Entwicklungswegs der
EU-Integration werden.

Vor diesem Hintergrund setzte sich im Militir ein in der Forschungsliteratur
nach wie vor nicht eindeutig bestimmter Fliigel durch, der rechts-kemalistische
und tirkistische Erkennungszeichen aufwies, um die mit 21,4 Prozent der Stim-
men aus den Wahlen von 1995 als stirkste Kraft hervorgegangene Wohlfahrtspar-
tei, die eine Koalitionsregierung anfithrte, in Schranken zu verweisen. Am 28. Fe-
bruar 1997 beschloss der von Generilen dominierte Nationale Sicherheitsrat ein
Memorandum, in dem von der Regierung die Ergreifung von Mafnahmen gefor-
dert wurde, die die soziale Basis der Wohlfahrtspartei schwichen sollten, darunter
die Schlieffung der Mittelstufen der theologischen Schulen, die staatliche Kontrol-
le der islamischen Gemeinschaften und der Korankurse und die Durchsetzung des
Kopftuchverbots an Universititen. Mitte 1997 fiel schlief3lich unter dem Druck des
Nationalen Sicherheitsrats die von der Wohlfahrtspartei angefiihrte Regierungsko-
alition auseinander. Ein Jahr spiter verbot das Verfassungsgericht die Wohlfahrts-
partei wegen VerstoRRes gegen das laizistische Prinzip. Politische Betitigungsver-
bote und Haftstrafen gegen islamistische Politiker wurden verhingt, die theologi-
schen Schulen wurden entwertet, ein allgemeines Kopftuchverbot an Universititen
verhingt (Dufner 1998).

Das Militdr griff in dieser Situation auf den kemalistischen Laizismus als nach
wie vor wirksame Ideologie zu, die es als unerschiitterlich lancierte. Im dialogi-
schen Widerspruch zu dieser Propaganda entwickelte sich eine neo-kemalistische
Reaktion, die den Kemalismus als lingst unterhohlt in der Defensive sah. In den
von der Wohlfahrtspartei regierten Kommunen, darunter auch die Metropolen Is-
tanbul und Ankara, hatten religios begriindete Eingriffe in das 6ffentliche Leben
wie Alkoholverbote, die Verbreitung religiéser Symbole in der Offentlichkeit und
der offensive, auf Eroberung ausgerichtete islamistische Diskurs die Einschrin-
kungen sdkularer Freiheiten stetig breiter werden lassen. Ein konservativ-islami-
scher Konformititsdruck hatte sich in 6ffentlichen und privaten Riumen entfalten
konnen (Cengiz 2013: 280, 349; Dogan 2007: 210; Toprak u.a. 2009; Tugal 2009: 106).
Der Neo-Kemalismus teilte vor diesem Hintergrund das politische Feld in zwei
antagonistische Lager: Laizisten gegen Anti-Laizisten, Republikaner gegen Feinde
der Republik, Fortschrittliche gegen Reaktionire, Nationalisten gegen Separatis-
ten und Kollaborateure des Imperialismus. Der Neo-Kemalismus weist auffallen-
de Strukturgleichheiten zur Tiirkisch-Islamischen Synthese auf: Die Uberzeugung,
Opfer einer imperialistischen Verschworung zu sein, die das Land wie schon nach
dem Ersten Weltkrieg von innen - mithilfe von Islamisten und Kurden — spal-
ten wolle; ein starker Riickbezug auf eine glorreiche Vergangenheit (symbolisiert
im Nationalen Unabhingigkeitskrieg und Atatiirks Lebenszeit); Sehnsucht nach
einer starken Fithrung; die Einheit von Staat und Volk (vgl. Erdogan 2001b). Be-

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

dingt durch die Schwichung der Linken und der Arbeiterbewegung wurde nach
1997 die Teilung des politischen Feldes in zwei rechte Hegemonieprojekte des Biir-
gertums — ein islamistisch-tiirkistisches und ein kemalistisch-tirkistisches — mit
der kurdischen Bewegung als gemeinsame Feindin prigend. Der Sog dieser Lager
auf andere Stromungen, verstirkt durch die Wirkkraft der politischen Reprisenta-
tions- und Machtverteilungsmechanismen, prigte die politische Konstellation der
beginnenden 2000er.

5.5 Zwischenresiimee

Die Darlegung der Entwicklungsgeschichte und Konstitutionsmerkmale der isla-
mistischen Bewegung begann in Anlehnung an den Leiter der Stiftungsbehérde mit
der Benennung eines Forschungsprogramms, das die Verbindung von Gewinnstre-
ben und Investitionsgeist mit kultureller Restauration und einem paternalistischen
Armutsregime unter der intellektuellen Fithrung von theologisch ausgebildetem
Personal ergriinden wollte. Auf dem Wege der Rekonstruktion der Beziehungsge-
schichte der islamistischen Bewegung zu den besitzenden Klassen aus einer he-
gemonietheoretischen Perspektive konnte eine erhebliche Teilstrecke zuriickgelegt
werden. Vier Stationen der Beziehungsgeschichte wurden ausgemacht. Sie verlief
von der Ablésung iiber die Wiederanbindung und die Verselbstindigung bis zum
ideologischen Vorriicken ins politische Zentrum.

Bis in die 1950er Jahre war die islamistische eine nachgeordnete Bewegung
des Grofdgrundbesitzes und der Handelsbourgeoisie, deren gesellschaftliches Ge-
wicht danach stark abgenommen hat. Zeitgleich re-formierte sich der Islamismus
als Bewegung des Kleinbiirgertums, die von kleinen Hindlern, Handwerkern und
Grundbesitzern getragen wurde und ein »zivilgesellschaftliches« Netz aufbaute. Al-
len wirtschaftspolitischen Differenzen zum Trotz lief der Antikommunismus den
sich in den 1960er Jahren mit der kleinen Bourgeoisie verbindenden Islamismus
zu einem subalternen Partner der aufsteigenden Industriebourgeoisie werden, die
rasch monopolistische Strukturen aufbaute. In den 1960er und 1970ern stellte die
Bewegung ihr Mobilisierungspotential gegen die Linke und die Sozialdemokratie,
die generell als kommunistisch (miss-)begriffen wurde, auch durch die Formierung
militanter Krifte unter Beweis. Mit dem 1980cer Putsch ebnete das Militir auf Zu-
ruf aus der Bourgeoisie dem tiirkisch-islamischen Hegemonieprojekt den Weg ins
ideologische Zentrum. Finfzehn Jahre bevor 1996 mit der Wohlfahrtspartei zum
ersten Mal eine islamistische Partei eine nationale Regierung anfithrte, und mehr
als zwanzig Jahre bevor die AKP das politische Zentrum besetzte, wurden unter den
ANAP-Regierungen eine neo-osmanische Vision entwickelt und die Tiirkisch-Isla-
mische Synthese propagiert. Die Verbindung zur arbeitsintensiven kleinindustriel-
len Produktion beziehungsweise massenhaften manufakturellen Auftragsfertigung

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

169


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Hegemonie und Kulturkampf

begleitete den rapiden Aufstieg des Islamismus nach 1980. Die der kleinen Bour-
geoisie und dem Kleinbiirgertum angehérenden Islamisten stiegen schrittweise in
die Industriebourgeoisie auf. In den Produktions- und Wohnstitten der expandie-
renden Stidte entstand die Basis fiir die Hegemonie iiber die Arbeiterschaft, die
mit einem neoliberalen Schulden- und Armutsregime der AKP-Periode verkniipft
wurde, um die es im letzten Abschnitt der Entwicklungsgeschichte gehen wird, die
durch die Besetzung des politischen Zentrums gekennzeichnet ist.

5.6 Schrittweise Monopolisierung der Staatsapparate -
Die AKP-Periode

Die fiinfte Station der Entwicklungsgeschichte der islamistischen Bewegung, die
die Gegenwart kennzeichnet, ist die der Monopolisierung der Staatsapparate durch
die Triger des islamistischen Hegemonieprojekts. Mit der AKP ist die islamisti-
sche Bewegung sukzessive zur dominanten politischen Kraft im Machtblock auf-
gestiegen, die zwischen den biirgerlichen Klassen moderiert. Seit den Wahlen von
2002 stellte sie, wie in der Diskussion der Kulturkampfthese bereits angefiihrt (vgl.
S. 43f.), schrittweise Kontrolle iiber die staatlichen Institutionen her. Die politische
Form, die diese Kontrolle angenommen hat, ist das Prasidialsystem, das exekuti-
ve und legislative Kompetenzen mit einer ausgeprigten Kontrolle tiber die Justiz
beim Prisidenten biindelt. Gesellschaftlich verankert ist diese politische Form in
der Regulierung der Klassenverhiltnisse auf der Grundlage des neoliberalen Akku-
mulationsregimes.

Im Folgenden diskutiere ich zuerst die Re-Formierung des Machtblocks unter
der AKP und die wirtschaftspolitischen Entwicklungen, die diese Re-Formierung
ermoglicht haben. Hiervon leite ich iiber zur Frage der sozio-politischen Block-
bildung in der AKP-Periode und thematisiere die Lage der ArbeiterInnen im Ver-
hiltnis zum islamistischen Hegemonieprojekt. Damit greife ich Fithrungsmecha-
nismen und materielle Integrationsformen des Projekts auf, zu denen auch die
Verteilung von Armenbhilfe gehoért, die in der Rede des Leiters der Stiftungsbehor-
de Yusuf Beyazit zu Beginn dieses Kapitels als tiirkisch-islamische Stiftungspraxis
thematisiert wurde. Ich werde argumentieren, dass die Etablierung eines neolibe-
ralen Schulden- und Armutsregimes erheblich zur Breitenwirkung des islamisti-
schen Hegemonieprojekts beitrigt. Im Anschluss erfolgt, gestiitzt durch empiri-
sche Beobachtungen aus meiner Feldstudie, eine Beschreibung des Kulturkampfs,
durch den sich das islamistische Hegemonieprojekt in der AKP-Periode gegeniiber
konkurrierenden Hegemonieprojekten behauptete.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

5.6.1 Re-Formierung des Machtblocks

Der Griindung der AKP ging die dkonomische Krise von 2000/2001 voraus, die
den Kulminationspunkt einer Reihe von Krisen in den 1990er Jahren bildete, die
durch die Liberalisierung der Finanzmirkte ausgeldst worden waren. Die Tiirkei
hatte sich nach 1989 im Vollzug des Strukturanpassungsprogramms des IWF zu
einem attraktiven und zugleich krisenhaften Anlagemarkt fiir internationales Fi-
nanzkapital entwickelt (Yeldan 2007: 7). Die Attraktion von Finanzkapital vertiefte
das chronische Leistungsbilanzdefizit, dessen strukturelle Ursache in der Unterle-
genheit der Produktionsstruktur in puncto Produktivitit und technologischer Ent-
wicklung gegeniiber den kapitalistischen Zentren lag. Von der Liberalisierung der
Finanzmairkte profitierten auslindische Investoren ebenso wie die grofien inlindi-
schen Konzerne iiber Finanzgeschifte sowie durch Arbitrage-Gewinne, die durch
die Ausnutzung von Preis- und Zinsunterschieden zwischen Lindern zustande ka-
men (Boratav 2003: 198). Die Lohnabhingigen litten dagegen unter den hohen In-
flationsraten, die zwischen 1993 und 2002 im Durchschnitt bei 70 Prozent lagen,
und den Devaluationen, die ihre Einkommen und Ersparnisse ruckartig abwerte-
ten (Saragoglu/Yesilbag 2015: 898).

Bei den Ende 2002 abgehaltenen Wahlen wurde die von der links-kemalisti-
schen DSP, der konservativen ANAP und der tiirkistischen MHP gebildete Koaliti-
onsregierung, die unter der Aufsicht des IWF ein weiteres Strukturanpassungspro-
gramm umsetzte, von den WihlerInnen abgestraft. Die Koalitionsparteien schei-
terten an der Zehn-Prozent-Sperrklausel ebenso wie die konservative DYP, die zu
den tragenden Parteien des neoliberalen Akkumulationsregimes gehort hatte. Die
DSP rutschte von 22,2 auf 1,2 %, die ANAP von 13,2 auf 5,1%, die DYP von 12 auf
9,5 % und die MHP von 18 auf 8,4 % ab. Die Krise beschleunigte die Absorption der
konservativen Parteien in die islamistische Partei, die zu diesem Zeitpunkt selbst
eine Re-Formierung durchlief. Noch vor den Wahlen hatten sich Abgeordnete der
DYP und der ANAP der AKP angeschlossen, die eine parlamentarische Fraktion aus
Abgeordneten gebildet hatte, die die islamistische FP (Tugendpartei) verlassen hat-
ten. Eine Gruppe von »Erneuerern« hatte sich von der Fithrung durch Necmettin
Erbakan losgesagt, der die FP nur noch durch Mittelspersonen leiten konnte, da
er selbst einem politischen Betitigungsverbot unterlag. Zum ersten Mal existier-
ten zwei Parteien der Milli Goriig Bewegung. Mit Recep Tayyip Erdogan wechselte
ein grofRer Teil der Bewegung in die AKP und brachte die iiber Jahrzehnte akku-
mulierten Organisierungs- und Mobilisierungsressourcen, das in den Kommunen
erworbene Regierungswissen und ein soziales Netzwerk mit, wodurch die Partei
von Anfang an auf einem breiten Sockel stand.

Der erste Wahlerfolg von 2002 mit 34,3 Prozent ermdglichte die Bildung ei-
ner Regierung, ohne Koalitionen eingehen zu miissen. Seitdem ist die AKP aus
jeder Wahl als stirkste Partei hervorgegangen. Es ist einmalig in der Geschich-

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Hegemonie und Kulturkampf

te der Tiirkei, dass eine mit Wahlen an die Regierung gekommene Partei sich so
lange behaupten konnte. Mit Ausnahme der Parlamentswahl vom Juni 2015, die
unter Bedingungen eines erneut eskalierten Biirgerkriegs mit der PKK sowie Bom-
benanschligen auf Friedenskundgebungen wiederholt wurde, konnte sie aufgrund
des tiirkischen Wahlrechts parlamentarische Mehrheiten bilden, auch wenn sie
weniger Stimmen erhalten hatte als die Oppositionsparteien zusammen. Hervor-
zuheben ist, dass nach dem Juni 2015 Wahlen nicht mehr unter fairen und glei-
chen Bedingungen fiir alle Parteien stattgefunden haben. Zudem hat die AKP nach
2016 wegen angeblicher Unterstiitzung der PKK alle Biirgermeister der von der
kurdischen Partei DBP (Demokratische Partei der Regionen) regierten Kommu-
nen zusammen mit einigen Parlamentsabgeordneten ihrer kurdisch-linksliberalen
Schwesterpartei HDP (Demokratische Partei der Volker) absetzen beziehungswei-
se verhaften lassen. Indem sie an deren Stelle an die Zentralregierung gebundene
Verwalter ernannte, hat die AKP die Kontrolle iiber die Staatsapparate auf die kom-
munale Ebene ausgeweitet.*’

In den ersten Jahren stand die AKP vor der Aufgabe, die schwelenden Krisendy-
namiken des Landes in den Griff zu bekommen. Hierfir musste die Zustimmung
der von der neoliberalen Umwilzung und den ruckartigen Krisen am stirksten be-
troffenen Arbeiter- und Bauernschaft und des Kleinbiirgertums wiedererlangt, der
seit Jahrzehnten bestehende Konflikt zwischen den Kapitalfraktionen moderiert
und die vom Staat entfremdete kurdische Bevolkerung — verstirkt durch die in
den 1990er Jahren gefiithrten Militirkampagnen gegen die PKK - zuriickgewonnen
werden. Zugleich musste Vertrauen zu den internationalen Biindnispartnern auf-
gebaut und Bedenken zerstreut werden, die Partei konnte eine islamistische und
anti-westliche Agenda verfolgen und die fiinf Jahre zuvor von der Wohlfahrtspartei
provozierte Krise des Machtblocks erneut auslosen. In der Auseinandersetzung mit
der Kulturkampfthese wurde schon ausgefiihrt, dass die Partei diese Herausforde-
rungen im Rahmen der Forcierung der EU-Beitrittsgespriche bewiltigte. Die Ein-
haltung und Umsetzung des mit dem IWF nach der Krise 2000/2001 vereinbarten
Reformprogramms sicherte der Partei weitere Unterstiitzung. Der AKP gelang die

37  Obgleich ebenso einige Birgermeister CHP-regierter Kommunen wegen angeblicher Kor-
ruption abgesetzt wurden, erhielt die AKP fiir dieses Vorgehen gegen die HDP bzw. die DBP
die Unterstiitzung der CHP, die auch die im Verbund mit islamistischen Milizen ausgefiihr-
ten militdrischen Operationen des tiirkischen Militars in Syrien gegen das Autonomieprojekt
Rojava mittrug. Die Verscharfung der Repression und die militarische Intervention basierten
auf einem breiten Konsens, in den auch die MHP eingeschlossen war. Die Repression gegen
die kurdische Bewegung und der Krieg in Syrien bildeten vielmehr die Basis fiir eine Annihe-
rung zwischen islamistischen und rechts-kemalistischen Kraften nach 2016. In diesem Zuge
wurden auch die wegen angeblicher Putschplanung vor Gericht gestellten Offiziere und Zi-
vilisten rehabilitiert (Ergenekon- und Balyoz-Verfahren, siehe S. 44).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

Einbindung von liberalen Intellektuellen, die die Vertiefung des neoliberalen Ak-
kumulationsregimes und die Herstellung exekutiver Kontrolle iiber die Justiz und
andere Behorden zur Bekimpfung des Kemalismus als Demokratisierung interpre-
tierten, wihrend das Gegenteil geschah. Das im Polizei-, Justiz- und Militirappa-
rat organisierte Netzwerk der Gillen Gemeinschaft, das sich der AKP angeschlos-
sen hatte, verlieh ihr eine starke Operationsbasis in den staatlichen Institutionen.
Mit ihrer Hilfe intensivierte sie nach der 2007 gewonnenen Prisidentschaftswahl
den Machtkampf gegen oppositionelle Akteure im Staat, die sich sukzessive der
CHP angenihert hatten (Saracoglu/Yesilbag 2015: 928ff.).*® Die AKP etablierte sich
in der Folge als Attraktivititszentrum der tirkischen Rechten und verhinderte ein
Auseinandersplittern des rechten Lagers wie in den 1990er Jahren. Wihrend die
zweite, nach dem Verbot der FP im Jahr 2001 ebenfalls neu gegriindete islamis-
tische SP (Saadet Partisi — Partei der Gliickseligkeit) sowie konservative Parteien
nur noch am Rande der Bedeutungslosigkeit fortexistierten, absorbierte die AKP
alternative islamistische Formierungen wie die HAS (»Halkin Sesi Partisi« — Par-
tei der Volksstimme). Sie kooptierte Personal aus der MHP, die als einzige Partei
des rechten Lagers neben ihr bestehen blieb, sich der AKP allerdings sukzessive
anniherte und nach 2015 eine informelle Koalition mit ihr einging.

Die 6konomische Grundlage fiir den Zusammenbhalt des rechten Lagers bildete
die Kontrolle, die die AKP iiber die staatlich vermittelten Verteilungsmechanis-
men des gesellschaftlichen Mehrwerts herstellen konnte. Voraussetzung war das
vom IWT angeleitete Privatisierungs- und Kommodifizierungspaket, das nach der
2000er Krise installiert worden war. Durch die Erschlieffung neuer Akkumulati-
onsfelder und vertiefte Finanzialisierung riickte der seit Jahrzehnten bestehende
Konflikt zwischen den Kapitalfraktionen, auf dessen Grundlage sich der politische
Islam gebildet hatte, in den Hintergrund (vgl. Babacan 2014a). Die systematisch
vorangetriebene Privatisierung und die schrittweise Aufhebung von Investitions-
hemmnissen stellten ein giinstiges Investitionsumfeld fiir in- und auslindisches
Kapital her.* Ein Blick auf den Verkauf staatlicher Unternehmen und Infrastruk-

38  Die Gulen Gemeinschaft kann als ein hierarchisch organisiertes soziales Netzwerk bezeich-
net werden, das nach 1980 eine religios artikulierte »zivilgesellschaftliche« Struktur mit ei-
nem assoziierten kapitalistischen Firmennetz aufgebaut hatte und dessen Besonderheit dar-
in bestand, eine systematische Infiltrierung der Biirokratie iiber 30 Jahre betrieben zu haben.
Da die Gemeinschaft jedoch tiber keine eigenstiandige politische Organisation verfiigte, bil-
dete sie tiber die Zeit informelle Koalitionen mit verschiedenen politischen Parteien. Auf die
Rolle der Gemeinschaften wird in Kapitel 6.6 ndher eingegangen.

39  Unterder AKPist die Tiirkei noch starker als zuvor fiir internationale Investoren gedffnet wor-
den. Ein Indikator, der die Internationalisierung anzeigt, ist die Anzahl auslandischer Unter-
nehmen, die in der Tiirkei einen Firmensitz angemeldet haben. Sie stieg von 15.000 im Jahr
2006 auf 53.000 im Jahr 2016. Knapp die Halfte dieser Unternehmen stammte aus der EU
und den USA, davon allein 6.876 aus Deutschland (UDY 2016).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

173


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Hegemonie und Kulturkampf

turen zeigt die Besonderheit der AKP-Periode auf: 86 Prozent aller Privatisierungs-
erlose in der Geschichte der Tiirkei wurden in den ersten zehn Jahren ihrer Regie-
rungszeit erzielt (Saragoglu/Yesilbag 2015: 876).

Mit der offensiven Fortfithrung des neoliberalen Akkumulationsregimes wurde
die Entwicklungsdynamik der mit der islamistischen Bewegung assoziierten Bour-
geoisie, fiir die die Neoliberalisierung nach 1980 die Basis ihrer Entwicklung gebil-
det hatte, weiter angetrieben (vgl. Kap. 3.4.1). Wihrend diese Bourgeoisie vor 2002
an kleineren Privatisierungsmafinahmen offentlicher Giiter und Dienstleistungen
zumeist auf kommunaler Ebene beteiligt war, erhielt sie unter der AKP die Chance,
einen Entwicklungssprung zu machen (Dogan 2011: 73; Sonmez, M. 2009: 180ft.).
Sie erhielt auf Anweisung der Regierung giinstige Kredite von den verbliebenen
staatlichen Banken (Ertugrul 2009), profitierte ebenso von den relativ giinstigen in-
ternationalen Krediten und der Geldpolitik in den kapitalistischen Zentren, die ins-
besondere nach der globalen Wirtschaftskrise von 2008 eine Liquidititsschwemme
entfesselte.*® Der Verkauf von 6ffentlichem Land, der von der zentralen staatlichen
Behoérde TOKI gelenkte Bau von Wohnsiedlungen und die Privatisierung 6ffentli-
cher Infrastrukturen erméglichten der Regierung steuernde Eingriffe in die Ka-
pitalakkumulation zugunsten bestimmter Firmen. Uber Ausschreibungsverfahren
und Verinderungen im Baurecht konnten mit der AKP assoziierte Firmen bevor-
zugt werden (Balaban 2011; Giilhan 2011). Bei grofien Infrastrukturprojekten wie
Flughifen, Briicken, Hifen, Atomkraftwerken und Autobahnen, die die AKP inten-
siv als Wahrzeichen vermeintlich wieder errungener osmanischer Grofde bewarb,
befreite sie die protegierten Unternehmer von Risiken. Sie garantierte langfristi-
ge Miet- und Abnahmepreise fiir die zu erbringenden Dienstleistungen (Sénmez
2013). Die AKP erzwang in besonderen Bereichen der Kapitalakkumulation durch
Einschiichterung und Kriminalisierung den Eigentiimerwechsel zugunsten der mit
ihr assoziierten Bourgeoisie, so bei oppositionellen Medienkonzernen, wodurch sie
auch stirkere Medienkontrolle erreichte (Eres/Yiiksel 2018; Sozeri 2015).

Unternehmen, die einst in Opposition zur Dominanz der in TUSIAD organi-
sierten grofien Bourgeoisie standen und sich mit dem politischen Islam verbunden
hatten, konnten so unter der politischen Protektion der AKP enorm wachsen. Oz-
tirk spricht in diesem Zusammenhang von einem »konservativen Grof3kapital,
das organische Beziehungen zur AKP unterhilt. So waren etwa zehn Mitglieder
von MUSIAD gleichzeitig Griindungsmitglieder der AKP, zwanzig Mitglieder zo-
gen bei den Parlamentswahlen 2002 als Abgeordnete der AKP ins Parlament ein.*

40 Die Gesamtsumme auslandischen Kapitals, das zwischen 2003 und 2018 in der Turkei inves-
tiert wurde, betrug in etwa 600 Mrd. §, wahrend im wesentlich lingeren Zeitraum zwischen
1980 und 2002 »nur« 35 Mrd. $ an auslandischem Kapital in die Tirkei flossen (zusammen-
gestellt aus Daten der tiirkischen Zentralbank).

41 Organische Beziehungen sind auch aus fritheren Zeiten bekannt. Als Istanbuler Biirgermeis-
ter war Recep Tayyip Erdogan Teilhaber einer Distributionsfirma der konservativ-islami-

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

Als der Verband MUSIAD 1990 gegriindet wurde, waren nur acht seiner Mitglieder
in der Liste der 500 grofiten Unternehmen mit einem Firmensitz in der Tirkei zu
finden, 2007 waren es 23 und 2009 schon 31 (Oztiirk 2015).#* Insgesamt lag die An-
zahl gelisteter Firmen, die eine Verbindung zu islamistischen Netzwerken aufwie-
sen, bei 80. Diese Entwicklung und die Ubereinstimmung zwischen der AKP und
MUSIAD bei der Frage der Regimeform sowie in der ideologischen und kulturellen
Ausrichtung des Hegemonieprojekts lassen den Schluss zu, dass mit der AKP auch
die mit ihr assoziierte beziehungsweise durch sie organisierte Bourgeoisie an die
politische Herrschaft gelangt ist (Saragoglu/Yesilbag 2015: 882fF.; Yildirim 2018).

Doch trotz Verschiebungen in den Relationen zwischen den Kapitalverbinden
ist die seit den 1950er Jahren entstandene Hierarchie auch unter der AKP nicht
erodiert. Die mit Abstand umsatzstarksten sowie international am stirksten ver-
flochtenen Firmen sind nach wie vor im Verband TUSIAD organisiert. Neben und
oftmals in Form von Joint-Ventures mit auslindischen Direktinvestoren profitier-
ten auch sie im grofen Maflstab von neoliberalen Mafinahmen (Oztiirk 2010: 177).
Diese Firmen unterstiitzten anfangs klar die AKP, doch nach 2007 nahmen die Rei-
bungen zwischen TUSIAD und MUSIAD wieder zu (Savran 2015). Zwar kénnen die
politischen Grenzen zwischen den Fraktionen in der AKP-Periode nicht mehr so
eindeutig an der Verbandsmitgliedschaft festgemacht werden, denn einige Mit-
gliedsfirmen von TUSIAD haben sich auch nach 2007 auf Seiten der AKP posi-
tioniert. Dennoch wurden Reibungen sichtbar anlisslich der Benachteiligung von
TUSIAD-Firmen gegeniiber MUSIAD-Firmen bei 6ffentlichen Ausschreibungsver-
fahren und der Verteilung von Subventionen. Sie betrafen ebenso aber die Geldpo-
litik der Zentralbank, die Regimefrage, die Aufienpolitik und die Frage der Rolle der
Religion in der Gesellschaft. Die Reibungen nahmen jedoch zu keinem Zeitpunkt
die Form einer grundsitzlichen Opposition von TUSIAD zur Regierung an, wie es
Ende der 1970er Jahre der Fall gewesen war, als TUSIAD gegen die sozialdemokra-
tische CHP-Regierung offen Position bezogen hatte und in einen Investitionsstreik
getreten war (Saragoglu/Yesilbag 2015: 884fT.).

Die AKP wahrte das Gesamtinteresse aller Kapitalverbinde, indem sie Kontrolle
iiber die Arbeiterschaft, auf deren Lage noch genauer eingegangen wird, herstell-
te. Dass Friktionen im Machblock nicht zu einem politischen Auseinandersplit-
tern fithrten, hing schlieflich damit zusammen, dass von neoliberalen Mafinah-
men auch kleinere Firmen und das Kleinbiirgertum profitierten. Mafinahmen wie
der Abbau juristischer Schranken fiir die Privatisierung von Gemeinbesitz — von

schen Ulker Gruppe, die zum Monopolkapital gehért und lange vor 1980 gegriindet wur-
de. Siehe http://haber.sol.org.tr/fekonomi/en-zengin-daha-da-zengin-ulker-hepsinden-zen-
gin-haberi-61290 vom 22.10.2012 (Abruf am 12.10.2018).

42 In der Liste werden auch auslédndische Konzerne mit einem Firmensitz in der Tirkei aufge-
fihrt.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

175


http://haber.sol.org.tr/ekonomi/en
http://haber.sol.org.tr/ekonomi/en
http://haber.sol.org.tr/ekonomi/en
http://haber.sol.org.tr/ekonomi/en
http://haber.sol.org.tr/ekonomi/en
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://haber.sol.org.tr/ekonomi/en
http://haber.sol.org.tr/ekonomi/en
http://haber.sol.org.tr/ekonomi/en
http://haber.sol.org.tr/ekonomi/en
http://haber.sol.org.tr/ekonomi/en

176

Hegemonie und Kulturkampf

fliefenden Gewissern, Waldbestinden, gemeinschaftlich genutzten Flichen —, die
(Wieder-)Verwertung des stidtischen Raums mittels Gentrifizierung oder die Off-
nung der Gesundheitsversorgung fiir private Investoren haben die Aufnahme von
Krediten auch fiir kleinere Unternehmer rentabel gemacht (Akbulut/Adaman 2013;
Duru 2009: 792ff.). Bei Riickzahlungsschwierigkeiten griff die AKP zehntausenden
tiberschuldeten Kleinunternehmen, aber auch einigen Groflunternehmen unter
die Arme, indem sie Kreditrestrukturierungsmafinahmen ergriff, die staatlichen
Garantien gegeniiber den Gliubigern gleichkamen (Ak¢ay 2018: 25). Doch bildet
der Verschuldungsstand privater Unternehmen in der AKP-Periode ein betrichtli-
ches Krisenpotential, das auch den Zusammenhalt des Machtblocks gefihrdet. Die
Schulden des Privatsektors haben sich innerhalb von fiinfzehn Jahren (2002-2016)
von etwa 43 auf 282 Milliarden $ nahezu versiebenfacht.*?

Auf mittlere Sicht haben die Privatisierung, die Erschliefdung neuer Akkumu-
lationsfelder und der Zugang zu Krediten einen Investitionsboom beférdert, der
den Konsum ankurbelte und die Arbeitslosenrate iiber lange Zeit relativ stabil hielt,
allerdings auf einem relativ hohen Niveau von etwa 14 Prozent bei gleichzeitig ei-
ner im internationalen Vergleich sehr niedrigen Beschiftigungsquote von 46 bis
49 Prozent in den 2000er Jahren (Yeldan/Voyvoda 2011). Selbst Privathaushalte mit
unregelmifligen, geringen und stagnierenden Lohnen konnten ihren Lebensstan-
dard halten, indem sie Kredite erhielten. Auf lange Sicht haben auch die Privat-
haushalte enorme Schulden akkumuliert. Ihre Verschuldung stieg zwischen 2003
und 2017 von 13,4 auf 564 Milliarden TL, das Verhiltnis der Verbindlichkeiten zu den
Privatvermégen von 5 auf 45 Prozent im selben Zeitraum (CBRT 2017). Die Erwerbs-
tatigenhaushalte hielten 2010 an den Gesamtschulden einen Anteil von 42 Prozent,
was vor dem Hintergrund informeller und prekirer Beschiftigung einen enormen
Druck auf sie entfaltet (Karacimen 2015). Eine weitere Statistik verdeutlicht die Di-
mension der Schuldenentwicklung: 2002 lag das Verhiltnis der Schulden zu den
verfiigbaren Haushaltseinkommen bei 4,7 Prozent, 2015 war dieses Verhiltnis um
das Zwolffache auf 52 Prozent gestiegen (Giingen 2017). Die Verschuldung tritt als
ein historisch neuartiger Inklusionsmechanismus der subalternen Klassen in das
dkonomische Entwicklungsmodell auf.

Eine grundlegende Verschiebung in der wirtschaftspolitischen Ausrichtung
aufgrund politischer oder kultureller Charakteristika des politischen Islam hat in
der Regierungszeit der AKP nicht stattgefunden. Die AKP-Regierungen sahen von
der Lenkung des Kapitals etwa in den Aufbau konkurrenzfihiger Produktionska-
pazititen oder in die technologische Entwicklung ab. Investoren suchten sich den

43 2017waren 69 % der langfristigen Schulden an auslidndische Glaubiger zuriickzuzahlen. 49 %
dieser Schulden hielten Glaubiger aus der EU und 12 % aus den USA. Die Staatsverschuldung
lag nach Angaben der OECD dagegen auf einem relativ niedrigen Niveau von 32 % zum BIP,
wihrend sie 2001 noch bei 76 % lag.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

schnellsten Weg der Verwertung, den sie in Finanzwerten fanden, die mafgeblich
an den Bau- und Konsumboom gebunden waren. Entgegen einer gelegentlich von
islamistischen Politikern vorgebrachten Zins- und Finanzkritik stieg der Anteil
von Finanzprodukten am Bruttoinlandsprodukt von 8,9 % im ersten Regierungs-
jahr der AKP auf 13,2 % im Jahr 2014. Investitionen in die Produktion dienten
der Modernisierung, aber nicht dem Aufbau neuer Sektoren (Oztiirk 2010: 173).
Die semi-periphere Einbindung der Tiirkei in globale Finanz- und Warenstrome
und die damit verbundenen strukturellen Probleme — Unterlegenheit der Produk-
tionsstruktur, Abhingigkeit von technologischem Input und Energieimporten,
Leistungsbilanzdefizit, Devisenmangel und Auslandsverschuldung - bestehen
somit fort (Yeldan 2006; Boratav 2009). Die strukturelle Abhingigkeit des Wachs-
tums inlindischer Unternehmen vom internationalen Kapital ist vertieft, die
dkonomische Anbindung der Tiirkei an die EU und die USA ungeachtet eines zeit-
weise verstirkten anti-westlichen Diskurses fortgesetzt worden.* Das Aufbrechen
von Differenzen innerhalb des Machtblocks, die in der Vergangenheit zu massiven
Zerwirfnissen gefithrt hatten, konnte dank einer globalen Liquidititsschwemme
moderiert beziehungsweise in die Zukunft verschoben werden.

5.6.2 Hegemonie und paternalistisches Armutsregime

Im Kapitel zur Klassenkampfthese wurde dargelegt, dass die Bourgeoisie in der
Tiirkei verschiedene Mittel und Wege ausgebildet hat, iber die sie Hegemonie her-
stellen und ausiiben konnte. Aus der Forschung geht hervor, dass nicht nur die do-
minanten, sondern auch subalterne Fraktionen der Bourgeoisie — Rentiers, klei-
ne Hindler und Unternehmer - ein dichtes Netz der ideologischen und kulturel-
len Kontrolle gewoben haben, das es ihnen erméglicht, materielle Kompromisse
in einem informellen und individualisierten Rahmen auszuhandeln und dadurch
auch die Erwartungen der ArbeiterInnen gering zu halten. Als historische Grund-
lage fir die Wirksambkeit dieses Netzes tritt die Desorganisierung der ArbeiterIn-
nen durch massenhafte Verfolgung ihrer Intellektuellen begleitet von restriktiven
Gesetzen gegen gewerkschaftliche Organisierung mit dem 1980er Militirputsch
hervor, der die Zuriickdringung kollektiver Handlungsfihigkeit der ArbeiterIn-
nen erwirkte. Die Privatisierung 6ffentlicher Unternehmen und Dienstleistungen

44 Auslindische Direktinvestitionen wie auch auslidndische Kredite zwischen 2003 und 2017
stammten zu 80-85 % aus westlichen Landern. Die Summe aus Profiten von Direktinvesti-
tionen, Portfolio Investments und Zinsen, die aus der Tiirkei hauptséchlich durch westliche
Investoren abgefithrt wurden, lag zwischen 2003 und 2015 bei durchschnittlich 11,7 Milliar-
den $ pro Jahr (Boratav 2017). Ferner war der Anteil westlicher Linder am Handelsvolumen
nach Angaben der Statistikbehorde der Tiirkei im Jahr 2017 auf etwa 50 % gestiegen, wih-
rend der Anteil arabischer Lander, deren Fithrung die AKP einst (ibernehmen wollte, auf 13
% gesunken war.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

171


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Hegemonie und Kulturkampf

nach dem Putsch trieb die Informalisierung und Flexibilisierung von Lohnarbeits-
verhiltnissen an und weitete die Moglichkeiten der Implementierung informeller
Beziehungen zwischen Unternehmern und Arbeitern aus. Obgleich nach wie vor
grofiere Fabriken mit formellen Beschiftigungsverhiltnissen vorhanden sind, der
sozialdemokratisch geprigte Klassenkompromiss nicht restlos erodiert ist, ist die
Produktionsstruktur zunehmend dezentralisiert worden.

Unter Einwirkung der Wirtschaftskrisen von 1998 und 2000-2001 und dem
Druck internationaler Gliubigerinstitutionen wurde die Proletarisierung von
Kleinbauern nochmals verstirkt. Sie waren in informelle und prekire Beschif-
tigungsverhiltnisse gedringt worden, in denen sie keine kollektive Verhand-
lungsmacht mittels Gewerkschaften ausgebildet hatten (Aydin 2010; Giirel 2014:
343-351, 368ff.; Ercan/Oguz 2015: 123f.). Zwischen 2002 und 2011 stieg der Anteil
von »working class households« (»Erwerbstitigenhaushalte«) an allen Haushalten
von 54 auf 62 %, wihrend der Anteil von kleinbiuerlichen Haushalten im selben
Zeitraum von 3,2 auf 0,97 % und der der Subsistenzbauern von 8,5 auf 5,8 % fiel
(Bahge/Kése 2017: 583).* Die von der AKP im Vollzug der Forderungen des IWF
gleich im ersten Regierungsjahr umgesetzte Flexibilisierung des Arbeitsmarkts
und die Privatisierung o6ffentlicher Unternehmen, die zu den letzten gewerk-
schaftlichen Hochburgen gehorten, trieben diese Entwicklung voran (Celik 2015;
Ozdemir/Yiicesan-Ozdemir 2006). Werkvertrige, kurze Kiindigungsfristen, Sub-
unternehmertum und Zeitarbeit, die fiir das Prekariat in den urbanen Zentren
schon seit lingerem die Normalitit bildeten, wurden gesetzlich sanktioniert
(Durak 2011: 72£.).

1980 lag der gewerkschaftliche Organisierungsgrad der formellen Beschiftig-
ten noch bei 46,5 %, 2005 nur noch bei 14,9 %. In der AKP-Periode sind Arbeits-
kimpfe auf einzelne Betriebe begrenzt geblieben und waren in der Regel durch
einen defensiven Charakter gezeichnet. Lediglich vereinzelte Aktionen wie der Wi-
derstand von ArbeiterInnen der letzten TEKEL-Betriebe (ehemals staatliches Mo-
nopol fir Tabak und Alkohol), die Ende 2009 fiir drei Monate eine Strafle in Ankara
vor ihrer Gewerkschaftszentrale besetzt hielten, l6sten anhaltende Aufmerksam-
keit aus. Im Riickblick unterstreicht die Straflenbesetzung allerdings den Nieder-
gang der organisierten Arbeiterbewegung. Die ArbeiterInnen des bereits privati-
sierten Unternehmens protestierten gegen den Willen ihrer im grofiten Gewerk-

45  Die Zusammenstellung beruht auf einer weiten Definition von »working class«. Sie umfasst
alle Erwerbstatigen, die vom Verkaufihrer eigenen Arbeitskraft leben, also auch Angestellte.
Auf der Gegenseite war der Anteil von urbanen Kapitalbesitzern an der Gesamtbevolkerung
von 6,45 auf 6,01 % und der der GroRagrarier von 2,79 auf 1,86 % gesunken. Unter Hinzu-
zihlung der Rentiers und Kleinunternehmer betrug der Anteil der besitzenden Klassen an
der Gesamtbevolkerung 2002 18,91 % und 2011 noch 14,35 % (Bahge/Kose 2017: 583). Offen-
bar bedingt durch den Konzentrationsprozess des Kapitals schrumpfte die Bourgeoisie in der
AKP-Periode zahlenmaRig.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

schaftsverband TURK-IS organisierten Gewerkschaft, die bereit war, die Uberfiih-
rung ihrer sicheren Arbeitsvertrige in ein prekires Beschiftigungsverhiltnis mit-
zutragen. Die ArbeiterInnen lieRRen sich von dem AKP-nahen Gewerkschaftsvorsit-
zenden iiberzeugen, den Widerstand aufzugeben und beendeten ihre Aktion ohne
konkretes Ergebnis (Yalman/Topal 2017).

In der AKP-Periode sind einzig die Mitgliederzahlen von Gewerkschaften des
offentlichen Dienstes gestiegen, die mit der islamistischen Bewegung assoziiert
sind (Saragoglu/Yesilbag 2015: 776, 893). Die organisatorische Verfasstheit der Ar-
beiterInnen in den 2000er Jahren ist also vor dem Hintergrund einer seit mehr als
zwei Jahrzehnten andauernden Entwicklung zu sehen, die die Arbeiterbewegung
sukzessive geschwicht, zugleich der Bourgeoisie Moglichkeiten erdffnet hat, neue
Fihrungsmuster zu etablieren. Als charakteristisch fir die mit der islamistischen
Bewegung assoziierte Bourgeoisie tritt hervor, dass diese in den Produktions- und
Wohnstitten durch personliche Prisenz im Alltag der ArbeiterInnen sowie durch
biographische Nihe zu den Arbeitern iiber eine genaue Kenntnis ihrer Lage ver-
fiigt, damit auf Sorgen und Note direkt reagieren und motivierend eingreifen kann
(Cengiz 2013: 311ff.). Balaban berichtet aus seiner Feldstudie in einem Arbeitervier-
tel Istanbuls, dass Arbeitgeber und Hauseigentiimer, die er der Faubourgeoisie zu-
rechnet, entweder selbst an den Freizeitaktivititen ihrer Beschiftigten und Mieter
teilnehmen oder Aktivititen organisieren beziehungsweise finanzieren, fiir die sie
Mittelspersonen engagieren. Ein dichtes Netz erméglicht die Kontrolle iiber Ge-
sprichsthemen und Aktivititen der ArbeiterInnen aufderhalb des Betriebs (Balaban
2013: 12). Tugal hatte im stark islamisch-konservativ geprigten Istanbuler Arbei-
terviertel Sultanbeyli beobachtet, dass die mit der Krise von 2001 verarmten be-
ziehungsweise erwerbslos gewordenen ArbeiterInnen zwar gegen den IWF protes-
tierten, ihren Protest aber nationalistisch artikulierten. Ein Diskurs der Behinde-
rung des tiirkischen Unternehmertums durch auslindische Michte als Erklirung
fiir die Misere dominierte. Da linke Akteure an den Protesten nicht teilnahmen,
wurde dieser Diskurs, der Ausdruck der Hegemonie der Bourgeoisie war, nicht
herausgefordert (Tugal 2009: 97). Unter den Arbeitern war bereits eine »islamische
Imagination« von Armut verbreitet, die auf Geniigsamkeit beruhte und 6konomi-
sche Hierarchien fiir legitim hielt. Viele hatten einen Habitus der Notwendigkeit
entwickelt (Bourdieu 1987: 594), akzeptierten die Unerreichbarkeit abgesicherter
Arbeitsverhiltnisse, sicherer Einkommen und begniigten sich mit dem, was sie zur
Verfiigung hatten (»wir brauchen keinen Reichtumc«). Sie bejahten ihre drmlichen
Lebensbedingungen, glaubten an harte Arbeit und ein frommes Leben als Ausweg.
Informelle Arbeiter positionierten sich gegen formelle Arbeiter, die sie als itberbe-
zahlt ansahen, sogar als Verursacher fiir das eigene Elend ausmachten, da sie dem
Staat auf der Tasche ligen. Die Privatisierung staatlicher Betriebe thematisierten
sie als Aufhebung von Ungerechtigkeit und wiinschten sich mehr Unternehmer, die
Arbeitsplitze schaffen sollten (Tugal 2009: 129ff.). Durak berichtet aus seiner Un-

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

179


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Hegemonie und Kulturkampf

tersuchung in der mittelanatolischen Stadt Konya in Ubereinstimmung mit Tugal,
dass innerhalb der Arbeiterschaft die Vorstellung hegemonial geworden war, dass
das unternehmerische Interesse dem Allgemeininteresse entspreche. Die Arbeite-
rInnen folgten der Selbstauffassung der Unternehmer, dass sie der Entwicklung
der Nation dienten, indem sie Steuern zahlten, investierten, exportierten, Devisen
einbrichten und fir Arbeit sorgten (Durak 2011: 35ft.).

Duraks Untersuchung kleiner und mittlerer Betriebe in der mittelanatolischen
Stadt Konya, die eine Hochburg des politischen Islam darstellt, verleiht einen ex-
emplarischen Einblick, wie islamisch-konservative Weltauffassungen und Prakti-
ken in den Beziehungen zwischen den Arbeitern und Unternehmern bei Abwesen-
heit von Gewerkschaften und Versicherungsschutz, unter der Bedingung flexibili-
sierter Arbeitsverhiltnisse und geringer Lohne wirken. Die ideologische Grundla-
ge des Wirkens ist, dass Arbeiter Frommigkeit als Rechtschaffenheit und Pflicht-
erfillung begreifen. Gegentiber frommen Unternehmern sehen sich die Arbeiter
verpflichtet, eine Haltung des harten Arbeitens einzunehmen, die sie zugleich als
Rechenschaftspflicht gegeniiber Gott begreifen. Sie akzeptieren grundsitzlich ihre
Position, sehen die Hirten des Lebens als eine durch Geduld zu bestehende Prii-
fung Gottes an und verschieben die Aussicht auf ein »besseres Leben« ins Jenseits.
Neben dieser ideologischen Artikulation ist fiir die hegemonietheoretische Diskus-
sion von besonderer Bedeutung, wie die Religion in die Gestaltung des materiellen
Kompromissrahmens eingebettet ist. Fiir die Arbeiter tritt die Annahme einer is-
lamisch-konservativen Weltauffassung und Sprache als Voraussetzung auf, einen
Arbeitsplatz zu erhalten, legitime Anliegen formulieren und in Konfliktsituationen
Solidaritit von anderen Arbeitern erfahren zu kénnen. Selbst Auseinandersetzun-
gen um Arbeitspausen sind in Konya religiés artikuliert. Pausen werden durch Ge-
betszeiten, die dreimal am Tag in die Arbeitszeit fallen, eingeldst beziehungsweise
von den Arbeitern beansprucht. Unternehmer akzeptieren sie widerwillig, da sie
die Ausiibung des Gebets als religiose Pflicht nicht infrage stellen konnen, ohne
den religios artikulierten Beziehungsrahmen, der strukturell zu ihren Gunsten ge-
staltet ist, in Ginze infrage zu stellen.

Geringe Lohne und fehlender Versicherungsschutz bedingen, dass Unterneh-
mer kleine Zuwendungen wie eine freiwillige Primie oder Lohnfortzahlung bei
Krankheit und Unfillen als groffmiitige Leistung lancieren kénnen. Sie ermogli-
chen ihren Arbeitern ferner Zugang zu Darlehen und fungieren als persénliche
Biirgen bei Mietvertrigen. Neben solchen Praktiken der Patronage stehen sie in der
Pflicht, an Hochzeiten und Beerdigungen teilzunehmen, Rituale wie das Fasten-
brechen und religiése Feiertage mit ihren Arbeitern zu verbringen, Zuwendungen
auch bei solchen Anlissen beizusteuern. Dass die Vermittlung von Jobs zumeist
tiber Verwandte und Bekannte verliuft, untermauert die Einlagerung der Arbeits-
beziehungen in ein Netz sozialer Beziehungen, das gegenseitige Verpflichtungen
stabilisiert. Etablierte Sprachmuster, durch die Unternehmer als Teil der Familie

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

erscheinen - iiber den Boss wird als grofRer Bruder oder Onkel gesprochen - spie-
geln diese Einlagerung. Die Organisierung in Gewerkschaften gilt vor diesem Hin-
tergrund als undenkbarer Vertrauensbruch. Sich den paternalistischen Praktiken
einzufiigen, bedeutet die Aussicht auf Jobs und informelle Zuwendungen. Ein Ver-
stof} gegen diese Praktiken bedeutet dagegen nicht nur den Verlust dieser Aus-
sicht, sondern auch ein Verstof? gegen die ebenfalls islamisch-konservativ geprag-
ten Praktiken des sozialen Netzes, das Familie, Verwandtschaft, Nachbarn, Freun-
de umfasst und in das die Einzelnen auch auflerhalb ihrer Erwerbstitigkeit einge-
bunden sind. Herausforderungen dieser paternalistischen Praxis entstehen, wenn
Unternehmer ihre »Pflichten« nicht erfilllen oder ArbeiterInnen jenseits der Kon-
trolle des Unternehmers Erfahrungen untereinander austauschen kénnen. Doch
stellt auch Durak fest, dass solche Erfahrungen nicht die Chance erhalten, sich zu
einem kollektiven Bewusstsein zu formieren. Das eng geflochtene soziale Bezie-
hungsnetz lisst das Entstehen von »Freiriumen« nicht zu und bedingt das Ver-
schieben von Besserung ins Jenseits (Durak 2011: 117).4¢

Die Zustimmung insbesondere der unteren Schichten der ArbeiterInnen zur
AKP-Politik ist offensichtlich in diesen alltiglich reproduzierten sozialen Bezie-
hungen verankert. Mit der dezentralisierten Produktionsstruktur, der Flexibilisie-
rung und Informalisierung von Beschiftigungsverhiltnissen geht auf der einen
Seite die Entstehung eines Arbeitertyps einher, dessen Reproduktion in konserva-
tiv und religios geprigte soziale Beziehungen eingebettet ist. Konservativ-religiose
Praktiken, in denen sich paternalistisch und patriarchal geprigte Beziehungen mit
einer starken sozialen, auch itber die Familie vermittelten Kontrolle sowie religio-
sen Ritualen verbinden, bilden den gesellschaftlichen Nihrboden fiir den islami-
schen Konservatismus der AKP. Auf der anderen Seite steht ein Unternehmertyp,
der mit seinen Arbeitern die gleichen konservativ-religiésen Praktiken teilt, die
Kontrolle und Fithrung tiber die Arbeiterschaft erméglichen und zugleich einen
materiellen Kompromissrahmen vermitteln. Die genauere Bezeichnung fiir diesen
in der Literatur als anatolischer Bourgeois bezeichneten Unternehmertyp ist die
des konservativ-islamischen Bourgeois, der insbesondere auf kommunaler Ebe-
ne in den Leitungsgremien der Partei zusammen mit kleinen Hindlern und Ge-
schiftsinhabern, Bauherren und Immobilienhindlern sowie Mitgliedern der frei-
en Berufe stark vertreten ist. Das islamisch-konservative Hegemonieprojekt der
AKP ist folglich im Praxiswissen der kleinen und grofen Unternehmerschaft, der
Rentiers und des Kleinbiirgertums verankert, die sich in und itber die Partei orga-
nisieren (Balaban 2013; Dogan 2016: 73ff., 103ff.; Uysal/Topak 2010: 196ff.).

46  Cengiz und Dogan beschreiben unabhingig voneinander, dass im islamisch-konservativ ge-
pragten Kayseri der Konformitatsdruck auch auf qualifizierte Fachkrafte und Unternehmer
wirkt, die sich konservativ-islamischen Gepflogenheiten anpassen mussten (Cengiz 2013:
276ff. u. 415; Dogan 2009: 299, Fn. 5).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Hegemonie und Kulturkampf

Die Zerschlagung und Kooptation von Gewerkschaften, eine desorganisierte,
fragmentierte, ideologisch und kulturell kontrollierte Arbeiterschaft sowie die ka-
pitalfreundliche Politik der AKP bedeuten also nicht, dass keine materielle Kom-
promissbildung mehr stattfindet. Die Studie iiber Konya unterstreicht, dass un-
ter den Bedingungen einer allgemeinen Tendenz zur Informalisierung auch die
Mechanismen der Kompromissbildung stirker informell gestaltet werden. Schon
zuvor hatte es — auf anderen Feldern — politisch vermittelte informelle Formen
der Kompromissbildung gegeben, die ihre Vorreiter in der von der ANAP in den
1980er Jahren systematisch betriebenen Legalisierung beziehungsweise Integrati-
on der informellen Siedlungen (Gecekondu) in die kommunale Infrastruktur hat-
ten. Wihrend direkte Zugestindnisse durch Legalisierungen und Integration die
informellen Wohnverhiltnisse unmittelbar stabilisierten, war es der ANAP gelun-
gen, die Zustimmung der Bevolkerung fiir langfristige neoliberale Weichenstellun-
gen zu erhalten und zugleich fiir den Fortbestand verhiltnismifig geringer Wohn-
kosten, die sich als vorteilhaft fiir die Unternehmer erwiesen hatten, zu sorgen.
Diese Form des Zugestindnisses wurde in den 2000er Jahren — hiufig in Verbin-
dung mit Kimpfen der Gecekondu-Bewohner — nicht nur in den islamistisch re-
gierten Kommunen fortgefithrt, sondern auch in Stidten wie Izmir, die von der
CHP regiert werden (Egilmez 2010).

Eine ebenfalls politisch vermittelte Form der Zuwendung, in der die Religion
und die religiosen Akteure eine vermittelnde Rolle spielen, besteht in der Verteilung
informeller Transferleistungen durch den Ausbau eines »neoliberalen Armutsre-
gimes« (Bahge/Kose 2017: 576). Der landesweiten Etablierung dieses Regimes geht
die Kapitulation sozialdemokratischer Regierungen in der ersten Hilfte der 1990er
Jahre gegeniiber der Neoliberalisierung voraus. Sie ebnete der islamistischen Be-
wegung den Weg in die Kommunen, wodurch sie ihre Mechanismen der Hegemo-
nieausiibung etablieren konnte. Wie angesprochen, hatte schon die Wohlfahrtspar-
tei in den von ihr regierten Kommunen Zuwendungen an das Prekariat mit reli-
giosen Zeremonien und einer islamischen Gerechtigkeits- und Gleichheitsrhetorik
verwoben, die auf einer religiosen Ethik der Barmherzigkeit und der Armenabga-
be beruhte, in der den Reichen eine Fiirsorgepflicht gegeniiber den Armen zuge-
sprochen wurde (Bakirezer/Demirer 2009; Dogan 2007: 275). Zu ihrem Programm
erkoren hatte diese Perspektive die mit der islamistischen Bewegung assoziierte
Unternehmerschaft, die karitative Organisationen finanzierte und private Mecha-
nismen der Armenbhilfe etabliert hatte (vgl. Cengiz 2013). In einem Interview mit
dem Griindungsvorsitzenden von MUSIAD erklirte dieser seine Auffassung:

»Wenn ich meine Almosenabgabe zahle, kann mir niemand sagen, was ich zu tun
habe. Der Gesandte Gottes hat es nicht erlaubt, sein gesamtes Vermégen zu spen-
den. [...] Von den Suren und Hadithen, die ich gelesen habe, weif ich, dass die
Ausgaben eines jeden so grofd sind, wie Gott es ihm gegeben hat. [..] Ein jeder

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

schuldet nur Gott Rechenschaft. [...] Wer soll mir denn Druck machen, gibt es ei-
nen grofleren als Gott?«*’

Die Unternehmerschaft hatte iiber die freiwillige Armenhilfe hinaus ein privates
Netz sozialer Wohlfahrt — oftmals in Assoziation zu islamischen Gemeinschaften
- aufgebaut, das Schulen und Wohnheime, die Vergabe von Stipendien und die Ver-
sorgung von Alten und Kranken umfasste. Sie hatte damit auch die Entscheidung
inne, wem diese Hilfen zukommen sollten, wodurch sie zugleich ihren gesellschaft-
lichen Einfluss festigen konnte (Dogan 2009; Eder 2010: 179ft.).

Die AKP installierte das auf der kommunalen und privaten Ebene erprobte
Wohlfahrtsregime auf der nationalen Ebene. Mit dem 2001 mit der 6konomischen
Krise eingeleiteten »Projekt zur Eindimmung sozialer Risiken, das zu den vom
IWF geforderten Maflnahmen gehorte, wurde das auf die informellen und pre-
karisierten Arbeitskrifte zugeschnittene Wohlfahrtsregime institutionalisiert. Der
IWTF sah dieses Regime vor, um sozialen Konflikten vorzubeugen und die existen-
tielle Not der proletarisierten Massen abzufedern, deren Einkommen zur Abde-
ckung ihrer physischen Bediirfnisse nicht ausreichte. Das auf selektiven, informel-
len, rechtlich nicht verbrieften Transfermechanismen bestehende Regime steht im
Kontrast zum vorangehenden Regime, in dem soziale Leistungen Folge von Rechts-
anspriichen beziehungsweise Versicherungsleistungen waren, die allerdings auf
die Beschiftigten im formellen Sektor, Angestellte des 6ffentlichen Diensts und
bestimmte selbstindige Berufsgruppen begrenzt waren und die Grundlage fir die
sozialdemokratische Blockbildung gebildet hatten (vgl. Eder 2010: 157f.). Das neue
Regime geht mit einer Deregulierung sozialer Wohlfahrt und der 6ffentlichen Ge-
sundheitsversorgung einher. Es deckt einen Teil der Reproduktionskosten von Ar-
beitskriften durch éffentliche Transferleistungen, die somit nicht (mehr) von den
Unternehmen durch Lohne getragen werden miissen. Seit der Installierung stiegen
die informellen Transferleistungen, mit denen entweder direkt von der Regierung
— ttber das Familien- und Sozialministerium und die von Provinz- und Bezirksgou-
verneuren verwalteten Stiftungen fiir Soziale Hilfe und Beistand - oder indirekt
iber islamische Wohlfahrtsorganisationen staatliche Gelder verteilt wurden, kon-
tinuierlich (Bahge/Kdse 2017).

Wie stark die existenzielle Not der lohnabhingigen Klassen durch das neoli-
berale Regime und ihre Abhingigkeit vom neuen Wohlfahrtsregime geworden ist,
zeigen Berechnungen von Bahge und Kése (2017): 2011 fielen etwa 83 Prozent der
Erwerbstitigenhaushalte durch die geringe Héhe eigenstindiger Einkommen un-
ter die Armutsgrenze (pro Kopf Tageseinkommen von weniger als 4,3 $). Die Ar-
mutsrate stieg gegeniiber 2002 um 14 Prozent. Dies bedeutete, dass 2011 die Ein-

47  Erol Yarar: Gergek Burjuva Sinifi Biziz [Erol Yarar: Wir sind die wahre Bourgeoi-
sie], in: http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393-erol-yarar-gercek-burjuva-sini-
fi-biziz vom 20.07.2009 (Abruf am 12.10.2018).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

183


http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393
http://ekonomi.haber7.com/ekonomi/haber/421393

184

Hegemonie und Kulturkampf

kommen von etwa der Hilfte aller Haushalte unter der Armutsgrenze lagen. Wenn
jedoch die Transferleistungen, die sie — ohne Rechtsanspruch — zusitzlich zu ihren
Einkommen erhielten, beriicksichtigt werden, fiel die Armutsrate von 27,4 % fiir
2002 auf 7,4 % fiir 2011. Bahge und Kése zeigen ebenfalls auf, dass das Fehlen ei-
nes formalisierten Rechtsanspruchs eine Selektivitit des neuen Wohlfahrtsregimes
bedingt. Wihrend die Summe der Transferleistungen gestiegen ist, ist die Anzahl
der Haushalte, die Hilfen empfingen, gesunken. Aufgrund der allgemeinen Ver-
schlechterung der Einkommenssituation von Erwerbstitigenhaushalten wire das
Gegenteil zu erwarten. Die Kriterien, die diese Selektivitit gestalten, lassen sich
aus quantitativen Erhebungen nicht erschliefen. Eine naheliegende, durch einzel-
ne Fille informierte aber nicht systematisch untersuchte Hypothese ist, dass poli-
tische und kulturelle Nihe zur AKP eine Rolle spielen. Da die Verteilung von Hilfen
nicht transparent gestaltet ist, eine 6ffentliche Instanz zur Kontrolle der Vergabe
von Leistungen fehlt, ist es faktisch der Entscheidungsgewalt einzelner Behérden
tiberlassen, wer solche Hilfen erhilt und wer nicht. Patronage wird hierdurch be-
giinstigt (vgl. Bugra/Candasg 2011: 518fF.; Eder 2010: 1751T.).

Anzunehmen ist, dass bei der Verteilung von Armenbhilfe dhnliche und damit
von personlichen Entscheidungen abhingige Mechanismen greifen wie bei der pri-
vaten »Armenabgabe«, die in der islamischen Theologie als Pflicht der Reichen ge-
geniiber den Armen thematisiert wird (vgl. Kuran 1995: 87).*® Der Empfinger muss
die Nihe zu Wohltitern suchen und fir sich werben. Er muss darlegen, warum
gerade er Hilfe erhalten soll. Durch diese Form der persénlichen Bindung sozialer
Hilfen wird die Mitgliedschaft in einer kulturellen Gemeinschaft attraktiv, hier al-
so die Mitgliedschaft in einer islamisch-konservativen Glaubensgemeinschaft oder
das Bekenntnis zu ihr, der sich im Falle staatlicher Verteilungsmechanismen die
Mitglieder der Biirokratie angehorig fithlen. Offenkundig ist diese Selektivitit,
wenn allgemeine Steuern in die Finanzierung religiéser Aktivititen wie den Bau
theologischer Schulen oder von Pilgerfahrten gelenkt werden, die nur bestimm-
ten, kulturell definierten Bevolkerungsgruppen offen stehen. Dariiber hinaus ist
die Teilnahme an einem religiosen Ritual wie dem Fastenbrechen erforderlich, um
Hilfen zu erhalten. In den islamistisch regierten Kommunen wird die Verkniipfung
von Armenbhilfe mit religiosen Zeremonien schon seit den 1990er Jahren offensiv
betrieben. Die islamistische Partei nutzt solche Zeremonien, um fiir ihre politi-
schen Ziele zu werben. Die kritische Berichterstattung durch Mainstream-Medien

48 Die Armenabgabe ist ein weiteres Beispiel dafir, dass der Islam oder der Islamismus kein ko-
harentes politisches oder 6konomisches System, sondern eine Ideologie ist, die nur in Ver-
bindung mit konkreten Akteuren wirklich wird. Ob die Abgabe auf Freiwilligkeit beruhen
oder verpflichtend durch eine Institution eingetrieben, nur von Privatpersonen oder auch
von Unternehmen bezogen werden soll, welche Regeln bei der Verteilung gelten, sind Fra-
gen, die in jedem Land, das dieses Modell anwendet, unterschiedlich beantwortet werden.
Indes behauptet jedes Land, es habe das ideale Modell gefunden (Kuran 1995).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

tiber die Verkniipfung 6ffentlicher Hilfen mit politischer Werbung hat iiber die Zeit
deutlich abgenommen. Grund dafiir ist nicht allein Gewdhnung, sondern auch ver-
starkte politische Kontrolle der Medien oder — mitunter erzwungene — Anpassung.
2010 wurde noch skandalisiert, dass in der Hauptstadt Ankara die AKP-gefiihrte
Kommune beim Fastenbrechen im Monat Ramadan Zelte aufstellte, in denen tiber
vier Wochen taglich Verkdstigung fir angeblich mehrere hunderttausend Perso-
nen ausgegeben wurde.* Wihrend der Verkostigung wurde Werbung fiir ein »Ja«
beim anstehenden Verfassungsreferendum gemacht. Das Aufstellen solcher Zel-
te, in denen Biirgermeister der AKP in Begleitung von Geistlichen, die das Ritual
des Fastenbrechens anleiten, Ansprachen halten, die auf die jeweilige politische
Tagesordnung eingehen, ist regelhafte Praxis. In den 2000er Jahren wurden sie
zum festen Bestandteil organisierter Armenbhilfe durch die Einrichtung kommu-
naler Fonds, die mafgeblich aus Spenden lokaler Unternehmer gespeist wurden
(Eder 2010: 178). In Izmir, wo die AKP nicht den Biirgermeister stellt, beobachtete
ich, dass die Ausgabe von Essen am Ramadan iiber die Moscheen stattfand. Da die
Moscheen der nationalen Regierung unterstehen, konnte die AKP diese unter Um-
gehung der Kommunalverwaltungen mobilisieren. In Diyarbakir beobachtete ich,
dass das lokale Biiro der AKP als Anlaufstelle fiir potentielle Hilfsempfinger fun-
gierte. Eine ehrenamtliche Parteifunktionirin war fir diesen Zweck abgestellt, bot
Beratungsgespriche an und vermittelte die Bittsteller an karitative Organisationen
weiter. Letztere verteilten neben unregelmifiigen Hilfen in Form von Lebensmit-
teln und Heizmaterial auch regelmifige Hilfen an iltere Menschen, Waisen und
Pflegebediirftige.

Kutlu hat in seiner Studie tiber die staatliche Armenhilfe herausgearbeitet, dass
fiir viele Arme diese Hilfen zum »fiirsorglichen Gesicht« der Partei geworden sind
(Kutlu 2015: 355). Sie erscheinen ihnen nicht als steuerfinanzierte éffentliche Hil-
fen, sondern als unmittelbare Zuwendungen dieser Partei, die dieses Image nach-
driicklich pflegt und an politische Konditionen kniipft. Der von der AKP gestell-
te Parlamentsprisident formulierte diesen Zusammenhang im Vorfeld der Parla-
mentswahlen im Jahr 2015 folgendermafien:

»Wenn ihr dieses Land von Koalitionsregierungen abhdngig macht, dann wird es
schwer, Arbeit fiir eure Kinder zu finden. Es wird schwer, sich um die Behinderten
zu sorgen. Es wird sehr schwer, Kohle an unsere Armen zu verteilen. Dem Inhaber
einerGriinen Karte*® seine Medikamente zu geben, wird sehr schwer.« (zit.n. Kutlu
2015: 355)

49  Siehe www.milliyet.com.tr/70-bin-kisiye-evet-li-iftar-siyaset-1284444/ vom 03.09.2010 (Ab-
ruf am16.10.2018).

50 DieCGriine Karte wurde 1992 eingefiihrt, um nicht-versicherten Bevolkerungsgruppen den Zu-
gang zu Gesundheitsleistungen zu erméglichen beziehungsweise zu vereinfachen. Die AKP
weitete diese Leistungen stark aus. Das Modell wurde 2008 beendet und durch ein Allgemei-

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

185


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Hegemonie und Kulturkampf

Die Armenhilfe stirkt, so Kutlu, bei den Empfingern das konservativ-bewahrende
Image der Partei und wirkt auf die Wahrnehmung von Religion zuriick, die mit
Hilfsbereitschaft assoziiert sowie mit Dankbarkeit und Schuldgefithlen verwoben
wird. Im Gegenzug wird die Partei politisch unterstiitzt, beispielsweise durch ei-
ne Wahlstimme. Ein lingeres Zitat zur Situation von Haselnussbauern vermittelt
einen Eindruck wie diese Lebenslage der subalternen Klassen sich politisch nie-
derschligt:

»Nach Gesprachen mit etwa 20 Haselnussarbeitern habe ich Folgendes begriffen:
Nachdem die Haselnuss kein Geld mehr einbrachte, sind die Bauern in die Stadte
migriert. In der Stadt arbeiten sie auch nicht, sie haben es aber geschafft, in den
Randvierteln in lausigen Kellerwohnungen sich ein neues Leben mit der Griinen
Karte, Nudeln und Kohlen einzurichten. Dieser neuen stadtischen Schicht gelingt
es, irgendwie Geld fiir die Ausbildungihrer Kinder zu organisieren. Mit kommuna-
len und sonstigen Hilfen, die von irgendjemand dort oben verteilt werden, kom-
men sie iiber die Runden. Nach Gelegenheit verdingen sie sich fiir einen Tages-
lohnin nichtversicherten, prekdrenJobs. Wie viele Jahre das noch gut geht, ob ein
solches Leben auf Dauer gut gehen kann, sei dahingestellt. [..] Die neuen Stadter
kompensieren den materiellen Verlust aus der Haselnuss durch Hilfen, die ein
konstantes Armutsniveau erméglichen. [...] Diejenigen, die eine Angabe zu ihrer
Wahlentscheidung machten, gaben alle an, die AKP zu wihlen. [..] Danach ge-
fragt, warum sie die AKP wihlen, lauteten die Antworten und die dazugehérigen
Erklarungen wie folgt: >Die Kinder gehen zur Schule« (Die AKP gibt uns Geld fiir
die Schulkosten); >Die Gesundheitsversorgung ist besser geworden« (Ich erhalte
Pflegegeld fiir die Alten und Behinderten zu Hause); >Die Strafen sind besser ge-
worden, eine Menge Dienste werden geleistet< (Kohle und andere Hilfen werden
verteilt).« (ince 2012, zit.n. Giirel 2014: 373, Ubersetzung E.B.)

Indem die lohnabhingige Bevilkerung massenhaft zu Hilfsempfingern gemacht
wurde, sind Patronage und paternalistische Beziehungen zwischen der Bevolke-
rung und denjenigen Instanzen entstanden, die Hilfen verteilen. Unter den Bedin-
gungen existenzieller Armut haben die Nehmenden kaum eine Moglichkeit, pa-
ternalistischen Praktiken zu entkommen. Untersuchungen zeigen, dass sie sich in
diesen Beziehungen einrichten. Die Armenhilfe lisst einen Kreislauf des Gebens
und Nehmens entstehen, in dem Materielles (Hilfen), Politisches (Partei, Behér-
de, Organisation) und Kulturelles (Konservatismus, Religion) ineinander verwoben
sind. Die Aufrechterhaltung dieses Kreislaufs tragt schlieRlich zur Erklirung bei,
warum die AKP insbesondere die Zustimmung der prekarisierten und informali-
sierten ArbeiterInnen erhilt, diese Zustimmung selbst unter 6konomisch krisen-

nes Versicherungssystem fiir Bevolkerungsgruppen, die nicht in das soziale Versicherungs-
system integriert sind, ersetzt.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

haften Bedingungen, wie sie seit der globalen Krise von 2008/2009 in der Tiirkei
vorherrschen (Akgay 2018), weitgehend erhalten geblieben ist. Andere Regierungs-
parteien in der Geschichte der Tiirkei hatten in Folge 6konomischer Krisen massiv
an Zustimmung verloren oder wurden, wie nach der Krise von 2000/2001, sogar
ganz von der politischen Bithne hinweggefegt.

Restimierend ldsst sich festhalten, dass die historische Konjunktur, in der die
Religion in der Regulierung sozialer Verhiltnisse an Bedeutung gewinnt, einer Ero-
sion des institutionalisierten Klassenkompromisses nachfolgt. Nicht staatsbiirger-
liche Rechte auf der Grundlage organisierter Klassenlagen, sondern kulturelle Bin-
dung und Nihe werden in der Regulierung der Klassenverhiltnisse bestimmend.
Die Religion offeriert einen Deutungsrahmen und stellt Praktiken zur Verfiigung,
mit denen informalisierte, paternalistische Beziehungen als moralisch-richtiges
Handeln legitimiert werden kénnen in einer historischen Situation, in der Alterna-
tiven — Gewerkschaften, verbriefte Anspriiche und Rechte - gegeniiber dieser Form
informalisierter Sozialpolitik zuriickgedrangt worden und kaum noch durchset-
zungsfihig waren. Hegemonietheoretisch kann das Almosenregime als materiel-
ler Baustein eines »informellen« Klassenkompromisses gefasst werden, der die so-
zio-politische Blockbildung unter der praktischen Fithrung der islamistischen Be-
wegung ermdglicht. Aus dieser Perspektive zeigt sich, dass der Bedeutungsgewinn
der Religion aus ihrer Rolle als kulturelle Vermittlungsform in der Ausiibung von
Hegemonie erwichst, die in den alltiglich reproduzierten sozialen Beziehungen
zwischen den Klassen verankert ist. Die AKP hat die Verkniipfung der Informalisie-
rung und Prekarisierung mit konservativ-religidsen Praktiken, die einen zentralen
Baustein ihres Hegemonieprojekts bilden, von der kommunalen und betrieblichen
auf die nationale Ebene getragen.

5.6.3 Kulturkampf in der AKP-Periode

Aus der Diskussion der Forschungsliteratur ging bereits hervor, dass die Aus-
einandersetzung mit seinen Widersachern die Formierung des islamistischen
Projekts erheblich beeinflusst hat. Die islamistische Partei musste sich gegen die
gesellschaftlichen Trager konkurrierender Hegemonieprojekte, die Machtzentren
im Staat gebildet hatten, durchsetzen. Der Kulturkampf war die Form, die dieses
Sich-Durchsetzen in den gesellschaftlichen Auseinandersetzungen angenom-
men hatte. Die Tiirkei der 2000er Jahre war Schauplatz eines stark zugespitzten
Kulturkampfs konkurrierender Hegemonieprojekte, bei dem alle symbolischen
Waffen ins Feld gefithrt wurden, die die sozialen Triger der Projekte iiber Jahr-
zehnte akkumuliert hatten. Unter Einbezug meiner Beobachtungen in Izmir
und Diyarbakir werde ich im Folgenden einen Einblick vermitteln, mit welchen
Mitteln dieser Kampf gefithrt wurde. Da der Kulturkampf sich neben der Frage
der Laizitit an der »kurdischen Frage« entziindete, habe ich eine Bestimmung des

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Hegemonie und Kulturkampf

kurdisch-sikularen Hegemonieprojekts beziehungsweise der »kurdischen Frage«
vorangestellt. Sie ist bislang unterbestimmt geblieben.

Die »Kurdische Frage«

Die »kurdische Frage« wird in der Literatur als ein aus der Leugnung der kurdi-
schen Ethnie durch den Tirkismus hervorgehender Problemzusammenhang dis-
kutiert (Saragoglu/Yesilbag 2015: 941ff.). Durch den bewaffneten Guerillakampf der
PKK ab den 1980er Jahren erhielt die »kurdische Frage« tiber die kulturelle Aner-
kennung des Kurdischen hinaus eine politische Dimension.”* Die PKK verfolgte
die Griindung eines eigenstindigen kurdischen Nationalstaats in Verbindung mit
sozialistischen Zielen. In den 2000er Jahren wandelte sie dieses Ziel angesichts
geringer Aussicht auf Durchsetzbarkeit in die Forderung politischer Selbstverwal-
tung mit kultureller Gleichstellung innerhalb der bestehenden Grenzen der Tiirkei
um. Die Selbstverwaltung sollte zusammen mit einer umfassenden Amnestiere-
gelung fur die Guerilla und die kriminalisierten zivilen Akteure des kurdischen
Projekts erreicht werden. In Assoziation mit der PKK hatten sich eine legale Partei
und eine zivile Bewegung entwickelt, die sich sukzessive in allen gesellschaftlichen
Bereichen organisierte. Ab den 1990er Jahren konnte die Bewegung Mehrheiten
unter der kurdischen Bevélkerung im Siidosten der Tiirkei herstellen und in vielen
Kommunen trotz Riickschligen aufgrund von Repressionswellen und Militirkam-
pagnen Regierungserfahrungen sammeln.

Dass die kurdische Bewegung in der Region fithrend wurde, stand im Zusam-
menhang mit der Abwendung von sozialistischen Zielen schon in den 1990er Jah-
ren und der Formulierung einer kapitalistischen Entwicklungsperspektive fir die
wirtschaftlich zuriickgebliebenen siidéstlichen Regionen der Tiirkei. In nationalen
Programmen formulierte die legale parteif6rmige Organisation der kurdischen Be-
wegung, die sich aufgrund von Verboten mehrfach neu griinden musste, ein Pro-
gramm nachholender kapitalistischer Entwicklung und forderte Subventionen fiir
mittelstindische Unternehmen. Fithrende Parteimitglieder appellierten an grofie
Unternehmen, in der kurdischen Region stirker zu investieren.’* Zaghafte sozial-
demokratische Zielsetzungen in den von kurdischen Parteien regierten Kommu-
nen wichen in den 2000ern einer neoliberal geprigten Kommunalpolitik, die sich
auf der Basis einer Allianz des stddtischen Kleinbiirgertums realisierte, das sich

51 Der Griindung der PKK ging die Organisierung einer vorwiegend sozialistisch gepragten Be-
wegung im Osten der Tiirkei ab den 1960er Jahren voraus, die auf Seiten der sozialistischen
Bewegung der Tiirkei fiir ein Ende der Assimilation und Leugnung, fiir kulturelle Anerken-
nung und Cleichheit stritt. Die Bewegung wurde in den 1970er Jahren auf hochst brutale
Weise militarisch bekdmpft (Atilgan 2015: 598f.; Ozan 2015: 710ff.).

52 Siehe www.hurriyet.com.tr/ekonomi/tusiad-diyarbakir-a-gidecek-bdp-yatirima-gelin-cagri-
si-yapacak-16151223 vom 28.10.2010 (Abruf am 12.10.2018).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

einer durch intensivierten Handel im Nahen Osten gestirkten Bourgeoisie anglie-
derte. Die Partei formulierte die Erwartung, dass Armut durch Uberwindung ka-
pitalistischer Unterentwicklung bekimpft werden konne (Yarkin 2011: 83ff.). Die
von ihr regierten Kommunen niherten sich neoliberalen Stadtentwicklungszielen
— investorenfreundliche Politik, Markenbildung — an und bedienten eine Nachfra-
ge nach Wohnraum fir die einkommensstirkeren Schichten, die Gentrifizierung
und Betonwiisten nach sich zog. Diese Politik verband sie mit einem Diskurs, der
kulturelle Diversitit als Vorteil im Wettbewerb konkurrierender Stidte themati-
sierte (Yiiksel 2012: 761T.).

Aufnationaler Ebene ging die kurdische Bewegung in den 2000ern zwar Biind-
nisse mit kleineren sozialistischen Kriften ein und formulierte auch hier sozialde-
mobkratische Ziele. Deren Einfluss blieb jedoch gering, wie es sich in einer indif-
ferenten Haltung zu Kimpfen der Arbeiterbewegung und in der kommunalpoli-
tischen Ausrichtung der von der kurdischen Partei regierten Stidte niederschlug.
Eine deutliche Differenz zu islamistisch regierten Stidten lag in einer nicht ge-
werkschaftsfeindlichen Haltung sowie in zaghaften Versuchen einer Organisierung
von unten, die von Stadtteilinitiativen getragen wurden. Eine nachhaltige Initiative
zur Verbesserung der Lebenslage des von den Kriegsfolgen besonders betroffenen,
extrem verarmten kurdischen Prekariats ergriffen die kurdischen Kommunen je-
doch nicht (Degirmen 2013). Eine zweite Differenz zu islamistischen Kommunen
bestand darin, dass die kurdische Partei die neoliberal geprigte kapitalistische Ent-
wicklungsperspektive mit einem kulturellen Liberalismus verband, der Anerken-
nung kultureller Diversitit und die Gleichstellung der Geschlechter férderte. Die
von der kurdischen Partei ausgehende politische Herausforderung ging nicht pri-
mir aus 6konomischen Differenzen hervor. Meine Beobachtungen und Gespriche
in der Parteizentrale der AKP in Diyarbakir legten lediglich nahe, dass das isla-
mistische Hegemonieprojekt im kurdischen Stidosten sich — in Kontinuitit zu den
konservativen Parteien — auf die itberregional aktive kurdische Bourgeoisie und
religiose Akteure stittzen konnte (vgl. Atilgan 2015a: 484f.). Die Leitungsebene der
AKP war mit Unternehmern besetzt, die von ihren iiberregionalen Investitionen
berichteten. Thre Nihe zum nationalen Machtzentrum war schon aus Opportuni-
tatsgriinden konsequent, insofern hier die fiir die Entwicklung der Unternehmer
relevanten Entscheidungen getroffen wurden. Wihrend die Basis anderer Partei-
en im kurdischen Siidosten in den 2000ern komplett erodiert war, diese sich zu
mehr oder weniger kurdenfeindlichen Parteien entwickelt hatten, formulierte die
islamistische Partei ein ideologisches Integrationsangebot an die kurdische Bevol-
kerung. Es bestand aus einem islamischen Konservatismus, der die ethnisch-tiir-
kische Definition der Nation zu einer religios-konservativen Fundierung verschob
und dabei auf die osmanische Vergangenheit rekurrierte, in der »Tiirken« und
»Kurden« innerhalb eines Staatsgebiets gleichberechtigt nebeneinander existiert
hitten. Durch die Hervorhebung einer gemeinsamen Unterdriickungsgeschichte

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

189


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Hegemonie und Kulturkampf

durch den Kemalismus und den Rekurs auf eine verbindende islamische Identitit
sollte die ethnische Spaltung zwischen Tiirken und Kurden tiberwunden werden.
Der islamische Konservatismus kiindigte eine Abwendung der islamistischen Par-
tei von der Tiirkisch-Islamischen Synthese an. Doch die starke und effektive Or-
ganisierung der kurdischen Bewegung sowohl im zivilen als auch im militirischen
Bereich begrenzte die Wirkungsmoglichkeiten des islamistischen Hegemoniepro-
jekts. Sie setzte ihm ein sikulares, auf ethnischer und nicht religiéser Identitit
beruhendes Hegemonieprojekt entgegen, fiir das sie Mehrheiten in der Region ge-
nerieren konnte und das sie in Form eines inklusiven Anerkennungs- und Gleich-
stellungsversprechens auf die nationale Ebene trug (Saragoglu 2011). Die Forde-
rung nach Selbstverwaltung, die die kurdische Bewegung auf der nationalen Ebene
durch Transformation des zentralistischen Staates in einen Foderalstaat umsetzen
wollte, war gleichbedeutend mit einer Dezentralisierung der politischen Macht.
Damit stand sie im diametralen Widerspruch zu der von der AKP betriebenen Mo-
nopolisierung der Staatsapparate, die auch die Grundlage fir den Zusammenhalt
des rechten Lagers bildete.

Nichtsdestotrotz schien die AKP mit der »Demokratische Offnung« genannten
Initiative die Realitit einer kurdisch-sdkular artikulierten Hegemonie anzuerken-
nen. Sie offerierte politische Verhandlungen und ein Ende der Militirkampagnen.
Zwar widersprach die gleichzeitig betriebene Kriminalisierung ziviler Akteure der
kurdischen Bewegung durch eine im Frithjahr 2009 eingeleitete massive Repressi-
onswelle der »Demokratischen Offnung«. Die Repression liefs erkennen, dass die
»Offnung« unter dem Primat der Einhegung des kurdisch-sikularen Hegemonie-
projekts stand (vgl. Saragoglu/Yesilbag 2015: 932f.). Doch interpretierte die kur-
dische Bewegung die Repressionswelle als nachgeordnetes, voriibergehendes Ele-
ment. Die rechts-kemalistischen und tiirkistischen Bewegungen, die sich in der
CHP beziehungsweise der MHP organisierten, sahen dagegen in erster Linie die
Grundlage des Nationalstaats erodieren.” Sie beharrten auf einer rigorosen Ab-
lehnung von politischen Verhandlungen und Kompromissen mit der kurdischen
Bewegung und mobilisierten gegen sie auf nationalistischer Grundlage.

53 Die kurdische Bewegung interpretierte die Repressionswelle als nachgeordnetes, voriiber-
gehendes Element, indem sie die Durchfithrung zuerst den kemalistisch-tiirkistischen Op-
positionszentren im Staat, nach deren offensichtlicher Zurtickdrangung der Giillen Gemein-
schaft zuschrieb, die sie nicht als integralen Bestandteil der AKP begriff. Einige Jahre spa-
ter wurde bekannt, dass die AKP iiber die gesamte Zeit geheime Verhandlungen mit der
PKK in Kenntnis fiihrender ziviler politischer Akteure der kurdischen Bewegung gefiihrt
hatte, die deren verzerrte Wahrnehmung des Geschehens beeinflussten, wie aus Stellung-
nahmen beteiligter kurdischer Politiker hervorgeht. Siehe https://anfturkce.net/guncel/ay-
dar-bath-muzakereci-ocalan-dyr-12005 vom 06.12.2012; www.hurriyet.com.tr/gundem/oglu-
mun-cesedi-balkondaydi-21646964 vom 08.10.2012; http://sehirmedya.com/genel/tuglukt-
an-carpici-mit-yorumu/ vom 09.02.2012, (alle abgerufen am 12.10.2018).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://anfturkce.net/guncel/aydar
https://anfturkce.net/guncel/aydar
https://anfturkce.net/guncel/aydar
https://anfturkce.net/guncel/aydar
https://anfturkce.net/guncel/aydar
https://anfturkce.net/guncel/aydar
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://anfturkce.net/guncel/aydar
https://anfturkce.net/guncel/aydar
https://anfturkce.net/guncel/aydar
https://anfturkce.net/guncel/aydar
https://anfturkce.net/guncel/aydar
https://anfturkce.net/guncel/aydar
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan
http://sehirmedya.com/genel/tugluktan

5. Der historische Bogen

Neo-Kemalismus und das islamisch-konservative Hegemonieprojekt

Eine Hochburg der kemalistischen Mobilisierung bildete Izmir, eine der wenigen
Grof3stidte, in der der Kemalismus nach 2000 noch eine dominante 6ffentliche
Prisenz durch Stadtviertel- und Straflennamen, Bilder, Biisten und (Strafen-)Aus-
stellungen entfaltete, die den Symbolen und Themen des Kemalismus — Rolle
Izmirs im Befreiungskrieg 1919-22, modernistische Reformen, Verehrung von
Atatiirk — gewidmet waren. Die Verehrung konnte kultische Gestalt annehmen,
wie beispielsweise ein in der Stadtbibliothek angekiindigter Vortrag tber die
Mund- und Zahnhygiene von Atatiirk nahelegte. Auf den Kundgebungen der CHP
in Izmir traten die Konstitutionsmerkmale des Neo-Kemalismus (vgl. S. 168f.) auf
pragnante Weise hervor (vgl. Yildirim/Haspolat 2010: 312ff.). Eine dieser Kund-
gebungen wihrend meines Aufenthalts richtete sich gegen die »Offnungspolitik«
der AKP in der »kurdischen Frage«. Auf dem grofen Kundgebungsplatz am Meer
hatten sich Zehntausende versammelt, die sich mit nationalistischen Parolen,
Militirmarschen und einem immer wieder gespielten Popsong einstimmten, der
grofRe Sehnsucht nach »Meinem Blondhaarigen und Blauiugigen« — gemeint war
Atatiirk — ausdriickte.> Veteranen und Witwen gefallener Soldaten der Zypernin-
vasion aus den 1970ern, die von der damaligen CHP geleitet worden war, waren
vor Ort. Sie gaben sich durch Uniformen zu erkennen, wihrend zehntausende
Nationalflaggen, mit denen sich manche Teilnehmer ginzlich umhillt hatten,
ein rot-weifles Meer entstehen liefen. Flammende Reden wurden gehalten, die
die Einheit des Landes beschworen, die sie durch die »Offnungspolitik« der AKP
gefihrdet sahen.

Nach der Kundgebung stieg ich in einen Omnibus, der sich rasch mit ande-
ren Teilnehmerlnnen fiillte. Wihrend wir losfuhren, begann ein ilterer Mann, au-
genscheinlich tiber siebzig Jahre alt, einfach, drmlich gekleidet, sehr aufgeregt zu
schimpfen: »Erdogan bereichert nur sich selbst. Schuld sind aber die Menschen,
die den wihlen. Nicht die in Izmir aber die in den anderen Provinzen. Die sind
ein bisschen dumm.« Eine Frau im mittleren Alter, der Kleidung nach zu urteilen
auch eher arm, vielleicht eine kleine Angestellte, fiel ein: »Ja wirklich, das passiert
eben, wenn man denen aus den Bergen das Recht gibt, zu wihlen. In Europa ist das
anders, jemand mit Universititsabschluss hat dort vier Stimmen, also nein zwei,
jemand mit Universititsabschluss hat zwei Stimmen.« Ich war drauf und dran zu
widersprechen, fragte mich, wie viele der MitfahrerInnen wohl einen Universitits-
abschluss vorzuweisen hatten. Ich hielt mich zuriick und wartete, ob jemand ande-
res etwas sagen witrde. Die, die etwas sagten, stimmten ein. Die meisten Mitfahre-
rInnen waren dem Aussehen nach drmere Leute, einige waren an ihren Miitzen als

54  Eshandelte sich um das von Selda Bagcan interpretierte Lied »Sari Sagl Mavi Gozlim«.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

191


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Hegemonie und Kulturkampf

Arbeiter erkennbar, die im Gewerkschaftsverband DISK organisiert waren.” Ein
lterer Mann, mit Atatiirk-Rosette, ergriff das Wort: »Ich bin 82. Guckt euch den
Erdogan an. Was soll man von jemandem halten, der kein Respekt vor der Armee
hat? Ein Lump ist das.«

In Izmir war es nicht uniiblich, auf solche AuRRerungen zu stofien, die Unge-
bildetsein, dorfliches Leben und eine Herkunft aus der Osttiirkei — »die aus den
Bergen« konnte fiir all das einzeln oder zusammen stehen — mit der AKP assozi-
ierten. Die Aulerungen waren verkniipft mit einem Bekenntnis zum Militir. An
eine bestimmte soziale Position waren sie augenscheinlich nicht gebunden. Sie
verwiesen auf konkrete Biographien wie die Teilnahme an der Zyperninvasion, die
in Izmir durch kulturelle Aktivititen erinnerungspolitisch lebendig gehalten und
gewiirdigt wurde. Sie zeigten, dass quer zu den sozialen Positionen Weltauffassun-
gen geteilt wurden, Identifikationen entstanden waren, die von der kemalistischen
Hegemoniestrategie zusammengefithrt und verstarkt wurden.

Eingebettet war die kemalistisch-urbane Form der Abgrenzung gegeniiber »de-
nen aus den Bergen« in einen Modernismus, der auf der Aneignung einer kapita-
listisch artikulierten Fortschrittlichkeit seitens bestimmter Teile der Bevilkerung
beruhte, die einem anderen Teil vorwarf, er halte die nationale Entwicklung durch
borniertes Festhalten an Traditionen auf. Cihan Tugal schreibt in seiner Studie sol-
che Distinktionspraktiken urbanen Bevolkerungsgruppen zu, die sich damit von
der landlichen Bevolkerung beziehungsweise den in die Stidte hinzuziehenden
BinnenmigrantInnen abgrenzten, indem sie sie als riickstindige, kulturlose, un-
anstindige Masse stigmatisierten (2009: 40, 123). Dieses Stigma mit Gliaubigkeit
und »vormoderner« Traditionalitit gleichzusetzen, beschrieb er als das Werk der
»sikularen Elite«. An diese Stigmatisierung konnten die AKP und die assoziier-
te Bourgeoisie ankniipfen, indem sie sich den Ausgegrenzten als ihre Reprisen-
tantin anboten. Die Reprisentationsbeziehung funktionierte, nicht weil die AKP
die soziale Lage der Ausgegrenzten entscheidend verbesserte, sondern indem sie
die kulturellen Stigmata — Religiositit, Traditionalitit und provinzielle Herkunft —
aufgriff und positiv bewertete. Wihrend dieses Angebot in zahlreichen Stidten
angenommen wurde, wirkte die Distinktionspraxis in Izmir und einigen anderen
in der dgiischen Region gelegenen Stidten offenbar stirker in die entgegensetzte
Richtung. Sie stabilisierte den kemalistischen Block. Die Abgrenzung fand sich hier
nicht nur bei »Eliten« oder den »Bessergestelltenc, die sich nach unten abgrenzten.
Sie durchzog alle sozialen Klassen und bildete eine Konstituente des sozio-politi-
schen Blocks, den die kemalistische Bewegung gebildet hatte. Die Anwesenheit von
Gewerkschaftern auf der Kundgebung im Jahr 2009 zeigte an, dass die CHP trotz

55  Der in den 1970er Jahren links stehende Verband blieb nach dem 1980er Putsch fir lange
Zeit verboten. In den 2000ern hatte er sich sukzessive der CHP angendhert und organisierte
die eher links stehende sozialdemokratische Arbeiterschaft.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

Anpassung an neoliberale Stadtentwicklungsmodelle (Egilmez 2010: 626) und aus-
bleibender Opposition gegen neoliberale Politik (Dogan 2009b: 130) die formellen
und gewerkschaftlich organisierten ArbeiterInnen, die landesweit allerdings nur
noch etwa 5 Prozent der gesamten Arbeiterschaft stellten, auf ihrer Seite halten
konnte (Saragoglu/Yesilbag 2015: 893). Gewerkschaftsmiitzen und drmliche Klei-
dung, die in Izmir neben Angehorigen des wohlhabenderen Kleinbiirgertums auf
jeder kemalistischen Grofddemonstration vorzufinden waren, waren Ausdruck ei-
nes Festhaltens an einer stidtisch-sozialdemokratisch artikulierten Lebensweise,
die sich in einen neo-kemalistisch dominierten sozio-politischen Block einglieder-
te. So konnte es paradoxerweise geschehen, dass Werktitige ohne Universititsab-
schluss andere aufgrund eines fehlenden Universititsabschlusses fiir dumm und
unmiindig erklarten, weil sie deren soziale Lage und Lebensweise als Bedrohung
fiir die eigene Position ansahen.

Dass Izmir nicht schon immer von der CHP regiert wurde, sprach dafiir, dass
die Ursachen fir die Entstehung dieser Konfrontation in der jingeren Geschichte
liegen mussten. Izmir war bis in die frithen 1970er Jahre eine Hochburg konser-
vativer Parteien gewesen. Erst auf der Grundlage industrieller Entwicklung und
der sozialdemokratischen Blockbildung wandte sich die Bevélkerung mehrheitlich
der (damaligen) CHP zu. Entgegen des landesweiten Trends hatte sich die Izmirer
Bevolkerung auch nach 1980 eher links-kemalistischen Parteien zugewandt, nach
dem Zusammenbruch des Links-Kemalismus (der DSP) der neo-kemalistischen
CHP. Die Forschungsliteratur bietet keine detaillierte Erklirung fiir das Fortwirken
der sozio-politischen Blockbildung in Izmir. Doch neben der »Verteidigung der
Lebensweise« gegen religiose Vorgaben (Tosun 2010: 289) erscheint es plausibel,
dass die CHP von der herausragenden Stellung Izmirs in der importsubstituie-
renden Industrialisierungsphase zehrte. Nach 1980 setzte in Izmir ein relativer
sozio-6konomischer Niedergang ein, der einen sozialen Abstieg des Izmirer Klein-
biirgertums und der traditionellen Arbeiterschaft ausléste. Mit der Streichung
landwirtschaftlicher Subventionen erodierten auch die Reproduktionsgrundlagen
der Kleinbauern im 4giischen Hinterland von Izmir, die in die Stidte migrierten.
Ausbleibende staatliche Fordermittel in die Produktionsstruktur und den Ausbau
offentlicher Infrastrukturen, neue dkonomische Priferenzen unter den neolibera-
len ANAP-Regierungen l6sten auch eine Distanzierung der Izmirer Industrie- und
Handelsbourgeoisie von den konservativen Parteien aus. Der Abstieg und der
Bedeutungsverlust Izmirs verbanden sich zu einer allgemeinen Unzufriedenheit,
die sich nach 1990 als kemalistische Nostalgie artikulierte. Die Binnenmigrati-
onswellen aus dem kurdischen Osten infolge des Krieges verstirkten nochmals
den Konkurrenzdruck innerhalb der durch Landflucht ohnehin stark angewach-
senen Arbeiterschaft. Auf der Grundlage verstirkter Konkurrenz und des Abstiegs
des Kleinbiirgertums bildete sich nach 1990 ein anti-kurdischer Rassismus (Yil-
dirim/Haspolat 2010: 312f.). Dem »Elitendiinkel« auf den Kundgebungen der

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

193


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Hegemonie und Kulturkampf

CHP quer zu den sozialen Positionen lag diese Konstellation zugrunde, die durch
Abstiegs- und Konkurrenzerfahrungen gekennzeichnet war. Dass die Zustimmung
zur AKP in Izmir mehrheitlich aus den Vierteln der spiten ArbeitsmigrantInnen
kam, in denen die untersten Schichten der informellen ArbeiterInnen lebten,
stiitzt diese These (Uyar 2010: 2421T.).

Die AKP reagierte auf das kemalistische Hegemonieprojekt in Izmir mit ober-
flichlicher Anpassung. Ihr offentliches Auftreten war dominiert von einem Dis-
kurs des toleranten Miteinanders verschiedener Identititen und dem Bemiihen,
keinesfalls den Eindruck einer »ideologischen« Agenda zu erwecken. Sie betonte,
die Partei sei nicht religids, sie privilegiere niemanden und diene allen gleicherma-
Ben. Auf ganz Izmir bezogen konnte sich die AKP mit etwa 35 Prozent der Stimmen
auf eine starke Minderheit stittzen, in einigen Stadtbezirken stellte sie die Biirger-
meister. Ein AKP-Biirgermeister lie3 an einer Hauptverkehrsstrafle eine giganti-
sche Biiste von Atatiirk errichten. Die AKP organisierte Veranstaltungen, die eine
Nihe zum kemalistischen Modernismus demonstrierten, was an der Parteibasis
zwar Befremden hervorrief, aber als Notwendigkeit akzeptiert wurde, sich den lo-
kalen Bedingungen anzupassen. Ein Begebnis, das sich zu einem frithen Zeitpunkt
meines Feldaufenthalts abspielte, vermittelt einen Eindruck, welche Formen diese
Anpassung annahm. Im Biiro der AKP lagen mit einem Portrit von Atatiirk verse-
hene Einladungen zu einem Konzert — einem »Republik Symphonie Orchester« —
aus, das am 29. Oktober, dem Griindungstag der Republik stattfinden sollte. Ein
Mitglied der AKP-Jugend fragte mich, ob wir zusammen hingehen wollten. Ich ant-
wortete iberrascht, dass er solche »republikanischen Sachen« doch sonst ablehne.
»Ja klar«, sagte er, »aber das hier ist eine Veranstaltung der Partei.« Ein zweiter
erklirte mir daraufthin, dass die AKP in Izmir nicht reprisentativ sei:

Wirversuchen, die Reichen zu gewinnen. In Anatolien funktioniert das, da die Rei-
chen dort eine anatolische Kultur haben. Hier nicht. Taha Aksoy hat Hundefutter
verteilt im Wahlkampf. Das ist sogar Thema im nationalen Parlament geworden.
Die Armenviertel werden hier von uns nicht so umworben. Deswegen diese Sym-
phonie. Wir versuchen, zu zeigen, dass wir dazu gehéren.

Von dieser Aktion des AKP-Oberbiirgermeisterkandidaten Aksoy, Unternehmer
und Mitglied von TUSIAD, also des Unternehmerverbands, der in der staats-
zentristischen Literatur auf der Gegenseite der AKP positioniert wird, hatte ich
schon bei meinen ersten Erkundungen gehért, als ich mich auf der Suche nach
Verteilung von Armenbhilfe durch die Partei befand. Ich konnte keine Anzeichen
von Armenhilfe ausfindig machen, stief§ stattdessen auf diese Aktion und war
baff. Die politischen Werbekampagnen der AKP zielten nach der Gewinnung von
35 Prozent der Izmirer Bevolkerung nicht mehr auf die Armen, wie ich aufgrund
der Literatur erwartet hatte, sondern auf die »Reichen«. Das Ungewdhnliche am
Verteilen von Hundefutter war, dass Hunde in tiirkischen Stidten als Wach-,

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

aber kaum als Haustiere gehalten wurden. Hunde als Haustiere, ausgestattet
mit eigener Versorgungsindustrie — Liden, die Tierfutter und anderes Zubehor
verkaufen, Hundefriseurliden, Tierkliniken etc. —, verbreiteten sich nur in ge-
hobenen Vierteln von Izmir, wo mittlere und obere Einkommensgruppen lebten,
nicht jedoch in den drmeren Vierteln. Die »Reichen« ist hier folglich als Synonym
fiir die wohlhabendere Bevolkerung zu verstehen.

Es weist zugleich auf eine kulturelle Praxis hin, die als nicht-anatolisch mar-
kiert wurde und die es der AKP erschwerte, sich attraktiv zu machen, da die Prak-
tiken der Adressierten den »eigenen« fremd erschienen. Im Sprachgebrauch kon-
servativer Akteure war Anatolien eine Chiffre fiir eine bestimmte Kultur, die in
ihrer Praxis jedoch erst hergestellt, vereinheitlicht, definiert und verindert wurde.
Die Konstruktion entfaltete eine starke Wirkung iiber die konservativen Akteure
hinaus. Wie dargestellt, trat sie bei den VerfechterInnen der Kulturkampfthese als
Grundlage fiir die Behauptung auf, es habe immer-schon ein frommes Volk ge-
geben, das mit der AKP seine politische Reprisentantin fand. In Izmir sprachen
auch AlevitInnen, die selbst aus Ostanatolien in den Westen migriert waren, von
»anatolischer« Bigotterie oder Frommlerei, die die AKP reprisentiere und von der
Izmirer Bevolkerung abgelehnt werde. Tatsichlich existierten in Anatolien trotz der
Bemithungen kultureller Homogenisierung, die in den vergangenen Jahrzehnten
intensiviert worden waren, noch immer kulturell verschiedene Bevolkerungsgrup-
pen, zu denen auch die AlevitInnen selbst gehorten. In Izmir hatten sie eine La-
ge vorgefunden, in der ihre kulturellen Praktiken anders als in vielen zentral- und
ost-anatolischen Stidten keine direkte Verfolgung auslosten. Als Gegeniiber des is-
lamisch-konservativen Konformititsdrucks konnte die neo-kemalistische CHP in
Izmir zur Bewahrerin einer relativ freiheitlichen Kultur werden, die auch AlevitIn-
nen Schutz bot. Doch die andere Seite der neo-kemalistischen Medaille war eine
Borniertheit, die rassistische Formen annahm, sich tiber kemalistische Symbole
riickwirtsgewandt an einem sozialdemokratisch artikulierten Status festhielt und
nach unten abgrenzte. Die Konstellation in Izmir trat so als eine Langzeitfolge der
militirischen Zerschlagung der organisierten Werktitigen auf, die immer weni-
ger in der Lage gewesen waren, den neoliberalen Angriff abzuwehren, geschweige
denn die Ausweitung sozialer Errungenschaften auf alle Werktitigen zu fordern.
Sie grenzten sich stattdessen gemeinsam mit Teilen des Kleinbiirgertums zuneh-
mend chauvinistisch gegen die Binnenmigrantlnnen ab. Umgekehrt erschienen
die bereits stark eingeschrinkten sozialen Errungenschaften der formellen Werk-
tatigen den Ausgegrenzten als Privilegien, von deren Teilhabe sie ausgeschlossen
waren. Die Neoliberalisierung war auf diese Weise mit einer chauvinistisch aufge-
ladenen Polarisierung in den Stidten verbunden.

Das »Gewinnen der Reichen« durch die AKP grift bewusst Zugestindnisse an
die Triger der kulturellen Praktiken auf, die in Izmir hegemonial waren. Wihrend
mir erzdhlt wurde, worum es mit dem Symphonie-Orchester ging, kamen andere

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

195


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Hegemonie und Kulturkampf

hinzu. Sie waren sich einig, dass die Veranstaltung eine Vortiuschung sei. Sie wa-
ren sicher, dass ihr Theater von allen als solches erkannt werde und zugleich waren
sie davon uberzeugt, dass auf die Izmirer Realititen reagiert werden miisse. Aus
ihrer Sicht war der Wahlslogan der AKP im Kommunalwahlkampf — »Verinderung
ist geboten« (Degisim sart) — ein Fehler gewesen. Mit ihm sei die Befiirchtung ver-
starkt worden, die die Izmirer Bevolkerung ohnehin hegte: dass die AKP den Status
quo verdndern werde. Der Toleranzdiskurs der AKP stand im Konflikt mit der Pra-
xis der Partei in anderen Orten des Landes, in denen sie die konservativ-islamische
Kontrolle des 6ffentlichen Raums verstirkt hatte. Wahrend im ganzen Land um
die Verbannung von Alkohol aus der Offentlichkeit und Geschlechtersegregation
gestritten wurde, betonte der AKP-Kandidat Aksoy, dass es in Izmir auch im Fal-
le seines Wahlsiegs moglich bleiben werde, Alkohol zu trinken, Geliebte weiterhin
hindchenhaltend auf der Promenade spazieren gehen kénnten.

Um zu veranschaulichen, wie sich die Anpassungsbemithungen der Partei in
ihrem Inneren auswirkten, gebe ich einen Ausschnitt aus dem Vorbereitungstref-
fen fiir das Symphonieorchester wieder, das die AKP-Jugend einberief und an dem
ich teilnahm. Anwesend waren 20 TeilnehmerInnen etwa im Alter zwischen 20 und
30. Es war abends und wir safien an einem runden Konferenztisch. Der Leiter des
Treffens (L) eroffnete die Runde.

L: Freunde, wir miissen alle dort hingehen, es muss voll werden, es ist natiirlich kein
Zwang, aber eine Veranstaltung unserer Partei.

A: Ja, es muss noch was gesagt werden, bei einem Symphonie-Orchester gibt es ein
System. Es gibt Regeln. Zum Beispiel wird in der ersten Pause nicht geklatscht.

L: Ja, Freunde, die Regeln solcher Konzerte sind anders. Wir diirfen uns noch nicht mal
bewegen, unsere Handys miissen aus sein, der Beifall folgt einem System. [Das Handy
von A klingelt] Also, sogar das Handy von A muss aus sein [Geldchter]. Wir setzen uns
hin, alles klar? Und passen uns an. Also, selbst aufstehen ist nicht angesagt.

Z: [steht auf, hebt beide Hinde gen Himmel und ruft dazwischen] Stellt euch vor, einer
steht auf und ruft: Das war gottlich Chef, spiel’s noch mal [Geldchter].

E: Also ich mdchte jetzt doch mal was fragen. Warum wird das iiberhaupt gemacht?

L: Keine Ahnung. Ich weifd nur, dass die Leitung das organisiert.

A: Also, wir miissen aufpassen. Nicht dass wir ein Auge ausstechen, wihrend wir eine
Augenbraue zupfen wollen.®

Y [redet aufgeregt, dozentenhaft aber mit Selbstironie]: Ich schliefSe mich an. Also,
obwohl das so eine intellektuelle Sache ist, hatte selbst ich keine Ahnung, wie kompliziert
das sein kann [Geldchter].

E: Also mir kommt das alles aufgesetzt vor.

L: Ja, wer nicht machte, kommt nicht.

56  Tirkisches Sprichwort: »Kas yaparken goz ¢ikarmak.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

E: Ist ja alles schon und gut, aber was ist die Erkldrung hierfiir> Wir werden uns blamie-
ren. Was haben wir damit am Hut? Kann mir das mal einer sagen oder ist das geheim?

L: Republik-Konzerte halt. Passt auf: Die Republik ist nicht das Eigentum von irgend-
wem. Die tun so, als ob sie ihnen gehiren wiirde. Die Republik gehdrt uns allen. Diese
Veranstaltung muss so verstanden werden. Und wir miissen uns den Gepflogenheiten
anpassen.

Deutlich trat aus der Diskussion das Gefiihl kultureller Fremdheit der Veranstal-
tung, die von der eigenen Partei geplant wurde, hervor. Auch wenn sie der Situati-
on zunichst mit Humor begegneten, um sie handhabbar zu machen, wurde ihnen
doch gewahr, dass Fehlverhalten eine »Blamage« wire: ein Beweis von Nicht-Kon-
nen und Nicht-Eingeweiht-Sein. Wihrend sich in der Diskussion eine Stimmung
entwickelte, die dahin tendierte, sich auf das Eigene zu besinnen und solch »in-
tellektuelle Sachen« zu ignorieren, um nicht am Ende selbst Schaden zu erleiden
beziehungsweise Authentizitit zu verlieren, wurde durch die Erklirung des Leiters
am Ende deutlich, dass es darum ging, die Republikkonzerte als Symbol, mit dem
die Republik gefeiert wurde und das ihr zugleich ein Gesicht verlieh, das iber fast
ein Jahrhundert mit bestimmten kulturellen Symbolen assoziiert war, zu besetzen.
Indem die AKP die Veranstaltung durchfithrte — das wird in der Szene erkennbar
— wurde die Republik angeeignet. Die Anpassung war nur der erste Schritt.

Ahnliches geschah Ende 2009 im Rahmen der sogenannten Offnungspolitik. In
Izmir und in anderen grofieren Stidten wurden Bildungsseminare durchgefiihre,
die sich in erster Linie an Parteimitglieder richteten, jedoch auch Aufienstehenden
offen standen. Die Seminare wurden mit einem Poster angekiindigt, das Erdogan
zeigte, wie er auf einer Schultafel den Satz »Die Schulglocke liutet zur Akademie«
unterschrieb. Das Poster weckte Assoziationen zu einem sehr bekannten Bild von
Atatiirk aus den 1920er Jahren, wie er an einer Tafel das neu eingefiihrte lateini-
sche Alphabet vorstellte. Damit wurde Erdogan als Lehrer in eine Reihe mit Atatiirk
gestellt, dem in der republikanischen Tradition der informelle Titel »Oberlehrer«
verliehen worden war. Das Poster mit Erdogan signalisierte Kontinuitit und Ablo-
sung zugleich.

Die Auftaktveranstaltung fand im Saal eines Fiinf-Sterne-Hotels in der In-
nenstadt von Izmir statt. Sie war als 6ffentliche Veranstaltung beworben worden,
zu der die Presse eingeladen war. Wihrend ein Jingle, der aus einer Aneinan-
derreihung von gesprochenen Sitzen durch Erdogan bestand, in Dauerschleife
gespielt wurde, fillte sich der mit Spruchbindern geschmiickte Saal mit etwa
350 Personen. Auf den Bindern waren die iblichen Parteislogans — Keine Rast, wir
schreiten voran; Alles fiir die Tiirkei, alles fiir Euch; Eine Nation, eine Fahne, eine Heimat,
ein Staat — neben besonderen Botschaften an die Izmirer Offentlichkeit zu lesen:

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

197


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Hegemonie und Kulturkampf

Konnen diejenigen, die Angst haben vor dem Volk, volksnah sein?
Konnen diejenigen, die Angst haben vor der Nation, nationalistisch sein?

Nach etwa 15 Minuten Beschallung durch den Jingle wurde die Nationalhymne ge-
spielt, zu der alle aufstanden und mitsangen. Anschliefiend wurde eine Schwei-
geminute fiir »Gazi Mustafa Kemal Atatiirk« eingelegt. Das Singen der National-
hymne war kein uniibliches Ritual auf politischen Veranstaltungen. Sie verlieh der
Veranstaltung die Atmosphire eines Staatsakts. Sehr uniiblich war die Schweige-
minute, ein besonderer Anlass wie ein Jahrestag lag nicht vor. Gazi ist eine Be-
zeichnung fiir Veteranen. Bei Atatiirk ist sie zu einem Ehrentitel gemacht worden,
der immer dann angefithrt wird, wenn seine soldatische Seite betont werden soll.
In Izmir, wo das Militir und der Befreiungskrieg, wie beschrieben, in hohen Ehren
gehalten wurden, erschien es besonders ausgetiiftelt, diesen Bezug herzustellen.
Der Izmirer Offentlichkeit wurde nicht nur demonstriert, dass Atatiirk in Ehren
gehalten wurde, vielmehr zielte der Akt darauf, Atatiirk zu vereinnahmen und der
CHP streitig zu machen, die von Atatiirk gegriindet worden war und dessen politi-
sches Erbe weiterhin fir sich beanspruchte. Denn mit denjenigen, deren Angst vor
dem Volk und der Nation auf den Spruchbindern angeprangert wurde, waren die
Republikaner beziehungsweise die CHP gemeint. In einem Akt vereinte der Vor-
gang ein Bekenntnis zu und die Vereinnahmung von republikanischen Symbolen
mit der Verhohnung der Republikaner als unpatriotische Volksfremde.

Als Hauptredner der Veranstaltung war Privatdozent Dr. Hiiseyin Celik, Parla-
mentsabgeordneter und ehemaliger Bildungsminister der AKP, der als Architekt
der Offnungspolitik galt, angekiindigt. Die Anfithrung des akademischen Titels be-
tonte Wissenschaftlichkeit. Celik entstammte der konservativen Parteientradition,
war in den 1970ern Mitglied in der AP, danach in der DYP, bis er zur AKP wech-
selte. Er hielt eine lange, mit Anekdoten und Bonmots gespickte Rede, bei der er
die ZuhorerInnen auf eine Reise in die Geschichte der Demokratie mitnahm. Von
internationalen Gefilden kam er schliellich auf die Tirkei zu sprechen:

In der Tirkei steht die Demokratie nur auf dem Papier. Den Namen zu dndern, dn-
dert die Wahrheit nicht. Allein zwischen 1950 und 1960 hat die Tirkei mal durch-
atmen konnen. [..] Verschiedene Gruppen sind in der Republik fortwahrend un-
terdriickt worden. Die Bauern, die nicht in die Stiddte gelassen wurden, weil man
sich gegeniiber den Europdéern fiirihr Aussehen schimte, Nicht-Muslime, Kurden,
Aleviten und Fromme.

Dieser Zustand, so Celik, werde nun beendet. Alle wiirden befreit und vereint in
Verschiedenheit leben diirfen, so wie einst im Osmanischen Reich, das er mit ei-
nem Orchester verglich:

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

Der Staat ist wie ein Orchesterchef, der die Instrumente dirigiert, damit sie zu-
sammen spielen und keine Kakophonie entsteht. Das Osmanische Reich war ein
gut dirigiertes Orchester. Alle konnten verschieden sein und trotzdem in Harmo-
nie miteinander leben. [...] Die DNA eines jeden ist einzigartig, das beweist, dass
Gott jeden verschieden geschaffen hat.

Wie sich der Staat zusammensetze, beschrieb er folgendermafien:

Ein Staat ist wie eine Zwiebel. Das Innerste der Zwiebel ist das Individuum, dar-
liber legt sich die Familie, dariiber die Gemeinschaft [cemaat] und der Stamm
[asiret], dariiber die Nation, darliber die Religion und tber alles die Menschheit.
Alle zusammen machen die Personlichkeit aus.

Schliefilich ging Celik noch darauf ein, dass die Gendarmerie und die »CHP-Bii-
rokratie« nie freie Wahlen in der Tirkei zugelassen hitten. Er erzihlte Anekdoten,
wie 1960 nach dem Sturz der DP durch das Militir Wahlen manipuliert und bei der
Verfassungsabstimmung von 1982, nach dem 1980cer Militirputsch, Druck auf die
Wihler ausgetibt worden sei.

Celik betrieb eine raffinierte Demagogie. Auf die Krifteverhiltnisse in Izmir
abgestimmt konstruierte er eine Weltauffassung, die konservativ, zugleich inklu-
siv (gegeniiber den Unterdriickten) und nach vorne gerichtet erschien. Nichtsdes-
totrotz war es eine Geschichte der Verzerrungen und Ent-Nennungen von histori-
scher Taterschaft und Initiative. Das Bekenntnis zur Demokratie mit freien Wah-
len und die Idealisierung des monarchisch verfassten Osmanischen Reichs, diri-
giert von einem »Orchesterchefx, stellte er unvermittelt nebeneinander. Die Tiirkei
machte er zu einer von der »CHP-Biirokratie« unterdriickten Opfergemeinschaft,
die »nur einmal durchatmen« konnte. Die Unterdriickung von Aleviten schob er
ebenso der CHP zu wie den Putsch von 1980, der sich auch gegen die sozialde-
mokratische Politik der damaligen CHP gerichtet hatte, wihrend es seine damali-
ge Partei (die AP) gewesen war, die die Repression verschirft und schliefilich das
Militir auf den Plan gerufen hatte. Seine Rede umriss die Referenzen des kon-
servativen Narrativs, das von den Verfechtern der Kulturkampfthese, die in der
AKP eine demokratisch-liberale Partei zu erkennen meinten, iiber wissenschaft-
liche und journalistische Medien international verbreitet worden war. In diesem
Narrativ erschien die Periode zwischen 1950 und 1960 als eine der Freiheit, wih-
rend die 1960er Verfassung, mit der Gewaltenteilung, Biirger- und Arbeiterrechte
verfassungsrechtlich verbrieft worden waren, als ein Riickfall in die Unterdriickung
auftauchte.

Einige Wochen spiter horte ich auf einer Parteiveranstaltung in Diyarbakir
nochmals eine in ihren Grundziigen identische Rede von Celik, jedoch angepasst
an die dortigen Krifteverhiltnisse. Die Nationalhymne wurde angesichts der viru-
lenten Kampfe um die Anerkennung kurdischer Selbstbestimmung nicht gespielt.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

199


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Hegemonie und Kulturkampf

Die Hymne war in Diyarbakir, anders als in Izmir, kein Symbol der Befreiung, son-
dern eines der Unterdriickung. Vom tiirkischen Militir war sie als Instrument der
Erniedrigung und Unterwerfung eingesetzt worden. Im Foltergefingnis von Di-
yarbakir waren kurdische und sozialistische Gefangene in den 1980ern gezwungen
worden, sie zu singen, um ihnen ein Bekenntnis zum tiirkischen Nationalstaat ab-
zuzwingen (vgl. Zeydanlioglu 2009). Auch eine Schweigeminute fiir Atatiirk wurde
nicht eingelegt. Referenzen auf die republikanischen Symbole wurden unterlas-
sen. Der Saal eines Hochzeitsveranstalters war aufSer den iiblichen, neutralen Slo-
gans (Keine Rast...) und vielen Erdogan-Bildern mit Spruchbindern geschmiickt,
die Einheit und Demokratie betonten:

Wir zusammen sind die Tiirkei
Die Geschichte wird die Helden der Demokratie nicht vergessen

Der AKP-Vorsitzende von Diyarbakir hielt eine Vorrede, in der er feststellte, dass
die Unterdriickung und die Leugnung der Kurden von der AKP beendet worden
sei. Die AKP werde das von den Jungtiirken ethnisch gespaltene Volk in der isla-
mischen Gemeinschaft wieder zusammenfithren. Celiks anschliefiende Rede war
gespickt mit kurdischen Zitaten. Er versprach Diyarbakir ein Ende des Krieges,
durch das - so kiindigte er an — der Nihrboden fir die spalterischen »nationalis-
tischen« Parteien — die MHP, die CHP und die kurdische Partei stellte er dabei in
eine Reihe — trockengelegt werde.

Abgestimmt auf die lokalen Krifteverhiltnisse legte die AKP in Izmir und in
Diyarbakir gegensitzliche Schwerpunkte. In Izmir trat sie gegen einen kemalis-
tisch, in Diyarbakir gegen einen kurdisch-sikular geprigten Status quo an. An
beiden Orten wurde das politische Feld von kulturkimpferischen Stromungen do-
miniert, die unterschiedliche Artikulationen des Neoliberalismus mit kulturellen
Fragen hervorgebracht hatten. Die Strategie der AKP zielte darauf, in die Kase-
matten ihrer politischen Gegner einzudringen, ihnen ihre Waffen aus der Hand zu
nehmen, zugleich die eigenen Truppen zu »bilden«, thnen diskursive Mittel an die
Hand zu geben und sie mit einer islamisch-konservativen Geschichtsauffassung
auszustatten, deren Riickgrat die Konstruktion der Republikaner als Unterdriicker
des Volkes bildete. Da die CHP die gesellschaftlichen Konfliktlinien ebenfalls iiber
kulturelle Elemente konstruierte, stellte sie den komplementiren Gegenpart zur
AKP. Die von Kemalisten reproduzierte alltigliche Erniedrigung bestimmter Teile
der Bevolkerung als kulturell riickstindig und ungebildet bildete eine zentrale Vor-
aussetzung fiir die Plausibilitit des auch in staatszentristischen Interpretationen
affirmativ aufgegriffenen Diskurses, wonach die AKP die »authentischen« Interes-
sen des Volkes gegeniiber den »kemalistischen Eliten« verteidige.

Der im Rahmen der Kulturkampfthese als auslésendes Ereignis fiir die »autori-
tire Wende« der AKP thematisierte Juni-Aufstand im Jahr 2013 stellte einen poten-

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der historische Bogen

tiellen Einschnitt in die Reproduktion des Kulturkampfs dar. Anfingliche Vorsts-
Re kemalistischer Organisationen, den Aufstand zu vereinnahmen und kurdische
Organisationen aus dem Protest auszuschliefRen, stiefRen auf breite Ablehnung.
Anders als bei den kemalistischen Demonstrationen wurden weder nationalisti-
sche Parolen noch die Armee auf den Plan gerufen, wihrend die AKP und ihr na-
hestehende Medien die Spaltungslinien zwischen »elitiren Laizisten« und »unter-
driickten Glaubigen« zu aktivieren versuchten. Die vorherrschende Praxis wihrend
des Aufstands bestand in der gegenseitigen Anerkennung verschiedener kulturel-
ler Identititen, die bislang nicht miteinander, sondern neben- oder gegeneinander
protestiert hatten. Indem sich diese Tendenz mit dem Protest gegen die kapita-
listische Landnahme und den politischen Autoritarismus der AKP verband, sich
zugleich der Aufbau eines Netzwerks an der gesellschaftlichen Basis abzeichnete,
Offnete sich fiir kurze Zeit ein Fenster fiir die Formierung einer politischen Alter-
native zu den kulturkimpferisch artikulierten biirgerlichen Hegemonieprojekten
(vgl. Babacan 2013). Mit der Niederschlagung des Aufstands, der Versandung basis-
naher Organisierung, der ambivalenten Positionierung der kurdischen Bewegung
zum Aufstand, der Eskalation des Biirgerkriegs mit der PKK und der nationalisti-
schen Positionierung der CHP wurde die kulturkimpferische Praxis jedoch erneut
dominant.

Nach diesem Einblick in den Status quo des Kulturkampfs soll zum letzten offe-
nen Diskussionspunkt, der Ergriitndung der Rolle der theologisch geschulten Intel-
lektuellen, iibergegangen werden. Auf die Intellektuellen wurde bisher nur bruch-
stiickhaft und teils im Rahmen der Partei eingegangen. Eine Erfassung der islamis-
tischen Bewegung, die sich auf die politische Partei und die assoziierte Bourgeoi-
sie beschrinkt, bleibt jedoch unvollstindig. Sie tendiert dazu, die Bedeutung der
institutionalisierten Reproduktionsstitten der Intellektuellen und ihre Gruppenin-
teressen zu iibersehen, die dem Kulturkampf eine besondere Dynamik verleihen.
Im zweiten empirischen Teil der Arbeit werden daher die Reproduktionsmechanis-
men und Wirkungsstitten in den Blick genommen, in denen sich das islamistische
Kollektiv in Abgrenzung zu den konkurrierenden Hegemonieprojekten formiert.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

201


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://co. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ m—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil IV - Religiose Infrastruktur und Praxis



https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://co. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ m—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Religiose Wirkungsstatten

In den Interviews mit Mitgliedern der AKP wihrend des Kommunalwahlkampfs im
Mirz 2009 betonten diese unisono, dass Politik und Religion strikt voneinander zu
trennen seien. Im Einklang mit dem Parteiprogramm wurde hervorgehoben, die
AKP sei eine konservative Partei auf der Grundlage nationaler und ideeller Wer-
te, die in gleicher Distanz zu allen Religionen stehe. Die Aufstellung alevitischer
Kandidaten wurde als Beleg fiir Pluralismus angefiihrt. Einen ersten empirischen
Fingerzeig, dass diese die AuRenwahrnehmung der Partei prigende und sogar un-
ter AlevitInnen einen gewissen Anklang findende Darstellung grundverkehrt war,
erhielt ich bei einem Treffen mit einem jungen Islamisten an der Theologischen
Fakultit von Izmir. Er studierte Philosophie und ging nebenher an die Fakultit,
»als Zusatzausbildung«, wie er mir mitteilte. Er war ein Mittzwanziger und stell-
te sich als ehemaligen radikalen Islamisten vor, der zu einer pragmatischen Linie
gewechselt war. Im Gymnasium sei er ein Radikaler gewesen, Radikalismus brin-
ge aber nichts, die Umsetzung alter Regeln sei nicht moglich in einer modernen
Welt: »Was nicht umsetzbar ist, ist falsch«. Deswegen nihere er sich immer mehr
der Giilen Gemeinschaft an, denn die wiirde Praktikabilitit betonen. Er berichtete
mir, dass die meisten Studenten an der Fakultit von einer Imam Hatip Schule ki-
men, er selbst aber nicht. Zu Beginn dieses Lehrjahrs seien 400 neue Studenten an
die Fakultit gekommen. Die Zahl der Erstsemester habe sich verdoppelt, nachdem
die Regierung beschlossen habe, die Budgets fiir die theologischen Fakultiten zu
erhéhen. Die eine Hilfte der Fakultit bestehe aus Tiirkisten, die andere aus Isla-
misten. Zur Unterstreichung der gestiegenen Bedeutung der Religion erzihlte er,
dass manche Moscheen mittlerweile mit zwei Imamen doppelbesetzt seien. Einige
islamische Gemeinschaften seien dazu tibergegangen, eigene Moscheen zu unter-
halten. Die AKP toleriere das.

Unser Interview auf dem Campus wurde unterbrochen durch einen zu uns sto-
fRenden Dozenten, mit dem er mich bekannt machte. Der Dozent war Izmirer Vor-

1 Der Wandel radikaler Islamisten zu pragmatischen Nurcu, in deren Tradition auch die Giilen
Gemeinschaft verortet wird, ist ein zentrales Thema von Cihan Tugals Studie (2009), die mit
einer solchen Wandlungsgeschichte einsetzt.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Hegemonie und Kulturkampf

sitzender des iltesten tiirkistischen Vereins, des bereits erwihnten Vereins Tiirk
Ocaklari (S. 142), der 1912 gegriindet wurde. In der frithen Republik waren die fith-
renden nationalistischen Intellektuellen Mitglied dieses Vereins, der Anfang der
1930er Jahre geschlossen und 1949 wieder eroéffnet wurde. Der Vorsitzende stand
der ultra-nationalistischen Splitterpartei BBP (Partei der Grofden Einheit) nahe,
deren Wirken weitgehend auf die mittelanatolische Provinz Sivas begrenzt ist. Die
BBP bildete in den 2000er Jahren bei verschiedenen Anlissen Biindnisse mit der
AKP, auf deren Wahllisten sie ihre Kandidaten platzierte. Sie propagiert das Ziel,
ein pan-tirkisches Reich auf der ideologischen Grundlage der Tirkisch-Islami-
schen Synthese zu errichten.

Uber das Treffen an der Fakultit erfuhr ich, dass die theologischen Wirkungs-
stitten sich im Schatten der damals aktuellen Auseinandersetzungen zwischen
der AKP und dem Militir in einem starken Aufwind befanden. Die politische For-
derung der theologischen Ausbildungsstitten, Finanzierung doppelbesetzter Mo-
scheen, die prominente Prisenz der Tiirkisch-Islamischen Synthese an der Izmirer
Fakultit stellten einen Widerspruch zur behaupteten laizistischen Agenda der AKP
dar, durch den mein Blick auf die Ausbildungs- und Wirkungsstitten der Theolo-
gen gelenkt wurde, die ich im Folgenden gestiitzt auf meine Feldstudie diskutieren
werde.

6.1 Die Diyanet und das Prinzip der Laizitat

Die zentrale institutionelle Wirkungsstitte von Theologen ist die Diyanet, bei der
eine sehr grofle Zahl der intellektuellen Trigerschicht der islamistischen Bewe-
gung angestellt ist. Die 1924 gegriindete Diyanet organisiert religiose Dogmen und
Aktivititen, sie definiert den legalen Rahmen religioser Praxis. Die Aufgaben und
Funktionen der Diyanet haben sich im Laufe der Zeit stark verindert und ausdif-
ferenziert. Mit Ausnahme einer Phase zwischen 1931 und 1950 obliegt der Behorde
die Verwaltung von allen Moscheen und Gebetsstitten des Landes. Die Zentrale in
Ankara entsendet Mulftis in die Provinzen, die dort iiber die religiose Praxis wachen
sollen.

Seit ihrem Bestehen gibt es politischen Streit iber die Frage, wie sich eine
staatliche religiése Institution mit dem Prinzip der Laizitit vertragen kann. Als Fol-
ge der tiefen Skepsis der staatsgriindenden Republikaner gegeniiber der Loyalitit
der osmanischen Geistlichen zu den Zielen der jungen Republik herrschte in den
Anfingen der Republik ein Antiklerikalismus vor. Die CHP unter der Direktion von
Atatiirk tibte bis in die 1940er Jahre eine bremsende Wirkung auf religiése Aktivita-
ten aus. Wie bereits beschrieben, rangen schon vor der Abspaltung der DP im Jahr
1946 zwei Positionen in der CHP miteinander. Die erste Stromung sah in der Di-
yanet einen Widerspruch beziehungsweise in ihrer Férderung eine Gefahr fir die

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Religiose Wirkungsstatten

Laizitit. Die zweite Stromung sah dieselbe Institution als ein Instrument an, das
entweder als neutral vorgestellte religiése Dienstleistungen erbringen oder die Re-
ligion kontrollieren sollte: um die nationale Einheit, den Tiirkismus und die »ideel-
len Werte der Nation« zu fordern; um eine unkontrollierte Entwicklung und Politi-
sierung religiéser Aktivititen und den »Aberglauben« zu unterbinden; um die »un-
gebildeten Massen zu indoktrinieren«; oder um kemalistische Inhalte zu transpor-
tieren. Ferner bestand die Auffassung, dass ohne staatliche Kontrolle der Religion
ein Krieg zwischen verschiedenen religiésen Stromungen ausbrechen kénnte (Go-
zaydin 2009: 204ft., 275f., 284ftf.; Mertcan 2012: 73ff.). Konservative und islamis-
tische Parteien sahen in der Diyanet unterdessen ein Instrument, den Wirkungs-
bereich des konservativen Islam unter der Fithrung von Geistlichen auszubauen.
Sie verbanden mit der Diyanet keinen geringeren Erziehungsanspruch als die Ke-
malisten, auch ihnen ging es um die Kontrolle der religiésen Praxis, allerdings viel
stirker vermittelt durch eine integrale Anbindung der sunnitischen Geistlichen in
ihre politischen Projekte, als dies bei der CHP der Fall war. Mit der zur politischen
Prioritit erhobenen Bekimpfung des Kommunismus nach dem Zweiten Weltkrieg
setzten sich die konservativen Parteien und die zweite Stromung in der CHP mit
der Zielsetzung durch, die Diyanet auszubauen.

Die Behorde orientiert sich in Kontinuitit zu den Institutionen der Ulema im
Osmanischen Reich an einer sunnitischen Auslegung des Koran (Gézaydin 2009:
135, 153). Sie agiert nichtsdestotrotz mit dem Ziel, fir die Gesamtheit der »mus-
limischen« Bevolkerung religiose »Dienste« auf der Grundlage der »laizistischen
Prinzipien« zu leisten, »iiber den politischen Auffassungen und Meinungen ste-
hend die nationale Einheit und Solidaritit zu férdern«, so in der weiterhin ak-
tuellen Aufgabendefinition der 1982er Verfassung. Sie stiitzt sich hierbei auf die
Ansicht, dass 99 Prozent der Bevilkerung Muslime seien. Wie sich die einzelnen
BiirgerInnen selbst begreifen, wer einen Glauben in welcher Form praktizieren will,
sind Fragen, die sich im Lichte dieser Uberzeugung nicht stellen. In der Praxis for-
muliert die Behérde den Anspruch, die Bevolkerung iiber die »echten« Regeln und
Prinzipien des Islam aufzukliren, sie vor »Aberglaubenc, »Heidentumc, »Subversi-
on, »Separatismus«, »moralischer Degeneration« und »geistigen Krankheiten« zu
schiitzen.” Auf dieser Grundlage wurde auch der sunnitische Religionsunterricht
in den staatlichen Schulen ab 1950 zunichst als Wahlfach und nach dem 1980er
Putsch als obligatorischer Unterricht ohne Riicksicht auf familiir verankerte Re-
ligion oder Nicht-Religiositit eingefiihrt. Alevitische LehrerInnen, so auch meine
Grundschullehrerin, wurden gezwungen, Kindern die sunnitische Religionsauffas-
sung beizubringen.

2 Siehe Eigendarstellung der Behorde auf ihrer Website: http://www2.diyanet.gov.tr/DinHiz-
metleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx (Abruf am 12.10.2018).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

207


http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx
http://www2.diyanet.gov.tr/DinHizmetleriGenelMudurlugu/Sayfalar/DHGM.aspx

208

Hegemonie und Kulturkampf

Die grundlegende Behauptung der Diyanet besteht darin, dass die Religion un-
verzichtbar sei, alles Gute und Hoherwertige der Religion entspringe und diese Re-
ligion der Islam sei. Fest verankert ist die Uberzeugung, dass es nur einen Islam
geben kann. Auerhalb der sunnitischen Auslegung Stehende gelten als abtriinnig
oder unglidubig, werden mitunter als pervers und amoralisch bezeichnet. Alevi-
tlnnen wird nicht selten angelastet, dass sie den Islam im Auftrag von dufleren
Feinden von innen zerstérten. In Publikationen der Behorde werden ferner Athe-
ismus und die Evolutionstheorie als von auslindischen Michten betriebene Ver-
schworungen »enttarnt«, Kommunisten, Materialisten, Missionare, Imperialisten,
Zionisten, Kreuzritter als Feinde bestimmt (Mertcan 2012: 147fF.).

Das Wirken der Behdérde ist nicht auf Publikationen noch durch die Mauern
der Moschee begrenzt. Es ist unvermeidbar, dass theologisch ausgebildetes Perso-
nal itberall dort wirkt, wo es sich bewegt. Einblicke in dieses Wirken konnte ich
bei einer als Tefsir angekiindigten Veranstaltung der Ismailaga Gemeinschaft, die
auch als Mahmut Hoca Gemeinschaft bekannt ist, gewinnen. Die Ismailaga Ge-
meinschaft ist eine Stromung innerhalb des Nakschibendi Ordens, der historisch
eng mit der Milli Goriis Bewegung assoziiert ist. Als Tefsir werden von Gelehr-
ten durchgefithrte Koranexegesen bezeichnet. Die Veranstaltung der Ismailaga Ge-
meinschaft fand im Stadtzentrum von Izmir statt, von ihr erfuhr ich durch meine
Kontaktperson an der Izmirer Fakultit. Mein Interesse an seiner Geschichte und
der islamistischen Bewegung bewog ihn, mich auf diese Veranstaltung mitzuneh-
men.

In einem Salon befanden sich etwa 25 Zuhorer, die meisten Stithle waren frei
geblieben. Die GrofRe des Salons lieR? die Teilnehmerzahl gering erscheinen. Indes
empfand ich die relativ geringe Zahl inmitten des kemalistischen Izmir als nicht
iiberraschend. Auf einem Podium saflen drei Personen, von denen einer sich als
Moderator und die anderen beiden als Gelehrte (Hoca) vorstellte, die auflerhalb von
Izmir bei einer Moschee angestellt seien. Das Thema des Tefsir wurde angekiindigt
als Missgunst (»haset«) und begann mit einer Lesung aus dem Koran. Auf das Lesen
eines Abschnitts, das zuerst auf Arabisch?® erfolgte und dann fiir die Zuhéorerschaft
iibersetzt wurde, folgte die Exegese des Hoca:

Missgunst heifdt, dass ein anderer, was ich nicht habe, auch nicht haben soll. Neid
bedeutet, etwas haben zu wollen, was ein anderer hat. Missgunst, dem anderen
etwas nicht zu génnen, heifst, den Segen und die Gaben Gottes zu hinterfragen.
Wenn einer reich ist, dann ist das als Gottes Gabe anzuerkennen. Gott hat das

3 Es besteht ein Konsens unter tiirkischen Theologen, der Koran miisse auf Arabisch rezitiert
werden, da eine Ubersetzung nicht mehr »die Worte Gottes« seien. Die Frage der Uberset-
zung ist verkniipft mit der Frage der Auslegung, insofern jede Ubersetzung notwendiger-
weise eine Interpretation ist. Da allerdings jedes verstehende Lesen ebenfalls interpretieren
heifdt, dreht sich die theologische Diskussion an dieser Stelle im Kreis.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Religiose Wirkungsstatten

erschaffen und er hat gegeben. Wer bist du? Hast du es etwa erschaffen, dass du
geben willst?

Der zweite Gelehrte erginzte:
Wer reich ist und sein Vermégen auf dem Weg Gottes ausgibt, dem sei es gegonnt.

Im Anschluss an dieses Thema, das durch weitere Zitate ausgefithrt wurde, leite-
ten die Gelehrten das Gesprich auf das Gebet (»namaz«*) und die Armenabgabe
(»zekat«). Sie stellten die Frage, warum diese im Koran nebeneinander stehen und
gaben selbst die Antwort, indem sie aus dem Koran zitierend mit ihrer Interpreta-
tion fortfuhren:

Zur Zeit des Propheten haben viele Christen und Juden im selben Landstrich ge-
lebt. Um den neugebackenen Muslim vom rechten Weg abzubringen, versuchten
sie, ihn zu verwirren. Um ihn von der Religion abzubringen, behaupteten sie, dass
nur sie ins Paradies kimen. Mit der Zeit ist der Druck der Christen immer grofser
geworden. Sie haben selbst die Muslime bedrangt, von denen sie nur das Bes-
te erfahren hatten. Irgendwann hatten die Muslime die Schnauze voll, sie hatten
beinahe die Christen umgebracht. Aber, angesichts dieser Situation sprach Cott,
habt etwas Geduld, lasst uns stark werden, dann kommt unsere Zeit. [...] Hierfur
ist das Gebet, der Muslim betet, um stark zu werden. Mit dem Gottesdienst wirst
du zur Reife gelangen, denn du wirst in der Zukunft in groRe Kriege ziehen.

Der zweite Gelehrte fiel erneut ein:

Das Gebet ist wichtig, um nicht den Juden auf den Leim zu gehen. Denn die Juden
kénnen es nicht verkraften, dass der Prophet nicht aus ihren Reihen kommt. Mit
dem Gebet bereitet ihr euch fir den Dschihad vor. Deswegen ist es wichtig. Lasst
sie im Moment noch in Ruhe.

Der erste Gelehrte ergriff wieder das Wort:

Wenn das Gebet dafiir gut ist, den Willen zu stirken, dann ist die Armenabgabe
dafiir da, den Gemeinschaftssinn zu stiarken. Frither gab es dieses Bewusstsein, in
der Republikzeit haben wir es vergessen, jetzt kommt es zurick.

Der zweite Gelehrte iibernahm das Wort, dieses Mal in einem lauteren Ton:

Es gibt eine Biirokratie im Staat, die nicht will, dass die Religion des Islam erlernt
wird. Das ist der Versuch der Laizisten, diejenigen, die in Gott vertrauen [mimin]

4 Das Gebet, das auf Tiirkisch »namaz« genannt wird und fiinf Mal am Tag verrichtet werden
soll, ist ein hochgradig strukturiertes Ritual, das Kérper und Geist reglementiert. Es enthalt
vorgeschriebene Sequenzen mit Gesten, Aussprachen und Gebeten. Im Mittelpunkt des kor-
perlichen Akts steht die Verbeugung vor Gott in Richtung Mekka.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

209


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hegemonie und Kulturkampf

in Gottesleugner [kafir] zu verwandeln. Die, die keinen Religionsunterricht wol-
len, wollen das Volk vom Islam abbringen.

Nach einer Reihe weiterer Zitate aus dem Koran kam einer der Gelehrten auf die
Aleviten zu sprechen:

Zwischen Siileyman Ates [ehemaliger Leiter der Diyanet] und einem marxisti-
schen Aleviten findet im Fernsehen ein Disput statt.

Der Gelehrte betonte das Wort Marxist sehr stark:

Der marxistische [!] Alevit sagt: sEiner nimmt die Laute [saz], ein anderer singt,
und der Rest tanzt« Was ist denn das fiir ein Gottesdienst? Sollen wir uns etwa auf
den Weg des Teufels begeben?

An dieser Stelle endete die Rezitation und Interpretation, deren verkiirzte Wieder-
gabe den Eindruck von Sprunghaftigkeit erwecken konnte. Das Leitthema zog sich
jedoch wie ein roter Faden durch: Was macht einen Muslim aus und wie soll er sich
korrekt verhalten angesichts verschiedener Herausforderungen, die ihm im realen
Leben begegnen? Der Moderator erteilte dem Publikum, das bis dahin geduldig
zugehort hatte, das Wort. Ein Mann im mittleren Alter, der sich als Ladenbesitzer
im Basar vorstellte, meldete sich:

Ich blicke nicht mehr durch. Die USA wollen von uns, dass wir keine Beziehung
zu einem muslimischen Land, dem Iran, unterhalten und gleichzeitig wollen sie,
dass wir fiir sie Soldaten in ein muslimisches Land, nach Afghanistan, schicken.
Wie soll man da durchblicken? Man sagt, wir sollen tolerant sein. Toleranz, ja gut,
aber bis wohin?

Einer der Gelehrten antwortete sichtlich erregt:

Die Muslime waren im 18.,19., 20. Jahrhundert nicht herrschend, sondern gefan-
gen. Wir miissen die Bedingungen unserer Zeit kennen, die Schliisselpositionen
werden immer noch von Laizisten gehalten. Man muss vorsichtig sein und sich
nichtder Aufregung hingeben. Ein Muslim ist so viel Wert wie zwei Gottesleugner,
das sagt unser Prophet. Er hat sogar zuerst gesagt, so viel wie 100 Gottesleugner,
glaube ich. Aber er hat auch gesagt: Bis du eine gewisse Starke erreicht hast, halte
dich bedeckt, sei nicht laut.

Wieder wurde er vom zweiten Gelehrten erginzt:

Kann denn jemand, der sich in der Lage eines Sklaven befindet, tolerant gegen-
iiber dem Herrn sein? Die Muslime sind wie Sklaven. Tolerant kann nur jemand
sein, der liberlegen ist. Wer bist du denn, dass du tolerant sein willst? Du wirst
unterdriickt, du bist Sklave.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Religiose Wirkungsstatten

Nochmals brachten die Gelehrten das Wort darauf, dass die Muslime Geduld haben
missen:

Wer sich Gott verpflichtet, kommtins Paradies. Es gibtaber viele, die keine ordent-
liche religiose Ausbildung haben. Wenn ich nach den Namen der Cefdhrten des
Propheten frage, seine vier Stellvertreter ausgenommen, seine Mutter und Wei-
ber ausgenommen, wie viele konnt ihr dann aufzihlen? Aber Fuf3baller und Pop-
stars konnten alle jede Menge aufzihlen. Man muss die Gehirne neu formatieren,
umdie Ordnung, die von den Gottesleugnern zerstért wurde, wieder herzustellen.

Mertcan konstatiert iiber die Diyanet, dass sie in jiingerer Zeit eine bedachtsamere
Sprache gegeniiber Gruppen wahle, die auf3erhalb der von ihr vertretenen Ortho-
doxie stehen (Mertcan 2012: 193f.). Dies trifft wohl auf Auftritte zu, die stark im
Licht der Offentlichkeit stehen. Die von mir besuchte Veranstaltung wurde nicht
von der Diyanet durchgefiihrt, sondern von Vertretern eines Seitenarms des sunni-
tischen Islam. Nichtsdestotrotz waren sie bei der Behorde angestellt, sie beaufsich-
tigten als verbeamtete Imame Moscheen. Ihre Sprache war briisk und drastisch.
Sie traten mit dem fiir die Behorde charakteristischen Selbstverstindnis auf, eine
Allgemeinheit zu reprisentieren, die sich iber die Erschaffung von Gefahren und
Feindbildern, durch Erniedrigung von Anders- und Nichtgliubigen bestitigt. Die
Bevolkerung imaginierten sie als eine Gemeinschaft, die seit zwei bis dreihundert
Jahren einer Zersetzung anheimgefallen war und ihren Zusammenhalt verloren
hatte. Anders als der von Islamisten verbreitete Diskurs iiber die 99 Prozent Musli-
me, aus denen die Bevolkerung der Tiirkei bestehe, impliziert, sahen sie den Mus-
lim nicht als gegeben, sondern als etwas an, das wiederhergestellt werden muss.
Diese Ansicht begegnete mir bei Gesprichen mit islamistischen Funktioniren und
Aktivisten regelmifiig. Der durchschnittliche Staatsbiirger wurde keineswegs als
Muslim angenommen, dem bestimmte, neutrale Dienste geleistet werden, wie es
zur Aufgabendefinition der Diyanet offiziell heifdt, sondern als eine Gestalt, die
es zu formen gilt. Ich selbst wurde mit meinem offensichtlich begrenzten Wis-
sen iiber die religise Praxis als »Standardmuslim« oder als »Nullkilometermus-
lim« bezeichnet und galt darin als durchschnittlich. Im vorliegenden Fall nahmen
die 99 Prozent Muslime die Gestalt einer ungebildeten Masse an, die falschen Got-
tern — Fufdballern und Popstars — huldigte und umerzogen werden musste.

Solch drastischen Ausdriicken wie bei den Gelehrten der Ismailaga Gemein-
schaft, die die erzieherische Aufgabe in der Computersprache als ein Formatieren
von Gehirnen fassten — als Zuriickversetzen in einen unbeschriebenen Zustand,
auf null setzen —, bin ich selten begegnet. Den zugrundeliegenden Anspruch fand
ich jedoch regelmiRig vor, er macht auch das Selbstverstindnis der Diyanet aus.
Dass sich diese Umerziehung in der Auffassung von Islamisten als eine Befreiung
von Unterdriickung darstellt, erscheint folgerichtig, wenn von einer »gefangenenc
Gegebenbheit, einem Kern ausgegangen wird, dessen Entfaltung behindert wird.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hegemonie und Kulturkampf

Da »die Muslime« iiber Jahrhunderte nicht herrschend waren, wird zu Geduld ge-
mabhnt, bis die Zeit zum selbstindigen Handeln wiedergekommen sei, »grof3e Krie-
ge« nicht nur gefiihrt, sondern gewonnen werden konnten. Befreiung von Unter-
driickung und Streben nach totaler Herrschaft prisentieren sich hier als zwei Sei-
ten derselben Medaille. Das Streben wird mal offen und drastisch, mal vorsichtig
und schmuckvoll verpackt ausgedriickt, wie Mertcan es iiber die Diyanet feststellt.
Es konstituiert sich immer durch ein Gegeniiber: Die »Laizisten«, Neider und Ab-
weichler, die Gottesleugner, worin Angehorige anderer Religionen und Konfessio-
nen inbegriffen sind, die den falschen und gefihrlichen Weg beschreiten.

Wie selbstverstindlich wurde dem Streben soziale Ungleichheit vorausgesetzt.
Die Gelehrten verteidigten den Unterschied zwischen Arm und Reich als gottge-
geben: »Wer bist du, dass du geben willst?« Diese Positionierung zu hinterfragen,
wurde mit der héchsten Autoritit zuriickgewiesen, das Denken von Eingriffen in
Ungleichheit auf die Ebene der Gotteslisterung gehoben: »Hast du es etwa er-
schaffen, dass du geben willst?« Einen unmittelbaren Anlass fir diese Offensive
gleich zu Beginn der Veranstaltung gab es nicht, die Gelehrten hielten sie unge-
fragt und kamen auch nicht wieder auf das Thema zuriick. Ich interpretiere es als
eine vorsorgende Mafinahme, Kritik vor dem Hintergrund von zwei Entwicklun-
gen zu verunmoglichen. Zum einen waren viele Islamisten, die Kritik an einem
»unrechtmifig erworbenen Reichtum« geiibt hatten, zu sichtbarem Reichtum ge-
langt, wihrend die Masse der Bevolkerung in Armut verharrte. Zum anderen hatte
zum Zeitpunkt des Tefsir gerade die globale Wirtschaftskrise die Tiirkei erreicht
und zu einem massiven wirtschaftlichen Einbruch gefiithrt. Auch wenn nicht da-
nach gefragt wurde, das Thema lag in der Luft, es wurde allerorten tiber die Folgen
der Krise diskutiert, von der viele Privathaushalte und Geschiftsinhaber negativ
betroffen waren, wihrend die AKP-Regierung sie zu bagatellisieren suchte.

Die Entsendung von Soldaten in ein muslimisches Land, um den USA, also »den
Christen« beizustehen, widersprach dem Selbstverstindnis, sich gegen Christen
und Juden behaupten zu miissen. Der Widerspruch wurde durch den Verweis auf
ein hoheres Ziel entkriftet. Obwohl klar zum Ausdruck gebracht wurde, was zu
tun sei — die Unglidubigen bekimpfen —, wurde dieses Ziel in die Zukunft verscho-
ben. Der Diskurs iiber die Notwendigkeit, sich zu verstellen, bis man als Stirkster
auf die Bithne treten kann, nahm in diesem Fall eine iiber blofRe Vorsicht oder
Opportunismus hinausreichende Funktion an. Nach meiner Beobachtung gab es
keine Zugangsbeschrinkung zur Veranstaltung inmitten des kemalistischen Izmir,
es wurde keine besondere Vorsicht an den Tag gelegt, wihrend Ziele wie das For-
matieren von Hirnen offen ausgesprochen wurden. Der halb-6ffentliche Charak-
ter der Veranstaltung, an der jeder teilnehmen konnte, relativierte das Verstecken
der »eigentlichen« Absichten als zentrales Motiv. Die erweiterte, vielleicht sogar
primire Funktion des Diskurses bestand in dem Verhiltnis, das er zwischen den
Gelehrten und der Gemeinde herstellte. Prinzipiell lisst sich jede Aktion, wie sehr

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Religiose Wirkungsstatten

auch immer sie im Widerspruch zu etablierten »Wahrheiten« steht, rechtfertigen,
indem sie einer hoheren »Wahrheit« — in diesem Fall der geeignete Zeitpunkt —
untergeordnet wird. Die religiose Autoritit, die vom Podium sprach, gab deut-
lich zu erkennen, dass sie und nicht die Zuhorer — die Gemeinde der Gliubigen
- die Autoritit besaf3, den geeigneten Zeitpunkt zu bestimmen, selbstindig aktiv
zu werden. Die indirekte Botschaft lautete, dass nur die religiése Autoritit in der
Lage ist, die Zeichen zu deuten. Sie erfiillte die Voraussetzungen, da sie den Koran
kannte, ihn auf Arabisch lesen und interpretieren, damit auch den Willen Gottes
bestimmen konnte. Sie wusste ferner, wer die Gefihrten des Propheten waren. Die
Zuhorer wurden als Subalterne adressiert, die unwissend sind und der Fithrung
bediirfen. Es lisst sich erkennen, dass der Umerziehungsanspruch - das Forma-
tieren der Hirne — gekoppelt war an einen bevormundenden Fithrungsanspruch
der Imame, der durch die Akzeptanz der Grenzen des Sag- und Fragbaren durch
die Zuhorer durchgesetzt wurde.

Die Flexibilitit im islamistischen Diskurs, die Fahigkeit, bei wechselnden Bezii-
gen neue Bedeutungen zu kreieren und somit Widerspriiche zu entkriften, konnte
als politische Trivialitit angesehen werden, die den islamistischen zu einem aus-
tauschbaren populistischen Diskurs macht. Zweierlei ist in diesem Zusammen-
hang zu bedenken: Zum einen kann sich der islamistische Diskurs auf eine eigene,
institutionell festgefiigte und tradierte Autoritit stiltzen, wodurch eine enorme
Akkumulation von Ressourcen zur Einflussnahme auf das kollektive Bewusstsein
ermoglicht wird. Zum anderen erfordert das Kitten von Widerspriichen innerhalb
eines Diskurszusammenhangs einen hohen Aufwand. Die Islamisten haben diesen
nicht alleine aufgebracht. Sie hatten zahlreiche Freunde, Unterstiitzer und selbst
ihre Gegner arbeiteten ihnen zu, um auftretende Widerspriiche zu kitten und Ar-
gumente abzudichten.

Ein schillernder Widerspruch im Diskurs iiber die Diyanet besteht in der offen
zu Tage liegenden Tatsache, dass die Diyanet als Institution, die durch bestimmte
religiose Auffassungen geformt ist, die Reproduktion und Expansion dieser Auffas-
sungen zum Ziel hat, nicht nach den Prinzipien der Gleichheit aller Staatsbiirger
und der Aquidistanz, denen sie auch verfassungsgemiR verpflichtet ist, funktio-
nieren kann. Um Laizitit herzustellen, miissten bestimmte Kriterien erfiillt sein:
eine institutionelle Trennung von Staat und Religion; die Abwesenheit einer offizi-
ellen Religion des Staates; die Neutralitit des Staates gegeniiber allen Religionen;
keine Privilegierung einer Religion und Bereitstellung religiéser Dienstleistungen
durch den Staat; die Entfernung des obligatorischen Religionsunterrichts und der
Religion als Legitimationsquelle des Staates (vgl. Mertcan 2012: 201). Da die Be-
griffe oft miteinander vertauscht werden, méchte ich an dieser Stelle eine Defi-
nition einfiigen. Mit Laizismus soll in Abgrenzung zu Laizitit im Rahmen dieser
Studie eine Weltauffassung bezeichnet werden, die verschiedenartige und gegen-
satzliche Bedeutungen — Kontrolle oder Bekimpfung der Religion oder ihre Zu-

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hegemonie und Kulturkampf

riickdringung ins Private — annehmen kann. Mit Sikularisierung soll dagegen ein
Prozess bezeichnet werden, durch den das Gewicht der Religion als handlungsan-
leitendes Deutungssystem abnimmt. In der Tiirkei liegen keine Laizitit, aber eine
laizistische Weltauffassung sowie ein historischer Sikularisierungsprozess vor.

Um die Diskrepanz zwischen der Realitit und dem in der Verfassung veranker-
ten Prinzip der Laizitit zu verwischen, ist in der Tiirkei ein Legitimationsdiskurs
entwickelt worden, an dem auch das Verfassungsgericht, eine der »Schliisselposi-
tionenc, die von den Gelehrten der Ismailaga Gemeinschaft als Institution des Fein-
des angesprochen wurde, mitgewirkt hat. In einem mafigebenden Urteil aus dem
Jahr 1971 wird behauptet, dass die Diyanet keine religiése Institution, sondern ein
Verwaltungsorgan sei, das dem Bediirfnis der Mehrheit der Bevolkerung nach ei-
ner religidsen Dienstleistung nachkomme. Um die Unverzichtbarkeit der Behorde
zu begriinden, wird das Argument ins Feld gefiihrt, es gebe im Islam keine Kirche
wie im Christentum, die das religiose Bediirfnis bedienen konne. Dass das Personal
aus Beamten besteht, bedeute nicht, dass der Staat sich in die Religion einmische
(Gézaydin 2009: 179, 279, 283). Der Auffassung unterliegt die Annahme, dass eine
religiose Dienstleistung eine neutrale, verwaltungstechnische Angelegenheit sein
kann. Geflissentlich tibergangen wird, dass mit der Ausfithrung notwendigerweise
auch Inhalte verbunden sind. Entsprechend werden die Angestellten der Behérde
im Gesetz als Klasse der religiésen Dienstleister bezeichnet, womit die Bezeich-
nung Geistliche oder Theokratie eloquent umgangen wird. Ein Spiegelbild dieser
Verwirrung ist das klare Bekenntnis der AKP zur Laizitit in ihrem Parteiprogramm
wie auch die Diskussion unter den tirkischen Theologen. Letzteren zufolge soll die
Diyanet religiose Dienste leisten, aber keine religiose Autoritit beanspruchen, weil
dies aufgrund ihrer Anbindung an die Exekutive bedeuten wiirde, dass eine reli-
giose politische Herrschaft bestehe, eine Art Kirche beziehungsweise Theokratie
installiert werde, die im Islam nicht vorgesehen sei (ebd.: 103). Tatsichlich liegt
in der Tiirkei aber genau dies vor: Der Diyanet wird die Rolle einer religidsen Re-
prasentanz der Tirkei zugesprochen, sie vertritt die offizielle Religion der Tiirkei.
Zum Ausdruck gebracht wird dies auch durch das Auftreten des mit dem hochsten
Beamtenstatus ausgestatteten Behordenleiters in religiosen Gewidndern bei Staats-
besuchen und offiziellen Zeremonien.

Die Existenz einer aus allgemeinen Steuermitteln finanzierten »Staatskirche«
macht Einverstindnis von Islamisten mit dem »Prinzip der Laizitit« moglich. Als
der tiirkische Ministerprasident Erdogan 2011 auf einer Tour durch nordafrikani-
sche Staaten, in denen politische Aufstinde ausgebrochen und islamistische Regie-
rungen an die Macht gespiilt worden waren, fir das tiirkische Modell warb, konn-
te er dies tun, ohne in einen praktischen Widerspruch zur eigenen islamistischen

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Religiose Wirkungsstatten

Agenda zu geraten.’ In den Worten des islamistischen Intellektuellen Mehmet Sev-
ket Eygi heif3t es zum Status der Diyanet im Jahr 1990:

»lch persénlich bin der Meinung, dass der Status quo bewahrt werden sollte. Denn
die Zeit arbeitet zugunsten des Islam und der Muslime. Ja, alles sollte so bleiben,
wie es ist, und die Muslime sollten mit aller Kraft danach streben, fihige, her-
vorragende, zielstrebige Kader zu erziehen. Der Tag wird kommen, an dem sich
Gerechtigkeit einfinden wird. Da es im sunnitischen Islam keine Trennung von
Religion und Welt gibt, ist die Bewahrung des bestehenden Modells der kligste
Weg, es ist das kleinere Ubel.« (Eygi, zit.n. Gézaydin 2009: 278, Ubersetzung E.B.)

Hier wird die Erwartung ausgedriickt, dass der Ausbau der Diyanet das Ziel, ei-
nen theokratisch gefithrten Staat zu errichten, auf lange Sicht niher bringen wird,
dafiir hingenommen werden muss, dass diese Institution zeitweise unter der for-
malen Kontrolle von »Laizisten« steht.® Der Begriff »Welt« ist in diesem Zusam-
menhang ein Synonym fir Politik. Das kemalistische Ziel, eine eigenstindige Or-
ganisierung von Gliubigen zu verhindern, fillt in der Praxis zusammen mit dem
islamistischen Ziel, eine theokratische Institution aufzubauen, die eine Organisie-
rung von Gliubigen auflerhalb der Orthodoxie und damit ein Auseinanderlaufen
religiéser Auslegungen unterbinden soll.

6.1.1 Institutioneller Aufbau

Dass der Staat als eine abgeschlossene Entitit begriffen wird, die entweder laizis-
tisch oder religios ist, hat in der Tirkeiforschung zu einer systematischen Fehlein-
schitzung der Religionspolitik und der Rolle staatlich-religidser Institutionen bei-
getragen (bspw. Kuru 2009; Ozgur 2012). Offensichtlich kénnen sich unterschied-
lich verfasste, durchaus auch zueinander feindlich gesinnte Gruppen innerhalb der
Institutionen eines Staates organisieren und nebeneinander existieren. Die Orga-
nisierung der Theologen im tiirkischen Staat zeigt jedenfalls, dass dieser von An-

5 Von den frischgebackenen islamistischen Machthabern in Nordafrika wurde dieses Wer-
ben allerdings als Einmischung in die Innenpolitik ihrer Linder aufgefasst und zuriickge-
wiesen. Siehe https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-
secular-Egypt-238021 vom 14.09.2011 (Abruf am 12.10.2018).

6 Ferner wurde von manchen Islamisten und Theologen die Auffassung vorgebracht, die reli-
gidsen Institutionen sollten autonom sein und ganzlich vom Staat separiert werden. Diese
Auffassung wurde meist allerdings nicht konsequent oder in Abhangigkeit von der politi-
schen Konjunktur vorgebracht, wenn gerade keine konservative oder islamistische Partei an
der Regierung war. Die Giilen Gemeinschaft brachte das Ansinnen in den 2000ern aufgrund
der Rivalitat zwischen ihrem privaten religiosen Netz und den staatlichen Institutionen vor.
Eine Sammlung unterschiedlicher Meinungen zur Diyanet, die ein breites biirgerliches Spek-
trum umfasst, findet sich bei Cakir und Bozan (2005).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021
https://www.jpost.com/Middle-East/Brotherhood-angry-at-Erdogan-call-for-secular-Egypt-238021

Hegemonie und Kulturkampf

fang an nicht als eine laizistische Entitit gefasst werden kann, auch wenn diese in
der Verfassung festgeschrieben ist.

Im Laufe eines Jahrhunderts sind die Aufgaben und Funktionen der Diyanet
enorm ausgeweitet worden. 1929 verfiigte die Behorde iiber 6.029 Angestellte. Noch
unter einer CHP-Regierung wurde die Behorde 1950 reorganisiert, sie erhielt die
Aufsicht iber die Moscheen, die ihr 1931 entzogen worden war, zuriick. Ihr Per-
sonal wurde um 940 Stellen, also um 14 Prozent aufgestockt. 1965 wurden der Be-
horde bereits 19.693 und 1970 31.149 Stellen zugewiesen. 1984 erreichte die Behorde
die Schwelle von 50.000 Angestellten, 1997 waren es iiber 80.000. Nach der 1997er
Intervention des Militirs sank das Personal auf etwa 74.000 im Jahr 2003. Einen
besonderen Anstieg des Personals verzeichnete die Behorde mit den AKP-Regie-
rungen. Die Behorde wurde um knapp 46.000 neue Stellen, auf iiber 120.000 An-
gestellte im Jahr 2013 aufgestockt. Wahrscheinlich bedingt durch die Ausstoflung
der Giillen Gemeinschaft aus der Biirokratie sank das Personal danach auf 109.000
im Jahr 2017. Auf etwa 800 Einwohner des Landes fillt damit ein professioneller
Geistlicher. Ein Vergleich mit den beiden groflen Kirchengemeinden in Deutsch-
land, das ungefihr die gleiche Einwohnerzahl wie die Tirkei hat, verdeutlicht die
Dimension. Die Katholische Kirche beschiftigte 2017 13.560 Priester, von der Evan-
gelischen Kirche wurden etwa 18.000 PfarrerInnen beschiftigt, zusammengenom-
men also etwa ein Viertel gegeniiber der Tiirkei.”

Tabelle 1: Entwicklung des Personals der Diyanet 1929-2017

1929 1965 1981 1991 2002° 2007 2013 2017

Per- 6.029 | 19.693 | 43197 | 74.789 | 74.368 | 84.195 | 121.845| 109.332
sonal

2 Bildung der ersten AKP-Regierung

Das fest angestellte Personal der Diyanet besteht zu einem kleinen Teil aus
Verwaltungsangestellten und Hausmeistern, grofitenteils aus verbeamteten Geist-
lichen, die hauptsichlich den Moscheen zugeteilt und als Koranlehrer titig sind.
Thr Anteil an allen Beamten der Republik ist von 3,5 % im Jahr 2007 auf 4,22 % im
Jahr 2017 gestiegen.® Das Personal bezieht ein monatliches Gehalt, Sachleistungen,
bezahlte Uberstunden, es erwirbt Anspriiche auf Sozialversicherungsleistungen,
eine Rente und verfiigt iber eigenstindige Interessenvertretungen wie Gewerk-
schaften. Etwa 80 Prozent der Ausgaben der Diyanet gehen an das Personal, zu

7 Siehe https://dbk.de/kirche-in-zahlen/kirchliche-statistik/ und https://www.evangelisch.de/
inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-
pfarrer vom 06.03.2017 (beide abgerufen am 23.12.2018).

8 Siehe Finanzministerium und Schatzamt der Tiirkei: www.bumko.gov.tr/TR,908/kadro-ista-
tistikleri.html (Abruf am 23.10.2018).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://dbk.de/kirche-in-zahlen/kirchliche-statistik/
https://dbk.de/kirche-in-zahlen/kirchliche-statistik/
https://dbk.de/kirche-in-zahlen/kirchliche-statistik/
https://dbk.de/kirche-in-zahlen/kirchliche-statistik/
https://dbk.de/kirche-in-zahlen/kirchliche-statistik/
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://dbk.de/kirche-in-zahlen/kirchliche-statistik/
https://dbk.de/kirche-in-zahlen/kirchliche-statistik/
https://dbk.de/kirche-in-zahlen/kirchliche-statistik/
https://dbk.de/kirche-in-zahlen/kirchliche-statistik/
https://dbk.de/kirche-in-zahlen/kirchliche-statistik/
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer
https://www.evangelisch.de/inhalte/142490/06-03-2017/evangelische-kirche-sucht-den-kommenden-jahren-tausende-pfarrer

6. Religiose Wirkungsstatten

dem ab Mitte der 2000er Jahre auch eine wachsende Zahl von Frauen zihlt. Sie
sollen »iiber die Religion aufkliren und Familienberatung leisten« (Gézaydin 2009:
107). Fiir den Bau von Moscheen wendet die Diyanet in der Regel keine Mittel auf,
dieser wird hauptsichlich durch Spenden finanziert. Dennoch kommen auch fiir
den Bau 6ffentliche Mittel zum Einsatz iiber die Kommunen, die Grundstiicke zur
Verfuigung stellen konnen. Seit 1998 besteht eine gesetzliche Regelung, bei der Pla-
nung neuer Stadtviertel einen Platz fiir Moscheen zu reservieren.

Parallel zum Personal ist das Budget der Behorde kontinuierlich gestiegen. Der
durchschnittliche Anteil am 6ffentlichen Haushalt stieg in den 1950er Jahren von
0,2 % auf etwa 0,7 %, in den 1990ern auf etwa 0,8 % und in den 2010ern (bis 2018)
auf etwa 1,1 % (ebd. 2221f.).° Zwischen 2003 und 2018 wurde das Budget um durch-
schnittlich 15 Prozent pro Jahr erhoht. Beeindruckend ist die Erhéhung in abso-
luten Zahlen: Von 2002 auf 2018 ist das Budget um das vierzehnfache, von 0,55
Mrd. auf 7,77 Mrd. YTL, erhoht worden. Parallel zum Wachstum des Personals ist
die Anzahl der Moscheen von 42.744 im Jahr 1971 auf 76.445 im ersten Regierungs-
jahr der AKP (2003) gestiegen. Unter der AKP kamen bis 2017 11.576 neue Mosche-
en hinzu, wodurch die Gesamtzahl auf 88.021 stieg. Dies bedeutet, dass pro Jahr
durchschnittlich 827 Moscheen neu eréffnet worden sind.*

Die Expansion der Diyanet lisst sich besonders deutlich ablesen an der An-
zahl der Korankurse, die unter ihrer Obhut durchgefithrt werden. Die Kurse, die
in Form von 32 Wochen-Kursen oder Intensivkursen in den Sommerferien angebo-
ten werden, werden teils vom fest angestellten Personal, teils durch Werkvertrige
mit Externen durchgefithrt. 1980 wurden 2.610 Kurse durchgefiihrt, 1996 wurde
ein erster Hohepunkt mit 5.421 Kursen erreicht. Nach dem Ende der Erbakan-Re-
gierung und den anti-islamistischen Mafnahmen des Nationalen Sicherheitsrats
sank die Zahl. Sie lag 2002 jedoch immer noch bei 3.664 Kursen. Mit der AKP setz-
te ein rapider Anstieg ein: Pro Jahr kamen durchschnittlich 850 neue Kurse hinzu.
2016 wurden 15.796 Kurse mit 674.703 TeilnehmerInnen durchgefiihrt. Auffallend
ist der hohe weibliche Anteil an den Teilnehmenden, der 2016 bei etwa 84 Prozent
lag, wofiir zwei Griinde infrage kommen kénnten. Zum einen kénnen Frauen kaum
iiber das Gebetsritual erreicht werden, da sich in den Moscheen traditionell eine
minnliche Gemeinschaft konstituiert. Moglicherweise richten sich die Kurse im
besonderen MafSe an Frauen, um die dadurch entstehende Liicke zu schliefien.
Zum anderen ist die Beschiftigungsquote von Frauen in der Tiirkei sehr niedrig,
so dass ihre Erreichbarkeit wahrscheinlich weniger durch regelmifige Lohnarbeit

9 Siehe Finanzministerium und Schatzamt der Tiirkei: www.bumko.gov.tr/TR,167/merkezi-
yonetim-butcesine-dahil-kurumlarin-yillar-itibariyle-odenek-a-cetveli-icmalleri-2006-
2018.html (Abruf am 23.10.2018).

10  Siehe Website der Diyanet: http://stratejigelistirme.diyanet.gov.tr/sayfa/s7/istatistikler (Ab-
ruf am 23.10.2018).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

27


http://stratejigelistirme.diyanet.gov.tr/sayfa/57/istatistikler
http://stratejigelistirme.diyanet.gov.tr/sayfa/57/istatistikler
http://stratejigelistirme.diyanet.gov.tr/sayfa/57/istatistikler
http://stratejigelistirme.diyanet.gov.tr/sayfa/57/istatistikler
http://stratejigelistirme.diyanet.gov.tr/sayfa/57/istatistikler
http://stratejigelistirme.diyanet.gov.tr/sayfa/57/istatistikler
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://stratejigelistirme.diyanet.gov.tr/sayfa/57/istatistikler
http://stratejigelistirme.diyanet.gov.tr/sayfa/57/istatistikler
http://stratejigelistirme.diyanet.gov.tr/sayfa/57/istatistikler
http://stratejigelistirme.diyanet.gov.tr/sayfa/57/istatistikler
http://stratejigelistirme.diyanet.gov.tr/sayfa/57/istatistikler
http://stratejigelistirme.diyanet.gov.tr/sayfa/57/istatistikler

Hegemonie und Kulturkampf

eingeschrinkt ist. Ein auffallender Sprung ist im Schuljahr 2012/2013 zu verzeich-
nen: Die Teilnehmerzahl an den Korankursen verdreifachte sich in diesem Jahr
im Vergleich zum Vorjahr von 290.818 auf 908.589 und blieb danach auf dem ho-
hen Niveau." Der massive Anstieg der Korankurse bedingt schliefilich den Anstieg
des weiblichen Personals. Nach Angaben des Behérdenleiters arbeiteten 2018 etwa
40.000 Frauen als Koranlehrerinnen fiir die Diyanet, davon 20.000 bis 25.000 als
Festangestellte oder mit Werkvertrigen und die restlichen ehrenamtlich.”

Tabelle 2: Entwicklung von Korankursen 1980-2016

1980 1990 1996 2002 2005 20 2012 2016
Kurse 2.610 4.998 5.241 3.664 5.654 14.676 15.457 15.796
Teil- 25.513 | 51.852 | 47.291 | 9.363 11.680 | 8.963 43.010 | 107.012
neh-
mer
Teil- 34.293 | 94.744 | 111.155 | 70.473 | 116.037 | 281.855| 865.579| 567.691
neh-
mer-
innen

Das Jahr 2012 markiert einen Sprung hinsichtlich der Bildungsaktivititen der
Diyanet, die eigentlich dem Bildungsministerium obliegen, in das die Behorde
mehrere tausend Geistliche transferiert hat.” In das Jahr 2012 fillt die Bildungs-
reform, mit der die AKP das Schulsystem mit der Zielsetzung reformierte, eine
»fromme und ziirnende«* Generation zu erziehen, auf die ich im Zusammenhang
mit den Imam Hatip Schulen noch eingehen werde. Seit 2013/2014 hat die Diyanet
ihre Bildungsaktivititen auf Vorschulkinder (4-6 Jahre) erweitert.” 2017 befanden
sich unter den Teilnehmenden an den Korankursen etwa 88.000 Vorschulkinder,

1 Zusammengestellt aus Daten der Statistikbehorde der Tiirkei (tuik.gov.tr) und des Nationa-
len Bildungsministeriums der Tirkei (sgh.meb.gov.tr).

12 Siehe Website der Diyanet: https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-
isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi vom 25.04.2018 (Abruf am
24.10.2018).

13 Siehe www.mebpersonel.com/meb/diyanet-ten-milli-egitim-e-5-bin-50-kisi-gecti-h217-
620.html vom 01.11.2017 (Abruf am 24.10.2018).

14 AufTirkisch heifst es»dindar ve kindar«. Kindar kann auch als »gehassig«, »rachsiichtig« oder
»einer Sache hartnidckig nachgehen« iibersetzt werden.

15 Als allgemeines Ziel des Programmis fiir Vorschulkinder ist definiert: »Den Koran und seine
Buchstaben kennenlernen, kurze Suren und Gebete auswendig lernen, die grundlegenden
Werte des Islam internalisieren« (Oztiirk 2018: 13).

https:/idol. - am 12.02.2026, 22:44:35.



https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR/Kurumsal/Detay/11507/diyanet-isleri-baskani-erbas-islam-ve-kadin-calistayinin-acilisina-katildi

6. Religiose Wirkungsstatten

2018 soll die Zahl nach Angaben der Behérde auf 150.000 gestiegen sein.*® Dies be-
deutet, dass Kinder im Alter von 4 Jahren damit anfangen, den Koran auswendig
zu lernen.” In welchem Geist diese Kurse durchgefithrt werden, erklirte der Be-
hérdenleiter im Zusammenhang mit dem Einmarsch der tiirkischen Armee nach
Afrin in Syrien. Die bisweilen vorgenommene Trennung zwischen einem zivilen
und militarischen Dschihad negierend brachte der Behordenleiter Erbag auf den
Punkt, dass der Dschihad ein umfassendes Konzept ist:

»Unseren Martyrern erbitte ich Gottes Gnade, unseren Versehrten rasche Hei-
lung. Sie kimpfen dort, wir eréffnen hier Korankurse. Sie dort, wir hier fithren
den Dschihad. Mdge Gott unseren Dschihad annehmen.«®

Die Diyanet initiiert ferner Gebetsrituale und Koranlesewettbewerbe in Schulen,
organisiert Ausfliige von Kindergirten und Schulen in Moscheen. Die Aktiviti-
ten ergreifen auch die Sonderschulen. Seit 2010 erhalten »autistische Kinder« ver-
pflichtend religiose Unterrichtung, als Mafinahme gegen Atheismus, wie es von
Seiten der Betreiber heifdt.”” Den Sonderstatus, der den Institutionen der sunni-
tischen Religion gewihrt wird, unterstreicht ein Schwerpunktprojekt der Diyanet,
das in der Ausbildung von »hafiz« besteht. »Hafiz« werden Personen genannt, die
den gesamten Koran auswendig gelernt haben und rezitieren konnen. Es handelt
sich um mehrere hundert Seiten auf Arabisch. Seit 2014 kénnen auf Wunsch ihrer
Eltern Kinder ab der fiinften Klasse — etwa im Alter von zehn Jahren — fiir ein Jahr
von der Schulpflicht entbunden werden, um den Koran auswendig zu lernen.*®
Die Diyanet fordert vom Bildungsministerium, dass der Zeitraum auf zwei Jahre
erhoht wird, da ein Jahr nicht ausreiche. Fiir das Erlernen einer anderen Religion,
einer Weltanschauung oder des Atheismus gibt es in der Tiirkei keine Freistellung
von der Schulpflicht.

Dariiber hinaus sind die Moscheen fiir die AKP Orte, an denen sie fiir politische
Ziele und Wihlerstimmen wirbt.”” Im kurdischen Siidosten der Tiirkei streitet die

16  Siehe  https://tr.sputniknews.com/turkiye/201809061035084131-diyanet-isleri-baskani-ku
-ran-kur-su-pro-gra-mi/ vom 06.09.2018 (Abruf am 24.10.2018).

17 Siehe www.haber7.com/guncel/haber/900706-6-yasinda-hafiz-olan-zeynep-sinavda-aglatti
vom 10.07.2012 (Abruf am 24.10.2018).

18  Siehe www.cumhuriyet.com.tr/haber/turkiye/915263/Diyanet_isleri_Baskani_Er-
bas_tan_Af-rin_yo-ru-mu__Onlar_orada__biz_burada_cihada_devam_ediyoruz.html vom
29.01.2018 (Abruf am 13.02.2018).

19  Siehe http://egitimsen.org.tr/wp-content/uploads/2015/12/Egitimin-Dinsellestirilmesi-
ve-Sura-Kararlari.pdf (Abruf am 3.10.2017).

20  Siehe http://dinogretimi.meb.gov.tr/proje/OrgunEgitimleBirlikteHafizlik.pdf vom Marz 2018
(Abruf am 23.10.2018).

21 Siehe Pinar Tremblay: How Erdogan uses Turkey’s mosques to push syes< vote, Al-
Monitor, 12.04.2017, https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-
uses-mosques-to-win-referendum.html (Abruf am 23.10.2018).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

219


https://tr.sputniknews.com/turkiye/201809061035084131-diyanet-isleri-baskani-ku
https://tr.sputniknews.com/turkiye/201809061035084131-diyanet-isleri-baskani-ku
https://tr.sputniknews.com/turkiye/201809061035084131-diyanet-isleri-baskani-ku
https://tr.sputniknews.com/turkiye/201809061035084131-diyanet-isleri-baskani-ku
https://tr.sputniknews.com/turkiye/201809061035084131-diyanet-isleri-baskani-ku
https://tr.sputniknews.com/turkiye/201809061035084131-diyanet-isleri-baskani-ku
https://tr.sputniknews.com/turkiye/201809061035084131-diyanet-isleri-baskani-ku
http://egitimsen.org.tr/wp-content/uploads/2015/12/E
http://egitimsen.org.tr/wp-content/uploads/2015/12/E
http://egitimsen.org.tr/wp-content/uploads/2015/12/E
http://egitimsen.org.tr/wp-content/uploads/2015/12/E
http://egitimsen.org.tr/wp-content/uploads/2015/12/E
http://egitimsen.org.tr/wp-content/uploads/2015/12/E
http://dinogretimi.meb.gov.tr/proje/OrgunEgitimleBirlikteHafizlik.pdf
http://dinogretimi.meb.gov.tr/proje/OrgunEgitimleBirlikteHafizlik.pdf
http://dinogretimi.meb.gov.tr/proje/OrgunEgitimleBirlikteHafizlik.pdf
http://dinogretimi.meb.gov.tr/proje/OrgunEgitimleBirlikteHafizlik.pdf
http://dinogretimi.meb.gov.tr/proje/OrgunEgitimleBirlikteHafizlik.pdf
http://dinogretimi.meb.gov.tr/proje/OrgunEgitimleBirlikteHafizlik.pdf
http://dinogretimi.meb.gov.tr/proje/OrgunEgitimleBirlikteHafizlik.pdf
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://tr.sputniknews.com/turkiye/201809061035084131-diyanet-isleri-baskani-ku
https://tr.sputniknews.com/turkiye/201809061035084131-diyanet-isleri-baskani-ku
https://tr.sputniknews.com/turkiye/201809061035084131-diyanet-isleri-baskani-ku
https://tr.sputniknews.com/turkiye/201809061035084131-diyanet-isleri-baskani-ku
https://tr.sputniknews.com/turkiye/201809061035084131-diyanet-isleri-baskani-ku
https://tr.sputniknews.com/turkiye/201809061035084131-diyanet-isleri-baskani-ku
https://tr.sputniknews.com/turkiye/201809061035084131-diyanet-isleri-baskani-ku
http://egitimsen.org.tr/wp-content/uploads/2015/12/E
http://egitimsen.org.tr/wp-content/uploads/2015/12/E
http://egitimsen.org.tr/wp-content/uploads/2015/12/E
http://egitimsen.org.tr/wp-content/uploads/2015/12/E
http://egitimsen.org.tr/wp-content/uploads/2015/12/E
http://egitimsen.org.tr/wp-content/uploads/2015/12/E
http://dinogretimi.meb.gov.tr/proje/OrgunEgitimleBirlikteHafizlik.pdf
http://dinogretimi.meb.gov.tr/proje/OrgunEgitimleBirlikteHafizlik.pdf
http://dinogretimi.meb.gov.tr/proje/OrgunEgitimleBirlikteHafizlik.pdf
http://dinogretimi.meb.gov.tr/proje/OrgunEgitimleBirlikteHafizlik.pdf
http://dinogretimi.meb.gov.tr/proje/OrgunEgitimleBirlikteHafizlik.pdf
http://dinogretimi.meb.gov.tr/proje/OrgunEgitimleBirlikteHafizlik.pdf
http://dinogretimi.meb.gov.tr/proje/OrgunEgitimleBirlikteHafizlik.pdf
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html
https://www.al-monitor.com/pulse/originals/2017/04/turkey-erdogan-uses-mosques-to-win-referendum.html

220

Hegemonie und Kulturkampf

Diyanet gegen die kurdische Bewegung, um sich als religiose Autoritit durchzuset-
zen. Der Streit ist immer wieder eskaliert, so auch im Vorfeld der Parlamentswah-
len im Juni 2013, als Prediger instruiert wurden, gegen die kurdische Opposition
zu agitieren. Die Regierung stellte Mittel fiir den Neubau von 1.362 Moscheen im
kurdischen Gebiet und fir Vergiinstigungen der dort Dienst leistenden Prediger
bereit. Neu gebildeten religiosen »Aufklirungsteams« wurde eine aktive Rolle in
der »Terrorbekimpfung« erteilt.”* Zur gleichen Zeit wurde ein grof$ dimensionier-
tes Projekt beworben, das die Grof3stadt Diyarbakir, deren Bevolkerung mehrheit-
lich fur Parteien der kurdischen Bewegung stimmt, zu einem religiésen Ausbil-
dungszentrum mit Ausstrahlungskraft in die Nachbarstaaten machen sollte.” Als
die kurdische Bewegung auf diese Mafinahmen reagierte, indem sie eigene Geistli-
che mobilisierte und das Freitagsgebet™ von der Moschee auf die Strafie verlager-
te, handelte sie sich den Vorwurf des »Separatismus« und »Kommunismus« ein:
»Sie tragen den Separatismus in unsere heilige Religion. (...) Deren marxistisch-le-
ninistische Auffassung hat nichts mit Religion zu tun«, so der damalige Minis-
terprisident Erdogan.” Seine Aussage brachte zum Vorschein, dass die Rhetorik
des Kalten Krieges, als Islamismus und Antikommunismus miteinander verwoben
wurden, immer noch eingesetzt wird, obgleich die kurdische Bewegung sich schon
in den 1990er Jahren von sozialistischen Zielen distanziert hatte.

6.1.2 Relative Autonomie und Demokratieverstandnis der Diyanet

Es ist nicht verwunderlich, dass die Diyanet politische Positionen einnimmt. Sie
ist eine politische Institution, ihr Personal wird politisch ernannt. Bis 2018 war
sie dem Ministerprisidenten unterstellt, nach dem Ubergang in das Prisidialsys-
tem wurde sie dem Staatsprisidenten unterstellt. Doch trotz enger Anbindung an
die politischen Ziele der AKP verfiigt die Behorde iiber eine relative Autonomie
gegeniiber Regierungen. Sie ergibt sich aus ihrem spezifischen Charakter, institu-
tionalisierte Reproduktionsstitte von Geistlichen zu sein, denen sie organisiertes
Handeln erméglicht. Als 1963 von einer CHP-Regierung der Vorschlag erfolgte, eine
Abteilung fir Konfessionen in der Diyanet einzurichten, opponierten in der Diya-
net organisierte Geistliche gegen das Vorhaben. Sie fithrten die Unteilbarkeit des

22 Siehe www.milliyet.com.tr/bolucu-akimlara-karsi-irsat-ekipleri/guncel/haberdetayarsiv/12.11.-
2010/1313418/default.htm vom 12.11.2010 (Abruf am 12.10.2017).

23 Siehe https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.
html vom 06.05.2011 (Abruf am 23.10.2018).

24  Das Freitagsgebet, bei der die Gemeinschaft in der Moschee zusammenkommen soll, wird
im sunnitischen Islam als das wichtigste Gebet der Woche angesehen.

25  Siehe http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
,144165 vom 10.05.2011 und https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-ter-
orle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli vom 06.04.2011, (beide abgerufen am 23.10.2018).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
https://www.birgun.net/haber-detay/diyarbakir-akp-ile-kutsal-lasacakmis-58289.html
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
http://t24.com.tr/haber/basbakan-erdogan-devlette-yeni-bir-yapilanmaya-gidiyoruz
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli
https://bianet.org/bianet/diger/129098-demirtas-imamlari-terorle-mucadelede-kullanmak-cok-tehlikeli

6. Religiose Wirkungsstatten

Islam und das Bedrohungsszenario ins Feld, es werde eine kiinstliche Spaltung
zwischen Sunniten und Schiiten auferweckt, dadurch die nationale und religise
Einheit gefihrdet. Parallel initiierte die rechte Presse eine Diffamierungskampa-
gne gegen AlevitInnen. Angesichts solch organisierter Proteste wurde das Projekt
eingestellt, die Diyanet verteidigte erfolgreich ihre Position als Autoritit des Is-
lam (Mertcan 2012:157f.). Die Behorde widerstand auch jahrzehntelang politischem
Druck, eine Fatwa®® zu verdffentlichen, die das Kopftuch zur Entscheidungssache
Einzelner deklariert, anstatt es als islamisches Prinzip anzuerkennen (Lord 2018).

Bereits in diesen beiden Beispielen tritt die Diyanet als eigenstindige und nor-
mativ wirkende Institution auf, die sich politischen Entscheidungen widersetzt.
Verkniipft ist dieses Wirken mit einer eigenwilligen Auslegung von Laizitit. Die
Diyanet interpretiert die Trennung zwischen staatlichen und religiésen Angele-
genheiten dergestalt, dass religiose Angelegenheiten allein der Behérde obliegen
miissten, die Politik sich nicht in die Religion einmischen diirfe.*” Laizitit bedeutet
fiir sie institutionelle Autonomie als Staatsapparat beziehungsweise Nichteinmi-
schung der gewihlten politischen Entscheidungstriger. Die Auslegung ist Teil des
kritisierten Verwirrspiels um den Begriff Laizitit. Camoufliert wird der grundle-
gend politische Charakter der Behorde als Teil des Staates ebenso wie ihr konkretes
politisches Wirken: die Parteinahme der Behérde in den gesellschaftlichen Ausein-
andersetzungen. Dass politische Entscheidungstriger nicht tiber die Religion be-
finden sollen, bedeutet, dass sie nicht iiber die Religionsauffassung der Behorde
bestimmen sollen, etwa indem sie dariiber befinden, dass der Islam mehr als nur
eine Konfession kennt.

Obgleich die Angestellten der Behorde laut Beamtengesetz sich jeglicher politi-
scher Titigkeit enthalten miissten, ist die Behérde in Kernbereichen des Politischen
aktiv. Sie erhebt Anspruch auf die Formung der nationalen Identitit, die als konser-
vativ, sunnitisch und tiirkisch definiert wird. Sie ist zunehmend an einer Bildungs-
praxis beteiligt, der diese Einschrinkungen zugrunde liegen. Ausgestattet mit der
politischen Autoritit, den wahren und einzigen Islam zu reprisentieren, nimmt sie
sich heraus, zu allen erdenklichen Angelegenheiten des gesellschaftlichen Lebens
- Kleidung, Essen, Moral, Asthetik, Sexualitit, Arbeitsteilung, Geschlechterrollen,
soziale Hierarchien, Krieg und Frieden, Feind und Freund - eine Auffassung im
Namen der Allgemeinheit zu vertreten. Sie gestaltet den Geltungsbereich der Re-
ligion umfassend, aber die Reprisentantin der Allgemeinheit — »die Politik« — soll

26  AlsFatwawird das Gutachten einer religiosen Autoritat bezeichnet, ob eine bestimmte Ange-
legenheit religionsrechtlich legitim ist. Die Diyanet verdffentlicht zumeist auf Anfrage tag-
lich Fatwas zu allen Angelegenheiten. Eine Zeitlang betrieb sie eine telefonische Hotline und
stieg dann auf das Medium Internet um.

27  Siehe https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_
degil vom 08.10.2010 (Abruf am 10.10.2018).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

2


https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil
https://www.sabah.com.tr/gundem/2010/10/18/basortusu_muslumanligin_on_sarti_degil

222

Hegemonie und Kulturkampf

sich nicht einmischen. Prinzipiell bedeutet dies, dass die Behorde iiber dem poli-
tischen Willensbildungsprozess stehen, eine in demokratischen Prozessen herge-
stellte politische Legitimation nicht anerkennen will. Nochmals sei die Tragweite
vor Augen gefiihrt: Eine 6ffentliche Behorde befindet, dass die gewihlten Vertreter
der Offentlichkeit nicht wiber sie bestimmen sollen.

Angesichts dieser AnmafSung, die sich auf eine reale Praxis stittzen kann, ist
die Bezeichnung Behérde fiir die Diyanet unzureichend. Es handelt sich zweifellos
um einen theokratischen Beamtenapparat, eine »Staatskirche«, das ist gegen den
Legitimationsdiskurs, der die Behorde als neutrale Dienstleisterin darstellt, zu be-
tonen. Der Apparat ist zugleich funktionaler Bestandteil einer gesellschaftlichen
Partei — der islamistischen Partei der Bourgeoisie — und verfigt ferner iiber ei-
ne relativ eigenstindige Agenda, die in der Ausweitung seines Wirkungsbereichs
basierend auf dem Anspruch auf Autonomie besteht. Die Bezeichnung Behérde
decke diese parteilich-autonome Seite, die in die sozio-politische Blockbildung im
Rahmen des islamistischen Hegemonieprojekts eingelassen ist, nur unzureichend
ab.

Ferner zeigt sich die Diyanet in Anbetracht eines schwicher werdenden lai-
zistischen Widerstands bestrebt, in den Rechtsbereich vorzudringen. So hat die
CHP einen strategischen Wechsel vollzogen und mobilisiert nicht mehr offensiv
auflaizistischer Grundlage.?® Sie hat sich sukzessive dem islamischen Konservatis-
mus angenihert, beispielsweise durch Adaption eines islamischen Diskurses und
durch die Aufstellung eines tiirkischen Islamisten (Ekmeleddin Thsanoglu) als ge-
meinsamen Kandidaten mit der MHP gegen den AKP-Kandidaten Erdogan bei den
Prisidentschaftswahlen 2014 (Babacan 2014b).?° 2017 konnte so ohne nennenswer-
ten Protest per Gesetzgebung die Ermichtigung von Muftis erfolgen, zivile Ehen
schlieflen zu diirfen. Gefordert hatte diese Ermichtigung seit 2007 die Gewerk-
schaft der Angestellten bei der Diyanet (Diyanet-Sen).>® Seit der Einfithrung der

28  Dasletzte einschneidende Ereignis, bei dem die CHP sich deutlich gegen die Islamisierungs-
politik stellte, war die Bildungsreform von 2012, mit der die AKP das Schulsystem mit der
Zielsetzung reformierte, eine »fromme und ziirnende« Generation zu erziehen.

29  Ein Beispiel fiir diese Anpassung ist die Kritik des CHP-Vorsitzenden an Import-
fleisch aus Osteuropa, weil es angeblich nicht nach islamischen Prinzipien zuberei-
tet wurde. Siehe https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbis-
tandan-gelecek-etler-besmelesiz-kesildi vom 17.10.2017 (Abruf am 12.10.2018). Ein weite-
res Beispiel ist die Legitimation eigener Handlungen sowie die Kritik an Handlungen
des politischen Gegners durch Bezugnahme auf religiése Vorschriften wie »helal« (von
Gott erlaubt, der Religion gemaR) und »haram« (von Gott verboten, der Religion wi-
dersprechend). Siehe http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-hara-
ma-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz,601421 vom 09.04.2018 (Abruf am
12.10.2018).

30 Siehe https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-
kiyabilecek/1523/vom 26.07.2017 (Abruf am 12.10.2018).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
https://www.milligazete.com.tr/haber/1265012/kemal-kilicdaroglu-sirbistan
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
http://t24.com.tr/haber/chpden-cumhurbaskani-erdogana-yanit-harama-alismis-olanlar-helal-gelirle-yasamasini-anlayamaz
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/
https://www.muftulukhaber.com/diyanet-sen-in-teklifi-mecliste-muftuler-de-nikah-kiyabilecek/1523/

6. Religiose Wirkungsstatten

Biirgerlichen Gesetzgebung und des Zivilrechts im Jahr 1926 hatten Kommunal-
beamte diese Funktion inne. Die Inanspruchnahme der EheschlieRung durch ei-
nen Mulfti ist zwar eine optionale und freiwillige »Dienstleistung«. Sie kann jedoch
als erster Schritt interpretiert werden, das Befugnis der Ulema aus dem Osmani-
schen Reich, Recht zu sprechen, wiederherzustellen. Unabhingig davon, erweitert
die neue Regelung das sunnitische Sonderrecht, bestimmten Bevolkerungsgrup-
pen aus allgemeinen Steuermitteln finanzierte Dienste exklusiv zur Verfiigung zu
stellen.

6.1.3 Intellektuelle Fiihrungspraxis - Diyanet im Alltag

Unter der AKP hat die Religion eine enorme Aufwertung erfahren, ohne dass dies
einen scharfen Bruch mit der vormaligen »laizistischen« Praxis notwendig werden
lief3, weshalb die Entwicklung schleichend vonstattengehen konnte. Die Aufmerk-
sambkeit fiir konservativ-islamische Praktiken — wie das Verbot von Alkohol in staat-
lichen Kantinen und bei 6ffentlichen Anlissen, die Erklirung von Nichtkopftuch-
tragerinnen zu Feinden des Islam, Berithrungsverbote zwischen den Geschlechtern
und Legitimierung der Polygamie — war in der ersten Regierungsperiode aufgrund
der liberalen Flankierung der AKP weitgehend auf kemalistische Krifte begrenzt.
Nach 2012 sind die Aktivititen, die sunnitische Religion ins kulturpolitische Zen-
trum der Bevolkerungspolitik zu heben, sichtbar beschleunigt worden. Der An-
spruch, das alltigliche Leben nach den Richtlinien eines »wahrhaft islamischen
Lebens« zu gestalten, wurde auch vom Ministerprisidenten Erdogan offener for-
muliert. Im Kontext einer Gesetzesinitiative seiner Partei zur Verbannung alkohol-
haltiger Getranke aus dem 6ffentlichen Sichtfeld gab er auf einer Fraktionssitzung
an die sikulare Opposition gerichtet kund:

»Egal welche, eine Religion gebietet nicht das Falsche, sondern das Richtige. Wenn
sie das Richtige gebietet, stellst du dich dagegen, nur weil es die Religion gebi-
etet? Ein Gesetz, das von zwei Saufern gemacht wurde, ist fiir euch verbindlich,
aber einer Wahrheit, einer Gegebenheit, die der Clauben gebietet, stellt ihr euch
entgegen. <

Die zentrale Institution fiir die Umsetzung der »Wahrheit« ist die Diyanet, die in
den Bereich der Sozialhilfe, der Kinder- und Altenbetreuung, der Krankenversor-
gung und der Familienberatung vorgeriickt ist (Goker 2013). Seit 2011 sollen soge-
nannte Familienprediger aus den Mauern der Moschee hinaus auf die Strafle und
in die Hauser gehen, um dort Sozial- und Konfliktberatung fiir alle Lebenslagen zu

31 Siehe www.milliyet.com.tr/erdogan-dan-flas-aciklamalar-siyaset-1715196/ vom 28.05.2013
(Abruf am 10.10.2018). Saufer ist eine Anspielung auf den Alkoholgenuss von Atatiirk und
seines Weggenossen Ismet Inonii.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

223


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Hegemonie und Kulturkampf

leisten.* Im selben Zuge wurden auf Bezirksebene »Aufklirungs- und Beratungs-
biiros fir Familien« erdffnet, die an das Amt des Muftis angebunden sind.

Die offizielle Systematisierung von »Hausdiensten« stellt eine neue Qualitit
dar, das Wirken in privaten Riumen an sich ist jedoch nicht neu. Ein Geistlicher
sitzt nicht seine Lebenszeit in der Moschee ab und wartet, bis die Gliubigen zu
ihm kommen. Er wirkt im alltiglichen Leben ebenso wie in politischen Ausein-
andersetzungen. Das Tefsir mit den Gelehrten der Ismailaga Gemeinschaft war
eine Form dieses Wirkens, einer weiteren begegnete ich in Izmir, wo ein bei der
Diyanet angestellter Prediger Studenten privat unterrichtete. Die Studenten, die
mich fir einige Zeit in ihrer Wohngemeinschaft als Gast aufgenommen hatten, wa-
ren Mitte Zwanzig und studierten verschiedene Ficher der Naturwissenschaften,
Okonomie und Erziehungswissenschaften. Zwei von ihnen wollten eine feste Dis-
kussionsgruppe bilden, hatten sich dafiir mit weiteren Studenten zusammengetan
und befanden sich auf der Suche nach einer systematischen Unterrichtung in der
Koranexegese. Sie hatten sich, nachdem sie zum Studieren nach Izmir gekommen
waren, an der Universitit kennengelernt, sich weitgehend selbstindig mit islami-
scher Theologie auseinandergesetzt und Sympathien zu militanten Strémungen
entwickelt. Sie horten Musik, die sich um den Dschihad drehte, diskutierten iiber
die Anwendbarkeit islamischen Rechts, bewunderten den bewaffneten Kampf der
Mudschaheddin und der Hamas, lasen querbeet Koranexegesen verschiedener tiir-
kischer Theologen. Eine ihrer Auseinandersetzungen stiftete der Kontakt zu einem
Grundschullehrer in Izmir, den ich ebenfalls kennenlernte. Er vertrat die Ansicht,
der Koran miisse wortgetreu ausgelegt werden und nahm damit in Diskussionen
eine Position ein, die zumeist aneckte und isoliert war, weil die meisten anderen
die Position vertraten, das Buch miisse im Lichte kontemporirer Bedingungen in-
terpretiert werden. Die AKP und die Diyanet kritisierte er dafiir, dass sie sich nicht
an die Regeln des Koran hielten, sie seien nicht aufrichtig. Die Studenten teilten
letztere Ansicht mit ihm, die AKP hielten sie fiir handzahm. Sie kokettierten mit
der »dava, eine Formel, die fur die islamistische Missionierungstitigkeit steht,
die sie sehr kimpferisch auslegten.*® »Entweder bist du einer von uns oder du bist
gegen uns«, war ein Spruch, den sie mal ernst, mal spafShaft selbst beim Fuflball-
spielen auf den Lippen fithrten. Nur einer der Studenten hatte eine theologische
Ausbildung in seiner Heimat im Norden der Tiirkei an einer informellen Schule,
die sie mit der alten osmanischen Bezeichnung als Medrese bezeichneten, erhal-
ten. Einige brachten Vorwissen iiber islamische Theologie aus ihren Elternhiusern

32 Siehe https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073 vom
15.01.2011 und http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir vom
10.03.201M1, (beide abgerufen am 10.10.2018).

33 Dava (tiirkische Schreibweise, ins Englische eher als dawa oder dawa tbertragen) heifdt in
etwa»Aufruf zum wahren Islam«oder»Verkiindung des wahren Islam« (vgl. Mahmood 2005:
57ff).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
https://www.yenisafak.com/gundem/aile-imamligi-uygulamasi-basliyor-298073
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir
http://m.bianet.org/biamag/toplum/128498-catkapi-imam-gelebilir

6. Religiose Wirkungsstatten

mit und einer hatte ganz neu sein Interesse fiir den Islam entdeckt. Gemeinsam
wollten sie ihr Wissen synchronisieren und waren dabei auf einen Koranlehrer ge-
stofden, der ithnen wochentlichen Unterricht anbot. Sie hatten es vorher mit dem
erwihnten Grundschullehrer versucht, waren jedoch unzufrieden, da dessen Lehre
ihnen nicht systematisch und zielfithrend genug war.

Als Gast war ich eingeladen, an der konstituierenden Sitzung des Studienkrei-
ses teilzunehmen, die in einer anderen studentischen Wohngemeinschaft stattfin-
den sollte. Auf halbem Weg dorthin trafen wir den Koranlehrer, der schitzungs-
weise um die 40 war und uns in seinem Auto den Rest der Strecke mitnahm. Zu
fiinft trafen wir in einer Hochhaussiedlung ein. Im Aufzug zur Wohnung fragte
mich der Koranlehrer, ob es stimmt, was man iiber Deutschland so hort. Ich fragte
zuriick, was man so hort. Der moralische Verfall sei dort fortgeschritten. Ich sagte,
dass ich mich darin nicht so gut auskenne. Er sagte, er habe gehort, dass dort viel
»zina« — sexuelle Beziehungen auflerhalb der Ehe — betrieben werde. Ich antwor-
tete, das kann stimmen und fragte zuriick, ob das in tirkischen Stidten anders
ist? Er nickte, es sei nicht anders.

Gemeinsam betraten wir die Wohnung und gingen in ein Wohnzimmer, das in
drei Ecken mit Sofas bestiickt war. Uberall lagen oder standen Biicher verschiede-
ner Theologen, Koranexegesen, Enzyklopidien des Islam, Biicher itber den Kema-
lismus, Worterbiicher verschiedener Sprachen. Wir setzten uns alle auf den Boden
um einen kleinen Tisch, nur der Koranlehrer blieb auf dem Sofa sitzen und mein-
te: »Lehrer sitzen erhoht«. Alle lachten. Sogleich ergriff er das Wort und erzihlte
von sich, dass er in den 1990ern in der Stiftung Nationaler Jugend (MGV), einer
mit der Wohlfahrtspartei RP assoziierten islamistischen Jugendorganisation, or-
ganisiert war. Einige Anekdoten, in denen es darum ging, dass er damals viele
Leute mit seiner Radikalitit vor den Kopf gestofien habe, folgten. Wie zur Beto-
nung seiner damaligen Wildheit benutzte er eine derbe Sprache. Mittlerweile habe
er aber gelernt, dass es darauf ankomme, Streitereien innerhalb der muslimischen
Gemeinde zu vermeiden. Er gab den Studenten die Empfehlung, die Studienzeit
gut zu nutzen, sie zeichne sich dadurch aus, dass sie nicht nur unter Muslimen
seien. Nach dem Studium, im Berufs- und Familienleben trete dies ein, das sei ein
Nachteil, denn einem Muslim miisse man das Muslimsein nicht mehr erkliren.
Jetzt jedoch hitten sie Gelegenheit, anderen das Muslimsein niher zu bringen.

Als eine Pause entstand, ergriff einer der Studenten die Gelegenheit, einen an-
deren zu necken, indem er in die Runde erzihlte, die Frauen an der Uni wiirden
aufihn fliegen. Immer noch witzelnd wandte er sich an den Lehrer, was man denn
da tun konne. Der Lehrer reagierte reserviert: »Moge Gott ihn vor solch einer Ver-
suchung schiitzen.« Anschlieflend kam der Lehrer zum Anlass des Treffens und
gab direkt kund, dass alle Biicher aufler dem Koran iiberfliissig seien. Zumindest
fiir den Anfang miisse dies so sein. Zuallererst miisse der Koran studiert werden,
dann konne man sich mit Auslegungen von anderen auseinandersetzen: »Nur drei

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

225


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Hegemonie und Kulturkampf

Biicher haben im Regal zu stehen: der Koran, das Leben des Propheten und die
Hadithen?*.« Er lieR sich die verschiedenen Biicher in der Wohnung zeigen und
lehnte sie nacheinander alle als ungeeignet ab. Wihrend er weiter sprach, blitter-
te er wie zufillig im Koran und fand immer die Stelle, von der er gerade sprach.
Unvermittelt nannte er dann seine Bedingungen:

Ich erwarte Kontinuitat, die anfingliche Gruppe wird nicht erweitert, wir treffen
uns einmal in der Woche flr zwei bis drei Stunden. Es gibt keine Diskussion tiber
unterschiedliche Auffassungen. Jeder kann seine Argumente darlegen, aber es
wird keine Diskussion geben, keinen Versuch, die anderen zu liberzeugen. Ent-
weder (iberzeugt das bessere Argument oder mehrere Meinungen werden neben-
einander existieren.

Bevor er die erste Sitzung beendete, gab der Lehrer den Studenten eine Aufgabe
fiir das nichste Treffen. Sie sollten die Namen der ersten Koranverse auswendig
lernen.

Die Sitzung war geprigt von dem Bemithen des Koranlehrers, sich als Kumpel,
der niitzliche Ratschlige erteilt, und zugleich als Autoritit, die iiber Erfahrung und
Wissen verfiigt, zu behaupten. Indem er alle Koranexegesen und sonstigen Biicher,
die die Studenten ihm vorlegten, zuriickwies, riumte er andere Autorititen bei-
seite und konstituierte sich als Briicke zur einzigen Autoritit: dem Koran. Durch
die Erhebung des Koran zur absoluten Referenzquelle etablierte er eine Hierarchie,
mit der ein spezielles Buchwissen aufgewertet und alles andere Wissen abgewertet
wurde. Zugleich schuf er sozio-kulturelle Nihe zu den Studenten durch die Erzih-
lung von Anekdoten aus seiner Jugend. Dieselben Studenten, die die AKP und die
Diyanet als nicht aufrichtig und handzahm ansahen, nahmen ihn nicht als hand-
zahmen Beamten wahr, der ihnen ein Berufs- und Familienleben an den Horizont
malte — dem Gegenteil ihrer Begeisterung fiir militante Kampfe. »Fiir die Sache
kimpfen« (dava) wurde in eine bestimmte Richtung gelenkt: Den Koran studieren,
auswendig lernen, keine Diskussion, die Reihen nach innen schlief3en, nach auflen
agitieren, bevor das Berufs- und Familienleben beginnt.

Offenkundig hilt die Diyanet Personal fiir verschiedene Lebenslagen bereit,
auch fiir radikalisierte Studenten, die nach Orientierung suchen.® Sie tritt als zen-
trale Institution auf, die die notwendigen Mittel fur diese Praxis zur Verfigung
stellt, in der mafRgeblich ein Buch zur Referenzquelle des gesellschaftlichen Zusam-
menlebens erhoben wird. Die Ausstattung mit einem Gehalt und der Infrastruktur

34  Als Hadithe werden iiberlieferte Ausspriiche und Handlungen bezeichnet, die entweder von
Mohammed selbst stammen sollen oder von ihm gebilligt worden seien. Sie gelten in der
sunnitischen Auslegung des Islam als verbindlich.

35 InihrerForschung iiber Imam Hatip Schulen stellt Ozgur fest, dass es eine grofRe Zahl privater
Tutoren gibt, die in der Regel entweder als Lehrer an den Imam Hatip Schulen ober bei der
Diyanet angestellt sind (Ozgur 2012: 112f.). Meine Begegnung war also kein Einzelfall.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Religiose Wirkungsstatten

gestattet es dem Koranlehrer, sich als konservative Autoritit, die religiése Anlei-
tungen erteilt, (re-)produzieren zu konnen. Tatsichlich konnte im vorliegenden Fall
die MifSigung von jugendlichem Radikalismus nach vorne gestellt und die Schluss-
folgerung gezogen werden, biirgerliche Lebensziele — Beruf, Familie, Auto — wirk-
ten mifdigend auf (religiésen) Radikalismus, der in einen spezifischen Wertekon-
servatismus — Beklagen eines moralischen Verfalls, kein Sex vor der Ehe, Distanz
zum anderen Geschlecht — verwandelt wird. Aus dieser Perspektive konnte das Be-
gebnis sogar Assoziationen zur Jugendarbeit christlicher Kirchen in Deutschland
wecken, so wie die AKP ja auch lange Zeit als konservativ-demokratische Partei
nach christlichem Vorbild dargestellt wurde.*® Einer solchen Einschitzung sind
drei Bedenken entgegenzubringen. Erstens entsteht hier ein ausgesprochen au-
toritires Verhiltnis, das, zweitens, bei einer anderen Gelegenheit genauso gut in
eine andere Richtung wirken, beispielsweise auf den bewaffneten Kampf und den
Dschihad einschworen kann, wie es auf hochster Ebene im Zusammenhang mit
Kriegseinsitzen der tiirkischen Armee geschieht.?” Drittens handelt es sich nicht
um Jugendarbeit, sondern um eine zwar autoritire aber doch auf studentisches
Lernen gerichtete Beziehung, die die Suche nach Orientierung und Zusammen-
halt als Lernprozess gestaltet, durch den spezifische Praktiken mit spezifischem
Wissen verbunden werden.

6.2 Theologische Bildungsstatten

Die zweite zentrale Wirkungsstitte der Theologen sind ihre originiren Ausbil-
dungsinstitutionen, die Imam Hatip Schulen und die theologischen Fakultiten.
Die Imam Hatip Schulen wurden 1924 anstelle der geschlossenen osmanischen Me-
drese zur Ausbildung von Vorbetern (Imam) und Predigern (Hatip) eroffnet, wobei
beide Funktionen in einer Person vereint sind, fiir die die geldufige Bezeichnung
Imam lautet. Die primire Aufgabe eines Imam in der Tiirkei besteht darin, religio-
se Rituale anzuleiten und Ansprachen an die Gemeinde zu halten, die regelmifiig
an Freitagen sowie zu besonderen Anldssen wie religiésen Feiertagen stattfinden.

36  »Political Islam has transformed in Turkey and accepted to function in a secular environ-
ment. The Turkish model can inspire Islamist movements in other countries to become
Muslim democratic movements like the Christian Democrats in Europe«, so beispielswei-
se der Politikwissenschaftler Cengiz Aktar in The Guardian (Egypt: Doubts cast on Turkish
claims for model democracy, https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-
turkish-model-democracy vom 13.02.2011, Abruf am 13.10.2018).

37  Ein jlngeres Beispiel stellt der Einmarsch der tiirkischen Armee nach Syrien dar, zu dem
die Diyanet aus allen Moscheen das »Eroberungsgebet« aus dem Koran predigen liefR. Sie-
he www.cumhuriyet.com.tr/haber/turkiye/910385/Diyanet_ten__Afrin__aciklamasi__Camil-
erde_Fetih_Suresi_okunacak.html vom 22.01.2018 (Abruf am 10.10.2018).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

227


https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy
https://www.theguardian.com/world/2011/feb/13/egypt-doubt-turkish-model-democracy

228

Hegemonie und Kulturkampf

Doch schon die Wortbedeutung verweist auf einen weiteren Zusammenhang: Die
wortliche Bedeutung des arabischen Wortes Imam ist Vorsteher, Vorbild, Richt-
schnur oder Fithrer. Augenfillig ist die Analogie zum griechischen Wort Hegemon,
das die gleichen Bedeutungen trigt (Haug 2004: 4). In der islamischen Theologie ist
Imam entsprechend auch eine Bezeichnung fiir das politische und religiése Ober-
haupt einer Gemeinschaft. Imam kann dementsprechend sinngemif als Hegemon
der islamischen Gemeinschaft iibersetzt werden.

Die ersten Schulen vermittelten eine rein theologisch-sunnitische Ausbildung.
Sie wurden 1929 wieder geschlossen, nachdem die Nachfrage fiir die Ausbildung
sank, weil Stellen und Férdermittel knapp gehalten wurden. Durch die Einschrin-
kung seiner materiellen Reproduktionsgrundlagen wurde der Beruf des religiosen
Intellektuellen in der frithen Republik unattraktiv. Vor dem beschriebenen Hinter-
grund einer wahrgenommenen kommunistischen Bedrohung nach dem Zweiten
Weltkrieg und den Auseinandersetzungen innerhalb der CHP, wie dieser Bedro-
hung zu begegnen sei, wurden 1949 noch von der CHP Imam Hatip Kurse er6ffnet,
die insgesamt 50 Imame ausbildeten, die in Dérfer entsendet wurden. Voraus-
gegangen war die SchliefSung der Dorfinstitute, die eine aufgeklirt-kemalistische
Weltauffassung in die bis dahin vernachlissigten Dorfer tragen sollten. Ebenfalls
1949 wurde eine theologische Fakultit in Ankara eréffnet, fir die éffentliche Sti-
pendien vergeben und Wohnplitze eingerichtet wurden. Mit der Regierungsiiber-
nahme durch die DP wurden die Imam Hatip Kurse 1951 wieder in eine Schulform
tberfithrt. Die Schulform legte den Schwerpunkt auf die theologische Ausbildung
in der sunnitischen Tradition des Islam und der arabischen Sprache. Arabisch gilt,
wie bereits erwihnt, als unabdingbar fir die islamische Praxis. Einzelne Ficher
an den Schulen sind bis heute die Koranexegese, die islamische Rechtsprechung
und Theologie, das Leben des Propheten und die Hadithe, die eine Sammlung
handlungsanleitender Ausspriiche und Praktiken darstellen, die auf Mohammed
zuriickgefithrt werden. Geiibt wird die rhetorische Praxis, die Ansprache des Pre-
digers, durch die Imam Hatip-Schiiler praktische Fithrungsfertigkeiten erwerben
(vgl. Ozgur 2012: 68ff.).

Den ersten Schiilern wurden an 7 theologischen Schulen von der sechsten bis
zur zwolften Klasse auch allgemeine Bildungsinhalte vermittelt. 1968 war die An-
zahl der Schulen bereits auf 68 gestiegen. Das rapide Wachstum fithrte dazu, dass
Ende der 1950er Fachhochschulen (Yiiksek islam Enstitiileri — Hohe Islam Insti-
tute) erdffnet wurden, um Lehrer fiir die Imam Hatip Schulen (IHS) auszubilden.
Mit dem Militdrputsch von 1960 erfuhren die Schulen einen neuen Schub. Entge-
gen der vom Militir gepflegten Behauptung, die kemalistischen Werte gegen die
reaktionire Gefahr verteidigen zu wollen, wurden unter der kurzen Militirregie-
rung sieben weitere IHS eroffnet. Auch im Militdr setzte sich ein Fligel durch,
der bei der Bekimpfung des Kommunismus auf die Forderung der Religion setz-
te. Als das Militir 1971 erneut mit der Begriindung intervenierte, die laizistische

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Religiose Wirkungsstatten

Ordnung schiitzen zu wollen, ging es tatsichlich gegen die Schulen vor, indem
es die Mittelstufen schlieffen und die Ausbildung auf drei Jahre begrenzen lief3.>®
Von inzwischen 48.475 Schiilern an 72 IHS im Jahr 1971 sank die Zahl auf etwa ein
Drittel. Eine schnelle und qualitativ entscheidende Wendung erfuhr dieser Ein-
schnitt mit den Regierungsbeteiligungen der islamistischen Partei MSP zwischen
1973 und 1980. Die MSP legte einen Schwerpunkt auf die Férderung der Schulen, die
in Imam Hatip Lyzeen umbenannt wurden.*® Der Umbenennung entsprach, dass
der Schulabschluss ab 1973 zum Hochschulstudium berechtigte, allerdings mit der
Einschrinkung auf sozial- und geisteswissenschaftliche Ficher. Entsprechend der
Vorbereitung auf ein Hochschulstudium nahm das Gewicht nicht-religioser Ficher
in den Lehrplinen der Schulen zu.*® 1974 wurden die Mittelstufen wieder eréffnet,
die 1976 zum ersten Mal auch Midchen aufnahmen (Cakir u.a. 2004: 57ff.).

Den Durchbruch zur vollen Gleichstellung mit anderen Schulformen erzielten
die Schulen 1983 noch unter der Militirjunta, die 1980 geputscht hatte. Der Schul-
abschluss berechtigte nun zum uneingeschrinkten Hochschulzugang. Die Junta
hob erneut die Wahrung der Laizitit aufs Schild, wihrend sie den Islam zur ko-
hisiven Kraft und die Tirkisch-Islamische Synthese zur Erziehungsdoktrin erhob.
In diesem Zusammenhang wurden auch die theologischen Fachhochschulen in die
Universititen als theologische Fakultiten integriert (Ozgur 2012: 48f.). Einen vor-
ldufigen Hohepunkt mit mehr als 500.000 eingeschriebenen SchiilerInnen, mit
einem Frauenanteil von etwa 40 Prozent, erreichte die Entwicklung der Schulen
1996, zeitgleich mit der Bildung der Koalitionsregierung unter Fithrung der Wohl-
fahrtspartei RP. Bis dahin hatten kumulativ, itber mehr als vier Jahrzehnte, etwa 1,5
Millionen Schiiler und Schiilerinnen eine IHS absolviert. Der Anteil von IHS-Schii-
lerInnen an der Gesamtzahl aller SchiilerInnen war von 2,6 % im Jahr 1965 auf 8 %
im Jahr 1985 und 10 % im Jahr 1991 gestiegen.

38  Bis zur Bildungsreform im Jahr 1998 bestand eine Unterteilung der Schulzeit in die obliga-
torische Grundstufe (1.-5. Klasse) sowie die Mittelstufe (6.-8. Klasse) und Oberstufe (9.-12.
Klasse). Danach wurden Grund- und Mittelstufe auf 8 Jahre obligatorische Schulzeit zusam-
mengefasst, wodurch die Mittelstufen wegfielen. 2012 wurde das System erneut verandert.

39  Umdie Leserlnnen nicht zu verwirren, behalte ich die Bezeichnung Imam Hatip Schulen und
das Kiirzel IHS bei.

40  Der Zeitanteil der religiosen Facher sank von etwa 55 % auf 40 %. Die Schiiler und Schiilerin-
nen haben lingere Schulzeiten als an anderen Schulen, da sie die religiésen Ficher gewis-
sermafien als Zusatzunterricht erhalten.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

229


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Hegemonie und Kulturkampf

Tabelle 3: Entwicklung von Imam Hatip Schulen 1950-1998, zusammengestellt nach Cakir
u.a. (2004)

1951 1962 1970 1981 1990 1996 1998%
Schu- 7 26 72 710 761 1202 1224
len
Schii- 876 7.040 48.475 | 216.864 | 309.553 | 511.502 | 192.786
lerln-
nen

2 Schliefung der Mittelstufen und Einfithrung des Koeffizienten; die Jahresangaben beziehen
sich auf den Beginn eines Schuljahres, 1951 ist entsprechend das Schuljahr 1951/52. Ich habe
die Anzahl der Schulen nach Mittel- und Oberstufe getrennt gezihlt. Meine Angaben weichen
deshalb von anderen Quellen ab, in der die Mittel- und Oberstufe zusammen - als eine Schule
— gezdhlt wurden, wodurch die Zahl sich in etwa halbiert. Das Problem bei der statistischen
Darstellung ist, dass es nicht iiber die gesamte Zeit Mittelstufen gegeben hat.

Einen Einschnitt in der Entwicklung der IHS stellte die militirische Interven-
tion von 1997 dar. Auf Betreiben des Militirs wurden die Mittelstufen ein weite-
res Mal geschlossen, der Hochschulrat YOK fiihrte ein Punktesystem ein, wodurch
die AbsolventInnen von allen Berufsschulen, als die auch die IHS nach wie vor
nominell firmierten, bei der Aufnahmepriifung zur Universitit stark benachtei-
ligt wurden. Die IHS verloren an Attraktivitit. Eine unbeabsichtigte Folge dieses
zweiten Einschnitts nach 1997 war, dass der Anteil der Schiilerinnen den der Schii-
ler stark tiberstieg. Mddchen wurden trotz erheblich eingeschrinkter beruflicher
Aussichten weiterhin auf eine IHS geschickt. Offenbar waren konservativ-religise
Familien eher bereit, auf eine Berufslaufbahn fiir ihren weiblichen Nachwuchs zu
verzichten. Der Beruf des Imam, fiir den die Schulen ohne Einschrinkungen wei-
ter ausbilden durften, blieb weiterhin Mannern vorbehalten. Als paradoxaler Effekt
der Benachteiligung von Frauen durch ihre Familien nahm der Anteil von Frauen
in der Ausbildung religi6ser Intellektueller stark zu. Nach 1997 stieg auch der Anteil
von Frauen in den theologischen Fakultiten, deren Zugang anders als bei anderen
Fakultiten nicht durch einen Koeffizienten eingeschrinkt wurde. Wie angespro-
chen, schligt sich diese Tendenz einer Offnung des theologischen Berufs fiir Frau-
en bereits bei der Diyanet nieder. Zwar sind Frauen noch weit davon entfernt, mit
Minnern gleichgestellt zu sein, doch ist die Diyanet seit den 2010er Jahren nicht
mehr eine exklusive Organisation von Minnern. Obgleich sich die Entwicklung
noch in ihren Anfingen befindet, lisst sich konstatieren, dass die professionellen
Geistlichen - die Ulema - sich einer Beteiligung von Frauen 6ffnen.

Mit der Regierungsiibernahme Ende 2002 versprach die AKP, die IHS wieder
gleichzustellen. Nachdem ihr Kandidat Abdullah Giil 2007 zum Staatsprisidenten
gewihlt wurde und einen neuen Vorsitzenden des Hochschulrats ernannte, konn-
ten erste Mafnahmen zur Einlésung dieses Versprechens ergriffen werden. 2009

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Religiose Wirkungsstatten

hob der Hochschulrat den Koeffizienten-Faktor fiir alle Schulen auf. Der Kassati-
onshof revidierte diese Regelung umgehend. Als Zwischenlsung fithrte die AKP
eine neue Regelung ein, die den Faktor nicht aufhob, aber stark abschwichte, wo-
gegen kein juristischer Widerspruch geltend gemacht wurde. Mithilfe des Verfas-
sungsreferendums 2010, durch das die Regierung die Moglichkeit erhielt, die Jus-
tizbehdérden mit neuem Personal zu besetzen, wurde weiterer juristischer Wider-
spruch unterbunden und der Faktor konnte ganz aufgehoben werden. Mit der Bil-
dungsreform im Jahr 2012 wurden schliefilich die 1997 geschlossenen Mittelstufen
wieder er6ffnet. Die Zahl der Schulen und SchiilerInnen schnellte innerhalb kiir-
zester Zeit in die Hohe. Im ersten Regierungsjahr der AKP 2003 lag der Anteil von
IHS-SchiilerInnen an allen SchiilerInnen bei 2,4 %. Im Jahr der Bildungsreform
2012 lag er bei 4,5 %. Im Jahr 2017 war er auf 12 % gestiegen. Um sich die Dimen-
sionen dieser Entwicklung zu vergegenwirtigen, hilft eine Ubertragung. Es ist sich
vorzustellen, dass etwa 12 Prozent aller Schiiler und Schiilerinnen in Deutschland
zu Geistlichen ausgebildet wiirden. Nur ein kleiner Teil wiirde einen Beruf des
Geistlichen schlussendlich ausiiben, der gréfiere Teil verteilte sich auf andere Be-
rufe, doch alle hitten die Ausbildung zum/zur Geistlichen durchlaufen.

Tabelle 4: Entwicklung von Imam Hatip Schulen 1999-2017, zusammengestellt aus Daten
des Erziehungs- und Bildungsministeriums der Tiirkei (meb.gov.tr)

1999 2003 2011 20122 2013 2015 2017
Schu- 504 450 490 1.807 2.215 3.116 4.891
len
Schii- 134.224 | 71.100 235.000 | 475.238 | 714.111 1.201.500/1.350.611
lerln-
nen

? Wiederer6ffnung der Mittelstufen

Die theologischen Schulen wurden also sukzessive mit anderen Schulen
gleichgestellt. Ferner wurden unter der AKP nicht-theologische Schulen der
theologischen Schulform angenihert. 2012 wurde an nicht-theologischen Schulen
zusitzlich zum seit 1982 bestehenden obligatorischen sunnitischen Religionsun-
terricht ein neues Wahlfach zum Koranstudium und zum Leben des Propheten
ab dem fiinften Schuljahr eingefithrt. Ende 2014 beschloss der Nationale Bil-
dungsrat Empfehlungen, wonach der obligatorische Religionsunterricht zukiinftig

41 2012 kann insgesamt als ein Jahr bestimmt werden, in dem die Islamisierung offener arti-
kuliert wurde. Ein Jahr darauf formierte sich spontaner Protest, der mit der Besetzung des
Gezi-Parks im Sommer 2013 begann und in einem landesweiten Aufstand gegen das islamis-
tische Hegemonieprojekt kulminierte.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

231


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Hegemonie und Kulturkampf

bereits mit der ersten Klasse beginnen soll, zugleich die Vermittlung »religidser
und nationaler Werte« in den Vorschulen systematisiert werden soll.

Noch vor der Bildungsreform im Jahr 2012 hatte der Hochschulrat beschlos-
sen, die Kapazititen der theologischen Fakultiten zu erhéhen. 1999 existierten 22
Fakultiten, die jahrlich etwa 1.000 neue Studenten und Studentinnen aufnahmen.
Die Zahl der IHS-AbsolventInnen lag zu dieser Zeit aber bei 100.000 pro Jahr. Auf
Druck von Abgeordneten der AKP wurde 2008 das Kontingent auf 2.700 nahezu
verdreifacht (Ozgur 2012: 140). Etwa ein Jahr darauf fithrte ich mein Interview auf
dem Campus der Izmirer Fakultit, das mich auf diese Entwicklung aufmerksam
machte. 2014 wurde eine Regelung getroffen, mit der der Abschluss eines Studiums
an den Fakultiten den Weg zum Beruf des Religionslehrers eréffnete, wodurch die
Attraktivitit der Fakultiten erhoht wurde. Ein Biroleiter innerhalb der Diyanet
warb zu diesem Zeitpunkt fiir die IHS, die einen privilegierten Zugang zum Leh-
rerberuf eréffneten, der 40.000 neue Stellen bereithalte.** 2017 war die Zahl der
theologischen Fakultiten auf 92 angewachsen, die 14.528 Erstsemester aufnahmen
und damit auf insgesamt 92.744 eingeschriebene StudentInnen kamen. Die Zu-
nahme der Fakultiten geht mit einer zunehmenden Hierarchisierung innerhalb
der Gruppe der Theologen einher, bei der die universitire Bildung wichtiger wird,
um den Beruf ausiiben und hohe Positionen erreichen zu kénnen.

6.2.1 Entwicklung des islamistischen Kollektivwillens

Die Bedeutung der Imam Hatip Schulen fiir die islamistische Bewegung wird in
vielen Arbeiten auf der Grundlage eines rationalisierungstheoretischen Verstind-
nisses begriffen, in der die Religion als weltabgewandt, idealistisch oder kultura-
listisch konzipiert wird. Obwohl der tiefgreifend islamisierende Effekt der Schulen
auf die nationale Kultur und die Institutionalisierung der Religion herausgearbei-
tet wird, werden die Schulen als sikularisierender Faktor eingeschitzt (Tugal 2009:
48, 143; Ozgur 2012: 148). Aus der hegemonietheoretischen Perspektive dieser Stu-
die besteht die zentrale Rolle der theologischen Schulen in der Konstruktion eines
islamistischen Kollektivwillens. Das Kollektiv der Imam Hatip-Absolventen wird
dazu erzogen, sich moralisch-intellektuell itberlegen und berufen zu fithlen, die
Nation anzufithren. In der ersten Ausgabe einer Zeitschrift aus dem Umfeld der
Schulen heifdt es im Jahr 1995:

»Diese Generation ist gekommen, um die Jugend zu retten, die ihre Geschichte
vergessen hat, ihre nationalen und humanen Werte nicht achtet, in Dunkelheit

42 Siehe https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-
60-binden-15-milyona-yukseldi,340767 vom 17.05.2016 (Abruf am 12.10.2018).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi
https://t24.com.tr/haber/ilahiyat-fakultesi-17den-100e-cikti-imam-hatip-ogrencisi-60-binden-15-milyona-yukseldi

6. Religiose Wirkungsstatten

versunken, ihr Gliick im Westen gesucht hat, mit ausgestreckter Hand.« (zit.n. Oz-
gur 2012: 10, Ubersetzung E.B))

Wie schon dargelegt, kann die Entwicklung des Kollektivwillens auf eine lange in-
tellektuelle Tradition zuriickblicken. Das Zitat konnte dem Inhalt und Duktus nach
einer Schrift von Necip Fazil Kisakiirek entnommen sein, der die Leitlinie fiir die
islamistische Bewegung, eine »fromme und ziirnende« Generation zu erziehen,
in einem Appell an die Jugend, das als Gegenmanifest zur Ansprache Atatiirks an
die Jugend aufgefasst werden kann, formulierte.” Ozgur hat festgestellt, dass aus
den Reihen der islamistischen Intellektuellen des 20. Jahrhunderts Kisakiirek ne-
ben Mehmet Akif Ersoy in den Gebduden der IHS eine herausragende symbolische
Prisenz durch Spruchbinder, Schaukisten und andere Hinweise zuteilkommt (Oz-
gur 2012: 89). Der Schriftsteller und Dichter Kisakiirek (1905-1983) ist eine zentrale
Figur in der Phase des Aufbaus kulturpolitischer Institutionen der Religion nach
dem Zweiten Weltkrieg. Bei ihm nimmt ein auf der Basis der Religion definierter
Nationalismus einen Inhalt an, der in eine Reihe mit den faschistischen Ideologien
des 20. Jahrhunderts gestellt werden kann.* Kisakiirek bekimpfte den Laizismus,
der der nationalen Kultur schade, da er den Lehren des Islam keinen ausreichenden
Platz einrdume.® In Auseinandersetzung mit der ethnischen Frage formulierte er,
dass Muslime anderer ethnischer Abstammungen so lange toleriert werden sollten,
wie sie einerseits dem Islam treu blieben und andererseits keine separatistischen
Absichten hegten. Sobald sie aber solche Absichten hegten, miisse das Tiirkentum

43 DieAnsprache tragt den gleichen Titel wie die von Atattirk, namlich Genglige Hitabe (Anspra-
che an die Jugend). Sie appelliert an eine »kdmpferischex, »stolze«, »echte«, »tlrkisch-mus-
limische« Jugend, die die durch Laizismus hervorgerufenen »Krankheiten« — die Verweich-
lichung und Unterlegenheit gegeniiber dem Westen — iiberwinden, die weltbeherrschende
Stellung der Osmanen wiederherstellen, nicht das Volk, sondern Gott ehren soll.

44  Zum Werdegang des Intellektuellen Kisakirek siehe Ayse Hiir: Necip Fazil Kisakiirek’in
»Oteki< portresi [Das sandere« Portrait von Necip Fazil Kisakiirek], in: Radikal, 06.01.2013,
www.radikal.com.tr/yazarlar/ayse-hur/necip-fazil-kisakurekin-oteki-portresi-1115579/ (Abruf
am 13.09.2018). Fiir einen Vergleich ideologischer Positionen von Kisakiirek mit dem deut-
schen und italienischen Faschismus siehe Coban (2015).

45 Kisakureks schriftstellerische und verlegerische Aktivititen wurden zum Teil aus der Staats-
kasse bezahlt, so wie er auch lange Zeit ein Gehalt als Angestellter einer staatlichen Bank
bezog (Ayse Hiir 2013, siehe Fn. 44). Dieser Sachverhalt ist beispielhaft fiir viele islamistische
Intellektuelle. Es gab bestimmte Gruppen, die ein Interesse hatten, dass die Ideen dieser
Intellektuellen in Akademien und Medien produziert wurden, auch indem sie Posten im 6f-
fentlichen Dienst bereitstellten. Die Ndhe zur DP und den konservativen Nachfolgeparteien
legt offen, dass sie aus den Reihen der besitzenden Klassen finanziert wurden. Gleichzei-
tig waren viele islamistische Intellektuelle, so auch Kisakurek, von Zeit zu Zeit Repressionen
ausgesetzt, insbesondere wenn sie in starken Widerspruch mit den aktuell dominanten Klas-
senfraktionen und ihren Entwicklungszielen gerieten.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

233


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Hegemonie und Kulturkampf

nach vorne gestellt und durchgesetzt werden (vgl. Bora 1998: 130). Aleviten bezeich-
nete er als primitive Abweichler vom wahren Islam, die bekimpft und assimiliert
werden miissten.*®

Der Ruf nach einem starken Fithrer und der Herstellung einer absolutistischen
Ordnung, in der eine Theokratie tiber das gesellschaftliche Leben wacht, eine klare
Ablehnung der parlamentarischen Demokratie und des politischen Liberalismus
durchziehen Kisakiireks Werk.*” Kennzeichnend ist ein Opferdiskurs, in dem The-
men des Sufismus — das Leiden und sich ganz Gott verschreiben — mit dem Verlust
des Osmanischen Reichs und den Zerstérungen der »Moderne« — kodiert als De-
kadenz des Stadtlebens und Verfall der Familie durch westliche Einfliisse — zu ei-
ner grofden Erzihlung leidvoller Unterdriickung verbunden werden. In einem sei-
ner bekannteren Gedichte beschwort Kisakiirek einen schlummernden Geist aus
den Tiefen der Geschichte, der dem osmanischen Sturmreiter (»akinci«) gleich
auferstehen, die historische Ungerechtigkeit, die den Muslimen durch den Wes-
ten und den Laizismus widerfahren sei, beenden, verlorenes Land wiedererobern,
Leid und Fremdheit im eigenen Land iiberwinden und die verlorene Heimat zu-
riickholen soll (vgl. Acikel 1996: 166fF.).** Ein zentrierendes Thema seiner Schriften
sind Verschworungen, die von Juden, Freimaurern, Materialisten und anderen fik-
tiven Gruppen ausgehen, die als Verantwortliche fiir das Leiden ausgemacht wer-
den. Wie in einem Brennglas verdichtet Kisakiirek eine partikulare (Gefithls-)Lage,
die den Verlust der gesellschaftlich fithrenden Stellung des sunnitischen Intellek-
tuellen mit dem Niedergang des Osmanischen Reichs literarisch zur leidvollen,
schmerzhaften Erfahrung des gesamten Volkes erhebt.

Die Anrufung der Vergangenheit sollte das ideologische Fundament fiir einen
politischen Akteur legen und die Themen vorgeben, iiber die dieser sich konstitu-
iert. Kisakiirek avancierte in den 1950ern zu einem Stichwortgeber fiir Adnan Men-
deres, Grofdgrundbesitzer und Vorsitzender der DP, dem er sich unter der Primisse
andiente, dass »die Tiirkei ein muslimischer Staat ist und bleibt« (zit.n. Yiicekok
1977: 93). Heute gehoren Zitate aus Kisakiireks Ansprache an die Jugend zum rhe-
torischen Standardrepertoire islamistischer Politiker, mit dem sie fur ihr Erzie-
hungsprogramm werben. Der prominenteste Verehrer von Kisakiirek ist Staats-

46  Siehe Kazim Ates: Necip Fazil'in Dersim’i [Necip Fazils Dersim], in: Birikim, 11.12.2011,
www.birikimdergisi.com/guncel-yazilar/575/necip-fazil-in-dersim-i#.XDjBRNPQgnQ_ (Abruf
am12.10.2018).

47  Kisakiirek, Necip Fazil: ideolocya Orgiisii [Ideologia Flechtwerk]. Das Werk ist eine Schriften-
sammlung ohne Jahresangabe. »ideologya« st eine Wortschépfung von Kisakiirek, fiir die es
eigentlich keine Ubersetzung gibt.

48  Eshandelt sich um das Gedicht mit dem Titel Sakarya.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Religiose Wirkungsstatten

prisident Recep Tayyip Erdogan, der selbst an einer IHS zum Imam ausgebildet
wurde.*

In ihrer Forschung tiber Imam Hatip Schulen nennt Ozgur deren Leistung als
Vermittlung eines Habitus. Unter Bezug auf Bourdieu, der darunter »ein System
dauerhafter und tibertragbarer Dispositionen, die vergangene Erfahrungen inte-
grierend in jedem Moment als eine Matrix von Wahrnehmungen, Geschmiickern und
Praktiken funktioniert« (Bourdieu 1977: 82f., Hervorhebung im Original) begreift,
fasst sie den Habitus als Kultivierung religiéser Sensibilititen der SchiilerInnen
(Ozgur 2012: 64). Sie fithrt aus, wie der Schulbesuch eine kollektive Identitit, das
Bewusstsein, ein Imam-Hatipli zu sein, hervorbringt. Ein Imam-Hatipli ist je-
mand, der die Schule besucht hat und beruht auf der Vorstellung, einer Generati-
on anzugehdren, die vom Geist des Islam und des Koran beseelt ist. Vereine, Zeit-
schriften sowie ein soziales Umfeld bestehend aus Familien, Peer-Groups und Leh-
rern sorgten meist dafiir, dass das kollektive Bewusstsein tiber die Schulzeit hinaus
perpetuiert werde. Das Kollektiv sanktioniere Abweichungen, iibe sozialen Druck
auf Mitglieder aus, insbesondere wenn sie sich entfernten und den »Laizisten« an-
niherten, die als feindliches Lager markiert seien.

Tatsichlich organisieren die Schulen nicht nur religiése Weltauffassungen,
sondern zugleich eine Perspektive auf gesellschaftliche und individuelle Entwick-
lung als kulturelle Entfaltung einer iiberlegenen islamischen Identitit (vgl. Tugal
2009: 117). Der indoktrinierende Charakter ist zwar auch bei rechts-kemalistischen
Bildungskonzepten gegeben, die Bindung an eine tiirkisch-kemalistische Identitit
mit Atatiirk als Kultfigur herzustellen suchen. Die Besonderheit von Imam Hatip
Schulen besteht aber darin, wie keine andere Schulform in der Tiirkei ein spezi-
fisches und konzentriertes Kollektivbewusstsein in Anbindung an eine politische
Bewegung entwickelt zu haben.

In den Interviews mit Mitgliedern der AKP-Parteijugend, die eine IHS besucht
hatten, treten als grundlegende Orientierungen der Koran, das Leben des Prophe-
ten sowie das Osmanische Reich hervor.>® Seine eigene Position reflektierend er-
zihlte ein Parteimitglied:

Als ich nach Izmir kam, war einer meiner ersten Freunde einer aus Corum, er war
auch Kurde, aber assimiliert. Ich nannte ihn einen Zwangsbekehrten [devsirme]*.

49  Siehe  https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-ve-
rildi vom 25.12.2015 und https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-
erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu vom 11.05.2018, (beide abgerufen am 12.09.2018).

50 DieBezeichnung Parteijugend kdnnte zur Annahme fiithren, dass es sich umJugendliche han-
delte. Dies ist nicht der Fall. Wie auch bei anderen Parteien setzte die »Jugend«sich aus jun-
gen Erwachsenen etwa im Alter zwischen 20 und 30 zusammen. Manche studierten, andere
ibten Berufe wie die des Anwalts oder des Firmenmanagers aus.

51 Als »devsirme« wird die im Osmanischen Reich praktizierte Aushebung beziehungsweise
Zwangsrekrutierung und -bekehrung bezeichnet, bei der christliche, vorwiegend mannliche

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

235


https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2015/12/25/necip-fazil-odulleri-sahiplerine-verildi
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu
https://www.sabah.com.tr/gundem/2018/05/11/cumhurbaskani-erdogan-necip-fazilin-o-siirini-okudu

236

Hegemonie und Kulturkampf

Na ja, zur damaligen Zeit war ich selbst auch ein Zwangsbekehrter. Das liegt an
der klassischen Erziehung, die wir in der Schule erhalten haben. Wir tragen ei-
ne Begeisterung fiir die Osmanen in uns. Wenn die anderen die Revolutionen von
Atatlrk verteidigen, dann haben wir aus Anatolien die Osmanen, das ist vielleicht
der einzige Unterschied zwischen uns. Es heif’t ja auch >Erhabener Staat der Os-
manen«. Diesem heiligen Gebilde erbieten wir Respekt, seine unteilbare Einheit
verteidigen wir. Solange die Fahne (iber uns weht, diese heilige Fahne, sterben
wir fiir sie, Hauptsache die Fahne weht fiirimmer. [..] Uber Fatih Sultan Mehmet
[Sultanin der expansivsten Phase des Reichs] denken wir wie (iber einen Heiligen.
[..] Wir sind so erzogen worden, in solch einer Struktur, dass wir fiir den Staatim
Geiste Murad IV. [Sultan, der im Alter von elf Jahren den Thron bestieg und der
mit autoritdren Tugenden assoziiert wird] alle unsere Glieder opfern. Die ande-
ren empfinden das fir Atatiirk, uns ist das fiir das Osmanische Reich eingepragt
worden.

Die kritische Distanzierung von der eigenen Sozialisation, die andeutungsweise
erkennbar wird und im Laufe des Interviews deutlicher zu Tage tritt, blieb in mei-
nen Interviews eine Ausnahme. Der Interviewpartner fithrte sie auf eigenstindige
Studien an der Universitit und die Konfrontation in Izmir mit Nicht-Anerkennung
seiner fir ihn unumginglichen kurdischen Identitit zuriick, die ihn zur Reflekti-
on dringte. Auf die Distanzierung von der »osmanischen« Erziehung aufgrund
der kurdischen Identitit werde ich an spiterer Stelle noch eingehen. Der Inter-
viewpartner reflektiert, dass die Begeisterung fiir das Osmanische den »vielleicht
einzigen« Unterschied zu den »Anderen« ausmache. Er thematisiert die nationalis-
tische Begeisterung als Ergebnis einer erzieherischen Anstrengung, der er an einer
Imam Hatip Schule unterworfen war und von der er sich zu emanzipieren such-
te. Zugleich verallgemeinert er diese Erfahrung als »anatolische« Erfahrung, worin
sich die Uberzeugung spiegelt, iiber die relativ kleine Gruppe der Imam Hatip Ab-
solventen hinaus Teil einer grofieren Gemeinschaft zu sein. Bei anderen Interview-
partnern, die eine Imam Hatip Schule besucht hatten, trat der geteilte Bildungs-
hintergrund iber die Sprache, durch Allegorien und Geschichten hervor. Formeln
wie »Selam-iin aleykiim« (»Friede sei mit dir, klingt neutral, hat aber eine religicse
Konnotation), »hamdolsun« und »Allakva giikiir« (beides »Gott sei Dank«), »eyval-
lah« (»im Namen Gottes, so soll’s sein«), »Allah vergisi« (»Gottes Gabe«) wurden oft
gebraucht.

Auf die Frage, nach welchen Kriterien er sein Team auswihlt, holte der Vorsit-
zende der Forschungs- und Entwicklungsabteilung der AKP-Jugend in Izmir, der
zugleich als Manager eines Familienunternehmens arbeitete, weit aus:

Jugendliche aus ihren Familien verschleppt und islamisiert wurden, um sie im Militar und
der Verwaltung einzusetzen.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Religiose Wirkungsstatten

Haben wir Zeit? Ja? Dann lass mich dir eine schéne Geschichte erzdhlen. Es be-
gibtsich in der Kanuni-Periode. Da ist Mimar Sinan, der von allen Architekten der
Welt bewundert wird.>* Eines Tages ruft Kanuni Sinan zu sich und spricht: Baue
mir eine Moschee, sie soll in aller Munde sein, sie soll viele Botschaften enthalten,
diese von Generation zu Generation tberliefern. Sie soll unverwistlich sein, je-
dem Erdbeben widerstehen. Mit diesen Worten schickt er Sinan fort. Es vergehen
vierJahre und das Volk verlangt nach der Moschee. Sinan istim Volk sehr beliebt,
es verfolgt seine Werke aufmerksam. Nach vier Jahren ist gerademal das Funda-
ment der Moschee gelegt und das Volk wird ungeduldig. Eines Tages tritt es ver-
sammelt vor Kanuni, den Padischah. Mein Gebieter, spricht es, Ihr habt befohlen,
aber es sind jetzt schon vier Jahre, die wir auf unsere Moschee warten, Mimar Si-
nan nimmt uns wohl auf den Arm, er hat uns wohl vergessen. Der Padischah wird
argerlich: Ruft mir sofort den Sinan. Sinan erscheint vor dem Padischah: Komm
mal her du grofier Architekt, ich hatte dir doch befohlen, eine Moschee zu bauen.
Ja, sagt Sinan. Und, was hast du getan? Du hast die Grube ausgehoben und das
Fundament gelegt, seitdem ist nichts weiter geschehen. Woran liegt das? Mein
Gebieter, spricht Sinan, wenn etwas Generationen iiberdauern soll, muss das Fun-
dament stabil sein. Ich warte seit vier Jahren, dass das Fundament sich setzt. Gebt
mir noch zwei Monate. Was soll der Padischah tun, es ist der groRe Mimar Sinan.
Gut, spricht er und schickt Sinan fort. Nach zwei Monaten wird der Bau fortge-
setzt und nach nur einem Jahr steht die Siileymaniye Moschee. Kénige aus aller
Welt, die wichtigen Staatsmanner und Architekten kommen in Scharen, besich-
tigen die Moschee. Sie ist noch nicht ganz fertiggestellt, kleinere Arbeiten an der
Gartenmauer sind noch im Gange. Ein Architekt wendet sich an Sinan: Wie wihlst
du dein Team aus? [an mich gewendet] Jetzt sind wir bei Deiner Frage. Komm, ich
zeig's dir, spricht Sinan. Sie gehen in den Innenhof der Moschee zur Gartenmau-
er, wo gearbeitet wird. Frag, wen du willst, spricht Sinan, hier sind die Lehrlinge,
die Gesellen, die Meister. Mein Kernteam wird sich dir zu erkennen geben. Sie ge-
hen zu einem Meister und der Architekt fragt ihn, was machst du, Meister? Siehst
du doch, ich haue Steine. Gut, sie gehen zum nichsten: Was machst du? Ich haue
Steine flir diese Mauer. Sie gehen zu einem dritten: Und du? Ich haue Steine fiir
eine Moschee, fiir die Siileymaniye Moschee, die Generationen iitberdauern wird.

Der erste Meister haut nur Steine, erfiillt seine Aufgabe, der zweite ist sich
der Bedeutung seiner Arbeit schon bewusster, er baut eine Mauer, der dritte weif

52

Kanuni bedeutet »Der Gesetzgebende« und meint den Sultan Siileyman, der in der Hoch-
phase des Reichs regierte. Den Beinamen Kanuni erhielt er aufgrund von Gesetzen und Ko-
difizierungen, die unter seiner Regentschafterlassen wurden. Mimar Sinan war ein Architekt,
unter dessen Leitung einige der heute noch bestehenden osmanischen GrofRbauten errichtet
wurden. Mimar heifdt Architekt.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

237


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Hegemonie und Kulturkampf

genau, was er tut und wem er dient, er haut Steine nicht nur fiir eine Mauer und
eine Moschee, sondern fiir ein unvergingliches Werk. So suche ich mein Team aus.

Das Heranziehen der Geschichte verweist zunichst darauf, wie prisent das Osma-
nische Reich fir Mitglieder des islamistischen Kollektivs ist. Der Interviewpartner
zog sie heran, ohne dass es in den vorausgegangenen Abschnitten des Interviews
oder im anbahnenden Gesprich einen Bezug auf die osmanische Geschichte gege-
ben hatte. Ferner transportiert sie bestimmte Vorstellungen sozialer Ordnung, die
den islamistischen Kollektivwillen charakterisieren. Im Zentrum der Geschichte
steht die Moschee, die die Gemeinschaft zusammenhilt und ihr Kontinuitit ver-
leiht. Sie ist fiir die Ewigkeit gemacht, iibermittelt Botschaften iiber Generationen
und zeigt an, wem zu dienen ist. Die Konstituenten der Gemeinschaft, der Regent,
das Volk und der Baumeister, werden iiber die Moschee zusammengefithrt. Die
Beziehungen zwischen ihnen sind geregelt, jeder hat seinen Platz und festgelegte
Bediirfnisse: Das Volk verlangt nach der Moschee, um zu beten, der Padischah, um
seine GrofRe der Welt zu demonstrieren, der Baumeister will sein Kénnen unter Be-
weis stellen. Das Volk bildet eine Einheit, es tritt versammelt vor den Padischah und
spricht mit einer Stimme. Es ist klar konturiert als fromme, sunnitische Gemein-
schaft, die genau weif3, an wen sie sich, wie und mit welchen Erwartungen wen-
den muss. Mit Anerkennung der Ordnung wird den Subalternen Zugehorigkeit zu
einer erfolgreichen und aufstrebenden Gemeinschaft versprochen, die die Bewun-
derung der gesamten Welt genief3t und Neid hervorruft. Wenn sie ihre Position
akzeptieren, diirfen sie erwarten, dass die Herrschenden sich fiir die Erfillung ih-
rer Bediirfnisse einsetzen. Nicht Aushandlungen und Ausgleich in demokratischen
Verfahren, sondern die gegenseitige Anerkennung von ungleichen Bediirfnissen ei-
ner als fromm gekennzeichneten Gemeinschaft konstituiert aus dieser Perspektive
die politischen Beziehungen zwischen den Herrschenden und den Beherrschten.
Ein wiederkehrendes Thema, mit dem sich nicht nur Imam Hatip-Absolventen,
sondern auch meine islamistischen Mitbewohner in der Wohngemeinschaft, die
auf keiner Imam Hatip Schule gewesen waren, auseinandersetzten, war die Frage
der Bestrafung der Frau bei »Ehebruch«. Ein Interviewpartner, Imam Hatip-Ab-
solvent und Mitglied der AKP-Jugend, reflektierte, dass es im laizistisch geprag-
ten Izmir kaum moglich sei, die in der islamischen Rechtsauslegung vorgesehene
Strafe bestehend aus achtzig Peitschenhieben auf den Riicken der Frau 6ffentlich
anzuwenden. In diesem Fall miisse eine Alternative gefunden werden, denn

das Familiengliick steht fiir uns an oberster Stelle. Eine Beziehung aufRerhalb der
Heirat bedroht die Gesellschaft. Es geht darum, dass moralischer Verfall sich wie
ein Virus verbreiten kann, deshalb muss es eine Strafe geben.

Die Auffassung, dass die Familie heilig und Heiraten eine religiose Pflicht sei, ist
nach Ozgur (2012: 59) eingebettet in die Uberzeugung unter Absolventen und Leh-

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Religiose Wirkungsstatten

rern, dass die Schulen Festungen gegen moralischen Verfall, Kriminalitit und Pro-
stitution seien. Cakir u.a (2004: 125ft.) legen dar, dass diese Auffassung mit einer
Abgrenzung verbunden ist, die Auflenstehende als schmutzig (im tbertragenen
Sinne) markiert.

Es zeigtsich, dass die Imam Hatip Schulen auf besondere Weise materielle Ma-
nifestationen der Tirkisch-Islamischen Synthese sind, in denen eine bestimmte
nationale Identitit tiber eine gemeinsame Sprache, Symbole und Wahrnehmungs-
weisen (re-)produziert wird. Sie bilden das intellektuelle Fundament des islami-
schen Konservatismus der AKP. Nicht nur der Lehrplan, auch die mit religiésen
Symbolen durchwirkte Asthetik und Architektur der Gebiude sind darauf aus-
gelegt, starke Bindungen an islamische Ideen und Praktiken herzustellen (Ozgur
2012: 84). Aus Ozgurs Untersuchung geht hervor, dass die SchiilerInnen die Uber-
zeugung vorbringen, ihr Leben miisse in Ubereinstimmung mit dem Koran und
dem Leben des Propheten stehen, dem sie in ihren religiosen Praktiken, sozialen
Interaktionen, in der Kérperpflege wie auch in ihrem Aussehen nacheifern. Sie
wiirdigen islamische Fithrungsfiguren wie Kaliphen, die sie zur Orientierung und
Erklirung von eigenen Verhaltensweisen heranziehen.

Tatsichlich bleibt das Heranziehen religioser Weltbilder nicht auf Verhaltens-
weisen begrenzt, es erstreckt sich auf politische Themen, wie schon in der Ge-
schichte iiber den Moscheebau sichtbar wurde, und ist mit der Interpretation so-
zialer Themen verwoben. In einem weiteren Interview mit einem Mitglied der Par-
teijugend lenkte ich das Gesprich auf das Thema soziale Ungleichheit. Wir saflen in
einem StrafSencafé und schauten beim Reden der Miillabfuhr zu, wie sie die Stra-
Re reinigte. Ich brachte ein, dass die Ungleichheit zwischen einem Straflenkehrer
und einem Fabrikbesitzer durch Vererbung iiber Generationen hinweg auf Dau-
er gestellt wird. Mein Interviewpartner, der Wirtschaftswissenschaften studierte,
antwortete:

E: Das System ist von vornherein verkehrt, aber es ist kaum maglich, einen Fabrikbesitzer
zu enteignen und seinen Besitz zu verteilen.

I: Das heif3t, Ungleichheit reproduziert sich unvermeidlich?

E: Zur Zeit des Propheten waren der Heilige Ebubekir und der Heilige Osman sehr reich. Sie
wavren reich, bevor sie zu Muslimen wurden. Der Heilige Osman verteilt dann die Hdlfte
seines Reichtums im Namen Gottes, am Ende seines Lebens bleibt ihm selbst nichts mehr.
So auch Ebubekir, was bleibt ihm, was seinen Kindern? Wir haben Gott und wir haben
seinen Gesandten, sagt er. Sie verteilen ihren Reichtum, ohne dass der Prophet sie dazu
auffordert. Um die Gesellschaft zu verbessern, geben sie alles aus. Auf der anderen Sei-
te gibt es Gefihrten des Propheten, die immer reicher wurden, die egoistisch waren, ein
Menschentyp, der unaufhorlich seinen Besitz mehrte. Salebe, zum Beispiel, will sehr reich
werden, fingt mit ein-zwei Schafen an und wird sehr reich. Der Gesandte Gottes spricht
zu ihm: Es gibt eine Armenabgabe, Cott hat dir so viel Besitz gegeben, andere haben das
nicht.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

239


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Hegemonie und Kulturkampf

I: Das ist ja interessant. Er sagt, Gott hat dir das gegeben?

E: Mit Gott hat gegeben ist gemeint, dass er es besitzt. Also jeder Atemzug ist uns ja von
Gott gegeben, das sagen wir so, das ist eine Sprachgewohnheit. Es ist natiirlich nicht so,
dass Gott von oben gibt. Du hast dich angestrengt, Tag und Nacht gearbeitet, Salebe, du
hast diesen Besitz erworben, hast deine religiosen Pflichten aber nicht erfiillt. Das so zu
sagen, das ist unserer Sprache fremd. Weil es uns immer in einer anderen Sprache erzihlt
wurde, erzihle ich es aus Gewohnheit so.

Mein Interviewpartner diskutierte soziale Fragen entlang eines richtigen Verhal-
tens, fiir das er Vorbilder aus dem Griindungsmythos des Islam heranzog. Die »an-
dere« (ihm eigene) Sprache hatte er auf einer Imam Hatip Schule und in seinem
sozialen Umfeld, das er als sehr fromm beschrieb, erworben. Indem er sagte, »es ist
kaum méglich, einen Fabrikbesitzer zu enteignen und seinen Besitz zu verteilen«,
positionierte er sich zu den von mir angesprochenen realen Verhiltnissen, die er
fur »verkehrt« hielt, aber doch akzeptierte. Sein Riickgriff auf die »Zeit des Prophe-
ten« fithrte dazu, dass er das Thema der Reproduktion sozialer Ungleichheit von
den ungleichen Ausgangslagen, die Akteure fiir ihre Reproduktion vorfinden, lste
und stattdessen Ausgleichshandlungen thematisierte, die dem erfolgreichen Wirt-
schaften folgen sollten: das Verteilen von Reichtum und die Armenabgabe. Schon
in der Geschichte der Heiligen wird eine Adaption der iiberlieferten Geschichte an
kapitalistische Verhaltnisse vollzogen: Reichtum muss produktiv eingesetzt wer-
den, um sich zu vermehren, andernfalls wird er einfach nur aufgebraucht, wenn
auch fir einen »guten« Zweck. Es bleibt weder etwas zum Verteilen, noch etwas fir
die eigene Reproduktion. Das Verschenken erweist sich als idealistische Sackgas-
se und eine zweite Geschichte zeichnet das Bild vom fleifligen Unternehmer, der
durch reigene harte Arbeit« aus seinem Besitz ein Vermdgen macht, mutmaflich
viel und lange Almosen verteilen konnen wird, auch wenn er auf seine »Pflicht« hin-
gewiesen werden muss. In der Interpretation meines Interviewpartners ist eine be-
triebswirtschaftliche Perspektive mit einer religiosen Botschaft fiir den politischen
Umgang mit den »Reichen« verwoben. Selbst wenn es sich um sehr unangeneh-
me, »egoistische« Zeitgenossen handelt, sollen sie nicht kritisiert werden, sondern
»freundlich« auf ihre Almosenpflicht hingewiesen werden. Erkennbar wird die Ar-
tikulation von Islam und egoistischen Wirtschaftens, mit der soziale Ungleichheit
und zugleich die Akzeptanz der Folgen konkurrenzkapitalistischen Wirtschaftens
reproduziert wird.

Die Adaption der religidsen Uberlieferung an die kontemporire Ausprigung
der Klassenverhiltnisse in der Tiirkei blieb in dem Interview implizit. Das pater-
nalistische Armutsregime, das das islamistische Hegemonieprojekt kennzeichnet,
wurde nicht ausdriicklich angesprochen und doch prigte dessen Rechtfertigung
die Erzdhlung. Ferner wurde eine Kongruenz des religiosen Diskurses zum »me-

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Religiose Wirkungsstatten

thodologischen Individualismus« erkennbar (vgl. Yalman 2002: 39ff.), der eine Ge-
meinsamkeit der staatszentristischen Auffassungen von der Bourgeoisie bildet. In
inhaltlicher Ubereinstimmung zu polit-6konomischen Analysen, die individuelle
Einstellungen als Grundlage erfolgreichen Wirtschaftens bestimmen, wird dem
tichtig-selbstlosen der egoistisch-pflichtvergessene Geschiftsmann entgegenge-
stellt. Ausgangspunkt fiir gesellschaftliche Dynamiken kénnen aus dieser Perspek-
tive nur die Handlungsmotive des einen der beiden »Menschentypenc sein, die le-
gitimiert werden: Das egoistische Handeln bringt Giiter hervor, die am Ende auch
den Reichtum der Gesellschaft erhohen und Ausgleichshandlungen erméglichen
konnen.

Sunnitische Intellektuelle haben eine kollektive Weltauffassung ausgebildet,
durch die sie sich iiberlegen und zur Fithrung berufen fihlen. Artikuliert ist die
Weltauffassung mit einem kapitalistischen Entwicklungsprogramm, das den sub-
alternen Klassen die Position von Bittstellern und Hilfsempfingern zuweist. Durch
den Bezug auf eine osmanisch-islamische Tradition wird eine historisch-bewihrte
Ordnung konstruiert, deren Stabilitit vorbildhaft herangezogen wird. Zugehérig-
keit zu einer erfolgreichen und aufstrebenden Gemeinschaft, die Bewunderung
der gesamten Welt und Erfiillung ihrer Bediirfnisse sind die an die Subalternen
gerichteten Versprechen im Rahmen dieser autoritiren Ordnung, in der die politi-
schen Beziehungen nicht durch Aushandlungen und Ausgleich in demokratischen
Verfahren, sondern durch gegenseitige Anerkennung ungleicher Bediirfnisse zwi-
schen Herrschenden und Beherrschten gekennzeichnet sind.

6.2.2 Sunniten als Diskriminierte

Die fiir den Kollektivwillen charakteristische Uberzeugung, sich in der Position ei-
nes Unterdriickten zu befinden, ist historisch bedingt durch die Niederlage, die
sunnitische Intellektuelle im Ubergang zur kapitalistischen Produktionsweise er-
fuhren. Die Grilndung der Republik war fiir sie kein Neubeginn, sondern die Be-
siegelung ihrer Ablosung aus der Position der Intellektuellen, die eine privilegierte
Stellung in der Ausitbung von Hegemonie innehatten. Zur Zeit meines Feldaufent-
halts war die Auffassung, Opfer und unterdriickt worden zu sein, von der Erfah-
rung einer verhinderten Karriere in Folge des 1997er Eingriffs des Militirs iiber-
zeichnet. Einige Mitglieder der AKP-Jugend gingen 1997-1998 auf eine IHS und
mussten mit der Schliefung der Mittelstufen auf eine andere Schule wechseln.
Andere machten trotz Einschrinkungen ihren Abschluss an einer IHS und nah-
men ein Studium auf. Sie berichteten, dass ihnen bei Bewerbungsgesprichen fiir
die Aufnahme in den 6ffentlichen Dienst von einer Auswahlkommission Fragen
gestellt wurden, die ihren islamischen Hintergrund offen legen sollten, sie selbst
ohne Nachweis einer Verstrickung in islamistische Aktivititen ausgesiebt wurden.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

24]


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Hegemonie und Kulturkampf

Als ich nach Abschluss meines Jura-Studiums im Jahr 2002 mich zum Staatsex-
amen anmeldete, hatte ich den Beruf Richter vor Augen. Die schriftliche Priifung
bestand ich mit einer guten Note. Ich war unter den ersten Hundert meines Jahr-
gangs. Das miindliche Vorsprechen im Anschluss bereitete mir allerdings schon
im Vorfeld Kopfzerbrechen. Nun sollte ich vor eine Kommission treten, die mich
auf meine politische Tauglichkeit fir den Staatsdienst abklopfte. Auf die Frage,
was den Laizismus ausmacht, war ich vorbereitet, denn der 1997er Prozess war
damals noch in vollem Gange. Die Antwort eines Juristen ist hier deutlich vor-
gegeben, die Trennung von Staat und Religion ist ein Staatsprinzip. Als ich dann
gefragt wurde, welche Schule ich vor meinem Studium besucht hatte, wurde klar,
dass das Gesprach einen anderen Lauf nehmen wiirde. Ich sagte, ich habe eine
staatliche Schule fiir Religionsgelehrte besucht. Die Stimmung schlug sofort um.
Ich merkte, wie mirin hohen Wellen Misstrauen entgegenschlug. Die Antwort auf
die nichste Frage, was denn der Beruf meines Vaters sei, hatte ich mir bereits zu-
rechtgelegt: Er ist Staatsbediensteter in einer Moschee, sagte ich. Er ist also ein
Imam, bekam ich zuriick. Ab da war besiegelt, dass ich keine Chance mehr hatte.

Der Interviewpartner, der in der Partei eine Leitungsfunktion einnahm und zu-
gleich den Beruf des Anwalts ausiibte, erfuhr, dass sein Fachwissen nicht ausreich-
te, um nach der Intervention in das Feld des 6ffentlichen Diensts eintreten zu kén-
nen. Es bedurfte zusitzlich eines glaubwiirdigen Nachweises einer laizistischen
Weltauffassung, die mit einem Aufwachsen in einem Milieu explizit islamischer
Institutionen — der Familie eines Imam und der IHS - schwer zu erbringen war.
Seine angestrengt zurechtgelegten Antworten auf erwartete Priifungsfragen, mit
denen er sich als Diener des Staates zu kennzeichnen versuchte, spiegeln dies.
Nach 1997 ging es vielen Imam Hatip-Absolventen dhnlich. Aus der biographischen
Perspektive waren sie Opfer eines repressiven Eingriffs in einen Lebensplan, in den
sie hineinsozialisiert wurden. Qualifikationen, die zum Eintritt in den 6ffentlichen
Dienst befihigten, wurden durch die Verkopplung mit der Erziehung als sunniti-
scher Muslim nach der Intervention abgewertet.

Der biographisch erfahrenen Diskriminierung war indes der Sonderstatus vor-
ausgesetzt, durch den sunnitische Muslime exklusive Forderung in eigenen Bil-
dungsinstitutionen und Wirkungsstitten erhielten und in denen sie die Auffas-
sung ausbildeten, einem moralisch iiberlegenen Kollektiv anzugehoren, dem Fith-
rungsaufgaben zukommen. Meine Interviewpartner thematisierten den Sachver-
halt, qua kultureller Merkmale tiber andere Gruppen in der Gesellschaft gestellt
worden zu sein, nicht als Privileg, sondern als selbstverstindliches Grundrecht.
Auch wenn keine biographisch nachvollziehbare Diskriminierung wie die Abwer-
tung eines Fachwissens vorhanden war, begriffen sich Islamisten als benachteiligt
und herabgesetzt. Im Nachgang an die Sitzung, die den Auftakt zum Koranunter-
richt durch den bei der Diyanet angestellten Imam bildete (Kap. 6.1.3), fragte ich

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Religiose Wirkungsstatten

meine Mitbewohner, wie es zusammenpasst, dass sie sich einerseits radikal nen-
nen und die Diyanet dafiir kritisieren, nicht radikal genug zu sein, andererseits
von einem Beamten der Diyanet Unterricht nehmen. Einer entgegnete, er sei kein
Radikaler, sondern ein Muslim und fithrte aus, dass Muslime immer vom tiirki-
schen Staat unterdriickt worden seien. Ich antwortete, der tiirkische Staat unter-
driicke doch nicht die Muslime, sondern bestimmte Auslegungen des Islam wie das
Alevitentum. Er fragte empdért zuriick, an welcher Stelle er als Muslim vom tiirki-
schen Staat profitiere. Ich antwortete, dass er gerade von einem alimentierten Be-
amten des tiirkischen Staates Unterricht im Muslimsein in Anspruch genommen
hatte. Diesen Einwand iiberging er und erklirte, dass Aleviten keine Muslime sei-
en. 99 Prozent der Bevolkerung seien bestenfalls werdende Muslime, ich sei noch
nicht mal das. Das Gesprich war durch meinen Einwand eskaliert und ich brach
es ab. Die Uberzeugung, einer diskriminierten Gruppe anzugehéren, perspekti-
vierte die Wahrnehmung meines Gesprichspartners so stark, dass er offenkundig
Widerspriichliches nicht wahrnahm und auf einen konkreten Einwand mit Exkom-
munikation aus der Gruppe der (werdenden) Muslime reagierte.

6.3 Netzwerk der religiosen Infrastruktur

Die Diyanet und die theologischen Bildungsinstitutionen bilden die zentralen Re-
produktionsstitten der sunnitischen Intellektuellen, die in ein umfassendes mate-
rielles Netzwerk eingebettet sind, das fordernde und unterstiitzende Funktionen
ausiibt. Die Diyanet, deren Personal iiberwiegend aus Imam Hatip-Absolventen
besteht, ist selbst organisierendes Zentrum eines Netzwerks, das weit iiber die Ver-
waltung der Moscheen und Gebetsriume hinaus verschiedene Aktivititen umfasst.
Sie erstrecken sich von der Publikation religioser Schriften und Zeitschriften, dem
Betreiben von Radio- und Fernsehsendern, iiber die Supervision von Schulbiichern
und Ausiibung von Zensur, die gesetzlich verankerte Reprisentation des Imam im
Altestenrat eines Dorfes bis zur Organisierung von Pilgerfahrten nach Mekka und
Vergabe von Stipendien an Schiiler, um qualifizierten Nachwuchs zu férdern. Seit
der militirischen Intervention von 1971 agiert die Behorde als kulturpolitische Ver-
tretung der Tirkei im Ausland mit dem Ziel, die Kontrolle iiber das religiose Leben
der Staatsbiirger im Ausland zu behalten und die tiirkisch-sunnitische Auslegung
des Koran zu verbreiten (Gozaydin 2009: 137f%., 147).

An die Behorde angegliedert ist die Diyanet Stiftung der Tiirkei (Tiirkiye Di-
yanet Vakf1), die Spenden sammelt, um Gesundheitsleistungen fiir Arme anzubie-
ten, Moscheen zu bauen und auszustatten, Sozialhilfe zu leisten sowie »religiose
Aufklirungsteams« zu bilden und auszusenden. Die Stiftung ist verlegerisch titig,
unterhilt ein islamisches Forschungszentrum und griindete 2010 eine Universitit

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

243


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2k

Hegemonie und Kulturkampf

in Istanbul.”® Sie betreibt mehrere Krankenhiuser und Wohnheime, ein Versiche-
rungsunternehmen sowie eine Holding, die dhnlich wie die Holding des Militirs
(OYAK) Sonderrechte wie die Befreiung von Steuern geniefdt. Die Einnahmen der
Holding, deren Hohe unbekannt ist, da die Stiftung keiner 6ffentlichen Rechen-
schaftspflicht unterzogen wird, fliefen ebenfalls in den Haushalt der Diyanet. Da-
mit existiert eine Art Schattenhaushalt der Diyanet, der aus den Einnahmen einer
kapitalistischen Holding gespeist wird.>*

Die theologischen Ausbildungsstitten stehen dagegen im Zentrum eines Netz-
werkes, zu dem Stiftungen, Verbinde, Vereine, Medien sowie Parteien und Jugend-
organisationen gehoren. Es gibt kein vergleichbares Netzwerk in der Tiirkei, das so
viele Einzelpersonen iiber Jahrzehnte und Generationen hinweg zu integrieren, mit
einer gemeinsamen Sprache und Weltauffassung auszustatten vermochte. Zwar
unterhalten auch andere Parteien Jugendorganisationen und Netzwerke, aber kei-
ne steht in so enger Verbindung mit einer bestimmten Schulform. Als die RP 1996
als stirkste Partei ins Parlament einzog, hatten 54 von insgesamt 84 Abgeordneten,
die sie stellte, einen IHS-Hintergrund (Ozgur 2012: 155ff.). Fiir die Imam Hatip-Ab-
solventen ist ihre religiése Identitit ausschlaggebend fiir ihre politischen Priferen-
zen.” Bei einer Befragung wurde die CHP durchgehend abgelehnt, wihrend der
grofite Teil mit der AKP, ein kleinerer mit anderen rechten Parteien sympathisierte
(ebd.: 131f.). In einer Studie iiber das sozio-kulturelle Profil von AKP-WihlerInnen
gaben 28 Prozent ihrer WihlerInnen bei der Parlamentswahl von 2002 an, mindes-
tens ein Familienmitglied sei auf einer IHS (gewesen).*® Es kann gefolgert werden,
dass ein wesentlicher mit den Schulen verbundener Erfolg darin besteht, kulturelle
Identitit hergestellt und als verbindliche politische Richtschnur etabliert zu haben.

Etwa 70 Prozent der nach 1970 erbauten IHS wurden von Nichtregierungsor-
ganisationen finanziert, weitere 20 Prozent sind durch 6ffentlich-private Partner-
schaften gebaut worden.”” Nach dem Bau wird das Eigentum zumeist dem Staat

53  Siehe Website der Diyanet Stiftung: https://www.tdv.org.

54  Siehe Cigdem Toker: Peki ya Fetva Makaminin Hesaplari? [Was ist mit den Bilanzen des Fat-
waamts?], in: Cumhuriyet, 20.11.2013, www.cumhuriyet.com.tr/koseyazisi/11233/Peki_ya_Fet-
va_Makaminin_Hesaplari_.html (Abruf am 23.10.2018).

55  Von dieser Regel sind wenige Ausnahmen bekannt, zu deren prominenteren Alper Tas ge-
hort, der einer sozialistischen Partei vorsitzt (Ozgur 2012: 133).

56  Siehe  www.milliyet.com.tr/yuzde----de-harem-selamlik-protokolu/siyaset/haberdetayar-
siv/20.06.2005/120806/default.htm vom 20.06.2005 (Abruf am 12.10.2018).

57  Zuden grofleren und landesweit titigen NGOs, die auch Stipendien vergeben und Wohn-
heime bauen, zahlen Ensar Vakfi, ONDER, Ilim Yayma Cemiyeti, der Unternehmerverband
MUSIAD sowie die IHH. Die Beteiligung von MUSIAD gibt einen Hinweis, wer fiir den Zeit-
raum nach 1990 die Spender sind, die den Bau der Schulen finanzieren. In der Literatur wer-
den haufig pauschal »die konservativen Schichten« als Spender genannt, ohne die soziale
Zusammensetzung der Spender zu hinterfragen (Cakir u.a. 2004: 17).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://www.tdv.org.
https://www.tdv.org.
https://www.tdv.org.
https://www.tdv.org.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.tdv.org.
https://www.tdv.org.
https://www.tdv.org.
https://www.tdv.org.

6. Religiose Wirkungsstatten

tiberschrieben, der die Kosten fiir den Betrieb und das Lehrpersonal trigt. Beson-
ders aktiv in der Férderung mit 100 Imam Hatip Schulen und 50 Wohnheimen ist
die »Vereinigung zur Verbreitung von Wissenschaft« (IYC - {lim Yayma Cemiyeti),
die 1951 mit dem Ziel gegriindet wurde, »fromme Generationen« zu erziehen, die
den »nationalen und spirituellen Werten des Landes« dienen (Ozgur 2012: 157f%.).

Zwei islamistische Jugendorganisationen, die fiir sehr viele IHS-Schiiler attrak-
tiv waren und in direkter Verbindung zu islamistischen Parteien stehen, sind die
»Stiftung Nationaler Jugend« (MGV) und der »Verein Nationaler Tirkischer Schii-
ler« (MTTB). Der Verein MTTB wurde 1916 bereits vor Griindung der Republik ins
Leben gerufen und war zunichst eine Organisation, die sozialistische Ideen favo-
risierte. Nachdem der Verein 1936 verboten worden war, wurde er 1946 von neu-
em Personal mit antikommunistischer Ausrichtung wieder eréffnet. Doch erst in
den 1960ern wurde er zu einem breitenwirksamen Forum fiir konservativ-religio-
se Gymnasiasten und Studenten, warb offen fiir einen Islamischen Staat und die
Scharia und rief zur Ermordung von Linken auf. Der Verein wurde mit dem Putsch
von 1980 geschlossen und erst 2006 wieder eréffnet. Zu dieser Zeit gaben mehr als
hundert Abgeordnete der AKP, darunter die drei fithrenden Figuren dieser Zeit —
Tayyip Erdogan, Abdullah Giil und Biilent Aring —, an, mit dem MTTB assoziiert
gewesen zu sein (Atilgan 2015b: 593f.).

In den 1970ern hief} die mit der damaligen islamistischen Partei MSP assozi-
ierte Jugendorganisation Akincilar, die Bezeichnung fiir den osmanischen Sturm-
reiter, der im erwihnten Gedicht von Kisakiirek als historischer Hoffnungstriger
auftaucht. Ihre Mitglieder warben fiir einen Islamischen Staat und die Einfithrung
der Scharia. Zahlreiche Griinder der AKP waren Mitglied der Akincilar. Nach 1980
wird als Nachfolgeorganisation die Stiftung MGV gegriindet, zu der sich der neue
Koranlehrer meiner studentischen Mitbewohner bekannt hatte. Die MGV bekam
in den 1990ern grofien Zulauf und stand in enger Verbindung zur Wohlfahrtspar-
tei RP. Sie bot unter anderem Gesundheitsleistungen an, vermittelte Unterkiinfte
und Nachhilfe, organisierte Wettbewerbe und Konferenzen mit islamistischen In-
tellektuellen und trug wesentlich zur Bildung des Nachwuchses bei. Sie wurde 2004
geschlossen (Ozgur 2012: 123fF.).%

Schlielich férdern Mitglieder von MUSIAD die Schulen. Nach Angaben des
Verbands sollen etwa ein Drittel der Verbandsmitglieder Imam Hatipli sein (ebd.:
168). Dass die Schulen als Sozialisationsinstanz fiir die »anatolische Bourgeoisie«
fungierten, geht auch aus Interviews mit Unternehmern hervor (Yankaya 2014:

58 Als die Organisation MGV 2004 geschlossen wurde, unterhielt sie 900 Biiros und hatte
350.000 Mitglieder, von denen 2/3 auf eine IHS gingen (Ozgur 2012: 125). Die 2002 gegriin-
dete Organisation AGD (Verein Anatolischer Jugend) fithrt die Tradition der Milli Goriis Be-
wegung fort. Sie ist mit der SP (Partei der Glickseligkeit) assoziiert, die eine marginale Partei
des islamistischen Spektrums ist.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

245


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Hegemonie und Kulturkampf

38ff.). Anatolische Kleinunternehmer schickten ihren Nachwuchs auf Imam Hatip
Schulen und legten damit einen intellektuellen Grundstein fiir die spitere Griin-
dung von MUSIAD. Einschligige Publikationen des Verbands, in deren Mittelpunkt
der mit einer islamischen Ethik auszustattende Mensch, der sogenannte homo is-
lamicus steht, der in der »muslimischen Familie« und in den Imam Hatip Schulen
erzogen werden soll, legen die Anbindung des Erziehungsprogramms der Schulen
an den Unternehmerverband offen (MUSIAD 1994; Yarar 1997).

6.3.1 Verlagerung des islamistischen Netzwerks in den Staat

Nach der 1997er Intervention des Militirs und dem Verbot der Wohlfahrtspartei
erlahmte die Organisierung und Bildung der islamistischen Jugend in relativ selb-
stindigen Massenorganisationen. Sie wurde zum einen auf eine grofiere Anzahl
privater Organisationen verteilt. Schulen privater islamistischer Netzwerke iiber-
nahmen Bildungsaufgaben. Zum anderen wurde mit Griindung der AKP die Or-
ganisierung und Bildung der Jugend in die Parteistrukturen und noch stirker als
zuvor in die staatlichen Institutionen verlagert. Die Reichweite der Diyanet, der
Imam Hatip Schulen und der theologischen Fakultiten erhéhte sich enorm. Da is-
lamistische Intellektuelle inzwischen in allen staatlichen Institutionen organisiert
waren, waren Massenorganisationen auflerhalb des Staates und der Partei fir die
Bewegung nicht mehr ausschlaggebend. Die Intellektuellen kimpften nicht mehr
gegen die Institutionen, sondern innerhalb der Institutionen um die Ubernahme
der gesellschaftlichen Fithrungsaufgabe.

Eine Station dieses Kampfs bildete die Verfassungsreform von 2010 (vgl.
S. 37f.). Nachdem sie die Polizeibehérden bereits iibernommen hatten und sich
auch im Militir in der Offensive befanden, erméglichte die Reform die Verdrian-
gung kemalistischer Krifte aus den hoéheren Justizbehérden. Mit der stetigen
Expansion der theologischen Fakultiten wurden die islamistischen Intellektuellen
zusitzlich in die Lage versetzt, an den Hochschulen um Fithrung zu kimpfen.
Eine konkrete Form dieses Kampfes war die Kriminalisierung und Entlassung
von hunderten Wissenschaftlerlnnen aus den tiirkischen Universititen unter
dem Vorwand der »Terrorbekimpfung«. Anfang 2016 unterzeichneten mehr als
2.000 WissenschaftlerInnen, die sich »Akademiker fiir den Frieden« nannten, eine
Stellungnahme®, in der von der AKP-Regierung die Beendigung der damaligen
militirischen Belagerung kurdischer Stidte sowie die Wiederaufnahme von Frie-
densverhandlungen mit der kurdischen Bewegung gefordert wurden. In Reaktion
auf diese Stellungnahme verfasste eine zweite Gruppe Hochschulangehdriger,

59  Siehe Stellungnahme der»Akademiker fiir den Frieden«: We will not be a party to this crime!
10.01.2016, https://www.barisicinakademisyenler.net/node/63 (Abruf am 12.10.2018).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://www.barisicinakademisyenler.net/node/63
https://www.barisicinakademisyenler.net/node/63
https://www.barisicinakademisyenler.net/node/63
https://www.barisicinakademisyenler.net/node/63
https://www.barisicinakademisyenler.net/node/63
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.barisicinakademisyenler.net/node/63
https://www.barisicinakademisyenler.net/node/63
https://www.barisicinakademisyenler.net/node/63
https://www.barisicinakademisyenler.net/node/63
https://www.barisicinakademisyenler.net/node/63

6. Religiose Wirkungsstatten

die sich »Akademiker fiir die Tiirkei« nannte, eine Gegenstellungnahme®, in der
Kritik an der Regierung zuriickgewiesen und ihr Unterstiitzung im »Kampf gegen
den Terrorismus« zugesagt wurde. Ebenfalls mehr als 2.000 Unterzeichner, die
sich als »Tiirkei-Verliebte« bezeichneten, die die »echten Gefiihle und Gedanken
der tiirkischen Nation« ausdriicken wollten, stellten sich gegen die Kritik ihrer
KollegInnen, die sie als »Gesindel« bezeichneten, »das noch gefihrlicher und
niedertrichtiger als die Banditen in den Bergen ist«.

Die Gegenstellungnahme verlieh einen unikalen Einblick in die universitire Or-
ganisierung und Zusammensetzung der intellektuellen Fithrungsschicht des isla-
mistischen Hegemonieprojekts. Der namentlich verantwortlich zeichnende Verfas-
ser war Leiter einer theologischen Fakultit. Die mit Abstand grofdte Einzelgruppe
unter den Unterzeichnern, die zu 99 % an tiirkischen Universititen beschiftigt wa-
ren, wurde mit 20 % von Theologen gebildet, gefolgt von Ingenieuren (12 %) und
Medizinern (9 %)." Der Frauenanteil betrug 10 %, unter denjenigen mit Professur
oder Dozentur betrug er sogar nur 5 %. Bei den »Akademikern fiir den Frieden«
lag der Frauenanteil bei 54 %, die gréfite Gruppe wurde von OkonomInnen (19 %)
gebildet, gefolgt von Politik- und ErziehungswissenschaftlerInnen (14 und 9 %). Sie
waren zu einem Drittel an Universititen auf3erhalb der Tiirkei beschiftigt. Die geo-
graphische Verteilung der UnterzeichnerInnen bildete die politischen Kriftever-
hiltnisse ab. Die reaktiondren Akademiker dominierten in den tirkisch-islamis-
tisch regierten Stidten sowie in den unter der AKP neu gegriindeten Universititen,
an denen sie durch die Ernennung von Rektoren und iiber den von ihr kontrollier-
ten Hochschulrat YOK Dominanz herstellen konnte. Mittels Disziplinarverfahren,
Strafprozessen und anderer Druckmittel wurde nachfolgend ein grofRer Teil der re-
gierungskritischen WissenschaftlerInnen von ihren regierungstreuen Kollegen aus
den Universititen entfernt beziehungsweise aus tiirkisch-islamisch kontrollierten
Stadten vertrieben. Mit dem islamistischen Hegemonieprojekt hat sich an den Uni-
versititen eine Gruppe von Intellektuellen etabliert, die minnlich dominiert sind
und von Theologen angefithrt werden. Auch bei anderen politischen Streitthemen
meldeten sich die Theologen geschlossen zu Wort. Als die Diyanet wegen Uber-
schreitung ihres stetig anwachsenden Budgets und der Leiter der Behorde wegen
luxuriser Dienstwagen kritisiert wurden, wiesen 66 Dekane theologischer Fakul-
titen in einer gemeinsamen Erklirung diese Kritik zuriick, indem sie auf die In-

60 Siehe Stellungnahme der »Akademiker fur die Tiirkei«: https://www.sabah.com.tr/gundem/
2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek vom 12.01.2016 (Abruf am
12.10.2018).

61  Fur eine statistische Auswertung der Zusammensetzung beider Gruppen siehe Efe Ke-
rem Sozeri: Evrensel degerler ve milli yalmizhk: iki akademi, iki bildiri [Universel-
le Werte und nationale Einsamkeit: Zwei Akademien, zwei Stellungnahmen], in: Plat-
formz4, 28.01.2016, http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--
iki-bildiri--iki-akademi (Abruf am 12.10.2018).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

247


https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
https://www.sabah.com.tr/gundem/2016/01/12/akademisyenlerden-terore-karsi-operasyonlara-destek
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi
http://platform24.org/guncel/1320/evrensel-degerler-ve-milli-yalnizlik--iki-bildiri--iki-akademi

248

Hegemonie und Kulturkampf

tegritit der Diyanet als respektable Autoritit in religiésen Fragen verwiesen.®* Die
Theologen demonstrierten ein weiteres Mal, dass sie in der Lage waren, organi-
siert zu handeln und sich als Teil eines Kollektivs begriffen, dessen Ziele sie unter
Zugriff auf ihre religiésen Ressourcen legitimierten.

6.4 Materielle Attraktivitat der religiosen Infrastruktur

Die IHS hatten lange Zeit »nur« den Status von Berufsschulen inne. Bei ihrer Eta-
blierung mussten einige Riickschlige wie die 1971er und die 1997er Interventionen
des Militirs hingenommen werden. Nichtsdestotrotz waren sie tiber die gesamte
Zeit Gegenstand eines besonderen Férderns und Werbens durch islamistische und
konservative Politiker und das Militir. Mit dem Putsch von 1980 wurde verstarkt
die Strategie verfolgt, die Biirokratie mit islamisch-konservativem und tiirkisti-
schem Personal zu besetzen (Ahmad 1993: 194; Tugal 2009: 91; White 2008: 363).
Absolventen der IHS riickten dadurch in die Gruppe der bevorzugten Kandidaten
auf.® Die Attraktivitit fiir Eltern, ihren Nachwuchs auf eine theologische Schule
zu schicken, stieg. Es sprach sich herum, dass diese Schulen Karrieren ermoglich-
ten. Zu den Forderpraktiken, die die Schulen attraktiv machten, gehorte, dass das
Bildungsministerium den IHS pro SchiilerIn mehr Mittel als anderen Schulen zur
Verfiigung stellte. Das Schiiler-Lehrer-Verhiltnis an den IHS lag in den 1990ern
bis Ende der 2000er bei 10:1, an anderen Oberstufen dagegen bei 20:1. 2009 waren
17 Prozent der Heime, die unter der Aufsicht des Bildungsministeriums standen,
fiir IHS reserviert, obwohl diese im Durchschnitt weniger als 5 Prozent der Schii-
lerInnen stellten. In den 1990er Jahren lag der Anteil von IHS-SchillerInnen mit
einem Stipendium durchschnittlich doppelt so hoch wie an anderen Berufsschu-
len (Ozgur 2012: 48ft., 142ff.). Nach Cakir u.a. (2004: 73) sind dies Griinde, die die
IHS fiir Kinder aus drmeren Familien attraktiv gemacht haben.®*

Islamistisch regierte Kommunen stellten ebenfalls besondere Fordermittel zur
Verbesserung der Ausstattung aber auch Stipendien und Preise fiir [HS-SchiilerIn-
nen zur Verfiigung, wie zum Beispiel im Rahmen von Koranrezitationswettbewer-

62 Siehe Cigdem Toker: ilahiyat Fakiiltesi Dekanina Cagri [Aufruf an den Dekan der
Theo-lo-gi-schen Fakultét], in: Cumhuriyet, 13.05.2015, www.cumhuriyet.com.tr/koseyazi-
si/275191/66_ilahiyat_fakultesi_dekanina_cagri.html, (Abruf am 12.10.2018).

63  Als die Wohlfahrtspartei RP Mitte der 1990er Jahre an die Regierung kam, sollen etwa 50 %
der Studenten, die eine Anstellung im 6ffentlichen Dienst erhielten, Absolventen von IHS
gewesen sein, obwohl ihr Anteil an allen Schiilern bei etwa 5 % lag (Ozgur 2012: 51).

64  Einzelne Erhebungen indizieren, dass einkommensstirkere Familien ihre Kinder (iberwie-
gend auf von religiosen Gemeinschaften betriebene private Schulen schicken, sicherlich
aus Prestigegriinden, primar aber wegen der besseren Ausstattung gegeniiber 6ffentlichen
Schulen (Cengiz 2013: 301, 377).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Religiose Wirkungsstatten

ben. Islamistische Politiker werteten die Frommigkeit von Schiilern, etwa religics
inspirierte Hilfsbereitschaft, wertebasierte Nihe zum »Volk« und den Willen, diese
»Werte« in allen Feldern zu fordern, als besondere Qualititen und versprachen An-
stellungen. Sie halfen Absolventen bei Bewerbungen und vermittelten ihnen Stel-
len in der Verwaltung auf kommunaler und nationaler Ebene. Zu seiner Zeit als
Biirgermeister von Istanbul in den 1990ern sagte Recep Tayyip Erdogan:

»In Anbetracht meiner Erfahrungen in der Verwaltung und im Lichte des Geis-
tes, den ich von meiner Schule vermittelt bekam, kann ich in Bezug auf Bildung
und menschlichen Umgang mit voller Uberzeugung sagen, dass ich immer einen
Imam Hatipli vorziehen werde, wenn ich nach einer qualifizierten Person Aus-
schau halte.« (zit.n. Ozgur 2012: 145, Ubersetzung E.B.)

In den 1960ern bildete die Aussicht auf eine Anstellung bei der Diyanet noch einen
wesentlichen Faktor fiir Eltern, ihren Nachwuchs auf eine theologische Schule zu
schicken. Die Beamtenlaufbahn wurde mit einem relativ sicheren Einkommen ver-
bunden (Cakir u.a. 2004: 17). Seit Mitte der 1970er ergriff die Mehrheit der Absol-
ventInnen jedoch andere Berufe.® 2010 erhielten nur noch 15 Prozent der IHS-Ab-
solventen eine Anstellung bei der Diyanet. Es ist davon auszugehen, dass die Auf-
hebung der Restriktionen und die Vervielfachung der Schiilerzahlen nach 2012 da-
zu fithren werden, dass dieser Anteil sehr viel stirker fallen wird. Gegen Ende der
2000er Jahre, mit der AKP an der Regierung, befanden sich IHS-Absolventen auf
allen Verwaltungsebenen in leitenden Positionen, so auch in den Behérden, die die
allgemeinen Lehrpline fir alle Schulformen bestimmen (Ozgur 2012: 147). Der Lei-
ter der Stiftungsbehérde Yusuf Beyazit, mit dem ich die Entwicklungsgeschichte
der islamistischen Bewegung eingeleitet habe, war keine Ausnahmeerscheinung
mehr.

Der Erwerb einer religiosen Erziehung hatte also an Attraktivitit gewonnen,
indem sich die beruflichen Méglichkeiten, die sich mit ihr eroffneten, vervielfach-
ten. Auf diese Weise wurde eine kulturelle Inklusion verstirkt, die schon durch
die Etablierung und den Ausbau der Diyanet, die ausschliefdlich »Sunniten« of-
fenstand, gegeben war. Die Kehrseite der Inklusion ist die Exklusion von »Nicht-
Sunniten« aus den staatlichen Institutionen. In den gesellschaftlichen Auseinan-
dersetzungen tritt diese Exklusion als Ausgrenzungspraxis in Erscheinung, von

65 Der Anteil der Absolventen, die ein Hochschulstudium aufnahmen, lag in den 1990ern zwi-
schen 15 und 20 % und damit gleichauf mit anderen Gymnasien. Nach 1998 stieg der Anteil
trotz Restriktionen auf iiber 22 %. Von diesen Absolventen, die ein Studium aufnahmen,
wihlten 2/3 Jura oder Verwaltungswissenschaften, beides Fiacher, die auch den Weg in die
Biirokratie ebnen. 1992 sollen 60 % der Studenten an der Fakultat fir Politikwissenschaften
der Ankara Universitat IHS-Absolventen gewesen sein (Ozgur 2012: 46, 50).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

249


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

Hegemonie und Kulturkampf

der verschiedene Gruppen betroffen sind. In der Diskussion der vorliegenden em-
pirischen Forschungsergebnisse wurde erkennbar, dass diese Gruppen nicht als
politische Gegner, sondern als religios definierte Gefahr kodiert werden, die die
Gemeinschaft der »Muslime« von innen wie von aufien bedrohen. Angehérige an-
derer Religionen und Atheisten werden als Bedrohung von aufden konstruiert, ih-
re Exklusion ist damit festgelegt. Die Grenzziehung gegeniiber »Laizisten« und
Aleviten blieb weniger eindeutig. Aus der Perspektive islamistischer Intellektueller
waren sie vom richtigen Weg abgekommen, auf den sie durch Umerziehung wie-
der zuriickgefithrt werden sollten. Sie wurden als werdende Muslime bezeichnet,
denen eine Chance zuerkannt wurde, in das Kollektiv aufgenommen zu werden,
sofern sie bereit waren, sich der Umerziehung zu unterwerfen.

Da die Forderung von IHS-Absolventen eine offen ausgesprochene Prioritit
darstellt und die sich an der Zentralregierung befindende AKP iiber die Beset-
zung Offentlicher Stellen entscheiden kann, besteht die Kehrseite der Forderpraxis
aus der Benachteiligung von Absolventen anderer Schulen sowie — pauschaler —
der Gruppe der »Nicht-Muslimes, der Laizisten und Atheisten. Es ist zu erwar-
ten, dass die Forderpraxis eine gesamtgesellschaftliche Verschiebung zugunsten
einer religiosen Erziehung und der Aneignung einer tirkisch-islamischen Welt-
auffassung weiter verstirken wird. Wihrend diese Konstellation schon in anderen
Feldern sichtbar wurde, so in Duraks Untersuchung in Konya, wo die Aneignung
einer konservativ-islamischen Weltauffassung in einem Bedingungsverhiltnis zur
Reproduktion als Arbeitskraft stand (vgl. S. 180), wird ein Effekt dieser Verschie-
bung in quantitativen Studien sichtbar, die eine Zunahme der politischen Selbst-
zuschreibung als »religiés« belegen.® Quantitative Untersuchungen zu dieser Ent-
wicklung im Feld der beruflichen Opportunititen liegen noch nicht vor. Der explo-
sionsartige Anstieg der Schiilerzahlen an den IHS stellt einen weiteren Fingerzeig
dar. Einen konkreten Hinweis auf die Breitenwirkung der Aussicht auf (erhéhte)
Chancen durch den Erwerb einer religiosen Erziehung erhielt ich bei einer Unter-
haltung mit einem Kind, die ich 2013 in einem siidanatolischen Dorf fithrte. Der
elfjihrige Schiiler der fiinften Klasse dufierte den Wunsch, auf eine IHS zu wech-
seln. Seine Familie zeichnete sich nicht durch besondere Frommigkeit aus, auch
gab es in seinem Dorf keine IHS. So wurde ich neugierig und fragte, warum er
wechseln wolle. »Ich mdchte Polizist werden«, war seine Antwort. »Warum musst
du auf eine Imam Hatip Schule gehen, wenn du Polizist werden willst?«, fragte

66  Der Studie zufolge stieg der Anteil derjenigen, die ihre politische Identitat als »religios« an-
gaben, zwischen 2015 und 2017 von 14,7 auf 27,6 %. Neben »religios« gab es die Moglichkei-
ten, »konservativ«, »nationalistisch«, »republikanisch-kemalistisch«, »sozialdemokratisch«,
»volkisch« oder »sozialistisch« anzugeben. Aufier einer leichten Steigerung bei »nationalis-
tisch« wiesen alle anderen eine sinkende Tendenz auf (TSSEA 2018: 11).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Religiose Wirkungsstatten

ich ihn. »Wenn man Polizist werden will, muss man auf eine Imam Hatip Schu-
le gehenc, antwortete er. Der Junge gab fiir seine Priferenz weder ideologische
noch familidre Griinde an, wie das Erlernenwollen der Religion oder Druck der
Familie, die in Umfragen als Beweggriinde ausgemacht werden (Cakir u.a. 2004:
19; Ozgur 2012: 107ff.), sondern den pragmatischen Wunsch, Polizist zu werden.*’”
Wie der Junge dazu kam, diese Verbindung herzustellen, habe ich von ihm nicht
erfahren. Eine formale Verbindung zwischen den IHS und dem Polizeiberuf gab
es nicht. Doch war der Wunsch keine ausgefallene Idee. Er spiegelte die Annah-
me von Wahrscheinlichkeiten, die Folge der Férderung und der Werbekampagnen
waren, die fiir die Schulen betrieben wurden. In der Kampagne einer IHS in Istan-
bul, die in einer Broschiire mit dem Versprechen warb, IHS-Absolventen wiirden
einen Vorzug bei der Aufnahme in die Polizei- und Militirschulen erhalten, wur-
de der Zusammenhang sogar explizit hergestellt.® Der Vorgang verweist auf die
Herausbildung eines auch von anderen Autoren beobachteten Bewusstseins, wo-
nach die Zugehorigkeit zur gesellschaftlichen Partei des Islamismus sich in beruf-
liche Chancen ummiinzen lassen sollte (Tugal 2009: 220f.). Hegemonietheoretisch
lasst sich feststellen, dass das islamistische Projekt Hegemonie organisiert, indem
es der subalternen Anhingerschaft »reale Vorteile« mittels Zugang zu beruflichen
Chancen verspricht. In Abgrenzung zu anderen kulturellen Affiliationen wird die
Annahme der tiirkisch-sunnitischen Identitit attraktiv gemacht.

Wihrend meines Feldaufenthalts bin ich einigen Ausnahmen begegnet, die die-
se kulturellen Grenzziehungen herauszufordern schienen und den Anschein er-
weckten, dass das Projekt auch fur abweichende kulturelle Identititen Attraktivi-
tit entfaltete. So waren in der AKP vereinzelt Aleviten vertreten, deren Dabeisein
in Izmir besonders betont wurde, um den pluralen Charakter der Partei hervorzu-
heben. Aleviten nahmen auch politische Funktionen fiir die Partei in Parlamenten
ein. Die AKP entschied sich in einem tberwiegend alevitisch besiedelten Bezirk
sogar fiir einen alevitischen Biirgermeisterkandidaten. Der Vorsitzende eines ale-
vitischen Vereins in Izmir erklarte mir diese Aufstellung durch die AKP folgender-
maflen:

Wenn dieser Freund sich in einem Bezirk bewerben wiirde, in dem die AKP eine
Aussicht auf eine Mehrheit hat, dann wiirde er niemals als Kandidat ins Rennen
geschickt werden. Dass ein Alevit in einem nicht-alevitischen Bezirk von der AKP

67  Der Konflikt mit der Giilen Bewegung, die ihre eigenen Schulen unterhielt, daher wohl kaum
mit den IHS in Bertthrung kam, lasst annehmen, dass die IHS weiter im Ansehen gestiegen
sind, um die Sicherheitsapparate, die einen besonders sensiblen Bereich bilden, mit loyalem
Personal zu besetzen.

68  Siehe www.yenicaggazetesi.com.tr/asker-polis-okullarina-imam-hatip-ayricaligi-
165-717h.htm vom 12.06.2017 (Abruf am 11.09.2018).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

251


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252

Hegemonie und Kulturkampf

als Kandidat aufgestellt wird, das ist unmaoglich, dafiir gibt es kein einziges Bei-
spiel. Aber hier, wo die AKP keine Chance hat, stellen sie ihn auf, um méglichst
viele Stimmen fiir das Oberbiirgermeisteramt zu sammeln.

Der politische Pragmatismus der AKP lief} Ausnahmen zu, ohne dass sich da-
durch der kulturelle Charakter des von ihr getragenen Hegemonieprojekts ent-
scheidend verinderte.® In den Leitungsgremien der Partei erhielten Aleviten kein
politisches Gewicht (vgl. Dogan 2016: 151ff.). Vielmehr wirkte die Nicht-Zugehorig-
keit zur Gruppe der Sunniten beziehungsweise des tiirkisch-islamischen Kollektivs
als Ausschlussmechanismus, auf den ich an spiterer Stelle nochmals eingehen wer-
de.

6.5 Zwischenresiimee: Privilegienstruktur und Gruppeninteresse

Der Wiederaufbau der in der Phase der Republikgriindung konservierten religio-
sen Institutionen der osmanischen Ulema nach dem Zweiten Weltkrieg auf Be-
treiben bestimmter Fraktionen der besitzenden Klassen, die im Grundbesitz, im
Handel sowie in der kleinen Bourgeoisie lokalisiert wurden, stellt eine Privilegie-
rung einer kulturell bestimmten Gruppe bei der Zuteilung von Ressourcen und
Dienstleistungen dar: Der sunnitisch ausgebildeten Geistlichen auf der einen und
derjenigen Bevolkerungsgruppe, die deren »Dienste« in Anspruch nimmt, auf der
anderen Seite. Im Widerspruch zum in der Verfassung verankerten Prinzip der
Laizitit und der staatsbiirgerlichen Gleichheit ist mit der Diyanet und den Imam
Hatip Schulen der Diskriminierung nicht-sunnitischer BiirgerInnen eine institu-
tionelle Form verliehen und ein Sonderstatus fiir die sunnitische Religion geschaf-
fen worden. Der Ulema reprasentiert als professioneller Geistlicher eine Seite des
Sonderstatus, die des Ausfithrenden, der Zugang zu einer aus allgemeinen Steu-
ermitteln finanzierten o6ffentlichen Anstellung erhilt, um bestimmte Dienste zu
erbringen. Er ist in gewisser Weise der Archetyp des religiésen Intellektuellen,
da seine materielle Reproduktion ausschliefilich an die Ausiibung einer religiésen
Funktion gebunden ist. Die Ulema verfiigen iiber Institutionen, die ihnen die Ent-
wicklung eines Kollektivwillens, organisiertes Handeln und damit die Artikulation
eines Gruppeninteresses auch im Widerspruch zu politischen Regierungen ermég-
licht. Thr Gruppeninteresse besteht im Erhalt und im Ausbau ihrer Infrastruktur,
deren Verkniipfung mit exklusiven 6konomischen Opportunititen sie zu einer Pri-

69  Auch die personelle Integration ehemaliger Mitglieder der CHP kam vor. Wihrend meines
Feldaufenthalts war ein prominenter Fall ein Biirgermeisterkandidat in einem laizistisch ge-
pragten Stadtbezirk von Izmir, der sich von der AKP aufstellen lie?, nachdem er zwei Wahl-
perioden fiir die CHP dieses Amt ausgelibt hatte.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Religiose Wirkungsstatten

vilegienstruktur macht. Die Geschichte der islamistischen Bewegung ist auch die
Geschichte des Voranbringens dieser Privilegienstruktur.

In der theoretischen Diskussion wurde dargelegt, dass der Zugang zu den Pri-
vilegien fiir die Geistlichen auf der Ebene von Verteilungsverhiltnissen zweiten
Grades angesiedelt ist (vgl. Kap. 4.3). Er erfolgt durch Einkommen, Sachleistungen
und Fordermittel. Ressourcentheoretisch reformuliert heifit dies, dass der Zugang
zu den 6konomischen Mitteln durch den Erwerb religioser Ressourcen — ein be-
stimmtes Wissen iiber die Auslegung und Ausfithrung der Religion — erfolgt. Das
religiése Wissen erhilt durch diese privilegierte Stellung den Charakter einer ex-
klusiven kulturellen (Bildungs-)Ressource. Da der Erwerb des Wissens zudem an
die Voraussetzung gekniipft ist, einer bestimmten religiésen Gruppe anzugehéren,
konstituiert die Zugehorigkeit zu dieser Gruppe eine exklusive soziale Ressource.
Die erste Erweiterung, die aus der hegemonietheoretischen Rekonstruktionsar-
beit erfolgt, besteht folglich in der Feststellung, dass die religiosen Intellektuel-
len ein relativ eigenstindiges Gruppeninteresse gekoppelt an exklusive kulturelle
und soziale Ressourcen herausgebildet haben, durch die sie Zugang zu 6konomi-
schen Mitteln erhalten. Diese Erweiterung ist bereits orientierend in die Darstel-
lung der Entwicklungsgeschichte der islamistischen Bewegung eingegangen, mit
der die einzelnen Stationen ihrer Formierung in Anbindung an die biirgerlichen
Klassen der Republik nach ihrer partiellen Ablésung von den besitzenden Klassen
des Osmanischen Reichs nachgezeichnet wurde.

Dass der kulturelle Charakter des Hegemonieprojekts fiir seine Vermittler ei-
ne dkonomische Seite aufweist, liefy die hegemonietheoretische Rekonstruktions-
arbeit an eine zweite Grenze stofRen, die durch die Differenzierung der ressour-
centheoretischen Erweiterung erfasst werden konnte. Die islamistische Bewegung
vermochte es, eingelassen in gesellschaftliche Kimpfe um Hegemonie, religiose
Ressourcen auch zur Voraussetzung fiir gesellschaftliche Positionen zu machen,
die bis dahin durch von der Religion unabhingige kulturelle Bildungsressourcen
und soziale Ressourcen zu erreichen waren. In diesem Prozess avancierte die Stel-
lung der sunnitischen Intellektuellen in der Gesellschaft von der ideologischen Aus-
iibung von Hegemonie zur Position der Ausbilder und Vermittler kultureller und
sozialer Ressourcen, die Zuginge in alle Hochschulficher und Berufe er6finen. Da-
mit erreichte die islamistische Bewegung zum einen eine breite gesellschaftliche
Streuung der in den Schulen ausgebildeten tiirkisch-sunnitischen Weltauffassun-
gen. IHS-Absolventen konnen als Journalisten, Redakteure, Schriftsteller, Wissen-
schaftler, Politiker, Verwalter, Behdrdenleiter etc. wirken und werden sukzessive
bevorzugt. Sie konnen damit praktische intellektuelle Funktionen des islamisti-
schen Hegemonieprojekts in allen gesellschaftlichen Bereichen einnehmen. Zum
anderen macht die besondere Forderung und Bevorzugung tiirkisch-sunnitischer
Weltauffassungen bei der Besetzung von Stellen im gesamten 6ffentlichen Dienst
die religiése Erziehung tiber die Privilegienstruktur hinaus materiell attraktiv. In-

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

253


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254

Hegemonie und Kulturkampf

dem die Verbesserung beruflicher Aussichten in eine direkte Verbindung mit einer
theologischen Ausbildung gebracht wird, durch die ein bestimmter Kollektivwille
gebildet wird, der in den gesellschaftlichen Kimpfen fiir ein bestimmtes kapitalis-
tisches Entwicklungsprogramm Partei ergreift, werden beruflich-materielle Op-
portunititen in ein Bedingungsverhiltnis zur Bildung dieses Willens gesetzt. Bil-
dungsabschliisse, Fachwissen und die Verfiigung iiber soziale Netzwerke werden
dkonomisch aufgewertet, wenn sie sich mit einer tiirkisch-islamischen Weltauffas-
sung verbinden. Auf diese Weise wird eine kulturelle Inklusivitit hergestellt, die
den relativen Tauschwert kultureller und sozialer Ressourcen, die mit der »Reli-
gion« beziehungsweise dem islamistischen Hegemonieprojekt verkniipft sind, er-
hoht. Diese Aufwertung von religiosen Ressourcen in Verschrinkung mit dem He-
gemonieprojekt kann als ein kulturell vermittelter materieller Inklusionsmechanis-
mus bestimmt werden. Der Mechanismus ist informell gestaltet, sofern es keinen
rechtlich festgeschriebenen Anspruch auf exklusive Férderung gibt und doch wird
vermittelt itber den Erwerb von religiésem Wissen und einer islamisch-konserva-
tiven Weltauffassung der Zugang zu realen 6konomischen Vorteilen hergestellt.

6.6 Private islamistische Institutionen - Islamische Gemeinschaften

Die bisher thematisierten zentralen Institutionen der sunnitischen Intellektuellen
waren die Diyanet, die theologischen Bildungsinstitutionen und die politische Par-
tei. Eine vierte Institution, die fir die Entwicklung der islamistischen Bewegung
eine besondere Rolle spielt, bilden die islamischen Gemeinschaften. Sie verleihen
der islamistischen Bewegung und den assoziierten Intellektuellen eine noch gré-
Rere gesellschaftliche Reichweite und stellen ebenfalls Institutionen kulturell ver-
mittelter Inklusion beziehungsweise Exklusion dar.

Die Gemeinschaften haben sich sowohl in Assoziation mit der Milli Gériis Be-
wegung als auch auflerhalb von ihr entwickelt. Sie verfolgen ebenfalls das Ziel,
einen neuen Menschen zu erziehen, organisieren sich aber nicht in Form von ei-
genstandigen politischen Parteien, weshalb sie auch nicht in der Lage sind, mas-
senhafte Anhingerschaft zu mobilisieren. Sie konstituieren sich als besonderer Ty-
pus einer Intellektuellenbewegung. So propagierte die vom Geistlichen Fethullah
Giilen angefithrte Bewegung die Erziehung einer geistigen Elite, einer »Goldenen
Generation«. Deren Aufgabe sollte sein, das mit dem Islam vereinte Tirkentum
weltweit fithrend zu machen (Sen 2007; Turam 2007). Auf den Treffen der AKP-Ju-
gend nahm ich wahr, dass sehr viele aktive Mitglieder mit der Gillen Gemeinschaft
assoziiert waren. Einige redeten mit Hochachtung vom »Hoca Efendi«, dem »Ho-
hen Gelehrten, ein informeller Titel, der Fethullah Giilen von seiner Gefolgschaft
verliehen worden war. Andere erzihlten von Rekrutierungspraktiken, Zusammen-

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Religiose Wirkungsstatten

kiinften und brachten verschiedenste Personen und Gegenstinde — Wohnungen,
Heime, Zeitungen, Liden — in einen Zusammenhang mit den Gemeinschaften.

Nach einem Treffen in der grofRen Gruppe, in der die Sprache wieder mal auf
die Giilen Gemeinschaft gekommen war, fragte ich meinen Begleiter, mit dem ich
das Treffen gemeinsam verlassen hatte:

I: Worum geht es eigentlich bei diesen Gemeinschaften?

A: Nur ums Geschift. Du hast es doch gehort. Er fahrt von einem Ende der Stadt
zum anderen, um Essen zu gehen, nur weil der Restaurantbesitzer ein Muslim ist.
Du musst dir das wie MUSIAD oder TUSIAD vorstellen. Sie machen untereinander
Ceschifte. Das ist die Die-Unsrigen-Denke.

Dass mein Begleiter die religiosen Gemeinschaften mit dem »Geschiftemachen«in
Verbindung brachte, hatte nachvollziehbare Griinde. Die Gemeinschaften wurden
im Verlauf der Studie bereits als Triger der Tirkisch-Islamischen Synthese und
als kleinkapitalistische Investitionsgemeinschaften benannt. In der Besprechung
der Klassenkampfthese wurde dargelegt, dass sie im Zusammenhang mit dem is-
lamischen Unternehmertum als Organisationsformen hervortreten, die Netzwerke
zum Zwecke der Kapitalbildung bilden sowie Multiplikatoreneffekte bereithalten.
Schon in den 1990er Jahren war der Nexus zwischen islamischen Gemeinschaften
und ihren 6konomischen Investitionen derart ausgeprigt, dass sie zu einem ge-
wichtigen politischen Faktor geworden waren. Die Gemeinschaften sollen zusam-
mengenommen iiber einen Milliardendollarfonds verfiigt haben, dessen Mittel sie
iber Vereine und Stiftungen in parteipolitische und sozio-kulturelle Aktivititen
wie den Bau von Moscheen, Schulen, Universititen, Repetitorien, Schiilerheime
und die Armenbhilfe lenkten (Dogan 2009a: 297).

Indes ranken sich viele Geriichte um das innere Funktionieren der Gemein-
schaften und ihren tatsichlichen Einfluss. Allein die Assoziierten der Nurcu, die in
der Tiirkei mutmaflich den zahlenmif3ig grofiten Korpus stellen, werden mitunter
auf mehrere Millionen (Ozgur 2012: 118) und die einzelnen Zellen der Bewegung,
die Hiuser des Lichts (»nur« oder »1g1k evleri«) genannt werden, auf 20.000 (Atasoy
2009: 129) geschitzt. Die Angaben miissen jedoch spekulativ bleiben. Es gibt viele
Griinde, weshalb Gemeinschaftsmitglieder aber auch Aufienstehende die Zahlen
hoch oder niedrig hingen konnten, beispielsweise um Stirke oder Schwiche, Ge-
fahr oder Harmlosigkeit zu demonstrieren. Die Nurcu-Bewegung geht auf Said
Nursi (ca. 1876-1960) zuriick. Nach seinem Tod entwickelten sich mehrere separate
Seitenarme. Die affirmative Haltung zu Technologie und Entwicklung bildete die
Basis fiir die Attraktivitit seiner Ideen, die insbesondere von kleineren Gewerbe-
treibenden — Hindler, Handwerker und aufsteigende Unternehmer - aufgegriffen
wurden. Ein sichtbares und greifbares Titigkeitsfeld der Nurcu seit den frithen
1980ern, nach der Offnung des Schulsystems fiir private Investoren, ist der Auf-
bau eigener Bildungsinstitutionen. Die Giilen Gemeinschaft ist die prominenteste

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

255


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256

Hegemonie und Kulturkampf

unter den Seitenarmen der Nurcu, die tiber ein Netzwerk von hunderten Bildungs-
einrichtungen — Schulen, Repetitorien’®, Wohnheime fiir SchiilerInnen und Stu-
dentInnen — neben Krankenhiusern, Wohlfahrtsorganisationen und Medien ver-
fiigte, bis sie teilweise zerschlagen wurde (Balc1 2005; Sen 2007).” 2011 unterhielt
die Giillen Gemeinschaft 300 Schulen in der Tiirkei und iiber 1.000 im Ausland. Ei-
ne Besonderheit der Giilen Gemeinschaft bestand darin, dass sie iiber ein interna-
tionales Netzwerk an Unternehmen verfiigte, die in einem eigenen Verband (TUS-
KON) organisiert waren (Oztiirk 2015).”* Die Vielseitigkeit ihres Netzwerks und die
gezielt betriebene Infiltrierung der Biirokratie lie? sie als einen »Staat im Staate«
bezeichnen.” In den Giilen-Schulen wurde der religiésen Unterrichtung mit ei-
ner Wochenstunde ein sehr geringes Gewicht beigemessen. Insbesondere in den
Auslandsschulen lag auf der Unterrichtung der tiirkischen Sprache ein wesentlich
grofieres Gewicht als auf der Religion. Dass diese Schulen trotzdem als islamistisch
bezeichnet werden konnen, liegt daran, dass die privaten Stifter bei der Auswahl
des Lehrkorpus besonders darauf achteten, dass diese sich den tiirkisch-islamisti-
schen Lehren des Predigers Giilen verpflichtet sahen und eine interne Ausbildung
durchlaufen hatten (Ozgur 2012: 29; Sen 2007).

In einer Sammlung seiner Recherchen legt der Journalist Atay (2017) iiber wei-
tere Gemeinschaften dar, wie sie als vernetzte Konglomerate mit Fernsehsendern,
Zeitungen, Supermarktketten, privaten Krankenhiusern und zum Teil internatio-
nal operierenden Finanzunternehmen auftreten. Aus Hakan Yavuz Arbeiten iiber

70 Insbesondere die Repetitorien (»dershane«) nahmen eine herausragende Rolle in der Netz-
werkbildung ein, da sie Millionen Schiilerlnnen erreichten, die in den privaten Repetitorien
aufgrund der Mangel des staatlichen Bildungssystems sowie der starken Konkurrenz Nach-
hilfestunden erhielten und auf Aufnahmepriifungen fiir hohere Schulen und Hochschulen
vorbereitet wurden. Die Giilen Gemeinschaft war in diesem Bereich besonders aktiv, sie be-
trieb etwa ein Drittel aller Repetitorien, bis sie nach 2013 schrittweise zerschlagen wurde.

71 Fethullah Giilen floh 1999 in die USA, nachdem Tonband-Aufnahmen veroffentlicht worden
waren, in denen er seine Anhdnger zur Infiltrierung wichtiger Behérden wie der Justiz, der
Polizei und des Militars aufgerufen hatte. Die Veroffentlichung sorgte fiir erheblichen Auf-
ruhr und Emporung. Eine Strafermittlung wegen Aufruf zum Sturz der Regierung und der
laizistischen Ordnung wurde eingeleitet. 2006 wurde er frei gesprochen, blieb aber in den
USA. Er wird von der AKP beschuldigt, den Putschversuch gegen sie im Jahr 2016 angeleitet
zu haben. Hierzu liegen jedoch keine Beweise, lediglich Indizien vor.

72 Die Abkiirzung steht fiir Tiirkiye is Adamlari ve Sanayiciler Konfederasyonu (Konfoderation
von Geschiftsleuten und Industriellen der Tiirkei). Die Mitgliedsunternehmen sind tiberwie-
gend in den gleichen Wirtschaftssektoren wie die von MUSIAD — Textil, Bauwirtschaft, Han-
del —tatig. Nach Ausstofung der Gillen Gemeinschaft aus der AKP und der Verfolgung ihrer
Mitglieder hat die Bedeutung des Verbands TUSKON abgenommen. Bemerkenswert bleibt,
dass ein einzelnes Netzwerk einen eigenstindigen Unternehmerverband gegriindet hat.

73 Nach der Herauslosung der Gemeinschaft aus der AKP, deren Hintergriinde hier nicht er6r-
tert werden kdnnen, wurden Massenverfahren gegen zehntausende mutmaglich Assoziierte
der Bewegung eingeleitet, verstarkt nach dem Putschversuch von 2016.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Religiose Wirkungsstatten

die Gemeinschaften geht hervor, dass die Nakschibendi und Nurcu federfithrend
in der kulturellen Verbreitung kapitalistischer Entwicklungsideale waren, indem
sie den Islam als eine Religion rationalen Fortschritts interpretierten (Yavuz 2003).
Er zitiert einen Ordensfiihrer, der betont, dass die Grundlage einer gerechten Ge-
sellschaft in einer starken Okonomie bestehe, die wiederum nur durch eine Ar-
beits- und Geschiftsethik hergestellt werden kénne, die allein der Islam zur Verfi-
gung stelle. Wie die Puritaner im England des 17. Jahrhunderts sihen auch die Nak-
schibendi weltlichen Erfolg als Zeichen fiir Anerkennung durch Gott an. Eine iltere
ethnographische Studie in einer Kleinstadt an der Schwarzmeerkiiste gelangt zu
einem dhnlichen Schluss (Vergin 1985). Ihr zufolge entstand das religiése Bediirf-
nis dort als Reaktion auf die Industrialisierung, die eine soziale Krise provoziert
habe. Die Hinwendung zur religiésen Gemeinschaft der Nakschibendi sei als Kom-
pensation fiir die Aufldsung tradierter sozialer Beziehungen aufgetreten und habe
sich mit einer Skepsis gegeniiber der Republik verbunden, die als Urheberin der
Industrialisierung und ihren negativ erlebten Auswirkungen identifiziert wurde.
Die Studie verweist auf die Ambivalenz dieses Ausdrucks des bereits diskutierten
Konservatismus. Die Nakschibendi begriifRten technologischen Fortschritt, lehn-
ten aber die Modernisierungsideologie des Kemalismus ab. Aus der Studie lisst
sich schliefien, dass sie der Bevolkerung nicht die Bewahrung tradierter sozialer
Beziehungen, sondern alternative kulturelle Deutungen und Praktiken anboten,
die die Industrialisierung ebenso bejahend begleiteten wie der modernistische Ke-
malismus. Wihrend sie symbolisch fiir Traditionalitit standen, befirworteten sie
die sozio-6konomische Umwilzung, durch die Reproduktionsmuster — Familien-,
Wohn- und Konsumformen - Verinderungen durchliefen.

Yavuz legt in einer weiteren Studie am Beispiel von Textilfirmen, die Modearti-
kel fiir Muslime produzieren, dar, dass diese Firmen ihre Entwiirfe von geistlichen
Autorititen im Hinblick auf Konformitit zum Islam priifen lassen. Die gepriifte
Ware diene muslimischen Frauen dazu, sich und ihren Wohlstand zu prisentie-
ren, ohne in Konflikt mit ihrer religiosen Identitit zu geraten (Yavuz 2004). Er for-
muliert auch die These, die Nurcu und andere Gemeinschaften, die dem Sufismus
zugeordnet werden, hitten durch Lese- und Diskussionsgruppen, itber die Kontak-
te hergestellt und Vertrauen aufgebaut worden seien, strategische Verbindungsor-
te fir Unternehmer geschaffen. Diese dienten dazu, ein Gegengewicht zu den in
Marktwirtschaften auftretenden Unsicherheiten herzustellen, wie die Schwierig-
keit, Investitionen verlisslich kalkulieren zu kénnen oder Zugang zu Material und
Arbeitskriften zu erhalten.

Es ist schwierig, Aussagen iiber den Charakter 6konomischer Beziehungen
zwischen Mitgliedern einer Gemeinschaft zu tiberpriifen. Die Gemeinschaften
sind informelle Organisationen, sie fithren kein einsehbares Buch, sie unterliegen
keiner Datenerfassung, zumindest keiner, die 6ffentlich zuginglich ist. Offiziell
sind alle religiésen Gemeinschaften seit 1925 verboten. Sie organisieren sich

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

257


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258

Hegemonie und Kulturkampf

deshalb in Vereinen und Stiftungen, die bestimmten legalen Zwecken gewidmet
sind, sowie auf informelle Weisen. Dass sie iiber eine sehr lange Zeit klandestin
tatig waren und, wie sich im Fall der Giillen Gemeinschaft gezeigt hat, auch unter
einer islamistischen Regierung nicht sicher vor Verfolgung sind, erschwert den
Zugang zu Informationen. Einsichten, die iiber die Interpretation von Schriften
und Interviews hinausgehen, sind daher selten. In seiner Fallstudie in der Stadt
Kayseri-Hacilar rekonstruiert Cengiz auf der Grundlage von Interviews, dass die
Gemeinschaften dort erst in den 1990ern an Popularitit gewannen. Zwar gehe
aus Erzdhlungen die Existenz einer ersten Gemeinschaft in den spiten 1940ern
hervor, in der Assoziierte Said Nursis Schriften gelesen und interpretiert hitten.
Sie seien von der Gendarmerie kritisch bedugt aber nicht verfolgt worden. Bis in
die 1980er Jahre seien solche Aktivititen auf kleine Gruppen begrenzt geblieben,
ohne dass sie eine besondere Wirkung in der Bevolkerung entfalten konnten.
In den spiten 1980ern hitten sie begonnen, sich verstirkt zu organisieren,
Frauentreffen, Korankurse fiir Erwachsene und Kinder zu veranstalten. In den
1990ern seien sie zum ersten Mal in Form von Vereinen, Stiftungen und privaten
Schulen aufgetreten. Unternehmer der Stadt seien erst nachdem sie erfolgreich
waren, gezielt von Gemeinschaften umworben worden. In den 2000ern habe
etwa die Hilfte der Unternehmer von Kayseri ihm gegeniiber bekundet, einem
Nakschibendi-Orden oder der Giillen Gemeinschaft anzugehéren, die regelmifiige
Zusammenbkiinfte in kleineren Gruppen organisierten (Cengiz 2013: 362ft.). Cengiz
bezweifelt, dass die »Die-Unsrigen-Denke«, womit der Zusammenhalt auf der
Grundlage einer gemeinsamen Affiliation gemeint war, im geschiftlichen Bereich
tatsichlich das Zentrale an den Gemeinschaften bildet. Er stief? in seiner Studie
auf eine sehr begrenzte Solidaritit zwischen Unternehmern, die Mitglieder der
gleichen Gemeinschaft waren. Die Grenze werde von der ckonomischen Rationa-
litdt gesetzt. Geschiftsbeziehungen richteten sich nach Regeln des Profits, nicht
nach kultureller Nihe oder ideologischem Bekenntnis. Die breite Partizipation der
Unternehmer in Kayseri an Zusammenkiinften islamischer Gemeinschaften lisst
indes den Schluss zu, dass die Gemeinschaften neben den IHS eine bedeutsame
Rolle in der religiésen Bildung der Unternehmerschaft einnehmen. Denn nach
Cengiz entwickelten die Unternehmer erst ausgeprigte religiose Weltauffassun-
gen, nachdem sie mit den Gemeinschaften in Kontakt getreten waren.

Die bisher prisentierten Einsichten zu den Gemeinschaften ergeben, dass ih-
re Attraktivitit fiir die Unternehmer in der Netzwerkbildung und Moglichkeit der
Einflussnahme auf die Politik auch auf der Grundlage personeller Verschrinkun-
gen liegen. Sie bieten eine Plattform oder Bérse fiir geschiftliche Kontakte, treten
als Zusammenschluss von Quasiaktioniren und Unternehmern in Erscheinung,
verleihen kapitalistischen Waren religiose Priifsiegel. Sie fungieren ebenso wie an-
dere religidse Instanzen als Mittler, die Widerspriiche zwischen religiésen Uber-
zeugungen und zuwiderlaufenden alltiglichen Praktiken befrieden. Zugleich stat-

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Religiose Wirkungsstatten

ten sie die Unternehmerschaft mit religiésen Weltauffassungen aus, die sie in den
Beziehungen zu ihren ArbeiterInnen einsetzen, um Hegemonie auszuiiben. Uber
die Studie von Vergin wird deutlich, dass sie Zustimmung der Arbeiter- und Bau-
ernschaft zur kapitalistischen Industrialisierung mobilisierten, indem sie alterna-
tive Deutungsangebote entwickelten, wenn der Kemalismus an Grenzen oder auf
Ablehnung stieR. Im Beispiel der Ismailaga Gemeinschaft (Kap. 6.1.3) tritt hervor,
dass sie als Organisationen agieren, die den Widerspruch zwischen Kapital und
Arbeit befrieden, indem sie Reichtum mit einem religidsen Panzer versehen und
gegen Kritik abzuschirmen versuchen. Angesichts auftretender Widerspriiche in
der politischen Praxis, wie das Entsenden von Soldaten in Kooperation mit den
»Feinden« der Muslime, die sie als eine Gemeinschaft herstellen, deren Fithrung
sie zugleich beanspruchen, arbeiten sie an der Aufrechterhaltung der Identitit der
Gemeinschaft.

6.6.1 Intellektuelle Fiihrungs- und Distinktionspraxis

Wahrend meines Feldaufenthalts erhielt ich besondere Einblicke in die bildende
und organisierende Rolle der religiésen Gemeinschaften. Im Folgenden werde ich
diese Einblicke aus der Perspektive der Konstituierung von Fithrungs- und Dis-
tinktionspraktiken thematisieren und mit der Diskussion iiber die Herstellung ex-
klusiver kultureller und sozialer Ressourcen verkniipfen.

Ein Aktivititsfeld von Gemeinschaften sind Sohbet. Damit werden Konversati-
onsrunden bezeichnet, die in der Regel nach Geschlechtern getrennt an nicht-6f-
fentlichen, privaten Orten aber auch in Moscheen unter der Anleitung von religié-
sen Akteuren stattfinden kénnen. Diese Akteure sind hiufig ausgebildete Imame
oder Lehrer an theologischen Schulen, was jedoch nicht zwingend ist. Wahrend
solcher Konversationen werden Koranverse diskutiert, es wird iiber das Leben reli-
gioser Autorititen reflektiert, beides wird in Verbindung zu alltiglichen Ereignis-
sen gebracht, von denen die Teilnehmer berichten. Zur Teilnahme an einer Kon-
versationsrunde eines Seitenarms der Nurcu wurde ich von einem Mitglied der
AKP-Jugend, der an der Universitit Verwaltungswissenschaften studierte, einge-
laden. Er berichtete mir, es gebe in jedem Stadtviertel von Izmir zwei oder drei
Privatwohnungen, in denen regelmifRig Treffen stattfinden.

Gemeinsam betraten wir das Parterre eines Wohnhauses, wo ein Treffen be-
reits im Gange war. In einem groflen, mit einem Teppich ausgelegten Raum stan-
den Sofas an allen vier Wianden. Die Mitte war frei. Auf einem Sofa saf$ ein ilterer
Mann. Vor ihm befand sich ein Tischchen mit mehreren Biichern. Im Raum waren
weitere drei Personen, junge Erwachsene in ihren Zwanzigern, von denen einer ge-
rade vorlas. Die anderen verfolgten das Gelesene aus jeweils eigenen Biichern. Wir
setzten uns dazu und nahmen uns auch je ein Buch. Gelesen wurden die Risale-i
Nur (Botschaft des Lichts), die eine mehrere tausend Seiten umfassende Koran-

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

259


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260

Hegemonie und Kulturkampf

interpretation von Nursi ist. Auf Koranverse, die auf Arabisch vorgelesen wurden,
folgte das Vorlesen der Exegese. Der dltere Mann korrigierte, wenn etwas falsch
vorgelesen wurde. Fiir mich war es schwierig, zu folgen, ich verstand viele der ara-
bischen und osmanischen Worter nicht. Ich bekam mit, dass es um die Schépfung
ging, die Existenz Gottes an einzelnen Schopfungsbeispielen nachgewiesen wurde.

Die Lesereihe wurde in Intervallen weiter gegeben. Nach und nach kamen wei-
tere Personen hinzu, ohne dass die Vorleser unterbrochen wurden. Nach etwa ei-
ner halben Stunde wurde eine Pause gemacht und Tee gereicht. Inzwischen war
die Gruppe auf zehn Teilnehmer gewachsen, von denen die meisten nicht ilter als
25 gewesen sein ditrften. Der dltere Mann verabschiedete sich, nachdem er sich
nach mir erkundigt hatte und mir den Tipp gab, ich kénnte bei Interesse auch in
Frankfurt an einer Runde teilnehmen. Den Vorsitz iibernahm nun einer, den die
anderen als Abi bezeichneten.” Er las eine kurze Passage vor, anschlieflend wur-
de in einem Alltagstiirkisch diskutiert, sodass ich die Konversation mitverfolgen
konnte. Es ging um die Einzigartigkeit der Schopfung am Beispiel der Honigbie-
ne. Der Vorleser leitete ein mit der Frage:

Wie kann eine solch sensible Balance an einem so kleinen Tier Zufall sein?
Im Raum herrschte Konsens, dass es kein Zufall sein konnte. Er fithrte weiter aus:

Stellt euch vor, ihr wisst gar nichts iber Honig und man wiirde euch fragen, was
ihr denkt, wo der herkommt? lhr wiirdet vielleicht an eine Kuh denken oder an
ein Schaf. Eine Biene wiirde euch als letztes einfallen. Denn die Biene hat Gift,
sie sticht. Auf die Idee, dass ein giftiges Wesen so etwas Siifies wie Honig hervor-
bringt, kimt ihr nicht.

Ein zweiter ergdnzte:

Ja, und stellteuch vor, beides in einem, Gott platziert dieses Gift in die Biene, ohne
die Biene selbst zu vergiften.

Die Anwesenden staunten und murmelten Beifall. Ein dritter tibertrug die Frage
auf eine Kuh:

Wie kommt es, dass eine Kuh Milch gibt? Wenn du eine Nadel in ihren Euter
stichst, kommt Blut heraus, nur von der Spitze des Euters kommt Milch.

74  Abi ist eine Kurzform fiir »Agabey« und heif3t dlterer Bruder. Die Bezeichnung verweist auf
eine Verwandtschaftsbeziehung, wird jedoch sehr haufig auch als Ansprache fiir nicht allzu
viel Altere benutzt. Wihrend sie primir eingesetzt wird, um eine Rangfolge nach Alter zu
bezeichnen oder Respekt gegeniiber Alteren auszudriicken, verweist sie im Zusammenhang
mit religiésen Gemeinschaften auf einen Status, der mit dem Durchlaufen einer Ausbildung
erworben wird und dazu berechtigt beziehungsweise verantwortet, Andere anzuleiten. Das
weibliche Pendant zu Abi ist Abla.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Religiose Wirkungsstatten 261

Es folgte erneut gemurmeltes Staunen. Schlieflich meinte der Abi, man solle sich
nicht verwirren lassen, wenn andere Griinde angefithrt witrden:

Es werden schon irgendwelche Griinde gefunden, die sind alle Nonsens. Gott gibt,
ohne sich zu zeigen, dafiir hat er die Kreaturen geschaffen.

Einer brachte das Beispiel des Apfelbaums ein:

Damit Gott sich nicht zeigen muss, gab er den Apfel (iber den Baum.
Der Vorsitzende erginzte:

Ja, der Gottesfiirchtige zweifelt nicht, er staunt, aber zweifelt nicht.
Darauthin erzihlte wieder ein anderer eine Anekdote:

Ich bin mal in Van [Stadt im Osten der Tiirkei] gewesen und habe, so wie hier
heute, an einem Sohbet teilgenommen. Plétzlich hat die Erde gebebt. Alles hat
gewackelt, die Biicher, was heifst gewackelt, das Buchregal ist umgeflogen. Ein
richtig starkes Erdbeben war das. Panik ist ausgebrochen, alle sind aus den Hau-
sern gerannt. Auch ich wollte rennen, habe aber gesehen, dass einer der Alteren
nicht rennt, sondern nur da sitzt und >Allah Allah<ruft. Am liebsten wére ich los-
gerannt, soviel Angst hatte ich. Ich bin nur sitzen geblieben, weil der Altere auch
sitzen blieb.

Alle schmunzelten oder lachten. Mein Begleiter meinte:
Es ist sowieso gefahrlich, loszurennen.
»Ja«, sagte der Erzihler,

das auch. Aber was ich sagen will ist, dass der Altere genau diese Gelassenheit an
den Tag gelegt hat, von der wir gerade gesprochen haben. Er hatte Gottvertrauen
und staunte.

Das Ritual gewihrte mir einen — ziemlich tiberraschenden - Einblick in eine der
vielen Veristelungen der islamistischen Bewegung, die im Privaten verborgen sind.
Die Exegesegruppe studierte den Koran in der kreationistischen Auslegung von
Said Nursi. Die Gruppe verfiigte iiber zwei Sprachen: eine, die der gemeinsamen
Aneignung einer distinkten Weltanschauung diente und eine zweite, die sie im
Alltag benutzte. Die Teilnehmer erlernten unter der Anleitung eines Alteren die
Sprache eines Intellektuellen aus der osmanischen Zeit und eine Art des vorwis-
senschaftlichen Denkens, die mir, der wie der gréfite Teil der Bevolkerung im si-
kularen tiirkischen Schulsystem sozialisiert wurde, fremd war. Die Sitzung stellte
eine sich vermittels der alten Sprache nach aufien abgrenzende Welt her, deren
Grenzen durch die Warnung verstirkt wurden, sich nicht durch »Griinde«, gemeint
waren offensichtlich naturwissenschaftliche Erklirungen, verwirren zu lassen. Das

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262

Hegemonie und Kulturkampf

tiirkische Schulsystem sieht weiterhin in allen Schulen, auch in den privaten und
den theologischen, verpflichtend naturwissenschaftliche Ficher vor. Es konnte al-
so kaum sein, dass die Teilnehmer diese Unterrichtung nicht erhalten hatten. In-
dem sie sich in die Lage von Unwissenden versetzten — »stellt euch vor, ihr wisst
gar nichts« —, legten sie die Grundlage, sich die Welt von neuem zu erschliefien.
Kulturelle Anstrengungen seit der Griitndungszeit der Republik, aufklirerische und
naturwissenschaftlich fundierte Bildungsinhalte und eine neue Sprache zu etablie-
ren, wurden in diesem Raum aufgehoben.

Das Ritual gab eine Struktur zu erkennen, bei der die Fithrung von &lteren,
erfahrenen Personen ausgeiibt wurde, die korrigierend eingriffen und anleiteten.
Wie bei der Sitzung mit den radikalisierten Studenten und dem Koranlehrer stiitz-
te sich die Fithrung auf das Beherrschen einer Quelle, die den »richtigen« Weg wies.
Eingeiibt wurde die Auffassung, dass diese Quelle letztgiiltiges Wissen berge. Die
Teilnehmer bestitigten sich zugleich gegenseitig in ihrer Bereitschaft, sich in die-
sem Bereich fithren zu lassen. Die Erzahlung iiber das Erdbeben bekriftigte zum
einen die Aneignung der naiven Perspektive, zum anderen die Uberlegenheit des
religiosen Wissens tiber das sikulare in Verkniipfung mit der Vorbildfunktion des
Alteren, dem zugesprochen wurde, in Situationen grofler Angst durch Gefahren
zu leiten, durch Gottvertrauen Sicherheit zu vermitteln, gerade wenn das sikulare
Wissen in eine andere Richtung zieht. Indem sie das Staunen und Vertrauen als
wiirdevolle Erhabenheit gegeniiber dem sikularen Wissen praktizierten, stellten
sie Distinktion her.

Nachdem die Sitzung beendet war und wir die Gruppe verlassen hatten, be-
fragte ich meinen Begleiter nach den Teilnehmern. Der Altere, der den Raum vor-
zeitig verlassen hatte, sei ein Hoca (Gelehrter), zwei arbeiteten als Schullehrer, ei-
ner fiir Mathematik und einer fiir Literatur, die anderen seien Studenten. Er selbst
war, wie erwihnt, Student der Verwaltungswissenschaften und strebte eine Beam-
tenlaufbahn an. Wire ich den einzelnen Mitgliedern an einem anderen Ort begeg-
net, hitte ich von ihrem AufReren vielleicht auf einen studentischen oder bildungs-
biirgerlichen, ganz sicher aber nicht auf einen islamistischen Hintergrund schlie-
Ren kénnen. Ich hitte nicht einmal ahnen kénnen, dass sie zu den Anwirtern einer
intellektuellen Fiithrungsschicht gehorten, die die islamistische Bewegung ausbil-
det und ausgestattet mit einer distinkten Weltauffassung und eingeiibten Loyali-
titen in allen Bereichen der Gesellschaft ansiedelt.

Die ausgeiibten und angestrebten Berufe der Teilnehmer verweisen darauf,
dass die Aneignung von religiés-kreationistischem »Wissenc, das in ausdriicklicher
Abgrenzung zu sikular-naturwissenschaftlichem Wissen steht, Karrierechancen in
allen Berufsfeldern nicht im Wege steht. Die Bedeutung dieser Einsicht lisst sich
noch besser begreifen, wenn sie in Beziehung zur Bildungs- und Wissenschafts-
politik der AKP gesetzt wird. Die Aufwertung religiosen »Wissens« ist, wie bereits
thematisiert, ein durchschlagendes Kennzeichen der AKP-Regierung, und kommt

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Religiose Wirkungsstatten

nicht nur in der Férderung der theologischen Ausbildungsstitten, sondern an allen
Bildungseinrichtungen zum Tragen. Seit der Regierungsitbernahme betreibt die
AKP eine Politik, durch die naturwissenschaftlich-sikulares Wissen schrittweise
durch konservativ-religiése Weltauffassungen erginzt wurde.” Verstirkt wurde
diese Politik nach dem Verfassungsreferendum von 2010. 2011 wurde das leiten-
de Gremium im Wissenschafts- und Technologieforschungsrat der Tiirkei (TUBI-
TAK), die zentrale nationale Einrichtung fiir die Organisation von Forschung und
Entwicklung, personell neu besetzt.” Die Wissenschaftspolitik des neu besetzten
Rats ist seitdem vom Bestreben gezeichnet, evolutionstheoretisch fundierte Inhalte
zu zensieren.” 2017 sollte die Evolutionstheorie aus den Lehrplinen einiger Schul-
klassen entfernt und durch das Thema Dschihad ersetzt werden, ein Vorstof3, der
nach Protesten abgeschwicht wurde.”

Vor dem Hintergrund dieser Entwicklung und des gerade prisentierten em-
pirischen Falls, der als radikale Negation nicht-theologischen Wissens erscheint,
stellt sich die Frage, ob diese Tendenz sich verallgemeinern lisst, eine komplet-
te Negation nicht-theologischen Wissens angestrebt wird, administrative und
wirtschaftspolitische Prozesse durch religiose Textauslegung angeleitet werden
sollen. Wie im Laufe der Arbeit bereits aufgezeigt wurde, ist das islamistische Pro-
jekt nicht darauf gerichtet, sich von naturwissenschaftlichem und 6konomisch-
technischem Wissen zu verabschieden. Die vorherrschende Strategie, deren
Herausbildung sich seit der Spitphase des Osmanischen Reichs nachzeichnen
lasst (vgl. S. 125fT), ist die Herstellung von Vereinbarkeit zwischen Theologie und
nicht-theologischen Wissensformen (vgl. Atasoy 2009: 44ff., 254 Fn. 6; Tugal 2009:
218).” An den Imam Hatip Schulen wie auch den zahllosen privaten islamisti-
schen Bildungsinstitutionen der religiosen Gemeinschaften (Privatschulen und
-universititen) wird Allgemeinbildung mit theologischer Bildung artikuliert. Aus

75  Siehe auch  https://www.dw.com/de/tirkische-schulbiicher-weniger-frauen-mehr-reli-
gion/a-45921288 vom 17.10.2018 (Abruf am 20.10.2018).

76  Die Amtszeit des gewéhlten Vorstands wurde per Dekret kurzerhand beendet, der neue Vor-
stand durch den vom Ministerprasidenten und Staatspréasidenten dominierten Hochschulrat
(YOK) besetzt.

77  Siehe http://sendikaé3.org/2011/08/tubitak-da-akpye-baglandi-57194/ vom 27.08.2011 und
http://sendikaé3.org/2014/02/iktidar-catismasi-tubitakta-tubitakin-evrimini-yeniden-ha
tirlamak-169369/ vom 22.02.2014, (beide abgerufen am12.10.2018).

78  Siehe Samuel Osborne: Turkey’s new school curriculum drops evolution and will teach
concept of jihad, in: Independent, 19.07.2017, https://www.independent.co.uk/news/world/
europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-
islam-a7848176.html (Abruf am 12.10.2018).

79  Die Auffassung, Religion sei Ursprung allen Wissens, spiegelt sich auch in der theologischen
These (Kapitel 3.2, »islamischer Calvinismus«), in der 6konomische Entwicklung mit Tugen-
den aus dem Koran begriindet, unternehmerischer Erfolg und Rationalitit aus dem Koran
abgeleitet werden.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

263


https://www.dw.com/de/t
https://www.dw.com/de/t
https://www.dw.com/de/t
http://sendika63.org/2011/08/tubitak-da-akpye-baglandi-57194/
http://sendika63.org/2011/08/tubitak-da-akpye-baglandi-57194/
http://sendika63.org/2011/08/tubitak-da-akpye-baglandi-57194/
http://sendika63.org/2011/08/tubitak-da-akpye-baglandi-57194/
http://sendika63.org/2011/08/tubitak-da-akpye-baglandi-57194/
http://sendika63.org/2011/08/tubitak-da-akpye-baglandi-57194/
http://sendika63.org/2011/08/tubitak-da-akpye-baglandi-57194/
http://sendika63.org/2014/02/iktidar-catismasi-tubitakta-tubitakin-evrimini-yeniden-ha
http://sendika63.org/2014/02/iktidar-catismasi-tubitakta-tubitakin-evrimini-yeniden-ha
http://sendika63.org/2014/02/iktidar-catismasi-tubitakta-tubitakin-evrimini-yeniden-ha
http://sendika63.org/2014/02/iktidar-catismasi-tubitakta-tubitakin-evrimini-yeniden-ha
http://sendika63.org/2014/02/iktidar-catismasi-tubitakta-tubitakin-evrimini-yeniden-ha
http://sendika63.org/2014/02/iktidar-catismasi-tubitakta-tubitakin-evrimini-yeniden-ha
http://sendika63.org/2014/02/iktidar-catismasi-tubitakta-tubitakin-evrimini-yeniden-ha
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.dw.com/de/t
https://www.dw.com/de/t
https://www.dw.com/de/t
http://sendika63.org/2011/08/tubitak-da-akpye-baglandi-57194/
http://sendika63.org/2011/08/tubitak-da-akpye-baglandi-57194/
http://sendika63.org/2011/08/tubitak-da-akpye-baglandi-57194/
http://sendika63.org/2011/08/tubitak-da-akpye-baglandi-57194/
http://sendika63.org/2011/08/tubitak-da-akpye-baglandi-57194/
http://sendika63.org/2011/08/tubitak-da-akpye-baglandi-57194/
http://sendika63.org/2011/08/tubitak-da-akpye-baglandi-57194/
http://sendika63.org/2014/02/iktidar-catismasi-tubitakta-tubitakin-evrimini-yeniden-ha
http://sendika63.org/2014/02/iktidar-catismasi-tubitakta-tubitakin-evrimini-yeniden-ha
http://sendika63.org/2014/02/iktidar-catismasi-tubitakta-tubitakin-evrimini-yeniden-ha
http://sendika63.org/2014/02/iktidar-catismasi-tubitakta-tubitakin-evrimini-yeniden-ha
http://sendika63.org/2014/02/iktidar-catismasi-tubitakta-tubitakin-evrimini-yeniden-ha
http://sendika63.org/2014/02/iktidar-catismasi-tubitakta-tubitakin-evrimini-yeniden-ha
http://sendika63.org/2014/02/iktidar-catismasi-tubitakta-tubitakin-evrimini-yeniden-ha
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/turkey-school-curriculum-teach-jihad-concept-drop-evolution-science-muslim-islam-a7848176.html

264

Hegemonie und Kulturkampf

den Schulen gehen nicht nur Theologen hervor, sondern mit religiésen Weltauffas-
sungen, Loyalititen, (Fithrungs-)Wissen und (Fithrungs-)Praktiken ausgestattete
AbsolventInnen, die alle méglichen Berufslaufbahnen einschlagen konnen. Dabei
wird die Besonderheit religidsen Wissens durch seine Uberordnung hergestellt,
verbunden mit der Herausforderung, Unvereinbarkeiten mit sikularen Wissens-
bestinden »auszuhalten«. Als Sonderwissen, das die sikulare Wissenschaft wie
ein Schirm iberspannt, erhilt das Religiése durch seine Nicht-Erklarbarkeit den
Charakter des Besonderen, der es ermoglicht, sikulare, naturwissenschaftlich-
technische Wissensbestinde beizubehalten und ihr Erlernen und Anwenden als ein
fiir das religiose Weltbild affirmatives Handeln zu begreifen. Mit anderen Worten,
die Geschichte der Re-Artikulation der Religion mit den herrschenden Klassen ist
auch die Geschichte der Artikulation mit der vorherrschenden Wissenschaft bei
gleichzeitiger Etablierung der Theologie als eine Art iibergeordnetes Wissen oder
Sonder-Wissen. In diesem Zuge wird sikulare Wissenschaft als affirmatives Wis-
sen zugerichtet.’® Wird die angefithrte Beobachtung in diesen Zusammenhang
gestellt, dann verweist sie auf die Besonderung, die durch die Einsozialisation in
Fihrungsstrukturen entsteht, die mit dem gemeinsam praktizierten Aussetzen
sikularen Wissens Gemeinschaft und Distinktion herstellt, wihrend dieses Wissen
in der separierten Berufswelt seine Geltung behalten kann.

Eine weitere grof3e und weitverzweigte Gemeinschaft, die ein Netzwerk an pri-
vaten Institutionen betreibt, ist die Siileyman Efendi Gemeinschaft. Die Assozi-
ierten oder Gefolgsleute werden nach ihrem Begriinder Siilleyman Hilmi Tunahan
(1888-1959) auch kurz Siileymanci genannt.® Tunahan entstammte der Ulema-Tra-
dition. Er arbeitete im Osmanischen Reich als Medrese-Lehrer, spiter in der Re-
publik zeitweise fiir die Diyanet, bis er 1950 ein privates Koran-Internat und wenig
spiter Korankurse erdffnete, die von der Diyanet beaufsichtigt wurden. Ende der
1950er soll die Anzahl der Kurse auf 1.000 und Mitte der 1960er auf 3.000 gestie-
gen sein. Die Kurse bildeten Imame fiir die Diyanet aus, bis die Behérde 1965 per
Gesetz reorganisiert wurde. Fortan wurden Absolventen von Imam Hatip Schulen
und theologischen Fakultiten den Siilleymanci vorgezogen, wodurch ein Zwist mit
der Diyanet und den Imam Hatip Schulen entstand. Nach 1971 verlagerten die Sii-
leymanci ihren Schwerpunkt. Sie griindeten Vereine, die Internate fiir SchiilerIn-
nen und StudentInnen betreiben, denen sie zusitzlich Koranunterricht anbieten.
Die Verlagerung des Schwerpunkts bedingte, dass sie an das Bildungsministerium

80 Eine Artikulationsstrategie, die Said Nursi, dessen Werk in der Gruppe gelesen wurde, zuge-
wiesen wird, besteht in der Auffassung, dass alles Wissen bereits im Koran enthalten und
die »wissenschaftliche« Forschung ein Mittel sei, dieses Wissen offenzulegen (Atasoy 2005:

47).
81  Die Endung»ci«indiziert Gefolgschaft. Siileymanci bedeutet »Gefolgsleute von Siilleymanx.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Religiose Wirkungsstatten

angebunden wurden.® Jitngere Recherchen von Tageszeitungen beschreiben ex-
pandierende Aktivititen der Siilleymanci im privaten Bildungsbereich. Demzufolge
betreiben sie mehr als 1.000 Wohnheime mit etwa 100.000 Schiiler und Schiilerin-
nen, verfiigen ferner iiber eigene Publikationsorgane, Stiftungen sowie assoziierte
Firmen.® Indes zeichnen sich die Siileymanci gegeniiber anderen religiésen Ge-
meinschaften dadurch aus, dass sie schon vor der neoliberalen Wende von 1980 ein
privates Bildungsnetz etabliert hatten (Aydin, M. 2005).

Auf der Suche nach einer Unterkuntft fiir meinen Forschungsaufenthalt im kur-
dischen Siidosten wurde ich tiber die AKP an ein Heim der Siileymanc: vermittelt,
die mich fiir eine Woche als Gast aufnahmen. Das Heim war ein mehrstockiges
Gebiude, das seit den 1970ern bestand. Aktuell beherbergte es 130 Schiiler etwa im
Alter zwischen 7 und 16 Jahren. Im Mittelpunkt des Heimalltags stand das Lernen.
Die Schiiler gingen tagsiiber zur Schule, am Nachmittag machten sie Hausaufga-
ben, anschliefSend lernten sie Arabisch und erhielten Koranunterricht. Die Betreu-
er berichteten, dass unterschiedliche Familien ihre Kinder wegen der Bildung, die
sie im Heim erhielten, dort unterbrachten, auch solche, die in der Nachbarschaft
wohnten. Die Kinder wurden von sechs Betreuern beaufsichtigt, die zwischen 20
und 25 Jahre alt waren und Abi genannt wurden. Sie hatten selbst keine staatliche,
sondern eine private Ausbildung nach den Regeln der Gemeinschaft durchlaufen.
Da sie erzieherische Aufgaben erfiillten, werde ich sie im Folgenden nicht mehr
Betreuer, sondern Erzieher nennen. Die Gemeinschaft grenzte sich nach aufien
durch verschiedene kleine und grofe Praktiken ab, so durch das Verbot von Jeans,
da diese zu eng am Korper anligen und dessen Konturen sichtbar machten, oder
einen Handschlag, bei dem die Hand des Gegeniiber mit beiden Hinden berithrt
wurde.?* Klare Distanzierung duflerten die Erzieher gegeniiber »dem Volke, das

82  Etwa zeitgleich mit der Diyanet griindeten die Stileymanci 1973 zuerst in Deutschland, spi-
ter auch in anderen Landern Islamische Kulturzentren, die sich an die Migrantinnen aus der
Tirkei richten. In Deutschland soll es etwa 300 Vereine und Moscheegemeinden, sowie 19
Wohnheime geben, die von den Siileymanci betrieben werden. Sie verfiigen in Konkurrenz
zur DITIB, dem an die Diyanet angeschlossenen Moscheeverband in Deutschland, iiber einen
eigenen Dachverband.

83  Siehe ismail Saymaz: Kurslar ve yurtlarimparatorlugu Siileymancilar [Das Imperium aus Kur-
sen und Internaten der Silleymanci], 11.12.2016, in: www.hurriyet.com.tr/gundem/kurslar-ve-
yurtlar-imparatorlugu-suleymancilar-40303192. Siehe auch https://www.birgun.net/haber-
detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html vom 30.11.2016, (beide ab-
gerufen am 23.10.2018).

84  Mir wurde erklirt, dass diese Geste aus den Uberlieferungen von Mohammed, den Hadi-
then, stamme. Der Handschlag unter Muslimen werde dort als eine Art des Gottesdiensts
beschrieben. Nach meinen Recherchen gibt es keine Einigkeit, ob dies mit einer oder mit
zwei Handen geschehen soll. Es ist, wie immer, Auslegungssache.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

265


https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html
https://www.birgun.net/haber-detay/bilinmeyen-gercekleriyle-suleymancilik-nedir-137657.html

266

Hegemonie und Kulturkampf

sie fiir ungebildet/unwissend (»cahil«) hielten.®® Nachdem ich von meinem Auf-
enthaltszweck und meiner Herkunft aus Deutschland berichtet hatte, duflerte ein
Erzieher seine Sorge iiber das Bild, das durch das »ungebildete Volk« nach auflen
entstehen konne: »Die Europier denken bestimmt, dass wir alle dumm sind«. Die
Distanzierung passte nicht zu der in der Forschungsliteratur verankerten Annah-
me, konservativ-religiose Akteure seien volksnah. Gerade von den Siileymanc hie
es, sie seien ein Sprachrohr der unteren Volksschichten (Aydin, M. 2005: 309). Die
Siilleymanci, denen ich begegnete, brachten ein Selbstverstindnis als Bildungseli-
te zum Ausdruck, die sich fir diejenigen, die keinen Zugang zu Bildung hatten,
gegeniiber Europiern schimte, deren imaginires Urteil sie als MafR heranzogen.®

Ein weiteres Element, durch das die Siilleymanci sich als distinkte Gruppe kon-
stituierten, bestand in der Betonung von Reinlichkeit. Das Heim war sehr reinlich.
Es gab einen Eingangsbereich, wo die Strafenschuhe ausgezogen und Hausschuhe
angezogen wurden. Da das gesamte Gebiude inklusive der Treppen mit Teppich
ausgelegt war, war es alternativ moglich, sich mit Socken zu bewegen, ohne kal-
te Fiifle zu bekommen. Vor den Waschriumen befanden sich Plastiklatschen zum
Uberstiilpen. Es handelte sich jedoch nicht nur um eine pragmatische Reinlichkeit,
wie mir durch eine der ersten Unterhaltungen deutlich wurde. Am Tag meiner An-
kunft wurde ich von Erziehern und Besuchern des Heims nach meiner Herkunft
befragt. Als sie erfuhren, dass ich aus Deutschland kam, versicherten sie sich zu-
nichst, dass ich kein Schweinefleisch esse, und bemerkten dann halb feststellend
halb fragend: »Die Europier sind doch sauberer als wir, oder?« Als ich antworte-
te, sie achteten etwas mehr auf ihre Umgebung, entgegnete einer: »Na ja, aber sie
wischen sich mit Papier ab, das ist nicht sauber.«*” Die Reinlichkeit war Teil ihrer
Identitit und Bestandteil der Distinktionspraxis. Sie manifestierte sich auch tiber
die Sprache. In einem Gruppeninterview mit Schillern des Heims, auf das ich nach-
folgend noch eingehen werde, antworteten diese auf meine Frage, was das Heim
fiir sie bedeutet, an erster Stelle mit der Freundschaft untereinander und an zwei-
ter mit der Sprache. Sie fithlten sich unter ihren Klassenkameraden in der Schule,
die in keinem Heim waren, unbehaglich, da diese hiufig »schmutzige« Schimpf-
worter gebrauchten.

Die Abgrenzung zum »Volk« wurde durch den Umstand verstirkt, dass die
Erzieher keine Kurden waren, wihrend die Schiiler, die sie betreuten, aus kurdi-

85 Inderislamischen Theologie wird »Unwissenheit« auch als eine Phase (»cahiliyet donemi«)
bestimmt, mit der die Zeit vor dem Islam bezeichnet wird. Das Studium des Koran fithrt dem-
zufolge zum richtigen Wissen, es steht fiir die Aufklarung, die Licht ins Dunkel bringt.

86 Die Abgrenzung gegenlber dem »unwissenden« Volk und die Konstitution eines elitaren
Bewusstseins ist von Cihan Tugal auch unter Imam Hatip Absolventen festgestellt worden
(Tugal 2009:117).

87 Gemeint ist die Sauberung nach dem Toilettengang. Sie erfolgte nicht mit Papier, sondern
durch eine Waschung.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Religiose Wirkungsstatten

schen Familien stammten. Die Erzieher verfolgten die damaligen Verhandlungen
zwischen der Regierung und der PKK, die unter dem Namen »Offnung« gefiihrt
wurden, mit Skepsis. Zu dieser Zeit hatte die PKK gerade in Absprache mit der
AKP eine Guerilla-Delegation aus dem Irak in die Tiirkei geschickt, um die Nach-
haltigkeit der Verhandlungen zu testen, wie es hieRR. Die Delegation wurde von
hunderttausenden KurdInnen euphorisch auf der Strafle empfangen.® Einige Er-
zieher befiirchteten, die kurdische Bewegung wiirde immer mehr verlangen, nur
der Leiter des Heims war sich sicher, dass die AKP den Konflikt, den er auf Pro-
vokationen des »tiefen Staats« zuriickfithrte, losen und die Tiirkei aus der Losung
gestirkt hervorgehen werde. Er zitierte aus der Zeitung Taraf, die diese Position
vertrat und zu dieser Zeit in vielen Cafés und Biiros auslag und an vielen Kiosken
die sichtbarste Zeitung war.

Die Einschitzung der Schiiler des Heims wich stark von dieser Haltung ab. Ei-
ne vierkopfige Gruppe von Schiilern des Heims im Alter von 13-15 beispielsweise,
die von sich aus um Erlaubnis baten, mit mir ein Gesprach fithren zu diirfen, du-
Rerte sich sehr skeptisch gegeniiber der AKP. Zugleich waren sie iiberzeugt, dass
die kurdische Bewegung gestirkt aus der »Offnung« hervorgehen werde. »Die in
den Bergen haben unseren gréflten Respekt«, sagten sie, und meinten damit die
PKK-Guerilla, die die Berge zu ihrer Operationsbasis gemacht hatte. Sie distanzier-
ten sich zwar von der damaligen kurdischen Partei DTP und auch vom bewaffne-
ten Kampf. Doch sie sprachen von »denen in den Bergen, als seien sie mit ihnen
identisch: »Wir wiren nicht in die Berge gegangen, wenn wir nicht unterdriicke
wiirden.« Auf meine Frage, welche Entwicklung sie erwarteten, duflerten sie: »Ein
kurdischer Staat wird gegriindet.« Die Schiiler berichteten von Gewalt und Folter,
die ihre Eltern vollkommen grundlos vom Militir erfahren hitten, und von Dis-
kriminierung, die ihnen aufgrund ihrer kurdischen Identitit durch Lehrer in der
Schule widerfahre. Sie betonten nachdriicklich, dass alles, was sie erzihlten, tat-
sichlich geschehen sei. Es sei kein Biicherwissen, sondern selbst Erlebtes oder von
den Eltern und Briidern tiberliefert. Wihrend sie Glaubwiirdigkeit durch Bezug auf
die Eltern herstellten, grenzten sie sich gleichzeitig von ihnen ab. Die Eltern seien
von der AKP mit »religiosen Formeln« leicht hinters Licht zu fithren, das liege am
begrenzten Horizont des dorflichen Lebens und mangelnder Bildung.

In Kurdistan konstituierten sich die Erzieher des Heims als tiirkisch-islamische
Bildungselite, die itber das Gebildetsein und bestimmte Distinktionspraktiken eine
bewusste Linie zwischen sich und dem »Volk« zog. Die Linie wurde verstirkt vom

88  Die Euphorie auf kurdischer Seite l6ste heftige tiirkisch-nationalistische Reaktionen in vie-
len Landesteilen der Tiirkei aus, die von der MHP und Teilen der CHP geschirt wurden. Die
AKP riickte danach schrittweise von der »Offnung«ab, zumal diese auch in ihren Reihen von
Anfang auf nationalistische Reaktionen gestofRen war.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

267


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

268

Hegemonie und Kulturkampf

Bezug auf ethnische Identitit beziehungsweise der Ablehnung und Skepsis gegen-
uber der kurdischen Bewegung. Unter den Schiilern fand sich ein widerspriich-
licher Widerschein dieser Abgrenzung. Zwischen ihnen und der Aufenwelt war
zum einen eine Grenze durch die Aneignung der religiés gezeichneten Sprache
entstanden. Sie hatten das Selbstbewusstsein »gebildeter Stidter« itbernommen
und unterschieden sich aus ihrer Sicht von den Weltauffassungen »ungebildeter
Dérfler«. Zum anderen begriffen sie sich zwar als angehende Intellektuelle, die die
meiste Zeit Biicher lasen und einmal an der Universitit studieren wollten, doch
sie grenzten sich gleichzeitig von einem blofRen Biicherwissen ab, betonten ihre
Erfahrungen ethnischer Diskriminierung und Unterdriickung, die sie wiederum
anders verarbeiteten als ihre Eltern und auch anders als die Erzieher im Heim.

Trotz der Abgrenzungspraktiken der Silleymanci schickten kurdische Famili-
en ihre Kinder in das Heim. Das Bediirfnis, dem die Siileymanci mit dem Heim
nachkamen, bestand nach Angaben der Kinder nicht in der religiosen Bildung, son-
dern darin, dass auserwihlten Kindern aus kinderreichen Familien — ich traf auf
Schiiler mit 7 und mehr Geschwistern — die Chance erdffnet wurde, sich auf ei-
nen guten Schulabschluss in einem ruhigen Lernumfeld konzentrieren zu kénnen.
Die Eltern, so berichteten mir die Erzieher, zahlten einen kleinen Anteil an den
Heimkosten, etwa ein Viertel, der grofiere Teil werde durch Spenden gedeckt. Die
Silleymanci ermoglichen somit Kindern aus drmeren Familien eine Bildungslauf-
bahn, die sozialen Aufstieg verspricht. Nebenbei vermitteln sie religiése Praktiken
und Weltauffassungen und versuchen dadurch, ihren Einfluss in der Gesellschaft
— in diesem Fall in der kurdischen Bevolkerung — auszubauen.

Als politisch entstandene, kulturell unterlegte Grenze fiir diese Aktivititen
wurde der Krieg gegen die kurdische Bewegung erkennbar. Thr Kampf zielte auf
politische Selbstverwaltungsrechte und ethnische Anerkennung beziehungsweise
Gleichstellung. Mit diesem Kampf war in langen Jahren der Auseinandersetzun-
gen ein kurdisch-sikulares Hegemonieprojekt entstanden, das auch die spontane
— in ihre sozialen Beziehungen eingelassene — Verarbeitung der iiberlieferten
und erlebten Gewalt durch die Schiiler prigte und zugleich im Widerspruch zur
Auffassung der nicht-kurdischen Erzieher im Heim stand. Zwar grenzten sich
die ilteren Schiiler gegeniiber der legalen Partei DTP der kurdischen Bewegung
und dem bewaffneten Kampf ab. Dennoch iibernahmen sie nicht die Verach-
tung des »Volks« und die Indifferenz gegeniiber erlittener Unterdriickung, die in
die islamische-konservative Perspektive der Erzieher eingelassen war, sondern
begriffen die PKK als Ausdruck notwendiger Selbstverteidigung. Sie hatten die
kurdische Befreiungsperspektive durch Griindung eines Staates ilbernommen.
Das Angebot der AKP, das den Familien der kurdischen Schiiler die Integration in
ihr Hegemonieprojekt auf der Grundlage einer islamisch-konservativen Identitit
versprach, wurde nicht angenommen - obwohl die AKP in Diyarbakir anders als
der Orden der Silleymanct nicht von Tiirken, sondern mafigeblich von kurdisch-

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Religiose Wirkungsstatten

islamischen Akteuren getragen wurde. Die Perspektive der Schiiler hatte sich vor
dem Hintergrund der Erfahrungen von Unterdriickung, Diskriminierung und den
Kampfen der kurdischen Befreiungsbewegung herausgebildet. Sie spiegelte, dass
ein grofer Teil der kurdischen Bevolkerung davon ausging, dass das Kurdische
im AKP-Projekt zwar als »folkloristisches Element« akzeptiert, aber weder mit
Selbstverwaltungsrechten noch mit vollstindiger Gleichstellung verbunden war
(vgl. Saragoglu 2011).

Die Schiiler hatten durch Bildung die Hoffnung auf einen sozialen Aufstieg und
ein spezifisches intellektuelles Bewusstsein erworben, ohne jedoch die kulturel-
le (konservativ-islamische) Einbettung des Aufstiegs vollstindig zu iitbernehmen.
Auf der Grundlage ihrer sozialen Ressourcen — der Einbettung in ein »kurdisches«
Netz in Kombination mit Erlebnissen, die von der kurdischen Bewegung politisch
artikuliert wurden — hofften sie auf einen Transfer der Bildungsressourcen in ein
kurdisches Projekt: »Ein kurdischer Staat wird gegriindet«. Obgleich das Ange-
bot von Bildung den Islamisten einen Zugang zur Bevolkerung verschaffte, indem
sie als Vermittler von Chancen auftraten, konnten die Schiiler die religiésen Ele-
mente, die ihnen bei den Siileymanci vermittelt wurden, aus ihrer Einbettung in
das konservativ-islamische Hegemonieprojekt 16sen. Sie eigneten sich Bildung als
kulturelle Ressource an, doch lie? ihre bereits bestehende soziale Einbindung — die
ebenfalls als potentielle Ressource in einem noch nicht existierenden Staatsprojekt
erkennbar wird - eine blofle Ubernahme des Wissens nicht zu. Trotzdem vermit-
telten die Islamisten ihnen die Haltung von Intellektuellen, denen Fithrungsauf-
gaben zukommen. Die Schiiler begriffen Bildung als Zugang zu Wissen, dessen
Erwerb sie, anders als ihre Eltern, davor bewahrte, Gefiihrte zu sein. Die Unter-
werfung als Ungebildete, die nach Wahrnehmung der Schiiler das Verhiltnis der
Eltern zur AKP prigte, war fiir sie nicht mehr denkbar. Zugleich formulierten sie
eine tiefe Verbundenheit zur Familie, die sie in die intellektuelle Aufgabe trans-
formierten, diese zu fithren und von der durch »religiése Formeln« perpetuierten
Unterdriickung zu befreien. Unter den gegebenen Bedingungen eines langanhal-
tenden kurdischen Befreiungskampfs — »die in den Bergen haben unseren grofiten
Respekt« — war die intellektuelle Aufgabe selbstbestimmt-kurdisch und nicht pa-
ternalistisch-konservativ-islamisch artikuliert.

Jede Verschiebung der Machtbalance, wie sie sich entgegen der Erwartun-
gen der Schiiler schon bald nach unserem Zusammentreffen zuungunsten der
kurdisch-nationalen Selbstbestimmungsziele ereignete und deren Umsetzung
unwahrscheinlich werden lief3, ging mit der Drohung einher, die angeeigneten
kulturellen Ressourcen zu entwerten und den erhofften sozialen Aufstieg zu ver-
unmoglichen. Die Verbindung der kurdischen Identitit mit der Perspektive eines
teil-autonomen oder nationalen Projekts wurde repressiv unterdriickt, wodurch
sich die Chancen fiir die Realisierung der kulturellen Ressourcen in der Form ei-
nes Bildungsaufstiegs ohne Verkniipfung mit dem AKP-spezifischen islamischen

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

269


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

270

Hegemonie und Kulturkampf

Konservatismus erheblich verringerten. Den Schiilern fehlte das »Tirkischsein«
oder zumindest die Internalisierung der Uberlegenheit des Islamisch-Konser-
vativen gegenitber dem Kurdischen.®? Sichtbar wird in diesem Geschehen die
Verschrinkung von Hegemoniebildung und Krifteverhiltnissen mit der Inwert-
setzung von Ressourcen. Die notfalls auch mit Gewalt durchgesetzte Dominanz
des islamischen Konservatismus, die gegeniiber den kurdischen Autonomiezielen
durch die Unterstiitzung von Neo-Kemalisten und Tiirkisten gestirkt wurde, in
letzter Instanz jedoch auf der Fihigkeit basierte, die gesellschaftliche Fithrung
der Bourgeoisie zu organisieren, bestimmte tber die Auf- und Abwertung von
Ressourcen.”

6.6.2 Kompromissbildung und Integration

Von der Diskussion iiber die Inwertsetzung von Ressourcen mochte ich nun zu ei-
ner abschliefenden Einschitzung der Gemeinschaften im Verhiltnis zu den politi-
schen Institutionen und dem islamistischen Hegemonieprojekt in der AKP-Periode
tiberleiten. Zunichst liefd mich eine weitere Beobachtung, die ich bei den Siiley-
manct machte, die Autoritit der Diyanet iiber die religidse Praxis neu bewerten.
Die Siileymanci zelebrierten in ihrem Heim einen eigenen Gottesdienst. Der Tag
begann durch den Gebetsruf eines Erziehers iiber die interne Lautsprecheranla-
ge des Hauses.”" Kurz darauf folgte der Ruf aus der Moschee, die wenige Meter
entfernt auf der gegeniiberliegenden Straflenseite stand. Dem Ruf der Moschee
folgte jedoch niemand aus dem Heim, sie versammelten sich in einem grofien
Raum und beteten dort gemeinsam. Zu anderen Tageszeiten beteten sie einzeln
oder in Kleingruppen in Aufenthaltsriumen, wo sie sich gerade zufillig aufhiel-
ten. Nur gelegentlich zum Freitagsgebet gingen sie in die Moschee, erzihlten mir
die Erzieher, um in der grofen Gemeinschaft zu beten, ansonsten unterhielten sie
ihr eigenes System. Das Heim wurde von den Behérden offensichtlich als autono-
me Gebetsstitte neben der Diyanet geduldet. Solche Ausnahmen wurden mir auch
iber andere sunnitische Gemeinschaften wie die Menzil-Gruppe und die Giilen

89  Als Bestatigung dieses Zusammenhangs erscheint mir die Cegebenheit, dass »die in den
Bergenc, also Mitglieder der PKK, zu einem signifikanten Teil (iber einen studentischen Bil-
dungshintergrund verfiigen, wie politisch verschiedentlich positionierte Akteure, mit denen
ich in Diyarbakir sprach, auch Mitglieder der AKP und der Siileymanci, explizit hervorhoben.

90 Im Anschluss an einen mehrjahrigen »Friedensprozess«, mit dem Verhandlungen zwischen
der AKP-Regierung und der PKK bezeichnet wurden, eskalierte der bewaffnete Konflikt ab
2015 auf eine qualitativ neuartige Weise. Bereits zuvor hatte sich ein Stellvertreterkrieg in
Syrien zwischen islamistischen Milizen, die auch von der Tiirkei unterstiitzt wurden, und den
militirischen Einheiten des Autonomieprojekts Rojava, die mit der PKK assoziiert waren,
entwickelt (Babacan 2016; Yilmaz 2016).

91 Tatsdchlich begann der Tag noch 15 Minuten frither durch die Handywecker meiner Nachbarn
im Gastezimmer, die als individuelles Wecksignal den Gebetsruf eingestellt hatten.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Religiose Wirkungsstatten

Gemeinschaft berichtet. Offensichtlich existierten gréfiere Spielriume fir sunni-
tische Gemeinschaften, sich als relativ autonome Institutionen zu etablieren, wie
ich ja auch schon durch meinen Kontakt auf dem Campus der theologischen Fa-
kultit in Izmir erfahren hatte.

Aus der Literatur geht hervor, dass die Grenzen dieser Autonomie politisch
bestimmt sind. Uber den 1980er Putsch wird berichtet, die Silleymanci hitten mit
der Junta verhandelt, dass ihre Heime unangetastet blieben, sie im Gegenzug die
Ziele der Putschisten aktiv unterstiitzten (Aydin, M. 2005). Zu dieser Zeit fungierte
ein gemeinsames Feindbild als Kitt: Ein sehr weit definierter Kommunismus, der
den sozialdemokratischen Linkskemalismus in den Reihen der CHP, die von Biilent
Ecevit angefithrt wurde, einbegriff. In Gesprichen zwischen den Erziehern kam die
Sprache auch auf diese Periode:

R: Wenn Ecevit in den Siebzigern die Wahlen gewonnen hitte, dann wire der Kommunis-
mus in die Tiirkei eingezogen. Der hat das mit nur drei Abgeordneten verpasst.

K: Der Kommunismus hat 100 Millionen Opfer gefordert.

R: Nein, 50 Millionen waren es. So viele Menschen sind verhungert. Gott sei Dank gibt es
keinen Kommunismus.

Die Silleymanci haben iiber die Zeit verschiedene konservative und tiirkisch-is-
lamistische Parteien unterstiitzt, fiir die einzelne Mitglieder als Parlamentsabge-
ordnete und sogar als Minister titig waren. Sie standen in Opposition zur Milli
Goriig Bewegung wie auch spiter zur AKP, allem Anschein nach bedingt durch den
Zwist mit den Imam Hatip Schulen, die als Domine der Milli Goriis Bewegung
beziehungsweise der mit ihr eng assoziierten anderen Gemeinschaften gelten. Die
Erhebung der Tirkisch-Islamischen Synthese zur Staatsdoktrin, die Férderung re-
ligiéser Aktivititen und die Integration von Islamisten und Tiirkisten in die Biiro-
kratie erweiterten die Grundlage fir Kompromisse zwischen den Gemeinschaf-
ten. Gakir und Bozan stellen in diesem Zusammenhang fest, dass die Opposition
seitens der Siileymanci gegeniiber der Diyanet und den Schulen nach 1980 stark
abgenommen hat (Cakir/Bozan 2005: 261ft.).

Obgleich manche Gemeinschaften in der Diyanet stirker als andere reprisen-
tiert zu sein scheinen, bildet sie ein integratives Zentrum fiir die Gemeinschaften.
Fethullah Giilen wie auch viele andere geistliche Oberhiupter islamischer Gemein-
schaften, darunter der Mentor von Necmettin Erbakan, Mehmet Zahid Kotku, wa-
ren bei der Diyanet als Prediger angestellt. In einzelnen Ortschaften kdnnen bei der
Diyanet angestellte Imame aus einem lokal verankerten Orden stammen, wie im
Fall der Menzil-Gruppe, die im Siidosten der Tiirkei ihre Basis hat und dort fiir die
Restauration der Umma — der internationalen Gemeinschaft der Muslime — wirbt
(Ozgur 2012: 118). Ein zweites integratives Zentrum fir die Gemeinschaften ist die
politische Partei, iiber die bitrokratische und politische Posten sowie 6ffentliche
Fordermittel verteilt werden. Schon in den 1970er Jahren wurde diese Form der In-

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

2N


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

272

Hegemonie und Kulturkampf

tegration offensiv betrieben.”” Umstandslos belegen lisst sich der Nexus iiber die
personelle Verflechtung, die auf der lokalen wie der nationalen Ebene keine Aus-
nahme, sondern die Regel ist (ebd.: 176).” Die Gemeinschaften fungieren so wie
die IHS als Rekrutierungsfeld fiir den 6ffentlichen Dienst. Als neue Qualitit unter
der AKP erscheint, dass einzelne Gemeinschaften ganze Ministerien besetzen oder
dominieren und dort ihre gesellschaftliche Stellung auszubauen und abzusichern
versuchen. Zum Zeitpunkt meiner Feldforschung nahm die Giilen Gemeinschaft
eine hervorgehobene Position ein. Sie wurde nicht nur von Mitgliedern der Partei-
jugend als Turéffnerin in den 6ffentlichen Dienst gehandelt. Ein gefliigeltes Wort
bei Stammtischrunden war, dass in der Biirokratie die Ara der Mandelschnurr-
birte angebrochen sei. Gemeint war ein Schnurrbarttyp, der mit der islamischen
Identitat assoziiert wurde.

Ein assoziierter Mechanismus der Integration ist die Allokation von offentli-
chen Fordermitteln. Der Leiter des Silleymanci Heims berichtete, dass sie Pro-
jektgelder im Rahmen eines sozialen Unterstiitzungsprogramms erhielten.’* In
einer Studie iiber Aktivititen von Gemeinschaften im Bildungssektor wird eine
Systematisierung von Allokationsmechanismen festgestellt.” Demzufolge werden
iber verschiedene Wege wie die Unterstiltzung von Stiftungsuniversititen und
Wohnheimen Férdermittel aus dem Staatshaushalt an die Gemeinschaften trans-
feriert. Die Stiftungen werden von Steuern befreit, bekommen 6ffentliche Immo-
bilien tiberschrieben, Unternehmer werden gezielt zu Spenden an Einrichtungen
der Gemeinschaften angehalten.’® Die Héhe der transferierten Mittel ist schwer zu
bestimmen, da die Gemeinschaften jeweils ein Netz an Stiftungen, Vereinen und

92 Ein prominentes Beispiel ist Korkut Ozal, der Bruder von Turgut Ozal, der die priagende po-
litische Figur der 1980er Jahre war. Korkut Ozal war in den 1970ern wie auch sein Bruder
Turgut Mitglied der islamistischen MSP, fiir die er Innenminister wurde. Er war Assoziierter
des Nakschibendi-Ordens und platzierte Assoziierte im Sicherheitsapparat. In den 1980ern
war er Teilhaber einer sogenannten islamischen Finanzinstitution aus Bahrain. Siehe Hak-
ki Ozdal: Korkut Ozal: Yeni rejimin kilit tasiydi [Korkut Ozal war der Angelpunkt des neuen
Rejimes], in: Gazete Duvar, 02.11.2016, https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/
korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/ (Abruf am 23.10.2018).

93  Fiuhrende Mitglieder von Gemeinschaften haben hochste Posten erklommen. So war
das Oberhaupt der Siileymanci Gemeinschaft Arif Ahmet Denizolgun in den spiten
1990ern Minister in einer ANAP-Regierung. Siehe https://m.bianet.org/bianet/siyaset/
181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti vom 04.12.2016 (Ab-
ruf am 23.10.2018).

94  Es handelte sich um SODES (Sosyal Destek Programi). Siehe: www.sodes.gov.tr.

95  Siehe https://sendikaé3.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-ne-
siller-yetistirmek-479003/ vom 08.03.2018 (Abruf am 11.10.2018).

96  Siehe Serbay Mansuroglu/Can Ugur: Egitimde tarikat sisteminin sifreleri [Das Sektensystem
in der Bildung], in: Birgiin, 02.04.2016, https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-
tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html (Abruf am
12.10.2018).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2016/11/02/korkut-ozal-yeni-rejimin-kilit-tasiydi/
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/181379-nokta-dergisi-30-yil-once-suleymancilari-neden-kapak-yapmisti
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://sendika63.org/2018/03/akp-tarikatlar-el-ele-egitimde-2023-hedefi-cihatci-nesiller-yetistirmek-479003/
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html
https://www.birgun.net/haber-detay/egitimde-tarikat-sisteminin-sifrelerini-anlamak-icin-yazi-dizisinin-tamami-107990.html

6. Religiose Wirkungsstatten

Initiativen unterhalten, die unter verschiedenen Namen firmieren, die in der Regel
keinen Hinweis auf die Gemeinschaft enthalten. Nach Recherchen und Schitzun-
gen belaufen sich die aus dem zentralen Staatshaushalt transferierten Mittel in ei-
ner Héhe von mehreren Hundert Millionen US-Dollar.”” Insgesamt unterstreicht
die Expansion islamischer Gemeinschaften, die auch iber ihre Unternehmens-
netzwerke Mittel in Infrastrukturen und »zivilgesellschaftliche« Aktivititen trans-
ferieren und somit Einkommensmaglichkeiten schaffen, die materielle Attraktivi-
tit religioser Weltauffassungen.

Indes ist das einst von Befiirwortern der Diyanet ins Feld gefiihrte Ziel, mit
dem Ausbau der Behorde einen Krieg zwischen den verschiedenen religiésen Stro-
mungen zu unterbinden, vor dem Hintergrund der Expansion der Gemeinschaf-
ten hinfillig geworden. Die Gemeinschaften konkurrieren um Einfluss und Zugang
zur staatlichen Biirokratie. Nach 2013 ist mit der Ausstofung der Giilen Bewegung
diese Konkurrenz zum ersten Mal grof3flichig innerhalb der Biirokratie ausge-
brochen.”® Zu den Auslésern des Machtkampfs mit der Giilen Gemeinschaft, die
mit der Zuriickdringung von Kemalisten in den Justiz- und Militirapparaten ih-
ren Einfluss stark ausbauen konnte, zihlten die regionalpolitische Positionierung
der Tiirkei und die Politik in der »kurdische Frage«. Ferner deuten Indizien auf
dkonomische Verteilungskimpfe, sofern mit der Giilen Gemeinschaft assoziierte
Unternehmen bei der Vergabe staatlicher Ausschreibungen benachteiligt worden
seien (Ake¢ay 2018: 20ff.). Nach Ausstofiung der Giilen Gemeinschaften hiufen sich
journalistische Recherchen, wonach andere Gemeinschaften sich die staatliche Bii-
rokratie untereinander aufteilen.”

Vor diesem Hintergrund kann die Bestimmung islamischer Gemeinschaften
erweitert werden: Islamische Gemeinschaften sind informelle Parteien, die Macht-
zentren im Staat mit eigenen 6konomischen Aktivititen und zivilgesellschaftli-
chen Elementen — Wissensstrukturen, Fithrungspraktiken, Loyalititen — bilden.
Verquickt mit religiésen Praktiken bilden sie informelle Herrschaftsknoten mit ei-
gener Anhingerschaft, die sich auf die Partei(en) und Biirokratie verteilt. Sie kon-

97  Siehe https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
,716145 vom 05.10.2018 und https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-
destek-180373.html vom 20.09.2017, (beide abgerufen am 12.10.2018).

98  Einederersten Ankiindigungen dieser Rivalitit erfolgte auf der Grundlage von Beobachtun-
gen in den »Justizkorridoren« durch den Richter Orhan Gazi Ertekin (2011). Er bestimmte die
Kontrolle der Islamisten Gber die Justizapparate infolge des Verfassungsreferendums von
2010 als Schwelle. Nachdem der Machtkampf gegen die Kemalisten in diesem Bereich ent-
schieden war, begannen die Auseinandersetzungen innerhalb des islamistischen Lagers.

99  Siehe Deniz Cosan/Can Ugur: Iste Giilenciler sonrasi iilkeyi saran tarikat aglari [Die lan-
desweiten Sektennetzwerke nach den Giilenisten], in: Birgiin, 29.10.2016, https://www.
birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html (Ab-
ruf am 23.10.2018).

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

273


https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://t24.com.tr/haber/sayistay-acikladi-devletin-kasasindan-37-milyar-lira-kayip
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber/yandas-vakiflara-4-5-milyar-destek-180373.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html
https://www.birgun.net/haber-detay/iste-gulenciler-sonrasi-ulkeyi-saran-tarikat-aglari-133401.html

274

Hegemonie und Kulturkampf

stituieren neben den staatlichen Institutionen eine private Reproduktionsstitte
von professionellen Geistlichen — den Ulema - und erweitern deren Gruppenin-
teresse, das im Erhalt und im Ausbau ihrer Institutionen besteht, in den Bereich
privater Organisationen.

6.7 Grenzen des Kollektivs und integrative Mechanismen
an seinen Randern

Religion wird in dieser Studie als ein besonderes Element thematisiert. Obgleich
es bei verschiedenen Gelegenheiten wie dem Verhaltnis zwischen Islamismus und
Nationalismus oder der Verkniipfung religioser Erziehung mit kulturellen und so-
zialen Ressourcen schon diskutiert wurde, sei nochmals explizit betont, dass Reli-
gion nur auf einer analytischen Ebene als separates Element thematisiert werden
kann. In der Realitit ist dieses Element in einen gesamtgesellschaftlichen Zusam-
menhang eingebettet. Religion tritt nicht als stets gleichbleibendes und isoliertes
Element, sondern immer in historisch-kulturellen Artikulationen auf. Als kulturel-
le Praxis, die in ein Hegemonieprojekt eingebunden ist, ist sie ferner Bestandteil
eines relationalen Feldes, in dem sie sich behaupten muss.

Eine Grenze firr das Wirken der Religion trat in Izmir in der Form des Ke-
malismus auf. Ins Innere der islamistischen Bewegung wirkte die kemalistische
Praxis der Grenzziehung dagegen vereinigend. Ein Parteimitglied aus dem kurdi-
schen Osten, der dort einer radikalen islamistischen Gruppe angehért hatte, dann
zum Studieren nach Izmir gekommen war, schilderte den Hintergrund fiir seine
Mitgliedschaft in der AKP:

In meiner Klasse war ich der einzige Student aus dem Osten, von 29 war ich der
einzige, und auch der einzige, der am Ramadan fastete. [..] Ich wurde gefragt, ob
es in X [seine Herkunftsstadt] einen Puff gibt. Ich wusste damals nicht, was ein
Puff sein soll, hatte blof$ eine Vermutung und antwortete, dass es ein paar Nacht-
clubs gibt. Ein Schiiler hat mich dann mitten im Unterricht blamiert, als einen der
direkt aus einem Puff aus X kommt. [..] Der Lehrer hat nicht eingegriffen. [...] Ein
anderes Mal bin ich im Englisch-Unterricht aufgefordert worden, ich soll mal was
von X erzdhlen. Ich habe mich abgemuht mit meinem miserablen Englisch, bis
dann andere sich eingemischt haben. Sie haben das Bild eines primitiven Dorfes
gezeichnet. Da habe ich realisiert, was es heifdt, aus dem Osten in den Westen
zu migrieren. Ich war erst total (iberrumpelt, dann habe ich gefragt, ob denn ir-
gendwer je im Osten gewesen ist. Die Antwort: Nein. Ob denn jemand sich mal
bewusst auseinandergesetzt hat, versucht hat, etwas zu erfahren iiber den Os-
ten, tiber Biicher vielleicht. Die Antwort: Nein. Ich habe dann gesagt, dass sie kein

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Religiose Wirkungsstatten

Recht haben iiber den Osten zu urteilen. Dass sie hier alles haben, wiahrend im
Osten alles fehlt. Danach bin ich nicht mehr in den Unterricht gegangen.

Dass die Erfahrung in Izmir wie auch in anderen nicht-kurdischen Stidten der
Tiirkei (vgl. Dogan 2016: 127ft.; Tugal 2009: 216), aufgrund der Herkunft aus dem
Osten, die hier auch fiir eine kurdische Identitit steht, ausgegrenzt zu werden,
als typisch angesehen werden kann, habe ich schon thematisiert. Zwei zentrale
Faktoren, mit denen sich ein ausgrenzender Nationalismus verstirkt hat, der alles
Ostliche und Kurdische mit Primitivitit, Dummbheit und Unanstindigkeit assozi-
ierte, waren die biirgerkriegsbedingte Migration nach Izmir in den 1990er Jahren
aus dem Osten der Tiirkei und die extreme Armut, in der Hunderttausende lande-
ten. Sie wurden nicht wie frithere Migrationswellen von den Fabriken absorbiert,
mussten sich stattdessen auf Dauer in informellen Behausungsformen einrichten,
die kriminalisiert wurden. Sie wurden in informelle Beschiftigungsverhiltnisse
gedringt, die in der Hierarchie zwischen den LohnarbeiterInnen auf der unters-
ten Stufe standen. Der westtiirkische Rassismus machte fiir das Verharren in Ar-
mut nicht die sozio-okonomischen Verhiltnisse und den Krieg, sondern die kur-
dischen BinnenmigrantInnen selbst verantwortlich, gegeniiber denen herabwiirdi-
gende Ausgrenzungspraktiken entwickelt wurden. Die Konkurrenz zwischen den
Arbeitskriften wurde zunehmend nationalistisch und rassistisch aufgeladen (Sa-
ragoglu 2010; Yildirim/Haspolat 2010: 321f.).

Die AKP fithrte Kampagnen, die die Authebung dieser Diskriminierung und
Ausgrenzung versprach, so auch die Kampagne mit der Uberschrift »Demokrati-
sche Offnung« in den Jahren 2009/2010, die im Laufe der Zeit in »Offnung fiir Na-
tionale Einheit und Zusammenhalt« umgeindert wurde. Die AKP stellte die staats-
biirgerliche Identitit zur Diskussion. Ein Effekt war die Eskalation des alltiglichen
Rassismus. Die CHP und die MHP lehnten die Infragestellung der tiirkischen Iden-
titit emport ab. Nationalistische Mitglieder dieser Parteien ergriffen das Wort,
die eine internationale Verschworung, die Republik zu spalten, am Werk sahen.
Sie sahen die Biichse der Pandora gedftnet, durch die alle neuralgischen Themen
der Republik auf den Tisch kommen wiirden. Die Strategie der AKP bestand dar-
in, moglichst wenig konkret zu werden, bei Andeutungen zu bleiben. Sie lief? die
»links-liberalen« Intellektuellen iiber Fragen wie den Genozid an den Armeniern
und Verbrechen wie das Massaker an den alevitischen Kurden in Dersim 1937/38
diskutieren, stellte ihnen mediale Mittel zur Verfigung und schaute zu, wie sich
die CHP und die MHP in reaktionirer Abwehr nationalistisch verhirteten.

In der Lokalitit von Izmir ging diese Strategie der AKP nur bedingt auf, sie
sorgte fiir Reibungen und Irritationen. An der Basis machte sich der tiirkische Na-
tionalismus bemerkbar. Die jungen Erwachsenen, die sich den Nurcu angeschlos-
sen hatten und sich in der Partei organisierten, waren sich einig, dass Tiirkischsein
und Muslimsein sich gegenseitig bedingten. Kurdische Mitglieder der AKP protes-

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

275


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

276

Hegemonie und Kulturkampf

tierten gegen diese Gleichsetzung. Die Differenz blieb bestehen, fithrte aber nicht
zur Spaltung, da sich der tiirkisch-islamische Nationalismus innerhalb der Par-
tei nicht unmittelbar gegen Kurden als ethnische Gruppe richtete. Prigend war
eher eine Feindschaft, die sich gegen die kurdische Bewegung richtete und diese
als kriminellen Organisationszusammenhang denunzierte. Die kurdische Bevol-
kerung stand dieser Ansicht nach auflerhalb dieses Zusammenhangs, von dem sie
unter Druck gesetzt und terrorisiert wurde. Auch die Kurden in der Partei stan-
den in deutlicher Distanz zur kurdischen Bewegung. Sie begriffen sie jedoch eher
als ein Symptom der Leugnung der kurdischen Ethnie und nicht als Ursache des
Problems, wie es unter tiirkischen Islamisten Konsens war.

Kritik und sich widersprechende Ansichten zwischen kurdischen und
nicht-kurdischen Islamisten in der AKP transformierten die Differenz wihrend
meines Feldaufenthalts nicht in eine Spaltung, obgleich es eine Reihe prekirer
Situationen gab. Von einer solchen Situation berichtete ein Mitglied, das grofie
Hoffnungen in die Losung der kurdischen Frage durch die AKP setzte:

Letzten Monat hat das landesweite Treffen der AKP-Jugend in Izmir stattgefun-
den. Auch Erdogan ist gekommen. Zur Vorbereitung haben wir ein Komitee ge-
bildet, in dem ich, ein zweiter und unser Jugendvorsitzender Mitglied waren. Wir
haben eine BegriifSungsrede fiir Erdogan vorbereitet, dazu ein kleines Video und
ein Transparent, auf dem ein Ende des Sterbens unserer Kinder in den Bergen ge-
fordert wurde. Es wurden Stddte aufgezahlt, Stddte im Osten und im Westen, in
denen es Tote zu beklagen gab. [..] Am Abend vor Erdogans Ankunft ist einer sei-
ner Berater vorbei gekommen, um sich die Vorbereitungen anzuschauen. Als er
das Transparent gesehen hat, hat er es abhangen lassen. Wir waren verargert, auf
dem Transparent stand nicht mehr, als an anderer Stelle schon von Parteigréfien
gesagt wurde. Unser Jugendvorsitzender wollte es in der Partei thematisieren, er
hat es dann aber gelassen, weil die Veranstaltung insgesamt ein voller Erfolg ge-
wesen ist und dies nicht iberschattet werden sollte. Das hat mich iiberzeugt.

Der Spruch auf dem Transparent war in eine Kampagne der AKP eingebettet, zu
der auch der Slogan »Unsere Miitter sollen nicht weinen« gehérte. Mit Kindern
war nicht eine Altersgruppe gemeint. Die Kinder der Miitter waren die Gefalle-
nen im Krieg. Die Berge benannten den Ort des Geschehens unter Vermeidung
des Wortes Kurdistan. In Phasen der Verhandlungsfithrung zwischen der Regie-
rung und der PKK wurde eine Sprachregelung aktiviert, die die in den Phasen der
offenen Kriegsfithrung benutzten Worter — Krieg, gefallene Soldaten, Terroristen
— ersetzte. Die Bevolkerung wurde als eine grofRe Familie konzipiert, die am glei-
chen Ubel litt, dessen Verursachung dem Kemalismus zugeschoben wurde (vgl.
Saragoglu 2011). Der Kurs der AKP in der kurdischen Frage folgte — wie auch schon
bei den Vorgingerregierungen - taktischen Richtlinien. Auch wihrend der Ver-
handlungsphasen konnte es zu plotzlichen Diskurswechseln kommen, die nicht

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Religiose Wirkungsstatten

mit den einzelnen Gliederungen der Partei abgesprochen wurden. Die Parteiju-
gend, die einen erheblichen Teil der Kampagnenarbeit vor Ort schulterte, stand vor
der Herausforderung, der Izmirer Bevolkerung diese Wechsel zu vermitteln, eine
Aufgabe, die schwieriger wurde, wenn Verhandlungen gefithrt und Zugestindnis-
se gemacht wurden. Als die PKK, wie schon erwihnt (S. 266), eine Delegation in
die Tirkei schickte, die die Grenze vom Irak iiber den Grenzort Habur passieren
durfte, ohne dass eine strafrechtliche Verfolgung eingeleitet wurde, war diese De-
legation von hunderttausenden KurdInnen auf der Strafle euphorisch empfangen
worden. In der Parteijugend sorgte der Vorgang fiir erhebliche Unruhe:

E: Es gibt Probleme in der Organisation. Es gibt Unruhe wegen Habur. Ich habe an ei-
nem Bezirkstreffen teilgenommen und das Thema angesprochen. Der Bezirksvorsitzende
meinte, das Thema soll nicht diskutiert werden. Niemand kenne den Inhalt der Demo-
kratischen Offaung, deshalb sollten wir nicht an Diskussionen teilnehmen. Diskussionen
sollten nur innerhalb des Parteivorstands stattfinden. Dagegen gab es Proteste, es soll dis-
kutiert werden, warum denn keine Diskussion?

L:Ja, genau das ist das Problem.

E: Es wird zu einem Problem innerhalb der Organisation.

L: Das Thema ist heikel. Ein falsches Wort kann in jede Richtung ausgelegt werden. lhr
miisst genau darauf achten, was ihr sagt. Informiert, aber bleibt sehr oberfldchlich. For-
dert das Niveau des Gegeniibers nicht heraus.

E:Ja aber, die in der Leitung sind sehr unruhig geworden.

L: Im Endeffekt ist es unsere Politik. Aber bei solchen Sachen lduft es manchmal nicht so,
wie geplant. Das miissen wir zuerst in der Organisation kldren. Bei den Wahlen wird es
das bestimmende Thema sein. Schaut, es heifdt Demokratische Offaung. Das hat nicht nur
mit den Kurden zu tun.

E: Wir miissen diskutieren, warum wir ein solches Paket benitigen.

X: Das Thema wird iiberall diskutiert, sogar beim Tee trinken im Teehaus. Es heifSt, drau-
Rensticht einer einen anderen mit einem Messer ab und bekommt vier Monate Gefingnis-
strafe und die PKKler werden zwei Minuten befragt und dann laufen gelassen. Wie sollen
wir das erkldren?

L: Eben, ohne die Details zu kennen, ist es besser, nicht zu diskutieren.

X: Wir miissen erkldren, dass es eine Systemfrage ist, kein Tiirken-Kurden-Problem.

L: Ja, deshalb miissen wir an der Politischen Akademie teilnehmen. Die Demokratische
Offnung wird dort erkldrt. Ohne Wissen, mit Informationen aus den Medien, nur mit Ho-
rensagen konnen wir nicht diskutieren.

Inwiefern die Politische Akademie, die eine Reihe von Bildungsseminaren dar-
stellte, die die AKP veranstaltete, dazu verhalf, das Problem in den Griff zu be-
kommen, werde ich an spiterer Stelle diskutieren. Die Parteijugend einigte sich,
sich nicht auf Diskussionen einzulassen. Ahnlich wie beim Republik Symphonie-
Orchester (vgl. S. 194ff.) wurde akzeptiert, dass von der Parteileitung Taktiken an-

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

271


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

278

Hegemonie und Kulturkampf

gewendet werden, die nicht ganz durchschaubar waren. In der kurdischen Fra-
ge fithrte der Wechsel zwischen einem nationalistisch-ausgrenzenden und einem
versdhnend-eingrenzenden Diskurs jedoch zu stirkeren Argernissen und Verwir-
rungen. In Abgrenzung zum kemalistischen Gegeniiber, das vereinigend nach in-
nen wirkte, sorgten drei miteinander verschrinkte Mechanismen dafir, dass Dif-
ferenzen sich nicht in Spaltungen transformierten und das Hegemonieprojekt an-
gesichts diverser Herausforderungen und Widerspriiche nicht an seinen Rindern
zerbrockelte: Die Gateholder, die bewegungsgeschichtliche Bindung und die ge-
meinschaftsbildende Praxis in der Gruppe.

6.7.1 Gateholder

Ein starker und zugleich prekirer Mechanismus des Zusammenhalts nach innen
bestand darin, dass immer eine »integre« Person in den Reihen der Partei gefun-
den wurde, durch die Zusammenhalt wieder hergestellt wurde. Ich mochte diese
Personen als Gateholder bezeichnen. Sie erkannten Probleme oder Widerspriiche
an und sprachen dies aus. Sie traten ebenso als Personen auf, die Ideale der Par-
tei wie Aufrichtigkeit, Bindung an Programme, Demokratie und Menschenrechte
verkorperten. Sie hielten damit Tiiren offen und moderierten.'*®

Ein Mitglied der Parteijugend aus dem kurdischen Osten, wie die meisten ein
Student an der Izmirer Universitit, erzihlte:

Bei einem Bildungscamp der Partei habe ich Aksu [damaliger Innenminister
von der AKP] nach der Ungerechtigkeit gefragt, die wegen den Terrorbekdmp-
fungsgesetzen entsteht. Hunderte kurdische Kinder werden wegen Bagatellen
eingesperrt. Ich habe keine Antwort, wenn wir deshalb kritisiert werden, habe ich
gesagt. Aksu wich aus. Ein anderes Parteimitglied aus Yozgat [mittelanatolische
Stadt] meldete sich zu Wort: >Die schmeifden mit Steinen auf meine Polizei,
ich bring die alle um«. Aksu sagte daraufhin nur, >l6st das unter euch< [..] Am
selben Tag ist abends Arslan [kurdisch-islamischer Parlamentsabgeordneter der
AKP] gekommen, morgens war Aksu, abends Arslan da. Er hat auch iber die
Demokratische Offnung gesprochen. Wir miissen einen Kompromiss mit den
Institutionen finden, um das Problem zu lésen, sagte er. Daraufhin habe ich mich
gemeldet: Okay, habe ich gesagt, ich sehe das Problem, der Hochschulrat, das
Militar tragen nicht anndhernd so viel zur Losung des Problems bei wie wir. Aber
ich sehe auch, dass wir in der Partei ein Problem haben. Mal angenommen, wir

100 Das Konzept des »Gateholders«schliefst an das von Kurt Lewin (1943: 40ff.) entwickelte Kon-
zept des Gatekeepers an, mit dem er am Rande einer Studie Vermittlungs- und Kontrollak-
tivitaten von Akteuren in Bezug auf Entscheidungsprozesse beschrieb. Der Gateholder zielt
auf Aktivitaten, die die Verbindung zu einer Verhaltensweise oder einer Organisation auch
dann noch aufrechterhalten, wenn Zweifel an ihr entstanden sind.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Religiose Wirkungsstatten

haben einen Kompromiss mit den Institutionen gefunden, was machen wir mit
der Partei? Er hat nur gelacht. Spater haben wir uns privat unterhalten und er hat
zugestanden, dass es ein manifestes Problem in der Partei und auch an der Basis
gibt. Da konnte ich nur beipflichten. Ich habe es dir ja schon erzéhlt, auf dem
Camp wurde ich angemacht, ob ich denn von der TKP [Kommunistische Partei
der Tiirkei] bin, was ich denn fiir ein Muslim sei.

Das kurdische Parteimitglied bewegte sich am Rande der Ausgrenzung aus der Par-
tei. Er hatte auf dem Treffen den tiirkischen Nationalismus des Militirs kritisiert,
dieses fir die Unterdriickung der kurdischen Bevolkerung und das Antreiben des
Kriegs verantwortlich gemacht. Daraufhin hatten Parteimitglieder aus den mit-
tel- und nord-anatolischen Provinzen sich gegen ihn gestellt und selbst offensiv
den tiirkischen Nationalismus vertreten. Den Anwurf, Kommunist zu sein, setz-
ten sie als Stigma gegen ihn ein, mit dem sie Kritik am tiirkischen Nationalismus,
den sie mit Muslimsein gleichsetzten, unméglich machen wollten. Sein Fall gibt
zugleich zu erkennen, dass kurdische Mitglieder der AKP aufgrund ethnischer Zu-
gehorigkeit mit der virulenten Gefahr der Abwertung ihrer sozialen Ressourcen,
die sich iiber die Mitgliedschaft im islamistischen Kollektiv und den assoziierten
Chancen herstellte, konfrontiert waren. Doch trotz scharfer Konfrontation blieb
das kurdische Mitglied in der Partei. Der kurdisch-islamische Abgeordnete ver-
mittelte ihm, dass er nicht alleine war. Seine Hoffnungen in die Partei wurden
aufrechterhalten durch eine Person, deren Einfluss durch den hohen Rang als Ab-
geordneter unterstrichen wurde.

Der Mechanismus wirkte auf verschiedenen Ebenen. Das gleiche Mitglied der
Parteijugend bewunderte Erdogan. Erdogan stand fiir Integritit und die AKP fir
»besseres Regieren«. Sich selbst bezeichnete er als Idealisten, was er mit einer
Kritik verband. Es gab »Problemex, »in jeder Organisation gibt es Menschen, die
aus unterschiedlichen Griinden da rein gehen«. Er war nicht einverstanden, dass
die Birgermeisterkandidaten nach der »Dicke ihres Portemonnaies« ausgewahlt
wurden. Fiir die Kandidatur seien Ausgaben zu bestreiten, die nur durch erhebli-
che Spenden oder eigenes Geld beglichen werden konnten. Der Wahlkampf sei ei-
ne noch viel groflere finanzielle Herausforderung. Das bereite Opportunisten den
Weg, sich in der Partei breit zu machen. Trotz Kritik war er iiberzeugt, dass bei der
Auswahl Qualifikation und Bindung an das Parteiprogramm iiberwiegen wiirden.
Die letzte Entscheidung iiber die Kandidaten treffe Erdogan, der schon korrigie-
rend eingreifen werde. Ein Jahr spiter, im Winter 2010, war sein Idealismus einer
Erniichterung gewichen. Ereignisse wie das bereits erwihnte Parteijugendtreffen,
bei dem ein Mitarbeiter von Erdogan das Transparent, auf dem ein Ende des Ster-
bens gefordert worden war, hatte abhingen lassen, und der lauter werdende tiir-
kische Nationalismus in der Partei hatten seine Zweifel verstarkt. Seine Kritik war
deutlicher geworden, er dufierte sie auf den Treffen der Parteijugend, brachte zu-

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

279


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

280

Hegemonie und Kulturkampf

meist als einziger Bedenken zur Parteipolitik an. Dem Jugendvorsitzenden gelang
es, die Kritik zu moderieren und ihn einzubinden: »Du kannst etwas verindernc,
habe er ihm gesagt, »wenn du nicht dabei bist, bist du verantwortlich, dass die an-
deren sich durchsetzen.« Der Vorsitzende fand Erklirungen wie »den vollen Erfolg
des nationalen Jugendtreffens, der nicht iiberschattet werden sollte«, die ihn bis
zum nichsten Konflikt verschnten.

Zweifler und Idealisten innerhalb der Partei konnten selbst als Gateholder nach
auflen wirken. Sie vermittelten das Bild einer pluralen Partei, in der Ideale vor-
handen sind. Als die AKP die Abstimmung tiber die Verfassungsreform von 2010
in die Wege leitete und hierfiir gesellschaftliche Unterstiitzung mobilisierte, hiel-
ten Gateholder in Izmir den Kontakt zu (links-)liberalen Akteuren auferhalb der
Partei und organisierten mit ihnen die Wahlkampagne »Ja, aber nicht genug« (vgl.
S. 37f.). Die Kampagne wurde von der Kritik am Militir und tirkischen Nationalis-
mus beziehungsweise den Kemalisten als Triger dieses Nationalismus zusammen
gehalten, wihrend zum gleichen Zeitpunkt, wie dargestellt, kritische Diskussio-
nen zum tiirkischen Nationalismus innerhalb der Partei und zur Anerkennung der
kurdischen Identitit unterdriickt wurden.

Einem weiteren Beispiel fiir das Wirken des Mechanismus des Gateholders
durch regelhafte Einbindung von Nichtmitgliedern begegnete ich in Diyarbakir.
Nachdem mir der Provinzvorsitzende des islamischen Menschenrechtsvereins in
Diyarbakir dargelegt hatte, dass die AKP nach Aufnahme der EU-Beitrittsgespra-
che im Jahr 2005 alle Liberalisierungen im Straf- und Polizeirecht zuriickgenom-
men, sogar iiber den Status quo ante hinausgehende Verschirfungen vorgenom-
men habe, schrinkte er auf meine Bemerkung, dass es jetzt also schlimmer war
als zuvor, sogleich ein:

Ich denke, dass es in der Regierung sehr aufrichtige Menschen gibt, die kimpfen,
die fiir Menschenrechte und die Demokratie einstehen wollen, damit sie sich in
der Tiirkei etablieren. Aber es gibt einen nationalistischen Fliigel, der von innen
Widerstand leistet. Das zeigt sich von Zeit zu Zeit. Der Schlingerkurs der Regie-
rung hangt meiner Meinung nach damit zusammen.

Der Vorsitzende berichtete, dass sie in Treffen und Beratungsrunden mit der Re-
gierung eingebunden seien, dass die Regierung sie in die Losung der kurdischen
Frage einbeziehe. Die Treffen verliefen sehr offen, Probleme wiirden angesprochen.
Er begriindete die Einschrinkung seiner Kritik mit dem Verweis auf einzelne Par-
teimitglieder, denen er auf diesen Treffen begegnete und die er aufgrund ihrer
Verwurzelung in der islamischen Menschenrechtsbewegung fiir integer hielt.
Einzelne Personen wurden zu Gateholdern, weil Diskrepanzen zwischen Idea-
len und realen Entwicklungen auftauchten. Der Gateholder fachte Hoffnungen an,
dass es genug Widerspruchstriger in der Partei geben kénnte, um verhinderte Aus-
einandersetzung, ausbleibende Diskussion innerhalb der Partei irgendwann in der

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Religiose Wirkungsstatten

Zukunft mal fithren zu kénnen. Er hielt entweder selbst an den Idealen fest und
wirkte dadurch integrierend oder er integrierte Personen, die an den Idealen fest-
hielten, wihrend die Partei in der realen Politik sich von den Idealen entfernte,
indem sie Krieg fithrte, nationalistisch agitierte und ihre Kandidaten opportunis-
tisch rekrutierte.

6.7.2 Bewegungsgeschichtliche Bindung

Die Breite der islamistischen Bewegung, die seit den 1970ern sich sukzessive in al-
len gesellschaftlichen Bereichen organisiert hatte, bildete die Grundlage fiir den
zweiten Mechanismus: die bewegungsgeschichtliche Bindung, die itber Kimpfe
mit einem »Aufien« hergestellt wurde. Der gerade erwihnte islamische Mensch-
rechtsverein war Anfang der 1990er von einem sehr breiten Spektrum sunnitischer
Intellektueller gegriindet worden. Den initialen Schwerpunkt seiner Titigkeiten
bildeten Kampfe, die zunichst auf der Grundlage der Erweiterung des als Grund-
recht begriffenen sunnitischen Sonderstatus und dann fir dessen Verteidigung
und gegen kemalistische Diskriminierung (Kopftuchverbot) gefithrt wurden. Der
1997er Prozess, der mit diversen Verboten und der Verhinderung von Karrieren
einherging, hatte ein starkes Notwendigkeitsbewusstsein geschaffen, die religié-
sen Reihen geschlossen zu halten. In den spiten 2000ern hatten mit der kurdi-
schen Frage verbundene Kimpfe eine Erweiterung des Titigkeitsfelds des Vereins
und damit auch eine relative Ablosung von den allein auf die sunnitische Identi-
tit bezogenen Kiampfen initiiert. Doch trotz inzwischen manifester Widerspriiche,
entstanden in der siebenjihrigen Regierungstitigkeit der AKP, schitzte der Vor-
sitzende des Vereins in Diyarbakir die Wirksamkeit menschenrechtlicher Ideale in
der Partei weiterhin als hoch ein, zumal die Kimpfe um die Wiederherstellung des
sunnitischen Sonderstatus und Authebung der Diskriminierung durch das pau-
schale Kopftuchverbot noch nicht ausgefochten waren.'® Die Einbindung in das
soziale Netzwerk, das bewegungsgeschichtlich gekennzeichnet war, lief} ihn einen
nationalistischen Fliigel bestimmen, um die Verzerrung der integren Absichten der
Bewegung, der er sich angehorig fiithlte, zu begreifen.

Die bewegungsgeschichtliche Bindung integrierte auch radikale Islamisten wie
den Grundschullehrer, der die Studenten unterwiesen hatte, bevor sie sich an den
Koranlehrer der Diyanet wendeten (vgl. Kap. 6.1.3), sowie Mitglieder eines islamis-
tischen Vereins in Izmir, die die AKP fiir nicht islamisch genug hielten. Der Verein

101 Der Menschenrechtsverein spaltete sich zu einem spateren Zeitpunkt an der Frage der Nie-
derschlagung des Juni-Aufstands durch die AKP im Jahr 2013. Einige Griindungsmitglieder
des Vereins schlossen sich der HDP und einige der CHP an. Die bewegungsgeschichtliche
Bindung iiberdauerte in diesem Fall nicht die Kimpfe um den sunnitischen Sonderstatus,
der durch die Schulreform von 2012 wieder weitgehend hergestellt worden war.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

281


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

282

Hegemonie und Kulturkampf

engagierte sich besonders fiir die Gleichstellung der Imam Hatip Schulen und Auf-
hebung des Kopftuchverbots. Im Umfeld des Vereins bewegte sich auch eine kleine
Gruppe von Studenten, die im Koran nach Anhaltspunkten fiir eine »Alternative
zum Kapitalismus« suchten. Islamistische Weggefihrten vor Augen, die ehemals
fiir eine gerechte Gesellschaft gestritten, nun aber Reichtum angehiuft hatten,
wurden sie von einem Unbehagen mit dieser Entwicklung angetrieben. Sie leiste-
ten jedoch keine angeleitete Begriffsarbeit, die eine Kritik der kapitalistischen Pro-
duktionsweise ermoglicht hitte, verloren sich stattdessen in der Vielfalt méglicher
Interpretationen des Koran. Ihr konkretes politisches Wirken blieb auf Aktivititen
begrenzt, die innerhalb des von der AKP vorgegeben Moglichkeitsraums, in die Be-
hauptung des sunnitischen Sonderstatus, eingebettet blieben. Unter der Regierung
der AKP konnten sie frei agieren, wihrend sie von den »Laizisten« Repressionen
erwarteten, die ihre Laufbahnen bedrohten und die Abwertung der mit der religis-
sen Erziehung assoziierten kulturellen Ressource Bildung fortsetzen wiirden, die
durch den 1997er Prozess eingeleitet worden war. Der Bezug auf eine Geschichte
der Ausgrenzung aus den staatlichen Institutionen durch das kemalistische Ge-
geniiber in Kombination mit einem religiosen Idealismus iiberbriickte Differenzen
innerhalb des Kollektivs, bevor sie zu Spaltungen werden konnten.

6.7.3 Gemeinschaftsbildende Praxis

Als drittes Element trat die gemeinschaftsbildende Praxis in der Gruppe hervor.
Fir das Wirken dieses Mechanismus, der durch gemeinsames Lernen und Aneig-
nung von Weltauffassungen, durch praktizierte Religion gruppenbildend wirkte,
stehen bereits exemplarisch der Koranunterricht (Kap. 6.1.3), das Sohbet der Nur-
cu (Kap. 6.6.1) oder die AKP-Jugendtreffen, obgleich bei letzteren der religiose As-
pekt nicht immer im Vordergrund stand. Voraussetzung fiir das Wirken war die
Bereitschaft der Teilnehmer, die Regeln der Gruppe zu befolgen und sich in die
autoritiren Strukturen einzufiigen. War diese Bereitschaft nicht vorhanden, kam
es zu Ausschliissen, so bei einem Studenten, der nach seiner ersten Ankunft in Iz-
mir notgedrungen, weil iiber keine ausreichenden finanziellen Mittel verfiigend,
in einem Wohnheim einer islamischen Gemeinschaft untergekommen war, das
offenbar auch Akteuren Unterkunft bot, die keine Assoziierten der Gemeinschaft
waren. Schon nach wenigen Wochen habe er vor dem Rauswurf gestanden, weil
er gerne diskutierte, wie er sagte. Dass er Meinungen vertrat, die von denen der
Gemeinschaft abwich, sei zum Problem geworden, als er die Differenzen ausdis-
kutieren wollte. Er sei dem Rat eines Abi (»Alteren«) gefolgt, sich solange zuriick-
zuhalten, bis er sich nach einem Jahr eine andere Unterkunft leisten konnte. Sei-
ne Erzihlung fiigt sich in meine Beobachtung ein, dass islamistische Akteure, die
keiner religiésen Gemeinschaft angehérten, die nicht in von religiosen Autorititen
angeleitete Rituale eingebunden waren, die die Diskussion lenkten und ihr enge

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Religiose Wirkungsstatten

Grenzen steckten, weniger festgelegt und offener gegeniiber Einfliissen von auflen
waren. Thnen fehlte die geregelte paternalistische Praxis der Mitglieder der isla-
mischen Gemeinschaften. Thre Integration in das islamistische Hegemonieprojekt
wurde in erster Linie durch die Mechanismen des Gateholder und der bewegungs-
geschichtlichen Bindung in Konfrontation mit dem Kemalismus aufrechterhalten.
Sie wurden jedoch auch durch eine gemeinschaftsbildende Praxis integriert, die
durch Bildungsaktivititen der Partei unter der Bezeichnung Politische Akademie
hergestellt wurde. Im Folgenden gebe ich meine Einblicke in diese Bildungsaktivi-
tat als Aushandlungsprozess einer Gruppenidentitit wieder, bei dem Abweichun-
gen zuriickgeholt und Konsens wiederhergestellt wurde.

Hale und Ozbudun schreiben in ihrem Buch iiber die AKP, dass »der Unter-
schied zwischen einer Massenpartei und einer Kader- beziehungsweise Volkspartei
iiber den Stellenwert parteiinterner Bildung und Indoktrination« (2010: 48, Uber-
setzung E.B.) festgestellt werden konne. Im Unterschied zu anderen Parteien in
der Turkei stufen sie die AKP auf der Grundlage ihrer gezielten und umfangrei-
chen Bildungsaktivititen als Kaderpartei ein. Die ersten Interviews, die ich mit
AKP-Mitgliedern in Izmir fiihrte, stiitzten diese Einschitzung. Es hief3, seit 2004
finden in allen Provinzen regelmifRig Seminarreihen gegen eine geringe Teilnah-
megebiihr statt, die auch fiir Nichtmitglieder offen seien. Die Rede war von der
Politischen Akademie. Insbesondere die Parteijugend, auch der Parteivorstand sei-
en aufgefordert, an der Akademie teilzunehmen, verpflichtend sei die Teilnahme
fiir diejenigen, die fiir ein politisches Amt kandidierten. Als Themen vergange-
ner Seminarreihen wurden »Good Governance in der Kommunalverwaltung« und
»Self-Improvement« genannt, wofiir die Partei auch Professoren engagiert habe,
die auf Hochschulniveau unterrichteten. Bei der letzten Runde hitten 18.000 Ab-
solventen ein Zertifikat erhalten. Durch die Interviews entstand bei mir der Ein-
druck reger Bildungsaktivititen. Im Laufe der Zeit erfuhr ich durch Gespriche,
dass es erhebliche Probleme bei der Teilnahme gab. Anfangs seien zu den Semina-
ren, die fiir 60-70 Leute konzipiert waren, nur 6-7 gekommen. Als die Teilnahme
daraufhin verpflichtend gemacht wurde, hitten viele zwar die Teilnehmerliste un-
terschrieben, aber nicht teilgenommen.

Die Veranstaltung mit Hiiseyin Celik, die ich in einem fritheren Kapitel itber die
Formen des Kulturkampfs in der AKP-Periode geschildert habe (S. 197ff.), war die
Eréffnung einer solchen akademischen Bildungsreihe im Zuge der sogenannten
Demokratischen Offnung. Die Eréffnungsveranstaltung endete ohne Diskussion.
In den folgenden beiden Monaten wurden Seminare angeboten, die in der Izmi-
rer Parteizentrale abgehalten wurden. Die ersten beiden Seminare bestanden aus
Vortridgen von Parlamentsabgeordneten und blieben ohne kontroverse Diskussion.
In Vortragsform wurden die Siulen des Konservatismus — die Familie, die Traditi-
on, die Nation und die Religion — sowie Eckpunkte der konservativen Geschichts-
auffassung umrissen. Diese mdchte ich nochmals in Erinnerung rufen: Das Ende

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

283


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

284

Hegemonie und Kulturkampf

des Osmanischen Reichs als Beginn einer Unterdriickungsgeschichte des religiésen
Volks und die DP-Periode als Phase der Entwicklung des »kulturell Authentischen,
die durch einen »bitrokratischen« Putsch beendet wurde. Redner und Teilnehmer
einigten sich miihelos darauf, dass Symbole der »DP-Freiheit« in der Wiederein-
fithrung des arabischen Gebetsrufs und der »Befreiung der Religion aus der Klan-
destinitit« bestanden.

Die Teilnehmerzahl der ersten beiden Seminare lag bei etwa 20 und war fast
ausschliefllich auf die Parteijugend begrenzt. Aus dem Parteivorstand kamen kei-
ne Teilnehmer. Erst die dritte Veranstaltung unterschied sich, sie war mit etwa
50 Teilnehmern, iitberwiegend junge Minner aber auch ein paar junge Frauen, die
sich separat setzten, gut besucht. Es wurde rege diskutiert. Der eingeladene Red-
ner war ehemaliger landesweiter Vorsitzender der gleichen islamischen Menschen-
rechtsorganisation, deren Provinzvorsitzenden von Diyarbakir ich schon zitiert ha-
be. Sein Vortragsthema hief3 Menschenrechte. Er begann mit einer internationalen
Geschichte der Menschenrechte, der er keine islamische Interpretation zur Seite
stellte, wie vielleicht aufgrund des islamischen Kontexts zu erwarten gewesen wi-
re. Stattdessen betonte er die Universalitit von Menschenrechten und grenzte sie
gegen eine kulturelle Relativierung ab. Akzeptanz von Differenz sei zentrales Prin-
zip von Menschenrechten, die nur in einem Rechtsstaat mit Gewaltenteilung und
Bitrgerrechten garantiert werden konnten, weshalb Menschenrechte und Rechts-
staatlichkeit sich gegenseitig bedingten. Auf die zu dieser Zeit im Rahmen der
»Demokratischen Offnung« diskutierten Themen des Rechts auf muttersprachli-
chen Unterricht in Kurdisch und der Anerkennung alevitischer Gebetsstitten Be-
zug nehmend befand er, dass diese als Menschenrechte anzuerkennen und recht-
lich zu garantieren seien.

Nachdem er seinen Standpunkt dargelegt hatte, lief} der Redner die Teilneh-
merlnnen zu Wort kommen. In einer Reihe von Kommentaren hoben diese hervor,
dass Menschenrechte vor allem gegeniiber Afrikanern und Muslimen nicht einge-
halten wiirden. Warum nicht iber die dahinterstehenden Ursachen, den Kolonia-
lismus und die Doppelziingigkeit des Westens, gesprochen werde, wurde gefragt.
Implizit war mit diesen Fragen ein Perspektivwechsel verbunden, indem nicht die
inlindische (Rechts-)Lage, sondern die »eigene« Diskriminierung durch das west-
liche Ausland thematisiert wurde. Der Redner stimmte der Benennung dieser Ur-
sachen zu, betonte aber zugleich, dass die Praxis der Anderen keine Ausrede fiir die
Nichtthematisierung eigener Praxis sein diirfe. Er thematisierte erneut die Proble-
matik der Nichtanerkennung von Differenz und fithrte aus, dass in der Tiirkei die
Ursache ausbleibender Anerkennung beim Staat liege, der Angst vor den Biirgern
habe. Infolge der Griindungsgeschichte und des Befreiungskrieges lebe der Staat
in einer permanenten Psychologie der Angst, von auf’en wie von innen angegriffen
und zersetzt zu werden. Differenz werde vorschnell als Separatismus wahrgenom-
men. Erneut auf die »Demokratische Offnung« Bezug nehmend befand er, dass die

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Religiose Wirkungsstatten

Menschenrechte eingelost werden kénnten, wenn die Staatsgewalt ihre Angst ab-
lege. Durch die Regierung der AKP sei dies erstmals in den Bereich des Moglichen
geriicke.

Auf diese Problembestimmung, die den Staat als Eigenwesen begriff, das sich
vom »Volk« entfremdet hatte, folgte eine zweite Reihe von Kommentaren. Sie such-
te die Tanzimat-Reformen im 19. Jahrhundert als Beginn eines Auseinanderlaufens
von Staat und Volk im Osmanischen Reich zu erinnern. Da die Republik sich in
dieser Tradition entwickelt habe, habe sich die Tiirkei nicht demokratisieren kén-
nen. In den Kommentaren ausdriicklich ausgeklammert wurde die DP-Periode, in
der eine demokratische Entwicklung - ein Zusammenriicken von Staat und Volk -
eingeleitet aber durch den Putsch unterbrochen worden sei. Diese Kommentare
griffen zwar die These der Verselbstindigung staatlicher Aktionen aus »Angst vor
dem Volk« auf. Doch sie verlegten deren Ursprung um einige Jahrzehnte weiter zu-
riick und betonten erneut als Ursache der Problementstehung eine »westlich« be-
einflusste Politik, mit der die Tanzimat-Reformen (S. 126f.) angezeigt wurden. Auf
der von den TeilnehmerInnen neu bestimmten thematischen Grundlage handelten
der Redner und die TeilnehmerInnen in der Folge einen Konsens aus, bei dem sich
der Redner den TeilnehmerInnen anniherte. Hergestellt wurde eine Perspektive
auf das Osmanische Reich, durch die es zum positiven Bezugspunkt fiir Menschen-
rechte und Anerkennung von Differenz wurde. Obwohl der Redner damit begonnen
hatte, Rechtsstaatlichkeit und Gewaltenteilung als Bedingung firr die Umsetzung
von Menschenrechten zu erliutern, gab er diese Position auf. Er unterstrich sogar,
dass das Osmanische Reich in seiner Hochphase, also weit vor dem 19. Jahrhun-
dert, einem menschenrechtlichen Ideal sehr nahegekommen sei. Damit akzeptier-
te er, dass ausgerechnet die Tanzimat-Periode, in der erstmals rechtsstaatliche Vor-
aussetzungen fiir die Gleichstellung ethnisch-religiés verschiedener Gruppen ge-
schaffen wurden, zum Ausgangspunkt der Unterdriickung von Menschenrechten
gemacht wurde. Der Konsens, dass die Probleme mit dem Niedergang des Osma-
nischen Reichs begonnen hatten, von der Tanzimat-Periode iiber die Jungtiirken in
die heutige Zeit fortgetragen wurden, war hergestellt. Damit verbunden war, dass
die Abdiilhamit-Periode, in der die Verfassung und erste rechtsstaatliche Versu-
che aufgehoben, die Dominanz der sunnitischen Gruppe wiederhergestellt und der
Genozid eingeleitet wurde, implizit zu einem positiven Bezugspunkt avancierte.
Die explizite Ausklammerung der DP-Periode als demokratische Zwischenphase
unterstrich den Konsens, dass die »eigentliche« Unterdriickung sich gegen Musli-
me richtete. Wihrend sich der Redner den TeilnehmerInnen anniherte, beharrten
diese auf ihrer Position, dass Menschenrechte vor allen Dingen ein Vorwand fiir
westliche Interventionen seien.

Die Gruppe vermochte es, den tiirkisch-sunnitischen Fithrungsanspruch, wie
er in der Tirkisch-Islamischen Synthese zum Ausdruck kommt, durch die Kon-
struktion einer notwendigen Selbstbehauptung gegen die vermeintliche Infiltrati-

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

285


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

286

Hegemonie und Kulturkampf

on von Konzepten und Regeln fiir das gesellschaftliche Zusammenleben aus dem
Westen zu legitimieren. Die Abgrenzung, die der Redner gegeniiber einer kultu-
rellen Relativierung von Menschenrechten als universales Konzept vorgenommen
hatte, war aufgehoben. Die Gruppe entzog sich einer Thematisierung aktiver Ver-
antwortung fir historisches und aktuelles Geschehen, indem sie sich in die Kon-
tinuitit einer konstruierten Gruppe der Muslime stellte, die als unterdriickt und
passiv erschien, obwohl sie realiter einen privilegierten Status innehatte. Die Grup-
pe wollte nicht iiber die Rechte von Kurden oder Aleviten, sondern iiber ihre eige-
nen Rechte als unterdriickte Gruppe sprechen. Dafiir war sie angewiesen auf eine
Opferidentitit. Der Redner des Menschenrechtsvereins, der aus der Gruppe ausge-
brochen war, indem er eine rechtsstaatlich-universale Perspektive eingenommen
hatte, wurde von der Mehrheit wieder zuriickgeholt.

6.7.4 Resiimee der Integrationsmechanismen

In den Praktiken des Kollektivs fand eine bestimmte Vermittlung von Widersprii-
chen statt. Sie stied an Grenzen, wenn Diskrepanzen zwischen Idealen und realen
Entwicklungen virulent wurden, wie im Zusammenhang mit Opportunismus, der
Frage des Kriegs, der Anerkennung von kultureller Selbstbestimmung und Diffe-
renz. Da die Widerspriiche nicht bearbeitet, sondern verdeckt beziehungsweise
temporir iiberbriickt wurden, Auseinandersetzung verhindert wurde, blieben die
Diskrepanzen als Sollbruchstellen des Kollektivs bestehen. Sie wurden insbesonde-
re in den Fillen zu Herausforderungen, wenn es kimpfende Gruppen wie die kur-
dische Bewegung gab, die auf die Einlosung der Ideale dringten beziehungsweise
diese als Tiuschungen erkennbar machen konnten, wihrend der Bezug auf eine
Geschichte der Ausgrenzung aus den staatlichen Institutionen durch das kema-
listische Gegeniiber in Kombination mit einem religiésen Idealismus Differenzen
innerhalb des Kollektivs zu iiberbriicken verhalf, bevor sie zu Spaltungen werden
konnten.

6.8 Resiimee der Konstitutionsmerkmale der intellektuellen
Fithrungsgruppe

Ein iibergreifendes Charakteristikum meiner Beobachtungen religioser Praxis be-
steht darin, dass die religiésen Intellektuellen keine Trennlinie zwischen Glauben
und Wissen zogen. Mit Blick auf eine Gesellschaft, in der aufgeklirtes Wissen und
religiése Erziehung nebeneinander zu stehen lernen mussten und ein Kompro-
miss gefunden wurde, indem Religion als »Glaube« neben das aufgeklirte Wissen
gestellt wurde, ist es wichtig, sich zu vergegenwirtigen, dass die religiosen Intel-
lektuellen ihrem Selbstverstindnis nach nicht einen Glauben praktizierten, son-

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Religiose Wirkungsstatten

dern den Weg des Wissens beziehungsweise der Wahrheit beschritten, die sie teils
sehr offensiv als die einzig mogliche und legitime vertraten. Da die religiosen Ak-
teure im Sichtfeld meiner Feldstudie nicht an Gott glaubten, sondern »wussten,
dass Gott — zudem einzig in der von ihnen aufgefassten Form — existiert, ist es
auch irrefithrend, die Aktivititen dieser Akteure mit dem Konzept der »faith-ba-
sed politics« (Ozgur 2012) zu analysieren. Die religiosen Akteure machten keine
Politik auf der Grundlage des Glaubens, sondern nach den Richtlinien richtigen
Wissens. Selbst wenn sie das Wort Glauben benutzten, was nur als Ausnahme vor-
kam, verwendeten sie es gleichbedeutend mit richtigem Wissen. Vor dem Hinter-
grund, dass sie sich fiir wissend hielten, begriffen sie andere als unwissend und
dumm oder als Gottesleugner. Ein gleichberechtigtes Nebeneinander verschiede-
ner Religionen, unterschiedlicher Konfessionen oder Weltauffassungen ist aus die-
ser Perspektive undenkbar. Bestenfalls denkbar ist ein Tolerieren aus der Position
des Uberlegenen.'®*

Diese Einsicht in die Selbstauffassung der religiosen Intellektuellen, die ich aus
meiner Feldforschung gewann, hatte auch Konsequenzen fiir die sprachliche Ana-
lyse und Ubersetzung des religidsen Vokabulars. Anfangs iibersetzte ich in durch-
aus tblicher Weise das Wort »miimin« als »Glaubiger« und »kifir« als »Unglaubi-
ger«. Mit dieser Ubersetzung unterstellte ich religiésen Akteuren jedoch, dass sie
sich iiber den Glauben definierten und von anderen unterschieden. Die religiosen
Akteure, denen ich begegnete, unterschieden sich aber nicht blof von anderen,
sondern begriffen das Muslimsein als eine Wahrheit, die alle Bereiche des Lebens,
auch die der Wissensproduktion integrierte. Ein »miimin« war fiir sie kein »Gliu-
biger«, sondern jemand, der die Wahrheit iiber die Existenz Gottes anerkannt oder
erworben hatte und nach den »Regeln des Islam« lebte. Mit »kifir« wurde so nicht
ein »Ungliubiger«, sondern jemand bezeichnet, der diese Wahrheit (noch) nicht
erkannt hatte oder leugnete. Die Aufgabe, das Wissen iiber die Wahrheit weiter-
zutragen, wurde damit zugleich zu einer Aufgabe, der Gesellschaft den »richtigen«
Weg aufzuzeigen: eine Fithrungsaufgabe. In der Aufgabendefinition der Diyanet
ist diese Fithrungsaufgabe mit dem Begriff »Aufklirung« umschrieben. Aufklirung
bedeutet allerdings gerade nicht Aufklirung des Volkes itber den Glauben, sondern
Aufklirung dariiber, was das richtige Wissen ist.

Die Konstitutionsmerkmale der intellektuellen Fithrungsgruppe des islamisti-
schen Hegemonieprojekts lassen sich vor diesem Hintergrund in fiinf Unterpunk-

102  Wie dargelegt, haben die Theologen Auslegungsstrategien entwickelt, durch die sie in die
Lage versetzt werden, nicht-theologisches Wissen als untergeordnetes Wissen zu akzeptie-
ren und in ihren Schulen zu vermitteln. Diese Vermittlungsfihigkeit 6ffnete ihnen den Weg
zuriick zur Ubernahme der gesellschaftlichen Fithrungsfunktion, die sie in der Spatphase des
Osmanischen Reichs verloren hatten, in Abstimmung mit den Erfordernissen des kapitalis-
tischen Entwicklungswegs.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

287


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

288

Hegemonie und Kulturkampf

ten zusammenfassen. In der Ausfithrung der Fithrungsaufgabe und in ritualisier-
ter Praxis (Sohbet, Tefsir, Beten) reproduzierten die religiésen Intellektuellen be-
stimmte Selbst- und Weltauffassungen sowie Distinktionspraktiken, durch die sie
sich als besondere Gruppe konstituierten. Als grundlegendes Element tritt, erstens,
die Formierung eines paternalistischen Fithrungsverhiltnisses zwischen Gebilde-
ten und Ungebildeten hervor. Dieser Formierung unterliegt die Arbeitsteilung in
der biirgerlichen Gesellschaft.’®® Als allgemeine Intellektuelle reproduzieren und
rechtfertigen die islamistischen Intellektuellen die hierarchische Arbeitsteilung,
indem sie sich gegeniiber dem »Volk« als geistig erhaben begreifen. Zweitens er-
heben sie sich als besondere Intellektuelle iiber die Gesamtheit der Intellektuellen.
Sie sind der Uberzeugung, iiber ein spezielles Wissen zu verfiigen, das den wah-
ren und richtigen Weg aufzeigt. Uber das Bewusstsein, wissender oder aufgeklir-
ter als alle anderen zu sein, nahmen sie sich im drastischsten empirischen Fall,
der in dieser Studie angefithrt wurde, heraus, »Gehirne zu formatieren«. Im Rah-
men konservativ-islamischer Auffassungen sind sie, drittens, iiberzeugt, die Ge-
sellschaft am besten schiitzen zu kénnen. Sie fithlen sich moralisch iiberlegen, die
Anderen werden als verirrt, fehlgeleitet und schmutzig markiert, mit Kriminalitit
und Praktiken in Verbindung gebracht, die die Gesellschaft von innen zerriitteten.
Die Praktiken des Kollektivs der Intellektuellen im Umgang untereinander sind,
viertens, autoritir geprigt. Diskussionen sind nicht erwiinscht, der Handlungs-
spielraum fiir Abweichler ist eng und nur auf der Grundlage einer gemeinsamen
islamischen Identitit oder besonderer Konstellationen gegeben, die im Rahmen
strategischer Notwendigkeiten und in Auseinandersetzung mit anderen Hegemo-
nieprojekten auftreten. In den Praktiken der Intellektuellen findet, fiinftens, ei-
ne paternalistische Vermittlung gesellschaftlicher Widerspriiche statt, die jedoch
nicht immer klappt, weil die Praxis von Widerspriichen durchzogen bleibt, Diskre-
panzen zwischen Idealen und realen Entwicklungen auftauchen, die insbesondere
in den Fillen eine Herausforderung darstellen, wenn es kimpfende Gruppen gibrt,
die ein anderes Wissen vertreten.

103 Intellektuelle Tatigkeiten setzen die Verfiigung (iber materielle Ressourcen voraus. Mitihnen
verbunden ist in der Regel eine Besonderung und in der Folge oftmals das Privileg, sich der
intellektuellen Tatigkeit — insbesondere der Bildung und dem Studium —zuwenden zu kon-
nen. Die gesellschaftliche Arbeitsteilung bedingt, dass andere die korperliche Arbeit verrich-
ten missen, die in der Regel nicht oder nicht gleichermafien ber entsprechende Ressour-
cen — weder Geld und Zeit, noch das kulturelle Wissen — zur Ausiibung der intellektuellen
Tatigkeit verfigen. Intellektuelle Praxis, die nicht auf die Aufhebung solcher gesellschaft-
licher Arbeitsteilung, die ungleiche Positionen festlegt, drangt, konstituiert sich daher als
Herrschaftspraxis, durch die Handarbeiterlnnen strukturell zu Beherrschten werden.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Fazit: Hegemonie, Kulturkampf und
sunnitische Privilegien - Was ist Islamismus?

Die in dieser Studie verfolgte Forschungsfrage lautete, wie die Rolle der Religion
im politischen Projekt der AKP aus einer hegemonietheoretischen Perspektive be-
griffen werden kann. Die theoretische Rekonstruktionsarbeit aufgreifend sollen im
Folgenden die Ergebnisse zusammengefasst werden und die Antworten auf die aus
der Diskussion der Forschungsliteratur gewonnenen Fragen nach der raumlichen
und zeitlichen Reichweite von Hegemonietheorie, den Antriebskraften der Islami-
sierung und des Kulturkampfs sowie der Rolle der intellektuellen Trigerschaft des
islamistischen Hegemonieprojekts zugespitzt wiedergegeben werden.

Im Verlauf der Rekonstruktion des Hegemonieprojekts konnten fiinf Entwick-
lungsstationen ausgemacht werden. Deren Einteilung ist orientiert an der Position
der sunnitischen Intellektuellen — die als intellektuelle Triger des Projekts identifi-
ziert wurden — innerhalb der Klassenmatrix des untersuchten Raums. Die Statio-
nen verlaufen von der Ablésung der sunnitischen Intellektuellen von den besitzen-
den Klassen in der Spitphase des Osmanischen Reichs und der jungen Republik
iiber die Wiederanbindung, die Verselbstindigung als politische Partei und soziale
Bewegung, das ideologische Vorriicken ins politische Zentrum bis zur schrittwei-
sen Monopolisierung der Staatsapparate.

Wihrend der Einparteienherrschaft der CHP wirkten die religiésen Intellektu-
ellen trotz massiver Einschriankung ihrer Reproduktionsgrundlagen fort. Mit dem
Ubergang in ein Mehrparteiensystem unter den Bedingungen des Kalten Krieges
setzte der Wiederaufbau ihrer Infrastruktur ein. Die relativ schwachen sunniti-
schen Intellektuellen waren in dieser Phase in die Stromung des Konservatismus
eingebunden, der sich auf den Grofigrundbesitz und die Handelsbourgeoisie stiitz-
te. Gleichzeitig forderten Teile der kleinen Bourgeoisie und des Kleinbiirgertums
die Ausbildung der intellektuellen Tragerschicht des Islamismus im Lokalen durch
den Bau von Moscheen und theologischen Schulen. Die Beschleunigung des Indus-
trialisierungsprozesses in den 1950er Jahren, mit der die Industriebourgeoisie zur
dominanten Fraktion aufstieg und innerhalb kurzer Zeit Monopolstrukturen aus-
bildete, ging der Verselbstindigung der islamistischen Bewegung und der Abspal-
tung von der konservativen Partei voraus. Die komplexe Zusammensetzung einer

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

290

Hegemonie und Kulturkampf

zunehmend kapitalistisch dominierten Gesellschaft widerspiegelnd kulminierten
Reibungen zwischen den Monopolen und anderen Kapitalfraktionen gegen Ende
der 1960er Jahre in der Herausbildung des politischen Islam als eigenstindige Par-
tei eines Teils der kleinen Bourgeoisie und des Kleinbiirgertums. Trotz entwick-
lungspolitischer Differenzen lieflen der Antikommunismus und die Bekimpfung
beziehungsweise Kontrolle von Bewegungen der subalternen Klassen die islamis-
tische Bewegung, die sich mit der kleinen Bourgeoisie verbunden hatte, auf einer
Seite mit der groflen Bourgeoisie kimpfen. Auch im Militir und in den Reihen
der Kemalisten fand die Bewegung in dieser Phase Biindnispartner. Angesichts ei-
ner Hegemoniekrise in den 1970ern ebnete nach Aufforderung aus der Bourgeoisie
das Militir mit dem 1980er Putsch den Trigern des tiirkisch-islamischen Hege-
monieprojekts den Weg ins politische Zentrum. Im Aufstieg der Wohlfahrtspartei
RP zunichst in den Kommunen und schlieflich auf nationaler Ebene schlug sich
die Symbiose des islamistischen Hegemonieprojekts mit einer sich rapide entwi-
ckelnden kleinindustriellen Bourgeoisie nieder. Mit der AKP stieg die islamistische
Bewegung schliefilich in Folge des Zusammenbruchs der tragenden Parteien des
neoliberalen Regimes zur dominanten politischen Kraft im Machtblock auf, die
zwischen den biirgerlichen Klassen moderiert und schrittweise Kontrolle iiber die
staatlichen Institutionen herstellen konnte.

Als Grundlage fiir die Zustimmung der ArbeiterInnen zum islamistischen He-
gemonieprojekt konnten konservativ und religios geprigte soziale Beziehungen in
den Produktions- und Wohnstitten der expandierenden Stidte identifiziert wer-
den. Diese so gestalteten Beziehungen waren jedoch nicht immer-schon gegeben.
Sie konnten erst vor dem Hintergrund der Neoliberalisierung und der Kapitulation
der Sozialdemokratie hergestellt, verindert, stabilisiert und in der Breite wirksam
werden. Konservativ-religiose Praktiken, in denen sich paternalistisch und patri-
archal geprigte Beziehungen mit einer starken sozialen Kontrolle sowie religiésen
Ritualen verbinden, bilden den gesellschaftlichen Nihrboden fir den islamischen
Konservatismus der AKP, der mit der Etablierung eines Schulden- und Almosenre-
gimes auf nationaler Ebene weitere ideologisch-kulturelle Wirkkraft entfaltet. In
einer historisch-spezifischen Situation, in der Gewerkschaften, verbriefte sozia-
le Anspriiche und Rechte zuriickgedringt worden sind, offeriert die Religion ei-
nen alternativen Deutungsrahmen und stellt Praktiken zur Verfugung, mit denen
paternalistische Beziehungen als moralisch-richtiges Handeln legitimiert werden
konnen.

Mit fortschreitender Neoliberalisierung sind in der Regulierung der Klassen-
verhiltnisse nicht staatsbiirgerliche Rechte auf der Grundlage organisierter Klas-
senlagen, sondern kulturelle Bindung und Nihe dominant geworden. Unter den
Bedingungen einer allgemeinen Tendenz zur Informalisierung von Arbeitsverhalt-
nissen sind auch die Mechanismen der Kompromissbildung stirker informell ge-
staltet. In Auseinandersetzung mit der in der Forschungsliteratur aufgeworfenen

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Fazit: Hegemonie, Kulturkampf und sunnitische Privilegien - Was ist Islamismus?

Frage nach der Reichweite hegemonietheoretischer Annahmen unter neolibera-
len beziehungsweise semi-peripheren Verhiltnissen konnte so die These formu-
liert werden, dass der materielle Kompromissrahmen unter den Bedingungen ei-
ner flexibilisierten und dezentralisierten Produktionsstruktur stirker durch infor-
melle und kulturell artikulierte Zugestindnisse gebildet wird. Das Almosenregime
steht im Zentrum eines informellen Klassenkompromisses, der die sozio-politi-
sche Blockbildung - ein Begriff, der im Rahmen dieser Studie eingefiithrt wurde,
um Hegemoniebildungsprozesse differenzierter erfassen zu konnen — unter der
praktischen Fithrung der islamistischen Bewegung ermoglicht.

An diesen Befund schliefdt die zweite zentrale These dieser Studie an, die die
Frage aufgreift, wie die Position und Bedeutung der intellektuellen Triger des He-
gemonieprojekts, die eine vermittelnde und konsensstiftende Rolle einnehmen,
bestimmt werden kann. Um die Rolle der Trigerschaft zu erfassen, konnte zu-
nichst auf die hegemonietheoretische Definition des Intellektuellen zugegriffen
werden. Dargelegt wurde aus dieser Perspektive, dass die Stellung des Intellektu-
ellen in die Gesamtheit der gesellschaftlichen Arbeitsteilung eingelassen ist. Die
Intellektuellen bilden keine »eigenstindige Klasse« (Yildizoglu 2016), sondern eine
mit bestimmten Aufgaben befasste Gruppe auf der Grundlage eines in den ge-
sellschaftlichen Widerspriichen angelegten Bedarfs an Organisierung von Hege-
monie. Im Hinblick auf die Positionierung der Intellektuellen des islamistischen
Hegemonieprojekts bedeutete dies, dass sie nicht unbedingt aufgrund ihrer Klas-
senposition, sondern aufgrund der von ihnen wahrgenommenen Aufgabe integrie-
render Bestandteil der biirgerlichen Klasse sind. Sie sind nicht unbedingt Inhaber
der Hegemonie, aber ihre Vermittler. Der religiose oder islamistische Intellektuelle
kann vielmehr objektiv verschiedenen Klassen angehéren. Entscheidend fiir seine
Bestimmung sind die Assoziation mit dem islamistischen Projekt und die iiber-
nommene Aufgabe, tiber religios artikulierte Ideen und Praktiken die Fithrung der
Bourgeoisie zu organisieren. Herausgearbeitet wurde auf dieser Grundlage, dass
der Nexus zwischen islamisch-konservativen Weltauffassungen und dem kapitalis-
tischen Entwicklungsprogramm iiber die Herstellung eines Kollektivwillens durch
diese Intellektuellen vermittelt wird. In diesen Kollektivwillen eingelassen ist ei-
ne bestimmte Auffassung gesellschaftlicher Verhiltnisse, mit der den subalternen
Klassen die Position von Hilfsempfingern zugewiesen, paternalistische Beziehun-
gen, soziale Ungleichheit und Reichtum legitimiert werden. Als Orte der Bildung
des Kollektivwillens wurden Schulen, Heime, Moscheen, Korankurse, Sohbet, 6f-
fentliches Fastenbrechen oder Gebete in Betrieben bestimmt. In ihnen geben re-
ligiose Intellektuelle ein die von Widerspriichen durchzogene Gesellschaft durch
Religion verbindendes Wissen, eine bestimmte Sicht auf und Haltung zur Gesell-
schaft weiter.

Im Zuge der Diskussion der intellektuellen Aufgaben wurden verschiedene
Gruppen in den Blick genommen. Als erstes ist eine Gruppe zu nennen, die eine

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

291


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

292

Hegemonie und Kulturkampf

Doppelstellung einnimmt. Sie ist Inhaberin und Vermittlerin von Hegemonie
zugleich. Sie besteht aus Rentiers und Mitgliedern der Bourgeoisie, die sich in
Verbinden und in der politischen Partei organisieren, religios artikulierte intel-
lektuelle Fithrungsaufgaben finanzieren, aber auch selbst wahrnehmen, so im
direkten Kontakt mit ihren ArbeiterInnen oder indirekt iiber Medien. Diese Grup-
pe wurde als islamische Bourgeoisie und Rentiers gefasst. Die anderen Gruppen,
die intellektuelle Fithrungsaufgaben wahrnehmen, konnten dem Kleinbiirgertum
zugerechnet werden. Sie sind in dieser Studie als Journalisten, Schriftsteller,
Anwilte, Wissenschaftler, Manager, professionelle Politiker, Lehrer, Erzieher,
Biirokraten und Funktionire in Erscheinung getreten. Als besonderer Typ des
religiosen Intellektuellen tritt aus dieser Gruppe der Religionsgelehrte — der Ulema
— hervor, der in der Biirokratie, in Schulen, Universititen sowie Gemeinschaften
organisiert ist. Die Ulema bilden die mafigebliche Gruppe, die dem Projekt eine
besondere Dynamik verleiht, indem sie sich einen Sonderstatus und Privilegien
erkampft hat. Ihre Institutionen sind iiber die Jahrzehnte stark expandiert, wo-
durch ihre Interventionsméglichkeiten in die Regulierung des gesellschaftlichen
Zusammenlebens erweitert und inzwischen zur Grundlage fiir Forderungen nach
Ausweitung auch in den Rechtsbereich geworden sind.

Als Besonderheit der Ulema im Unterschied zu anderen intellektuellen Grup-
pen, die die biirgerliche Vergesellschaftung hervorgebracht hat, manifestiert sich,
dass ihre Reproduktion nicht nur an eine spezifische Ideologie und Profession,
sondern auch an die Ausbildung einer relativ eigenstindigen Infrastruktur gekop-
pelt ist, die durch die Verkniipfung mit exklusiven Einkommensmaglichkeiten zu
einer Privilegienstruktur wird. Der Erhalt und der Ausbau dieser Privilegienstruk-
tur, die mafigeblich iiber die Diyanet, die theologischen Ausbildungsstitten und
die Organisationen der religiésen Gemeinschaften hergestellt wird, konnte als ein
objektives Gruppeninteresse der Ulema bestimmt werden. Durch die Identifizie-
rung dieses Gruppeninteresses entstand die Notwendigkeit, die Reproduktion der
Intellektuellen theoretisch neu zu fassen. Sie ist erfolgt durch eine ressourcentheo-
retische Erweiterung der Hegemonietheorie unter Riickgriff auf Bourdieus Kapi-
taltheorie, die fiir diese Studie adaptiert wurde. Diese Erweiterung erwies sich
insbesondere als entscheidend, da die Ulema nicht nur tiber relativ eigenstindige
Institutionen verfiigen, die ihnen exklusive Reproduktionsmoglichkeiten eréffnen
und organisiertes Handeln ermoglichen. Eingelassen in gesellschaftliche Kimpfe
um Hegemonie und in (zum Teil instrumenteller) Allianz mit der Bourgeoisie sind
sie vielmehr zu Ausbildern und Vermittlern kultureller und sozialer Ressourcen
avanciert, die privilegierte Zuginge fiir Positionen in allen gesellschaftlichen Fel-
dern eréffnen. Der sukzessiven Ubernahme der Position von Ausbildern durch die
Ulema folgt eine breite gesellschaftliche Streuung der fiir das islamistische He-
gemonieprojekt charakteristischen islamisch-konservativen Weltauffassungen in
alle Bereiche der Kultur- und Wissensproduktion. Umso hiufiger sie ihre Schiiler

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Fazit: Hegemonie, Kulturkampf und sunnitische Privilegien - Was ist Islamismus?

in die staatlichen Behorden sowie in die »zivilgesellschaftlichen« Veristelungen der
Gesellschaft entsenden, desto wertvoller werden die religiosen Ressourcen, die sie
vermitteln.

Mit Blick auf diesen Vorgang erméglichte die ressourcentheoretische Erwei-
terung, die Dynamik hinter dem Aufstieg des politischen Islam genauer zu be-
stimmen und begrifflich zu fassen: Der Aufstieg des politischen Islam beruht auf
Kampfen, durch die kulturelle Ressourcen wie theologisches Wissen, Wissen iiber
religiose Praktiken und soziale Ressourcen wie die Zugehdrigkeit zu einer reli-
giésen Gruppe oder einem islamischen Netzwerk — Gemeinschaften, Imam Hatip
Kollektiv, politische Partei — zu Voraussetzungen fiir den Zugang zu gesellschaft-
lichen Positionen und 6konomischen Praktiken werden. Mit der Identifizierung
dieses Zusammenhangs wird eine Entwicklung begreifbar, die parallel zur auf der
politischen Ebene stattfindenden schrittweisen Monopolisierung der Staatsappa-
rate durch die AKP verliuft. Ausgestattet mit einem strategischen Bewusstsein
streiten die religiosen Intellektuellen entschieden um die Vorrangstellung in der
Ausiibung gesellschaftlicher Fithrung. Quantitativ erfassbarer Entwicklungsstand
dieses Strebens ist die Expansion von Korankursen, theologischen Schulen und
Fakultiten sowie die Zunahme der politischen Selbstzuschreibung in der Bevolke-
rung als »religiés«. Qualitativ erfassbar ist dieses Streben im Vordringen in allen
Bildungs- und Erziehungsinstitutionen der Gesellschaft, in der Forderung und Be-
vorzugung tiirkisch-sunnitischer Intellektueller im gesamten 6ffentlichen Dienst,
im allgemeinen Konformititsdruck oder dadurch, dass der Erwerb religioser Res-
sourcen als Voraussetzung fiir eine erfolgreiche Bildungslaufbahn angesehen wird.

Als Antwort auf die Frage nach den Antriebskriften der Islamisierungsdyna-
mik und des Kulturkampfs kann so ein Ringen um gesellschaftliche Positionen er-
mittelt werden, das die Allokation 6konomischer Mittel zugunsten von Intellektu-
ellen, die mit dem islamistischen Hegemonieprojekt assoziiert sind, umschlief3t.
Folglich kimpfen islamistische Intellektuelle auch nicht nur anstelle einer Frak-
tion oder Bourgeoisie. Sie kimpfen ebenso fiir die Reproduktion ihrer eigenen
Positionen, die unter Verhiltnissen ungleicher Verteilung die Form von Privilegi-
en annehmen. Die Islamisierungsdynamik ist somit Resultat der Bipolaritit des
Kulturkampfs als Ausiibung von Hegemonie und Inwertsetzung von Ressourcen
beziehungsweise Voranbringen des objektiven Gruppeninteresses. Diese Dynamik
bewirkt im Umbkehreffekt die Abwertung sikular und nicht-sunnitisch artikulier-
ter Ressourcen. Sie schlagt sich in den gesellschaftlichen Auseinandersetzungen als
Ausgrenzungspraxis gegeniiber sikularen und nicht-sunnitischen Praktiken bezie-
hungsweise in der Verfolgung und Verdringung sikularer, atheistischer und nicht-
sunnitischer Kultur- und Wissensproduzenten nieder. Gerechtfertigt wird diese
Praxis mit der Behauptung eines iiberlegenen Wissens, einer tiberlegenen Wahr-
heit und Moral. Der Kulturkampf, so lisst sich zusammenfithrend formulieren,

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

293


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

294

Hegemonie und Kulturkampf

zeichnet sich durch Exklusions-, Diskriminierungs- und Assimilationspraktiken
aus, die politische, kulturelle und 6konomische Aspekte in sich vereinen.

Indem die materielle Reproduktion gesellschaftlicher Gruppen und die Alloka-
tion des gesellschaftlich produzierten Reichtums auch auf der Ebene von Vertei-
lungsverhiltnissen zweiten Grades in den Blick genommen wird, kann der Kultur-
kampf also als Konkurrenzkampf bestimmt werden, der mit 6konomischen Allo-
kationsmechanismen verkniipft ist. In diesem Kampf befinden sich die religiésen
Intellektuellen seit etwa 70 Jahren wieder in der Offensive. Doch obgleich sich das
islamistische Projekt auf das Osmanische Reich beruft, geht die Reichweite der be-
reits etablierten islamistischen Infrastruktur weit iiber die Wirkungsmaoglichkei-
ten der sunnitischen Intellektuellen im Osmanischen Reich hinaus. Die religiésen
Intellektuellen haben ein wesentlich feingliedriger gestaltetes »zivilgesellschaftli-
ches« Netz gesponnen. Uber die Bildungsinstitutionen erreichen sie die gesamte
Gesellschaft, Institutionen anderer Glaubensgruppen, die ihre Reichweite im Os-
manischen Reich begrenzt hatten, sind nicht (mehr) oder kaum noch vorhanden.
Sie verfiigen iiber materielle Mittel auf der Grundlage fortgeschrittener Produk-
tivkrifte, vermittels derer sie auf allen Felder gestaltend auf die Beziehungen zwi-
schen den sozialen Klassen einwirken konnen. Der Kompromiss, der in der Tiirkei
vor einem Jahrhundert unter der Bezeichnung Laizitit eingefithrt und durch den
aufgeklirtes Wissen und religiose Erziehung nebeneinander gestellt wurden, ist
jedenfalls weitgehend erodiert. Konzepte wie »Sikularisierung des Islam« (Tugal
2009) und »Post-Islamismus« (Bayat 2013) haben die Sicht auf diese Erosion und
die Entwicklungstendenzen des islamistischen Projekts verstellt.

AbschliefRend bleibt zu fragen, welche Grenzen des islamistischen Hegemonie-
projekts erkennbar geworden sind und mit welchen Aussichten fir die weitere po-
litische Entwicklung diese verbunden sein kénnen. Als 6konomische Achillesferse
des islamistischen Hegemonieprojekts tritt der hohe Verschuldungsstand privater
Unternehmen und Haushalte hervor. Uber ihn kommt die Fragilitit des neolibera-
len Entwicklungsmodells an der Peripherie kapitalistischer Zentren zum Ausdruck.
Im Fall einer 6konomischen Krise sind eine Verschirfung von Kimpfen im Macht-
block und eine Zunahme von Machtkimpfen zwischen den einzelnen Konstituen-
ten des islamistischen Projekts — den islamischen Gemeinschaften — zu erwarten.
Durch das Fehlen einer organisierten politischen Alternative zum kapitalistischen
Almosenregime fehlt allerdings eine gesellschaftliche Kraft, durch die das islamis-
tische Hegemonieprojekt herausgefordert und das 6konomische Krisenpotential in
eine Hegemoniekrise transformiert werden konnte. Damit sind auch die Aussich-
ten auf den (Wieder-)Aufbau einer Grenze des Projekts, die aus seiner historischen
Entwicklungsgeschichte bestimmt werden kann, gering. Sie bestand im sozialde-
mobkratisch institutionalisierten Klassenkompromiss, der mit den sozialistischen
Initiativen der 1960er und 1970er Jahre interagierend emanzipative Bewegungen
der Subalternen ermdoglicht hatte. Das Potential einer sozialdemokratischen Bewe-

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Fazit: Hegemonie, Kulturkampf und sunnitische Privilegien - Was ist Islamismus?

gung bestiinde darin, die prekarisierten Massen aus der paternalistischen Fithrung
der religiosen Intellektuellen zu 16sen. Noch in den 1990er Jahren war ein solches
Potential erkennbar, als die EinwohnerInnen der heutigen islamistischen Hochbur-
gen mehrheitlich sozialdemokratisch agierten. Doch hat die weitere Entwicklung
die Grenzen der sozialdemokratischen Politik aufgezeigt. Ihre TrigerInnen liefRen
die emanzipativen Bewegungen der subalternen Klassen zugunsten neoliberaler
Politik fallen, wihrend die Bourgeoisie sich umorientierte und Biindnisse mit den
kulturkimpferischen Intellektuellen einging. Der sozialdemokratische Kurswech-
sel trug objektiv dazu bei, dass das paternalistische Armutsregime expandieren, die
Beschiftigten in ein konservativ-islamisch geprigtes soziales Netz eingebunden
werden konnten und die Bewegungsspielriume fiir eine emanzipative Formierung
der Arbeiterschaft geringer geworden sind.

In sikular geprigten Kommunen treten als Grenzen des islamistischen He-
gemonieprojekts der Neo-Kemalismus und mancherorts der volkische Tirkismus
auf. Sie versprechen jedoch keine demokratisch artikulierte soziale Emanzipati-
on, sondern eine Verschirfung des Kulturkampfs unter neoliberalen Bedingungen.
Letztendlich stabilisieren beide Stromungen das islamistische Projekt sogar, da sie
mit einer rassistischen Ausgrenzungspraxis gegeniiber KurdInnen artikuliert sind
und das Entstehen einer politischen Alternative behindern, die auch fiir diejenigen
attraktiv werden kann, die in die islamistische Bewegung integriert waren, jedoch
Zweifel entwickelt haben, von ihr abgeriickt oder abgestofRen worden sind.

Als Ausblick lasst sich hinzufiigen, dass in jiingerer Zeit konturenhaft ein wi-
derspriichlicher Wandel in der kemalistischen Artikulation des Kulturkampfs er-
kennbar geworden ist. Die CHP hat sich einerseits dem islamischen Konservatis-
mus angenihert und verteidigt den Laizismus nicht mehr offensiv. Wihrend sie
die Repression gegen die kurdische Bewegung auf der nationalen Ebene mittrage,
hat sie sich andererseits auf kommunaler Ebene wahltaktischen Arrangements mit
der Bewegung geéfinet. Abzuwarten bleibt, inwiefern die hierauf erfolgte Nieder-
lage der AKP gegeniiber CHP-Kandidaten in den Grof3stidten Ankara und Istanbul
bei den Kommunalwahlen von 2019 auch mit einer Transformation der alltiglichen
kemalistischen Ausgrenzungspraxis einhergehen sowie die expansive Dynamik der
islamistischen Intellektuellen und ihrer Institutionen aufhalten wird. Hervorzu-
heben ist in diesem Zusammenhang, dass die einzelnen politischen Parteien des
islamistischen Projekts bisher alle an bestimmte Grenzen gestofien sind, wihrend
die Reproduktionsstitten der sunnitischen Intellektuellen erhalten geblieben und
ausgebaut worden sind. Der kemalistische Wandel ist bislang jedenfalls nicht ver-
bunden mit einer politisch artikulierten Alternative zur neoliberalen Politik und
zum paternalistischen Armutsregime, das die sozio-6konomische Reproduktions-
basis des islamistischen Projekts bildet. Eine Loslosung der Werktitigen von der
religiésen Fithrung bleibt damit auf lange Sicht auch bei Verschirfung ihrer sozia-
len Lage infolge 6konomischer Krisen fraglich.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

295


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

296

Hegemonie und Kulturkampf

Eine partielle, weil auf das kulturelle Feld begrenzte Herausforderung fiir das
islamistische Hegemonieprojekt besteht in der kurdischen Bewegung. Die Bewe-
gung hat durch ihre Kimpfe ein sikulares Hegemonieprojekt und eine Perspekti-
ve hervorgebracht, die der paternalistischen Integration Grenzen setzt, Befreiung
nicht in ein Jenseits verschiebt und trotz aller Riickschlige von grofRen Teilen der
kurdischen Bevolkerung getragen wird. Schliefilich liefd der Juni-Aufstand im Jahr
2013 eine potentielle Grenze nicht nur des islamistischen Projekts erkennbar wer-
den. Mit dem Aufstand zeichnete sich die Entstehung einer libertiren und kapita-
lismuskritischen Bewegung ab, die sich jedoch nicht zu einem stabilen politischen
Projekt formieren konnte, womit sie das uneingeldste Gegenstiick zur kulturkimp-
ferischen Reproduktion des neoliberalen Akkumulationsregimes verblieb.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literatur- und Quellenverzeichnis

Agikel, Fethi (1996): Kutsal Mazlumlugun Psikopatolojisi [Psychopathologie des
Heiligen Unterdriicktseins]. In: Toplum ve Bilim, Bd. 20, Nr. 70, 153-198.

Adas, Emin Baki (2003): Profit and the Prophet: Culture and Politics of Islamic
Entrepreneurs in Turkey. Unveréffentlichte Dissertation an der University of
Ilinois at Urbana-Champaign.

Adolphs, Stephan; Karakayali, Serhat (2007): Die Aktivierung der Subalternen. Ge-
genhegemonie und passive Revolution. In: Buckel & Fischer-Lescano 2007, 121-
140, https://doi.org/10.5771/9783845201849-121.

Ahmad, Feroz (1993): The Making of Modern Turkey. London.

Akbulut, Bengi; Adaman, Fikret (2013): The Unbearable Appeal of Modernization:
The Fetish of Growth. In: Perspectives, Nr. 5, 14-17.

Akca, Ismet (2014): Hegemonic Projects in Post-1980 Turkey and the Changing
Forms of Authoritarianism. In: Akca, Ismet; Bekmen, Ahmet; Ozden, Baris
Alp (Hg.): Turkey Reframed. Constituting Neoliberal Hegemony. London, 13-
46, https://doi.org/10.2307/j.ctt183p72x.4.

Akcay, Umit (2012): 2011 Krizinin Gdlgesinde Yeni Sanayi Politikalar1 Uzerine Bir
Not [Eine Anmerkung zur neuen Industriepolitik im Schatten der Krise]. In:
Praksis, Nt. 27, 145-166.

Akcay, Umit (2018): Neoliberal Populism in Turkey and Its Crisis. Institute for In-
ternational Political Economy Berlin. Working Paper Nr. 100.

Akdogan, Yalgin (2004): AK Parti ve Muhafazakir Demokrasi [AK Partei und Kon-
servative Demokratie]. Istanbul.

Akkaya, Yitksel (2002): Tiirkiye'de Isci Smifi ve Sendikacilik — I [Arbeiterklasse und
Gewerkschaftsbewegung in der Tiirkei — I]. In: Praksis, Nr. 5, 131-176.

Akpinar, Nazli; Araman, Sinan (2011): Din ve Kapitalizm Sarmalinda Milli Goriig
Hareketi [Die Milli Goriis Bewegung in der Spirale von Kapitalismus und Reli-
gion]. In: Praksis, Nr. 26, 77-99.

Aksit, Bahattin; Sentiirk, Recep; Kiigitkural, Onder; Cengiz, Kurtulug (2012): Tiirki-
ye'de Dindarlik. Sosyal Gerilimler Ekseninde Inang ve Yasam Bicimleri [Religio-
sitat in der Tiirkei. Glaubens- und Lebensweisen im sozialen Spannungsfeld].
Istanbul.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783845201849-121.
https://doi.org/10.2307/j.ctt183p72x.4.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.5771/9783845201849-121.
https://doi.org/10.2307/j.ctt183p72x.4.

298

Hegemonie und Kulturkampf

Aladag, Aras (2013): Hegemonya Yeniden Kurulurken Sol Liberalizm ve Taraf [Links-
Liberalismus und die Taraf in der Rekonstitution von Hegemonie]. Istanbul.

Alpkaya, Faruk (2001): Bir 20. Yiizy1l Akimi: »Sol Kemalizm« [Eine Stromung des
20. Jahrhunderts: Links-Kemalismus]. In: Bora & Giiltekingil 2001, 477-500.

Anderson, Benedict (1993): Die Erfindung der Nation: Zur Karriere eines folgenrei-
chen Konzepts. Frankfurt a.M..

Anderson, Perry (1979): Antonio Gramsci. Eine kritische Wiirdigung. Berlin.

Arslan, Emre (2014): Siyasal Islam ve Siniflar: Utku Balaban'in Faburjuvazi Kavrami
Hakkinda [Politischer Islam und Klassen: Uber den Begriff Faubourgeoisie bei
Utku Balaban]. In: Praksis, Nr. 35-36, 203-207.

Atasoy, Yildiz (2005): Turkey, Islamists and Democracy: Transition and Globaliza-
tion in a Muslim State. London/New York.

Atasoy, Yildiz (2009): Islam’'s Marriage with Neoliberalism: State Transformation in
Turkey. London/New York, https://doi.org/10.1057/9780230246669.

Atay, Tayfun (2017): Parti, Cemaat, Tarikat. 2000’ler Tiirkiye’sinde Dinbaz Politik
Seyir Defteri [Partei, Gemeinschaft, Orden. Kursbuch religionistischer Politik
in der Tiirkei der 2000er Jahre]. Istanbul.

Atilgan, Gokhan (20152): Tarimsal Kapitalizmin Sancag: Altinda [Unter der Flagge
des agrarischen Kapitalismus]. In: Atilgan & Saragoglu & Uslu 2015, 387-514.

Aulgan, Gokhan (2015b): Sanayi Kapitalizmin Sancagi Altinda [Unter der Flagge des
industriellen Kapitalismus]. In: Atilgan & Saragoglu & Uslu 2015, 515-656.

Atilgan, Gékhan; Saragoglu, Cenk; Uslu, Ates (Hg.) (2015): Osmanlrdan Giiniimiize
Tirkiye'de Siyasal Hayat [Das politische Leben in der Tiirkei vom Osmanischen
Reich bis in die Gegenwart]. Istanbul.

Aydin, Mustafa (2005): Siileymancilik [Siileymanismus]. In: Bora & Giiltekingil
2005, 308-322.

Aydin, Oya (2012): Hukuk Devleti Nerede Biter, Polis Devleti Nerede Baglar? [Wo
hoért der Rechtsstaat auf, wo beginnt der Polizeistaat?]. In: Birikim, Nr. 273,
24-29.

Aydin, Zilkaf (2005): The Political Economy in Turkey. London.

Aydin, Zilkif (2010): Neo-Liberal Transformation of Turkish Agriculture. In: Jour-
nal of Agrarian Change, Bd. 10, Nr. 2, 149-187, https://doi.org/10.1111/].1471-
0366.2009.00241.X.

Aydinkaya, Firat (2015): Bir bagka agidan Kiirtlerin Ermeni Soykirimrndaki rolit
[Die Rolle der Kurden im Genozid an den Armeniern aus einem anderen
Blickwinkel]. In: AGOS, 27.04.2015, www.agos.com.tr/tr/yazi/11405/bir-baska-
acidan-kurtlerin-ermeni-soykirimindaki-rolu (Abruf am 12.10.2018).

Ayengin, Tevhit (2005): Calismanin Dini Temelleri: Kalvinizm ve Islaim Ornegi [Die
religiésen Fundamente des Arbeitens: Das Beispiel Calvinismus und Islam]. In:
Islami Arastirmalar, Bd. 18, Nr. 4, 463-472.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.1057/9780230246669.
https://doi.org/10.1111/j.1471-0366.2009.00241.x.
https://doi.org/10.1111/j.1471-0366.2009.00241.x.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1057/9780230246669.
https://doi.org/10.1111/j.1471-0366.2009.00241.x.
https://doi.org/10.1111/j.1471-0366.2009.00241.x.

Literatur- und Quellenverzeichnis

Aytekin, E. Attila (20152): Baglangi¢ Nagmesi [Auftakt]. In: Atilgan & Saragoglu &
Uslu 2015, 11-38.

Aytekin, E. Attila (2015b): Kapitalistlesme ve Merkezilesme Kavsaginda [Am Kreu-
zungspunkt kapitalistischer Entwicklung und Zentralisierung]. In: Atlgan &
Saragoglu & Uslu 2015, 39-87.

Aytekin, E. Attila; Uslu, Ateg (2015): Burjuva Devriminin ve Savagin Belirsiz Sinirl-
arinda [An den diffusen Grenzen der biirgerlichen Revolution und des Kriegs].
In: Aulgan & Saragoglu & Uslu 2015, 89-193.

Babacan, Errol (2012): Akkumulation und Krise. Eine kritische Betrachtung des
Wirtschaftswachstums in der Tiirkei. Arbeitspapiere der Forschungsgruppe
Europiische Integration an der Universitit Marburg Nr. 32.

Babacan, Errol (2013): Der Juni-Aufstand in der Tiirkei. In: PROKLA, Nr. 173, 631-
650, https://doi.org/10.32387/prokla.v43i173.253.

Babacan, Errol (2014a): Die finanzialisierte Akkumulationsstrategie der Tiirkei und
ihre Risiken. In: N6lke, Andreas; May, Christian; Claar, Simone (Hg.): Die gro-
Ren Schwellenlinder — Ursachen und Folgen ihres Aufstiegs in der Weltwirt-
schaft. Wiesbaden, https://doi.org/10.1007/978-3-658-02537-3_13.

Babacan, Errol (2014b): Eine Packung Nudeln, ein Bekenntnis und einige Ver-
prellte — Formeln zur Prisidentschaftswahl in der Tiirkei. In: Infobrief Tiir-
kei, 26.07.2014, http://infobrief-tuerkei.blogspot.com/2014/07/eine-packung-
nudeln-ein-bekenntnis-und.html (Abruf am 30.10.2018).

Babacan, Errol (2016): Unauflésbare Widerspriiche: Die Kurdische Bewegung und
die AKP. In: Wissenschaft und Frieden, Dossier 82, 6-9.

Babacan, Errol; Gehring, Axel (2013): Hegemonie in Zeit und Raum. Zur Dekon-
struktion des Zentrum/Peripherie-Gegensatzes in der Hegemonietheorie am
Beispiel Tiirkei. In: Peripherie, Nr. 130/131, 178-200.

Bahge, Serdal; Kése, Ahmet Hagim (2017): Social Classes and the Neo-Liberal
Poverty Regime in Turkey, 2002-2011. In: Journal of Contemporary Asia, Bd.
47, Nr. 4, 575-595, https://doi.org/10.1080/00472336.2017.1325919.

Bakirezer, Giiven; Demirer, Yiicel (2009): AK Parti’nin Sosyal Siyaseti [Die Sozial-
politik der AKP]. In: Uzgel & Duru 2009, 153-178.

Balaban, Osman (2011): Insaat sektérii neyin lokomotifi? [Was treibt der Bausektor
voran?]. In: Birikim, Nr. 270, 19-26.

Balaban, Utku (2013): Faburjuvazi ve Iktidar: Yakin Tiirkiye Tarihinde Sinif ve Si-
yasal Islam [Fabourgeoisie und Herrschaft: Klasse und Politischer Islam in der
jiungeren Geschichte der Tiirkei]. In: Praksis, Nr. 32, 11-63.

Balci, Bayram (2005): Orta Asyada Islim Misyonerleri: Fethullah Giilen Okullar:
[Missionare des Islam in Mittelasien: Die Fethullah Giilen Schulen]. Istanbul.

Balkan, Negecan; Savran, Sungur (Hg.) (2002): The Ravages of Neoliberalism. Econ-
omy, Society, and Gender in Turkey. New York.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

299


https://doi.org/10.32387/prokla.v43i173.253.
https://doi.org/10.1007/978-3-658-02537-3_13.
http://infobrief-tuerkei.blogspot.com/2014/07/eine-packung-nudeln-ein-bekenntnis-und.html
http://infobrief-tuerkei.blogspot.com/2014/07/eine-packung-nudeln-ein-bekenntnis-und.html
https://doi.org/10.1080/00472336.2017.1325919.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.32387/prokla.v43i173.253.
https://doi.org/10.1007/978-3-658-02537-3_13.
http://infobrief-tuerkei.blogspot.com/2014/07/eine-packung-nudeln-ein-bekenntnis-und.html
http://infobrief-tuerkei.blogspot.com/2014/07/eine-packung-nudeln-ein-bekenntnis-und.html
https://doi.org/10.1080/00472336.2017.1325919.

300

Hegemonie und Kulturkampf

Balkan, Nesecan; Balkan, Erol; Oncii, Ahmet (Hg.) (2015): The Neoliberal Landscape
and the Rise of Islamist Capital in Turkey. New York/Oxford.

Baran, Zeyno (2008): Turkey Divided. In: Journal of Democracy, Bd. 19, Nr. 1, 55-69,
https://doi.org/10.1353/jod.2008.0018.

Barnes, John Robert (1987): An Introduction to Religious Foundations in the Ot-
toman Empire. Leiden.

Bayat, Asef (2007): Islam and Democracy. What is the Real Question? In: ISIM,
Paper 8, Leiden, https://doi.org/10.5117/9789053569832.

Bayat, Asef (2013): Introduction. Post-Islamism at Large. In: Ders. (Hg.): Post-
Islamism: The Changing Faces of Political Islam. Oxford, 3-33, https://doi.
org/10.1093/acprof:080/9780199766062..003.0001.

Becker, Joachim (2008): Der kapitalistische Staat in der Peripherie: polit-
dkonomische Perspektiven. In: Journal fur Entwicklungspolitik, Bd. 24, Nr. 2,
10-32, https://doi.org/10.20446/JEP-2414-3197-24-2-10.

Bein, Amit (2006): The Ulema, Their Institutions, and Politics in the Late Ottoman
Empire. Unveroffentlichte Dissertation an der Princeton University, New Jer-
sey.

Belge, Murat (1983): Sivil Toplum ve Tirkiye [Zivilgesellschaft und die Tiirkei].
In: Cumhuriyet Dénemi Tiirkiye Ansiklopedisi [Enzyklopidie der republikani-
schen Periode der Tiirkei], Bd. 7. Istanbul.

Belge, Murat (1998): Sivil Toplum Orgiitleri [Organisationen der Zivilgesellschaft].
In: Ulag, Taciser (Hg.): Merhaba Sivil Toplum [Hallo Zivilgesellschaft]. Istanbul,
23-37.

Berlinski, Claire (2017): Guilty Men. How Democracies Die. In: The American In-
terest, 24.04.2017, https://www.the-american-interest.com/2017/04/24/guilty-
men/(Abruf am 12.10.2018).

Boone, Catherine (1994): States and Ruling Classes in Postcolonial Africa: The
Enduring Contradictions of Power. In: Migdal, Joel Samuel; Kohli, Atul;
Shue, Vivienne (Hg.): State Power and Social Force. Domination and Trans-
formation in the Third World. Cambridge, 108-140, https://doi.org/10.1017/
CB09781139174268.008.

Bora, Tanil (1998): Tiirk Sagrmin Ug Hali: Milliyetcilik, Muhafazakarlik, Islamcilik
[Drei Zustinde der tiirkischen Rechten: Nationalismus, Konservatismus, Isla-
mismus]. Istanbul.

Bora, Tanil; Gilltekingil, Murat (Hg.) (2001): Modern Tiirkiye'de Siyasi Diigiince: Cilt
2 Kemalizm [Politische Ideen in der modernen Tiirkei: Band 2 Kemalismus].
Istanbul.

Bora, Tanil; Giiltekingil, Murat (Hg.) (2005): Modern Tiirkiye'de Siyasi Diigiince:
Cilt 6 Islimcilik [Politische Ideen in der modernen Tiirkei: Band 6 Islamismus].
Istanbul.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.1353/jod.2008.0018.
https://doi.org/10.5117/9789053569832.
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199766062.003.0001.
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199766062.003.0001.
https://doi.org/10.20446/JEP-2414-3197-24-2-10.
https://www.the-american-interest.com/2017/04/24/guilty-men/
https://www.the-american-interest.com/2017/04/24/guilty-men/
https://doi.org/10.1017/CBO9781139174268.008.
https://doi.org/10.1017/CBO9781139174268.008.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1353/jod.2008.0018.
https://doi.org/10.5117/9789053569832.
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199766062.003.0001.
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199766062.003.0001.
https://doi.org/10.20446/JEP-2414-3197-24-2-10.
https://www.the-american-interest.com/2017/04/24/guilty-men/
https://www.the-american-interest.com/2017/04/24/guilty-men/
https://doi.org/10.1017/CBO9781139174268.008.
https://doi.org/10.1017/CBO9781139174268.008.

Literatur- und Quellenverzeichnis

Boratav, Korkut (1987): Die tiirkische Wirtschaftspolitik (1908-1980). Frankfurt
a.M..

Boratav, Korkut (2003): Tiirkiye Iktisat Tarihi 1908-2002 [Wirtschaftsgeschichte der
Tiirkei 1908-2002]. Ankara.

Boratav, Korkut (2005): 1980’li Yillarda Tiirkiye'de Sosyal Siniflar ve Boliigiim [So-
ziale Klassen und Verteilung in der Tiirkei der 1980er Jahre]. Ankara.

Boratav, Korkut (2009): Bir Cevrimin Yiikselis Asamasinda Tiirkiye Ekonomisi [Die
Okonomie der Tiirkei im Aufwirtstrend eines Zyklus]. In: Miitevellioglu & Sén-
mez 2009, 1-75.

Boratav, Korkut (2017): Emperyalizm Tiirkiye'de. AKP’li Yillar [Der Imperialismus
istin der Tiirkei: Die AKP Jahre]. In: Monthly Review Tiirkiye, Bd. 1, Nr. 1, 19-34.

Bortz, Jiirgen; Doring, Nicola (2006): Forschungsmethoden und Evaluation fiir
Human- und Sozialwissenschaftler. Heidelberg, https://doi.org/10.1007/978-3-
540-33306-7.

Bourdieu, Pierre (1977): Outline of a Theory of Practice. Cambridge, https://doi.
org/10.1017/CB09780511812507.

Bourdieu, Pierre (1983): Okonomisches Kapital, kulturelles Kapital, soziales Kapital.
In: Kreckel, Reinhard (Hg.): Soziale Ungleichheiten. Soziale Welt Sonderband
2. Gottingen, 183-198.

Bourdieu, Pierre (1985): The Social Space and the Genesis of Groups. In: Theory and
Society, Bd. 14, Nr. 6, 723-744, https://doi.org/10.1007/BF00174048.

Bourdieu, Pierre (1987): Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Ur-
teilskraft. Frankfurt a.M..

Bozarslan, Hamit (2003): The Kurdish Nationalism in Turkey: From the Tacit Con-
tract to Rebellion (1919-1925). In: Vali, Abbas (Hg.): Essays on the Origins of
Kurdish Nationalism. Costa Mesa, Mazda Pub, 163-190.

Bozarslan, Hamit (2008): Kurds and the Turkish State. In: Kasaba 2008, 333-356,
https://doi.org/10.1017/CHOL9780521620963.013.

Brand, Ulrich; Gérg, Christoph (2000): Die Regulation des Marktes und die Trans-
formation der Naturverhiltnisse. In: PROKLA, Nr. 118, 83-106, https://doi.
org/10.32387/prokla.v30i118.785.

Breidenstein, Georg; Hirschauer, Stefan; Kalthoff, Herbert; Nieswand, Boris (2018):
Ethnographie. Die Praxis der Feldforschung. Konstanz.

Buci-Glucksmann, Christine (1981): Gramsci und der Staat. Fiir eine materialisti-
sche Theorie der Philosophie. Kéln.

Buckel, Sonja; Georgi, Fabian; Kannankulam, John; Wissel, Jens (2017): The Euro-
pean Border Regime in Crisis. Theory, Methods and Analyses in Critical Euro-
pean Studies. Study commissioned by the Rosa-Luxemburg-Stiftung, Berlin.

Buckel, Sonja; Fischer-Lescano, Andreas (Hg.) (2007): Hegemonie gepanzert mit
Zwang. Zivilgesellschaft und Politik im Staatsverstindnis Antonio Gramscis.
Baden Baden.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

301


https://doi.org/10.1007/978-3-540-33306-7.
https://doi.org/10.1007/978-3-540-33306-7.
https://doi.org/10.1017/CBO9780511812507.
https://doi.org/10.1017/CBO9780511812507.
https://doi.org/10.1007/BF00174048.
https://doi.org/10.1017/CHOL9780521620963.013.
https://doi.org/10.32387/prokla.v30i118.785.
https://doi.org/10.32387/prokla.v30i118.785.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1007/978-3-540-33306-7.
https://doi.org/10.1007/978-3-540-33306-7.
https://doi.org/10.1017/CBO9780511812507.
https://doi.org/10.1017/CBO9780511812507.
https://doi.org/10.1007/BF00174048.
https://doi.org/10.1017/CHOL9780521620963.013.
https://doi.org/10.32387/prokla.v30i118.785.
https://doi.org/10.32387/prokla.v30i118.785.

302

Hegemonie und Kulturkampf

Bugra, Ayse (1994): State and Business in Modern Turkey: A Comparative Study.
State University of New York Press.

Bugra, Ayse (1998): Class, Culture, and State: An Analysis of Interest Representation
by Two Turkish Business AssociationIn: International Journal of Middle East
Studies, Bd. 30, Nr. 4, 521-539, https://doi.org/10.1017/S0020743800052545.

Bugra, Ayse; Candas, Aysen (2011): Change and Continuity under an Eclectic Social
Security Regime: The Case of Turkey. In: Middle Eastern Studies, Bd. 47, Nr. 3,
515-528, https://doi.org/10.1080/00263206.2011.565145.

Burawoy, Michael (1998): The Extended Case Method. In: Sociological Theory, Bd.
16, Nr. 1, 4-33, https://doi.org/10.1111/0735-2751.00040.

Caglar, Gazi (2000): Staat und Zivilgesellschaft in der Tiirkei und im Osmanischen
Reich. Frankfurt a.M..

Caglar, Gazi (2003): Die Tiirkei zwischen Orient und Okzident. Eine politische Ana-
lyse ihrer Geschichte und Gegenwart. Miinster.

Gakir, Rusen; Bozan, Irfan (2005): Sivil, Seffaf ve Demokratik bir Diyanet Isleri
Bagkanligi Miimkiin mit? [Ist eine zivile, transparente und demokratische Di-
yanet moglich?]. TESEV Yayinlari, Istanbul.

Gakir, Rusen; Bozan, Irfan; Talu, Balkan (2004): Imam Hatip Liseleri: Efsaneler ve
Gergekler (Imam Hatip Lyzeen: Legenden und Tatsachen]. TESEV Yayinlari,
Istanbul.

Calhoun, Craig; Juergensmeyer, Mark; VanAntwerpen, Jonathan (2011): Introduc-
tion. In: Dies. (Hg.): Rethinking Secularism. NewYork, 3-30.

Candeias, Mario (2004): Neoliberalismus, Hochtechnologie, Hegemonie. Grundris-
se einer transnationalen kapitalistischen Produktions- und Lebensweise. Eine
Kritik. Hamburg.

Candeias, Mario (2007): Gramscianische Konstellationen. Hegemonie und die
Durchsetzung neuer Produktions- und Lebensweisen. In: Merkens & Diaz
2007, 15-32..

Candeias, Mario (2008): Von der Dialektik des Neoliberalismus zu den Widersprii-
chen der Bewegungen. In: Butterwegge, Christoph; Losch, Bettina; Ptak, Ralf
(Hg.): Neoliberalismus. Wiesbaden, 301-317, https://doi.org/10.1007/978-3-531-
90899-1_17.

Garkoglu, Alj; Toprak, Binnaz (2000): Tirkiyede Din, Toplum ve Siyaset [Religion,
Gesellschaft und Politik in der Tiirkei]. TESEV Yayinlari, Istanbul.

Cavdar, Gamze (2006): Islamist New Thinking: A Model for Political Learning? In:
Political Science Quarterly, Bd. 21, Nr. 3, 477-497, https://doi.org/10.1002/].1538-
165X.2006.tb00579.x.

Cavuldak, Ahmet (2013): Die Legitimitit der hinkenden Trennung von Staat und
Kirche in der Bundesrepublik Deutschland. In: Pickel, Gert; Hidalgo, Oliver
(Hg.): Religion und Politik im vereinigten Deutschland. Was bleibt von der

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.1017/S0020743800052545.
https://doi.org/10.1080/00263206.2011.565145.
https://doi.org/10.1111/0735-2751.00040.
https://doi.org/10.1007/978-3-531-90899-1_17.
https://doi.org/10.1007/978-3-531-90899-1_17.
https://doi.org/10.1002/j.1538-165X.2006.tb00579.x.
https://doi.org/10.1002/j.1538-165X.2006.tb00579.x.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1017/S0020743800052545.
https://doi.org/10.1080/00263206.2011.565145.
https://doi.org/10.1111/0735-2751.00040.
https://doi.org/10.1007/978-3-531-90899-1_17.
https://doi.org/10.1007/978-3-531-90899-1_17.
https://doi.org/10.1002/j.1538-165X.2006.tb00579.x.
https://doi.org/10.1002/j.1538-165X.2006.tb00579.x.

Literatur- und Quellenverzeichnis

Riickkehr des Religiésen? Wiesbaden, 307-335, https://doi.org/10.1007/978-3-
531-94181-3_13.

CBRT (2017): Financial Accounts Report. 2017 — III. Central Bank of Turkey.

Gelik, Aziz (2015): Turkey’s New Labour Regime under the Justice and Development
Party in the First Decade of the Twenty-First Century: Authoritarian Flexibiliza-
tion. In: Middle Eastern Studies, Bd. 51, Nr. 4, 618-635, https://doi.org/10.1080/
00263206.2014.987665.

Cengiz, Kurtulus (2013): »Yav Iste Fabrikalasak«. Anadolu Sermayesinin Olusumu:
Kayseri-Hacilar Ornegi [»Ey, lass uns eine Fabrik griinden«. Die Entstehung
des anatolischen Kapitals: Das Kayseri-Hacilar Beispiel]. Istanbul.

Ciddi, Sinan (2011): Turkey’s September 12, 2010, Referendum. In: Middle East Re-
view of International Affairs (Online), Bd. 15, Nr. 4.

Cinar, Menderes (2006): Turkey’s Transformation Under the AKP Rule. In: The
Muslim World, Bd. 96, Nr. 3, 469-486, https://doi.org/10.1111/].1478-1913.2006.
00138.X.

Cizre, Umit (Hg.) (2008): Secular and Islamic Politics in Turkey: The Making of the
Justice and Development Party. Oxon, https://doi.org/10.4324/9780203937334.

Cizre, Umit (2017): Fear and Loathing in Turkey: The Backstory to Erdogan’s Ref-
erendum. In: MERIP, 26.04.2017, https://merip.org/2017/04/fear-and-loathing-
in-turkey/(Abruf am 12.10.2018).

Coban, Funda (2015): Islamciligin Fikri Tastyicisi Olarak Tiirkiye Siyasi Hayatinda
Necip Fazil [Necip Fazil als intellektueller Trager des Islamismus im politischen
Leben der Tiirkei]. In: Miilkiye Dergisi, Bd. 39, Nr. 3, 59-87.

Copeaux, Etienne (2000): Tarih ders kitaplarinda (1931-1993) Tirk tarih tezin-
den Tiirk-Islam sentezine [Von der tiirkischen Geschichtsthese zur Tiirkisch-
Islamischen-Synthese in Schulbiichern fiir Geschichte (1931-1933)]. Tiirk Tarih
Vakf1 Yayinlari, Istanbul.

Cosar, Simten; Yiicesan-Ozdemir, Gamze (Hg.) (2012): Silent Violence. Neoliberal-
ism, Islamist Politics, and the AKP Years in Turkey. Ottawa.

De Leon, Cedric; Desai, Manali; Tugal, Cihan (2009): Political Articulation: Par-
ties and the Constitution of Cleavages in the United States, India, and Turkey.
In: Sociological Theory, Bd. 27, Nr. 3, 193-219, https://doi.org/10.1111/].1467-9558.
2009.01345.X.

Degirmen, Ufuk (2013): Neoliberalizm-Islamcilik Hegemonyas: ve Kiirdi Belediye-
ler [Hegemonie des Neoliberalismus-Islamismus und Kurdische Kommunen].
In: Sol Bakig, Nr. 13, 30.03.2013, Beilage der Tageszeitung Sol.

Demirovi¢, Alex (1992): Regulation und Hegemonie. Intellektuelle, Wissensprakti-
ken und Akkumulation. In: Demirovié, Alex; Krebs, Hans-Peter; Sablowski, Tho-
mas (Hg.): Hegemonie und Staat. Kapitalistische Regulation als Projekt und
Prozess. Miinster, 128-157.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

303


https://doi.org/10.1007/978-3-531-94181-3_13.
https://doi.org/10.1007/978-3-531-94181-3_13.
https://doi.org/10.1080/00263206.2014.987665.
https://doi.org/10.1080/00263206.2014.987665.
https://doi.org/10.1111/j.1478-1913.2006.00138.x.
https://doi.org/10.1111/j.1478-1913.2006.00138.x.
https://doi.org/10.4324/9780203937334.
https://merip.org/2017/04/fear-and-loathing-in-turkey/
https://merip.org/2017/04/fear-and-loathing-in-turkey/
https://doi.org/10.1111/j.1467-9558.2009.01345.x.
https://doi.org/10.1111/j.1467-9558.2009.01345.x.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1007/978-3-531-94181-3_13.
https://doi.org/10.1007/978-3-531-94181-3_13.
https://doi.org/10.1080/00263206.2014.987665.
https://doi.org/10.1080/00263206.2014.987665.
https://doi.org/10.1111/j.1478-1913.2006.00138.x.
https://doi.org/10.1111/j.1478-1913.2006.00138.x.
https://doi.org/10.4324/9780203937334.
https://merip.org/2017/04/fear-and-loathing-in-turkey/
https://merip.org/2017/04/fear-and-loathing-in-turkey/
https://doi.org/10.1111/j.1467-9558.2009.01345.x.
https://doi.org/10.1111/j.1467-9558.2009.01345.x.

304

Hegemonie und Kulturkampf

Demirovi¢, Alex (2001): Hegemoniale Projekte und die Rolle der Intellektuellen. In:
Das Argument, Heft 239, 59-65.

Demirovi¢, Alex (2006a): Neoliberalismus und Hegemonie. In: Filipi¢, Ursula (Hg.):
Neoliberalismus und Globalisierung. Wien, 17-33, https://doi.org/10.1007/978-
3-531-90899-1_2.

Demirovi¢, Alex (2006b): Volkes Herrschaft? Demokratie und kapitalistischer Staat
bei Nicos Poulantzas. In: Bretthauer, Lars; Gallas, Alexander; Kannankulam,
John; Stiitzle, Ingo (Hg.): Poulantzas lesen. Zur Aktualitit marxistischer Staats-
theorie. Hamburg.

Demirovié, Alex (2007a): Nicos Poulantzas. Aktualitit und Probleme materialisti-
scher Staatstheorie. Miinster.

Demirovié, Alex (2007b): Politische Gesellschaft — zivile Gesellschaft. Zur Theorie
des integralen Staates bei Antonio Gramsci. In: Buckel & Fischer-Lescano 2007,
21-41, https://doi.org/10.5771/9783845201849-19.

Demirpolat, Anzavur (2002): The Rise of Islamic Economic Ethic, Rationality and
Capitalism in Modern Turkey: the Case of Konya. Unveréffentlichte Dissertati-
on an der Middle East Technical University, Ankara.

Dinler, Demet (2003): Tiirkiye'de Giiglii Devlet Gelenegi Tezinin Elestirisi [Kritik
der These vom Starken Staat in der Tiirkei]. In: Praksis, Nr. 9, 17-54.

Dogan, Ali Ekber (2004): Sosyal Demokrat Vaatlerden Neoliberal Rovangeiliga:
1990’lar Ankarasinda Belediyecilik [Vom sozialdemokratischen Versprechen
zum neoliberalen Revanchismus: Kommunalpolitik im Ankara der 1990er]. In:
Praksis, Nr. 12, 103-128.

Dogan, Ali Ekber (2007): Egreti Kamusallik. Kayseri Orneginde Islimc1 Belediye-
cilik [Oberflichliche Kommunalitit. Islamische Kommunalpolitik am Beispiel
von Kayseri]. Istanbul.

Dogan, Ali Ekber (2009a): Islamc1 Sermayenin Gelisme Dinamikleri ve 28 Subat
Siireci [Die Entwicklungsdynamiken des islamischen Kapitals und der Prozess
des 28. Februars]. In: Uzgel & Duru 2009, 283-306.

Dogan, Ali Ekber (2009b): 29 Mart 2009 Segimleri ve AKP: Tiirkiye'nin Siyasal
Cografyast Agisindan bir Degerlendirme [Die Wahlen vom 29. Mirz 2009 und
die AKP: Eine Bewertung hinsichtlich der politischen Landschaft der Tirkei].
In: Praksis, Nr. 21, 113-134.

Dogan, Ali Ekber (2011): »1994’ten Bugiine Neoliberal Islamc1 Belediyecilikte Siire-
klilik ve Degisimler« [Kontinuidten und Verinderungen in der neoliberal-isla-
mischen Kommunalpolitik von 1994 bis heute]. In: Praksis, Nr. 26, 55-75.

Dogan, Seving (2016): Mahalledeki AKP. Parti Isleyisi, Taban Mobilizasyonu ve Siya-
sal Yabancilagma [Die AKP im Bezirk. Funktionsweise der Partei, Mobilisierung
der Basis und Politische Entfremdung]. Istanbul.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.1007/978-3-531-90899-1_2.
https://doi.org/10.1007/978-3-531-90899-1_2.
https://doi.org/10.5771/9783845201849-19.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1007/978-3-531-90899-1_2.
https://doi.org/10.1007/978-3-531-90899-1_2.
https://doi.org/10.5771/9783845201849-19.

Literatur- und Quellenverzeichnis

Dorre, Klaus (2009): Die neue Landnahme. Dynamiken und Grenzen des Finanz-
marktkapitalismus. In: Dérre, Klaus; Lessenich, Stephan; Rosa, Hartmut (Hg.):
Soziologie — Kapitalismus — Kritik. Eine Debatte. Frankfurt a.M., 21-86.

Dufner, Ulrike (1998): Militir kontra Islamismus. In: Wissenschaft und Frieden, Bd.
16, Nr. 4.

Durak, Yasin (2011): Emegin Tevekkiilii. Konya'da Isci-Isveren iliskileri ve Dindarlik
[Die Schicksalsergebenheit der Arbeitskraft. Arbeitnehmer-Arbeitgeber Bezie-
hungen und Religiositit in Konya]. Istanbul.

Duru, Biilent (2009): Modern Muhafazakarlik ve Liberal Politikalar Arasinda Dogal
Varliklar: AKP'nin Gevre Politikalarina bir Bakis [Natiirliche Ressourcen zwi-
schen modernem Konservatismus und liberaler Politik: Ein Blick auf die Um-
weltpolitik der AKP]. In: Uzgel & Duru 2009, 783-802..

Duzgun, Eren (2012): Review: Islam’s Marriage with Neoliberalism: State Transfor-
mation in Turkey, Yildiz Atasoy. In: Historical Materialism, Bd. 4, Nr. 3, 181-200,
https://doi.org/10.1163/1569206X-12341262.

Eder, Mine (2010): Retreating State? Political Economy of Welfare Regime Change
in Turkey. In: Middle East Law and Governance, Bd. 2, Nr. 2, 152-184, https://
doi.org/10.1163/187633710X500739.

Egilmez, D. Burcu (2010): Izmir'de Kentsel Déniisiim ve Déniistiiriilemeyen Zorun-
lu Yoksulluk Halleri [Stidtische Transformation und gleichbleibende Armuts-
zustinde in Izmir]. In: Yildirnm & Haspolat 2010, 601-638.

Elfferding, Wieland (1983): Klassenpartei und Hegemonie: zur impliziten Partei-
entheorie des Marxismus. In: Das Argument, Sonderband 91: Marxismus und
Theorie der Parteien, 7-35.

Ercan, Fuat (2002): The Contradictory Continuity of the Turkish Capital Accumu-
lation Process: A Critical Perspective on the Internationalization Process of the
Turkish Economy. In: Balkan & Savran 2002, 21-37.

Ercan, Fuat; Oguz, Sebnem (2015): Form Gezi Resistance to Soma Massacre: Capital
Accumulation and Class Struggle in Turkey. In: Socialist Register, Bd. 51, 114-
135.

Ercan, Fuat; Tuna, S. Giircag (2006): I¢ Burjuvazinin Gelisimi: 1960’lardan Giinii-
miize Bakis [Entwicklung der inneren Bourgeoisie: Eine Sichtung von 1960 bis
heute]. In: Ulman, Burak; Akca, Ismet (Hg.): Iktisat, Siyaset, Devlet Uzerine Ya-
zilar: Prof. Dr. Kemali Saybagilrya Armagan [Schriften iber Wirtschaft, Politik,
Staat: Widmung an Prof. Dr. Kemali Sayibagili]. Istanbul, 141-173.

Erden, M. Suphi (2004): The exchange of Greek and Turkish populations
in the 1920s and its socio-economic impacts on life in Anatolia. In:
Crime, Law & Social Change, Bd. 41, Nr. 3, 261-282, https://doi.org/10.1023/
B:CRIS. 0000024437.30463.84.

Erdogan, Necmi (2001a): »Kalpaksiz Kuvvacilar«: Kemalist Sivil Toplum Kuru-
luglar1 [»Streiter ohne Filzmiitze«: Kemalistische Zivilgesellschaftsorganisatio-

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

305


https://doi.org/10.1163/1569206X-12341262.
https://doi.org/10.1163/187633710X500739.
https://doi.org/10.1163/187633710X500739.
https://doi.org/10.1023/B:CRIS.
https://doi.org/10.1023/B:CRIS.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1163/1569206X-12341262.
https://doi.org/10.1163/187633710X500739.
https://doi.org/10.1163/187633710X500739.
https://doi.org/10.1023/B:CRIS.
https://doi.org/10.1023/B:CRIS.

306

Hegemonie und Kulturkampf

nen]. In: Turkiye'de Sivil Toplum ve Milliyetgilik [Zivilgesellschaft und Natio-
nalismus in der Tirkei]. Istanbul, 235-263.

Erdogan, Necmi (2001b): Neo-Kemalizm, Organik Bunalim ve Hegemonya [Neo-
Kemalismus, Organische Krise und Hegemonie]. In: Bora & Giiltekingil 2001,
584-591.

Eres, Beran; Yiiksel, Hakan (2018): AKP Déneminde Tirkiye'de Degisen Medya
Sermayesi [Wechsel von Medieneigentum in der AKP-Periode]. In: Hili Ga-
zeteciyiz, 10.05.2018, https://halagazeteciyiz.net/2018/05/10/akp-doneminde-
turkiyede-degisen-medya-sermayesi/(Abruf am 12.10.2018).

Ertekin, Orhan Gazi (2011): Yargi Meselesi Hallolundu [Die Justizfrage ist erledigt].
Ankara.

Ertugrul, flker N. 2009: AKP ve Ozellestirme [AKP und Privatisierung]. In: Uzgel &
Duru 2009, 522-555.

Esen, Berk; Gumuscu, Sebnem (2016): Rising Competitive Authoritarianism in
Turkey. In: Third World Quarterly, Bd. 37, Nr. 9, 1581-1606, https://doi.org/10.
1080/01436597.2015.1135732.

Esen, Berk; Gumuscu, Sebnem (2017): Turkey: How the Coup Failed. In: Journal of
Democracy, Bd. 28, Nr. 1, 59-73, https://doi.org/10.1353/jod.2017.0006.

ESI (2005): Islamische Calvinisten. Umbruch und Konservatismus in Zentralana-
tolien. Berlin/Istanbul. In: https://www.esiweb.org/index.php?lang=en&id=156
&document_ID=71 vom 19.09.2005 (Abruf am 10.12.2018).

Evans, Peter B.; Rueschemeyer, Dietrich (1985): The State and Economic Transfor-
mation. Toward an Analysis of the Conditions Underlying Effective Interven-
tion. In: Evans & Rueschemeyer & Skocpol 1985, 44-77, https://doi.org/10.1017/
CB0978051162.82.83.004.

Evans, Peter B.; Rueschemeyer, Dietrich; Skocpol, Theda (Hg.) (1985): Bringing the
State Back In. Cambridge.

Fisahn, Andreas (2016): Die Saat des Kadmos. Staat, Demokratie und Kapitalismus.
Miinster.

Gerlach, Christian (2002): Nationsbildung im Krieg: Wirtschaftliche Faktoren bei
der Vernichtung der Armenier und beim Mord an den ungarischen Juden. In:
Kieser, Hans-Lukas; Schaller, Dominik J. (Hg.): Der Volkermord an den Arme-
niern und die Shoah. Ziirich, 347-422.

Gogek, Fatma Miige (1993): Ethnic Segmentation, Western Education, and Political
Outcomes: Nineteenth-Century Ottoman Society. In: Poetics Today, Bd. 14, Nr.
3, 507-538, https://doi.org/10.2307/1773283.

Goker, Emrah (2013): Emme-basma tulumba olarak cami [Die Moschee als Saug-
und Druckpumpe]. In: Express, Nr. 135, 10-11.

Goktas, Kemal (2012): Yeni Yargi: Kurumsallagma ve Pratik [Die neue Justiz: Insti-
tutionalisierung und Praxis]. In: Birikim, Nr. 275, 18-22.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://halagazeteciyiz.net/2018/05/10/akp-doneminde-turkiyede-degisen-medya-sermayesi/
https://halagazeteciyiz.net/2018/05/10/akp-doneminde-turkiyede-degisen-medya-sermayesi/
https://doi.org/10.1080/01436597.2015.1135732.
https://doi.org/10.1080/01436597.2015.1135732.
https://doi.org/10.1353/jod.2017.0006.
https://www.esiweb.org/index.php?lang=en&id=156&document_ID=71
https://www.esiweb.org/index.php?lang=en&id=156&document_ID=71
https://doi.org/10.1017/CBO9780511628283.004.
https://doi.org/10.1017/CBO9780511628283.004.
https://doi.org/10.2307/1773283.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://halagazeteciyiz.net/2018/05/10/akp-doneminde-turkiyede-degisen-medya-sermayesi/
https://halagazeteciyiz.net/2018/05/10/akp-doneminde-turkiyede-degisen-medya-sermayesi/
https://doi.org/10.1080/01436597.2015.1135732.
https://doi.org/10.1080/01436597.2015.1135732.
https://doi.org/10.1353/jod.2017.0006.
https://www.esiweb.org/index.php?lang=en&id=156&document_ID=71
https://www.esiweb.org/index.php?lang=en&id=156&document_ID=71
https://doi.org/10.1017/CBO9780511628283.004.
https://doi.org/10.1017/CBO9780511628283.004.
https://doi.org/10.2307/1773283.

Literatur- und Quellenverzeichnis

Gole, Niliifer (1997): Secularism and Islamism in Turkey: The Making of Elites and
Counter-Elites. In: Middle East Journal, Bd. 51, Nr. 1, 46-58.

Gole, Niliifer (2004): Die sichtbare Prisenz des Islam und die Grenzen der Of-
fentlichkeit. In: Dies.; Ammann, Ludwig (Hg.): Islam in Sicht. Der Auftritt
von Muslimen im 6ffentlichen Raum. Bielefeld, 11-44, https://doi.org/10.14361/
9783839402375-001.

Gole, Niliifer (2012): Post-Secular Turkey. In: New Perspectives Quarterly, Bd. 29,
Nr. 1, 7-11, https://doi.org/10.1111/j.1540-5842.2012.01290.X.

Gézaydin, Istar (2009): Diyanet. Tiirkiye Cumhuriyet'inde Dinin Tanzimi [Diyanet.
Die Regulierung der Religion in der Republik Tiirkei]. Istanbul.

Gramsci, Antonio (1986): Einige Gesichtspunkte der Frage des Siidens. In: Zamis,
Guido (Hg.): Zu Politik, Geschichte und Kultur: ausgewahlte Schriften. Frank-
furt a.M., 188-215.

Gramsci, Antonio (1991ff.): Gefingnishefte. Kritische Gesamtausgabe. Ham-
burg/Berlin.

Guha, Ranajit (1997): Dominance without Hegemony. History and Power in Colonial
India. Cambridge/London.

Giilalp, Haldun (1997): Modernization Policies and Islamist Politics in Turkey. In:
Kasaba & Bozdogan 1997, 52-63.

Giilalp, Haldun (1999): Political Islam in Turkey: The Rise and Fall of the Refah Party.
In: The Muslim World, Bd. 89, Nr. 1, 22-41, https://doi.org/10.1111/].1478-1913.
1999.tb03667.X.

Giilalp, Haldun (2005): Enlightenment by Fiat: Secularization and Democracy in
Turkey. In: Middle Eastern Studies, Bd. 41, Nr. 3, 351-372, https://doi.org/10.
1080/002.63200500105984.

Giilhan, Sinan T. (2011): Devlet miiteahhitlerinden gayrimenkul gelistiricilerine.
Tiirkiye'de kentsel rant ve bir meta olarak konut dreticiligi. Konuta hiicum [Von
staatlichen Bautrigern zu Immobilienentwicklern. Wohnungsbau als urbaner
Profit und Ware in der Tiirkei. Run auf die Immobilien]. In: Birikim, Nr. 270,
27-33.

Giiney, Murat (2009): AKP ve Tiirkiye'de Yeni Iktidar [Die AKP und die neue Herr-
schaft in der Tiirkei]. In: Ders. (Hg.): Tiirkiye'de Iktidar1 Yeniden Diisiinmek
[Herrschaft in der Tiirkei Neu Denken]. Istanbul.

Giingen, Ali Riza (2017): Financial Inclusion and Policy-Making: Strategy, Cam-
paigns and Microcredit a la Turca. In: New Political Economy, Online, https://
doi.org/10.1080/13563467.2017.1349091.

Giingen, Ali Riza; Erten, Safak (2005): Approaches of Serif Mardin and Metin Heper
on State and Civil Society in Turkey. In: Journal of Historical Studies, 3/2005,
1-14.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

307


https://doi.org/10.14361/9783839402375-001.
https://doi.org/10.14361/9783839402375-001.
https://doi.org/10.1111/j.1540-5842.2012.01290.x.
https://doi.org/10.1111/j.1478-1913.1999.tb03667.x.
https://doi.org/10.1111/j.1478-1913.1999.tb03667.x.
https://doi.org/10.1080/00263200500105984.
https://doi.org/10.1080/00263200500105984.
https://doi.org/10.1080/13563467.2017.1349091.
https://doi.org/10.1080/13563467.2017.1349091.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.14361/9783839402375-001.
https://doi.org/10.14361/9783839402375-001.
https://doi.org/10.1111/j.1540-5842.2012.01290.x.
https://doi.org/10.1111/j.1478-1913.1999.tb03667.x.
https://doi.org/10.1111/j.1478-1913.1999.tb03667.x.
https://doi.org/10.1080/00263200500105984.
https://doi.org/10.1080/00263200500105984.
https://doi.org/10.1080/13563467.2017.1349091.
https://doi.org/10.1080/13563467.2017.1349091.

308

Hegemonie und Kulturkampf

Giirel, Burak (2014): Tiirkiye'de Kirda Sinif Miicadelelerinin Tarihsel Geligimi [Die
historische Entwicklung von Klassenkimpfen auf dem Land in der Tiirkei]. In:
Savran & Tanyillmaz & Tonak 2014, 303-385.

Giiveloglu, Nazim (2004): Demokrasinin Neoliberal Cagda Gegirdigi Déniisiimiin
Siyasal Partiler Uzerindeki Etkileri [Auswirkungen der Transformation der De-
mokratie im neoliberalen Zeitalter auf die politischen Parteien]. In: Praksis, Nr.
12, 11-36.

Hale, William (2006): Christian Democracy and the JDP. Parallels and Contrasts.
In: Yavuz, M. Hakan (Hg.): The Emergence of a New Turkey: Democracy and
the AK Parti. Salt Lake City, 66-87.

Hale, William; Ozbudun, Ergun (2010): Islamism, Democracy and Liberalism in
Turkey. The Case of the AKP. Oxon, https://doi.org/10.4324/9780203873359.
Hastings, Adrian (1997): The Construction of Nationhood. Ethnicity, Religion and

Nationalism. Cambridge.

Haug, Frigga (2007): Mit Gramsci die Geschlechterverhiltnisse begreifen. In: Mer-
kens & Diaz 2007, 33-53.

Haug, Wolfgang Fritz (2004): Hegemonie. In: Haug, Wolfgang Fritz (Hg.):
Historisch-Kritisches Worterbuch des Marxismus Band 6/1. Hamburg, 2-25.

Heper, Metin (1985): The State Tradition in Turkey. Walkington.

Heper, Metin (1987): The State and Public Bureaucracies: A Comparative Perspec-
tive. London.

Heper, Metin (1992): The Strong State as a Problem for the Consolidation of Democ-
racy: Turkey and Germany Compared. In: Comparative Political Studies, Bd. 25,
Nr. 2, 169-194, https://doi.org/10.1177/0010414092025002002.

Hill, Christopher (1961): Protestantism and the Rise of Capitalism. In: Fisher, Fred-
erick J. (Hg.): Essays in the Economic and social History of Tudor and Stuart
England. London, 15-39.

Hillebrandt, Frank (2009): Praxistheorie. In: Kneer, Georg; Schroer, Markus (Hg.):
Handbuch Soziologische Theorien. Wiesbaden, 369-394, https://doi.org/10.
1007/978-3-531-91600-2_18.

Hirsch, Joachim (2005): Materialistische Staatstheorie. Transformationsprozesse
des kapitalistischen Staatensystems. Hamburg.

Hobsbawm, Eric (1968): Industry and Empire. London.

Hoggér, A. Evren (2008): AKP, State and Capital. A Class-theoretical Re-
Interpretation of the Conflict between the >Centre« and the >Periphery« in
Turkey. Unverdffentlichte Dissertation an der Lancaster University.

Hoggor, Evren (2015): Islamic Capital. In: Balkan & Balkan & Oncii 2015, 142-165.

Hosgér, Evren; Ozel, Biilent (2010): Tracing >Center-Periphery« Paradigm: Critical
Literature Review via Network Analysis. Prisentation an der Duke University
Political Networks Conference, Juli 2010.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.4324/9780203873359.
https://doi.org/10.1177/0010414092025002002.
https://doi.org/10.1007/978-3-531-91600-2_18.
https://doi.org/10.1007/978-3-531-91600-2_18.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.4324/9780203873359.
https://doi.org/10.1177/0010414092025002002.
https://doi.org/10.1007/978-3-531-91600-2_18.
https://doi.org/10.1007/978-3-531-91600-2_18.

Literatur- und Quellenverzeichnis

Huntington, Samuel (1993): The Clash of Civilizations? In: Foreign Affairs, Bd. 72,
Nr. 3, 22-49, https://doi.org/10.2307/20045621.

Igsiz, Ashi (2013): Brand Turkey and the Gezi Protests: Authoritarianism, Law,
and Neoliberalism. In: Jadaliyya, 12.07.2013, www.jadaliyya.com/Details/29078
(Abruf am 14.02.2017).

Inalcik, Halil (1969): Capital Formation in the Ottoman Empire. In: The Jour-
nal of Economic History, Bd. 29, Nr. 1, 97-140, https://doi.org/10.1017/
S0022050700097849.

Insel, Ahmet (2003): The AKP and Normalizing Democracy in Turkey. In: The South
Atlantic Quarterly, Bd. 102, Nr. 2/3, 293-308, https://doi.org/10.1215/00382876-
102-2-3-293.

Insel, Ahmet (2014): Bir devir daha kapanirken [Wihrend eine weitere Ara zu Ende
geht]. In: Birikim, Nr. 297, 8-10.

Insel, Ahmet (2015): Putinizm pencesinde Tiirkiye [Die Tiirkei im Wiirgegriff des
Putinismus]. In: Cumbhuriyet, 29.09.2015.

Insel, Ahmet (2016a): Ozgiirlitkcit Laiklik [Libertirer Laizismus]. In: Cumhuriyet,
03.05.2016.

Insel, Ahmet (2016b): Otoriterizm 8tesine gidis [Uber den Autoritarismus hinaus].
In: Cumbhuriyet, 17.05.2016.

Isik, Damla (2014): Vakif as Intent and Practice: Charity and Poor Relief in Turkey.
In: International Journal of Middle East Studies, Bd. 46, Nr. 3. 307-327, https://
doi.org/10.1017/S0020743814000129.

Jager, Michael (2007): Die Partei, die ein Ziel hat. In: Merkens & Diaz 2007, 126-140.

Jessop, Bob (1982): The Capitalist State. Marxist Theories and Method. Oxford.

Jessop, Bob (1990): State Theory. Putting the Capitalist State in its Place. Cambridge.

Kalaycioglu, Ersin (2015): Turkish Popular Presidential Elections: Deepening Legit-
imacy Issues and Looming Regime Change. In: South European Society and
Politics, Bd. 20, Nr. 2, 157-179, https://doi.org/10.1080/13608746.2015.1046264.

Kannankulam, John; Georgi, Fabian (2012): Die Europdische Integration als mate-
rielle Verdichtung von Krifteverhiltnissen. Hegemonieprojekte im Kampf um
das »Staatsprojekt Europa«. Arbeitspapier Nr. 30 der Forschungsgruppe Euro-
piische Integration an der Phillips-Universitit Marburg. Marburg.

Karacimen, Elif (2015): Interlinkages between credit, debt and the labour market:
evidence from Turkey. In: Cambridge Journal of Economics, Bd. 39, Nr. 3, 751-
767, https://doi.org/10.1093/cje/beuois.

Karakas, Cemal (2007): Tiirkei: Islam und Laizismus zwischen Staats-, Politik- und
Gesellschaftsinteressen. HSFK-Report 1/2007. Frankfurt a.M..

Karadmerlioglu, M. Asim (1998): The village institutes experience in Turkey. In:
British Journal of Middle Eastern Studies, Bd. 25, Nr. 1, 47-73, https://doi.
0rg/10.1080/13530199808705654.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

309


https://doi.org/10.2307/20045621.
https://doi.org/10.1017/S0022050700097849.
https://doi.org/10.1017/S0022050700097849.
https://doi.org/10.1215/00382876-102-2-3-293.
https://doi.org/10.1215/00382876-102-2-3-293.
https://doi.org/10.1017/S0020743814000129.
https://doi.org/10.1017/S0020743814000129.
https://doi.org/10.1080/13608746.2015.1046264.
https://doi.org/10.1093/cje/beu016.
https://doi.org/10.1080/13530199808705654.
https://doi.org/10.1080/13530199808705654.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.2307/20045621.
https://doi.org/10.1017/S0022050700097849.
https://doi.org/10.1017/S0022050700097849.
https://doi.org/10.1215/00382876-102-2-3-293.
https://doi.org/10.1215/00382876-102-2-3-293.
https://doi.org/10.1017/S0020743814000129.
https://doi.org/10.1017/S0020743814000129.
https://doi.org/10.1080/13608746.2015.1046264.
https://doi.org/10.1093/cje/beu016.
https://doi.org/10.1080/13530199808705654.
https://doi.org/10.1080/13530199808705654.

Hegemonie und Kulturkampf

Kasaba, Regat (1988): The Ottoman Empire and the World Economy: The Nineteenth
Century. State University of New York Press.

Kasaba, Regat (Hg.) (2008): The Cambridge History of Turkey. Volume 4: Turkey in
the Modern World. Cambridge.

Kasaba, Resat; Bozdogan, Sibel (Hg.) (1997): Rethinking Modernity and National
Identity in Turkey. Seattle/London.

Kazancigil, Ali (1981): The Ottoman-Turkish State and Kemalism. In: Ozbudun, Er-
gun; Kazancigil, Ali (Hg.): Atatiirk, Founder of a Modern State. London, 37-56.

Keyder, Caglar (1987): State and Class in Turkey. A Study in Capitalist Development.
London/New York.

Keyder, Caglar (1997): Whither the Project of Modernity? Turkey in the 1990s. In:
Kasaba & Bozdogan 1997, 37-51.

Kieser, Hans-Lukas (2000): Der verpasste Friede. Mission, Ethnie und Staat in den
Ostprovinzen der Tiirkei 1839-1938. Ziirich.

Kisakiirek, Necip Fazil (ohne Jahr): Ideologya Orgiisii [Ideologia Flechtwerk].

Kogak, Orhan (2001): 1920’lerden 1970'lere Kiiltiir Politikalar: [Kulturpolitiken von
den 1920ern bis in die 1970er]. In: Bora & Giiltekingil 2001, 370-424.

Kdse, Ahmet Hagim; Oncii Ahmet (1998): Diinya ve Tiirkiye ekonomisinde Anadolu
imalat sanayii: Zenginlesmenin mi yoksa yoksullagmanin mi egigindeyiz? [Die
anatolische Herstellerindustrie in der globalen und tiirkischen Okonomie: Be-
finden wir uns an der Schwelle zum Reichtum oder zur Armut?]. In: Toplum ve
Bilim, Nr. 77, 135-159.

Kiicitkdmer, Idris (1994): Sivil Toplum Yazilar1 [Schriften zur Zivilgesellschaft]. Is-
tanbul.

Kuran, Timur (1995): Islamic Economics and the Islamic Subeconomy. In: Journal of
Economic Perspectives, Bd. 9, Nr. 4, 155-173, https://doi.org/10.1257/jep.9.4.155.

Kuran, Timur (2001): The Provision of Public Goods under Islamic Law: Origins,
Impacts, and Limitations of the Waqf System. In: Journal of the Law and Society
Association, Bd. 35, Nr. 4, 841-898, https://doi.org/10.2307/3185418.

Kuru, Ahmet (2009): Secularism and State Policies Toward Religion. Cambridge,
https://doi.org/10.1017/CB09780511815096.

Kutlu, Denizcan (2015): Tiirkiye'de Sosyal Yardim Rejiminin Yapisal Boyutlari, Disi-
plin Olusumu ve Yardim Alan Yoksul Tipolojisi [Strukturelle Dimensionen des
Wohlfahrtsregimes in der Tiirkei, Disziplinierung und Typologie der hilfsemp-
fangenden Armen]. Einreichung auf dem 14. Kongress der Tiirkischen Vereini-
gung der Sozialwissenschaften.

Laclau, Ernesto; Mouffe, Chantal (1985): Hegemony and Socialist Strategy. Towards
a Radical Democratic Politics. London.

Lauggas, Ingo (2007): Empfindungsstrukturen und Alltagsverstand. Implikationen
der materialistischen Kulturbegriffe von Antonio Gramsci und Raymond Wil-
liams. In: Merkens & Diaz 2007, 85-97.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.1257/jep.9.4.155.
https://doi.org/10.2307/3185418.
https://doi.org/10.1017/CBO9780511815096.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1257/jep.9.4.155.
https://doi.org/10.2307/3185418.
https://doi.org/10.1017/CBO9780511815096.

Literatur- und Quellenverzeichnis

Lewin, Kurt (1943): Forces Behind Food Habits and Methods of Change. In: Bulletin
of the National Research Council, Nr. 108, 35-65.

Lewis, Bernhard (1961): The Emergence of Modern Turkey. London.

Lord, Ceren (2018): The Story Behind the Rise of Turkey’s Ulema. In:
MERIP, 02.04.2018, https://merip.org/2018/02/the-story-behind-the-rise-of-
turkeys-ulema/(Abruf am 12.10.2018).

Mahmood, Saba (2005): Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist Sub-
ject. Princeton.

Mardin, Serif (1980): The Transformation of an Economic Code. In: Ozbudun, Er-
gun; Ulusan, Aydin (Hg.): The Political Economy of Income Distribution in
Turkey. New York, 23-53.

Mardin, Serif (1991): Tirkiye'de Din ve Siyaset. Makaleler 3 [Religion und Politik in
der Tiirkei. Schriften 3]. Istanbul.

Mardin, Serif (2006a): Center-Periphery as a Concept for the Study of Social Trans-
formation. In: Ders. 2006, 298-315.

Mardin, Serif (2006b): Religion in Modern Turkey. In: Ders. 2006, 225-242..

Mardin, Serif (2006c): Cultural Change and the Intellectual: Necip Fazil and the
Naksibendi. In: Ders. 2006, 243-259.

Mardin, Serif (Hg.) (2006): Religion, Society, and Modernity in Turkey. Syracuse.

Marx, Karl (1977): Das Kapital. Kritik der politischen Okonomie. In: Marx Engels
Werke, Bd. 23. Berlin.

Marx, Karl; Engels, Friedrich (1981): Die deutsche Ideologie. In: Marx Engels Werke,
Bd. 3. Berlin.

Mecham, R. Quinn (2004): From the ashes of virtue, a promise of light: the trans-
formation of political Islam in Turkey. In: Third World Quarterly, Bd. 25, Nr. 2,
339-358, https://doi.org/10.1080/0143659042000174842..

Merkens, Andreas; Diaz, Victor Rego (Hg.) (2007): Mit Gramsci arbeiten. Texte zur
politisch-praktischen Aneignung Gramscis. Hamburg.

Mertcan, Hakan (2012): Bitmeyen Kavga Laiklik. Tirkiye'de Din-Devlet-Diyanet
[Der andauernde Kampf um die Laizitit. Religion-Staat-Diyanet in der Tiirkei].
Ankara.

Morton, Adam David (2011): The Limits of Sociological Marxism? In: Historical Ma-
terialism, Bd. 21, Nr. 1, 129-158, https://doi.org/10.1163/1569206X-12341284.
MUSIAD (1994): Is Hayatinda Islim Insani (Homo Islamicus) [Der islamische

Mensch im Geschiftsleben (Homo Islamicus)]. Istanbul.

Mittevellioglu, Nergis; Sonmez, Sinan (Hg.) (2009): Kiiresellesme, Kriz ve Tirki-
ye'de Neoliberal Doniigiim [Globalisierung, Krise und neoliberale Transforma-
tion in der Tiirkei]. Istanbul.

Mutlu, Kayhan (1990): Toplumlarin Gelismesinde Dini Deger Yargilarinin One-
mi (IslAm ve Protestan Ahlakinin Karsilastirilmasi) [Die Bedeutung religiéser

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

3


https://merip.org/2018/02/the-story-behind-the-rise-of-turkeys-ulema/
https://merip.org/2018/02/the-story-behind-the-rise-of-turkeys-ulema/
https://doi.org/10.1080/0143659042000174842.
https://doi.org/10.1163/1569206X-12341284.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://merip.org/2018/02/the-story-behind-the-rise-of-turkeys-ulema/
https://merip.org/2018/02/the-story-behind-the-rise-of-turkeys-ulema/
https://doi.org/10.1080/0143659042000174842.
https://doi.org/10.1163/1569206X-12341284.

Hegemonie und Kulturkampf

Werturteile bei der Entwicklung von Gesellschaften (Vergleich der islamischen
und protestantischen Ethik]. In: Islimi Arastirmalar, Bd. 4, Nr. 2, 99-104.

Odman, Emine Asli (2000): Informalisierung und Staat: die Tiirkei seit der neoli-
beralen Wende 1980. In: PROKLA, Bd. 30, Nr. 3, 449-468.

Odman, Asli (2006): 1929 Biiyitk Buhran Sonrasi Meksikada Korporatist Populizm
ve Tirkiye'de Solidarist Devletgilik Kargilagtirmasi: Kigitkkkuyu ile Yogrulan
Tezler [Vergleich des korporatistischen Populismus in Mexiko mit dem solida-
ristischen Etatismus in der Tiirkei nach der Grofden Depression: Mit Kiigitkku-
yu gereifte Thesen]. In: Yilmaz, Demet u.a. (Hg.): Tirkiye'de Kapitalizmin Ge-
lisimi [Die Entwicklung des Kapitalismus in der Tiirkei]. Ankara.

Ogurlu, Anita; Oncii, Ahmet (2015): The Laic-Islamist Schism in the Turkish Dom-
inant Class and the Media. In: Balkan & Balkan & Oncii 2015, 272-285.

Oncii, Ahmet (2003): Dictatorship Plus Hegemony: A Gramscian Analysis of the
Turkish State. In: Science & Society, Bd. 67, Nr. 3, 303-328, https://doi.org/10.
1521/si50.67.3.303.21243.

Onis, Ziya (2009): Conservative Globalism at the Crossroads: The Justice and
Development Party and the Thorny Path to Democratic Consolidation in
Turkey. In: Mediterranean Politics, Bd. 14, Nr. 1, 21-40, https://doi.org/10.1080/
13629390902.747376.

Onis, Ziya (2015): Monopolising the Centre. The AKP and the Uncertain Path of
Turkish Democracy. In: The International Spectator. Italian Journal of Inter-
national Affairs, Bd. 50, Nr. 2, 22-41, https://doi.org/10.1080/03932729.2015.
1015335.

Opratko, Benjamin (2012): Hegemonie. Politische Theorie nach Antonio Gramsci.
Miinster.

Ozan, Ebru Deniz (2012): Giilme Sirast Bizde. 12 Eylill'e Giderken Sermaye Sinifi,
Kriz ve Devlet [Jetzt sind wir mit dem Lachen an der Reihe. Kapitalistische
Klasse, Krise und Staat auf dem Weg zum 12. September]. Istanbul.

Ozan, Ebru Deniz (2015): Iki Darbe Arasinda Kriz Sarmali [Krisenspirale zwischen
zwei Putschs]. In: Atlgan & Saragoglu & Uslu 2015, 657-746.

Ozbudun, Ergun (2006): From Political Islam to Conservative Democracy: The Case
of the Justice and Development Party in Turkey. In: South European Society
and Politics, Bd. 11, Nr. 3, 543-557, https://doi.org/10.1080/13608740600856561.

Ozbudun, Ergun (2014): AKP at the Crossroads: Erdogan’s Majoritarian Drift. In:
Southeast European Society and Politics, Bd. 19, Nr. 2, 155-167, https://doi.
0rg/10.1080/13608746.2014.920571.

Ozcelik, Pinar Kaya (2015): ilk Birikim Sorunsali Baglaminda ve Tiirk Ulus Devle-
tinin Kurulma Siirecinde Gayrimislim Azinliklar [Nicht-muslimische Minder-
heiten im Kontext der Frage der primitiven Akkumulation und des Prozesses
der Griindung des tiirkischen Nationalstaats]. In: Praksis, Nr. 39, 45-102.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.1521/siso.67.3.303.21243.
https://doi.org/10.1521/siso.67.3.303.21243.
https://doi.org/10.1080/13629390902747376.
https://doi.org/10.1080/13629390902747376.
https://doi.org/10.1080/03932729.2015.1015335.
https://doi.org/10.1080/03932729.2015.1015335.
https://doi.org/10.1080/13608740600856561.
https://doi.org/10.1080/13608746.2014.920571.
https://doi.org/10.1080/13608746.2014.920571.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1521/siso.67.3.303.21243.
https://doi.org/10.1521/siso.67.3.303.21243.
https://doi.org/10.1080/13629390902747376.
https://doi.org/10.1080/13629390902747376.
https://doi.org/10.1080/03932729.2015.1015335.
https://doi.org/10.1080/03932729.2015.1015335.
https://doi.org/10.1080/13608740600856561.
https://doi.org/10.1080/13608746.2014.920571.
https://doi.org/10.1080/13608746.2014.920571.

Literatur- und Quellenverzeichnis

Ozdalga, Elisabeth (2000): Worldly Asceticism in Islamic Casting: Fethullah Giilen's
Inspired Piety and Activism. In: Critique: Critical Middle Eastern Studies, Bd.
9, Nr. 17, 83-104, https://doi.org/10.1080/10669920008720169.

Ozdalga, Elisabeth (2006): The Hidden Arab: A Critical Reading of the Notion of
>Turkish Islam«. In: Middle Eastern Studies, Bd. 42, Nr. 4, 551-570.

Ozdemir, Ali Murat; Yiicesan-Ozdemir, Gamze (2006): Labour Law Reform in
Turkey in the 2000s: The Devil is Not Just in the Detail but Also in the Legal
Texts. In: Economic and Industrial Democracy, Bd. 27, Nr. 2, 311-331, https://
doi.org/10.1177/0143831X06060592.

Ozgur, Iren (2012): Islamic Schools in Modern Turkey. Faith, Politics, and Educa-
tion. Cambridge, https://doi.org/10.1017/CB09781139176026.

Oztiirk, Naciye (2018): Okul Oncesi Dini Egitim: »Kur’an Kurslar1 Okul Oncesi Dini
Egitim Projesi« ve Oneriler [Religiése Bildung in der Vorschule: »Projekt Ko-
rankurse in der religiésen Vorschulbildung« und Vorschldge]. SETA Yayinlari,
Istanbul.

Oztiirk, Ozgiir (2010): Tiirkiye'de Biiyitk Sermaye Gruplari. Finans Kapitalin Olusu-
mu ve Geligimi [Die grofRen Kapitalgruppen in der Tiirkei. Entstehung und Ent-
wicklung des Finanzkapitals]. Istanbul.

Oztiirk, Ozgiir (2015): Islamist Big Bourgeoisie in Turkey. In: Balkan & Balkan &
Oncit 2015, 117-141.

Ozugurlu, Metin (2008): Anadolwda Kiiresel Fabrikanin Dogusu. Yeni Iscilik Oriin-
titlerinin Sosyolojisi [Die Genese der globalen Fabrik in Anatolien. Soziologie
des neuen Arbeitertypus]. Ankara.

Poulantzas, Nicos (1967): Marxist Political Theory in Great Britain. In: New Left
Review, Nr. 43, 57-74.

Poulantzas, Nicos (1973): Faschismus und Diktatur. Miinchen.

Poulantzas, Nicos (1978): Political Power and Social Classes. London.

Poulantzas, Nicos (2002): Staatstheorie. Politischer Uberbau, Ideologie, Autoritirer
Etatismus. Hamburg.

Quataert, Donald (2006): The Age of Reforms, 1812-1914. In: Inalcik, Halil; Quataert,
Donald (Hg.): An Economic and Social History of the Ottoman Empire, Volume
Two 1600-1914. New York, 759-943.

Reyhan, Cenk (2008): Jén Tiirk Hareketi Uzerine Kavramsal Bir Cerceve [Theore-
tischer Rahmen zur Erfassung der jungtiirkischen Bewegung]. In: Akademik
Bakig, Bd. 1, Nr. 2, 121-138.

Réttger, Bernd (2007): Passive Revolution und Gewerkschaften. Aufstieg und Nie-
dergang korporatistischer Politik. In: Merkens & Diaz 2007, 54-70.

Saragoglu, Cenk (2010): The changing image of the Kurds in Turkish cities: middle-
class perceptions of Kurdish migrants in Izmir. In: Patterns of Prejudice, Bd.
44, Nr. 3, 239-260, https://doi.org/10.1080/0031322X.2010.489735.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

313


https://doi.org/10.1080/10669920008720169.
https://doi.org/10.1177/0143831X06060592.
https://doi.org/10.1177/0143831X06060592.
https://doi.org/10.1017/CBO9781139176026.
https://doi.org/10.1080/0031322X.2010.489735.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1080/10669920008720169.
https://doi.org/10.1177/0143831X06060592.
https://doi.org/10.1177/0143831X06060592.
https://doi.org/10.1017/CBO9781139176026.
https://doi.org/10.1080/0031322X.2010.489735.

Hegemonie und Kulturkampf

Saracoglu, Cenk (2011): Islami-Muhafazakar Milliyetciligin Millet Tasarimi: AKP
Doéneminde Kiirt Politikasi [Der Entwurf der Nation des islamisch-konservati-
ven Nationalismus: Die Kurdenpolitik in der AKP-Periode). In: Praksis, Nr. 26,
31-54.

Saragoglu, Cenk (2015): Tank Paletiyle Neoliberalizm [Neoliberalismus mit Panzer-
ketten]. In: Atilgan & Saragoglu & Uslu 2015, 747-869.

Saracoglu, Cenk; Yesilbag, Melih (2015): Minare ile Insaat Gélgesinde [Im Schatten
von Moschee und Bau]. In: Atilgan & Saragoglu & Uslu 2015, 871-957.

Savran, Sungur (1985): Osmanl’dan Cumhuriyete: Tiirkiye'de Burjuva Devrimi Sor-
unu [Vom Osmanischen Reich zur Republik: Die Frage der biirgerlichen Revo-
lution in der Tirkeil. In: 11. Tez, Nr. 1, 172-214.

Savran, Sungur (1986): Sol Liberalizm: Maddeci bir Elegtiriye Dogru [Links-
Liberalismus: In Richtung einer materialistischen Kritik]. In: 11. Tez, Nr. 2, 10-
40.

Savran, Sungur (2002): The Legacy of the twentieth Century. In: Balkan & Savran
2002, 1-20.

Savran, Sungur (2010): Tirkiye'de Sinif Miicadeleleri Cilt I: 1908-1980 [Klassen-
kimpfe in der Tiirkei Band I: 1908-1980]. Istanbul.

Savran, Sungur (2014): Siniflart Haritalandirmak: Simiflar Birbirinden Nasil Ayrilir?
[Die Klassen kartographieren: Wie unterscheiden sich Klassen voneinander?]
In: Savran & Tanyilmaz & Tonak 2014, 25-67.

Savran, Sungur (2015): Class, State and Religion in Turkey. In: Balkan & Balkan &
Oncii 2015, 41-88.

Savran, Sungur; Tanyilmaz, Kurtar; Tonak, E. Ahmet (Hg.) (2014): Marksizm ve
Siniflar. Diinyada ve Tiirkiye'de Siniflar ve Miicadeleleri [Marxismus und Klas-
sen. Klassen und ihre Kimpfe auf der Welt und in der Tiirkei]. Istanbul.

Sayari, Sabri (2007): Towards a New Turkish Party System? In: Turkish Studies, Bd.
7, Nr. 2, 197-210, https://doi.org/10.1080/146838407013122.86.

Saymaz, Ismail (2013): Sézde Terérist [Sogenannter Terrorist]. Istanbul.

Scherrer, Christoph (1998): Neo-gramscianische Interpretationen internationaler
Beziehungen. Eine Kritik. In: Hirschfeld, Uwe (Hg.): Gramsci-Perspektiven.
Hamburg/Berlin, 160-174.

Schiitz, Alfred (1972): Der Fremde. Ein sozialpsychologischer Versuch. In: Schiitz,
Alfred: Gesammelte Aufsitze. Band 2 Studien zur soziologischen Theorie. Den
Haag, 53-69, https://doi.org/10.1007/978-94-010-2849-3_3.

Sen, Mustafa (2007): A Background for Understanding the Gulen Community. In:
Wohlrab-Sahr, Monika; Tezcan, Levent (Hg.): Konfliktfeld Islam in Europa. So-
ziale Welt, Sonderband 17, 327-346, https://doi.org/10.5771/9783845203263-327.

Sener, Mustafa (2015): Burjuva Uygarliginin Pesinde [Der biirgerlichen Zivilisation
auf der Spur]. In: Aulgan & Saragoglu & Uslu 2015, 195-339.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.1080/14683840701312286.
https://doi.org/10.1007/978-94-010-2849-3_3.
https://doi.org/10.5771/9783845203263-327.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1080/14683840701312286.
https://doi.org/10.1007/978-94-010-2849-3_3.
https://doi.org/10.5771/9783845203263-327.

Literatur- und Quellenverzeichnis

Singer, Amy (2000): A note on Land and Identity: From Ze'amet to Waqf. In: Owen,
Roger (Hg.): New Perspectives on Land and Property in the Middle East. Cam-
bridge, 161-173.

Skocpol, Theda (1985): Bringing the State Back In: Analyses and Strategies in Cur-
rent Research. In: Evans & Rueschemeyer & Skocpol 1985, 3-37, https://doi.
org/10.1017/CB09780511628283.002.

Solty, Ingar (2009): Trigt Gramscis Begriff des organischen Intellektuellen noch?
In: Das Argument, Bd. 51, Nr. 1/2, 110-115.

Somer, Murat (2007): Moderate Islam and Secularist Opposition in Turkey: implica-
tions for the world, Muslims and secular democracy. In: Third World Quarterly,
Bd. 28, Nr. 7, 1271-1289, https://doi.org/10.1080/01436590701604888.

Sénmez, Mustafa (2009): 2000’ler Tiirkiye'sinde AKP, Hakim Simiflar ve I¢ Geliski-
leri [Die AKP und die inneren Widerspriiche der herrschenden Klassen in der
Tiirkei der 2000er Jahre]. In: Uzgel & Duru 2009, 179-191.

Sonmez, Mustafa (2013): Ten Years of Turkish Capitalism and Tendencies. In: Per-
spectives, Nr. 5, 18-21.

Sénmez, Sinan (2009): Tiirkiye Ekonomisinde Neoliberal Doniigiim Politikalar: ve
Etkileri [Wirkung der neoliberalen Transformationsmafinahmen in der Oko-
nomie der Tiirkei]. In: Miitevellioglu & Sénmez 2009, 25-75.

Sozeri, Ceren (2015): Tiirkiye'de Medya-iktidar iliskileri. Sorunlar ve Oneriler [Be-
ziehungen zwischen Regierung und Medien in der Tiirkei. Probleme und Vor-
schlige]. Istanbul.

Steckner, Anne (2012): Antonio Gramscis Auseinandersetzung mit Religion im
Spannungsfeld zwischen Unterwerfung und Widerstindigkeit. In: Grundrisse,
Nr. 44, 11-20.

Suciyan, Talin (2015): The Armenians in Modern Turkey: Post-Genocide Society, Pol-
itics and History. London.

Tagkin, Yiiksel (2001): 12 Eyliil Atatiirkeiiliigit ya da Bir Kemalist Restorasyon Pro-
jesi olarak 12 Eyliil [12. September Atatirkismus oder der 12. September als
kemalistisches Restaurationsprojekt]. In: Bora & Giiltekingil 2001, 570-583.

Therborn, Géran (1977): The Rule of Capital and the Rise of Democracy. In: New Left
Review, Nr. 103, 3-41.

Thomas, Peter D. (2009): The Gramscian Moment. Philosophy, Hegemony, and So-
cialism. Leiden/Boston, https://doi.org/10.1163/€j.9789004167711.i-478.

Thompson, Edward P. (1987): Die Entstehung der englischen Arbeiterklasse. Erster
Band. Frankfurt a.M..

Tok, Evren (2011): Varieties of Communitarianism in the Cities of Anatolia Region:
A Comparison of Kayseri, Gaziantep and Eskisehir. Unveroffentlichte Disser-
tation an der Carleton University of Ottawa, Ontario.

Toprak, Binnaz (2005): Islam and Democracy in Turkey. In: Turkish Studies, Bd. 6,
Nr. 2, 167-186, https://doi.org/10.1080/14683840500119494.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.1017/CBO9780511628283.002.
https://doi.org/10.1017/CBO9780511628283.002.
https://doi.org/10.1080/01436590701604888.
https://doi.org/10.1163/ej.9789004167711.i-478.
https://doi.org/10.1080/14683840500119494.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1017/CBO9780511628283.002.
https://doi.org/10.1017/CBO9780511628283.002.
https://doi.org/10.1080/01436590701604888.
https://doi.org/10.1163/ej.9789004167711.i-478.
https://doi.org/10.1080/14683840500119494.

Hegemonie und Kulturkampf

Toprak, Binnaz; Bozan, Irfan; Morgiil, Tan; Sener, Nedim (2009): Being Different in
Turkey. Religion, Conservatism and Otherization. Research Report on Neigh-
bourhood Pressure. Bogazi¢i University, Open Society Foundation.

Toprak, Zafer (1982): Tiirkiye'de Milli Tktisat 1908 — 1918 [Nationale Wirtschaft in
der Tirkei: 1908 — 1918]. Ankara.

Tosun, Tanju (2010): 1950'lerden 2000’lere izmir'de Secimler [Wahlen in Izmir von
den 1950ern bis in die 2000er]. In: Yildirim & Haspolat 2010, 251-289.

Traunmilller, Richard (2012): Zur Messung von Staat-Kirche-Beziehungen: Eine
vergleichende Analyse neuerer Indizes. In: Zeitschrift fiir Vergleichende Politik-
wissenschaft, Sonderheft 1, 207-231, https://doi.org/10.1007/512286-012-0127-4.

Trimberger, Ellen Kay (1978): Revolution From Above: Military Bureaucrats and De-
velopment in Japan, Turkey, Egypt and Peru. New Brunswick.

Trondle, Dirk (2007): Das Verhiltnis von Islam und Demokratie in der Tiirkei zwi-
schen Islamisierung der Politik und Politisierung des Islam. In: KAS-AI 12/07,
66-90.

TSSEA (2018): Tiirkiye Sosyal-Siyasal Egilimler Aragtirmast [Tiirkei Studie zu Sozio-
Politischen Tendenzen]. Kadir Has University Center for Turkish Studies.
Tugal, Cihan (2007): The Hand of the Market & the Boot of the Army. In: ISIM

Review 20.

Tugal, Cihan (2009): Passive Revolution. Absorbing the Islamic Challenge to Capi-
talism. Stanford, California.

Tugal, Cihan (2011): The Islamic Making of a Capitalist Habitus: The Turkish Sub-
proletariat’s Turn to the Market. In: Brady, David (Hg.): Comparing European
Workers Part A. Research in the Sociology of Work, Bd. 22, Part 1, 85-112,
https://doi.org/10.1108/S0277-2833(2011)000002.2006.

Tugal, Cihan (2012): Pasif Devrimlerde Toplum, Siyaset ve Bloklar [Gesellschaft,
Politik und Blocke in passiven Revolutionen]. In: Praksis, Nr. 27, 41-54.

Tugal, Cihan (2013): Islam and the Retrenchment of Turkish Conservatism. In:
Bayat, Asef (Hg.): Post-Islamism: The Changing Faces of Political Islam. Ox-
ford, 109-133, https://doi.org/10.1093/acprof:050/9780199766062.003.0004.

Tugal, Cihan (2016): The Fall of the Turkish Model: How the Arab Uprisings Brought
Down Islamic Liberalism. London.

Tuna, $. Giirgag; Giines, Bayram (2012): Munzur'dan Sirket Yaratmak: Munzur A.$
Uzerinden Dersim'de Sermaye Birikiminin Dinamikleri [Aus Munzur ein Un-
ternehmen erschaffen: Dynamiken der Kapitalakkumulation am Beispiel von
Munzur A.S.]. In: Praksis, Nr. 28, 99-119.

Turam, Berna (2007): Between Islam and the State: The Politics of Engagement.
Stanford, California.

Tiirk, Duygu (2004): Adaletin ve Kalkinmanin Ugiincii Yolu [Der Dritte Weg der
Gerechtigkeit und Entwicklung]. In Praksis, Nr. 12, 63-84.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.1007/s12286-012-0127-4.
https://doi.org/10.1108/S0277-2833
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199766062.003.0004.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1007/s12286-012-0127-4.
https://doi.org/10.1108/S0277-2833
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199766062.003.0004.

Literatur- und Quellenverzeichnis

Tiirkay, Mehmet (1998): Tiirkiyede Kapitalist Sermaye Birikiminin »Ulusal«
Doéniigiimii [Die »nationale« Transformation der kapitalistischen Kapitalakku-
mulation in der Tarkei]. In: Yilmaz, Demet u.a. (Hg.): Tirkiye'de Kapitalizmin
Geligimi [Die Entwicklung des Kapitalismus in der Tiirkei]. Ankara, 19-36.

UDY (2016): Uluslararast Dogrudan Yatirimlar 2016 Yili Raporu, T.C. Ekonomi Bak-
anlig1 [Bericht tiber internationale Direktinvestitionen fir 2016, Wirtschafts-
ministerium der Republik Tiirkei].

Ulus, Ozgiir Mutlu (2011): The Army and the Radical Left in Turkey — Military Coups,
Socialist Revolution and Kemalism. London.

Uslu, Ates (2015): >Hiir Ditnyanin Saflarinda [Auf der Seite der >freien Weltd]. In:
Aulgan & Saragoglu & Uslu 2015, 341-386.

Uyar, Hakki (2010): Erken Cumhuriyet Déneminden Bugiiniimiize Izmir'de Siyasal
Partiler, Se¢imler ve Se¢gmen Egilimleri [Politische Parteien und Wihlerbewe-
gungen in Izmir von der frithen Republik-Periode bis heute]. In: Yildirnm &
Haspolat 2010, 215-249.

Uysal, Aysen; Topak, Oguz (2010): Particiler. Tiirkiye'de Partiler ve Sosyal Aglarin
Insasi [Die Parteileute. Parteien und Aufbau sozialer Netzwerke in der Tiirkei].
Istanbul.

Uzgel, ilhan (2009): AKP: Neoliberal Déniisiimiin Yeni Aktdrii [AKP: Neuer Akteur
der neoliberalen Transformation]. In: Uzgel & Duru 2009, 11-39.

Uzgel, ilhan; Duru, Biilent (Hg.) (2009): AKP Kitabi. Bir Déniisiimiin Bilangosu
[Das AKP Buch. Bilanz einer Transformation]. Ankara.

van Bruinessen, Martin (1989): Vom Osmanismus zum Separatismus: Religiose und
ethnische Hintergriinde der Rebellion des Scheich Said. In: Blaschke, Jochen;
van Bruinessen, Martin (Hg.): Islam und Politik in der Tiirkei. Berlin, 109-165.

van Bruinessen, Martin (1992): Agha, Shaikh and State: On the Social and Political
Organization of Kurdistan. London.

van Bruinessen, Martin (2000): Religion in Kurdistan. In: Ders. (Hg.): Mullas, Sufis
and Heretics: The Role of Religion in Kurdish Society. Istanbul, 15-36.

Vergin, Nur (1985): Toplumsal degisme ve dinsellikte artig [Sozialer Wandel und
Zunahme an Religiositit]. In: Toplum ve Bilim, Nr. 29-30, 9-28.

Weber, Max (1986): Die Protestantische Ethik und der »Geist« des Kapitalismus. In:
Weber, Max: Gesammelte Aufsitze zur Religionssoziologie. Band 1. Titbingen,
17-2.06.

White, Jenny B. (2002): Islamist Mobilization in Turkey. A Study in Vernacular Pol-
itics. Seattle.

White, Jenny B. (2008): Islam and Politics in Contemporary Turkey. In: Kasaba
2008, 357-380, https://doi.org/10.1017/CHOL9780521620963.014.

Yalman, Galip (2002): The Turkish State and Bourgeoisie in Historical Perspective: A
Relativist Paradigm or a Panoply of Hegemonic Strategies? In: Balkan & Savran
2002, 21-54.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

317


https://doi.org/10.1017/CHOL9780521620963.014.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1017/CHOL9780521620963.014.

Hegemonie und Kulturkampf

Yalman, Galip (2009): Transition to Neoliberalism. The Case of Turkey in the 1980s.
Istanbul.

Yalman, Galip; Topal, Aylin (2017): Labour Containment Strategies and Work-
ing Class Struggles in the Neoliberal Era: The Case of TEKEL Workers in
Turkey. In: Critical Sociology Online, August 2017, https://doi.org/10.1177/
0896920517711489.

Yankaya, Dilek (2014): Yeni Islimi Burjuvazi. Tiirk Modeli [Die neue islamische
Bourgeoisie. Tiirkisches Modell]. Istanbul.

Yarar, Erol (1997): A New Perspective of the World at the Threshold of the 21st cen-
tury. MUSIAD, Istanbul.

Yarkin, Giillistan (2011): Diinyada Déniigen Toplumsal Miicadeleler Ekseninde Tiir-
kiye'deki Kiirt Hareketinin Ekonomi Politigi [Die Politische Okonomie der
Kurdischen Bewegung im Zusammenhang mit dem globalen Wandel sozialer
Kampfe]. In: Toplum ve Kuram, Nr. 5, 63-91.

Yavuz, M. Hakan (1997): Political Islam and the Welfare (Refah) Party in Turkey. In:
Comparative Politics, Bd. 30, Nr. 1, 63-82, https://doi.org/10.2307/422193.

Yavuz, M. Hakan (2003): Islamic Political Identity in Turkey. Oxford.

Yavuz, M. Hakan (2004): Opportunity Spaces, Identity and Islamic Meaning in
Turkey. In: Wiktorowicz, Quintan (Hg.): Islamic Activism. A Social Theory Ap-
proach. Indiana, 270-288.

Yavuz, M. Hakan (2005): Milli Gorits Hareketi: Muhalif ve Modernist Gelenek [Die
Milli Gériig Bewegung: Oppositionelle und Modernistische Tradition]. In: Bora
& Giiltekingil 2005, 591-603.

Yavuz, M. Hakan (Hg.) (2006): The Emergence of a New Turkey: Democracy and
the AK Parti. Salt Lake City, https://doi.org/10.1093/jis/etmo63.

Yavuz, M. Hakan (2009): Secularism and Muslim Democracy in Turkey. Cambridge,
https://doi.org/10.1017/CB09780511815089.

Yavuz, M. Hakan; Kog, Rasim (2016): The Turkish Coup Attempt: The Gulen Move-
ment vs. the State. In: Middle East Policy, Bd. 23, Nr. 4, 20-39, https://doi.
org/10.1111/mepo.12239.

Yeldan, Ering (2006): Neoliberal Global Remedies: From Speculative-Led Growth to
IMF Led-Crisis in Turkey. In: Review of Radical Political Economics, Bd. 38, Nr.
2, 193-213, https://doi.org/10.1177/0486613405285423.

Yeldan, Ering (2007): Patterns of Adjustment under the Age of Finance. The Case
of Turkey as a Peripheral Agent of Neoliberal Globalization. Political Economy
Research Institute, Working Paper Series Number 126.

Yeldan, Ering; Voyvoda, Ebru (2011): Derinlegen Kiiresel Kriz ve Tiirkiye Ekonomi-
sine Yansimalari: Ucretli Emek ve Sermaye [Vertiefte globale Krise und
Auswirkungen auf die Okonomie der Tiirkei: Lohnarbeit und Kapital]. Istan-

bul.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.1177/0896920517711489.
https://doi.org/10.1177/0896920517711489.
https://doi.org/10.2307/422193.
https://doi.org/10.1093/jis/etm063.
https://doi.org/10.1017/CBO9780511815089.
https://doi.org/10.1111/mepo.12239.
https://doi.org/10.1111/mepo.12239.
https://doi.org/10.1177/0486613405285423.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1177/0896920517711489.
https://doi.org/10.1177/0896920517711489.
https://doi.org/10.2307/422193.
https://doi.org/10.1093/jis/etm063.
https://doi.org/10.1017/CBO9780511815089.
https://doi.org/10.1111/mepo.12239.
https://doi.org/10.1111/mepo.12239.
https://doi.org/10.1177/0486613405285423.

Literatur- und Quellenverzeichnis

Yildirim, Deniz (2009): AKP ve Neoliberal Popiilizm [AKP und Neoliberaler Popu-
lismus]. In: Uzgel & Duru 2009, 66-107.

Yildirim, Deniz; Haspolat, Evren (2010): Bir Liman Kentinin Siyasal Déniigiimiiniin
Ekonomi-Politik Fay Hatlar1 [Politisch-Okonomische Bruchlinien der politi-
schen Transformation einer Hafenstadt]. In: Yildirim & Haspolat 2010, 291-333.

Yildirim, Deniz; Haspolat, Evren (Hg.) (2010): Degisen Izmir’i Anlamak [Izmir im
Wandel Verstehen]. Ankara.

Yildirim, Kansu (2018): OHAL-16 Nisan-24 Haziran: AKP-MHP iktidar1 mi1? Yeni bir
tarihsel blok mu? [Ausnahmezustand-16. April-24. Juni: Eine AKP-MHP Regie-
rung? Ein neuer historischer Block?]. In: https://devletvesiniflar.blogspot.de/
2018/04/0ohal-16-nisan-24-haziran-akp-mhp_20.html vom 20.04.2018 (Abruf
am 25.04.2018).

Yildizoglu, Ergin (2009): AKP ve Liberal Entellektiiellerin Yavas Intihar1 [Die AKP
und der schleichende Suizid der liberalen Intellektuellen]. In: Uzgel & Duru
2009, 108-125.

Yildizoglu, Ergin (2016): Laiklik Savunulmalidir [Die Laizitit muss verteidigt wer-
den]. Istanbul.

Yilmaz, Arzu (2016): Friedensweg miindet im Krieg — Die Internationalisierung der
kurdischen Frage. In: Wissenschaft und Frieden, Dossier 82, 3-6.

Yiicekék, Ahmet N. (1977): Tiirkiye'de Orgiitlenmis Dinin Sosyo-Ekonomik Tabani
(1946-1968) [Die sozio-6konomische Basis der organisierten Religion in der Tiir-
kei (1946-1968)]. Ankara Universitesi Siyasal Bilgiler Fakiiltesi Yayin Nr. 323.

Yiiksel, Ayse Seda (2012): Olcek Literatiirii ve Yereli Anlamak: Tiirkiye'nin Giiney-
dogusunda Neoliberal Deneyim ve Sinif iligkileri [Raum-Literatur und Verste-
hen des Lokalen: Neoliberale Erfahrung und Klassenbeziehungen im Siidosten
der Tiirkei]. In: Praxis, Nr. 29, 65-86.

Zander, Michael (2003): »Kulturelles Kapital« und Klassengesellschaft. Zu den Ar-
beiten Pierre Bourdieus und ihrem Nutzen fiir die Psychologie. In: Forum Kri-
tische Psychologie, Bd. 46, 101-124.

Zencirci, Gizem (2015): From Property to Civil Society: The Historical Transforma-
tion of Vakifs in Modern Turkey (1923-2013). In: International Journal of Middle
East Studies, Bd. 47, Nr. 3, 533-554, https://doi.org/10.1017/S0020743815000537.

Zeydanlioglu, Welat (2009): Torture and Turkification in Diyarbakir Prison. In: Zey-
danlioglu, Welat; Parry, John T. (Hg.): Rights, Citizenship & Torture: Perspec-
tives on Evil, Law and the State. Oxford, 73-92.

Zircher, Erik J. (2004): Turkey. A Modern History. London/New York.

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—

319


https://devletvesiniflar.blogspot.de/2018/04/ohal-16-nisan-24-haziran-akp-mhp_20.html
https://devletvesiniflar.blogspot.de/2018/04/ohal-16-nisan-24-haziran-akp-mhp_20.html
https://doi.org/10.1017/S0020743815000537.
https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://devletvesiniflar.blogspot.de/2018/04/ohal-16-nisan-24-haziran-akp-mhp_20.html
https://devletvesiniflar.blogspot.de/2018/04/ohal-16-nisan-24-haziran-akp-mhp_20.html
https://doi.org/10.1017/S0020743815000537.

320

Hegemonie und Kulturkampf

Zeitungen

Birgiin

Cumbhuriyet
Frankfurter Allgemeine Zeitung
Hiirriyet

Independent

Jerusalem Post

Le Monde diplomatique
Milliyet

Sabah

Star

The Guardian
Washington Post

Yeni Safak

Yenicag

Websites

al-monitor.com
anfturkce.net
barisicinakademisyenler.net
bianet.org
birikimdergisi.com
bumko.gov.tr
diyanet.gov.tr
dw.com
egitimsen.org.tr
gazeteduvar.com.tr
haber7.com
ilerihaber.org
meb.gov.tr
mebpersonel.com
muftulukhaber.com
platform24.org
radikal.com.tr
sehirmedya.com
sendikaé3.org
t24.com.tr

https:/idol. - am 12.02.2026, 22:44:35.

Access - Em—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literatur- und Quellenverzeichnis 321

tdv.org
timeturk.com
tr.sputniknews.com
tuik.gov.tr

hittps://dol. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Politikwissenschaft

Extinction Rebellion Hannover
»Hope dies - Action begins«:
Stimmen einer neuen Bewegung

2019, 96 S., kart.

7,99 € (DE), 978-3-8376-5070-9

E-Book: kostenlos erhaltlich als Open-Access-Publikation, ISBN
978-3-8394-5070-3

EPUB: 0,00 € (DE), ISBN 978-3-7328-5070-9

Jan Brunner, Anna Dobelmann,
Sarah Kirst, Louisa Prause (Hg.)

Worterbuch Land- und Rohstoffkonflikte

2019, 326 S., kart., Dispersionshindung, 1 SW-Abbildung
24,99 € (DE), 978-3-8376-4433-3
E-Book: 21,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4433-7

Angela Nagle

Die digitale Gegenrevolution
Online-Kulturkampfe der Neuen Rechten

von 4chan und Tumblr bis zur Alt-Right und Trump

2018, 148 S, kart.

19,99 € (DE), 978-3-8376-4397-8

E-Book: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4397-2
EPUB: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-4397-8

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://co. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ m—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Politikwissenschaft

Ines-Jacqueline Werkner

Gerechter Frieden
Das fortwahrende Dilemma militarischer Gewalt

2018, 106 S., kart.
14,99 € (DE), 978-3-8376-4074-8
E-Book: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4074-2

Heiner Bielefeldt, Michael Wiener
Religionsfreiheit auf dem Priifstand
Konturen eines umkampften Menschenrechts

Februar 2020, 278 S., kart.
32,99 € (DE), 978-3-8376-4997-0
E-Book: 32,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4997-4

Judith Vey, Johanna Leinius, Ingmar Hagemann (Hg.)
Handbuch Poststrukturalistische Perspektiven

auf soziale Bewegungen
Ansatze, Methoden und Forschungspraxis

2019, 306 S., kart., Dispersionsbindung,

2 SW-Abbildungen, 2 Farbabbildungen

24,99 € (DE), 978-3-8376-4879-9

E-Book: kostenlos erhéltlich als Open-Access-Publikation,
ISBN 978-3-8394-4879-3

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://co. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ m—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://co. - am 12.02.2026, 22:44:35. Access - [ m—


https://doi.org/10.14361/9783839453162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Vorbemerkung und Danksagung
	Abkürzungsverzeichnis
	1. Einführung
	2. Vorgehen und Werdegang der Studie
	2.1 Aufbau

	Teil I – Stand der Forschung
	3. Vier Thesen
	3.1 Die Kulturkampfthese
	3.1.1 Politische Wirkung der Kulturkampfthese
	3.1.2 Autoritäre Rückverwandlungsthese
	3.1.3 Kritik der Kulturkampfthese
	3.1.4 Exkurs zum theoretischen Unterbau der Kulturkampfthese:Die Autoritäre Staatstradition

	3.2 Die theologische These
	3.2.1 Kritik der theologischen These

	3.3 Die Säkularisierungsthese
	3.3.1 Kritik der Säkularisierungsthese
	3.3.2 Erste Definition von Religion in Hegemonieprojekten: Was ist Islamismus?

	3.4 Die Klassenkampfthese
	3.4.1 Anatolische Bourgeoisie revisited
	3.4.2 Religion als Medium und Ressource
	3.4.3 Religion als Herrschaftstechnik und Kohäsionsmittel
	3.4.4 Faubourgeoisie
	3.4.5 Kemalismus
	3.4.6 Islamismus als eigenständige Klassenbewegung
	3.4.7 Kritik der Klassenkampfthese

	3.5 Resümee des Forschungsstands und Präzisierung der Forschungsfrage


	Teil II – Theoretische Perspektive
	4. Vorgehen
	4.1 Hegemonietheorie als methodische Doppelperspektive
	4.1.1 Politische Artikulation, Parteibildung und Intellektuelle
	4.1.2 Sozio‑politische Blockbildung

	4.2 Ressourcentheoretische Erweiterung
	4.3 Verteilungsverhältnisse


	Teil III – Entwicklungsgeschichte und Konstitutionsmerkmale des islamistischen Hegemonieprojekts
	5. Der historische Bogen
	5.1 Ablösung – Einschränkung der zivilgesellschaftlichen und reproduktiven Macht der religiösen Intellektuellen
	5.2 Wiederanbindung und Re‑Formation: Aufbau kulturpolitischer Institutionen der Religion und Entwicklung des türkisch‑islamischen Hegemonieprojekts
	5.2.1 Die Türkisch‑Islamische Synthese
	5.2.2 Klassenbasis der religiösen Infrastruktur im Aufbau

	5.3 Verselbständigung: Formierung der islamistischen Bewegung und ihre Abspaltung als eigenständige Partei
	5.4 Vorrücken ins ideologische Zentrum: Der 1980er Putsch und die Entwicklung einer programmatischen Ökonomie
	5.4.1 Islamismus und Nationalismus
	5.4.2 Die 1997er Intervention

	5.5 Zwischenresümee
	5.6 Schrittweise Monopolisierung der Staatsapparate – Die AKP‑Periode
	5.6.1 Re‑Formierung des Machtblocks
	5.6.2 Hegemonie und paternalistisches Armutsregime
	5.6.3 Kulturkampf in der AKP‑Periode



	Teil IV – Religiöse Infrastruktur und Praxis
	6. Religiöse Wirkungsstätten
	6.1 Die Diyanet und das Prinzip der Laizität
	6.1.1 Institutioneller Aufbau
	6.1.2 Relative Autonomie und Demokratieverständnis der Diyanet
	6.1.3 Intellektuelle Führungspraxis – Diyanet im Alltag

	6.2 Theologische Bildungsstätten
	6.2.1 Entwicklung des islamistischen Kollektivwillens
	6.2.2 Sunniten als Diskriminierte

	6.3 Netzwerk der religiösen Infrastruktur
	6.3.1 Verlagerung des islamistischen Netzwerks in den Staat

	6.4 Materielle Attraktivität der religiösen Infrastruktur
	6.5 Zwischenresümee: Privilegienstruktur und Gruppeninteresse
	6.6 Private islamistische Institutionen – Islamische Gemeinschaften
	6.6.1 Intellektuelle Führungs‑ und Distinktionspraxis
	6.6.2 Kompromissbildung und Integration

	6.7 Grenzen des Kollektivs und integrative Mechanismen an seinen Rändern
	6.7.1 Gateholder
	6.7.2 Bewegungsgeschichtliche Bindung
	6.7.3 Gemeinschaftsbildende Praxis
	6.7.4 Resümee der Integrationsmechanismen

	6.8 Resümee der Konstitutionsmerkmale der intellektuellen Führungsgruppe


	7. Fazit: Hegemonie, Kulturkampf und sunnitische Privilegien – Was ist Islamismus?
	Literatur- und Quellenverzeichnis
	Zeitungen
	Websites


