
S+F (26. Jg.)  2/2008   |   89

derforschungsbereich 597 (ed.) Antrag auf Weiterführung des 
Sonderforschungsbereichs 597 und Finanzierung für die Jahre 
2007 - 2008 - 2009 - 2010, Band 1: Allgemeine Angaben und 
Projektbereiche A und B, Bremen, University of Bremen, pp. 
503-537.

Oxford Research Group (2007 (1999)) Everyone’s guide to Achie-
ving Change. A step-by-step approach to dialogue with deci-
sion-makers, Oxford: Oxford Research Group.

Reimann, K. D. (2005) ›Up to No Good? Recent Critics and 
Critiques of NGOs’, in O. P. Richmond and H. F. Carey (eds.) 
Subcontracting Peace: The Challenges of NGO Peacebuilding, 
Aldershot, Ashgate, pp. 37-53.

Schein, E. (2001 (1993)) ›Organizational Culture and Leader-
ship‹, in J. M. S. a. J. S. Ott (ed.) Classics of Organization Theory, 
Fort Worth, Harcourt College Publishers.

Schlupp-Hauck, W. (2005) ›Konferenzsplitter‹, FreiRaum 
(2/2005): 5.

Schminke, M., M. L. Ambrose, et al. (2000) ›The Effect of Organi-
zational Structure on Perceptions of Procedural Fairness‹, Jour-
nal of Applied Psychology 85(2): 294-304.

Slim, H. (2002) By What Authority? The Legitimacy and Ac-
countability of Non-Governmental Organisations, Geneva: 
International Council on Human Rights Policy, 1-13.

Steffek, J., C. Kissling, et al. (eds.) (2007) Civil Society Participa-
tion in European and Global Governance: A Cure for the De-
mocratic Defi cit?, Houndmills: Palgrave.

The Economist (2000) Angry and effective: The Economist, Lon-
don.

Tyson, R. (2004) ›Contextualizing past, present and future chal-
lenges to the NPT regime‹, Disarmament Forum (4/2004): 57-
67.

WILPF, Reaching Critical Will (2006) Nuclear Energy: The Ba-
sics, New York: Reaching Critical Will.

Young, D. R. (1992) ›Organising principles for international ad-
vocacy associations‹, Voluntas: International Journal of Volun-
tary and Nonprofi t Organizations 3(1): 1-28.

Young, D. R., B. L. Koenig, et al. (1999) ›Strategy and Structure in 
Managing Global Associations‹, Voluntas: International Jour-
nal of Voluntary and Nonprofi t Organizations 10(4): 323-343.

Kriegswirklichkeit 12und Friedenshoffnung haben seit 
jeher Komponisten zu Werken inspiriert, denen man 
jenes Motto voranstellen könnte, das Ludwig van 

Beethoven über seine Missa solemnis (1819-23), einen der Hö-
hepunkte in der musikalischen Friedensfürbitte, setzte: »Von 
Herzen – möge es zu Herzen gehen«. Das Motto unterstellt die 
Möglichkeit einer Gleichgestimmtheit bzw. Seelenverwandt-
schaft zwischen Komponist und Hörer. Kompositionen sind in 

1 Zitate und genaue Angaben über Werke, auf die verwiesen wird, fi nden sich 
– ergänzt um eine Vielzahl weiterer einschlägiger Kompositionen – belegt in 
Dieter Senghaas: Klänge des Friedens. Ein Hörbericht, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 
Verlag 2001 (edition suhrkamp 2214).

2 Senghaas, Dieter, Prof. Dr. Dr. hc., derzeit Senior Fellow am Institut für Inter-
kulturelle und Internationale Studien der Universität Bremen.

solchem Verständnis ein Angebot; der Hörer fi guriert dann als 
Empfänger, als Resonanzboden. Die Vermittlung kommt über 
ein »Musik ereignis« – eine Sinfonie, eine Oper, Kammermusik, 
ein Kunstlied usf. – zustande.

Aber es gibt nicht nur solche Angebote von außen, die ent-
sprechende Stimmungslagen provozieren wollen. Denn alle 
verbinden mit Krieg und Frieden, aber insbesondere mit der 
Idee des Friedens und mit Friedenshoffnung eigene Gedanken 
und Gefühle. Das jeweilige persönliche Friedensverständnis 
wird von solchem »Alltagsbewusstsein« – Assoziationen und 
Emotionen – tiefgründig geprägt. Es ließe sich in diesem Zu-
sammenhang von subjektiven »Friedensphantasien« sprechen. 

Frieden hören. Über Friedensphantasien und die Ange-
bote von Komponisten und Komponistinnen1

Dieter Senghaas2

Abstract: How does peace resound in music? Neither peace research nor musicology have done much to answer this question. 
This contrasts strikingly with the fi ne arts, where there exists a considerable iconography of peace. Setting out from this astonishing 
state of affairs, a broad survey of the contribution of composers to the »peace problematique« is presented, ranging from the late 
Middle Ages to the present day. The wide range of pieces considered include some that can be considered early works of warning, 
battle music, which was quite prominent for several centuries. There are also pieces that illustrate well the antagonism of war and 
peace. As much music has been written in the anticipation of peace as to celebrate the end of war. In the 20th century, antimilitary 
music of a high standard was written alongside works mourning the devastation caused by violence and war. Ultimately, peace 
itself calls for a positive message and a matching aesthetic. Composers have very often made use of literary texts such as poetry to 
avoid the risk of Arcadian banalization of the subject matter.

Keywords: Friedensphantasien, Musikangebote über Krieg und Frieden, Klassische Musik

Senghaas, Frieden hören   |   B E I T R Ä G E  A U S  S I C H E R H E I T S P O L I T I K
U N D  F R I E D E N S F O R S C H U N G

SuF_02_08_Inhalt.indd   Abs1:89SuF_02_08_Inhalt.indd   Abs1:89 05.05.2008   16:35:0705.05.2008   16:35:07

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2008-2-89 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:16:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2008-2-89


90   |   S+F (26. Jg.)  2/2008

Beim Hören von Musik werden diese in einzelne Kompositio-
nen hineinprojiziert – ungeachtet der Tatsache, ob es in der Ab-
sicht des Komponisten lag, inhaltlich spezifi sche Phantasien 
wachzurufen. Auch hier liegt ein »Musikereignis« vor, jedoch 
eines ganz anderer Art als das erstgenannte: Nicht die thema-
tisch ausgerichteten Angebote von Künstlern stehen im Vor-
dergrund, sondern die Phantasien von Menschen, die einfach 
Musik lieben und einzelne Werke als emotionalen Bezugspunkt 
von wertbezogenen Projektionen erleben. Im Folgenden soll 
beides, die Friedensphantasien und kompositorischen Ange-
bote, zur Sprache kommen.

Hier zunächst einige Beispiele solcher Friedensphantasien und 
deren mögliches Pendant in der Welt der Klänge: 

Viele Menschen verbinden mit Frieden die Idee einer wohl-
geordneten politischen und sozialen Gemeinschaft. Frieden 
bedeutet hier deutlich mehr als die bloße Abwesenheit von 
Gewalt und Krieg, auch mehr als nur Sicherheit. Eine solcher 
Ordnungen drückt sich im Rechtsfrieden aus, der bekanntlich 
zumindest in heutigen Gesellschaften ohne ständige Bemü-
hungen um soziale Gerechtigkeit nicht vorstellbar ist. Begriffe, 
die sich in diesem Zusammenhang einstellen, wären: vertrau-
enswürdige Struktur und Formgestalt eines Gemeinwesens, 
dessen durchschaubare Architektur, Berechenbarkeit und Er-
wartungsverlässlichkeit. Friede also als Abbild von erkennbarer 
und wertgeschätzter »Ordnung«. 

Wer nun beispielsweise ein »Concerto grosso« von Corelli, 
Muffat, Bach, Händel oder anderen Barockkomponisten hört, 
mag in dieser von durchhörbarer Ordnung geprägten Musik 
den kongenialen kompositorischen Ausdruck solcher Frie-
densphantasie empfi nden oder wiedererkennen. Vielleicht 
war Hermann Hesse von einer solchen »Ordnungsphantasie« 
beseelt, als er sich mit dem Spätwerk von Béla Bartók auseinan-
dersetzte und dort genau das Gegenteil solcher Ordnung, die 
er in Händels Kompositionen  lokalisierte, heraushörte: »Statt 
Kosmos Chaos, statt Ordnung Wirrnis, statt Klarheit und Kon-
tur zerfl atternde Wogen klanglicher Sensationen, statt Aufbau 
und beherrschtem Ablauf Zufälligkeit der Proportionen und 
Verzicht auf Architektonik«.

Ob im Hinblick auf Bartók Hesses Urteil wirklich gerechtfertigt 
ist oder nicht, bleibe hier dahingestellt. Aber seine positiven 
Stichworte sind genau diejenigen, die eine ordnungsbezogene 
Friedensphantasie und die mit ihr korrespondierende Musik 
kennzeichnen. Für Hesse war Händels Musik explizit »Sym-
metrie, Architektur, gebändigte Heiterkeit, kristallen und lo-
gisch«. Und Tan Dun bemerkte vor kurzem im Rückblick auf 
seine erste Begegnung mit Bach – sie erfolgte, als er dem Chaos 
der maoistischen Kulturrevolution entronnen war: »Ich hatte 
vom ersten Augenblick an den Eindruck, daß man Bachs Mu-
sik auch sehen kann. Die Struktur, die Formen, die Ordnung. 
Es ist tönende Architektur.« Im Übrigen ist die hier insinuierte 
Übereinstimmung zwischen einer solchen Friedensphantasie 
und Barockmusik nicht aus der Luft gegriffen, wie in entspre-
chenden Traktaten der Barock-Zeit und schon davor klar zum 
Ausdruck kommt. So liest man in einer aus dem Jahre 1653 
stammenden repräsentativen Abhandlung von Johann An-
dreas Herbst in der Sprache der damaligen Zeit: »Und wie die 
Anarmonia und Uneinigkeit eine Ursache des Untergangs in 

allen Dingen ist, also wird dagegen durch die harmoniam alles 
erhalten, kraft welcher auch alles bestehet, ja das, was gefallen, 
wieder aufgerichtet und durch seine Harmoniam und Einigkeit 
auf festem Fuß bleibt... und zum Harmonischen Ebenbild Got-
tes wieder erneuert werden kann«. Mit den Worten eines heuti-
gen Beobachters: »Die gesetzmäßig geordnete Komposition ist 
also (im damaligen Verständnis, D.S.) gleichzeitig Abbild von 
geordneten Verhältnissen im Frieden als auch ein Mittel, diese 
Ordnung durch Einwirkung auf den Menschen zu erreichen«.

Betrachten wir eine zweite Friedensphantasie. Als Kontrast zu 
der vorgenannten lassen sich »asiatische«, sog. »universisti-
sche«, vor allem daoistische Assoziationen anführen. In sol-
cher Vorstellungswelt existiert zwischen Kosmos, Natur, Ge-
sellschaft und den Menschen, aber auch der herrschaftlichen 
Ordnung hier und heute eine symbiotische Einheit. Vor allem 
bestehen in allem Sein gleitende Übergänge: ein Fließen zwi-
schen Oben und Unten, zwischen Davor und Danach, so dass 
solche Kategorien ohne scharfe Kanten und ohne Zäsur, also 
nicht polarisierend oder dichotomisierend verstanden wer-
den. »Frieden« bedeutet hier: sich der gesamten kosmischen 
Ordnung anzuschmiegen, vor allem aber, die an und für sich 
friedliche kosmische Ordnung nicht zu stören. 

Welche Kompositionen könnten nun einer solchen Vorstellung 
entsprechen? Es müßte eine Musik sein mit gleitenden Über-
gängen, mit großen Klangfl ächen, mit einem kontinuierlich 
fl ießenden und strömenden Klang. Es sollte eine Musik sein 
ohne durchhörbare Zeichnung – irisierend, in Regenbogen-
farben schillernd oder fl immernd, von feinfasrigem Gewebe, 
von farbig-oszillierender und changierender Harmonik, ohne 
Thema oder Motive, ohne Melodie und Metrik, also eine Musik, 
die glitzert und dahinströmt. Eben solche Klangstrom-Musik 
fi ndet sich in Ostasien sowohl in den traditionellen Vorgaben 
als auch bei modernen Komponisten (wie Isang Yun, Toru Ta-
kemitsu, Takashi Yoshimatsu, Toshio Hosokawa u.a.), aber auch 
bei modernen westlichen Komponisten, beispielsweise in dem 
klassischen Werk von György Ligeti Atmosphères (1961), das 
viele Komponisten zu vergleichbaren, auf breite Klangfl ächen 
ausgelegte Kompositionen anregte.

Eine wiederum andere Assoziation mit »Frieden« ist diejeni-
ge, in der Frieden in eins gesetzt wird mit Friedlichkeit, Be-
schwingtheit, Glück und Glückseligkeit. Denn Frieden kann 
nicht als hässlich vorgestellt werden. Solche Friedensphantasie 
fi ndet dann ihren Bezugspunkt in »himmlisch-schöner Mu-
sik«, in den »schönen Stellen« der Kompositionen. Weltweit 
assoziieren viele Menschen mit solcher Friedensphantasie die 
Musik Wolfgang Amadeus Mozarts, und manche haben diesem 
Gefühl in vielen Variationen beredt Ausdruck verliehen. Von 
Mozart sagte beispielsweise George Bernhard Shaw: »Mozarts 
Musik ist die einzige, die im Munde Gottes nicht deplaziert 
wirken würde«. Von dem berühmten protestantischen Theo-
logen Karl Barth – er müsste es nun wirklich wissen – gibt es die 
Vermutung: Wenn die Engel zum Lobe Gottes spielen, dann 
spielen sie Bach. Wenn sie aber unter sich sind, dann spielen sie 
Mozart. Aber auch dann würde der liebe Gott gerne zuhören. 
Der katholische Theologe Hans Küng will in Mozarts Musik 
»Spuren der Transzendenz« und Hans Werner Henze, der Kom-
ponist, die »reine Begeisterung des Geistes, die Überwindung 
der Schwerkraft« erkennen. Und Georg Lukács sagte einmal in 

B E I T R Ä G E  A U S  S I C H E R H E I T S P O L I T I K    |   Senghaas, Frieden hören
U N D  F R I E D E N S F O R S C H U N G

SuF_02_08_Inhalt.indd   Abs1:90SuF_02_08_Inhalt.indd   Abs1:90 05.05.2008   16:35:0805.05.2008   16:35:08

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2008-2-89 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:16:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2008-2-89


S+F (26. Jg.)  2/2008   |   91

einem Gespräch mit George Steiner: »Es gibt nicht eine einzige 
Viertelnote bei Mozart, die für unmenschliche oder reaktionäre 
politische Ziele genutzt werden kann«. Jüngst meinte Ekkehart 
Krippendorff, Mozarts Musik sei bis in ihre Feinstrukturen und 
kleinsten Bausteine hinein »dialogische Musik«: »Es ist – um 
hier einen Begriff zu verwenden, den Jürgen Habermas für 
einen gesellschaftlichen Kommunikationskontext, und zwar 
den zukünftigen, den demokratischen, den ideal utopischen 
geprägt hat, der aber nur von der Mozartschen Musik verwirk-
licht worden ist – ein ›herrschaftsfreier Dialog‘, der hier geführt 
wird.«

Schönheit und Glückseligkeit: das ist offensichtlich die 
Friedens phantasie, die sich mit Mozarts Musik verbindet unge-
achtet der Tatsache, dass Mozarts Musik »glücklich und traurig 
zugleich ist, tragisch in den komischsten Momenten, Moll im 
Dur, leidenschaftlich und objektiv, eine Mischung gegensätz-
licher Empfi ndungen«, wie der US-amerikanische Komponist 
Elliott Carter einmal schrieb, mit dem offensichtlich z.B. Hans 
Heinrich Eggebrecht übereinstimmt: »Mozarts Musik spielt das 
Leben. Sie tanzt und singt, sie fragt und antwortet, sie zerbricht 
und erneuert sich, sie ist heiter und traurig, düster und hell, tra-
gisch und befreit, betrübt und tröstend...« Und Nikolaus Har-
noncourt pfl ichtet bei: »Mozarts Musik enthält die ganze Fülle 
des Lebens vom tiefsten Schmerz bis zur reinsten Freude. Sie 
trägt die bittersten Konfl ikte aus, oft ohne eine Lösung anzubie-
ten. Es ist sehr oft erschreckend direkt, wie sie uns den Spiegel 
vorhält. Diese Musik ist viel mehr als schön, sie ist furchtbar, 
im alten Sinne dieses Wortes: erhaben, alles durchschauend, 
alles wissend«.

Wiederum: an dieser Stelle ist nicht entscheidend, ob die auf 
Mozarts Musik projizierte Friedensphantasie – beglückende 
heitere Harmonien – ein Fundament in den Kompositionen 
hat oder ob der Komponist, Musikwissenschaftler oder Dirigent 
mit ihren jeweiligen Beobachtungen werkgetreu argumentie-
ren, also näher am wirklichen Puls der Mozartschen Kompo-
sitionen sind. Auf Musik bezogene Friedensphantasien haben 
ihren eigenen Stellenwert, und in aller Regel liegen sie auch 
niemals ganz daneben. 

Eine weitere Friedensphantasie und die ihr entsprechende 
Musik bringen uns auf den Boden der Wirklichkeit zurück. In 
solcher realitätsnahen Friedensphantasie kommt die Dialektik 
vom Traumschönen und den Widrigkeiten des Daseins, von 
heiterer Friedlichkeit und stampfender, hämmernder, uner-
träglich werdender Friedlosigkeit, ja von angsteinfl ößenden 
Abgründen, aber auch der erneuten Befreiung davon zum Aus-
druck. Als geistesverwandt werden dann jene Kompositionen 
empfunden, die hörbar werden lassen, dass der Schönheit, 
der Friedlichkeit, der Glückseligkeit, der gefälligen Ordnung, 
wie sie sich gerade durch das dialogisierende Spiel der Töne 
vermitteln, nicht zu trauen ist; dass die Welt sich in der Span-
nung zwischen den Widrigkeiten der Wirklichkeitswelt und 
einer emphatisch herbeigesehnten Gegenwelt bewegt, mög-
licherweise in unentrinnbarer Tragik, weil das Sehnen nach 
einem unbeschwerten, befriedeten Zusammenleben immer 
wieder von der harten Realität durchkreuzt wird. Viele große 
Sinfonien der vergangenen 200 Jahre werden als Ausdruck für 
eine solche durch extreme Spannung, Brüchigkeit und Zerris-
senheit gekennzeichnete Friedensphantasie erlebt. Besonders 

eindrucksvoll ist in dieser Hinsicht, um nur zwei von vielen 
Beispielen zu nennen, Anton Bruckners letzte (unvollendet ge-
bliebene) Sinfonie Nr. 9 (1887-1896), die sich insgesamt, aber 
vor allem auch im 2. Satz, dem »Scherzo«, als Projektionsfl äche 
für eine solche Friedensphantasie anbietet, ebenfalls Dimitri 
Schostakowitschs Sinfonie Nr. 8 (1943). 

Frieden erschließt sich also dem Hörer von Musik gemäß sol-
cher (und anderer) subjektiven Projektionen, mit denen er, 
ausgehend von seinem Alltagsbewusstsein und ganz auf die 
eigene Sinneswelt bezogen, »naiv« Kompositionen begegnet 
oder diese regelrecht sucht. Dabei müssen die Kompositionen 
– es sei erneut betont – selbst keinen programmatischen Bezug 
zur Friedensthematik haben. In aller Regel sind sie in solchem 
Hörerlebnis – sprach- und begriffslos – einfach das Angebot ei-
nes Spiels mit tönenden Sinnesreizen, das vorgeprägte Erwar-
tungen befriedigt.

II

Aber dies ist nur einer der Zugänge zur Sinneswelt Musik und 
ihrer Relevanz für die Friedensproblematik. Ein ganz anderer 
Zugang ergibt sich über das Angebot der Komponisten, die mit 
einzelnen Kompositionen ausdrücklich zur Friedensproblema-
tik Stellung beziehen und, wenn man so will, Händels, vom 
Alten Testament im Messias (1742) inspirierte Frage »Why do 
the nations so furiously rage together, and why do the people 
imagine a vain thing?« zu beantworten versuchen: »Warum 
rasen und toben die Völker im Zorne? Warum halten sie stol-
zen Rat? Und warum planen sie wahnwitziges Tun?« Die Frage 
entstammt nicht einem akademischen Kontext. Der Psalmist 
stellt nicht die Kernfrage der Kriegsursachenforschung, und 
dennoch lässt sich, mit gewissem Recht, die händelsche Verto-
nung der psalmistischen Frage wie ein musikalisches Logo der 
Friedensdiskussion verstehen. 

Eine Sichtung einschlägiger, explizit auf die Friedensproble-
matik ausgelegter Kompositionen zeigt, dass das Angebot breit 
gefächert ist: Es gibt nur wenige Kompositionen, in denen sich 
Vorahnungen über einen drohenden Krieg anzeigen. Der Krieg 
selbst ist natürlich vielfach Gegenstand von Kompositionen ge-
worden: in unbeschwertem Sinne, früher oft in militaristischer 
Absicht, aber heute vor allem in Werken, die Nachdenklichkeit 
provozieren. Die Fürbitte um den Frieden ist häufi g Gegenstand 
von Kompositionen gewesen, auch der Dank für den wieder-
gewonnen Frieden, in früheren Kompositionen vor allem 
der Dank für gewonnene Siege. Im vergangenen Jahrhundert 
standen Kompositionen im Vordergrund, die sich durch einen 
Trauergestus auszeichnen: Der Krieg erscheint darin als men-
schenverachtend und inhuman. Martialische Musik gibt es nur 
noch im engeren militärischen Sinne (Militärkapellen-Musik). 
Solange der Realsozialismus existierte, mussten sich Kompo-
nisten, politisch instrumentalisiert, oft genug entsprechender 
parteiprogrammatischer Absicht fügen. Dabei entstand oft 
friedenspolitisch-plakative Musik. Besonders eindrucksvoll 
im vergangenen Jahrhundert waren die Anti-Kompositionen, 
also antimilitaristische Musik, die sich auch schon vor allem 
im 17. Jahrhundert, im zeitlichen Umkreis des Dreißigjährigen 
Krieges auffi nden lässt. Mit der positiven, konstruktiven oder 

Senghaas, Frieden hören   |   B E I T R Ä G E  A U S  S I C H E R H E I T S P O L I T I K
U N D  F R I E D E N S F O R S C H U N G

SuF_02_08_Inhalt.indd   Abs1:91SuF_02_08_Inhalt.indd   Abs1:91 05.05.2008   16:35:0805.05.2008   16:35:08

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2008-2-89 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:16:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2008-2-89


92   |   S+F (26. Jg.)  2/2008

affi rmativen Darstellung des Friedens tun sich Komponisten 
schwer, früher nicht anders als heute. Aber solche Versuche 
gibt es – mit und ohneTextunterlegungen. 

Die Annäherung an den Frieden in klassischer Musik fi ndet 
also in einem relativ breiten Spektrum von Angeboten statt. 
Hier wiederum nur einige wenige Beispiele zur Illustration:

Vorahnungen: Als 1913 Anton Weberns Sechs Stücke für Or-

chester, op. 6 in Wien uraufgeführt wurden, wurde aus der 
Aufführung ein Skandalkonzert, von denen es Anfang des 
vergangenen Jahrhunderts viele gab. (Der jubelnde Protest 
– Schimpfereien, Abohrfeigungen und andere Handgreifl ich-
keiten – richtete sich allerdings dabei noch mehr gegen Alban 
Bergs »Altenberg-Lieder«). Webern verstieß gegen das roman-
tische Klangideal; er provozierte durch die Austrocknung des 
Klangbildes, eine aphoristische Art des Komponierens, seinen 
Telegrammstil. Nicht sinfonisch ausladende Gesten, sondern 
knappste Satzgebilde prägen das Klangbild. Und nichts wird 
wiederholt: Etwas einmal sagen, so Webern, genüge. Was aller 
Wahrscheinlichkeit nach dem Konzertbesucher seinerzeit ver-
borgen blieb, war die Vorahnung des Krieges, der ein Jahr später 
und für viele Jahre Europa verheeren sollte. In einem Umfeld 
fröhlich-unbekümmerter Gelassenheit, von Spätromantik und 
Walzerseligkeit lässt diese Musik ein Pulverfass erahnen, vor al-
lem im längsten Stück dieser insgesamt extrem kurzen Kompo-
sition: dem Trauermarsch (»Marcia funebre«): Dumpf grollende 
Kanonen sind vernehmbar, verhaltene Schritte, dazwischen 
stöhnendes Blech, der Trauerzug schreitet voran, im Rhythmus 
nachvollziehbar; schließlich das Crescendo des Schlagzeuges, 
unheimlich eskalierend, in die Katastrophe mündend, ver-
nehmbar durch einen extremen Ausbruch, einen Tutti-Einsatz, 
der ganz und gar dem Duktus des Stückes, das kammermusikali-
schen Charakter hat, zu widersprechen scheint. Die eingetrete-
ne Katastrophe erlaubt keine weitere Pointe im nachfolgenden 
Ausklang; es bleiben nur noch Klangreste. 

Alban Berg war in eben jenen Septembertagen dabei, seine 3 Or-

chesterstücke op. 6 (1914) zu Ende zu komponieren. Auch dar-
in wird die Katastrophe antizipiert. Im dritten Orchesterstück, 
»Marsch« betitelt, wirken die anhaltende Wucht der Musik, 
ihre Rhythmen und die sich durchkreuzenden Dynamiken so 
gewaltig, dass darüber der Marsch gar nicht mehr erkennbar ist: 
Er wird von der in Töne übersetzten, ausufernd destruktiven 
Katastrophenvision regelrecht verschlungen. Im Fortgang der 
Komposition werden mehrere Versuche der Beruhigung immer 
sofort dementiert: Die Atmosphäre eines kataklysmischen Ge-
schehens verbreitet sich. So hatte in den sechziger Jahren des 
19. Jahrhunderts Tolstoi, der Dichter, die unerbittlich-eigendy-
namische Eskalation in den Krieg beschrieben, womit Clause-
witz’ Vorstellung von der rational-kalkulierbaren Disponibilität 
historischer Prozesse kritisiert wurde. 

Berg, der Sache nach Tolstoianer, endet denn auch so, wie nach 
Tolstois Paradigma zu enden ist: mit einem big bang, einem 
Mahlerschen Hammerschlag. Mit drei solchen Schlägen hatte 
zehn Jahre zuvor Gustav Mahler seine von scharf skandierten 
Marschrhythmen geprägte Sinfonie Nr. 6 »Die Tragische« 
(1903/05) beendet. Bei Berg steigert sich der weit ausgebreitete 
tragische Gestus Mahlers zu einem geballten gnadenlos-uner-
bittlichen Duktus, zu einem schreckenerregenden Hörerlebnis, 

das eigentlich nur angesichts der Kürze der Komposition erträg-
lich bleibt. 

Auch in Béla Bartóks Divertimento für Streichorchester 
(1939), das zwei Wochen vor Beginn des Zweiten Weltkrieges 
beendet wurde, lässt sich eine Vorahnung des Kommenden 
vermuten. Im Kopfsatz überwiegt die Leichtigkeit von Tanz-
weisen; doch dieser Idyllik ist nicht zu trauen: Dissonanzen 
stellen sich ein. Voll des Klagetons ist der Mittelsatz (»molto 
adagio«), der ganz anderes assoziieren lässt als idyllischen Frie-
den: Not, Angst, Katastrophisches – periculum in mora, äußerst 
bedrohliche Lage! Dieser Vision des Unheils, einer in der Luft 
schwebenden Weltkatastrophe, setzt Bartók einen Schlusssatz 
voller Schwung und Helligkeit entgegen: »Die äußerste Gefahr 
läßt sich abwenden...«. Aber entgegen dieser Suggestion der 
Komposition nahm das Unheil seinen Lauf. 

»Wann Krieg beginnt, das kann man wissen, aber wann beginnt 
der Vorkrieg? Falls es da Regeln gäbe, müßte man sie weiter-
sagen«, so ist in Christa Wolfs Erzählung Kassandra (1983) zu 
lesen. Was bei Webern, Berg und Bartók vorliegt, ist – zuge-
spitzt formuliert – die Früherkennung einer Katastrophe, ihre 
kompositorische Vorwegnahme - in der Diktion der Friedens-
forschung: »early warning«. Musik fi guriert hier als ein Senso-
rium der Frühwarnung, als »Erinnerung an die Zukunft« (H. 
Berlioz), wenngleich aller Wahrscheinlichkeit nach keineswegs 
programmatisch so beabsichtigt. 

Krieg: Martialisch ist der Krieg, und so ist er auch darzustellen. 
Während des Ersten Weltkrieges komponiert Gustav Holst The 

Planets (1914-1917). Die siebenteilige Komposition setzt ein 
mit »Mars, the Bringer of War« (dieses erste Stück war schon vor 
Ausbruch des Krieges fertiggestellt!). Die Atmosphäre ist dumpf, 
der Rhythmus maschinenhaft-eintönig und trommelnd. Die 
Tonhöhe, immer noch eintönig bleibend, steigt an, die Martia-
lität intensiviert sich. Sie treibt sich im 5/4-Takt atemlos voran. 
Dennoch: Da gibt es Einschnitte, die luftig, leicht und fröhlich 
sind, aber sie sind ohne Beständigkeit: Ein noch mehr häm-
mernder Rhythmus kehrt zurück; Harmonien prallen aufein-
ander. Mit diesem schließlich sich aufdrängenden Klangbild 
wird hörbar, wie eine Welt explodiert und zugrunde geht. 

Aber bei Holst geht die Welt nicht wirklich zugrunde. Denn 
auf »Mars, den Kriegsbringer«, folgt »Venus, die Friedensbrin-
gerin«, auf grobschlächtig anmutende Musik folgt eine fein-
sinnig-vielgliedrige. Die Armut und Eintönigkeit des Krieges 
werden mit der Fülle und Anmut des Friedens kontrastiert, wie 
wenn Holst die in der Friedensforschung theoretisch diskutier-
ten Pole von »negentropischen« und »entropischen« Struktu-
ren kompositorisch verdeutlichen wollte. »Negentropisch«: 
Das ist die erzwungene Reduktion der Realität auf Gut und 
Böse, auf Schwarz und Weiß, auf eine konzeptuell und in der 
Realität primitive Struktur, wie sie z.B. historisch während des 
Ost-West-Konfl ikts im »Abschreckungssystem« vorlag. »Entro-
pisch« meint dagegen eine vielfältig strukturierte Selbstregu-
lierung in einem sich komplex gestaltenden Umfeld (so wie sie 
heute beipielhaft in den deutsch-französischen Beziehungen 
zu beobachten ist).

Mars vs. Venus, Venus vs. Mars – hier ist auch ein locus classicus 
für alle jene feministisch motivierten Musikkommentatorin-
nen auszu machen, die nicht ohne Grund das Kämpferische 

B E I T R Ä G E  A U S  S I C H E R H E I T S P O L I T I K    |   Senghaas, Frieden hören
U N D  F R I E D E N S F O R S C H U N G

SuF_02_08_Inhalt.indd   Abs1:92SuF_02_08_Inhalt.indd   Abs1:92 05.05.2008   16:35:0805.05.2008   16:35:08

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2008-2-89 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:16:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2008-2-89


S+F (26. Jg.)  2/2008   |   93

– Gewalttätige – Kriegerische in eins setzen mit männlich und 
das Versöhnende – Vermittelnde – Friedliche mit weiblich. Gu-
stav Holst lässt diesen Kontrast eindrucksvoll hörbar werden. 

Das ist natürlich eine ganz andere Welt als jene, die sich in der 
Schlachten-Musik der frühen Neuzeit, in den Vokal- und In-
strumentalbattaglien, dokumentiert. Wie einem pedantisch 
eingehaltenem Wiederholungszwang folgend entfaltet sich vor 
allem in den zahlreichen Instrumentalbattaglien das Schlach-
tengetümmel in Etappen: Morgendämmerung, Weckrufe, Auf-
marsch der feindlichen Truppen (jeweils erkennbar über ent-
sprechende musikalische Zitate), Vorrücken der Streitkräfte, die 
eigentliche Schlacht, Jammern der Verwundeten, dazwischen 
Durchhalteparolen vermittels Trompeten und Posaunen, Sieg/
Niederlage, Rückzug, Trauer um die gefallenen Soldaten und 
deren Bestattung, Tanz und Siegesfeier usf. Es bedurfte eines Ge-
nies wie Beethoven, um auch diesen Typ von Komposition, wie 
er im 16., 17. und 18. Jahrhundert gängig war, Anfang des 19. 
Jahrhunderts auf einen Höhepunkt zu bringen: Bemerkenswert 
ist, dass Wellingtons Sieg oder Die Schlacht bei Vittoria 
zu seinen Lebzeiten die populärste Komposition Beethovens 
wurde. Das Stück feiert den Sieg der britischen, portugiesischen 
und spanischen Truppen bei Vittoria (Spanien) über die fran-
zösische Armee im Juli 1813.

Wellingtons Sieg war, wie bemerkt, eine Komposition mit gro-
ßer Resonanz zu Beethovens Lebenszeit. Allerdings provozierte 
sie auch, wie die Schlachtenmusik als besonderer Ausdruck von 
Programm-Musik überhaupt, erhebliche Kontroversen. Lang-
fristig und noch bis vor kurzem wurde dieser Komposition tat-
sächlich jenes Schicksal zuteil, das E.T.A. Hoffmann in seiner 
berühmten Beethoven-Rezension zur 5. Sinfonie drei Jahre 
vor Wellingtons Sieg, also 1810, explizit allen musikalischen 
Schlachtengemälden wünschte: nämlich sie »mit gänzlichem 
Vergessen zu bestrafen«, da es sich bei ihnen um »lächerliche 
Verirrungen« handelte. Ganz im Sinne von E.T.A. Hoffmann 
urteilte 150 Jahre später Alfred Einstein, Wellingtons Sieg sei 
»der Tiefpunkt im Schaffen Beethovens«. Das mag möglicher-
weise so sein, aber Wellingtons Sieg ist ganz ohne Zweifel den-
noch ein Höhepunkt neuzeitlicher Schlachtenmusiken.

Es ist wohl unausweichlich, dass historische Urteile und Vor-
urteile sich in solchen Kompositionen widerspiegeln - so wenn 
beispielsweise später Franz Liszt in der Hunnenschlacht (1857) 
das Reich des Guten (das Christentum in Gestalt des römisch-
westgotischen Heeres) und das Reich des Bösen (symbolisiert 
durch die Hunnen als Inbegriff der Barbarei) aufeinanderpral-
len lässt. Am Sieg des Christentums ist nicht zu zweifeln: Alte 
gregorianische Choralweisen, zunächst überraschender weise 
nur von einer Orgel zögerlich eingeführt, signalisierten ihn. 
Nach lyrisch anmutenden Abschnitten, die das Schlachtenge-
tümmel vergessen lassen, triumphiert am Ende in der Symbiose 
von Orchester und Orgel die gute Sache, die auch Liszts Sache 
ist: »Das Licht des Christentums zerstört die Finsternis des Hei-
dentums« (F. Liszt). 

Wenige Jahre vor Liszts Hunnenschlacht thematisierte 
Felix Mendelssohn Bartholdy im Elias (1846) ebenfalls eine 
Schlacht zwischen Gut und Böse: die Konfrontation zwischen 
dem Monotheismus und dem Baalskult. Eingerahmt in alttesta-
mentarisch-dynastisches Geschehen dokumentiert Elias die 

Geschichte eines Kulturkampfes – eines »clash of civilizations« 
– eines Konfl iktes zwischen unterschiedlichen religiösen Ori-
entierungen. Jahwe vs. Baal, der unsichtbare einzige Gott vs. 
den sinnenfrohen Gott der Fruchtbarkeit und des Regens: Das 
Ergebnis des Konfl iktes ist, wie immer in solchen Oratorien, un-
schwer zu prognostizieren. Und schon Jahrhunderte vor Liszt 
und Mendelssohn Bartholdy hatte Mateo Flecha (d. Ältere) in 
La guerra (enthalten in der Sammlung Las Ensaladas, die 
aus der ersten Hälfte des 16. Jh. stammt) himmlische Heere und 
die Heere des Luzifers, kompositorisch aufbereitet, aufeinan-
derprallen lassen. Die Vorhut, das sind die Kämpfer aus dem 
Alten Testament, die Schlacht wird vom Hauptmann mit den 
stärksten Männern geschlagen, und die Kirche, sie bildet die 
Nachhut! Dann die Aufforderung »Ihr bringt die Artillerie der 
frommen Gedanken, der Achtung der Gebote. Gebt Ihnen das 
Geschütz. Die Schützengräben sind gut. Hierher, das schwere 
Gerät!... Zündet es an...«. Natürlich siegt auch hier schon, nicht 
anders als später bei Liszt, das Gute.

Eine Kraftprobe zwischen den Engeln und Luzifer, ein »kosmi-
scher Krieg« fi ndet auch als Hintergrundhandlung in Georg 
Friedrich Händels frühem Oratorium La resurrezione (1705) 
statt: Am Tor der Hölle fordert ein Engel Einlass für Christus, 
der kommen werde, den Tod zu besiegen. Luzifer ruft die 
Mächte der Hölle zum Kampf auf, muss aber im Laufe der nach-
österlichen Geschichte besiegt in die Hölle zurückfl iehen. Und 
wenige Jahre später wird in Johann Sebastian Bachs Kantate Es 

erhub sich ein Streit (BWV 19, 1726) erneut ein kosmischer 
Kampf musikalisch inszeniert, in dieser Kantate dargestellt in 
einem großartigen Eröffnungschor: »Es erhub sich ein Streit. 
Die rasende Schlange, der höllische Drache stürmt wider den 
Himmel mit wütender Rache. Aber Michael (der Erzengel) be-
zwingt, und die Schar (der Engel), die ihn umringt, stürzt des 
Satans Grausamkeit.« 

Mit kulturellem Flavour, aber letztendlich machtpolitisch 
unverstellt ist die vielfach vertonte Geschichte der jüdischen 
Heldin Judith wie sie u.a. Antonio Vivaldi in Juditha Trium-

phans (1716), einem geistlichen »Kriegsoratorium«, bearbeite-
te. Seit 1714 befand sich Venedig, die Republik, im Krieg gegen 
das Osmanische Reich; 1716 gilt als Jahr der Wende: Venedig 
siegt zu Land und zu Wasser. Und im Oratorium obsiegen die 
Schläue und die Reize der Judith, aber auch ihr Wille zum Mord, 
der erstaunlicherweise unmittelbar nach einer friedenshymni-
schen Arie (»Vivat in pace, et pax regnet sincera«) brutal aus-
geführt wird: Der vom Wein erhitzte, bei Tisch eingeschlafene 
Holofernes, Repräsentant Assyriens, wird von Judith mit dem 
Schwert enthauptet, auf dass sich in Bethulien, ihrem nunmehr 
befreiten Land, die Fackel der Liebe entzünden möge. Die Zeit-
genossen wussten: Judith, das war Venedig, Bethulien, die Kir-
che, und Holofernes stand für die Türken. Vivaldi verstand es, 
in diesem Stück die kommunalen Ereignisse – Venedigs Schick-
sal – klanglich affekt- und effektvoll darzubieten. Das zeigt sich 
schon im martialischen Eingangschor, wo die Schrecken des 
Krieges plastisch entfaltet werden.

Komponisten der frühen Neuzeit waren allerdings nicht nur 
in die Darstellung von militärischen Schlachten, von »kosmi-
schen Kriegen« und »Kulturkämpfen«, verliebt, sondern auch 
in die kompositorische Inszenierung von »Liebeskriegen«. Der 
Liebeskrieg (»guerra d’amore«), wie er beispielsweise in den 

Senghaas, Frieden hören   |   B E I T R Ä G E  A U S  S I C H E R H E I T S P O L I T I K
U N D  F R I E D E N S F O R S C H U N G

SuF_02_08_Inhalt.indd   Abs1:93SuF_02_08_Inhalt.indd   Abs1:93 05.05.2008   16:35:0805.05.2008   16:35:08

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2008-2-89 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:16:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2008-2-89


94   |   S+F (26. Jg.)  2/2008

Kompositionen von Claudio Monteverdi oder Biagio Marini 
seinen Ausdruck fi ndet, das ist ein Krieg per Analogie, ein Rol-
lenspiel: So erscheint bei Marini die Geliebte als die Festung 
eines Herzens von Stein, zunächst unbezwingbar, auch unnah-
bar; entsprechend ist der Liebhaber voll sehnsuchtsvoller Er-
oberungslust: »Guerra è il mio stato«. Man könnte übersetzen: 
»Krieg ist meine Gemütslage« – da hört weder der Soldat auf, 
sich zu mühen, noch ruht der wahre Liebende jemals aus, ehe 
das Ziel erreicht ist.

Besonders in Il combattimento di Trancredi e Clorinda 
(1624) schildert Monteverdi mit für seine Zeit ganz neuen »er-
regten« Stilmitteln (»stile concitato«) den verhängnisvollen tra-
gischen Zweikampf eines in Rüstungen aufeinanderprallenden 
und deshalb sich wechselseitig nicht erkennenden Liebespaares, 
der zum Tode der Geliebten führt. Stile concitato: Die zur Schau 
getragenen äußeren und die inneren emotionalen Erregungen 
werden in diesem Stück mit rasenden Tremoli zum Ausdruck 
gebracht – das Kampfgeschehen der sich immer autistischer in 
das Gefecht steigernden Liebenden wird mit scharfen Pizzicati 
ausgemalt: »Schmach treibt die Wut zur Rache an, und Rache 
schafft dann neue Schmach. So folgen stets auf jeden Treffer 
ein neuer Ansporn und auch neue Wunden. Dichter kommen 
sie zusammen, der Kampf wird enger...« – das tragische Gesche-
hen nimmt seinen Lauf; das wechselseitige Erkennen kommt zu 
spät; Clorinda stirbt, wenngleich sterbend glückserfüllt: »S’apre 
il ciel; io vado in pace«. 

Eine ganz andere Wendung erfährt das Thema in den vielen 
Vertonungen über das Romeo und Julia-Sujet (Berlioz, Bellini, 
Gounod, Prokofjew u.a.): Die Liebenden sind dort tragische Fi-
guren, weil sie zu Leidtragenden bornierter Machtkonfl ikte wer-
den: des Krieges zwischen veronesischen Adelsgeschlechtern, 
den Montagues und den Capulets (»Adelskrieg«). Deren gewalt-
tätige Auseinandersetzungen, wiederum Gefechtsszenen, sind 
- besonders eindrucksvoll, weil äußerst virtuos dargestellt - in 
Peter Tschaikowskys Romeo und Julia. Fantasie-Ouvertüre 

nach Shakespeare (1880) nachvollziehbar. Hier aber fi ndet 
nicht mehr ein »Liebeskrieg« im Sinne vieler frühneuzeitlicher 
Kompositionen statt, sondern wirklicher Krieg (wenngleich im 
Kleinformat einer Adelsrepublik) – mit Liebenden als Opfer.

Doch damit ist in sinfonischer Musik das Kriegs-/Liebesthema 
nicht erschöpft. Eine zusätzliche Variante fügt ihm die Penthe-
silea-Geschichte hinzu, wie in Hugo Wolfs Penthesilea. Sym-

phonische Dichtung für großes Orchester (1883-85/1903) 
dokumentiert. Inspiriert von Heinrich von Kleists gleichnami-
gem Trauerspiel komponierte Wolf ein dreisätziges Werk. Der 
erste Satz schildert den Aufbruch der Amazonen nach Troja 
unter Führung ihrer Königin Penthesilea: verhalten-martia-
lisch. Der zweite Satz malt Penthesileas Traum vom Rosenfest 
aus: lyrisch-schönmalerisch. Die eigentliche Dramatik des 
Stückes fi ndet sich im dritten Satz: »Kämpfe, Leidenschaften, 
Wahnsinn, Vernichtung« betitelt. Penthesilea gegen Achilles, 
Achilles gegen Penthesilea: in diesem verhängnisvollen Kampf 
durchkreuzen und durchwirken sich in der in Musik übertra-
genen Tragödie Machtansprüche und heftige Liebesbezeugun-
gen, Kalkül und Blindheit. Hass-Liebe und Raserei eskalieren 
schließlich zu einem tragischen Ende, einem späten, furcht-
baren Erwachen. In diesen Passagen der Komposition werden 
mit ungestüm-martialischer Musik die Schlachten ausgemalt. 

Die Komposition verlangt eine vierfach besetzte Blechbläser-
gruppe und verstärktes Schlagzeug. Die Leidenschaftlichkeit 
von Kampf und Liebe, getrieben bis zum Wahnsinn und nur 
durch kurze, jedoch fl üchtige lyrische Passagen unterbrochen, 
endet hörbar in Selbstzerstörung.

Komponisten haben sich in solche Sujets – Schlachten und 
Liebeskriege – verliebt, weil sie darin ihre kompositorische Vir-
tuosität ausleben konnten, auch weil offensichtlich in der Ge-
sellschaft ein Resonanzboden für solche Darstellung bestand. 
Davon zeugen viele Bearbeitungen solcher Kompositionen für 
das Klavier, was entsprechende akustische Kitzel im Wohnzim-
mer zu Hause ermöglichte. Der Gefahr einer Ästhetisierung von 
Krieg, Kampfgetümmel und Konfl ikt wurde dabei nicht entgan-
gen. 

Da pacem – Fürbitte um den Frieden: Der unerbittliche Rhyth-
mus der Pauke – marschierende Truppen, aufeinanderpral-
lende Militärmaschinerien symbolisierend – kann auch ganz 
anderes versinnbildlichen: nämlich Angst vor dem nahenden 
Krieg, auch Abwehr und Protest, also eine Antikriegshaltung, 
aus der die Friedensfürbitte erwächst. Ein eindrucksvoller Be-
leg fi ndet sich im »Agnus Dei« von Haydns Paukenmesse. 
Die Komposition entstand 1796 in bedrängter Zeit. Die franzö-
sischen Truppen hatten in Italien Sieg um Sieg errungen. Die 
Geschichtswissenschaft spricht von einem glänzenden Feldzug 
Bonapartes. Französische Truppen standen in der Steiermark 
und drohten, weiter vorzurücken. Im »Agnus Dei« hört man, 
vermittels des Einsatzes der Solo-Pauke, den Feind aus der Ferne 
heranmarschieren. Solange die französische Armee im eigenen 
Lande stand, durfte von Frieden, amtlicherseits befohlen, nicht 
geredet werden. Doch Haydn konnte die Liturgie der Messe 
nutzen, um nicht nur vom Frieden zu reden, sondern ihn mit 
seinen kompositorischen Mitteln regelrecht zu fordern. Das 
fl ehende »miserere nobis« ist eingebunden in den unerbittli-
chen Rhythmus der Solo-Pauke; das »dona nobis pacem« hört 
sich an wie: »Wir wollen, wir fordern Frieden!«, kraftvoll von 
Fanfaren unterstützt. 

In Beethovens Missa solemnis (1819-23) hatte dann Haydns 
Anliegen eine nach Beethoven nicht wiederholte, wahrschein-
lich auch nicht wiederholbare Zuspitzung erfahren: Im »Agnus 
Dei« dieser Messe werden, wie wohl an keiner anderen Stelle 
in der Musikgeschichte, Krieg und Frieden in ihrem antipodi-
schen Charakter als dramatisches Ringen um Frieden und ge-
gen den Krieg thematisiert. Auch in Beethovens »Agnus Dei« 
zieht sich letztendlich das Militärisch-Kriegerische zurück. Es 
entsteht der Eindruck, als ob der Wille zum Frieden und der 
Frieden selbst über den Krieg gesiegt haben. Dieser Friede stellt 
sich aber nicht gefällig, nicht leichthin und schon gar nicht de-
klamatorisch ein. Er ist in der Komposition das Ergebnis einer 
unvergleichlich dramatischen Auseinandersetzung, von äu-
ßerster Anspannung: Das Ende – Frieden – ist nicht vorstellbar 
ohne die vorhergehenden Angstschreie (»timidamente«) und 
den Blick in die Abgründe.

Und dieser Frieden bleibt brüchig. Die Messe endet nicht fan-
farisch-triumphal mit siegesgewiss eingesetzten Pauken und 
Trompeten, wie das vor und nach Beethovens Zeit bei hohen 
Anlässen oft der Fall war (und gelegentlich immer noch ist). 
Nein, sie vermittelt am Ende, trotz der Wende zum Frieden, 

B E I T R Ä G E  A U S  S I C H E R H E I T S P O L I T I K    |   Senghaas, Frieden hören
U N D  F R I E D E N S F O R S C H U N G

SuF_02_08_Inhalt.indd   Abs1:94SuF_02_08_Inhalt.indd   Abs1:94 05.05.2008   16:35:0905.05.2008   16:35:09

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2008-2-89 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:16:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2008-2-89


S+F (26. Jg.)  2/2008   |   95

den Eindruck der Ungewissheit, der Nichtdauerhaftigkeit, der 
Rückfälligkeit, der Gefahr des Rückfalls in den Krieg. Man wird 
hier an dieser Stelle, also ganz am Ende der Missa solemnis, 
an Thomas Hobbes, den realistischen Beobachter turbulenter 
Zeiten, erinnert, wenn dieser im 16. Kapitel des Leviathan (1651) 
schrieb: »The nature of war consisteth not in actual fi ghting, 
but in the known disposition thereto, during all the time there 
is no assurance to the contrary«. Und im nächsten Satz heißt 
es dann: »All other time is PEACE« (mit Großbuchstaben im 
Original!). Beethoven endet mit einem »no assurance to the 
contrary«, nicht mit der Gewissheit eines »dauerhaften Frie-
dens« (PEACE), der zu seiner Lebzeit als »paix perpétuelle« bzw. 
(und nicht nur bei Kant) als »ewiger Frieden« diskutiert und 
bezeichnet wurde. 

Auch zeitgenössische Komponisten haben diesem Widerstreit 
zwischen Krieg und Frieden, wie er sich in der Friedensfürbitte 
spannungsvoll dokumentiert, kompositorischen Ausdruck zu 
geben versucht, so beispielsweise Arthur Honegger in seiner 
Sinfonie Nr. 3 oder Antal Doráti in seiner Sinfonie Nr. 2. Im Übri-
gen gehört die Friedensfürbitte (»da pacem«) zu jenen kompo-
sitorischen Topoi, die seit dem Spätmittelalter quer durch die 
Musikgeschichte von Komponisten immer wieder aufgegriffen 
worden sind, allerjüngst von Galina Ustwolskaja, Heinz Holli-
ger, Bernd Alois Zimmermann, Leonard Bernstein, Katherine 
Hoover, Violeta Dinescu u.a.

Erwartung des Friedens: In inhaltlichem Zusammenhang mit 
der Friedensfürbitte stehen auch Kompositionen, die mitten 
im Krieg der Friedenserwartung Ausdruck verliehen. Als 1940 
die deutsche Wehrmacht in Frankreich einmarschierte, schrieb 
beispielsweise André Jolivet eine Messe pour le Jour de la 

Paix. Diese Messe beginnt mit einem depressiv eingestimm-
ten »Alleluja« – ohne Hoffnungsschimmer, der natürlich an-
gesichts der Ereignisse auch nicht aufscheinen kann. Im Laufe 
der Messe heitert sich diese trostlose Stimmungslage zögerlich 
auf. Doch am Ende wird noch einmal das »Alleluja« wiederholt, 
nunmehr von der Stimme geradewegs euphorisch vorgetragen: 
Trotz der aktuellen Erfahrung , Hoffnung ist möglich! – das war 
die Botschaft. Wiederum mitten im Krieg wurde die 1943 kom-
ponierte Sinfonie Nr. 5 des Engländers Ralph Vaughan Wil-
liams als Inbegriff der Zuversicht empfunden, dass trotz aller 
Zerstörung und allen Chaos schließlich und endlich eine fried-
liche Ordnung obsiegen werde. Ähnliches wird auch von der 
Aufführung der Sinfonie Nr. 5 von Sergej Prokofjew (1944/45) 
berichtet. Diese Sinfonie begriff der Komponist als ein Doku-
ment des Sieges über die Kräfte des Bösen. Nach Jahren des Krie-
ges und noch im Kriege selbst sollte diese Komposition einen 
Durchblick auf Frieden vermitteln.

Dank-Kompositionen: Kam es zum Friedensschluss, so wurde 
dieser früher, vor allem wenn es sich um einen Sieg-Frieden 
handelte mit Musik gefeiert. Das war die Stunde der Dankge-
sänge, der Anlass für »Te Deum«-Kompositionen: für Gotteslob 
zur Feier kriegerischer Erfolge. Besonders mit solchen Kompo-
sitionen prägte sich Georg Friedrich Händel in das Gedächtnis 
seiner Zeitgenossen und auch der Nachwelt ein, so auch mit 
seiner vielgespielten Feuerwerksmusik, die im Anschluss an 
den Frieden von Aachen (1749) komponiert wurde. Marc-Anto-
ine Charpentiers Te Deum (1692) war als jubilierende Reaktion 
auf einen französichen Sieg gedacht (»joyeux et très guerrier«). 

Heute ist das orchestrale Vorspiel dieser Komposition der Auf-
takt zu jeder Eurovision-Sendung und hat darin seine Verewi-
gung erfahren – ohne jegliche Erinnerung an kriegerische Sie-
ge, aber auch heute noch mit viel Pauken und Trompeten, den 
»kriegerischen« Instrumenten von einst, gespielt. 

Klagemusik: Das 20. Jahrhundert kennt im Großen und Ganzen 
keine triumphierenden musikalischen Reaktionen mehr auf 
gewonnene Siege. Der Krieg erscheint jetzt vielmehr als eine 
zivilisatorische, gesellschaftliche und menschliche Katastro-
phe. In den Kompositionen werden Tod, Trauer und Klage the-
matisiert. Immer noch aktuell wirken hierbei Kompositionen 
aus dem 17. Jahrhundert, der Zeit des Dreißigjährigen Krieges, 
in denen einst den Leiden des furchtbaren, lang anhaltenden 
mörderischen Krieges, eines »protracted confl ict«, Ausdruck 
verliehen wurde. 

Protest, Trauer, Bewältigung von Schmerz, Verzweifl ung, Wut: 
Das sind Stichworte, die sich vor allem auf Karl Amadeus Hart-
manns Kompositionen, die in diesem Zusammenhang an erster 
Stelle zu nennen sind, beziehen lassen. Einzelne Kompositio-
nen dieses Komponisten zu nennen wäre willkürlich, denn das 
gesamte Lebenswerk dieses Künstlers richtete sich gegen Dik-
tatur, Gewalt und Krieg, besonders eindrucksvoll die Musik der 
Trauer für Solo-Violine und Streichorchester. Andere Komponisten 
haben Orte extremer Barbarei zum Ausgangspunkt ihrer Kom-
positionen gemacht: Guernica, Lidice, Auschwitz, Hiroshima, 
aber auch Nanking, eine Stadt, in der japanische Truppen in 
einem Massaker – einem Terrorgenozid – 300.000 Chinesen 
dahinmordeten, um ein Exempel zu statuieren – eine bis vor 
Kurzem weithin vergessene Untat, die erst jetzt ihre Dokumen-
tation und ihre kompositorische Bearbeitung (Bright Sheng) 
erfahren hat. 

Doch wenden wir uns zurück zur Trauerthematik: »Mein The-
ma ist der Krieg und das Leid des Krieges. Die Poesie liegt im 
Leid...Alles, was ein Dichter heute tun kann, ist: warnen«. Diese 
Zeilen formulierte Wilfred Owen, dessen Gedichte neben den 
Texten aus der Totenmesse Benjamin Britten in seinem War 

Requiem (1962) verarbeitete. Sie stehen, um die Absicht ganz 
deutlich zu machen, auf der Titelseite von Brittens Kriegsrequi-
em, das bei der Wiedereinweihung der kriegszerstörten Kathe-
drale in Coventry erstmals aufgeführt wurde. (Einen Tag zuvor 
wurde beim selben Anlass Michael Tippetts King Priam. Oper 

in drei Akten, ein Antikriegsstück, das die Sinnlosigkeit, Bru-
talität und Destruktivität des Krieges thematisiert, aufgeführt.) 
Owens Texte, als »Missa pro defunctis« auf den Schlachtfeldern 
des Ersten Weltkrieges entstanden, fi gurieren dabei wie Protest 
gegen die Aussagen der liturgischen Totenmesse. Die gängige 
Totenmesse in lateinischer Sprache: In ihr werden in einer re-
ligiösen Feier die Toten betrauert. Owens Zyklus von Gedich-
ten, dazwischengeschoben: Sie vermitteln die Perspektive des 
Schützengrabens, jener also, die ständig mit dem Tode zu rech-
nen haben und ihn oft genug jämmerlich erleiden, wie Wilfred 
Owen selber. 

Besonders aufrüttelnd verfährt Arnold Schönberg in Ein Über-

lebender aus Warschau - für Erzähler, Männerchor und 

Orchester (1947). Durch die Einbeziehung eines Sprechge-
sangs, durch die krass realistische Schilderung extremer Men-
schenverachtung und Brutalität, eines Massakers, aber auch 

Senghaas, Frieden hören   |   B E I T R Ä G E  A U S  S I C H E R H E I T S P O L I T I K
U N D  F R I E D E N S F O R S C H U N G

SuF_02_08_Inhalt.indd   Abs1:95SuF_02_08_Inhalt.indd   Abs1:95 05.05.2008   16:35:0905.05.2008   16:35:09

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2008-2-89 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:16:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2008-2-89


96   |   S+F (26. Jg.)  2/2008

des sich aus dem Schrecken der geschilderten Szenerie heraus 
inszenierenden Widerstands, in dem Chor, »Höre, Israel: Der 
Ewige, unser Gott, ist einzig...« endend, ruft dieses kurze Stück, 
dessen zugespitzte Dissonanzen Wahrheit ausdrücken, Betrof-
fenheit hervor, ohne Chance auf Ausrede und Ausfl ucht. 

Kompositionen dieser Art thematisieren Abgründe, die in Kom-
positionen zuvor nicht darstellbar schienen, gegebenenfalls 
nicht einmal »darstellenserlaubt«, wie Hans Heinrich Egge-
brecht meinte. Jedoch sahen sich nach dem Zweiten Weltkrieg 
Komponisten immer wieder geradezu herausgefordert, trotz der 
Gefahr einer Ästhetisierung und in der Folge davon einer Ent-
wirklichung der real geschehenen Barbarei das Undarstellbare 
darzustellen. 

Anti-Kompositionen: Ein durch Gewalt, Unterdrückung, Not, 
Vorurteile, Feindbilder, Nationalismus und Rassismus gepräg-
tes Jahrhundert, wie das vergangene, musste zwangsläufi g Ab-
wehr und Protest provozieren, an erster Stelle natürlich anti-
militaristische Kompositionen. Dabei könnte gelten: Je subtiler 
die Darstellung, umso wirkungsvoller das entsprechende Werk. 
Beispielsweise, wenn in Gustav Mahlers »Revelge«, einem mili-
tärischen Weckruf (enthalten in Lieder nach Gedichten aus »Des 
Knaben Wunderhorn«) ein verwundeter, sterbender Soldat, von 
seinen Kameraden liegengelassen, noch einmal die Trommel 
rührt und er mit anderen Gefallenen, einer Geisterarmee also, 
den Feind schlägt und, geisterhaft, das Nachtquartier wieder er-
reicht: »Des Morgens stehen da die Gebeine in Reih und Glied, 
sie steh’n wie Leichensteine, die Trommel steht voran, daß sie 
(das Schätzlein) ihn sehen kann«. Kurt Weill und Hanns Eisler 
wären in diesem Zusammenhang zu nennen. In ihren Kompo-
sitionen der Abwehr und des Protestes kommen legitimerweise 
agitatorische Impulse zum Tragen. Die entscheidende Frage da-
bei ist nicht: Agitation, ja oder nein, sondern ob es den Künst-
lern gelingt, den agitatorischen Impuls ästhetisch überzeugend 
aufzubereiten und zu vermitteln. 

»The darkness declares the glory of light« (die Finsternis kündet 
von der Herrlichkeit des Lichts) – dieses Motto Michael Tippetts 
könnte manchen Anti-Kompositionen unterlegt werden, die 
die Dunkelheit und das Böse beleuchten und dennoch häufi g 
nicht depressiv-hoffnungslos enden wollten, sondern hoff-
nungsvoll, manchmal sogar siegesgewiss. 

Musik gegen Gewalt, Militarismus, Rüstung, Repression und 
Tyrannis, Not, Rassismus und gegen die geisttötenden heils-
versprechenden Ismen: das ist Musik im Sinne des negativen 
Friedens, der Abwesenheit von etwas, was dem Frieden er-
kennbar und ohne Zweifel entgegenwirkt. Es ist eine Musik mit 
Anti-Haltung. Solche Anti-Kompositionen und Werke letztge-
nannter Art legen schließlich die Frage nahe: Wird in der Mu-
sik auch die Brücke zum Frieden als dem Inbegriff von etwas, 
was die genannten widerstrebenden Kräfte, Mentalitäten und 
Verhaltensweisen von vornherein verhindert, gefunden? Wie 
dokumentiert sich Frieden – positiv, konstruktiv oder gar affi r-
mativ – in klassischer Musik? Das ist die Friedensfrage im en-
geren Sinne des Begriffes, die abschließend an Kompositionen 
zu stellen wäre.

Frieden: Die kompositorische Herausforderung, Frieden darzu-
stellen, wird oft unter Zuhilfenahme von literarischen Zeug-
nissen, insbesondere von Bibel-Texten und Gedichten bewäl-

tigt, so wenn beispielsweise Arnold Schönberg sich von einem 
Gedicht Conrad Ferdinand Meyers zu seiner Komposition für 
gemischten Chor a cappella Friede auf Erden (1911) inspi-
rieren ließ. Das Gedicht geht zunächst von der biblischen Frie-
densverheißung aus; es fährt fort mit der Klage über deren Ver-
geblichkeit, um in die Hoffnung, ja die Forderung zu münden, 
diese Verheißung sei endlich zu erfüllen. 

Anton Webern hatte in den zwanziger Jahren einmal über das 
Stück gesagt: »Unsere Aufgabe ist weiterzutragen, was absolut 
über allen Dingen stehen muß - das Geistige. Wenn alles zu-
sammenbricht, werden wir hingehen und Friede auf Erden 
von Schönberg singen«: trotzigen Glaubens, wie es in dem 
Gedicht heißt: »Doch es ist ein ew’ger Glaube, daß der Schwa-
che nicht zum Raube jeder frechen Mordgebärde werde fallen 
allezeit: Etwas wie Gerechtigkeit webt und wirkt in Mord und 
Grauen, und ein Reich will sich erbauen, das den Frieden sucht 
der Erde.« Bezeichnenderweise schrieb Arnold Schönberg 1923 
aus Anlass der Vorbereitung einer erneuten Aufführung dieses 
Stückes, dass seine Hoffnung eine Illusion gewesen sei, denn 
als er es komponiert habe (1911!), habe er reine Harmonie unter 
Menschen für möglich gehalten. Seither habe er aber lernen 
müssen, »daß Friede auf Erden nur möglich ist unter schärfster 
Bewachung der Harmonie, mit einem Wort: nicht ohne Be-
gleitung«. In diesem Zusammenhang ist bemerkenswert, dass 
Schönberg wohl der einzige Komponist ist, der jemals einen 
konkreten Plan zur Friedenssicherung (1917) vorlegte. Der Plan 
folgte der pazifi stischen Programmatik einiger Völkerrechtler 
jener Zeit, deren Beiträge in der Zeitschrift »Die Friedenswar-
te« nachzulesen waren, und er plädierte für eine internationa-
le obligatorische Schiedsgerichtsbarkeit, einschließlich einer 
»Armee von Wächtern«, einem »internationalen Bewachungs-
dienst«, wobei Schönberg erstaunlich ausgeklügelte Vorstellun-
gen über die Zusammensetzung einer solchen (wie man heute 
sagen würde) peace keeping- und peace enforcing-Truppe ent-
wickelte. Aufgabe dieses Instrumentariums sollte es sein, krasse 
Übertretungen völkerrechtlicher Normen durch die sogenann-
ten »Rowdie-Staaten« (Alfred Fried) zu ahnden.

Frieden ohne Worte, ohne »Beschriftung« der Kompositionen: 
das ist sicher ein Wagnis, mit dem sich leicht Scheitern verbin-
det. So ist Händels dritter Satz in der an früherer Stelle schon 
erwähnten Feuerwerksmusik, »La paix«, ausgesprochen 
leichtgewichtig, zumindest gemessen am ersten Satz mit sei-
nem Aufgebot an »militärischen« Instrumenten (Trompeten, 
Pauken, Trommeln), die in »La paix« verwendungslos werden! 
In Gustav Holsts The Planets folgt, wie schon dargelegt, auf 
»Mars, den Kriegsbringer« als zweiter Satz »Venus, die Friedens-
bringerin«: weit ausladend verklärend und mit viel Schön-
klang, begreifl ich als Kontrast zum ersten, hämmernd-martia-
lischen Satz. In Ein Heldenleben (1898) lässt Richard Strauss 
auf den turbulent-martialischen Satz »Des Helden Walstatt« 
den Helden zu »Friedenswerken« weiterschreiten. Die Turbu-
lenzen des Schlachtengetümmels und die Anstrengungen der 
Friedenswerke münden schließlich in »Des Helden Weltfl ucht 
und Vollendung«: poetisch-lyrisch, mit viel Klangzauber, stel-
lenweise auch kitschig, im Gang der Schilderung nur gelegent-
lich durchbrochen von kurzzeitigen Dissonanzen, die jedoch 
ohne Bestand sind.

B E I T R Ä G E  A U S  S I C H E R H E I T S P O L I T I K    |   Senghaas, Frieden hören
U N D  F R I E D E N S F O R S C H U N G

SuF_02_08_Inhalt.indd   Abs1:96SuF_02_08_Inhalt.indd   Abs1:96 05.05.2008   16:35:0905.05.2008   16:35:09

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2008-2-89 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:16:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2008-2-89


S+F (26. Jg.)  2/2008   |   97

Solche Musik antizipiert, zumindest meist am Ende, das Reich 
der Seligen, ein Elysium, so wie viele Jahrzehnte zuvor Kompo-
nisten, vor allem in der Zeit des Barock, aber auch noch später 
vermittels »pastoraler Musik« Frieden als ländliche Idylle simu-
lierten. Auch Händels »La paix« gehört zum Genre solcher Hir-
ten- und Schäfermusik, die natürlich besonders aus Johann Se-
bastian Bachs Weihnachtsoratorium (der »Hirtenmusik« zu 
Beginn der Kantate am zweiten Weihnachtsfeiertage), aus der 
weihnachtsbezogenen Musik von A. Corelli, J.D. Heinichen, 
P. Locatelli, F. Manfredini, C.Saint-Saëns, D. Scarlatti u.a. und 
aus Händels Messias (»Pifa-Sinfonia pastorale«) bekannt ist. 
Solche Musik wird mit einer vielleicht politisch zu nennenden 
Aussage in Bachs Jagdkantate (1713) kombiniert, wo Pales, 
der römische Hirtengott singt: »Schafe können sicher weiden, 
wo ein guter Hirte wacht, wo Regenten wohl regieren, kann 
man Ruh und Friede spüren und was Länder glücklich macht«. 
In Jean-Baptiste Lullys und Jean-Philippe Rameaus Ballettopern 
wird das friedliche ländliche Leben vielfach besungen, nicht 
anders als bei anderen Komponisten von Barock-Opern, die 
in entsprechenden Passagen eine affi rmative Beruhigung aus-
strahlen: murmelnde Bäche, sanfte Hügel, saftige Wiesen, ewi-
ge, immerzu sich verliebende Jugend. 

Schließlich hat Ludwig van Beethoven in seiner Sinfonie Nr. 

6 »Pastorale« (1808) pastorale Musik, die die friedvolle Atmo-
sphäre eines Arkadien verbreitet, verewigt. Später haben Hector 
Berlioz im dritten Satz (»Szene auf dem Lande«) seiner Sym-

phonie fantastique (1830) und Gustav Mahler im ersten Satz 
seiner Sinfonie Nr. 1 (1889), im sechsten Satz seiner Sinfonie 

Nr. 3 (1895/96), vor allem im dritten Satz seiner Sinfonie Nr. 

4 (1900) pastoral-arkadischen Welten einen markanten musi-
kalischen Ausdruck verliehen. Frieden oder eher Friedlichkeit: 
sie ertönen jedoch vor allem bei Mahler in äußerst spannungs-
geladener Gesamtkomposition als Gegenentwurf zur real exi-
stierenden, zerissenen Welt, eben als Gegenwelt. 

Mit Musik Frieden zu fördern kann aber auch auf ganz andere 
Weise geschehen, beispielsweise wenn Komponisten bewusst 
unterschiedliche nationale Musikstile miteinander kombinie-
ren, um darüber, wie Georg Muffat (1695) einst explizit beab-
sichtigte, Frieden zu stiften. Er wollte die französische Art der 
deutschen und italienischen einmengen, keinen Krieg, »son-
dern derer Völker erwünschter Zusammenstimmung« anstif-
ten. Béla Bartók, der ungarische Komponist, von dem man im 
neu gegründeten ungarischen Staat nationalbewusste, auch 
nationalistisch gesinnte Kompositionen zur Förderung des 
Magyarentums erwartete, hatte keinen sehnlicheren Wunsch, 
als die Verbrüderung der Völker trotz allem Krieg und Hader zu 
befördern: »Dieser Idee versuche ich – soweit es meine Kräfte 
gestatten – in meiner Musik zu dienen; deshalb entziehe ich 
mich keinem Einfl usse, mag er auch slowakischer, rumäni-
scher, arabischer oder sonst irgendeiner Quelle entstammen.« 
In seiner Tanzsuite (1923) fi nden sich solche verschiedenarti-
gen Einfl üsse unterschiedlicher kultureller bzw. nationaler Sti-
le, gerade auch der Volksmusik, aufgehoben. Zeitgenössische 
Komponisten (wie u.a. Klaus Huber) bemühen sich neuerdings 
um einen »interkulturellen Dialog« und eine diesem entspre-
chende Semantik.

Im Hinblick auf die kompositorische Bearbeitung des »Friedens« 
ist der Beitrag geistlicher Musik von besonderer Bedeutung. Die 

römisch-katholische Messe, darin vor allem das »dona nobis 
pacem« im »Agnus Dei«, wurde allermeist nicht nur im Hin-
blick auf ihren liturgischen Stellenwert, sondern auch als frie-
denspolitisches Zeugnis wahrgenommen. Exzeptionell ist die 
Thematisierung von »Frieden« in Johann Sebastian Bachs Mes-

se h-moll, in deren »Gloria« der orchestrale und gesangliche 
Fluss der Lobpreisung Gottes durch eine nicht enden wollende 
Wiederholung des »et in terra pax« regelrecht unterbrochen, ja 
aufgehalten wird, was in keiner anderen Messe-Komposition 
zu beobachten ist. So als ob Bach gegen den Widerspruch der 
Hörer darauf insistieren wollte: »Ja, es gibt auch eine Ordnung 
des Friedens auf dieser Welt...« – allerdings »hominibus bonae 
voluntatis«: Friede den Menschen, die guten Willens sind. Und 
wirken solche Menschen als Friedensstifter, gilt ihnen, gerade 
auch in der geistlich motivierten Musik, die Seligpreisung: »Se-
lig die Friedensstifter, denn sie werden Gottes Kinder heißen« 
(C. Franck, A. Pärt u.a.).

Friede: das verlangt letztendlich eine positive Botschaft, auch 
eine entsprechende Ästhetik. Im vergangenen 20. Jahrhundert 
steht für ein solches Verständnis fast einzigartig Olivier Mes-
siaens Werk. »Die Freude«, so schrieb der französische Kom-
ponist einmal, »ist sehr viel schwieriger auszudrücken als der 
Schmerz. Wenn Sie die zeitgenössische Musik ansehen, kein 
Mensch drückt die Freude aus. Es sind schreckliche, traurige, 
leidensvolle, schwarze, graue, fi nstere Dinge, aber es gibt weder 
Freude noch Licht«. Messiaen wollte die düsteren Seiten des 
Lebens, die er keineswegs leugnete, nicht einfach verdoppeln, 
also keine »Finsternis-Musik« schreiben. Sein Ideal war »Farben-
Musik«, denn diese ruft im Selbstverständnis des Komponisten 
(und, wie er hofft, auch des Hörers) hervor, was sonnenbeschie-
nene Glasfenster und Rosetten mittelalterlicher Kathedralen 
bewirken: Farben-Musik führt uns über den Farbklang zu ei-
nem Begreifen jenseits des einfachen Erfassens; sie führt uns 
zum Geblendet-Sein (»éblouissement«). Gegen den Geist und 
den Lärm der Zeit wollte Messiaen in anti-lyrischer Umwelt mit 
Klangfarben, Rhythmen und Lyrismen – mit »Kirchenfenster-
Musik« einschließlich vielfarbiger Vogelstimmen aus aller Welt 
(Messiaen war auch Ornithologe!) – dokumentieren, dass sich 
die Schönheit der Schöpfung auch heute offenbart. Dabei war 
Messiaen kein Romantiker; seine Musik ist nicht sentimental. 
Aber diese Musik verführt in eine nichtalltägliche Welt: in die 
Klangwelt einer, anders als man vermuten könnte, keineswegs 
mystischen, sondern einer durchaus rational enträtselbaren 
freudvollen Friedlichkeit. 

Was Messiaen aus Anlass des 200. Todestages von Mozart (1991) 
über diesen schrieb und seiner aus diesem Anlass entstandenen 
Hommage Un sourire (1989/91) als Erläuterung voranstellte, 
lässt sich auch auf sein eigenes Werk beziehen: »Trotz Schmer-
zen, Leids, Hungers, Kälte, Unverständnisses und Todesnähe 
hat Mozart stets gelächelt. Auch seine Musik lächelte. Deshalb 
habe ich mir, in aller Demut, gestattet, meine Huldigung mit 
»Ein Lächeln« zu überschreiben.« Entstanden war, gegen die 
Abgründigkeiten des Lebens (»l’abîme«), erneut ein »Regenbo-
gen der Klänge« eines Komponisten, der wie ein »Bote aus einer 
anderen Welt« erscheint.

Senghaas, Frieden hören   |   B E I T R Ä G E  A U S  S I C H E R H E I T S P O L I T I K
U N D  F R I E D E N S F O R S C H U N G

SuF_02_08_Inhalt.indd   Abs1:97SuF_02_08_Inhalt.indd   Abs1:97 05.05.2008   16:35:0905.05.2008   16:35:09

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2008-2-89 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:16:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2008-2-89


98   |   S+F (26. Jg.)  2/2008

III

Ich habe an früherer Stelle E.T.A. Hoffmann mit der Aussage in 
seiner Rezension der fünften Sinfonie Beethovens zitiert, alle 
neueren »Batailles« (Schlachtenmusiken) seien als lächerliche 
Verirrungen mit gänzlichem Vergessen zu bestrafen. Das war 
ein Verdikt nicht nur über Schlachtenmusik, sondern über jede 
Art von »Programm-Musik«. Wenngleich noch nicht dem spä-
teren Begriffe nach, so war dies der Sache nach gleichzeitig ein 
Plädoyer für »absolute Musik«: »Wenn von der Musik als einer 
selbständigen Kunst die Rede ist«, so heißt es 1810 bei E.T.A. 
Hoffmann, »sollte immer nur die Instrumentalmusik gemeint 
sein, welche – jede Hülfe, jede Beimischung einer andern Kunst 
verschmähend – das eigentümliche, nur in ihr zu erkennende 
Wesen der Kunst rein ausspricht... Die Musik schließt dem Men-
schen ein unbekanntes Reich auf; eine Welt, die nichts gemein 
hat mit der äußern Sinnenwelt, die ihn umgibt, und in der er 
alle durch Begriffe bestimmbaren Gefühle zurückläßt, um sich 
dem Unaussprechlichen hinzugeben. Wie wenig erkannten 
die Instrumentalkomponisten dies eigentümliche Wesen der 
Musik, welche versuchten, jene bestimmbaren Empfi ndungen 
oder gar Begebenheiten darzustellen und so die der Plastik ge-
radezu entgegengesetzte Kunst plastisch zu behandeln!« 

Wertvolle und wertbeständige Musik auf der Höhe dieser ästhe-
tischen Theorie: das konnte eben nur »absolute Musik« sein, 
als Inbegriff reiner und sujetfreier Instrumentalmusik, losgelöst 
von Text, Programm, Theater und Aktion. Oder es konnte nur, 
wie im 20. Jahrhundert in Reaktion auf die Politisierung von 
Musik formuliert wurde, »autonome Musik« sein, also eine Mu-
sik, die losgelöst von Funktionen, Diensten und Zwecken ist, 
insbesondere von gesellschaftlichen Funktionen, die ins Innere 
der Musik eindringen, um es sich dienstbar zu machen.

Diese die absolute/autonome Musik hypostasierende musik-
ästhetische Theorie war im 19. und auch im 20. Jahrhundert 
nicht unumstritten, aber sie blieb trotz gelegentlicher markan-
ter Kontroversen tonangebend. Der in ihr angelegte bias gegen 
Programm-Musik jedweder Art, hat – wie zu vermuten ist – den 
musikhistorischen und auch den systematischen Zugang zu je-
nen Kompositionen verstellt, die einen thematischen Bezug 
zur Kriegs- und Friedensproblematik haben. 

Um den Sachverhalt mit einer banalen Beobachtung zu be-
legen: Eduard Hanslicks Buch Vom Musikalisch-Schönen, 1854 
zum erstenmal als fulminantes Plädoyer für absolute Musik als 
einzig ernstzunehmender vorgelegt, ist immer noch (und völ-
lig zu Recht) ein Bestseller, nunmehr in 21. Aufl age und als Ta-
schenbuch greifbar. Jedoch, in der im Jahre 2000 erschienenen 
Neuaufl age eines der wenigen weltweit führenden musikwis-
senschaftlichen Handbücher The New Grove Dictionary of Music 
and Musicians mit 29.000 Artikeln in 29 Bänden (!) ist weiterhin 
Fehlanzeige im Hinblick auf die diskutierte Friedensproblema-
tik zu vermelden. In den deutschsprachigen Handbüchern 
neueren Datums ist die Lage nicht viel anders. 

Angesichts dieser Situation in der Musikwissenschaft – von ein-
zelnen sporadischen Beiträgen zu einzelnen Werken aus meist 
aktuellem Anlass (Wiederaufführungen etc.) und neueren 
Bemühungen (s. Literatur) abgesehen – kann es deshalb auch 
nicht überraschen, dass der Zugang zur Friedensproblematik 
über Musik auch in der Friedensforschung ein Nicht-Thema 
geblieben ist. Diese Sachlage in der eigenen Disziplin und 
weitgehend auch in den zitierten benachbarten Disziplinen 
der Musikgeschichte und der Musikwissenschaft lässt es reiz-
voll erscheinen, sich dem Kernthema der Disziplin einmal auf 
ungewöhnliche Weise anzunähern.

Literatur:

Dieter Senghaas: Klänge des Friedens. Ein Hörbericht, Frankfurt 
a.M. 2001 (edition suhrkamp 2214).

Hartmut Lück und Dieter Senghaas (Hrsg.): Vom hörbaren Frie-
den, Frankfurt a.M. 2005 (edition suhrkamp 2401).

M.I. Franklin (Hrg.): Resounding International Relations. On 
Music, Culture, and Politics, New York 2005.

Susanne Rode-Breymann (Hrsg.): Krieg und Frieden in der Musik, 
in: Ligaturen Bd. 1, Hildesheim: Olms Verlag 2007.

Stefan Hanheide: Pace. Musik zwischen Krieg und Frieden. Vierzig 
Werkporträts, Kassel: Bärenreiter Verlag 2007.

B E I T R Ä G E  A U S  S I C H E R H E I T S P O L I T I K    |   Senghaas, Frieden hören
U N D  F R I E D E N S F O R S C H U N G

SuF_02_08_Inhalt.indd   Abs1:98SuF_02_08_Inhalt.indd   Abs1:98 05.05.2008   16:35:0905.05.2008   16:35:09

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2008-2-89 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:16:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2008-2-89

