50

Religdse Pluralitaten

biografien. Dabei interessiert uns letztlich auch, inwieweit in unserer Un-
tersuchungsgruppe die Motivation der Teilnahme als eine spezifische Wahr-
nehmung sowie Strategie des Umgangs mit religiser Pluralitit verstanden
werden kann.

3.1 Uber die Entwicklung des interreligidsen Dialogs in
Deutschland

Wenn iiber das Miteinander und den friedlichen Austausch der Religionen ge-
sprochen wird, dann wird dazu oftmals gerne auf historische Vorbilder wie
das mittelalterliche Spanien hingewiesen. Solche meist nur literarisch doku-
mentierten Dialoge dienten allerdings eher der apologetischen Verteidigung
des Eigenen und galten nicht als Aufgabe der seinfachen< Gliubigen, um das
Zusammenleben friedlicher zu organisieren (vgl. z.B. Forst 2003: 97). Erst un-
ter dem Eindruck des Riickgangs der Relevanz der Kirchen fir Individuum
und Gesellschaft sowie sich zunehmend religiés plural gestaltender Gesell-
schaften seit der Mitte des 20. Jahrhundert wird der interreligiése Dialog als
Mittel verstanden, friedliche Konvivenz zu sichern, und vor allem als direkte
Begegnung der einzelnen Gliubigen praktiziert.'

In Deutschland fand in den 1950er Jahren als Bemithen um Verséhnung
und als Suche nach neuer Stabilitit im Miteinander ein solcherart institu-
tionalisierter Dialog zwischen JidInnen und ChristInnen seinen Anfang. Aus
diesem Impuls ging die »Gesellschaft fiir jiidisch-christliche Zusammenar-
beit« hervor, die bis heute tiber 80 eigenstindige Gruppen in Deutschland
verzeichnet (vgl. Braunwarth 2011). Manche dieser Dialoge haben sich auf ei-
nen Trialog hin erweitert, indem sie den Islam als weiteren Dialogpartner
hinzugezogen haben (vgl. Hinterhuber 2009). Das kirchliche Engagement im
muslimisch-christlichen Dialog und seine Institutionalisierung im Okume-
nischen Rat der Kirche (ORK) setzte international nach dem sogenannten
Sechs-Tage-Krieg 1967 ein (vgl. Sperber 1999). Diese Offnung der Kirche auf
internationaler Ebene beeinflusste auch das Verhalten der Evangelischen Kir-
che in Deutschland. In Deutschland etablierte sich ein kirchengemeindliches
Engagement in der Begegnung mit muslimischen >GastarbeiterInnenc< in den

1 Theologlnnen wie Religionswissenschaftlerinnen haben sich darum Gedanken (iber
die notwendigen Bedingungen fiir seine Durchfithrung gemacht (vgl. Swidler/Dean
1987, Micksch 2005, King 2011).

14.02.2026, 19:26:23.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Interreligiser Dialog als Strategie des Umgangs mit religioser Pluralitat

1970er Jahren. Dabei ging es z.B. um die Bereitstellung von Riumen fiir Mus-
limInnen und um Unterstiitzung ihrer Gemeindebildung in Deutschland (vgl.
Neuser 2005).

Seine stirksten Antriebe erhielt der christlich-muslimische Dialog in
Deutschland aber aus Konflikten mit islamisch dominierten Lindern oder
aufgrund rassistischer Angriffe auf MigrantInnen in Deutschland: So ent-
standen sowohl im Zuge des Golfkrieges (1990/1991) wie auch nach den
Anschligen auf Wohnheime und Wohnungen von AuslinderInnen bzw.
MigrantInnen in Hoyerswerda (1991), Lichtenhagen (1992), Mélln und So-
lingen (1992/1993) Demonstrationen in vielen deutschen Stidten, aus denen
dann erste ibergemeindliche Graswurzel-Initiativen der interkulturellen
Begegnung bzw. interreligiése Dialoggruppen hervorgingen. Auch die Aus-
einandersetzungen zum Thema doppelte Staatsbiirgerschaft und die damit
einhergehende >Leitkultur«-Debatte sowie die immer wiederkehrenden
>Kopftuchdebatten« brachten Gegenbewegungen des zivilgesellschaftlichen
Engagements hervor, die auf interkulturelle und interreligiése Begegnung
setzten. Vor allem aber nach dem Terroranschlag vom 11.9.2001 und den
darauf folgenden Anschligen in Madrid und London wurde auf den inter-
religiosen Dialog auf breiter gesellschaftlicher Ebene auch als Praventions-
und Sicherheitsmafinahme im eigenen Land gesetzt.” Die damalige Bun-
desregierung unterstiitzte ebenfalls mit ihrem Programm »entimon — gegen
Gewalt und Rassismus« (2002-2006) den Aufbau lokaler interkultureller
Bildungsprojekte und forderte unter diesem Motto auch lokale interreligiose
Dialoggruppen als Teil ihrer Sicherheits- und Priventions- sowie Integra-
tionspolitik in Bezug auf MuslimInnen.® Es sollten neben den Kirchen
zivilgesellschaftliche Initiativen des »Dialogs der Religionen und Kulturen«
zur Integration entstehen.

Die Europiische Union rief zudem 2008 zum Jahr des interkulturellen
Dialogs aus und stellte den Mitgliedsstaaten entsprechende Forderinstru-
mente fir Dialogprojekte bereit. Der interreligiése Dialog wurde dabei als
ein Teil des interkulturellen Dialogs verstanden, um gegenseitigen Respekt
sowie Anerkennung, Toleranz und Verstindnis in den multikulturellen
Gesellschaften innerhalb der EU zu férdern:

2 Vgl. statistisch dazu Klinkhammer et al. 2011: 40.

3 Die Integrationspolitik nahm erst etwa 2006 Fahrt auf mit der Einberufung der jahr-
lichen Integrationsgipfel der Bundeskanzlerin Merkel sowie der Deutschen Islamkon-
ferenz (DIK) durch den damaligen Innenminister Schauble.

14.02.2026, 19:26:23.

51


https://doi.org/10.14361/9783839451908-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52

Religdse Pluralitaten

»Apart from the dialogue between public authorities and religious com-
munities, which should be encouraged, there is also a need for dialogue
between religious communities themselves (interreligious dialogue). The
Council of Europe has frequently recognized interreligious dialogue, which
is not directly within its remit, as a part of intercultural dialogue and en-
couraged religious communities to engage actively in promoting human
rights, democracy and the rule of law in a multicultural society. Interreli-
gious dialogue can also contribute to a stronger consensus within society
regarding the solutions to social problems.« (Council of Europe 2008: 24)

Nicht alle Dialoge, in denen auch MuslimInnen beteiligt sind, sind aus diesen
konfliktiven Zusammenhingen entstanden, dennoch hat sich gezeigt, dass
spatestens seit Anfang der 1990er Jahre auch das nachbarschaftliche Interesse
an >den anderen< durch die medial vermittelte gesellschaftliche Problemdar-
stellung generiert oder zumindest stark beeinflusst wurde (vgl. Klinkhammer
et al. 2011: 39-45 und Klinkhammer 2020).

Einige interreligiése Dialoggruppen gehen allerdings auf gréfRere inter-
nationale Initiativen fiir eine weltweite interreligiose Verstindigung zuriick,
wie die (von Unitariern dominierte) »International Association for Religious
Freedom« (IARF), der in GrofRbritannien heimische »World Congress of Faith«
(WCF), der US-amerikanische, aber international titige »Temple of Under-
standing« (ToU), die »World Conference of Religion for Peace« (RfP)« oder
die ebenfalls international titige »Stiftung Weltethos«.* Alle diese Gruppie-
rungen fithren ihr Entstehen auf das erste Weltparlament der Religionen in
Chicago 1893 zuriick®, und entspringen eher einer spirituellen oder religio-
sen Suche nach gemeinsamen Wurzeln der Religionen, auf die sich auch der
indische Philosoph und Religionsgelehrte Swami Vivekananda in seiner be-
rithmten Rede vor dem Weltparlament bezogen hatte (vgl. auch Swidler 2013:
6).

Die Entstehung und Popularisierung des interreligiosen Dialogs in Euro-
pa wie in den USA ist zudem nicht zuletzt durch die Bemithungen um den

4 Vgl. hierzu etwas eingehender Klinkhammer et al. 2011: 11-15. Leider fehlt aber bis heu-
te eine Religionsgeschichte dieser international agierenden interreligiésen Gruppie-
rungen.

5 Wenngleich diese Veranstaltung im Zusammenhang der imperialen Haltung >des
Westens« gegeniiber anderen religiésen Kulturen betrachtet werden muss, sind hier
erste Grundsteine fiir die auf Einheit der Religionen hin angelegten interreligiosen
Dialoggruppen gelegt worden.

14.02.2026, 19:26:23.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Interreligiser Dialog als Strategie des Umgangs mit religioser Pluralitat

christlich-6kumenischen Dialog begleitet worden sowie durch eine christlich-
theologische Reflexion iiber den Umgang mit einer religios pluralen Welt und
die Frage, wie angesichts von Sikularisierung und Pluralisierung christlicher
Glaube noch méglich ist. Schon seit 1910 hat sich so die Okumenische Bewe-
gung international formiert und erste Konferenzen und Organisationsgriin-
dungen bereits vor dem zweiten Weltkrieg durchgefithrt.® Auch hat die Off-
nung der katholischen Kirche im Zweiten Vatikanischen Konzil (1960-1965)
ihrerseits wichtige Schritte zur Etablierung interreligioser Dialoge beigetra-
gen (vgl. Renz 2014). Wihrend es den katholischen Geistlichen zuvor verboten
war, an interreligiésen Gesprichen teilzunehmen, wurde dies nun zur Aufga-
be einer jeden katholischen Di6zese erklart (vgl. Nostra Aetate und Ecclesiam
suam, Nr. 78).

Diese Offnung wurde auch von religionstheologischen Entwicklungen
seitens engagierter Theologen vorangetrieben. Zu nennen sind hier vor allem
der Brite John Hicks (1922-2012), der spanische katholische Theologe Rai-
mond Panikar (1918-2010), der US-amerikanische Katholik und 6kumenische
Theologe Paul F. Knitter (geb. 1939) sowie der ebenfalls US-amerikanische
Religionswissenschaftler Leonard Swidler (1929-2016), iiberdies auch Vertre-
ter der kirchenkritischen pluralistischen Religionstheologie in Deutschland
wie bspw. Hans Kiing (geb. 1928) oder Eugen Drewermann (geb. 1940).”

Dass die bestehenden, zum Teil recht fragilen und wenig institutiona-
lisierten interreligiésen Begegnungs- und Dialoggruppen offenbar den Puls
der Zeit und das Interesse der Kirchen und Theologie treffen, sieht man auch

6 Diese Bewegung aus verschiedenen protestantischen und orthodoxen Kirchen hatsich
ohne die katholische Kirche letztlich im »World Council of Churches«1948 zusammen-
gefunden. Allerdings haben hier auch 6kumenische Organisationen Eingang gefun-
den, die sich explizit dem Weltfrieden sowie sozialen Problemen widmen wollten und
nichtdirekt den Gemeinsamkeiten der christlichen Konfessionen. Vgl. Swidler 2013: 7f.

7 In 2007 haben sich 138 muslimische Gelehrte mit einem offenen Brief »A Common
Word Between Us and You« (2007) fiir den interreligiésen Dialog zu Wort gemeldet
und damit die in Europa und den USA bereits bestehenden lokalen Dialoge zwischen
MuslimInnen und Christinnen kritisch unterstitzt. Neuere christlich-theologische De-
batten tendieren tiberdies dahin, den interreligiosen Dialog in die Theologie zu inte-
grieren, indem sie den Dialogin Form einer»komparativen Theologie«an die theologi-
schen Fakultaten holen. Diese Bewegung hat ihre Vorlaufer in den US-amerikanischen
katholischen Theologen Francis X. Clooney und James L. Fredericks und wird derzeit
v.a. in der deutschsprachigen Theologie durch Reinhold Bernhardt (protestantische
Theologie, Basel) und Klaus von Stosch (katholische Theologie, Paderborn) vertreten.

14.02.2026, 19:26:23.

53


https://doi.org/10.14361/9783839451908-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54

Religdse Pluralitaten

an den zahlreichen Handbiichern, die in den letzten Jahren in Zusammenar-
beit unterschiedlicher TheologInnen und ReligionsvertreterInnen zum Thema
erschienen sind (vgl. etwa Dehn 2009, Cornille 2013, Rohe et al. 2015, Heine
et al. 2014, Rotting et al. 2016, Affolderbach et al. 2016). Entsprechend werden
auch die eher freiflottierenden Dialoggruppen nun von ihren theologischen
und kirchlichen KritikerInnen bedacht: 2008 hat Cathrine Cornille mit ihrem
Buch »The Im-Possibility of Interreligious Dialogue« auf die notwendige theo-
logische und existenzielle Tiefe und Reflexion beim Dialog hingewiesen, die
sie in vielen interreligiésen Graswurzel-Aktivititen nicht gegeben sieht. Auch
die Evangelische Kirche Deutschland (EKD) hat eine Handreichung (2006) er-
stellt, die vor allem Grenzen zum Islam im Dialog markiert.

3.2 Empirische Befunde: Handlungsformen und Motive der
Teilnahme

Nicht nur das religiése und theologische Interesse fiir dieses intermediire
Phinomen interreligidser Aktivititen ist in den letzten zehn Jahren stark an-
gestiegen, auch die religions- und sozialwissenschaftliche Forschung hat den
interreligiosen Dialog in den letzten Jahren zunehmend als modernes Phi-
nomen des Umgangs mit bzw. der governance von religidser Vielfalt entdeckt.

Erste qualitative Pionierarbeiten aus der religions- und sozialwissen-
schaftlichen Forschung in Deutschland widmeten sich im ersten Jahrzehnt
des neuen Jahrtausends vor allem der evaluativen Frage, inwieweit interreli-
giose Dialoggruppen ihrem Selbstanspruch auf Konfliktbearbeitung gerecht
werden bzw. zur Sicherung eines friedlichen Zusammenlebens beitragen
(vgl. Fries/Wilke 2003, Wilke 2005, Klinkhammer/Satilmis 2007). Breite-
re deskriptive quantitative und qualitative Ergebnisse zu interreligiosen
Dialoginitiativen in Deutschland hat bislang nur die Dialogos-Studie (Klink-
hammer et al. 2011) vorgelegt, die die Arbeit interreligiéser Dialoginitiativen
in Deutschland unter Beteiligung von MuslimInnen untersucht hat.® Da-
neben sind aber in den letzten Jahren weitere qualitativ-empirische und

8 Uber 230 solcher multireligisen Dialoginitiativen konnten ausfindig gemacht wer-
den, die unabhidngig und neben den offiziellen kirchlichen Dialogen agierten. 132
Dialoginitiativen haben sich davon an der Befragung beteiligt. Von diesen befragten
Gruppen bestanden 46 % aus Christinnen und MuslimInnen, 44 % sind multireligio-
se Gruppen, 11 % Trialoggruppen. Dariiber hinaus wurden (jenseits der ca. 230 Initia-
tiven) weitere ca. 40 Akademieprojekte, offizielle Dialoge von Kirchen-/Verbandslei-

14.02.2026, 19:26:23.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

