
»In Sprache steckt immer Macht«: Gespräch mit der 

Übersetzerin Sonja Finck 

Julia Dettke 

Julia Dettke: Sie haben Annie Ernaux auf Deutsch übersetzt, zuletzt auch Édouard 
Louis und den algerischen Autor Kamel Daoud. Sie übersetzen außerdem aus dem 
Englischen und Spanischen. Ich würde gern zunächst ganz allgemein fragen: Spie
len politische Fragen eine Rolle für Ihre Arbeit? 

Sonja Finck: Ganz klar: Ja. Ich bin politischer Mensch, ein politisch denkender 
Mensch, komme aus einer politisch denkenden Familie, daher ist mir das in ge
wisser Weise mitgegeben worden. In meiner Berufswahl habe ich mich allerdings 
nicht explizit darum bemüht, einen Beruf zu wählen, in dem ich eine Form von 
politischem Aktivismus leben kann. Es hat sich dann eher biographisch ergeben, 
dass ich mich zur Literatur hingezogen gefühlt habe – und Literatur hat ja meist 
etwas Politisches. 

JD: Können Sie das näher ausführen, inwiefern ist Literatur für Sie meistens poli
tisch? 

SF: Ich würde behaupten, dass jede Literatur politisch ist, weil sie sich mit dem 
Menschsein auseinandersetzt und damit, wie wir zusammenleben und wie wir zu
sammenleben wollen: also mit der Analyse der Verhältnisse und mit der Utopie oder 
auch Dystopie. Das ist immer ein Thema von Literatur, und das ist für mich auch die 
politische Frage. Jedes Buch eröffnet neue Welten, konfrontiert mit anderen Denk
weisen und führt dadurch weg von einem monothematischen Denken. Ich weiß gar 
nicht, was Literatur sein soll, wenn sie nicht politisch ist. Und ich finde das auch 
überhaupt nicht schlimm. 

JD: Gerade bei Annie Ernaux finde ich es sehr interessant, wie sie selbst in ihren Tex
ten den Zusammenhang reflektiert zwischen Sprache und Politik – zum Beispiel 
in La place, wenn die Hauptfigur davon erzählt, dass sie ihren Eltern vorwarf, wie 
sie denn in der Schule richtig sprechen solle, wenn diese sich so schlecht ausdrück
ten: »In meiner Erinnerung führte alles, was mit Sprache zu tun hatte, zu Ärger und 

https://doi.org/10.14361/9783839471821-006 - am 13.02.2026, 05:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471821-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


82 Sprache als Politik, Sprache der Politik 

Streit, viel mehr als Geld.« Hier spitzt sich die Frage der Unterlegenheit auf die Fra
ge nach der Sprache hin zu, die logischerweise für die Erzählerin zentral ist. Spielen 
solche beinahe metatextuellen Reflexionen über die Macht von Sprache eine Rolle 
für ihre Übersetzungsarbeit? 

SF: Ja, natürlich. Wenn man nicht machtpolitisch oder machtanalytisch geschult ist, 
ist es schwer, die Texte von Ernaux aber auch Louis oder Daoud adäquat zu überset
zen – weil man dann schnell in ein romantisierendes oder exotisierendes Überset
zen verfällt. Bei Exotismus denkt man ja immer eher an fernere Länder, an kolo
nialisierte Länder, bei deren Literatur man dann sagt, man sollte nicht exotisieren 
– aber exotisierendes Übersetzen gibt es auch bei Klassenunterschieden, innerhalb 
von Westeuropa, nämlich immer dann, wenn man eine Realität nicht als die eigene 
empfindet und die damit verbundene Sprache nicht beherrscht. Ich muss ja beim 
Übersetzen in meiner Sprache wiedergeben, wie etwa Annie Ernaux’ Vater gespro
chen hat. Und wenn die Übersetzerin ihm Worte in den Mund legt, die auf Deutsch 
völlig unplausibel klingen, weil seine Sprechweise möglicherweise überhaupt nicht 
zu ihrer Lebensrealität gehört, dann kann das exotisierend wirken. Ernaux gibt ja 
sehr häufig gesprochene Sprache wieder, auch in Die Jahre: So haben die Leute in 
den Vierzigern gesprochen, in den Fünfzigern, in den Sechzigern. Das war für mich 
vom Alter her schwierig, weil ich sprachlich in den 1980er und 1990er Jahren soziali
siert worden bin und etwa die Sprache der 50er Jahre keine Sprache ist, die ich aktiv 
beherrsche. 

JD: Wie sind Sie damit umgegangen? 

SF: Ich habe mich dem über die Sprache meiner Großmutter genähert. Sie war ein 
sehr kluger Mensch, hatte aber wenig formale Bildung und stammte aus einem bäu
erlichen, proletarischen Milieu. Da sie leider schon nicht mehr lebte, als ich Die Jahre 
übersetzt habe, stellte ich mir dafür immer vor, wie ich mit ihr am Küchentisch sitze 
und sie mir aus ihrer Jugend erzählt: Wie spricht sie dabei? Die Sprache für Die Jahre 
habe ich mir also durch die Erinnerung an meine Oma erarbeitet. Wenn man diese 
Möglichkeit nicht hat, weil man ausschließlich im Bildungsbürgertum aufgewach
sen ist oder sogar im Großbürgertum, ist es vermutlich sehr schwer. Ich würde nicht 
sagen, dass es unmöglich ist – beim Übersetzen ist erstmal nichts unmöglich. Man 
muss dann eben noch mal sehr viel mehr forschen, lesen, sich in bestimmte Aus
drucksweisen reinhören, mit Leuten sprechen und so weiter. Übersetzen bedeutet 
immer, sich mit einer Sprache und mit Welten auseinanderzusetzen, die nicht die 
eigenen sind. Aber je weiter weg sie von dir selbst sind (nicht unbedingt von deiner 
eigenen Identität, aber von deiner Sprechweise, von den Sprachen, die du im Kopf 
hast, den Sprachen, mit denen du aufgewachsen bist oder die in deinem Alltag prä

https://doi.org/10.14361/9783839471821-006 - am 13.02.2026, 05:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471821-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Julia Dettke: »In Sprache steckt immer Macht«: Gespräch mit der Übersetzerin Sonja Finck 83 

sent sind, also ›Sprachen‹ nicht im Sinne von Fremdsprachen, sondern von sozialen 
Sprachen), desto schwerer fällt einem die Übersetzung. 

JD: Daran würde ich gern zwei Fragen anschließen: Die erste haben wir schon ein 
bisschen gestreift, die Frage, inwiefern Übersetzen natürlich auch mit der eigenen 
Sprache zu tun hat, mit dem eigenen Sprachgefühl und der eigenen, besonders fa
miliären, Spracherinnerung. Es gab ja diese große Diskussion anlässlich der nie
derländischen Übersetzung von Amanda Gorman durch Marieke Lucas Rijneveld, 
die sehr polemisch und teils auch ungenau geführt wurde, und in der es ja auch um 
die Frage ging, wie Identität und Sprache zusammenhängen, inwiefern man eine 
bestimmte Übereinstimmung in Identitätsmerkmalen haben muss, um jemanden 
übersetzen zu können. Haben Sie diese Diskussion verfolgt, hat sie Sie interessiert? 

SF: Ich habe das mit großem Interesse verfolgt, und es wurde in Übersetzungskrei
sen auch breit debattiert. In dieser Debatte wurden allerdings oft zwei Ebenen ver
mischt, was mich sehr gestört hat: Es wurde so getan, als ginge es darum, dass wei
ße Übersetzer:innen grundsätzliche keine schwarzen Autor:innen übersetzen dürf
ten. Und das stimmt nicht. Die Kritik an der Wahl von Marieke Lucas Rijneveld als 
Übersetzer:in zielte darauf ab, Schwarze Übersetzer:innen ins Rampenlicht zu rü
cken. Da ging es also eher um die Repräsentation in der Öffentlichkeit, als darum, zu 
behaupten: Eine weiße Person kann auf keinen Fall Gormans Texte übersetzen und 
darf das auch nicht. Darum ging es den Kritiker:innen zunächst: um mehr Sicht
barkeit in der Öffentlichkeit und überhaupt erst einmal um mehr Berufschancen für 
Schwarze Übersetzer:innen, weil diejenigen, die literarische Übersetzung in Euro
pa betreiben, eben ein verdammt weißer Haufen sind. 
Erst dann kommt die zweite Ebene dazu, die Frage der Sprach- und Erfahrungs
räume. Doch auch hier geht es nicht um feste Identitätsmarker, sondern darum, 
was einem vertraut ist, worin man sich einfühlen kann und wo die Grenze der Ein
fühlung liegt. Wenn ein Milieu oder eine Gesellschaft, eine Sprechweise ganz, ganz 
weit weg sind von mir selbst, dann kann ich das nicht gut übersetzen. Das merke ich 
selbst immer wieder bei Texten, die in Ländern spielen, in denen ich noch nie war, 
und bei denen ich auch nicht die Möglichkeit habe, mal eben schnell hinzureisen. 

JD: Gibt es dafür ein Beispiel? 

SF: Ich habe ein Buch übersetzt, das komplett in Teheran spielt. Es ist sehr müh
sam, über eine Stadt zu schreiben, die man überhaupt nicht kennt. Spielt ein Text 
zum Beispiel in Istanbul, wo ich schon dreimal war, dann fällt mir das leichter: Ich 
weiß zum Beispiel, wie die Straßenbahnen und die öffentlichen Fähren dort aus
sehen. Bei Teheran dagegen musste ich ganz viel fragen, Leute fragen, die schon 
mal dort waren, die dort gelebt haben, auch die Autorin, damit ich nicht etwas auf 

https://doi.org/10.14361/9783839471821-006 - am 13.02.2026, 05:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471821-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


84 Sprache als Politik, Sprache der Politik 

Deutsch schreibe, bei dem Leute, die Teheran kennen, denken, das stimmt ja alles 
vorne und hinten nicht. Und dasselbe gilt eben dafür, wie sich eine bestimmte so
ziale Gruppe ausdrückt. Vor zwei Jahren bin ich in Berlin im Institut Français bei 
einer Veranstaltungsreihe zu Gewalt und Sprache aufgetreten, zu Gewalt und Über
setzung, und habe dort auch über Annie Ernaux gesprochen. Dabei habe ich mich 
vielleicht etwas unpräzise ausgedrückt – wie Sie schon sagten, die Debatte wur
de ja teilweise sehr polemisch geführt. Man legt der Gegenseite in der Diskussion 
schnell böse Absichten in den Mund und dann kochen die Emotionen hoch. Ich ha
be da so was gesagt wie: »Es kann wirklich nicht schaden, wenn die Übersetzerin 
Identitätsmerkmale mit der Autorin teilt.« Das wurde mir so ausgelegt, als müsste 
eine Übersetzerin im Hinblick auf soziale Herkunft, Geschlecht, Rassifizierung, se
xuelle Orientierung genau dieselben Merkmale aufweisen wie die Autorin. Weil ich 
da offensichtlich falsch verstanden worden bin, würde ich das heute präziser for
mulieren: Es geht natürlich nicht um Identitätsmerkmale, sondern eben um soziale 
Sprachen, die man beherrscht oder nicht. 
Trotzdem gilt: Wenn ich ein anderes Geschlecht habe oder einen anderen sozia
len Hintergrund oder andere rassistische Zuschreibungen als meine Autorin, dann 
muss ich diese Welt, über die sie schreibt, und die damit zusammenhängende Spra
che sehr gut kennen – weil ich mich in einem ähnlichen Milieu bewege, weil ich 
mich damit seit zwanzig Jahren auseinandersetze, warum auch immer. Ich muss 
also nicht unbedingt dieselben Eigenschaften haben wie die Autorin, aber ich muss 
wie sie sprechen können. Wenn ich keine Ahnung davon habe, wie migrantische 
Kids auf der Straße sprechen, dann sollte ich solche Texte vielleicht besser nicht 
übersetzen. Wenn ich nicht weiß, wie auf schwulen Datingseiten gechattet wird, 
dann sollte ich vielleicht solche Chats lieber nicht übersetzen. Oder ich muss mir 
sehr viel Hilfe holen. Man braucht Erfahrungswelten, die sich überschneiden: Erfah
rungswelten sind nämlich immer auch Sprachwelten, sie sind sprachlich verfasst. 

JD: Übersetzen ist insofern immer auch eine persönliche Angelegenheit, würden Sie 
das so sagen? 

SF: Ja. Wir sind eben keine leeren Gefäße, durch die der Text durchfließt, sondern 
wir bringen unsere sprachliche Sozialisation mit. Interessant wird das vor allem 
bei Wortspielen: Was macht man mit Witzen, was macht man mit Jargon, mit 
Slang und so weiter. Und da merkt man bei mir sicher: Ich bin in Westdeutschland 
aufgewachsen, in den 1980er- und 1990er-Jahren, und davon ist natürlich mein 
Deutsch geprägt. Das macht Übersetzungen ja auch überhaupt erst interessant. 
Wir Übersetzer:innen verwenden gerne die Metapher von Kompositor:innen und 
Interpret:innen in der klassischen Musik: Je nachdem, wer das Stück spielt, klingt 
es anders. Man erkennt das Ausgangsstück noch, man findet viel davon wieder, und 
doch klingt es nicht gleich. Genauso ist es beim Übersetzen: Wenn eine Kollegin 

https://doi.org/10.14361/9783839471821-006 - am 13.02.2026, 05:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471821-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Julia Dettke: »In Sprache steckt immer Macht«: Gespräch mit der Übersetzerin Sonja Finck 85 

Annie Ernaux übersetzen würde, hätte das an vielen Stellen Ähnlichkeiten mit 
meiner Übersetzung, aber an ganz vielen Stellen gäbe es auch große Unterschiede. 
Man wird niemals zwei identische Übersetzungen finden. 

JD: Wie würden Sie Ihre eigene Art, zu übersetzen, beschreiben? 

SF: Es soll ein in sich schlüssiger, auf Deutsch sprachlich plausibel klingender li
terarischer Text entstehen, der eine möglichst ähnliche Wirkung entfaltet wie das 
Original. Und ich denke viel über mein Zielpublikum nach: Wie akademisch darf 
mein Vokabular sein? Gehe ich davon aus, dass die Durchschnittsleserin dieses Bu
ches vermutlich Französisch in der Schule gelernt hat oder nicht, kann ich einige 
französische Begriffe im Text stehen lassen oder muss ich sie übersetzen? Wenn 
ein Buch sich ganz klar an ein nicht fremdsprachlich geschultes deutsches Publi
kum richtet, dann habe ich bestimmte Tricks, um etwa französische Dialektwörter 
ins Deutsche zu bringen: Ich verwende für die Erzählstimme eine Sprache, die eher 
hochdeutsch klingt, und dazu eine zweite, die ich im Register ein bisschen herunter
fahre, so dass sie eher wie eine Art überregionaler Slang klingt, um den Unterschied 
zwischen »korrektem Französisch« und »Dialekt« zu markieren. 
Die andere Strategie, die ich bei Ernaux immer wieder anwende, ist die des Sowohl- 
als-Auch: Dabei lasse ich bestimmte Begriffe auf Französisch stehen, erkläre sie da
nach aber zusätzlich auf Deutsch. Das hat damit zu tun, dass ich einerseits davon 
ausgehe, dass die meisten Leute, die Ernaux lesen, vermutlich aus fremdsprachlich 
gebildeten gesellschaftlichen Schichten kommen und vielleicht Französischunter
richt gehabt haben, ich andererseits aber die Menschen mitdenken will, bei denen 
das nicht so ist, weil ich das sonst sehr ausschließend fände. Ich lasse deshalb oft 
Ausdrücke auf Französisch stehen (zum Beispiel Liedtexte von Chansons) und pa
raphrasiere sie im Anschluss noch einmal auf Deutsch. 

JD: Können Sie ein Beispiel für diese Sowohl-als-Auch-Strategie geben? 

SF: Da fällt mir eines aus Ernaux’ Erstlingswerk ein, Les armoires vides. Die leeren 
Schränke, wie es auf Deutsch heißt, hat sie noch als Roman verfasst. Trotzdem 
erkennt man, wenn man ihre anderen Bücher gelesen hat, ihre eigene Biographie 
wieder. Generell ist darin schon viel von ihren späteren Büchern angelegt. Aber 
es ist noch in einem ganz anderen Stil geschrieben. Daran kann man auch sehr 
gut nachvollziehen, wie Ernaux sich später als Schriftstellerin entwickelt hat. Die 
Erzählerin und Hauptfigur ist eine zwanzigjährige Studentin und die benutzt halt 
argot, den als vulgär geltenden französischen Slang. Sie hat ihre Eltern heiß und 
innig geliebt und bewundert, bis sie irgendwann gemerkt hat, dass es verschiedene 
soziale Schichten gibt und dass die der Eltern gesellschaftlich eher niedrig konno
tiert ist und auch in der Schule, wo sie mit lauter Bürgerstöchtern zusammen lernt, 

https://doi.org/10.14361/9783839471821-006 - am 13.02.2026, 05:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471821-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


86 Sprache als Politik, Sprache der Politik 

abgewertet wird. Daraufhin entwickelt sie einen Hass auf ihre Herkunftswelt. 
Und mit zwanzig ist sie dann an einem Punkt angekommen, an dem sie auch die 
bildungsbürgerliche Welt hasst. Also hasst sie eigentlich alle. Und das spürt man in 
diesem Text auch. Ernaux verwendet hier noch nicht die écriture plate, die schlichte 
Sprache, die sie in Der Platz ja auch ganz explizit definiert und für sich zum Ideal 
erhebt, sondern es handelt sich noch um eine sehr viel buntere, wütende Sprache. 
Das Vokabular in Les armoires vides ist unglaublich reich, sprachlich sehr wild. Das ist 
wirklich schwer zu übersetzen, es muss sich ja trotzdem ein roter Faden ergeben, 
eine sprachliche Gesamtheit. 

Jedenfalls lässt die Erzählerin ihre Eltern in einer Weise sprechen, die zum Aus
druck bringt: Ich bin als ihre Tochter zur Uni gegangen, komme zurück nach Hause 
und höre meine Eltern ›falsches Französisch‹ sprechen, nämlich normannischen 
Dialekt. Ein Beispiel ist, dass die Eltern zum Mittagessen »dîner« sagen. Im Stan
dardfranzösisch ist »dîner« das Abendessen. Da hat mal eine sprachhistorische 
Verschiebung stattgefunden: Früher war das »dîner« mittags und das »souper« 
abends, dann hat sich das nach hinten verschoben: »Déjeuner«, ursprünglich das 
Frühstück, ist zum Mittagessen und das »dîner«, ursprünglich das Mittagsessen, 
ist zum Abendessen geworden. Eine französische Leserin erkennt also sofort, ah, 
die Eltern sprechen veraltetes oder eben regionales Französisch, und das markiert 
sie als einer gewissen sozialen Klasse angehörend. 

Auf Deutsch habe ich nun hin und her überlegt, wie ich das löse: Wir haben als 
Begriffe ja nur Mittagessen und Abendessen. Wir haben aber noch das Abendbrot. 
Ich dachte kurz, ich mache sowas wie »Mittagsbrot«, aber die Eltern essen Huhn 
und Erbsen, das passt also überhaupt nicht. Außerdem wäre das ein erfundener 
Begriff, den auf Deutsch im echten Leben niemand verwendet, deshalb kam er für 
mich nicht in Frage. Ich habe ausprobiert, so etwas wie »Jause« zu nehmen, süd
deutsch-österreichische Begriffe, aber das führt dann eben regional in eine ganz an
dere Gegend. Also habe ich mir wirklich tagelang den Kopf zerbrochen, um dann ir
gendwann darauf zu kommen: Ich muss »dîner« auf Französisch stehenlassen. Jetzt 
heißt es also »Zum Mittagessen, sie sagen altmodisch ›dîner‹, gibt es Brathähnchen 
und feine Erbsen«. Das »altmodisch« habe ich hinzugefügt, denn ich muss ja der 
deutschen Leserschaft irgendwie klarmachen, warum der Tochter das Wort auffällt. 
Meine Strategie ist es also zum einen, französischen Dialekt eher durch Umgangs
sprache zu übersetzen als durch einen deutschen Dialekt, der den Text geographisch 
falsch verorten würden. Und zum anderen, Begriffe stehen zu lassen und zu erklä
ren, durch eine Paraphrase oder einen Einschub. 

JD: Verwenden Sie also prinzipiell keine dialektalen Begriffe beim Übersetzen? 

SF: Das kommt darauf an. Bei Ernaux spielt ja das Normannische immer wieder ei
ne Rolle. Die Normandie ist Nordfrankreich, und sie ist bäuerlich und industriell 

https://doi.org/10.14361/9783839471821-006 - am 13.02.2026, 05:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471821-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Julia Dettke: »In Sprache steckt immer Macht«: Gespräch mit der Übersetzerin Sonja Finck 87 

geprägt. Das heißt, sie entspricht ein bisschen der Gegend, aus der ich selbst kom
me – zum Glück. Denn auch der Niederrhein ist bäuerlich geprägt und das Ruhrge
biet, das direkt nebenan liegt, industriell, das passt ganz gut zur Normandie. Wenn 
ich Dialektwörter verwende, dann muss ich mir gut überlegen, ob sie zumindest 
durch den sprachlichen Kontext in ganz Deutschland verstanden werden. Im Ide
alfall möchte ich, dass die Leute ein Wort lesen und denken: »Ah, interessant, das 
ist wohl eher jemand aus einem bäuerlich-proletarischen Milieu, der da spricht, 
das ist ein regional gefärbtes Wort, aber ich verstehe es trotzdem.« Es ist insofern 
ein Glück, dass die symbolische Konnotation, die die Normandie in Frankreich hat, 
ein bisschen jener meine Herkunft vom Niederrhein und aus dem Ruhrgebiet in 
Deutschland entspricht. Das ist ein geografisch-biografischer Glücksfall, dass ich 
aus diesem sprachlichen Fundus schöpfen kann. 

JD: Das erste Buch, das Sie von Ernaux übersetzt haben, war Les années, Die Jahre. 

SF: Ja, das war sehr, sehr, sehr schwierig zu übersetzen – eines der schwierigsten 
Bücher, die ich je übersetzt habe. Und dann auch noch als erstes Buch von Ernaux. 

JD: Was war daran so schwierig? 

SF: Vor allem die ersten zwanzig Seiten: Die sind ja so eine Art Blitzlichter. Gleich 
zu Beginn des Buches sagt Ernaux: »Irgendwann werden alle Gedanken und Gefüh
le und Redewendungen, die ich im Kopf habe, verschwinden. Mit meinem Tod wird 
all das verschwinden.« Dann zählt sie eben all das auf, was sie im Kopf hat, in kur
zen Textsplittern: zum Teil sind es Werbesprüche und zum Teil irgendwelche Witze, 
die sie in der Kindheit in der Kneipe ihrer Eltern gehört hat oder von irgendwelchen 
betrunkenen Onkel, dann wieder Zitate aus Büchern und Filmen oder Erinnerun
gen an Reisen, die sie gemacht hat. Das alles ist sehr assoziativ, und genau das ist 
beim Übersetzen eine große Herausforderung. So wie auch die Witze in diesem An
fangsteil: Die Pointe eines Witzes funktioniert ja sehr oft über die Sprache, und das 
lässt sich kaum in eine andere Sprache übertragen. Das sind dann Stellen, zu denen 
ich manchmal Zuschriften von Leser:innen bekomme, die sich beschweren, da ste
he ja etwas ganz anderes als im Original. Im Französischen funktionieren Witze oft 
durch eine Mischung aus Religiosität und Sexualität, zum Beispiel: »Le comble de 
la religieuse est de vivre en vierge et de mourir en sainte.« Wörtlich übersetzt: Der 
größte Traum einer Nonne ist es, als Jungfrau zu leben und als Heilige beziehungs
weise als Schwangere zu sterben. Im Französischen bedeutet »enceinte« »schwan
ger«, es klingt aber gleichzeitig wie »en sainte«, also »als Heilige«. Die deutsche Ver
sion musste also auch ein bisschen mit einer Wortdoppelbedeutung spielen und ein 
bisschen altbacken klingen. Dafür habe ich auf Deutsch den sexistischen Witz mit 

https://doi.org/10.14361/9783839471821-006 - am 13.02.2026, 05:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471821-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


88 Sprache als Politik, Sprache der Politik 

der Dachpappe gefunden: »Was haben eine Ehefrau und Dachpappe gemeinsam? 
Wenn man sie nicht ordentlich nagelt, liegen sie bald beim Nachbarn.« 

JD: Beeinflussen sich Ihre Übersetzungen eigentlich gegenseitig? 

SF: Ja, ganz bestimmt. Wenn ich heute Die Jahre übersetzen würde, mit meinem viel 
größeren Erfahrungs- und Wissensschatz über Ernaux’ Schreiben und Leben und 
Denken, würde ich sicher an einigen Stellen andere Entscheidungen treffen. Das 
heißt aber nicht, dass ich meine Übersetzung von Die Jahre lese und denke: »Oh je, 
was hab ich denn da gemacht?« Ich stehe zu der Übersetzung. Aber sicher würde 
ich mittlerweile an vielen Stellen andere Lösungen finden. Ein Beispiel: Als ich An
leitung ein anderer zu werden von Édouard Louis übersetzt habe, kam dort eine Re
dewendung vor, die auch Annie Ernaux einmal verwendet – sie kommen ja beide 
aus der Normandie. Beim Essen wird da gesagt: »encore un que les boches n’auront 
pas«, also etwa: »noch etwas, das die Deutschen nicht bekommen werden.« In Der 
Platz kommt das vor, in Die Jahre kommt das vor und bei Louis kommt es eben auch 
vor. Das ist ein feststehender Ausdruck, man sagt es als Anspielung auf den Zweiten 
Weltkrieg, auf die deutsche Besatzung. Nach dem Motto: Was wir hier und jetzt es
sen, können die Deutschen sich nicht unter den Nagel reißen. Bei Ernaux hatte ich 
damals übersetzt: »Das können uns die Deutschen nicht nehmen.« Also: Bei Tisch 
schwenkte man die Arme im Takt und rief: »Das können uns die Deutschen nicht 
nehmen!« Das passt einigermaßen, man versteht es gerade so eben. Aber als ich 
dann Édouard Louis übersetzt habe, fiel mir noch etwas Besseres ein, ein bisschen 
umgangssprachlicher, ein bisschen saftiger: »Das haben wir den Deutschen wegge
futtert!« Da habe ich kurz überlegt, ob wir das jetzt bei Ernaux auch umschreiben 
sollen. Aber das wäre ja Quatsch, dann gäbe es zwei verschiedene Fassungen ihres 
Textes. Jedenfalls zeigt dieses Beispiel, dass Übersetzen immer ein Prozess ist. Man 
hat nie die endgültige beste Version, die dann für Jahrhunderte Gültigkeit behält. 
Das ist auch der Grund, warum man immer wieder Neuübersetzungen anfertigen 
kann und sollte. 

JD: Gucken Sie in andere deutsche Übersetzungen hinein, zum Beispiel von Roma
nen von Émile Zola, in denen Umgangssprache ja auch eine große Rolle spielt? 

SF: Ich lese tatsächlich sehr oft Paralleltexte, während ich übersetze, das hilft mir 
sehr. Allerdings eher keine Übersetzungen, sondern deutschsprachige Texte, in de
nen es um ähnliche Themen geht. Bei Ernaux habe ich also zum Beispiel Danie
la Dröscher gelesen, Deniz Ohde, Anke Stelling und Christian Baron, um mir an
zusehen: Wie schreiben die eigentlich über Klassenunterschiede? Das schreibe ich 
dann natürlich nicht eins zu eins ab, aber die Lektüre hilft meinem Gehirn, wieder 
auf Deutsch zu funktionieren und nicht auf Französisch, idiomatisches Deutsch zu 

https://doi.org/10.14361/9783839471821-006 - am 13.02.2026, 05:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471821-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Julia Dettke: »In Sprache steckt immer Macht«: Gespräch mit der Übersetzerin Sonja Finck 89 

schreiben. Das mache ich tatsächlich immer so: Wenn ich einen fremdsprachlichen 
Text übersetze, dann suche ich mir einen deutschsprachigen Text, der Ähnlichkeiten 
damit hat, inhaltlich oder sprachlich oder im Idealfall sogar beides. 

JD: Haben Sie eigentlich einen persönlichen Lieblingstext unter Ihren Übersetzun
gen? 

SF: Interessante Frage, die ich mir tatsächlich noch nie gestellt habe. Ich finde Die 
Jahre wirklich ein herausragendes Buch. Aber: Die Jahre zu übersetzen, das war kein 
Spaß. Ich war wirklich verzweifelt, habe viele graue Haare gekriegt, das war wahn
sinnig schwierig. Aber jetzt, wo der Text fertig ist und gedruckt vorliegt, kann ich 
mich einfach daran erfreuen – und wenn ich bei Veranstaltungen aus Die Jahre vorle
se, lacht das Publikum oft laut. Ich dachte immer, das wäre eher kein humoristischer 
Text, aber Ernaux hat da so eine Lakonie, die sehr gut funktioniert. Zum Beispiel be
schreibt sie die kapitalistischen Verwerfungen, die Konsumgesellschaft, die neuen 
Technologien oder den Autoritarismus der französischen Gesellschaft, und am En
de so einer Beschreibung und Analyse folgt ein ganz knapper, trockener Satz, über 
den das Publikum dann sehr lacht. Ich denke dann: Wow, es war mir gar nicht klar, 
wie viel da in jedem Satz drinsteckt. Das ist wirklich Weltliteratur. 

JD: Wie sind Sie eigentlich dazu gekommen, Annie Ernaux zu übersetzen? Ich glau
be, Sie haben gesagt, das wurde Ihnen vorgeschlagen, richtig? 

SF: Ja, genau, das war 2016. Ich lebte zu dem Zeitpunkt schon seit einer Weile die 
Hälfte des Jahres in Kanada und habe mitbekommen, dass es in Québec eine tol
le, vielfältige Literatur gibt, die hier kaum bekannt ist – also habe ich begonnen, 
deutschen Verlagen Titel vorzuschlagen. Auf meine Initiative hin erschien dann der 
Roman Ein Leben mehr, auf Französisch Il pleuvait des oiseaux, der frankokanadischen 
Autorin Jocelyne Saucier im Insel Verlag. Das Buch wurde ein ziemlicher Verkaufs
erfolg, ein richtiger Bestseller, und aufgrund dieser Zusammenarbeit hat man mir 
angeboten, Annie Ernaux zu übersetzen. Der Cheflektor für internationale Literatur 
sagte, er brauche jemanden, der sich mit Klassenverhältnissen und mit Feminismus 
auskennt und der kein altbackenes Deutsch verwendet. Und da hat er offenbar an 
mich gedacht. Das war wirklich eine Art Zufall, ein Glücksfall. Natürlich konnte ich 
damals noch überhaupt nicht absehen, dass das alles 2023 im Nobelpreis mündet 
und in so vielen Büchern. 

JD: Weil Sie gerade den Nobelpreis erwähnen – inwiefern hat er für Ihre Arbeit einen 
Unterschied gemacht? 

https://doi.org/10.14361/9783839471821-006 - am 13.02.2026, 05:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471821-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


90 Sprache als Politik, Sprache der Politik 

SF: Es stand in den letzten Jahren schon ein bisschen im Raum, dass Ernaux eine 
aussichtsreiche Kandidatin für den Preis ist. Der Verlag sagte mir jeden Herbst: Halt 
dich mal bereit, wer weiß! Aber nachdem ich mich also ein paar Jahre lang bereitge
halten hatte, rechnete ich dann eigentlich nicht mehr damit und war insofern über
haupt nicht darauf vorbereitet, als es tatsächlich passierte. Da habe ich mich erst 
einmal sehr, sehr gefreut und das gebührend gefeiert. Es ist natürlich toll, dass die
se Art von Literatur, die sich kritisch mit Klassen- und Geschlechterfragen beschäf
tigt, eine solche Bühne bekommt, auch international, und dadurch sehr viele Leu
te, die ihre Bücher sonst nicht in die Hand genommen hätten, Annie Ernaux lesen. 
Und es ist auch schön, wenn ich dadurch zum Beispiel im Rahmen von Podiumsdis
kussionen eine Bühne bekomme und die Öffentlichkeit mehr darüber erfährt, wie 
viel Arbeit in literarischen Übersetzungen steckt. Die Sichtbarkeit unseres Berufs 
ist schon viel besser als noch vor zehn, fünfzehn Jahren, aber da ist noch immer Luft 
nach oben. 

JD: Annie Ernaux ist im Zuge der Nobelpreisverleihung auch sehr stark kritisiert 
worden, vor allem für ihre Unterzeichnung der Boykottaufrufe von Israel.1 

SF: Genau, ein paar Tage nach dem Nobelpreis kam Ernaux’ einseitige Unterstüt
zung für Palästina ans Licht – wobei »ans Licht kommen« nicht ganz richtig ist: Es 
ist ja nicht so, als wäre das vorher geheim gewesen. Wenn man sich vorher dafür in
teressiert und dazu recherchiert hätte, wäre man auf die entsprechenden Petitionen 
gestoßen. Aber mir war ihre Haltung zu diesem Thema nicht klar. Das heißt, es war 
erst einmal ein Schock für mich, und ich musste mich damit auseinandersetzen, 
was das jetzt für mich heißt. Weil ich es selbst sehr kritisch sehe, wie einseitig soli
darisch sie eben mit Palästina ist und wie weit ihre Kritik an Israel geht, bis hin zum 
Boykottaufruf. Ich habe mit ihr aber auch politisch schon viel diskutiert, habe fast 
alle ihre Bücher gelesen und bin der festen Überzeugung, dass sie keine Antisemi
tin ist, wie ihr in rechten Medien unterstellt worden ist. In Frankreich ist diese Art 
der Palästina-Solidarität in der Linken leider sehr verbreitet. Das soll es nicht ent
schuldigen, schließlich ist Ernaux ein eigenständig denkender Mensch und muss 
sich nicht irgendeinem linken Mainstream in Frankreich unterwerfen – sie glaubt 
wirklich, dass sie damit eine Form der Unterdrückung anprangert. Vielleicht hat sie 
sich wirklich noch nie mit linkem Antisemitismus auseinandergesetzt. In ihren Au
gen sind die Vorwürfe ein Komplott der Rechten, die nicht ertragen können, dass 
eine linke und klassenkritische Autorin den Nobelpreis bekommen hat. 

JD: Gerade, weil die Kritik so heftig ausfiel? 

1 Das Gespräch fand vor dem Hamas-Angriff vom 7. Oktober 2023 und dem darauffolgenden 
Krieg in Gaza statt. 

https://doi.org/10.14361/9783839471821-006 - am 13.02.2026, 05:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471821-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Julia Dettke: »In Sprache steckt immer Macht«: Gespräch mit der Übersetzerin Sonja Finck 91 

SF: Richtig. Und ich glaube, da ist auch durchaus was dran, dass von rechter Seite 
der Vorwurf der unzureichenden Solidarität mit Israel, auch wenn er berechtigt sein 
mag, benutzt wird, um linke Positionen insgesamt zu diskreditieren. Das soll wie
derum nicht die Petitionen entschuldigen, die Ernaux unterschrieben hat, die sind 
zum Teil sehr bedenklich. Dennoch ist mein Standpunkt: Wenn in Ernaux’ Texten so 
etwas vorkäme, dann hätte ich damit wirklich ein Problem, ein politisches Problem: 
Ich kann keine Texte übersetzen, die ich politisch falsch finde. Aber das ist nicht der 
Fall. Im Gegenteil: Wenn man sich die einschlägigen Stellen in ihren Texten ansieht, 
und das sind nicht viele, findet man in Die Jahre eine Kritik am französischen Antise
mitismus und am Totschweigen des Holocausts im Frankreich der Nachkriegszeit. 
Und um Israel geht es in ihren Texten nie. Ernaux prangert also Antisemitismus an 
– aber sie vertritt eben auch eine Form der Palästinasolidarität, bei der es für sie 
wohl darum geht, auf der Seite der Unterdrückten zu stehen, bei der sie aber mei
ner Meinung nach die Komplexität im Kontext der Geschichte Israels und des Anti
semitismus’ in Europa nicht mitdenkt. Das finde ich sehr schade, aber für mich ist 
damit nicht die Grenze erreicht, an der ich sagen würde, ich übersetze Ernaux nicht 
länger. Antisemitische Texte dagegen würde ich niemals übersetzen. 

JD: Zum Schluss noch die ganz große Frage: Ist Übersetzen aus Ihrer Sicht eine po
litische Tätigkeit? 

SF: Definitiv. In Sprache steckt immer Macht drin. Was sind Ausschlussmechanis
men? Wie funktionieren diese auch gerade über Sprache? Wer kann sich wie aus
drücken? Wer hat welche formale Bildung genossen oder auch nicht, wie sind ver
schiedene Dialekte oder Umgangssprache gesellschaftlich konnotiert und so wei
ter. All das sind politische Fragen. Manchmal wird das als Gegensatz konstruiert: 
Politik versus Kunst, und Kunst ist das Gute und Politik ist irgendwie ein bisschen 
schmutzig. Das ist für mich Quatsch. Nur bleibt Politik eben eher auf einer Sach
ebene, während die Literatur durch Rhythmus und Klang auch die Sinne anspricht. 
Ein besseres Empathietraining als Literatur zu lesen gibt es nicht. 

https://doi.org/10.14361/9783839471821-006 - am 13.02.2026, 05:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471821-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839471821-006 - am 13.02.2026, 05:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471821-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

