
 

 

 
 

 
 
 
 
 
 

ZWEITES KAPITEL: 
NIETZSCHES SEMIOTIK ALS POETOLOGISCHES MODELL 
 

 

Nietzsches dionysischer Umgang mit Eigennamen 

 
1. – Im Umgang mit Eigennamen wird meistens die Eindeutigkeit der Zuordnung 
zu einer Person oder einem Gegenstand als gegeben vorausgesetzt. Dies ist aber 
hinsichtlich Nietzsche nicht der Fall. Bei ihm droht, wie Derrida angemerkt hat, je-
de Eindeutigkeit der Bezugnahme durch die Art des Umgangs mit seinem eigenen 

Namen in Fluß und in Bewegung zu geraten.1 Dies resultiert erstens durch die Plu-
ralisierung und wiederholte Ersetzung seines Namens durch andere Namen (Za-
rathustra, Der Antichrist, Dionysos, Der Gekreuzigte, etc.) und zweitens durch die 
Aufdeckung seiner eigenen wechselnden Pseudonyme, Heteronyme und Begriffs-
personen.2  

In der Tat ist es so, daß Nietzsche durch unterschiedliche Figuren und durch 

seine unterschiedlichen Namen, durch seine Pseudonyme und Heteronyme so etwas 

                                                             
1   Vgl. J. Derrida: »Nietzsches Otobiographie oder Politik des Eigennamens«, S. 64-98; 

ders: »Die Unterschriften interpretieren«, S. 62-77; ders.: »Die Stile Nietzsches«, S. 
183-224. – Neben Derrrida betonen unter anderem auch folgende Studien und Bücher 
Nietzsches eigentümlichen Umgang mit Eigennamen: G. Deleuze/F. Guattari: Was ist 
Philosophie?; Sarah Kofman: Explosion I. De l’Ecce homo de Nietzsche, Paris 1992; 
Aldo Lanfraconi: Nietzsches historische Philosophie, Stuttgart/Bad Cannstatt 2000; 
E. Kleinschmidt: »Abwesende Gegenwärtigkeit. Grenzpositionen der Autorschaft in 
Friedrich Nietzsches ›Ecce homo‹«, S. 165-179; M. Stingelin: »er war im Grunde der 
eigentliche Schriftsteller«, S. 80-106. 

2   Vgl. beispielsweise den Brief an August Strindberg vom 31. Dezember 1888, den er 
mit »Nietzsche Caesar« unterschreibt (F. Nietzsche: Sämtliche Briefe, KSB 8, S. 
568), den Briefentwurf an Catulle Mendès vom 1. Januar 1889, den er mit »Nietzsche 
Dionysos« unterzeichnet (F. Nietzsche: Sämtliche Briefe, KSB 8, S. 571) oder die 
Schrift Der Antichrist. Fluch auf das Christenthum, deren abschließendes »Gesetz 
wider das Christenthum« mit »Der Antichrist« unterzeichnet ist (F. Nietzsche: Der 
Antichrist, KSA 6, S. 254). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

wie eine kohärente philosophische Subjektivität und kommunikative Identität infra-
ge stellt. Dies ergibt sich nicht zuletzt daraus, daß er unterschiedliche Rollen, Mas-

ken und Begriffspersonen entwickelt, die eine einfache Identifizierung zwischen 
Autor und Sprecher erschweren. Nietzsche ist, wie Dionysos, ein polyonymos – ein 
Vielnamiger.3 Die Vielnamigkeit und Pluralität sind nicht nur ein wesentliches Zei-
chen seines bevorzugten antiken Gottes, seiner wichtigsten Begriffsperson, sondern 
zeichnen sein eigenes Selbstverständnis aus. Dionysos, der in der antiken Traditon 
derjenige Gott ist, dem die meisten unterschiedlichen Namen zugeschrieben worden 

sind, bildet das Modell für Nietzsche. Hieraus resultiert unter anderem die dionysi-
sche Signatur seiner Schreibweise, und sein Umgang mit Eigennamen ist daher 
auch dionysisch – jenseits der Vorstellung einer tragischen Philosophie im Zeichen 
des Dionysos, die er eh auf seine partikulare Art und Weise umdeutet und entwi-
ckelt. 

Nietzsche stiftet durch den Gebrauch von Eigennamen aber auch schlicht Ver-

wirrung bei seinen Lesern. »An allen psychologisch entscheidenden Stellen«, heißt 
es etwa in Ecce homo, rückblickend auf die frühere Huldigungsschrift Richard 
Wagner in Bayreuth, »ist nur von mir die Rede, man darf rücksichtslos meinen 
Namen oder das Wort Zarathustra hinstellen, wo der Text das Wort Wagner 
giebt«.4 Das gleiche sagt er auch in bezug auf die ›Wörter‹ Schopenhauer und 
Wagner und die Schopenhauer gewidmete »Unzeitgemäße Betrachtung« Schopen-
hauer als Erzieher: »Schopenhauer und Wagner oder, mit Einem Wort, Nietz-
sche…«5 Anders gesagt: Das literarisch-philosophische Subjekt Nietzsche nimmt 
gerne auch andere bereits kanonifizierte Namen an, die realen Personen zugeordnet 
sind. Er produziert damit auch willentlich eine Konfussion, die nicht ohne weiteres 
aufzulösen ist.  

»Man sei auf der Hut«, warnt Nietzsche daher, »wenn ich Namen nenne. Ich 

habe alle entscheidenden Dinge über mich immer so gesagt, daß irgend Jemand, 
sich getroffen fühlend, vor Vergnügen dabei fast umfiel. Die dritte Unzeitgemäße 
heißt zum Beispiel Schopenhauer als Erzieher […]. Lisez: Nietzsche als Erzieher.«6 
Nietzsche betont (eher implizit), daß es in seinem Fall nicht ausreichend ist, zu ver-
stehen, wie gängigerweise Eigennamen verwendet werden. Dies hat auch methodo-
logische Konsequenzen: Er reklamiert für sich eine persönliche, man könnt auch 

sagen, egozentrierte Hermeneutik des Eigennamens, da, entgegen jeglicher Kon-
vention, Name und Bedeutung des Namens – das Bezeichnende und das Bezeichne-

                                                             
3   Vgl. zur Vielnamigkeit des Dionysos die vielen Namen, die Walter F. Otto in seiner 

Studie Dionysos. Kultus und Mythos, Frankfurt a.M. 1933, zusammenträgt. 
4   F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 314. 
5   Ebd., S. 317. 
6   So ein geplanter Einschub zu Nietzsche contra Wagner. F. Nietzsche: Kommentar zu 

den Bänden 1 -13, KSA 14, S. 525.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SEMIOTIK ALS MODELL | 59 

 

te – auseinanderstreben beziehungsweise nicht in einem konventionellen Sinne 
konvergieren. Nietzsche tut dies unter anderem, um, wie er rätselhafterweise 

schreibt, »Etwas auszusprechen, um ein Paar Formeln, Zeichen, Sprachmittel mehr 
in der Hand zu haben«.7 

Nun, Nietzsche löst, wie aus dem oben angeführten Zitat ersichtlich ist, faktisch 
die scheinbar feste, identifizierende Fremdreferenz, in diesem Fall Wagner und 
Schopenhauer, auf und projiziert nachträglich sein eigenes Selbst auf die Namen 
beziehungsweise ›Wörter‹ Wagner und Schopenhauer. Mehr noch: Nietzsche ver-

leibt sich oder ›verwandelt in sich‹ die Namen Wagner und Schopenhauer nachträg-
lich ein.8 Beide Namen sollen daher, wenn man Nietzsches Intention folgt, als seine 
Pseudonyme, Synonyme oder Heteronyme vom Leser aufgefaßt werden, da sie, un-
ter psychologischen Gesichtspunkten, in den Unzeitgemäßen Betrachtungen so et-
was wie unbewußte oder unwillkürliche Selbstprojektionen, Selbstmodellierungen 
und Masken bereits darstellen.9 In Ecce homo hebt Nietzsche darin »die fremdar-

tigste ›Objektivität‹, die es geben kann« hervor, denn »die absolute Gewissheit dar-
über, was ich bin, projicirte sich auf irgend eine zufällige Realität.«10 Daraus erge-
ben sich freilich viele Fragen und Probleme, die den Status der Referenzialität von 
Eigennamen betreffen, denn diese Aussage Nietzsches ist insofern bemerkenswert, 
als daß die frühere (intentionslose) Projektion, die Wagner und Schopenhauer als 
seine Vorläufer ausweist, durch eine neue Selbstprojektion überblendet wird, wel-

che die Bedeutung Wagners und Schopenhauers auszulöschen intendiert. Dieses 
Verfahren weitet Nietzsche aber auch beispielsweise auf die Namen Rée, Voltaire 
oder Dionysos aus – darauf wird später noch genauer eingegangen werden. Dadurch 
aber wird die klare identifizierende Fremdreferenz, die durch Eigennamen konven-

                                                             
7   F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 320. 
8   Der Ausdruck ›in sich einverwandeln‹ existiert zwar laut Grimmschen Wörterbuch 

nicht, doch Peter Handke benutzt ihn in seinem Text Die Lehre der Sainte-Victoire 
(es handelt sich also um einen Neologismus), um einen aneignenden, transformativen 
Akt zu bezeichnen, der mir analog zum Nietzscheschen zu sein scheint. Vgl. folgende 
Stelle bei Handke: »Zuletzt hoffte ich dann doch, daß es ›ich‹ werden könnte (Sorger, 
den Erdforscher, hatte ich ja in mich einverwandelt, und so wirkte er ohnedies in vie-
len Blicken weiter).« Peter Handke: Die Lehre der Sainte-Victoire, Frankfurt a. M. 
1984, S. 80. 

9   Daß Selbstprojektionen und Masken für Nietzsches literarisch-philosophische 
Schreibweise eine wichtige Rolle spielen, haben bereits unter anderem folgende Stu-
dien hervorgehoben: S. Kofman: Explosion I.; Marco Brusotti: Die Leidenschaft der 
Erkenntnis. Philosophie und Lebensgestaltung bei Nietzsche von »Morgenröthe« bis 
»Also sprach Zarathustra«, Berlin/New York 1997; Vivetta Vivarelli: Nietzsche und 
die Masken des freien Geistes. Montaigne, Pascal und Sterne, Würzburg 1998; A. 
Lanfraconi: Nietzsches historische Philosophie; K. Wellner: »Nietzsches Masken in 
Ecce homo«, S. 143-150. 

10   F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 314f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

tionellerweise vorgegeben ist, durch eine Ersetzungstrategie zum selbstreferentiel-
len, egozentrierten Akt, den der Leser mitvollziehen soll, wie etwa die autoritative 

Lektüreanweisung »Lisez: Nietzsche« verdeutlicht. Nietzsche weitet dieses Vorge-
hen aber auch auf seine anderen Heteronyme und Begriffspersonen aus. Sarah 
Kofman beispielsweise kommentiert dies Vogehen folgendermaßen: »Wagner, 
Schopenhauer, Voltaire, Paul Rée, Zarathoustra, Dionysos, etc., autant de masques 
et des noms dont Nietzsche a dû s’emparer pour dire ce qui n’avait pas encore de 
nom. Le temps de l’après-coup lui permet de dire: tous ces noms, c’était déjà ›moi‹, 

de simples signes, pour parler de ›moi‹ […].«11 
Nietzsche behandelt daher in verblüffenderweise Eigennamen vielfach so, als 

seien sie einfache Wörter, die durch Synonyme ersetzbar sind – er schreibt ja auch, 
»wo der Text das Wort Wagner giebt« und nicht, ›wo der Text den Namen Wagner 
gibt‹. Und er bietet seinen eigenen Namen oder das Wort Zarathustra als Alternati-
ven an, wobei auf die Synonymisierung und Homologiserung der Namen (Wörter) 

Nietzsche und Zarathustra an dieser Stelle noch nicht eingegangen werden soll, 
denn sie bildet eine zentrale Gelenkstelle der Nietzscheschen Poetologie des Selbst. 
(Dies wird später in der Erörterung des Konzepts des Selbst und in der Analyse von 
Ecce homo deutlich werden.) 

Nietzsches Vorgehen an den zitierten Stellen wirft aber einige schwerwiegende 
philosophische und sprachtheoretische Probleme bezüglich seines Umgangs mit Ei-

gennamen auf: Die Sprache ist zwar ein System beweglicher und bis zu einem ge-
wissen Grade austauschbarer Zeichen – ein Wort kann durch ein anderes ersetzt und 
jeder Satz kann durch einen anderen ausgedrückt werden, wie dies beispielsweise 
bei jeder Übersetzung eines Textes in eine andere Sprache der Fall ist – doch bilden 
konventionellerweise Eigennamen eine klare Grenze dieser Variabilität und Aus-
tauschbarkeit der sprachlichen Zeichen und Wörter. Eigennamen sind zwar auch 

Zeichen und Wörter und bilden einen Teil der Sprache, sie beziehen sich jedoch in 
einem besonderen Maße auf ein ›Jenseits der Sprache‹. Das heißt: Sie werden refe-
rentiell Personen oder Gegenständen zugeordnet, die objektiv in Raum und Zeit lo-
kalisierbar sind.12 Man spricht in diesem Zusammenhang auch von einer Taufsitua-
tion.13 »Die Referenz eines Eigennamens schließlich ist nur zu verstehen«, schreibt 
daher beispielsweise Ernst Tugendhat, »im Rekurs auf das beschriebene Substituti-

                                                             
11   S. Kofman: Explosion I., S. 23. 
12   Dies gilt letztlich auch beispielsweise für literarisch-fiktive Figuren, da man sie in ei-

nem Roman oder in einer Erzählung, die Teil einer objektivierbaren Realität sind, lo-
kalisieren kann. 

13   Vgl. zur Taufsituation bezüglich der Eigennamen: Saul Kripke: »Naming and Neces-
sity«, in: Donald Davidson/Gilbert Harman (Hg.): Semantics of Natural Language, 
Dordrecht 1972, S. 253-355; Ursula Wolf (Hg.): Eigennamen. Dokumentation einer 
Kontroverse, Frankfurt a. M. 1985. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SEMIOTIK ALS MODELL | 61 

 

onssystem. Man kann also auf einzelnes nur bezugnehmen, indem man sich zu-
gleich auf eine Welt bezieht«.14 Eigennamen sind daher besondere Designatoren 

oder Bezeichnungsausdrücke, die eine objektivierbare soziale Welt voraussetzen, 
denn es wird, wie Pierre Bourdieu betont, durch »den Eigennamen, diese ganz ei-
gentümliche Form des Benennens, […] eine gleichbeibende und dauerhafte soziale 
Identität gesetzt, die für die Identität des biologischen Individuums in all den mög-
lichen Feldern einsteht, in die es als Akteur hineingerät, das heißt in allen seinen 
möglichen Lebengeschichten.«15 

Nietzsche nun setzt sich über diese Konvention in semiologischer Hinsicht 
schlicht hinweg. Die Elastizität und Variabilität der sprachlichen Zeichen wird bei 
ihm auch auf das Feld der Eigennamen und der Subjektthematik ausgeweitet. Um 
genauer zu sein: Das ehemals Bezeichnete stimmt nicht mehr mit dem nun Gemein-
ten bei ihm überein, so daß er eine aktive Resemantisierung der fremden Namen 
vornimmt. Tatsächlich findet sich bei ihm auch eine prinzipielle sprach- und indivi-

dualitätstheoretische Reflexion, die seine Subjektkritik suspendiert und eine parti-
kulare, individuelle Verwendung von Zeichen, Wörtern beziehungsweise (Eigen-) 
Namen vor dem Hintergrund einer allgemeinen und historisch überlieferten Sprache 
erklären könnte, indem er ein interpretationistisch-kreatives Argument ins Feld 
führt: »Das Individuum ist etwas Absolutes, alle seine Handlungen ganz sein eigen. 
Die Werthe für seine Handlungen entnimmt er zuletzt doch sich selber: weil er auch 

die überlieferten Worte sich ganz  ind iv idue l l  deu ten  muß. Die Aus legung  
der Formel ist mindestens persönlich, wenn er auch keine Formel schafft: als Aus-
leger  ist er immer noch schaf fend .«16 
 
 
2. – Je späteren Datums die Nietzscheschen Texte sind, je intensiver sich Nietzsche 

in der Re-Lektüre, wie in seinen Vorreden von 1886 oder in Ecce homo, seiner 
Schriften als interpretationistischer Ausleger seiner selbst präsentiert, desto drama-
tischer formuliert er seinen Umgang mit Namen und zugleich seine eigene Autor-
schaft und Schreibaktivität. An den Komponisten Heinrich Köselitz, den Nietzsche 
ja bekanntermaßen in ›Peter Gast‹ umtaufte, schreibt er am 6. Dezember 1888: 
»Über die dritte und vierte Unzeitgemäße werden Sie in Ecce homo eine Entde-

ckung lesen, dass Ihnen die Haare zu Berge stehn, mir standen sie auch zu Berge. 

                                                             
14   E. Tugendhat: Egozentrizität und Mystik, S. 21. 
15   Pierre Bourdieu: »Die biographische Illusion«, in: ders.: Praktische Vernunft. Zur 

Theorie des Handelns, Frankfurt a. M. 1998 (franz. 1994), S. 75-83, hier S. 78f. 
16   F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882 – 1884, KSA 10, S. 663. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

Beide reden nur von mir, anticipando… Weder Wagner, noch Schopenhauer kamen 
psychologisch drin vor… Ich habe beide Schriften erst seit 14 Tagen verstanden.«17  

Die beiden »Unzeitgemäßen Betrachtungen« Schopenhauer als Erzieher und 
Richard Wagner in Bayreuth sprechen für Nietzsche im Rückblick und in seiner 
Re-Lektüre nur von ihm selbst. Ja, die Re-Lektüre dieser Schriften führt bei ihm zur 
Entdeckung des eigenen Ichs oder Selbst – und zwar insofern, daß Nietzsche nicht 
nur der Autor der beiden Schriften ist, sondern, daß sie nur von ihm reden, er ihr ei-
gentlicher Protagonist ist, daß seine Person der Hauptgegenstand sein soll. Das 

heißt aber nicht nur, daß Nietzsche seine Haltung gegenüber Schopenhauer revi-
diert, den er in seiner dritten Unzeitgemäßen Betrachtung noch als idealen philoso-
phischen Lebensführer angepriesen hatte und stattdessen nun sich selbst in solch ei-
ner Funktion anbietet, sondern die ehemals gesichert geglaubte Bedeutung seiner 
Schriften gerät in Bewegung: Statt von Wagner oder Schopenhauer zu handeln, 
sprechen sie nun von ihm. Man könnte auch sagen: Nietzsche sammelt sich in der 

Re-Lektüre seiner Schriften auf sich hin, indem er die ehemalige Fremdreferenz 
auslöscht und er die ›eigentliche‹ oder ›richtige‹ Bedeutung der Texte erkennt. Da-
mit entdeckt er sich – nicht ohne eine gewisse Ironie – selbst. Er erzielt dadurch ei-
ne egozentrierte Resemantisierung nicht nur einzelner Wörter und Namen, sondern 
ganzer Schriften: »Jetzt, wo ich aus einiger Ferne auf jene Zustände zurückblicke, 
deren Zeugniss diese Schriften sind, möchte ich nicht verleugnen, dass sie im 

Grunde bloss von mir reden.«18 
Es ist zu Recht darauf hingewiesen worden, daß durch Nietzsches vor allem im 

Spätwerk forciert vorgetragene Ersetzungsstrategie, die sich am auffälligsten in sei-
nem Umgang mit Eigennamen manifestiert, nicht ein Zustand der Eindeutigkeit 
hergestellt wird, vielmehr drohen seine Autorschaft und die Inhalte seiner Schriften 
in einen Zustand der Mehrdeutigkeit und, zum Teil, Unlesbarkeit überzugehen,19 

wenn man Nietzsches Aussagen nicht bereits als Anzeichen seines späteren geisti-
gen Zusammenbruchs verstehen möchte. Es handelt sich beim späten Nietzsche um 
eine paradoxe Gedankenfigur: Je monolithischer und egozentrierter (wie etwa in 
Ecce homo) er sich im nachhinein präsentiert, je stärker er betont, daß hinter Der 
Antichrist, Der Gekreuzigte, Dionysos, Zarathustra, Wagner, Schopenhauer, usw. 
er selbst stehe, sein Selbst zugleich aus diesen Figuren, Rollen und Begriffsperso-

nen zusammenzusetzen sei, desto drastischer lösen sich seine frühere Autorschaft, 
die ja auf klarer Differenzziehung beruhte, und die Thematik seiner früheren Schrif-

                                                             
17   Brief an Heinrich von Köselitz, 9. Dezember 1888, F. Nietzsche: Sämtliche Briefe, 

KSB 8, S. 515. 
18   F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 320. 
19   Vgl. M. Stingelin: »er war im Grunde der eigentliche Schriftsteller«, S. 80-106, und 

E. Kleinschmidt, »Abwesende Gegenwärtigkeit. Grenzpositionen der Autorschaft in 
Friedrich Nietzsches ›Ecce homo‹«, S. 165-179. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SEMIOTIK ALS MODELL | 63 

 

ten auf. Dadurch entsteht der Eindruck eines chaotischen Interagierens unterschied-
licher Sprech- und Textdynamiken. Und de facto ist es so, daß nicht nur die Wie-

dererkennungs- und Identifizierungseffekte für den Leser, der die Nietzscheschen 
Texte in ihrer ursprünglichen Fassung kennt, geringer werden, sondern die in Ecce 
homo anvisierte Teleologie auf der Ebene der Autorschaft schlägt so nachträglich in 
Kontingenz um. Dies zeigt sich beispielsweise an seinem Versuch, einen geschlos-
senen Werkentwurf im Kapitel »Warum ich so gute Bücher schreibe« von Ecce 
homo zu entwerfen. Dieser Versuch erscheint als eine sekundäre Bearbeitung, in 

der Nietzsche einen inneren und kohärenten Zusammenhang seiner Schriften phan-
tasiert, den es bei genauerer und kritischer Betrachtung so gar nicht gibt.20 Es ist zu 
vermuten, daß er dies tut, um so die ›welthistorische‹ Bedeutung seiner Person zu 
unterstreichen, denn, wie er während der Abfassung von Ecce homo Franz 
Overbeck gegenüber betont: »in zwei Monaten bin ich der erste Name auf Er-
den.«21  

 
 

3. – Nietzsches Autorschaft und auch sein Selbst scheinen als identifizierbare Ein-
heit und Größen immer schillernder und scheinen sich bis zu einem gewissen Grade 
auszuhöhlen, auszulöschen oder zumindest zu verflüssigen. Die den Autor zentrie-
rende Position innerhalb der Nietzsche-Literatur versucht – im Gegensatz zur den 

Autor dezentrierenden Position, die darin eher ein Zeichen der Disseminierung des 
Autor-Ichs sieht – diesen Tatbestand, unter den von Nietzsche geprägten Begriffen 
und Philosophemen einer Philosophie der Masken,22 der Theatralität,23 einer Expe-
rimentalphilosophie,24 einer Philosophie des ästhetischen Scheins oder eines gro-
ßen Stils25 und eines Perspektivismus26 als methodologisch-poetologischen Monis-

                                                             
20   Vgl. F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 298-364. – Zu dem auf Freuds Traumana-

lysen zurückgehenden Begriff der sekundären Bearbeitung vgl. den gleichnamigen 
Abschnitt in J. Laplanche/J.-B. Pontalis: Das Vokabular der Psychoanalyse, Bd. 2, S. 
460f. – Dort definieren die Autoren sekundäre Bearbeitung als ein Verfahren der 
»Umarbeitung […], mit dem Ziel« die »Form eines relativ kohärenten und verständ-
lichen Szenariums darzubieten«.  

21   Brief an Franz Overbeck, Weihnachten 1888, F. Nietzsche: Sämtliche Briefe, KSB 8, 
S. 549. 

22   Vgl. beispielsweise Ulrich Claesges: Der maskierte Gedanke: Nietzsches Aphoris-
menreihe »Von den ersten und letzten Dingen«, Würzburg 1999; K. Wellner: »Nietz-
sches Masken in Ecce homo«, S. 143-150. 

23   Vgl. Peter Sloterdijk: Der Denker auf der Bühne. Nietzsches Materialismus, Frank-
furt a. M. 1986. 

24   Vgl. beispielsweise Volker Gerhardt: Pathos und Distanz. Studien zur Philosophie 
Friedrich Nietzsches, Stuttgart 1988. 

25   Vgl. dazu Karl Heinz Bohrer: »Ästhetik und Historismus: Nietzsches Begriff des 
›Scheins‹«, in: ders.: Plötzlichkeit. Zum Augenblick des ästhetischen Scheins, Frank-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

mus zu fassen, was nichts anderes heißt, als daß Nietzsche seine philosophischen 
Theoreme auf seine Person und auf sein Selbstverständnis als Autor angewendet 

habe, um so eine Kohärenz der Nietzscheschen Vorgehens- und Schreibsweise zu 
rekonstruieren. In der Tat lassen sich bestimmte Elemente der Nietzscheschen 
Schreibweise in Korrelation zu zentralen Philosophemen oder Theoremen seines 
Denkens setzen. So hat etwa Alexander Nehamas in seiner Studie Friedrich Nietz-
sche. Leben als Literatur vorgeschlagen, Nietzsches Kritik an der Vorstellung von 
Ursache und Wirkung und sein Plädoyer für die Umstellung des Ursache-

Wirkungsprinzips innerhalb einer perspektivischen Betrachtung der Welt auch als 
poetologisches Autorschaftsprogramm und Schreibmodell zu lesen,27 in dem dann 
bei Nietzsche das Leben wie ein narrativer Text nachträglich modelliert werde. Ge-
nauer gesagt: Als Effekt der textuell-literarischen Modellierung – und nicht Selbst-
Reflexion – ergibt sich für Nehamas ein kohärentes und geschlossenes Bild des ei-
genen Lebens bei Nietzsche, das sich als kontinuierliche Erzählung lesen läßt, so 

daß Nietzsche in letzter Konsequenz das Resultat seines eigenen Werks und seiner 

                                                                
furt a. M. 1981, S. 111-138, wobei Bohrer betont, daß Nietzsche den Begriff des 
Scheins »in den Begriff der ›Maske‹ überführte (ebd., 135); ders.: »Die Stile des Di-
onysos«, in: ders.: Großer Stil. Form und Formlosigkeit in der Moderne, München 
2007, S. 216-235. 

26   Vgl. dazu A. C. Danto: Nietzsche als Philosoph, vor allem S. 88-125.  
27   Vgl. dazu das 3. Kapitel »Ein jedes Ding ist die Summe seiner Wirkungen« in: A. 

Nehamas: Nietzsche. Leben als Literatur, S. 113-154. – Nehamas’ Argumentation 
basiert vornehmlich auf einer Notiz, die der Kompilation Der Wille zur Macht ent-
nommen ist, die Nietzsches Schwester Elisabeth und Peter Gast zusammengestellt 
hatten: »Wir unterscheiden uns, die Täter, vom Tun, und von diesem Schema machen 
wir überall Gebrauch, – wir suchen nach einem Täter zu jedem Geschehen… was ha-
ben wir gemacht? Wir haben ein Gefühl von Kraft, Anspannung, Widerstand, ein 
Muskelgefühl, das schon der Beginn der Handlung ist, als Ursache mißverstanden 
[…]. – Aus einer notwendigen Reihenfolge von Zuständen folgt nicht deren Kausal-
Verhältnis […]. Wenn ich den Muskel von seinen ›Wirkungen‹ getrennt denke, so 
habe ich ihn negiert […]. – Ein ›Ding‹ ist die Summe seiner Wirkungen. (WM, 
551)«. Ebd., 118. – Problematisch an Nehamas’ Deutung ist nicht so sehr, daß er die 
Nietzschesche Argumentation hinsichtlich der Umstellung des Kausal-Verhältnisses 
überbewertet, indem er sie auf Nietzsches Schreibpraxis anwendet, dies ließe sich un-
ter poetologischen Gesichtspunkten noch nachvollziehen, sondern daß er sich in den 
zentralen Passagen seiner Studie autoritativ auf einen Text stützt, Der Wille zur 
Macht, den Nietzsche so niemals konzipiert und publiziert hat. Darüber hinaus sind 
viele der von Nehamas angeführten Nietzsche-Texte nicht in die kritische Ausgabe 
von Nietzsches Schriften aufgenommen worden, da sie eindeutige Zurechtmachun-
gen seitens der Herausgeber darstellen. Dadurch entsteht eine Kohärenz, die es bei 
genauerer Beobachtung nicht gibt. Daher entgehen Nehamas andere psychologische 
und sprachphilosophische Aspekte, die bei Nietzsche textbildend wirksam sind und 
welche die vorliegende Studie zu rekonstruieren sucht. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SEMIOTIK ALS MODELL | 65 

 

Schreibaktivität sei. Nehamas bestätigt damit indirekt die poststrukturalistisch-
literaturtheoretischen Annahmen – was auf den ersten Blick paradox erscheinen 

mag, geht es ihm doch um eine transparente Kohärenz der Selbstmodellierung –, 
denn in seiner Deutung des Nietzscheschen Perspektivismus wird dezidiert ein ein-
heitliches und kohärentes Autorschaftskonzept und Modell des Selbst, das parallel 
zum Text oder zur Erzählung existiert, unterlaufen. Dieser Subversion entspräche 
bei Nietzsche unter anderem auf der Ebene der Schreibweise ein hyperbolischer 
Stilpluralismus. Nehamas gesteht daher auch ein, »daß die radikal pluralistische 

Deutung Kofmans und Derridas am Ende doch die richtige ist«.28 Gleichzeitig be-
tont er aber, daß »Nietzsches Werk als Ganzes seinen Perspektivismus [unter-
streicht], jedoch nicht, weil es selbst keine Deutung zuließe und keine bestimmte 
Struktur, oder Bedeutung hätte«.29  

Das einzige Kriterium, von einem Autorschaftskonzept bei nicht-fiktionaler Li-
teratur überhaupt zu sprechen, besteht sinnvollerweise in der Garantie von Identität, 

nicht statischer aber doch relativer Natur, und von Eindeutigkeit zwischen fakti-
schem Schreiber und Sprecher, was konventionellerweise durch die Identität des 
Namens garantiert wird.30 Die Herstellung von Identität und Eindeutigkeit, die hier 
weder als substantialistische Begriffe noch als Resultate erkenntnistheoretischer 
Operationen verstanden werden dürfen, kann nun auf sehr unterschiedliche Weise 
und auf sehr unterschiedlichen Niveaus gelingen oder fehlschlagen. Semiotisch ge-

sprochen heißt dies, daß – bei aller Variabilität der benutzten Zeichen und maxima-
ler Semiosis – Identität und Eindeutigkeit auf das gleiche Bezeichnete verweisen 
können, auf eine Ebene von propositionalen Konzepten also, welche ihrerseits auf 
Referenten, das heißt Teile der außersprachlichen Wirklichkeit verweisen – zumin-
dest virtuell.  

Bei aller diskursiven Hybridität und Pluralisierung sowie semiotischen Elastizi-

tät und Differenzierung scheinen Nietzsches Sprache und seine Texte jedoch die 

                                                             
28   Ebd., S. 41. 
29   Ebd.  
30   Vgl. zu diesem Problem grundsätzlich Philippe Lejeune: Der autobiographische 

Pakt, Frankfurt a. M. 1994 (franz. 1975). – Pierre Bourdieu betont in diesem themati-
schen Zusammenhang: »Als Institution ist der Eigenname der Zeit und dem Raum 
wie auch orts- und zeitbedingten Variationen entzogen: Damit sichert er den benann-
ten Individuen über alle Veränderungen und alle biologischen und sozialen Flukuati-
onen hinweg die nominale Konstanz, die Identität im Sinne von Identität mit sich 
selbt, constantia sibi, welche die soziale Ordnung verlangt. […] Der Eigenname ist 
der sichtbare Beleg für die Identität seines Trägers über die Zeit und über die sozialen 
Räume hinweg, Grundlage der Einheit dieses Trägers in der Abfolge seiner Erschei-
nungsformen und der sozial anerkannten Möglichkeit, diese Erscheinungsormen zu 
einem Ganzen zusammenzufassen und aktenkundig werden zu lassen […]«. P. Bour-
dieu: »Die biographische Illusion«, S. 79. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

Möglichkeit bereitzuhalten, konzeptuelle Figuren wie eine genuine und souveräne 
Autorschaft jenseits der starren Dichotomie von Einheitlichkeit und Multiplizität 

hervorzubringen. Diese Möglichkeit ergibt sich daher, weil Nietzsche eine partiku-
lare, dividualistisch-egozentrierte Poetologie des Selbst mit einer entsprechenden 
Semiotik innerhalb seiner Schreibaktivität entwickelt hat, die er bis zu Ecce homo 
konsequent weitertrieb, ja sogar bis zu den sogenannten Wahnsinnszetteln oder 
pseudonymen Briefen, die er abwechselnd zum Beispiel mit Dionysos, Der Gekreu-
zigte, Astu oder Phoenix unterschrieben hat. 

»Wer«, wie Nietzsche schreibt, »zum hundertäugigen Argos geworden ist, der 
wird se ine  Io – ich meine sein ego  – endlich überall hinbegleiten.«31 Diese Poeto-
logie des Selbst hat durchaus etwas mit Nietzsches berühmtem Perspektivismus zu 
tun, denn so schreibt er auch in Ecce homo: »Ich habe es jetzt in der Hand, ich habe 
die Hand dafür, Perspektiven umzustellen«.32 Um dies an einem Beispiel zu ver-
deutlichen, soll nun die Kontroverse um den »Réealismus« rekonstruiert werden, da 

sie als Ausgangspunkt dessen dienen kann, was die vorliegende Studie als Nietz-
sches dividualistisch-egozentrierte Poetologie des Selbst bezeichnet, und worin 
überhaupt ein wesentlicher Aspekt des Nietzscheschen Autorschaftskonzepts be-
steht, denn seine dividualistisch-egozentrierte Poetologie des Selbst sowie seine mit 
der Ausstreichung der Namen Wagner und Schopenhauer verbundene Selbstmodel-
lierung in Ecce homo haben durchaus auch einen biographischen Hintergrund: Sie 

spiegeln seine persönliche Entwicklung zum selbständigen philosophischen Schrift-
steller wider. 
 
 

Die Kontroverse um den Réealismus 

 

1. – Die Schrift Menschliches, Allzumenschliches stellt, wie in der Einleitung dieser 
Studie bereits angedeutet, eine klare Zäsur in Nietzsches Werk dar. Sie ist, wie 
Nietzsche schreibt, »das Denkmal einer Krisis«,33 und in der Tat reflektiert dieses 
Buch eine in den Jahren 1875/76 vollzogene tiefgreifende Veränderung und Ver-
wandlung ihres Autors. Diese Tatsache ist durch Selbstzeugnisse Nietzsches ebenso 
wie durch zahlreiche biographische Studien belegt und aufgearbeitet worden.34 So 

                                                             
31   F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 477f. 
32   F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 266. 
33   F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 322. 
34   Vgl. zu den Reaktionen auf die Publikation von Menschliches, Allzumenschliches im 

Freundeskreis Nietzsches und zur Debatte um den sogenannten »Réealismus«: F. 
Nietzsche: Chronik zu Nietzsches Leben. Konkordanz. Verzeichnis der Gedichte. Ge-
samtregister, KSA 15, S. 75-91; das Kapitel »Le masque de Paul Rée« in Sarah 
Kofman: Explosion II. Les enfants de Nietzsche, Paris 1993, S. 209-216; Werner 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SEMIOTIK ALS MODELL | 67 

 

heißt es in einem Brief an Georg Brandes im Rückblick über diese Zeit, den Ge-
danken der ›Krisis‹ aufgreifend: »Zwischen den unzeitgemäßen Betrachtungen und 

Menschliches Allzumenschliches liegt eine Krisis und Häutung. Auch leiblich: ich 
lebte Jahre lang in der nächsten Nachbarschaft des Todes.«35  

Nietzsches Gesundheitszustand und geistiger Wandel, seine metamorphische 
»Krisis und Häutung«, die sich in Menschliches, Allzumenschliches ausdrückt, seine 
Trennung von ehemals propagierten Auffassungen und seine Verwandlung in einen 
skeptisch-aufgeklärten Denker, blieb jedoch von den meisten seiner Freunde und 

Bekannten unbemerkt. Und mit der Publikation seines neuen Buches ›für freie 
Geister‹, das dem Andenken Voltaires gewidmet ist, überraschte und verunsicherte 
er sie nachhaltig. Er hatte ihnen gegenüber die Arbeit an dieser Schrift weitgehend 
verschwiegen und war bis zur Drucklegung sowie dem definitiven Erscheinen der 
Schrift auf strengste Geheimhaltung bedacht, da er mit Unverständnis oder zumin-
dest mit irritierten Reaktionen rechnete.36 Für Nietzsches Freunde und den Bay-

reuther Kreis um Wagner wurde aufgrund von Menschliches, Allzumenschliches ei-
ne intellektuelle Kehrtwende deutlich, die einen radikalen Bruch mit seinen frühe-
ren Vorstellungen darstellte. In Ecce homo schreibt Nietzsche rückblickend über 
diese Zeit, seinen Bruch mit Wagner herunterspielend: »Was sich damals bei mir 
entschied, war nicht etwa ein Bruch mit Wagner – ich empfand eine Gesammt-
Abirrung meines Instinkts, von der der einzelne Fehlgriff, heisse er nun Wagner o-

der Basler Professur, bloß ein Zeichen war. Eine Ungeduld  mit mir überfiel mich; 

                                                                
Ross: Der ängstliche Adler. Friedrich Nietzsches Leben, München 1997, S. 513-526; 
Raymond J. Benders/Stephan Oettermann (Hg.): Friedrich Nietzsche. Chronik in Bil-
dern und Texten, München 2000, S. 424-435; Wiebrecht Ries/Karl-Friedrich Kiesow: 
»Von Menschliches, Allzumenschliches bis zur Fröhlichen Wissenschaft«, in: H. 
Ottmann (Hg.): Nietzsche-Handbuch, S. 91-119, vor allem S. 92-103; A. Lanfraconi: 
Nietzsches historische Philosophie, S. 26-30 und Robin Small: Nietzsche and Rée. A 
Star Friendship, Oxford 2005, vor allem: S. 31-38 und S. 155-159.  

35   Brief an Georg Brandes, 19. Februar 1888, F. Nietzsche: Sämtliche Briefe, KSB 8, S. 
260. – An Wagner schreibt Nietzsche in einem erhaltenen Brief-Entwurf von Anfang 
1878: »Dies Buch ist von mir: ich habe meine innersten Empfindungen über Men-
schen und Dinge darin ans Licht gebracht und zum ersten Male die Peripherie meines 
eigenen Denkens umlaufen. In Zeiten, welche voller Paroxysmen und Qualen waren, 
war dies Buch ein Trostmittel, welches nicht versagte, wo alle anderen Trostmittel 
versagten. Vielleicht lebe ich noch, weil ich seiner fähig war.« F. Nietzsche: Sämtli-
che Briefe, KSB 5, S. 298. 

36   So schreibt Nietzsche etwa an seinen Verleger Ernst Schmeitzner in Chemnitz am 15. 
März 1878: »Aber, werthester Herr Verleger, Sie erinnern sich unseres Vertrags: Ge-
heimhaltung bis zum 1. Mai. Davon kann ich nicht mehr nachlassen als diess: vom 
A u g e n b l i c k e  d e r  V e r s e n d u n g  d e r  F r e i e x e m p l a r e  an dürfen 
Sie im buchhändlerischen Börsenblatte, in den Bayreuther Blättern usw. inseriren, 
aber n i c h t  e h e r .« F. Nietzsche: Sämtliche Briefe, KSB 5, S. 309. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

ich sah ein, dass es die höchste Zeit war, mich auf mich zu besinnen. Mit Einem 
Male war mir auf eine schreckliche Weise klar, wie viel Zeit bereits verschwendet 

sei […]«.37  
Nietzsche wandte sich mit der Publikation von Menschliches, Allzumenschli-

ches jedoch deutlich ab von Schopenhauer, Wagner und der Philologie, von seinem 
früheren Bekenntnis zur Metaphysik, von seiner Auffassung der Metaphysik der 
Kunst und der Musik, mit ihrer Begriffsduplizität des Dionysischen und des Apolli-
nischen.38 Damit einher ging auch eine Ablehnung kunstreligiöser Vorstellungen, 

wie sie Wagner und der um ihn herum entstandene Kreis propagierten.39 Das in vie-
len Teilen ideologiekritische vierte Hauptstück »Aus der Seele der Künstler und 

                                                             
37   F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 324f. 
38   Man sollte nicht vergessen, daß auch Nietzsches berühmtes Begriffspaar des Diony-

sischen und Apollinischen aus der Geburt der Tragödie letztlich einen direkten Re-
kurs auf Wagner darstellt. Wagner schrieb 1849 in seiner Schrift Die Kunst und die 
Revolution, daß der griechische Geist seinen Ausdruck in Apollon gefunden habe, in 
Apollon, »der den chaotischen Drachen Python erlegt, die eitlen Söhne der prahleri-
schen Niobe mit seinen tödlichen Geschossen vernichtet hatte, der durch seine Pries-
terin zu Delphoi den Fragenden das Urgesetz griechischen Geistes und Wesens ver-
kündete, und so dem in leidenschaftlicher Handlung Begriffenen den ruhigen, unge-
trübten Spiegel seiner innersten, unwandelbar griechischen Natur vorhielt […]. So 
sah ihn der Athener, wenn alle Triebe seines schönen Leibes, seines rastlosen Geistes 
ihn zur Wiedergeburt seines eigenen Wesens durch den idealen Ausdruck der Kunst 
hindrängten; […] und so sah ihn, den herrlichen Gott, der von Dionysos begeisterte 
tragische Dichter, wenn er allen Elementen der üppig aus dem schönsten menschli-
chen Leben, ohne Geheiß, von selbst, und aus innerer Notwendigkeit aufgesproßten 
Künste, das kühne, bindende Wort, die erhabene dichterische Absicht zuwies, die sie 
alle wie in einen Brennpunkt vereinigte, um das höchste erdenkliche Kunstwerk, das 
Drama, hervorzubringen.« Richard Wagner: »Die Kunst und die Revolution«, in: 
ders.: Gesammelte Schriften, hg. von J. Kapp, Leipzig o. J., Bd. 10, S. 14f.; vgl. zur 
Bedeutung Wagners für die Entwicklung des Begriffspaares ›apollinisch-dionysisch‹ 
Martin Vogel: Apollinisch und Dionysisch. Geschichte eines genialen Irrtums, Re-
gensburg 1966, besonders S. 95-123. – Der Gedanke, den sowohl Wagner als auch 
Nietzsche teilten, daß der Ursprung des griechischen Dramas im Dionysos-Kult liege, 
ist wesentlich von Karl Otfried Müllers Geschichte der griechischen Literatur bis auf 
das Zeitalter Alexanders, hg. von Eduard Müller, Breslau 1841, 2 Bde., beeinflußt. 
Vgl. zu Müllers Dionysos-Deutung Renate Schlesier: »›Dieser mystische Gott‹. Dio-
nysos im Spiegel von Karl Otfried Müllers Religionstheorie«, in: William M. Calder 
III/Renate Schlesier (Hg.): Zwischen Rationalismus und Romantik. Karl Otfried Mül-
ler und die antike Kultur, Hildesheim 1998, S. 397-421. – Zur Vor- und Wirkungsge-
schichte des Begriffspaares vom Apollinischen und Dionysischen vgl. Max L. Baeu-
mer: Dionysos und das Dionysische in der antiken und deutschen Literatur, Darm-
stadt 2006. 

39   In Der Fall Wagner wird Nietzsche lapidar feststellen: »Wagner’s Kunst ist krank.« 
F. Nietzsche: Der Fall Wagner, KSA 6, S. 22. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SEMIOTIK ALS MODELL | 69 

 

Schriftsteller« von Menschliches, Allzumenschliches mußte wie ein Affront auf alle 
Kunstenthusiasten wirken, die sich von den Künsten eine religiöse oder metaphysi-

sche Funktion erhofften oder von einer »Beseelung der Kunst«40 ausgingen. Statt-
dessen emphatisierte Nietzsche nun die Historie und bekannte sich zum historischen 
Philosophieren, welche die spätere ›genealogische Methode‹ vorbereitet. So formu-
lierte Nietzsche auch im zweiten Aphorismus »Erbfeh le r  der  Ph i losophen« 
von Menschliches, Allzumenschliches: »Alles aber ist geworden; es giebt ke ine  
ewigen  Ta tsachen : sowie es keine absoluten Wahrheiten giebt. – Demnach ist 

das h i s to r i sche  Phi losophie ren  von jetzt ab nöthig und mit ihm die Tugend 
der Bescheidung.«41  

Darüber hinaus interessierte sich Nietzsche nun offenkundig stärker für materia-
listische Überlegungen, die wiederum seine spätere Faszination für physiologische 
Fragestellungen (Physiologie der Kunst) zu antizipieren scheinen.42 Seine intellek-
tuelle Kehrtwende oder Verwandlung schockierten die nicht wenigen von Nietzsche 

erst kurz zuvor für Wagner und Schopenhauer Gewonnenen und wurden vielfach 
als Verrat aufgefaßt.43 Nietzsche verfolgte mit Menschliches, Allzumenschliches ja 
unter anderem auch die aufklärerisch-kritische Intention, Schopenhauer das »bunte 
Leoparden-Fell seiner Metaphysik«44 abzuziehen, sich von Schopenhauer und sei-
ner Metaphysik zu emanzipieren, in der – Theoreme von Kant, Platon und den indi-
schen Upanishaden aufgreifend – einer Welt der Vorstellungen, die sich in Raum 

und Zeit manifestiert, eine noumenale Welt gegenübergestellt wird, die sich in der 
Selbsterfahrung des Subjekts enthüllt – die Anschauung der Welt sub specie aeterni 
– und in der sich ein Wille (als Ding an sich) in ewigen Ideen beziehungsweise 
Formen, die den Einzeldingen als Vorbild zugrunde liegen sollen, objektiviert.  

Statt wie bisher in Schopenhauer einen philosophischen Bündnispartner zu se-
hen, setzt Nietzche auf den französischen Aufklärungsphilosophen Voltaire, um ein 

selbsstängier Denker zu werden. Daher schreibt er im Rückblick, den Einsatz des 

                                                             
40   F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 144. – Aus der Perspekti-

ve des aufgeklärten, kritischen und skeptischen Freigeistes heraus formuliert Nietz-
sche auch: »Die Kunst macht dem Denker das Herz schwer«, ja durch sie werde 
»sein intellectualer Charakter auf die Probe gestellt«. Ebd., S. 145. 

41   Ebd., S. 25. 
42   Dazu bemerkt Nietzsche in Ecce homo: »Ein geradezu brennender Durst ergriff mich: 

von da an habe ich in der That nichts mehr getrieben als Physiologie, Medizin und 
Naturwissenschaften«. F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 325. 

43   Wenn nicht gar als Beginn seines Wahnsinns: So berichtet Cosima Wagner etwa, daß 
Otto Eiser (1837-1897), ein glühender Anhänger Wagners und 1877 Nietzsches be-
handelnder Arzt, ihr gegenüber Menschliches, Allzumenschliches »als Anfang von 
Gehirnzerrüttung« diagnostiziert habe. Vgl. dazu: R. J. Benders/St. Oettermann 
(Hg.): Friedrich Nietzsche. Chronik, S. 428.  

44   F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 395. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

Namens Voltaire in seiner Schrift Menschliches, Allzumenschliches reflektierend: 
»Der Name Voltaire auf einer Schrift von mir – das war wirklich ein Fortschritt – 

zu  mi r…«45 Ja, betrachtet man Nietzsches rückblickende Selbstaussagen zu 
Menschliches, Allzumenschliches, dann drängt sich der Eindruck auf, daß Nietzsche 
versucht zu zeigen, wie diese Schrift Bestandteil einer – wie er in seiner Vorrede 
von 1886 schreibt – »Selbst-Wiederherstellung«46 ist, worin er unter anderem auch 
eine unterschwellige Selbstbezogenheit seines Schreibens erkennt. 

Außerdem kommt prägend hinzu, daß Nietzsche mit Menschliches, Allzu-
menschliches in der aphoristischen Schreibweise sein präferiertes Ausdrucksmittel 
findet, das sein weiteres schriftstellerisches und philosophisches Werk wesentlich 
charakterisieren wird.47 Er verabschiedet den Traktat sowie die diskursive Abhand-
lung als Gattungen, um seine philosophischen und kulturkritischen Überlegungen 
zu präsentieren und stellt sich in gewisser Weise in die Tradition der Moralistik, de-
ren letzter Ausläufer durchaus der Aufklärer Voltaire darstellt.48 Die aphoristische 

Schreibweise bewegt sich bekanntermaßen formal bei Nietzsche zwischen den Dis-
kursivitätsformen der Philosophie und der Literatur, ist perspektivisch, artistisch, 
antidogmatisch und skeptisch angelegt, probiert etwas aus und kann sich durchaus 
in scheinbare oder ganz explizite Aporien verstricken und dadurch beim Leser 
Verwirrung auslösen. Nietzsches Kollege, der Basler Professor für Philosophie, Jo-
hannes Volkelt (1848-1930), schrieb rückblickend im Jahre 1926 über den Schock, 

den Menschliches, Allzumenschliches bei ihm und anderen Freunden und Bekann-
ten Nietzsches auslöste: 
 

Das jüngere Geschlecht kann sich kaum von dem Grad der Ratlosigkeit eine Vorstel-

lung bilden, die sich der damals noch kleinen Gemeinde Nietzsches bemächtigte, als 

der vierten Unzeitgemäßen Betrachtung (1876), in der Wagner mit überschwengli-

cher Inbrunst gefeiert wurde, unmittelbar, ohne eine Übergangsschrift, die harte, zer-

setzende Schrift Menschliches, Allzumenschliches folgte […]. Ich hatte damals das 

Glück, mit Erwin Rohde […] in freundschaftlichem Verkehr zu stehen. Ich weiß es 

aus seinem Munde, wie ferngerückt Nietzsches geistige Welt durch Menschliches, 
Allzumenschliches mit einem Schlage erschien und wie bedrückend schmerzlich er es 

                                                             
45   F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 322. 
46   F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 14. 
47   Vgl. zu Nietzsches Aphorismusstil E. Heller: Nietzsches Scheitern am Werk, 38-143; 

Eva Strobel: Das »Pathos der Distanz«. Nietzsches Entscheidung für den Aphoris-
musstil, Würzburg 1998.  

48   Vgl. zu Nietzsches Verhältnis zur Moralisik grundsätzlich Brendan Donnellan: Nietz-
sche and the French Moralists, Bonn 1982; V. Vivarelli: Nietzsche und die Masken 
des freien Geistes. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SEMIOTIK ALS MODELL | 71 

 

empfand, daß er sich außerstande sah, die sehnende Erwartung des Freundes, daß er 

ihm auf der neuen steilen Bahn folgen werde, zu erfüllen.
49

 

 

Der von Johannes Volkelt erwähnte Altertumswissenschaftler und sehr enge Freund 

Nietzsches, Erwin Rohde,50 hatte  einen großen Anteil an der gedanklichen Konzep-
tion und schriftlichen Ausarbeitung der zweiten »Unzeitgemässen Betrachtung« 
Vom Nutzen und Nachteil der Historie für das Leben gehabt.51 In dieser Betrach-
tung hatte Nietzsche die zeitgenössischen positivistischen und geschichtsoptimisti-
schen Formen des historischen Denkens scharf kritisiert und die Forderung formu-
liert: »nur  aus  der  höchs ten  Kraf t  de r  Gegenwar t  dür f t  ih r  das  Ver -

                                                             
49   Johannes Volkelt: »Einiges über Nietzsche«, in: Neue Freie Presse, Wien, 3. Januar 

1926, S. 21, zit. nach R. J. Benders/St. Oettermann (Hg.): Friedrich Nietzsche. Chro-
nik, S. 428. 

50   Nietzsche lernte Rohde (1845-1898) während seines Studiums der Klassischen Philo-
logie in Leipzig im Sommersemester 1866 kennen. Seitdem verband sie eine enge 
Freundschaft, was unter anderem daran zu sehen ist, daß Rohde Nietzsche öffentlich 
zur Seite sprang, als dieser vom jungen Ulrich von Wilamowitz-Moellendorff (1848-
1931) sehr scharf mit seiner Schrift Zukunftsphilologie! Eine erwiderung auf Fried-
rich Nietzsches geburt der tragödie 1872 angegriffen worden war. Rohde schrieb ei-
ne Erwiderung auf die »erwiderung« unter dem Titel Afterphilologie. Zur Beleuch-
tung des von Dr. phil. Ulrich von Wilamowitz-Möllendorff herausgegebenen Pamph-
lets: »Zukunftsphilologie!«. Vgl. zur Kontroverse um Nietzsches ›erstes philosophi-
sches Buch‹ die Dokumentation von Karlfried Gründer (Hg.): Der Streit um Nietz-
sches »Geburt der Tragödie«, Hildesheim 1969 sowie: William M. Calder III: »The 
Wilamowitz-Nietzsche struggle: new documents and a reappraisal« in: N-St. 12 
(1983), S. 214-254. – Wilamowitz hat im Rückblick seine kritische Vorgehensweise 
gegenüber Nietzsche zum Teil zurückgenommen: »So viel Knabenhaftes in meiner 
Schrift steckt, mit dem Endergebnis schoß ich ins Schwarze. Er hat getan, wozu ich 
ihn aufforderte, hat Lehramt und Wissenschaft aufgegeben und ist Prophet geworden, 
für eine irreligiöse Religion und eine unphilosophische Philosophie. Dazu hat ihm 
sein Dämon das Recht gegeben; er hatte den Geist und die Kraft dazu. Ob ihm die 
Selbstvergötterung und die Blasphemien gegen Sokratik und Christentum den Sieg 
verleihen werden, lehre die Zukunft. – Meine Schrift hätte nicht gedruckt werden sol-
len. Schon die abgeschmackte Orthographie, in die ich mich von Jacob Grimm aus-
gehend verrannt hatte, mußte fratzenhaft erscheinen. Und die Leser mußten einen 
ganz falschen Begriff von meiner Keckheit bekommen. Ich war ein tumber Knabe, 
der sich seines anmaßlichen Auftretens gar nicht bewußt war. Aber zur Reue habe ich 
keine Veranlassung, denn ich folgte meinem Dämon.« Ulrich von Wilamowitz-
Moellendorff: Erinnerungen 1848-1914, Leipzig 1928, S. 130. – Vgl. zu Gemein-
samkeiten zwischen Wilamowitz und Nietzsche den Aufsatz von Albert Henrichs: 
»Philologie und Wissenschaftsgeschichte: Zur Krise eines Selbstverständnisses«, in: 
Helmut Flashar (Hg.): Altertumswissenschaft in den 20er Jahren. Neue Fragen und 
Impulse, Stuttgart 1995, S. 423-457. 

51   Vgl. dazu Holger Schmid: »Von der Geburt der Tragödie bis Richard Wagner in 
Bayreuth« in: H. Ottmann (Hg.): Nietzsche-Handbuch, S. 74-86, vor allem S. 80-82. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

gangene  deu ten«.52 Rohde nun konnte sich – wie die meisten – Nietzsches Sin-
neswandel und seine Emphatisierung des historischen Philosophierens einzig und 

allein durch eine negative Beeinflussung Paul Rées erklären:53 »Meine Überra-
schung über dieses neueste Nietzschianum war, wie du denken kannst, die aller-
größte: so muss es sein wenn man direct aus dem calidarium in ein eiskaltes frigida-
rium gejagt wird! Ich sage nun ganz aufrichtig, mein Freund, daß diese Überra-
schung nicht ohne schmerzliche Empfindung war«, schrieb Rohde 1878 und fragt 
daraufhin: »Kann man denn so seine Seele ausziehen und eine andere dafür neh-

men? Statt Nietzsche nun Rée werden? Ich stehe noch immer erstaunt vor diesem 
Mirakel und kann darüber weder froh sein noch irgend eine bestimmte Meinung 
haben.«54  

Über die Wandlung Nietzsches – über dieses »Mirakel« – war Rohde (und nicht 
nur er, sondern auch Franz Overbeck, Siegfried Lipiner, Carl Fuchs, Cosima Wag-
ner, etc.55) so tief verunsichert, daß seine Beziehung zu Nietzsche schließlich in die 

Brüche ging. An Paul Rée schrieb Nietzsche in einem Ton aus Enttäuschung und 
Trotz, nachdem er die Reaktionen seiner Freunde zur Kenntnis genommen hatte: 
»Alle meine Freunde sind jetzt einmüthig, daß mein Buch von Ihnen geschrieben 
sei und herstamme: weshalb ich zu dieser neuen Autorschaft gratulire (falls Ihre gu-

                                                             
52   F. Nietzsche: Vom Nutzen und Nachteil der Historie für das Leben, KSA 1, S. 293f. 
53   Nietzsche lernte den Arzt und Philosophen jüdischer Herkunft Paul Rée (1849-1901) 

erst im Oktober 1875 näher kennen, obwohl dieser bereits 1873 Nietzsches Basler 
Vorlesung über die vorplatonischen Philosophen gehört hatte. Nietzsche nahm über 
seinen Schulfreund Carl von Gersdorff (1844-1944) Kontakt zu Reé auf, nach der 
Lektüre von dessen Buch Psychologische Beobachtungen, das Rée anonym publiziert 
hatte.  

54   Brief von Erwin Rohde, 16. Juni 1878, F. Nietzsche: Sämtliche Briefe. Kritische Ge-
samtausgabe, KGB II/6, S. 895f. – Nach diesem und weiteren ähnlichen Briefen von 
Nietzsches Freunden und Bekannten zieht sich Nietzsche, ohne Angabe einer Post-
adresse, nach Grindelwald zurück. In einem Brief schreibt er: »Jetzt fort in die Berge, 
in die höchste Einsamkeit, fort, fast möchte ich sagen: zu mir.« Brief an Marie 
Baumgartner, 26. Juli 1878, F. Nietzsche: Sämtliche Briefe, KSB 5, S. 343. 

55   Cosima Wagner etwa schrieb mit einem deutlichen antisemitischen Gestus über 
Menschliches, Allzumenschliches und Paul Rée in einem Brief: »Das Buch von 
Nietzsche habe ich nicht gelesen. Das Durchblättern und einige prägnante Sätze dar-
aus genügten mir und ich legte es ad acta. Bei dem Autor hat sich ein Prozeß vollzo-
gen, welchen ich längst habe kommen sehen, gegen welchen ich nach meinen gerin-
gen Kräften gekämpft habe. Vieles hat mitgewirkt zu dem traurigen Buche! Schließ-
lich kam noch Israel hinzu in Gestalt eines Dr. Rée, sehr glatt, sehr kühl, gleichsam 
durchaus eingenommen und unterjocht durch Nietzsche, in Wahrheit aber ihn überlis-
tend, im Kleinen das Verhältnis von Judäa und Germania…« Brief Cosima Wagners 
an Marie von Schleinitz, zit. nach: F. Nietzsche: Chronik zu Nietzsches Leben. Kon-
kordanz. Verzeichnis der Gedichte. Gesamtregister, KSA 15, S. 84f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SEMIOTIK ALS MODELL | 73 

 

te Meinung sich nicht verändert hat), heute ein ungeheurer Brief Lipiners, ganz ge-
gen Sie gerichtet. Es lebe der Réealismus und mein guter Freund!«56 

Später bekannte Erwin Rohde, nachdem er Jenseits von Gut und Böse. Vorspiel 
einer Philosophie der Zukunft gelesen hatte, in einem Brief vom 1. September 1886 
an Franz Overbeck: »Ich bin nicht mehr imstande, diese ewigen Metamorphosen 
ernst zu nehmen.«57 Dabei hatte Nietzsche in den Jahren zwischen Menschliches, 
Allzumenschliches und Jenseits von Gut und Böse immer wieder versucht, Rohde 
auf seine intellektuellen Verwandlungen und sein sich ständig veränderndes Selbst-

bild vorzubereiten und sie ihm aus der spezifischen Selbstbezüglichkeit und Ich-
Bezogenheit seines Schreibens zu erklären, wie beispielsweise im Vorfeld der Ver-
öffentlichung der Fröhlichen Wissenschaft:  
 

Mein lieber alter Freund, es hilft nichts, ich muß Dich heute auf ein neues Buch von 

mir vorbereiten; höchstens noch 4 Wochen hast Du davor Ruhe! […] es ist mir zu 

schwer zu leben, wenn ich es nicht im großen Stile thue, im Vertrauen, mein alter 

Kamerad! Ohne ein Ziel, welches ich nicht für unaussprechlich wichtig hielte, würde 

ich mich nicht oben im Lichte und über den schwarzen Fluthen gehalten haben! Dies 

ist eigentlich meine einzige Entschuldigung für diese Art von Litteratur, wie ich sie 

seit 1876 mache: es ist mein Recept und meine selbstgebraute Arznei gegen den Le-

bens-Überdruß. […] Und wenn ich heute über dem Allen stehe, […] so soll mir nie-

mand darüber böse sein dürfen, wenn ich gut von meiner Arzenei denke. Mihi ipsi 

scripsi – dabei bleibt es; […]. Ich war in allen Punkten mein Arzt; und als einer, der 

nichts Getrenntes hat, habe ich Seele Geist und Leib auf Ein Mal und mit denselben 

Mitteln behandeln müssen. […] Namentlich dieses letzte Buch, welches den Titel 

führt »die fröhliche Wissenschaft« wird Viele vor mir zurückschrecken, auch Dich 

vielleicht, lieber alter Freund Rohde! Es ist ein Bild von mir darin; und ich weiß be-

stimmt, daß es nicht das Bild ist, welches Du von mir im Herzen trägst.
58

 

 

 

2. – Nicht alle Freunde Nietzsches reagierten allerdings wie Rohde in so ablehnen-
der Art und Weise auf die ständigen Verwandlungen und neuen Selbsterfindungen 
Nietzsches, obwohl auch sie einen fortschreitenden Entzug von Wiedererkennungs- 
und Identifizierungsmöglichkeiten nicht leugnen konnten. In Wirklichkeit ist es so, 
daß einige wie beispielsweise Heinrich von Köselitz Nietzsches ›ewige Metamor-
phosen‹, die Pluralisierung und Dividualisierung seines Selbst, die sich im Laufe 

der Jahre immer weiter radikalisierten, bewunderten und feierten. Manchen von 

                                                             
56   Brief an Rée, 10. August 1878, F. Nietzsche: Sämtliche Briefe, KSB 5, S. 345.  
57   Andreas Patzer (Hg.): Franz Overbeck – Erwin Rohde. Briefwechsel, Berlin/New 

York 1990, S. 108. 
58   Brief an Erwin Rohde, Mitte Juli 1882, F. Nietzsche: Sämtliche Briefe, KSB 6, S. 

226f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

ihnen erschien daher zunächst auch Nietzsches geistiger Zusammenbruch als eine 
weitere dieser inszenierten Metamorphosen. Sie konnten nur schwerlich akzeptie-

ren, daß Nietzsche tatsächlich (geistig oder psychisch) krank und nicht mehr kom-
munikationsfähig war. Und in der Tat hatte Nietzsche ja in der Morgenröthe die 
Verwandlung – die ›Krisis und Häutung‹ – und das »Sich häuten« zu einem lebens-
philosophischen und intellektuellen Prinzip (für sich) erhoben: »Die Schlange, wel-
che sich nicht häuten kann, geht zu Grunde. Ebenso die Geister, welche man ver-
hindert, ihre Meinungen zu wechseln; sie hören auf, Geist zu sein.«59 

Nietzsche hatte bereits im Vorfeld der Veröffentlichung, im Frühjahr 1878, da-
mit gerechnet, daß die Publikation von Menschliches, Allzumenschliches auch und 
gerade bei Freunden wie Erwin Rohde, Lipiner oder Cosima Wagner zu Irritationen 
führen würde. Deshalb bemühte er sich darum, seine Autorschaft zu verbergen und 
die Schrift unter einem Pseudonym zu publizieren. Er wollte quasi maskiert an die 
Öffentlichkeit treten und schreibt dazu:  

 

Es mußte ein Pseudonym gewählt werden, einmal weil ich die Wirkung meiner 

früheren Schriften nicht stören möchte, sodann weil die öffentliche und private Be-

schmutzung der Würde meiner Person damit verhindert werden soll (weil meine Ge-

sundheit dergleichen nicht mehr aushält), endlich und namentlich, weil ich eine sach-

liche Diskussion möglich machen wollte, an der auch meine so intelligenten Freunde 

aller Art theilnehmen können, ohne daß ein Zartgefühl ihnen wie bisher im Wege 

stand. Niemand will g e g e n  m e i n e n  N a m e n  schreiben und reden. […] 

Obschon ich wie gesagt niemanden kenne, der jetzt noch mein Gesinnungsgenosse 

ist, hab ich doch die Einbildung, nicht als Individuum, sondern als Collektivum ge-

dacht zu haben – das sonderbarste Gefühl von Einsamkeit und Vielsamkeit.
60

 

                                                             
59   F. Nietzsche: Morgenröthe, KSA 3, S. 330. 
60   Brief an Cosima und Richard Wagner, Anfang 1878, F. Nietzsche: Sämtliche Briefe, 

KSB 5, S. 298f. – Martin Heidegger hat in seiner Parmenides-Vorlesung eine bemer-
kenswerte Reflexion über das Phänomen des Pseudonyms entwickelt, die Nietzsches 
Intention indirekt erhellt: »Ein Pseudonym ist jedoch kein ›falscher Name‹, denn er 
kommt dem, der ihn trägt, richtigerweise zu. Unter ›falschem Namen‹ heißt dagegen 
ein Hochstapler. […] Der Name des Hochstaplers soll zwar verdecken, er soll aber 
zugleich seinen Träger in einer ›Großartigkeit‹ erscheinen lassen und sein ›Auftreten‹ 
unter dem entsprechenden Titel unterbringen. Freilich, was der verdeckende Name 
zugleich erscheinen läßt, die ›Großartigkeit‹, ist hier nur ›Schein‹. Im Unterschied 
zum Hochstapler-Namen zeigt dagegen das echte Pseudonym etwas von dem, was 
sein Träger ›in Wahrheit‹ ist. Auch das ›Pseudonym‹ verdeckt, so zwar, daß es zu-
gleich hintergründig das verborgene Wesen des Verfassers und seine schriftstelleri-
sche Aufgabe anzeigt. […] Durch ein Pseudonym sagt der Verfasser sogar mehr von 
sich, als wenn er seinen ›richtigen‹ Namen gebraucht.« Martin Heidegger: Parmeni-
des (1942/43), hg. von Manfred S. Frings, Frankfurt a. M. 1982, S. 52f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SEMIOTIK ALS MODELL | 75 

 

Schließlich scheiterte das Vorhaben, Menschliches, Allzumenschliches unter einem 
Pseudonym zu veröffentlichen, jedoch am Widerstand des Verlegers. Nietzsche war 

sich völlig darüber im Klaren, welche Verunsicherungen er auslösen und welchen 
Angriffen er sich mit der Publikation seiner Schrift durch den unübersehbaren 
Bruch mit Wagners und Schopenhauers Gedankenwelt aussetzen würde.61 Wichtig 
ist außerdem, daß Nietzsche bereits zum Zeitpunkt der Abfassung von Menschli-
ches, Allzumenschliches den Eindruck hatte, die Rolle eines transpersonalen Spre-
chers zu übernehmen, nicht mehr als Individuum, sondern in Form eines Kollektivs 

zu reden und zu schreiben.62 In Menschliches, Allzumenschliches nimmt Nietzsche 
mit dem Gedanken, daß der »Mensch nicht als Individuum, sondern als dividu-
um«63, also als eine geteilte und teilbare, vielfache Größe zu behandeln sei, seine 
Subjekthypothesen, die er später theoretisch genauer entwickeln und literarisch in 
Szene setzen wird, bereits vorweg. Menschliches, Allzumenschliches ist daher als 
die Keimzelle seines dividualistischen Subjektverständnisses anzusehen, in dem 

»das Subjekt als Vielheit«64 verstanden wird. Diesem dividualistischen Subjektver-
ständnis entspricht zudem in besonderem Maße die aphoristische Form, da Nietz-
sche mit ihr unterschiedliche – und zum Teil sich auch widersprechende – Perspek-
tiven und Positionen einnehmen kann, die unmittelbar aufeinander folgen können 
und die sich in ihrer konstruktiven, kritischen und destruktiven Tendenz gegenseitig 
beleuchten, relativieren und interpretieren. Außerdem bietet die aphoristische Aus-

                                                             
61   Im Rückblick, im Jahr 1886, schreibt Nietzsche, die Notwendigkeit seiner geistigen 

Emanzipation rechtfertigend: »– Es war in der That damals die höchste Zeit, A b -
sch ied  zu  nehm en : alsbald schon bekam ich den Beweis dafür. Richard Wagner, 
scheinbar der Siegreichste, in Wahrheit ein morsch gewordener, verzweifelnder 
Romantiker, sank plötzlich, hülflos und zerbrochen, vor dem christlichen Kreuze nie-
der… Hat denn kein Deutscher für dieses schauerliche Schauspiel damals Augen im 
Kopfe, Mitgefühl in seinem Gewissen gehabt? War ich der Einzige, der an ihm – litt? 
Genug, mir selbst gab dies unerwartete Ereigniss wie ein Blitz Klarheit über den Ort 
den ich verlassen hatte […].« F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, 
S. 372. 

62   In Menschliches, Allzumenschliches greift Nietzsche die Vorstellung über das Über-
individuelle des Schreibens sowie die Frage nach dem Pseudonym, beziehungsweise 
den Wunsch, die Autorschaft zu verheimlichen, in einem Aphorismus auf: »D er  
N am e  au f  dem  T i t e lb l a t t . – Dass der Name des Autors auf dem Buche steht, ist 
zwar jetzt Sitte und fast Pflicht; doch ist es eine Hauptursache davon, dass Bücher so 
wenig wirken. Sind sie nämlich gut, so sind sie mehr werth als die Personen, als de-
ren Quintessenzen; sobald aber der Autor sich durch den Titel zu erkennen giebt, 
wird die Quintessenz wieder von Seiten des Lesers mit dem Persönlichen, ja Persön-
lichsten, diluirt, und somit der Zweck des Buches vereitelt. Es ist der Ehrgeiz des In-
tellects, nicht mehr individuell zu erscheinen.« Ebd., S. 443. 

63   Ebd., S. 76. 
64   F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 – 1885, KSA 11, S. 650. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

drucksweise die Möglichkeit, zwischen Maximen, Reflexionen, Fragmenten und 
philosophischer Abhandlung en miniature ständig zu wechseln sowie unterschiedli-

che Denk-Stile zu erproben und in Szene zu setzen, die dem dividualistischen Sub-
jekt- und Autorschaftsverständnis Ausdruck verleihen, wobei Nietzsche im späteren 
zweiten Band von Menschliches, Allzumenschliches auch ganz explizit unterschied-
liche Figuren wie den »Wanderer und seinen Schatten« dialogisierend seinem Leser 
präsentiert. Die aphoristische Form scheint, wenn man das so sagen kann, Nietz-
sches philosophischem Temperament besonders adäquat zu sein, seiner Tendenz, 

Probleme ständig neu zu sehen und unter anderen Gesichtspunkten zu betrachten, 
besonders gut zu entsprechen.  

 
 

3. – Nietzsche hat übrigens auf Rohdes Anfrage, wie man denn ›so seine Seele aus-
ziehen und eine andere dafür nehmen‹ könne, geantwortet und dementiert, daß die 

Konzeption von Menschliches, Allzumenschliches kein Ausdruck seiner Seele sei: 
»Beiläufig suche nur immer mich in meinem Buche und nicht Freund Rée«, 
schreibt Nietzsche an Rohde: »Ich bin stolz darauf, dessen herrliche Eigenschaften 
und Ziele entdeckt zu haben, aber auf die Conception meiner ›Philosophie in nuce‹ 
hat er n ich t  den  a l le rger ings ten  E inf luss  gehabt: diese war fe r t ig  und zu 
einem guten Teile dem Papier anvertraut als ich im Herbste 1876 seine nähere Be-

kanntschaft machte.«65  
Nietzsches Brief läßt sich dahingehend interpretieren, daß er die Bedeutung 

Rées für Menschliches, Allzumenschliches Rohde gegenüber herunterspielt, viel-
leicht, um seine Freundschaft zu Rohde nicht zu belasten oder um ihm deutlich zu 
machen, daß sein Bezug zu Rée einem strategischen Kalkül gehorcht. Auf Rohdes 
Irritation angesichts der tiefgreifenden thematischen und formalen Wandlung, die er 

in Menschliches, Allzumenschliches vollzogen hat, geht Nietzsche aber nicht direkt 
ein, im Gegenteil. Dadurch wirft Nietzsches Antwort an Rohde auch hier die Frage 
danach auf, wie er mit Eigennamen und wie er mit seinem Stichwortgeber und Vor-
läufer Rée umgeht. Dies wird besonders deutlich, wenn man Nietzsches Antwort an 
Rohde mit seinen Äußerungen in Menschliches, Allzumenschliches vergleicht und 
konfrontiert. Im Aphorismus 37 »Trotzdem« dieser Schrift wird, wie Nietzsche dies 

auch früher in bezug auf Wagner und Schopenhauer getan hatte, in anonymisierter 
Weise auf Rée verwiesen. Er bezeichnet ihn als einen der »kühnsten und kältesten 
Denker«.66 Nietzsche weist in diesem Aphorimus darauf hin, daß das Nachdenken 
über Menschliches, Allzumenschliches sowie die historische, ideologiekritische und 
psychologische Färbung dieses Denkens sich entsprechenden Problemformulierun-

                                                             
65   Brief an Erwin Rohde, 16. Juni 1878, F. Nietzsche: Sämtliche Briefe, KSB 5, S. 332f. 
66   F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 61. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SEMIOTIK ALS MODELL | 77 

 

gen und Buchtiteln von Rée verdankten. Nietzsche wählt sich – oder schafft sich – 
ausdrücklich in Menschliches, Allzumenschliches in Paul Rée einen anonymen phi-

losophisch-literarischen Vorläufer. Gleichzeitig dementiert er dies allerdings in sei-
ner privaten Korrespondenz, wie an seiner Antwort auf Erwin Rohde zu sehen ist. 
Tatsächlich stammt die erste inhaltliche und thematische Grundkonzeption des Pro-
jekts aus dem Jahre 1875,67 also vor seiner näheren Bekanntschaft mit Rée, den-
noch inszeniert er innerhalb der Schrift die Bekanntschaft mit Paul Rée und die 
Lektüre von dessen Büchern als den zentralen intellektuellen Ausgangspunkt. Es ist 

offenbar so, daß Nietzsche bereits hier Rée so benutzt, wie er nach seinen späteren 
Angaben die Namen Schopenhauer und Wagner als Selbstprojektionen in den Un-
zeitgemäßen Betrachtungen verwendet hatte. Und tatsächlich schreibt Nietzsche 
später in Ecce homo, daß er, »mit der bei mir instinktiven Arglist, auch hier wieder 
das Wörtchen ich umgieng, und dies Mal nicht Schopenhauer oder Wagner, son-
dern einen meiner Freunde, den ausgezeichneten Dr. Paul Rée, mit einer welthisto-

rischen Glorie überstrahlte – zum Glück ein viel zu feines Thier, als dass…«.68 An 
dieser Stelle bricht der Satz bedeutungsvoll ab. Dennoch dürfte die Intention deut-
lich sein: Im Gegensatz zu Wagner und anderen hat Rée die Namensvertauschung 
erkannt sowie Nietzsches Schreibstrategie durchschaut und begrüßt.  

Nietzsche inszeniert also an dieser Stelle Paul Rée als einen wohlwollenden 
Bundesgenossen, als einen Freund, der über seine Aneignung erhaben ist, der sich 

darüber bewußt ist, daß Nietzsche ihn aus strategischen Gründen als seinen Vorläu-
fer ›erschafft‹, um den Bruch mit der Welt Wagners und Schopenhauers deutlich zu 
markieren. Überdies ist die Verwendung des Wortes »instinktiv« an der gerade zi-
tierten Ecce homo-Stelle besonders aufschlußreich, da das semantische Feld des 
Instinkts für Nietzsche mit einer ästhetisch-moralischen Haltung verknüpft ist. »Das 
Genie«, schreibt Nietzsche, »sitzt im Instinkt; die Güte ebenfalls. Man handelt nur 

vollkommen, sofern man instinktiv handelt.«69 Nietzsches ›instinktive Arglist‹ legi-
timiert also die ›gütige‹ und ›vollkommene‹ Handlung, das Wort ›ich‹ in Menschli-
ches, Allzumenschliches zu umgehen, ihm gewissermaßen auszuweichen, und sich 
stattdessen hinter dem Namen Paul Rée zu verbergen. Insofern ist auch Menschli-
ches, Allzumenschliches ein Ausdruck seiner Seele und nicht Rées. 

                                                             
67   Vgl. dazu F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1875 – 1879, KSA 8, S. 308-359. 
68   F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 328. 
69   F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 – 1889, KSA 13, S. 421. – An anderer 

Stelle wird deutlich, daß der Instinkt für Nietzsche im Bereich des Außermoralischen 
angesiedelt ist, der aber bei genauerer Betrachtung zum eigentlichen Ort des Morali-
schen wird: »Jeder Fehler in jedem Sinne ist die Folge von Instinkt-Erartung, von 
Disgregation des Willens: man definirt beinahe damit das Schlechte. Alles Gute ist 
Instinkt – und, folglich, leicht, nothwendig, frei.« F. Nietzsche: Götzen-Dämmerung, 
KSA 6, S. 90. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

Mit einer zynischen Invektive, die wohl eindeutig gegen Erwin Rohde gerichtet 
ist, merkt Nietzsche an der gleichen bereits zitierten Stelle in Ecce homo an, daß er 

»die Hoffnungslosen« unter seinen Lesern, »zum Beispiel den typischen deutschen 
Professor immer daran erkannt habe, dass sie, auf diese Stelle hin, das ganze Buch 
als höheren Réealismus verstehen zu müssen glaubten…«,70 und er führt weiter 
aus:  
 

In Wahrheit enthielt es den Widerspruch gegen fünf, sechs Sätze meines Freundes: 

man möge darüber die Vorrede zur Genealogie der Moral nachlesen. – Die Stelle lau-

tet: welches ist doch der Hauptsatz, zu dem einer der kühnsten und kältesten Denker, 

der Verfasser des Buchs über den Ursprung der moralischen Empfindungen (lisez: 

Nietzsche, der erste Immoralist) vermöge seiner ein- und durchschneidenden Analy-

sen des menschliche Handelns gelangt ist? Der moralische Mensch steht der intelli-

giblen Welt nicht näher als der physische – denn es gibt keine intelligible Welt…
71

  

 

Nietzsche erweitert und verändert hier seine aus dem Aphorismus 37 »Trotzdem« 
von Menschliches, Allzumenschliches stammende und auf Rée, den tatsächlichen 
»Verfasser des Buchs über den Ursprung der moralischen Empfindungen«, bezoge-
ne Formulierung mit der in Klammern gesetzten Formel »lisez: Nietzsche« – eine 
Formel, die Nietzsche mehrfach bezüglich der Namen Wagner und Schopenhauer 
in Ecce homo und in Texten, die im Umkreis von Ecce homo stehen, verwenden 

wird.72 Es handelt sich dabei also um eine vollkommene Verkehrung der Tatsachen 
durch Nietzsche in Ecce homo: Nicht Paul Rée ist somit laut Nietzsche der geheime 
Autor von Menschliches, Allzumenschliches, wie dies Rohde und andere vorwurfs-
voll suggerierten, sondern er, Nietzsche, sei der eigentliche Autor von Rées Buch. 
Er sei somit auch der ›wahre‹ philosophische Vorläufer Rées, und Menschliches, 
Allzumenschliches sei somit auch nicht als ›höherer Réealismus‹ anzusehen, son-

dern Rées Studie entpuppt sich, wenn man Nietzsche folgt, bei genauerer Betrach-
tung als ein ›nietzscheanisches Buch‹. – Nietzsche ähnelt in diesem Punkt übrigens 

                                                             
70   F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 328. 
71   Ebd. – Über seine Differenzen zu Rée notierte Nietzsche: »Meine Differenzen mit 

Rée: Grundgegensatz Gebundenheit an ein Herkommen und Lösung davon – nicht 
›Egoistisch‹ und ›Unegoistisch‹ […]. Es fehlt ihm der historische Blick für die au-
ßerordentliche Verschiedenheit in den Werthtafeln des Guten. […] Rée meint, der 
N u tzen  s e i  e tw as  G e r inge re s : seine ganze Betrachtungsart steht unter dem 
moralischem Vorurtheil. […] Ihn interessirt nur die Entstehung der U r the i l e  ›gut‹ 
und ›böse‹ – aber die bestimmte Beschaffenheit dieser Handlungen, ihre wirkliche 
Nützlichkeit (im Verhältniß zu der vermeinten) interessirt m ich .« F. Nietzsche: 
Nachgelassene Fragmenete 1882 – 1884, KSA 10, S. 503-505. 

72   Vgl. dazu den Abschnitt »›Lisez: Nietzsche‹ und der Typus des Odysseus« in dieser 
Studie. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SEMIOTIK ALS MODELL | 79 

 

auch einer seiner wichtigsten philosophischen Begriffspersonen, Zarathustra, der 
von sich sagt: »Mein eigner Vorläufer bin ich.«73 – Nietzsche hatte ja auch in dem 

bereits zitierten Brief an Rohde geschrieben, daß »Rée mit liebevoller Übertreibung 
mir in se in  Buch […] schrieb: ›dem Vater dieser Schrift dankbarst deren Mut-
ter‹«.74  

Sarah Kofman kommentiert diese Nietzschesche Vorgehensweise als komödi-
antisch-satirische, dionysisch-satyrhafte Geste: »La lecture de Nietzsche tend plu-
tôt, du moins dans cette page, à mettre le jeu de masques au compte d’une malice 

satyrique dionysienne ou encore de la malice d’un enfant pervers qui se complaît, 
dissimulé sous le nom d’un autre, à assister à la scène philosophique.«75 Man muß 
sich aber dennoch deutlich vor Augen führen, daß Nietzsche die Kritik und Vor-
würfe, die sich an Menschliches Allzumenschliches und Rée entfacht haben, auf 
ironische Weise und inhaltlich in ihr Gegenteil in Ecce homo verkehrt: Indem 
Nietzsche auf Rée sein eigenes Ich projiziert, usurpiert er dessen Autorschaft und 

eignet sie sich an. Nietzsche macht Rée zu einen »Satelliten« seines eigenen ego-
zentrierten »Systems«.76 Rée erscheint somit wie ein Planet in einem Sonnensys-
tem, der auf seinen Fixstern (Nietzsche) bezogen ist. Zugleich greift Nietzsche da-
mit einen transpersonalen Aspekt auf, den er in der künstlerischen, und besonders in 
der schriftstellerischen, Arbeit immer hervorheben wird. Es handelt sich um die 
Vorstellung vom »Collektivgeist« und seine Verbindung zur »Freundschaft«, die er 

folgendermaßen ausführt: »Ein guter Schriftsteller hat nicht nur seinen Geist, son-
dern auch noch den Geist seiner Freunde«.77 Insofern spricht aus Nietzsche auch 
Rée, und umgekehrt: Aus Paul Rée spricht auch Nietzsche, sie spiegeln sich gegen-
seitig, denn, wie Nietzsche später in Also sprach Zarathustra schreiben wird: »Was 
ist doch sonst das Gesicht deines Freundes? Es ist dein eigenes Gesicht, auf einem 
rauhen und unvollkommenen Spiegel.«78 In diesem Sinne betonte Nietzsche Rohde 

                                                             
73   F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 217. 
74   Brief an Erwin Rohde, 16. Juni 1878, F. Nietzsche: Sämtliche Briefe, KSB 5, S. 333. 
75   S. Kofman: Explosion II., S. 213. – Auch Matthew H. Meyer betont den komödian-

tisch-satirischen Gestus und sieht darin ein Hauptmerkmal von Ecce homo. Vgl. 
Matthew H. Meyer: »Ecce homo und die Alte Komödie« in: Nietzscheforschung. 
Jahrbuch der Nietzsche-Gesellschaft 12 (2005), S. 193-200. 

76   Vgl. dazu den Aphorismus 118: »W as  i s t  d en n  d e r  N äch s t e !  […] Wir legen 
ihm die Empfindungen bei, die seine Handlungen in uns hervorrufen, und geben ihm 
so eine falsche umgekehrte Positivität. Wir bilden ihn nach unserer Kenntnis von uns, 
zu einem Satelliten unseres eigenen Systems«. F. Nietzsche: Morgenröthe, KSA 3, S. 
111. 

77   F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 162. 
78   F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 72. – Es spricht viel für die An-

nahme, daß Nietzsches Überlegungen zum Phänomenbereich Freundschaft Resultat 
seiner Beschäftigung und Auseinandersetzung mit Emerson, Montaigne und La Bru-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

gegenüber auch seine enge freundschaftliche Vebindung zu Rée: »Wir fanden ei-
nander auf gleicher Stufe vor: der Genuss unserer Gespräche war grenzenlos, der 

Vortheil gewiss sehr gross, auf beiden Seiten«.79 
 

 
4. – Freunde sind für Nietzsche aber auch stets imaginäre Wesen und Selbstprojek-
tion. Sie sind »tapfere Gesellen und Gespenster, mit denen man schwätzt und lacht, 
wenn man Lust hat zu schwätzen und zu lachen, und die man zum Teufel schickt, 

wenn sie langweilig werden«80 und von den sogenannten ›realen Freunden‹ zu un-
terscheiden. Denn wie er in Ecce homo schreibt: »Ich sage es jedem meiner Freunde 
ins Gesicht, dass er es nie der Mühe für werth hielt, irgendeine meiner Schriften zu 
studieren; ich errathe an den kleinsten Zeichen, dass sie nicht einmal wissen, was 
drin steht.«81 Und so bricht Nietzsche ja auch 1883 mit dem ›realen Freund‹ Paul 
Rée. An Heinrich von Köselitz schreibt er: »Mit Rée habe ich ›abgeschlossen‹: d.h. 

ich habe mir die Widmung seines Hauptwerkes – verbe ten .  – Ich will mit Nie-
mandem mehr verwechselt werden«.82 

Im zweiten Teil von Menschliches, Allzumenschliches reagiert Nietzsche auch 
auf die verständnislosen, feindseligen Reaktionen seiner Freunde sowie Bekannten 
und verwandelt sie in einem Aphorismus in »Gespenster«: »Wenn wir uns stark 
verwandeln, dann werden unsere Freunde, die nicht verwandelten, zu Gespenstern 

                                                                
yère sind. Einen wichtigen Beitrag zur Aufarbeitung der Bedeutung des Themas 
Freundschaft hat Vivetta Vivarelli geliefert, indem sie das Kapitel »Vom Freunde« 
im ersten Teil des Zarathustra mit dem Essay über die Freundschaft des Transzen-
dentalisten Ralph Waldo Emerson verglich. Vgl. Vivetta Vivarelli: »Nietzsche und 
Emerson. Über einige Pfade in Zarathustras metaphorischer Landschaft«, in: N-St. 16 
(1987), S. 227-263. – Zur Bedeutung Emersons für Nietzsche vgl. Vivetta Vivarelli: 
Art. »Emerson, Ralph Waldo«, in: Chr. Niemeyer (Hg.): Nietzsche-Lexikon, S. 84 
und die Studien von Eduard Baumgarten: Das Vorbild Emersons im Werk und Leben 
Nietzsches, Heidelberg 1957, Stanley Hubbard: Nietzsche und Emerson, Basel 1958, 
George J. Stack: Nietzsche and Emerson. An Ellektive Affinity, Athen 1992. –  Dar-
über hinaus ist zu betonen, daß Nietzsche Emerson zeit seines Lebens schätzte, denn 
Emerson habe »jene gütige und geistreiche Heiterkeit, welchen allen Ernst entmu-
tigt«. F. Nietzsche: Götzen-Dämmerung, KSA 6, S. 120. – Auch Jacques Derrida 
geht in seinem Buch Politik der Freundschaft, Frankfurt a. M. 2000 (franz. 1994), 
auf die Freundschaftsthematik bei Nietzsche ein. – Vgl. zur Freundschaftsthematik 
bei Nietzsche auch das Kapitel »Schattenbilder oder die Kunst der Freundschaft« in 
Rüdiger Görner: Nietzsches Kunst. Annäherungen an einen Denkartisten, Frankfurt a.M./ 
Leipzig 2000, S. 196-208. 

79   Brief an Erwin Rohde, 16. Juni 1878, F. Nietzsche: Sämtliche Briefe, KSB 5, S. 333. 
80   F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 15. 
81   F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 362f. 
82   Brief an Heinrich von Köselitz vom 17. April 1883, F. Nietzsche: Sämtliche Briefe, 

KSB 6, S. 360. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SEMIOTIK ALS MODELL | 81 

 

unserer eigenen Vergangenheit: ihre Stimme tönt schattenhaft-schauerlich zu uns 
heran – als ob wir uns selber hörten, aber jünger, härter, ungereifter.«83 Darüber 

hinaus ist es für Nietzsche nicht ausgeschlossen, daß man selbst zu einer Projektion 
seiner Freunde wird, wie er im Aphorismus 40 aus Jenseits von Gut und Böse ver-
deutlicht. Wer sich dessen bewußt ist, »wi l l  es und fördert es, dass eine Maske von 
ihm an seiner Statt in den Herzen und Köpfen seiner Freunde herum wandelt; und 
gesetzt, er will es nicht, so werden ihm eines Tages die Augen darüber aufgehen, 
dass es trotzdem dort eine Maske von ihm giebt, – und dass es gut so ist.«84  

Ein weiteres Detail ist bemerkenswert an der Stelle, an der Nietzsche über den 
›Réealismus‹ in Ecce homo spricht: Die Ausdrücke Realismus und ›Réealismus‹ 
sind nämlich homophon. Indem Nietzsche also den Namen seines Freundes Rée 
graphisch in das Wort Realismus einschreibt und dadurch ein Wortspiel schafft,85 
werden der Begriff des Realismus und der philosophische Begriffs-Realismus, des-
sen traditionelle Auffassung er bereits in der Fröhlichen Wissenschaft angegriffen 

hatte,86 ausgehöhlt und subversiv unterlaufen: Für Nietzsche repräsentieren weder 
Begriffe noch Wörter reale Gegenstände, sondern sind selbst Projektionen. 

Darüber hinaus scheint es ihm gar nicht um eine realistische Darstellung der 
Tatsachen zu gehen. Stattdessen ordnet er die Tatsachen seinen eigenen Interessen – 

                                                             
83   F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 487. 
84   F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Böse, KSA 5, S. 58. 
85   Nietzsche benutzt sehr oft Wortspiele, in denen Namen eine Rolle spielen. Darüber 

hinaus versucht er in Ecce homo, auch und gerade durch Wortspiele, die er mit Na-
men treibt, die idealistische Grundtendenz der deutschen Philosophie zu entlarven. 
So schreibt er: »Die Deutschen sind in die Geschichte der Erkenntnis mit lauter 
zweideutigen Namen eingeschrieben, sie haben immer nur unbewußte Falschmünzer 
hervorgebracht ( – Fichte, Schelling, Schopenhauer, Hegel, Schleiermacher gebührt 
dies Wort so gut wie Kant und Leibniz, es sind Alles bloße Schleiermacher – ).« F. 
Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 361. – Nietzsche nimmt Namen also zum Teil 
wörtlich und betont deren semantischen Eigensinn. Zum einen erzielt Nietzsche da-
mit einen witzigen Effekt. Zum anderen versucht er so, eine kurze und abgekürzte 
sprachliche Form als Instrument seiner Kritik zu entwickeln.  

86   Vgl. dazu den Aphorismus 57 »An die Realisten«, in dem es unter anderem heißt: 
»Ihr nüchternen Menschen, die ihr euch gegen Leidenschaft und Phantasterei ge-
wappnet fühlt […], ihr nennt euch Realisten und deutet an, so wie euch die Welt er-
scheine, so sei sie wirklich beschaffen: vor euch allein stehe die Wirklichkeit ent-
schleiert, und ihr selber wäret vielleicht der beste Theil davon, – oh ihr geliebten Bil-
der von Sais! […] Da jener Berg! Da jene Wolke! Was ist denn daran ›wirklich‹? 
Zieht einmal das Phantasma und die ganze menschliche Z u th a t  davon ab, ihr Nüch-
ternen! […] Es giebt für uns keine ›Wirklichkeit‹ – und auch für euch nicht«. F. 
Nietzsche: Die fröhliche Wissenschaft, KSA 3, S. 421f. – Vgl. zu Nietzsches litera-
risch-philosophischer Kritik am Realismus das Kapitel »Nietzsches Auflösung des 
›Wirklichkeits‹-Begriffs« in Karl Heinz Bohrer: Die Kritik der Romantik, Frankfurt 
a. M. 1989, S. 84-94. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

in diesem Fall seinen Autorschaftsinteressen – unter, um Kritiker wie Rohde abzu-
wehren und zugleich ein Werk zu schaffen, das auf sein eigenes Ich hin konzipiert 

ist. Zum einen usurpiert er in Ecce homo also Rées Autorschaft, indem er so etwas 
wie eine projektive Identifikation vornimmt, zum anderen bricht er offen mit den 
Konventionen des autobiographischen Schreibens, die ja nicht zuletzt auf Wahrhaf-
tigkeit und Realismus gründen. Es geht Nietzsche also weniger darum, ob seine 
Aussagen der Realität entsprechen, sondern darum, ob sie in Einklang mit seinem 
eigenen Selbstverständnis stehen. Das Nietzsche hier leitende Kriterium ist nicht 

Wahrheit oder Falschheit, sondern Ich-Gerechtigkeit. Überdies kommuniziert 
Nietzsche im Sinne Gilles Deleuzes an der zitierten Stelle mit seinem eigenen Au-
ßen, denn Rée ist Teil seines eigenen egozentrierten und selbstbezüglichen schrift-
stellerischen Selbstbildnisses geworden, ja, vielleicht ist Rée sogar ein Teil seiner 
vielfachen Seele geworden.  

Bereits an diesem Detail kann man sehen, daß Nietzsche in Ecce homo keinem 

Aufrichtigkeitsprogramm, wie es etwa Rousseau in seinen Confessions verfolgt, 
verpflichtet ist. Andererseits könnte sich Nietzsches Ich-Gerechtigkeit, wenn man 
seine Subjekt- und Seelen-Hypothesen, die im weiteren Verlauf der Studie noch nä-
her erläutert werden, berücksichtigt, als eine Form von Redlichkeit darstellen, die 
gewissermaßen von einer höhergradigen Aufrichtigkeit getragen wird, die jedoch 
realistische Mimesiserwartungen hinter sich läßt.87 Denn nimmt man Nietzsches 

Rede über die biographische Bedeutung von Menschliches, Allzumenschliches 
ernst, dann erweist sich Nietzsches Umgang mit Rée, mit dem sogenannten ›Réea-
lismus‹ und sein Bruch mit Wagner, Schopenhauer sowie der Philologie als der 

                                                             
87   So betont beispielsweise Jean-Luc Nancy auch: »Mit dem Wahnsinn konfrontiert 

sich, indem es ihn spielt, Ecce homo (das man wohl das Buch der Redlichkeit par 
excellence nennen kann) […]. Denn womit sich dieses Buch konfrontiert, ist im 
Grunde die Unmöglichkeit, den Akt der Selbstbesinnung […] der Menschheit, dem 
menschlichen Denken zuzumuten, ohne ihm dabei jeden Halt, jede Stütze, jeden 
Grund und jedes Selbst für eine solche ›Selbstbesinnung‹ zu entziehen – und ihm 
stattdessen nur das ›Selbst‹ von Nietzsche selber anzubieten, was […] so viel heißt 
wie gar nichts, einen Hanswurst und auf diese Weise, genau auf diese und keine an-
dere Weise, den ersten ›redlichen Menschen‹, den ersten ›anständigen‹ Menschen, 
der doch immerhin über eine gewisse Redlichkeit verfügen muß. Genauer: jene Red-
lichkeit, die in Ecce homo gipfelt, vollzieht sich durch die Exhibition: die Austellung 
und Demaskierung eines Subjekts – und also durch die Exhibition eines Schauspie-
lers, ohne dabei eine gewisse Schauspielerei auszuschließen –: […] denn die werten-
de Wahrheit bringt hier die Subjektivität des Subjekts, auf die sie gleichwohl ver-
weist, buchstäblich zur Explosion«. Jean-Luc Nancy: »›Unsere Redlichkeit!‹ (Über 
Wahrheit im moralischen Sinn bei Nietzsche)«, in: W. Hamacher: Nietzsche aus 
Frankreich, S. 225-248, hier S. 233f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SEMIOTIK ALS MODELL | 83 

 

notwendige Umweg zur ›Selbst-Wieder-herstellung‹, als der notwendige Weg zu 
seinen (Selbst-)»Ueberwindungen«88. Sarah Kofman betont daher zu Recht: 

 

La relecture d’Humain trop humain, écrit à l’époque où Nietzsche rompt avec la phi-

lologie, se fait donc encore au moyen de la philologie mais d’une philologie entendue 

au sens nouveau du terme, probe et rigoureuse: relire, c’est réécrire le texte en se li-

vrant à un travail de transcription, et de correction rectificatives, et déchiffrer, c’est 

aussi démasquer. Alors que Nietzsche pour parvenir à devenir lui-même a été con-

traint de s’emparer de plusieurs masques qui ont joué le rôle d’autant d’étapes obli-

gées, le temps de l’après-coup accomplit toujours le même geste renversant: il sou-

ligne que Nietzsche, tel un enfant pervers et malicieux, »se« dissimule derrière des 

masques, transformés en accessoires satyriques et théâtraux – et non pas qu’il »se« 

constitue »lui-même« comme tel à travers ses masques; car dans ce cas, ils ne pour-

raient plus être réduits à de purs moyens langagiers, rhétoriques, tout entiers à son 

service.
89

 

 

Das Besondere an Nietzsches maskierend-enthüllenden Vorgehen ist aber, daß er 
seine Vorgehensweise, hier in Ecce homo, spezifiziert und expliziert, und zwar, in-
dem er seinen Umgang mit Wagner, Schopenhauer und Rée mit der Rolle von Sok-
rates in Platons Dialogen vergleicht: »Dergestalt hat sich Plato des Socrates bedient, 

als einer Semiotik für Plato.«90 Dieser Satz nun drückt einen wesentlichen Aspekt 
des Nietzscheschen Autorschaftsverständnisses aus und stellt ein wichtiges Element 
seiner Poetologie des Selbst dar: Wagner, Schopenhauer, Rée sind also gewisser-
maßen Zeichen (man könnt auch sagen: Projektionen) seiner selbst,91 wobei der 

                                                             
88   So Nietzsche in der Vorrede zum zweiten Teil. F. Nietzsche: Menschliches, Allzu-

menschliches, KSA 2, S. 369. 
89   S. Kofman: Explosion II., S. 216. 
90   F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 320. 
91   So versteht auch Roland Barthes diese Stelle. In seiner Vorlesung Die Vorbereitung 

des Romans aus den Jahren 1978/79 schreibt er: »Obgleich paradox, verstehe ich, im 
Prinzip ›Semiologe‹, den Begriff ›Semiotik‹ in einem ganz regelwidrigen, eigentlich 
Nietzscheschen Sinne. Ich beziehe mich auf eine Stelle in Ecce homo, wo Nietzsche 
über sein Verhältnis zu Schopenhauer und Wagner sagt, er habe die beiden als Zei-
chen seiner selbt eingesetzt […]. Gott weiß, ob Nietzsche Wagner und Schopenhauer 
nicht ›imitiert‹ hat! Und trotzdem besteht ein Verhältnis: Der Autor, der zählt (um 
nicht zu sagen: geliebt wird), ist für mich, der ich schreiben will, präsent als ein Zei-
chen meiner selbst – und ein Zeichen ist bekanntlich keine Analogie, sondern nur das 
Element eines homologen Systems, bei dem – nach der Formulierung von Lévi-
Strauss – das, was sich ähnelt, Systeme sind, Verhältnisse von Differenzen.« R. 
Barthes: Die Vorbereitung des Romans, S. 217f.. – Während beispielsweise Aldo 
Lanfraconi in seiner Studie von einer »Semiotik des Selbst« spricht, weist Martin 
Stingelin in diesem Zusammenhang auf eine »Semiotik der Autorschaft« bei Nietz-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

Ausdruck Semiotik sowie das Verhältnis von Zeichen und Projekion bei Nietzsche 
noch genauer analysiert werden muß. Das heißt, vier Aspekte müssen im Folgenden 

genauer geklärt werden, um die volle Tragweite dieses Satzes zu erkennen: Erstens, 
was bedeutet der Ausdruck Semiotik in diesem Zusammenhang; zweitens, welche 
implizite Auseinandersetzung mit dem auf die entsprechenden Personen, Autoren 
und Werke angewendeten Semiotikbegriff läßt sich extrapolieren; drittens, welche 
ambivalente Auszeichnung der entsprechenden Personen oder Autoren läßt sich 
dadurch erkennen und viertens, was zunächst ins Blickfeld rücken soll, warum re-

kurriert Nietzsche auf das Vorbild Platon? 
 
 

Platons Autorschaft als Vorbild  
 

1. – Auf den ersten Blick mag es überraschen, daß Nietzsche für seine schriftstelle-
risch-philosophische Praxis und für den Umgang mit seinen Gewährsmännern und 
Vorläufern Platon als Vorbild anführt, ist Platon doch einer seiner größten philoso-
phischen Gegner.92 Nietzsches philosophisches Selbstverständnis, und zwar von der 
Geburt der Tragödie an, ist geradezu von einem dezidierten Antiplatonismus ge-
prägt. So wendet sich auch seine Moral- und Erkenntniskritik explizit gegen plato-

nisch-idealistische Vorstellungen. »Zuletzt geht mein Misstrauen bei Plato in die 
Tiefe«, schreibt Nietzsche in der Götzen-Dämmerung, »ich finde ihn so abgeirrt 
von allen Grundinstinkten der Hellenen, so vermoralisirt, so präexistent-christlich – 
er hat bereits den Begriff ›gut‹ als obersten Begriff –, dass ich von dem ganzen 
Phänomen Plato eher das harte Wort ›höherer Schwindel‹ oder, wenn man’s lieber 
hört, Idealismus – als irgend ein andres gebrauchen möchte.«93  

                                                                
sche hin. Vgl. A. Lanfraconi: Nietzsches historische Philosophie, S. 25ff.; M. Stinge-
lin: »er war im Grunde der eigentliche Schriftsteller«, S. 83ff. 

92   Vgl. zur Platon-Rezeption Nietzsches Dieter Bremer: »Platonisches, Antiplatoni-
sches. Aspekte der Platon-Rezeption in Nietzsches Versuch einer Wiederherstellung 
des frühgriechischen Daseinsverständnisses«, in: N-St. 8 (1979), S. 39-103; Stanley 
Rosen: »Nietzsches ›Platonismus‹«, in: Allgemeine Zeitschrift für Philosophie 12 
(1987), S. 1-15. 

93   F. Nietzsche: Götzen-Dämmerung, KSA 6, S. 155f. – Nietzsches Beurteilung von 
Platon ist vielfach sehr tendenziös, denn obwohl sicherlich der Begriff des Guten der 
wichtigste Begriff in Platons Philosophie darstellt, so resultiert er, wie Platon im 1. 
Buch des Staates, im Dialog zwischen Sokrates und Thrasymachos, darlegt, doch aus 
der »Frage, wie man leben soll« (352d), wobei das Sollen hier noch gar nicht mora-
lisch gemeint ist, sondern (wie im Verlauf der Dialoge deutlich wird, vgl. Staat 505d) 
prudentiell, was gleichbedeutend mit der Frage ist, was es heißt, gut zu leben. Die 
Frage nach dem guten Leben führt Platon zu einem metaphysischen Begriff des (mo-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SEMIOTIK ALS MODELL | 85 

 

Gerade Platon wird für Nietzsche in seiner thesenartigen Geschichte der Meta-
physik Wie die »wahre Welt« endlich zur Fabel wurde zu einem der Hauptverant-

wortlichen dafür, daß sich das Christentum, jener »Monotono-Theismus«94, im Ok-
zident mit einer unvergleichlichen Wirkungsmacht hat verbreiten können, das heißt 
mit und gegen die antike griechische Philosophie zugleich.95 Platon sei nämlich 
nicht einfach von der christlichen Theologie wiederentdeckt und einer interpretatio 
christiana unterzogen worden, sondern habe selbst die ontologischen Spekulationen 
der Griechen theologisiert,96 also Ontologie in Onto-Theologie verwandelt, um mit 

Heidegger und Derrida zu sprechen,97 worin für Nietzsche die schwerste Verfeh-
lung der antiken Philosophie besteht. Im Gegensatz zu Platon zieht Nietzsche es 
vor, nicht nach der ›wahren Welt‹ zu suchen. Im Gegenteil: Er zieht es zwischen-

                                                                
ralisch) Guten. Zunächst steht aber die praktische Seite, die Erörterung des prudenti-
ell und adverbiell Guten, im Vordergrund. Insofern ist Platon keine ›Abirrung‹ inner-
halb der griechischen Philosophie, im Gegenteil. Inwieweit Platon daher eine ›Abir-
rung‹ von den ›Grundinstikten der Hellenen‹ darstellt, ist ebenfalls mehr als fraglich. 
Vgl. Platon: Der Staat, in: ders.: Sämtliche Dialoge, hg. von Otto Apelt, Hamburg 
1993, Bd. 5, vor allem S. 1-268. – Zum Verhältnis von prudentiell und moralisch Gu-
tem bei Platon vgl. Ursula Wolf: Die Suche nach dem guten Leben. Platons Frühdia-
loge, Reinbek bei Hamburg 1996. 

94   F. Nietzsche: Götzen-Dämmerung, KSA 6, S. 75. – Vgl. auch folgende Aussage: 
»Ohne Platonismus und Aristotelismus keine christliche Philosophie.« F. Nietzsche: 
Nachgelassene Fragmente 1884-1885, KSA 11, S. 79. 

95   Nietzsches kurze Geschichte der Metaphysik beginnt mit dem Absatz: »1. Die wahre 
Welt erreichbar für den Weisen, den Frommen, den Tugendhaften, – er lebt in ihr, e r  
i s t  s i e . (Älteste Form der Idee, relativ klug, simpel, überzeugend. Umschreibung 
des Satzes ›ich, Plato, b i n  die Wahrheit‹.)« F. Nietzsche: Götzen-Dämmerung, KSA 
6, S. 80. – Was Nietzsche in diesem Zusammenhang jedoch unterschlägt, ist die Tat-
sache, daß sich die christliche Theologie, indem sie Platon rezipiert, der wie andere 
griechische Philosophen vor ihm (wie beispielsweise Empedokles) philosophisch-
ontologische Spekulationen theologisiert hatte, gegenüber dem philosophischen Dis-
kurs öffnet. Weite Teile der christlichen Theologie binden sich so an das Primat der 
Vernunft, so daß man sagen kann, daß aus der christlichen Religion ein Teil der Me-
taphysik wurde. Darüber hinaus stellt die christliche Entdeckung der antiken Philoso-
phie, vor allem die Entdeckung von Platon und Aristoteles, das Ende des christlichen 
Glaubens als nicht-philosophischen Glauben dar. Denn ab diesem Zeitpunkt gingen 
die Vorstellungen von Gott und Idee, von dem Einzigen und dem Einen eine theolo-
gisch-philosophische Verbindung ein. So ist es auch erklärbar, daß die rationalis-
tisch-aufgeklärte Vernunft im Abendland die Vorstellung eines Gottes absorbieren 
und sich selbst zur herrschenden Kategorie ausrufen konnte. 

96   Vgl. Ebd., S. 80f. 
97   Vgl. dazu das Nachwort von Martin Heidegger in: Was ist Metaphysik?, Frankfurt a. 

M. 1949, S. 46-55 und Jacques Derrida: »La pharmacie de Platon«, in: La dissémina-
tion, Paris 1972, S. 69-178. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

zeitlich sogar vor, im Schein zu leben und proklamiert: »je weiter ab vom wahrhaft 
Seienden, um so reicher schöner besser ist es. Das Leben im Schein als Ziel.«98 

Nietzsches Kritik an Platons Philosophie ist in allen seinen Schriften vehement 
und kompromißlos. Aber auch in stilistischer Hinsicht ist Platon für Nietzsche kein 
Vorbild:  
 

Im Verhältnis zu Plato bin ich ein gründlicher Skeptiker und war stets ausser Stande, 

in die Bewunderung des A r t i s t e n  Plato, die unter Gelehrten herkömmlich ist, 

einzustimmen. […] Plato wirft, wie mir scheint, alle Formen des Stils durcheinander, 

er ist damit ein e r s t e r  décadent des Stils: er hat etwas auf dem Gewissen, wie die 

Cyniker, die die satura Menippea erfanden. Dass der Platonische Dialog, diese ent-

setzlich selbstgefällige und kindliche Art Dialektik, als Reiz wirken könne, dazu 

muss man nie gute Franzosen gelesen haben, – Fontenelle zum Beispiel.
99

  

 

So endet schließlich Nietzsches Urteil über die stilistischen und argumentativen 

Qualitäten Platons mit dem lapidaren Satz: »Plato ist langweilig«.100 Die von Platon 
gewählte Dialogform wird als kindliche Art der Dialektik, als unentwickelte Form 
des Philosophierens bewertet und sein Stil als heterogen-ungeordneter – und darin 
besteht die nicht unwesentliche Pointe im Vergleich mit der menippeischen Satire – 
Synkretismus charakterisiert.101 Nietzsches Urteil über Platon scheint relativ ein-
deutig zu sein, sowohl, was die philosophische Vorgehensweise, als auch, was die 

mögliche stilistische Vorbildfunktion angeht.  

                                                             
98   F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1869 – 1874, KSA 7, S. 199. 
99   F. Nietzsche: Götzen-Dämmerung, KSA 6, S. 155. 
100  Ebd. – Ähnlich sieht dies übrigens Ludwig Wittgenstein: »Wenn man die sokrati-

schen Dialoge liest, so hat man das Gefühl: welche fürchterliche Zeitvergeudung! 
Wozu diese Argumente, die nichts beweisen und nichts klären?« Ludwig Wittgen-
stein: »Vermischte Bemerkungen«, in: ders.: Über Gewißheit, Werkausgabe Bd. 8, 
Frankfurt a. M. 1984, S. 445-573, hier S. 468. – Zur Nietzsche-Rezeption bei Witt-
genstein vgl. Erich Heller: »Wittgenstein und Nietzsche«, in: ders.: Die Reise der 
Kunst ins Innere und andere Essays, Frankfurt a. M. 1966, S. 231-263; Marco 
Brusotti: »Wittgensteins Nietzsche. Mit vergleichenden Betrachtungen zur Nietz-
sche-Rezeption im Wiener-Kreis«, in: N-St. 38 (2009), S. 335-362. 

101  Während die Menippea die ungemischte latinitas getrübt hat, die die Vorstellung der 
claritas und perspicuitas sowie aller kanonischen konstitutiven Eigenschaften der 
richtigen Stilordnung (proprietas) einschließt, bleibt jedoch das, was Platon getrübt 
hat, bei Nietzsche hier ungenannt. Vgl. zur Menippea Renate Lachmann: »Synkre-
tismus als Provokation von Stil«, in: Hans Ulrich Gumbrecht/Karl Ludwig Pfeiffer 
(Hg.): Stil. Geschichten und Funktionen eines kulturwissenschaftlichen Diskursele-
ments, Frankfurt a. M. 1986, S. 541-558. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SEMIOTIK ALS MODELL | 87 

 

Man sollte sich jedoch nicht von Nietzsche täuschen lassen. Bedenkt man, daß 
Nietzsche mehrfach sein eigenes Philosophieren als »umgedrehten Platonismus«102 

bezeichnet hat, so ist seine Beziehung zu Platon zwar eine des Widerspruchs, doch 
zugleich eine der Filiation. Nietzsches Verhältnis zu Platon ist durchaus mit seinem 
Verhältnis zu Sokrates vergleichbar, über das er schreibt: »Socra tes , um es nur zu 
bekennen, steht mir so nahe, dass ich fast immer einen Kampf mit ihm kämpfe«.103 

Platon ist für ihn zunächst einmal nicht irgendein wichtiger Autor innerhalb der 
philosophischen Tradition, er ist die tiefste Zäsur in der Geschichte der Philosophie. 

»Platon«, schreibt Nietzsche in einem Brief an Overbeck, »bleibt das größte Mal-
heur Europas!«104 Platons Autorschaft repräsentiert für Nietzsche das Phänomen 
starker Autorschaft par excellence, das sich dadurch auszeichnet, besonders wir-
kungsmächtig und einflußreich gewesen zu sein.105 Deshalb ist Platon ein Vorbild, 
das er nachahmen, dem er es gleichtun, und ein Rivale, den er zu überwinden trach-
ten muß. Platon stellt ebenso wie Wagner und Schopenhauer einen Rivalen für 

Nietzsche dar. Rivalität und Gegnerschaft sind nun aber entscheidende Faktoren für 
Nietzsches philosophischen und schriftstellerischen Schreibimpuls, die in der scharf 
pointierten Polemik ihren prägnantesten Ausdruck finden. »Ich bin meiner Art nach 
kriegerisch. Angreifen gehört zu meinen Instinkten«,106 schreibt Nietzsche in Ecce 
homo über seine polemische Ausrichtung und deutet damit gleichzeitig auf ein 
schriftstellerisches Kalkül hin. Hinter diesen Worten Nietzsches steht allerdings 

keine Verehrung soldatischer Eigenschaften, sie gehören vielmehr zu einer Art ty-
pologischer Modellierung des philosophischen Schriftstellers.107 Der (aristokra-
tisch-heroische) dynamit-gleiche Krieger, nicht der Soldat, bildet für Nietzsche ein 

                                                             
102  So z.B. in F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1869 – 1874, KSA 7, S. 199. 
103  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1875 – 1879, KSA 8, S. 97. 
104  Brief an Franz Overbeck, 9. Januar 1887, F. Nietzsche: Sämtliche Briefe, KSB 8, S. 

9. 
105  Zum Konzept der starken Autorschaft vgl. Harold Bloom: Einflußangst, Frankfurt a. 

M./Basel 1995 (engl. 1973). – In diesem literaturtheoretischen Werk entwickelt 
Bloom die Vorstellung, daß Autoren stets nach Originalität streben und sich von ih-
ren Vorgängern, Vorbildern und ihren Einflüssen zu lösen versuchen. Bloom ver-
gleicht dabei die Situation, in der sich so der jeweilige Autor befindet, mit dem Ödi-
puskomplex der Freudschen Psychoanalyse: Die jeweiligen Autoren versuchen, ihren 
›geistigen Vater zu töten‹. Je wirkungsmächtiger, einflußreicher und stärker ein Au-
tor ist, um so größer seien die Abwehrmechanismen seiner Nachfolger. 

106  F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 274. 
107  Vgl. die Sentenz aus dem Abschnitt Vom Lesen und Schreiben aus Also sprach Za-

rathustra, in der Nietzsche sein Konzept des kriegerischen Schriftstellers und Philo-
sophen poetisch entwirft: »Muthig, unbekümmert, spöttisch, gewalttätig – so will uns 
die Weisheit: sie ist ein Weib und liebt immer nur einen Kriegsmann.« F. Nietzsche: 
Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 49. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

topisches Modell, das er schriftstellerisch in Szene zu setzen versucht.108 Hinter der 
Kriegertopik steht ein szenisches Bilderdenken, das durch begriffliche Oppositio-

nen wie Stärke/Schwäche, aktiv/reaktiv umgrenzt wird109:  
 

Die Stärke des Angreifenden hat in der Gegnerschaft, die er nöthig hat, eine Art 

Maas; jedes Wachsthum verräth sich im Aufsuchen eines gewaltigeren Gegners –

oder Problems: denn ein Philosoph, der kriegerisch ist, fordert auch Probleme zum 

Zweikampf heraus. […] ich greife nur Dinge an, wo jede Personen-Differenz ausge-

schlossen ist, wo jeder Hintergrund schlimmer Erfahrungen fehlt. Im Gegentheil, an-

greifen ist bei mir ein Beweis des Wohlwollens, unter Umständen der Dankbarkeit. 

Ich ehre, ich zeichne aus damit, das ich meinen Namen mit dem einer Sache, einer 

Person verbinde: für oder wider – das gilt mir darin gleich.
110

  

 

Einfache Freund-Feind-Schemata sollen somit kalkuliert umgangen werden. Nietz-
sches Angriffe auf Platon sind stets von der Anerkennung seiner Bedeutung beglei-
tet, auch und gerade, wenn er gegen ihn scharf polemisiert. So schreibt er bei-

spielsweise: »Platon’s Sokrates ist im eigentlichen Sinne eine Caricatura«.111 Nietz-
sche eignet sich diese Schreibweise aber auch an und wendet sie gegen Platon, so 
daß er, indem er seine Strategie, mit der er gegen Platon vorgeht, offenlegt, schrei-
ben kann: »Plato zum Beispiel wird bei mir zur Caricatur.«112 Was Nietzsche und 
Platon, bei aller Differenz, verbindet, ist in Nietzsches Worten eine gemeinsame 
»instinktive Arglist«113, die sich in einer Art Mimikry, in der Fähigkeit zur Verstel-

lung und Verwirrung manifestiert. Dies zeigt sich nicht zuletzt in dem bereits zitier-
ten Satz: »(d)ergestalt hat sich Plato des Socrates bedient, als einer Semiotik für 
Plato«. Nietzsches Vergleich basiert auf einem Analogieschluß, genauer gesagt: er 
gründet auf einer Strukturanalogie, nicht jedoch auf einer Strukturidentität. Diese 

                                                             
108  In Ecce homo schreibt Nietzsche: »Wie ich den Philosophen verstehe, als einen 

furchtbaren Explosionsstoff, vor dem Alles in Gefahr ist, wie ich meinen Begriff 
›Philosoph‹ meilenweit abtrenne von einem Begriff, der sogar noch einen Kant in 
sich schließt, nicht zu reden von den akademischen ›Wiederkäuern‹ und andren Pro-
fessoren der Philosophie: darüber giebt diese Schrift eine unschätzbare Belehrung.« 
F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 320. 

109  Vgl. dazu grundsätzlich G. Deleuze: Nietzsche und die Philosophie, S. 45-80. 
110  F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 274f. 
111  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1875 – 1879, KSA 8, S. 95. 
112  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 – 1887, KSA 12, S. 521. Vgl. auch 

folgende Stelle: »Der platonische Sokrates ist im eigentlichen Sinne eine Carricatur; 
denn er ist überladen mit Eigenschaften, die nie an Einer Person zusammensein kön-
nen. Plato ist nicht Dramatiker genug, um das Bild des Sokrates auch nur in einem 
Dialoge festzuhalten. Es ist also sogar eine fliessende Carricatur.« F. Nietzsche: 
Nachgelassene Fragmente 1875 – 1879, KSA 8, S. 327. 

113  F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 325. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SEMIOTIK ALS MODELL | 89 

 

Strukturanalogie betrifft nun aber weder eine gedankliche noch eine stilistische 
Übereinstimmung, zumindest nicht unmittelbar, wenn man dem Selbstverständnis 

Nietzsches folgen möchte. Sie ist vielmehr auf der Ebene der jeweiligen 
Schreibstrategien angesiedelt, die sich als schriftstellerische Maskeraden charakteri-
sieren lassen. In Nietzsches Augen ist Sokrates in den platonischen Dialogen ein 
Pseudonym oder, besser gesagt, ein Heteronym Platons und zugleich seine zentrale 
Begriffsperson. Zudem ist den Platonischen Dialogen eine grundsätzlich dividualis-
tische Grundtendenz eigen: Platon präsentiert sich seinen Lesern ebenfalls als ein 

Vielfacher, als ein plurales und dialogisierendes Sprecher-Subjekt. 
Jean-Michel Rey, der während des Colloquiums Nietzsche aujourd’hui? der Be-

ziehung Nietzsches zur Theorie des philosophischen Diskurs einen Beitrag gewid-
met hat, sieht in Nietzsches Bezug zu Platon eine symbolische Szene reproduziert, 
in der eine philosophisch-diskursive Textstrategie formuliert wird. Das argumenta-
tive Gerüst von Reys Aufsatz bilden freudianische, Lacanschen und Derridaschen 

Theoreme und Überlegungen zu Vaterschaft, Kastrationsangst, metaphysischer 
Textualität, Schrift und Macht.114 Laut Rey reproduziere Nietzsche nun die soge-
nannte ›platonische Szene des Schreibens‹. Wie bei Platon vollziehe und realisiere 
sich das Schreiben bei Nietzsche als symbolischer Tausch, der sich auf referentiel-
ler Ebene abspiele. Dieser Tausch sei ein  intellektueller, der zwischen einem Sohn 
und seiner jeweiligen Vaterfigur stattfinde, wobei das Tauschobjekt nichts anderes 

als die Sprache und das Schreiben selbst seien.115  
Dieser Tausch vollzieht sich inhaltlich in Reys Deutung folgendermaßen: Sok-

rates verzichtet aufs Schreiben, er delegiert es an Platon, den er zuvor gezwungen 
hatte auf das Schreiben von Dichtung zu verzichten und den er dann zum Vollstre-
cker seiner Lehre und seines (virtuellen) Schreibens macht. Umgekehrt nimmt sich 
Platon im Schreiben selbst zurück, indem er explizit nur von der Rhetorik der sok-

ratischen Rede Gebrauch macht – um eben dadurch sein partikulares Schreiben, das 
sich durch einen hohen Grad an Unpersönlichkeit auszeichnet, zu retten. Sokrates 
wird so zu einer literarischen Figur, ja zu einer bloßen Maske Platons, durch die 
dann doch Platons Schreibweise hindurchscheint und durch die er Macht über seine 

                                                             
114  Jean-Michel Rey schreibt: »C’est l’une de ces scènes que je voudrai circonscrire ici 

rapidement, en tant qu’y travaillent et que s’y condensent un motif qui assigne à 
l’écriture un rôle dominant, puis, de connivence, un motif ayant trait à la ›paternité‹ 
[…]; et, enfin, sans aucun doute, un motif où la castration est en jeu, de manière allu-
sive comme il se doit.« Jean-Michel Rey: »Nietzsche et la théorie du discours philo-
sophique«, in: Nietzsche aujourd’hui?, Paris 1973, Bd.1, S. 301-321, hier S. 304f.  

115  Vgl.: »La relation de pouvoir qui se joue entre Socrate et Platon – relation dont 
l’enjeu est apparemment l’écriture qui s’y donne d’une certaine manière comme un 
objet d’échange, voire peut-être un fétiche, – cette relation se constitue par un jeu 
complexe de passations, de délegations, de renvois, de procurations, ainsi que de 
prête-noms.« Ebd., S. 307. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

Vaterfigur erlangt, so daß sich der sogenannte Sokratismus als eine Erfindung Pla-
tons darstellt. Dieser Argumentation zufolge, könne man nun den Namen Platon 

durch Nietzsche und Sokrates durch die jeweiligen Gewährsmänner, also Schopen-
hauer, Wagner, Rée etc. ersetzen, um das referentielle Spiel und Prinzip der Nietz-
scheschen Schreibökonomie zu fassen.  

Bis zu einem gewissen Grade ist Reys Deutung plausibel – vor allem was die 
grundsätzliche tauschökonomische Überlegung betrifft, wenn man sie etwa mit 
Nietzsches Vorstellung von Freundschaft in Beziehung setzt –, doch zwei Aspekte 

sind von Rey nicht scharf genug durchdacht: erstens gibt es im Fall Nietzsches kei-
ne mit Sokrates vergleichbare Vaterfigur (Schopenhauer oder Wagner diese Rolle 
zuzuweisen, ist überhaupt nicht angemessen),116 und zweitens zeichnet sich Nietz-
sches Schreiben im Gegensatz zu Platons eben nicht durch einen hohen Grad an 
Unpersönlichkeit aus. Auch wenn Nietzsche »das schreckliche Vorrede-Wörtchen 
›ich‹«117 kaum erträgt, so darf nicht übersehen werden, daß seine Schriften in einem 

hohen Maß persönlich Position beziehen und auch von ihm handeln. In Reys Lektü-
re erscheint aber Platon, und mit ihm Nietzsche, als ein ›Proto-Flaubert‹.118  

Nietzsche nun bezieht sich im Satz über Platons Semiotik tatsächlich, wie be-
reits erwähnt, auf Platons Schreibweise und den platonischen Dialog. Was Rey dar-
über hinaus in seiner Deutung nicht genügend berücksichtigt, ist die Tatsache, daß 
dieser Satz nicht nur referentiell und auf ein Spiel mit Referentialität hindeutet, 

sondern auch analytisch ist. Er referiert somit nicht nur auf Platon, sondern bildet 
die Summe eines analytischen und poetologischen Verständnisses. 
 

 

                                                             
116  Jörg Salaquarda hingegen versteht das Verhältnis von Schopenhauer und Nietzsche 

als Lehrer-Schüler-Verhältnis. Vgl. dazu Jörg Salaquarda: »Schopenhauers Einfluß 
auf Nietzsches Antichrist« (1985), in: Konstantin Broese/Matthias Koßler/ Barbara 
Salaquarda (Hg.): Die Deutung der Welt. Jörg Salaquardas Schriften zu Arthur 
Schopenhauer, Würzburg 2007, S. 193-209. 

117  Brief an Franz Overbeck, 14. November 1886, F. Nietzsche: Sämtliche Briefe, KSB 
7, S. 282. 

118  Nietzsche, den eine Art Haß-Liebe mit Flaubert verband, hat gegen die Flaubertsche 
›impersonnalité‹, gegen den Flaubertschen Objektivismus, in dem der Autor ver-
schwindet, stark polemisiert: »›Das Objektiv-sein-wollen‹ z.B. bei Flaubert ist ein 
modernes Mißverständniß. Die große Form, die von allem Einzelreiz absieht, ist der 
Ausdruck des großen Charakters, der die Welt sich zum Bilde schafft: der von allem 
Einzelreiz weit absieht – Gewalt-Mensch. Es ist Selbst-Verachtung aber bei den Mo-
dernen, sie möchten wie Schopenhauer sich in der Kunst ›los werden‹ – hinein flüch-
ten in’s Objekt, sich selber ›leugnen‹. Aber es gibt kein ›Ding an sich‹ – meine Her-
ren!«, F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 – 1885, KSA 11, S. 57. Vgl. da-
zu auch den Abschnitt »Stendhal gegen Kant« in dieser Studie. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SEMIOTIK ALS MODELL | 91 

 

2. – Nietzsche hat sich mit dem platonischen Dialog vor allem an zwei Stellen in 
seinem Werk beschäftigt und ihn analysierend kommentiert: im 14. Abschnitt der 

Geburt der Tragödie sowie in seiner Basler Vorlesung Einführung in den platoni-
schen Dialog. An beiden Stellen werden von Nietzsche sowohl die Ideenlehre als 
auch die Dialogform als Strategien gedeutet, mit denen der »jugendliche Tragö-
diendichter Platon« zwar die sokratischen Forderungen erfüllt, indem er auf das 
Verfassen von Tragödien verzichtet und seine sämtlichen Dichtungen vernichtet, 
doch zugleich subversiv unterläuft. Denn der »platonische Dialog war gleichsam 

der Kahn, auf dem sich die schiffbrüchige ältere Poesie sammt all ihren Kindern 
rettete.«119  

In Nietzsches Interpretation versucht Platon einerseits, in der philosophischen 
Theorie »über die Wirklichkeit hinaus zu gehen und die jener Pseudo-Wirklichkeit 
zu Grunde liegende Idee darzustellen«,120 was laut Nietzsches Rekonstruktion in 
der Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik unter anderem auch das Ziel 

und der Zweck der antiken griechischen Tragödie ist. Andererseits versuche Platon 
in seiner schriftstellerischen Praxis, den sokratischen Diskurs in seine eigene Dia-
logform einzubauen. Dies bedeute allerdings nichts anderes, als die Stilform der 
Tragödie in Prosaform wiederherzustellen. Beide, sowohl der platonische Dialog 
als auch die Tragödie, gelten Nietzsche nämlich als Hybrid-Formen, als »Mischung 
aller vorhandenen Stile und Formen«, als eine Form zweiten Grades. Nietzsche zu-

folge gelingt es Platon auf diese Weise, den sokratischen Diskurs mit der Tragödie 
zu verbinden und dialektisch aufzuheben. »Damit aber war der Denker Plato«, 
schreibt Nietzsche zusammenfassend, »auf einem Umwege ebendahin gelangt, wo 
er als Dichter stets heimisch gewesen war […]. Wenn die Tragödie alle früheren 
Kunstgattungen in sich aufgesaugt hatte, so darf dasselbe wiederum in einem 
excentrischen Sinne vom platonischen Dialoge gelten«.121 

Zu betonen ist jedoch, daß für Nietzsche der platonische Dialog und die antike 
Tragödie »innerlich verwandt« sind, doch darin spiegelt sich für ihn ebenfalls nur 
eine Strukturanalogie wider. Darin besteht auch ein Kritikpunkt Nietzsches an Pla-
ton. Der Synkretismus, »die Mischung aller Formen und Stile« der Tragödie sei et-
was Archaisches und Elementares.122 Der Synkretismus ergibt sich dabei praktisch 
aus der Kommunikationssituation und quasi auf natürliche Weise durch die Kombi-

nation verschiedener Redegattungen und entsprechender Stile (lyrisch, heroisch 
usw.), Medien (Ton, Geste, Wort), Zeichensysteme (Musik, Tanz, Poesie) und Gat-

                                                             
119  F. Nietzsche: Geburt der Tragödie, KSA 1, S. 93. 
120  Ebd. 
121  Ebd. 
122  Ebd.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

tungen (Erzählung, Lyrik, Drama).123 Platons Synkretismus hingegen sei etwas Se-
kundäres und seine Strategie der Grenzüberschreitung eine Art Gegenrhetorik, ob-

wohl er eine Schreibweise entwickelt hat, die »zwischen Prosa und Poesie in der 
Mitte schwebt«. Damit unterläuft Platon zwar das Verfahren seines Lehrers Sokra-
tes einerseits und die antike griechische Tragödie andererseits, doch bleibt er damit 
für Nietzsche ein Autor zweiten Grades. Positiv könnte man sagen: Platons Stärke 
bestehe in seiner Umsetzung der Filiation und des Widerspruchs gegenüber seinem 
Lehrer Sokrates und der griechischen Tragödie in eine Schreibstrategie.124 Zudem 

ist Platon für Nietzsche auf der Grundlage dieser Schreibstrategie der Begründer ei-
ner neuen Gattung: »Wirklich hat für die ganze Nachwelt Plato das Vorbild einer 
neuen Kunstform gegeben, das Vorbild des Roman’s«.125 Man müßte wohl er-
gänzen: des philosophischen, dialektisch-dramatischen Romans, »der durch Grund 
und Gegengrund seine Handlungen verteidigen muss«.126  

Platons Schreibweise und -strategie sind in Nietzsches Augen die Fähigkeit zu 

eigen, sowohl zu zeigen, welchen Gegenstand oder Autor sie aufnehmen und zu-
gleich zerlegen, als auch, wie sie sie zerlegen und überwinden. Diese Fähigkeit re-
klamiert Nietzsche nun für sich und seine schriftstellerische Praxis, wobei sie eine 
signifikante Erweiterung erfährt: Das referentielle und analytische Feld weitet sich 
auch auf das autobiographische und egozentrierte Ich und die wechselnden Pseudo-
nyme und Heteronyme aus – und mit Ecce homo, so könnte man sagen, hat Nietz-

sche diese Vorstellung radikalisiert und ein Manifest für die Gattung des ›philoso-
phisch-egozentrierten, autobiographischen Romans‹ geschaffen. Platon ist darum 
vielleicht sein wichtigster Bezugspunkt. In einem Brief an Paul Deussen betont 
Nietzsche daher: »vielleicht ist dieser Plato mein eigentlicher großer Gegner? Aber 
wie stolz bin ich, einen solchen Gegner zu haben!«127 

 

                                                             
123  Vgl. zur Medien- und Sprachphilosophie Nietzsches im Umkreis der Geburt der Tra-

gödie Thomas Böning: Metaphysik, Kunst und Schrache bei frühem Nietzsche, Ber-
lin/New York 1988; Rudolf Fietz: Medienphilosophie. Musik, Sprache und Schrift 
bei Nietzsche, Würzburg 1992.  

124  Zur Rivalität von platonischer Philosophie und attischer Tragödie vgl. Renate Schle-
sier: »›Pathos und Wahrheit‹. Zur Rivalität zwischen Tragödie und Philosophie«, in: 
Jörg Huber/Alois Martin Müller (Hg.): Kultur und Gemeinsinn, Basel/Frankfurt a. M. 
1994, S. 127-148. 

125  F. Nietzsche: Geburt der Tragödie, KSA 1, S. 94. 
126  Ebd. 
127  Brief an Paul Deussen, 16. November 1887, F. Nietzsche: Sämtliche Briefe, KSB 8, 

S. 200. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SEMIOTIK ALS MODELL | 93 

 

Der Ausdruck Semiotik 

 

1. – Wenn Nietzsches Umgang mit seinen Gewährsmännern sowie Vorläufern und 
der Einsatz von Eigennamen autoreferentiell und referentiell sowie egozentriert und 
analytisch zugleich sein kann, so setzt dies ein radikal zeichenhaftes und nominalis-
tisches Verständnis von Kultur, Ich und Sprache voraus. Und tatsächlich ist Nietz-
sche als einer »der lange Zeit vergessenen Gründerväter der Semiotik«128 wieder-
entdeckt worden. Während seit den sechziger Jahren des zwanzigsten Jahrhunderts 

die Bedeutung von Nietzsches zu Lebzeiten unveröffentlichter sprach- und erkennt-
niskritischer Schrift Ueber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne von 
1873 und damit die Dimension der Rhetorik als für ihn wesentlich erkannt worden 
ist, ist die Bedeutung des Begriffs des Zeichens und die Tragweite des damit ver-
bundenen Konzepts ein relativ rezenter Gegenstand der Nietzsche-Forschung.129 
Die Rhetorik rückte also nicht nur in stilistischer Hinsicht, sondern auch als philo-

sophisch-argumentative, sprachkritische Reflexionsform ins Zentrum des Interesses 
für Nietzsches Interpreten. Doch die Auseinandersetzung Nietzsches mit der Semio-
tik und seine eigene partikulare Semiotik blieb lange Zeit unerkannt beziehungs-
weise wurde vernachlässigt.  

Hatte Nietzsche in seiner Schrift von 1873 noch versucht darzulegen, daß ers-
tens Metaphern und Symbole das Sein des von ihnen bezeichneten Gegenstandes 

verfehlen, daß zweitens die menschliche Sprache grundsätzlich metaphorisch und 
symbolisch strukturiert ist und drittens die menschliche Erkenntnis durch die 
grammatische Bestimmung der Sprache beschränkt ist, so hat Werner Stegmaier 
zeigen können, daß Nietzsche diese Überlegungen später auf das gesamte Feld 
sprachlicher Zeichen, ja, von Zeichen überhaupt ausgedehnt hat.130  

Im Herbst 1880 notiert Nietzsche folgenden Gedanken zur generellen Arbitrari-

tät des sprachlichen Zeichens, indem er sie auf die Ebene des Gedankens, der Ebene 
des propositionalen Gehalts der Sprache ausweitet: »Der Gedanke ist ebensowohl 
wie das Wort, nur ein Zeichen: von irgend einer Congruenz des Gedankens und des 

                                                             
128  M. Stingelin: »er war im Grunde der eigentliche Schriftsteller«, S. 89. 
129  Vgl. zur Thematik des Zeichens bei Nietzsche Jean-Michel Rey: L’enjeu des signes. 

Lectures de Nietzsche, Paris 1971; Rudolf Fietz: »Am Anfang ist Musik. Zur Musik- 
und Sprachsemiotik des frühen Nietzsche«, in: Tilman Borsche/Federico Gerrata-
na/Aldo Venturelli (Hg.): »Centauren-Geburten«. Wissenschaft, Kunst und Philoso-
phie beim jungen Nietzsche, Berlin/New York 1994, S. 144-166; Josef Simon: »Ver-
stehen ohne Interpretation? Zeichen und Verstehen bei Hegel und Nietzsche«, in: 
ders. (Hg.): Distanz im Verstehen. Zeichen und Interpretation II, Frankfurt a. M. 
1995, S. 72-104; Werner Stegmaier: »Nietzsches Zeichen«, in: N-St. 29 (2000), S. 
45-65. 

130  Vgl. dazu W. Stegmaier: »Nietzsches Zeichen«, S. 45-65. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

Wirklichen kann nicht die Rede sein.«131 Bemerkenswert ist, daß Nietzsche nicht 
nur das Wort arbiträr versteht, sondern daß er den Gedanken ebenfalls als Zeichen 

auffaßt, womit er den Gedanken nur indirekt propositional bestimmt. Darüber hin-
aus unterwirft er die traditionelle, von der Scholastik und dem deutschen Idealismus 
propagierte, Auffassung, wonach die Wahrheit in der Übereinstimmung des Ge-
dachten mit der Sache bestehen soll – kurz: adaequatio intellectus et rei –, einer 
sprachlogischen Kritik. Es ist in diesem Zusammenhang philosophiehistorisch her-
vorzuheben, daß im deutschen Idealismus, vor allem bei Schelling und Hegel, das 

Gedachte mit dem Denken und die Sache mit der Wirklichkeit ineinsgesetzt wur-
den, ebenso wurde der Propositionalität der menschlichen Sprache keine Rechnung 
getragen.132 Gerade vor diesem zeichentheoretischen und erkenntnistheoretischen 
Hintergrund zeigt sich Nietzsches sprachkritische Modernität im Gegensatz zu den 
Philosophen des deutschen Idealismus. Von 1880 an häufen sich also in Nietzsches 
Notizbüchern die Aufzeichnungen zum prinzipiellen Zeichencharakter der Wirk-

lichkeit, kultureller Erzeugnisse und Artefakte.133 Ebenso lassen sich im veröffent-
lichten Werk ab 1882 zahlreiche Passagen finden, die diesen Gedanken so oder so 
ähnlich formulieren oder variieren und in denen die Ausdrücke Semiotik und semio-
tisch zum ersten Mal bei Nietzsche auftauchen. 
 

 

2. – Auf den ersten Blick ist die Verwendung der Ausdrücke Semiotik und semio-
tisch unkonventionell, komplex und bis zu einem gewissen Grade rätselhaft, denn 
sie werden von Nietzsche nicht etwa, wie man zunächst annehmen könnte, für ir-
gendeine bestimmte Zeichenlehre gebraucht. Spätestens seit Wittgenstein gilt ja, 
daß die Bedeutung eines Wortes meistens durch den Gebrauch bestimmt wird. Der 

                                                             
131  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 – 1882, KSA 9, S. 263. 
132  Mit Propositionalität ist gemeint, daß Wörter nicht nur auf Objekte oder Gegenstände 

referieren, sondern syntaktisch auf Gegenstände, Tatsachen und Gedanken Bezug 
nehmen können. Die Proposition, die mit dem Satz ausgedrückt wird: »Es regnet«, ist 
die, daß es regnet. Das heißt: die Proposition ist nicht der Satz selbst, und es spielt 
nur unter wahrheitstheoretischen Gesichtspunkten eine Rolle, ob es nun tatsächlich 
regnet oder nicht. Die Bedeutung der Propositionalität der Sprache ist zuerst von 
Aristoteles erkannt und in der Moderne von Frege, Russell und Moore wiederaufge-
griffen und theoretisch fundiert worden. Vgl. dazu Ernst Tugendhat: Selbstbewußt-
sein und Selbstbestimmung. Sprachanalytische Interpretationen, Frankfurt a. M. 
1979, vor allem: S. 293-357.  

133  Vgl. etwa: »der Begriff ›Atom‹ die Unterscheidung zwischen einem Sitz der treiben-
den Kraft und ihr selber ist eine Zeichensprache aus unser logisch-physikalischen 
Welt her.« Oder: »Es steht nicht in unserem Belieben, unser Ausdrucksmittel zu ver-
ändern: es ist möglich, zu begreifen, in wiefern es bloße Semiotik ist.« F. Nietzsche: 
Nachgelassene Fragmente 1887 – 1889, KSA 13, S. 302. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SEMIOTIK ALS MODELL | 95 

 

Gebrauch des Ausdrucks Semiotik changiert aber bei Nietzsche. Dennoch lassen 
sich drei Grundbedeutungen hervorheben, wenn man sich Nietzsche Gebrauch des 

Ausdrucks genau anschaut: erstens versteht Nietzsche unter Semiotik ein Zeichen-
system, das als übergeordnetes, strukturiertes Ensemble von Zeichen jenseits einer 
empirisch nachweisbaren Realität zu verorten ist134; zweitens versteht er Semiotik 
als Zeichenrede, als eine diskursive Praxis zweiten Grades – ein Beispiel hierfür 
wäre ein esoterisches, allegorisches Sprechens, aber weniger im mittelalterlichen 
Sinne, in dem die Allegorie eine Umsetzung in eine fremde Sphäre voraussetzt, 

sondern eher im griechischen Sinne der Allegorie, als ›etwas sagen und etwas ande-
res meinen‹135 (weitgehend synonym hierzu verwendet Nietzsche auch Ausdrücke 
wie eben Zeichensprache, aber auch Zeichenschrift, Chiffreschrift, Buchstaben-
schrift oder »Zeichenrede«136) – ; und drittens versteht er unter Semiotik das Zei-
chen selbst, wodurch Semiotik als der Gegenstand eines Zeichensystems oder Pro-
zesses selbst, einer diskursiven Praxis oder einer bestimmten Zeichenlehre er-

scheint.137  
Bei aller Diversität verweist Nietzsche mit den Ausdrücken Semiotik oder semi-

otisch auf den prinzipiellen Zeichencharakter einer Rede, auf den Status der Rede 
insgesamt als Zeichen. Überdies beschränkt sich der Begriff des Zeichens nicht nur 
auf das Element der Rede, sondern steht in Verbindung mit Nietzsches Auffassung 
der prinzipiellen Zeichenhaftigkeit der Welt, die ihren Niederschlag im Bewußtsein 

erfährt. »Die Natur des th ie r i schen  Bewußtse ins  bringt es mit sich«, schreibt 
Nietzsche in der Fröhlichen Wissenschaft, »dass die Welt, deren wir bewußt wer-
den können, nur eine Oberflächen- und Zeichenwelt ist.«138 Dieser Gedanke berührt 

                                                             
134  Vgl.: »wir sind aus der Gewohnheit nicht herausgetreten, zu der uns Sinne und Spra-

che verleiten. Subjekt, Objekt, ein Thäter zum Thun, das Thun und das, was es thut, 
gesondert: vergessen wir nicht, daß das eine bloße Semiotik und nichts Reales be-
zeichnet.« Ebd., S. 258. 

135  Vgl. zur Sache Jean Bollack: »Mythische Deutung und Deutung des Mythos«, in: 
Manfred Fuhrmann (Hg.): Terror und Spiel. Probleme der Mythenrezeption, Mün-
chen 1971, S. 67-120. 

136  Vgl. folgende Stelle aus Der Antichrist: »Freilich bestimmt der Zufall der Umge-
bung, der Sprache, der Vorbildung einen gewissen Kreis von Begriffen [...]. Aber 
man hüte sich darin mehr als eine Zeichenrede, eine Semiotik, eine Gelegenheit zu 
Gleichnissen zu sehn. Gerade, dass kein Wort wörtlich genommen wird, ist diesem 
Anti-Realisten die Vorbedingung, um überhaupt reden zu können.« F. Nietzsche: Der 
Antichrist, KSA 6, S. 203f. 

137  Vgl. dazu folgende Stelle aus Zur Genealogie der Moral: »Es ist heute unmöglich, 
bestimmt zu sagen, warum eigentlich gestraft wird: alle Begriffe, in denen sich ein 
ganzer Prozess semiotisch zusammenfasst, entziehen sich der Definition; definierbar 
ist nur Das, was keine Geschichte hat.« F. Nietzsche: Zur Genealogie der Moral, 
KSA 5, S. 317. 

138  F. Nietzsche: Die fröhliche Wissenschaft, KSA 3, S. 593. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

sich mit seinen sonstigen Bestimmungen der Welt als ›Fiktion‹, ›Illusion‹, ›Schein‹, 
›Phantasmagorie‹, ›Einbildung‹ etc, womit er deutlich machen möchte, daß die Er-

kenntnis sowohl subjektiv vermittelt ist – das heißt vom Subjekt ausgeht –, als auch 
das wahre Wesen der Gegenstände dieser Welt verfehlt.  
 

 
3. – Daß Nietzsche ab 1880 dem Zeichen eine besondere Aufmerksamkeit schenkt, 
könnte in direktem Zusammenhang mit der Lektüre von zwei Aufsätzen des Prag-

matikers und Semiotikers Charles Sanders Peirce, »The Fixation of Belief« und 
»How to Make Our Ideas Clear«, stehen, die 1878 und im folgenden Jahr in franzö-
sischer Übersetzung in der von Théodule Ribot herausgegebenen Revue philoso-
phique de la France et de l’étranger erschienen sind, sowie mit der Lektüre von 
Gustav Teichmüllers Buch Die wirkliche und die scheinbare Welt von 1882, in dem 
Nietzsche ebenfalls auf den Begriff Semiotik stieß, und mit Afrikan Spirs Denken 
und Wirklichkeit von 1873, das die Frage nach der Gewißheit menschlicher Er-
kenntnis problematisiert.139 Die Lektüre der Peirceschen Aufsätze ist nicht gesi-
chert, dennoch ist sie wahrscheinlich, denn im Sommer 1877 bezeichnet sich Nietz-
sche in Briefen an Paul Rée und Malwida von Meysenburg als regelmäßigen Leser 
der von Ribot herausgegebenen Zeitschrift und hebt ihre hohe Qualität hervor.140 
Nun geht es Peirce in diesen beiden Aufsätzen weniger um eine allgemeine Refle-

xion über den Status des Zeichens, sondern um die grundsätzliche Interpretations-
bedürftigkeit von Zeichen, genauer gesagt, auf der Grundlage der Logik um eine 
methodologische Reflexion, wie man mit der Interpretationsbedürftigkeit von Zei-
chen umzugehen habe und wie man zu logisch korrekten Schlüssen im Umgang mit 
ihnen kommen könne. In diesem Zusammenhang entwickelt Peirce einen dritten 
Argumentationstyp, neben den seit Aristoteles kanonischen syllogistischen Verfah-

ren der Induktion und Deduktion, den er Abduktion, Retroduktion oder Hypothese 
nennt, mit dem er die formale Struktur des Erratens oder Erfindens bezeichnet und 
den man ab 1880, wie Stefan Brotbeck gezeigt hat, im Nietzscheschen Werk immer 
wieder begegnet. Während in der Deduktion der Schluß aus der Regel und dem Fall 
auf das Resultat, in der Induktion der Schluß aus dem Fall und dem Resultat auf die 
Regel gemacht wird, zeichnet sich die Abduktion durch den Schluß aus dem Resul-

tat und der Regel auf den Fall aus. In der Abduktion wird also aus wenigen dispara-

                                                             
139  Zum Verhältnis von Spir und Nietzsche vgl. Paolo d’Iorio: »La superstition des phi-

losophes critiques. Nietzsche et Afrikan Spir«, in: N-St 22 (1993), S. 257-294. 
140  Vgl. Nietzsches Brief an Rée vom Anfang August 1877 und den Brief an Malwida 

von Meysenburg vom 4. August 1877, F. Nietzsche: Sämtliche Briefe, KSB 5, S. 
265-269. – Zum Verhältnis von Nietzsche zu Peirce vgl. Stefan Brotbeck: »Nietzsche 
erraten«, in: N-St. 19 (1990), S. 143-175 und M. Stingelin: »er war im Grunde der 
eigentliche Schriftsteller«, S. 80-106, besonders S. 88. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SEMIOTIK ALS MODELL | 97 

 

ten Fällen auf eine mögliche Regel geschlossen, die die Einzelfälle verbindet. Peir-
ce erläutert dies mit einem Beispiel: ›Auf einem Tisch sehe ich einige weiße Boh-

nen liegen. Zudem befindet sich im Raum ein Sack mit Bohnen. Nun bilde ich die 
Regel: alle Bohnen aus diesem Sack sind weiß, und abduziere: Diese auf dem Tisch 
liegenden Bohnen sind aus diesem Sack.‹141 Man erkennt hier sehr schön, wie unsi-
cher und experimentell abduktive Schlüsse sind, basieren sie doch in allererster Li-
nie auf einer divinatorischen Struktur: letztlich versucht man, den Sachverhalt ›zu 
erraten‹ und eine theoretische Annahme zu erfinden.142 Diese Schlüsse sind nun in 

Nietzsches Worten Interpretationen und zwar im rekonstruktiven Sinne, wenn sie 
glücken, wenn sie also verifiziert werden können, und Interpretationen im aktiven 
Sinne, im Sinne von Zurechtmachungen, wenn man sie falsifizieren kann. Als Vo-
raussetzung, diesen semiotischen Prozeß der Argumentationslogik als einen herme-
neutischen Akt zu verstehen, ist für Nietzsche in Zur Genealogie der Moral »ein 
historischer Instinkt, ein hier gerade nöthiges zweites Gesicht« erforderlich, was er 

am moralischen Urteil exemplifiziert. Er schreibt:  
 

Man kennt meine Forderung an den Philosophen, sich jenseits von Gut und Böse zu 

stellen, – die Illusion des moralischen Urteils unter sich zu haben. Diese Forderung 

folgt aus einer Einsicht, die von mir zum ersten Male formuliert worden ist: d a s s  e s  

ga r  ke ine  mora l i s chen  Tha t s achen  g i eb t . […] Das moralische Urtheil ist 

insofern nie wörtlich zu nehmen: als solches enthält es immer nur Widersinn. Aber es 

bleibt als S em io t ik  unschätzbar: es offenbart, für den Wissenden wenigstens, die 

werthvollsten Realitäten von Culturen und Innerlichkeiten, die nicht genug w uss -

t en , um sich selbst zu »verstehn«. Moral ist bloss Zeichenrede, bloss Symptomato-

logie: man muss bereits wissen, w orum  es sich handelt, um von ihr Nutzen zu zie-

hen.
143

  

 

                                                             
141  Zum Bohnenbeispiel und zum Verhältnis von Deduktion, Induktion und Abduktion 

vgl. Charles S. Peirce: Schriften I. Zur Entstehung des Pragmatismus, mit einer Ein-
führung hg. v. Karl-Otto Apel, Frankfurt a. M. 1967, S. 373-394. 

142  Wie wichtig die divinatorische Struktur, das Erraten, für Nietzsche ist, läßt sich daran 
zeigen, wie er die »Philosophen der Zukunft« – die gewissermaßen auch Selbstpro-
jektionen darstellen – entwirft, indem er eine gedankliche Überblendung zwischen 
Namensgebung und Schaffung eines Rätsels vollzieht: »Eine neue Gattung von Phi-
losophen kommt herauf: ich wage es, sie auf einen nicht ungefährlichen Namen zu 
taufen. So wie ich sie errathe, so wie sie sich errathen lassen – denn es gehört zu ihrer 
Art, irgend worin ein Räthsel bleiben zu w o l l en  –, möchten diese Philosophen der 
Zukunft ein Recht, ein Unrecht darauf haben, als V e r suche r  bezeichnet zu werden. 
Dieser Name selbst ist zuletzt nur ein Versuch, und, wenn man will, eine Versu-
chung.« F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Böse, KSA 5, S. 59. – Für Nietzsche ist 
es wichtig, daß die »Philosophen der Zukunft« rätselhaft und geheimnisvoll bleiben. 

143  F. Nietzsche: Götzen-Dämmerung, KSA 6, S. 98. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

Nietzsche entfaltet hier ein symptomatologisches und therapeutisches Verständnis 
von Semiotik und des Zeichens, indem sich hinter der Semiotik und den Zeichen, 

die eben als Symptome erscheinen,144 eine kulturelle Wirklichkeit erkennen läßt, 
die der einzelne gar nicht versteht, beziehungsweise mißversteht. Damit kritisiert 
Nietzsche auch den symptomatologischen Charakter von Zeichen. Vielfach ent-
puppt sich nämlich die Wirklichkeit laut Nietzsche bei genauerer – und das heißt 
hier: semiotischer – Betrachtung als krank oder im Niedergang begriffen. Beach-
tenswert ist Nietzsches Wortwahl, denn er spricht in diesem Kontext von der Moral 

als einer »Zeichenrede« und »Symptomatologie«, so als ob die Ausdrücke Zeichen 
und Symptome tatsächlich synonym zu verstehen sind.145 Zunächst einmal zeigen 
sich Symptome jedoch, während Zeichen etwas aussagen oder bezeichnen – das ist 
ein prinzipieller Unterschied. Wenn Nietzsche Symptom und Zeichen nun so eng 
zusammenführt, dann scheint ihm auch so etwas wie eine physiognomisch-
medizinische Kultur-Semiologie vorzuschweben, welche die Pathologie der moder-

nen Welt offenlegen möchte. Die Moral ist in diesem semiotisch-
tiefenpsychologischen Zusammenhang für Nietzsche auf jeden Fall eine »Zeichen-
sprache der Affekte«,146 die abgewehrt oder sublimiert werden. 

 
 

                                                             
144  Martin Stingelin weist in Rekurs auf Roland Barthes und Carlo Ginzburg auf die his-

torische Verbindung der Semiotik zur Medizin hin: »Mit dem Rückgriff auf die Se-
miotik als Instrument der genealogischen Geschichtsschreibung kommt Nietzsche auf 
einen antiken Zusammenhangzurück, ist doch die Geschichte als eigenständiges geis-
tiges Betätigungsfeld an der Schnittstelle zwischen Medizin und Rhetorik entstan-
den.« M. Stingelin: »Unsere ganze Philosophie ist Berichtigung des Sprachge-
brauchs«, S. 141. – Vgl. dazu auch Roland Barthes: »Semiologie und Medizin«, in: 
ders.: Das semiologische Abenteuer, Frankfurt a. M. 1988 (franz.1985), S. 210-220. – 
Dort heißt es: »Naürlich besteht zwischen der allgemeinen Semiologie und der medi-
zinischen Semiologie nicht nur eine Identität des Wortes, sondern auch eine Identität 
von systematischen Entsprechungen, Entsprechungen von Systemen, von Strukturen; 
es besteht vielleicht sogar im sehr weiten Sinn des Begriffs eine Identität der ideolo-
gischen Implikationen im Zusammenhang mit dem Zeichenbegriff als solchem, der 
immer mehr als ein historischer Begriff erscheint, der mit einem bestimmten Typus 
von Zivilisation, mit der unsrige, verknüpft ist.« Ebd., S. 210f. 

145  Vgl. auch folgende Bemerkung Nietzsches: »Kurz, wir glauben, dass die Absicht nur 
ein Zeichen und Symptom ist, das erst der Auslegung bedarf, dazu ein Zeichen, das 
zu Vielerlei und folglich für sich allein fast nichts bedeutet, – dass Moral, im bisheri-
gen Sinne, also Absichten-Moral ein Vorurteil gewesen ist, eine Voreiligkeit, eine 
Vorläufigkeit vielleicht, ein Ding etwa vom Range der Astrologie oder Alchymie, 
aber jedenfalls Etwas, das überwunden werden muss.« F. Nietzsche: Jenseits von Gut 
und Böse, KSA 5, S. 51. 

146  Ebd., S. 107. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SEMIOTIK ALS MODELL | 99 

 

4. – Nietzsches semiotische Betrachtung, seine semiologische Perspektive steht für 
die Aufdeckung einer generellen, nicht-transzendierbaren, kulturellen und histo-

risch entwickelten Zeichen-Welt, in der jeder Mensch lebt, denkt und fühlt und in 
der jeder Mensch zu einem Zeichen-Deuter und Objekt von Zeichen-Deutern wird. 
Die Welt erscheint so »[v]ollgeschrieben mit den Zeichen der Vergangenheit, und 
auch diese Zeichen überpinselt mit neuen Zeichen: also habt ihr euch gut versteckt 
vor allen Zeichendeutern!«147 – Vor diesem Hintergrund wird auch die Stelle über 
Platons Semiotik verständlicher: Platon produziert das Zeichen Sokrates, man könn-

te auch sagen, die Begriffsperson Sokrates, die Zeichen produziert und eigenständig 
Zeichen deutet, was dazu führt, daß Platon sich hinter diesen produzierten und zu 
deutenden Zeichen einerseits verbirgt und dadurch andererseits auch zum Zeichen-
Deuter seiner selbst wird. Entsprechendes würde für Nietzsche und seine Vorläufer, 
Freunde und Begriffspersonen gelten.  

Die aus Nietzsches Semiotikverständnis zu ziehenden generellen Konsequenzen 

lauten zusammengefaßt: erstens, Zeichen sind historische Variablen, im weitesten 
Sinne also Interpretationen, sie beziehen sich auf andere Zeichen und nicht auf We-
senheiten oder Entitäten; zweitens, Zeichen sind selbst historisch und damit inter-
pretationsbedürftig, sie erklären sich nicht von selbst; drittens die Zeichenhaftigkeit 
von Zeichen selbst ist interpretationsbedürftig.  

»Wenn Nietzsche notiert, daß auch der Gedanke, ebensowohl wie das Wort, nur 

ein Zeichen sei, geht er von einer ontologischen zu einer semiologischen Perspekti-
ve über«.148 Werner Stegmaiers diagnostischem Resumee ist nur zuzustimmen, je-
doch vor allem ist es, in der vollen philosophiehistorischen Tragweite zu verstehen 
– wobei hier die Frage unerörtert bleiben muß, ob ein semiologischer Zugang nicht 
doch auch eine ontologische Dimension impliziert. Nietzsche verabschiedet ohne 
Zweifel mit seiner semiologischen und semiotischen Betrachtung das Modell der 

Ontologie sowie das Denken der Dinge als wesensmäßiger, ein für allemal fixierter 
Entitäten. Die Welt besteht daher primär nicht aus Dingen oder Gegenständen, son-
dern aus der Beziehung des Menschen zu den Dingen, »sie ist essentiell Relations-
Welt«.149 Ja, die klassische (Gegenstands-)Ontologie wird selbst als eine Anschau-
ungsform entlarvt, die ihrerseits historisch bedingt und letztlich in seinen Augen 
dem geistigen Paradigma der voraufklärerischen Prämoderne zugehörig ist.150 So 

                                                             
147  F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 153. 
148  W. Stegmaier: »Nietzsches Zeichen«, S. 63. 
149  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 – 1889, KSA 13, S. 271. 
150  Zugleich greift Nietzsche damit Gedanken auf, die bereits von der pyrrhonischen 

Skepsis, wie sie durch Sextus Empiricus übermittelt ist, in der Antike formuliert 
worden sind. Nietzsches semiotisches Verständnis ist daher auch Teil seines Skepti-
zismus, den er als Gegenposition zu jeglicher dogmatischen Philosophie entwirft. 
Daher fragt Nietzsche auch: »was i n sp i r i r t  die S kep t ike r ? Der Haß gegen die 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

schreibt Nietzsche auch: »Ist man Philosoph, wie man immer Philosoph war, so hat 
man kein Auge für das, was war und das, was wird: – man sieht nur das Seiende. 

Da es aber nichts Seiendes gibt, so blieb dem Philosophen nur das Imaginäre aufge-
spart, als seine ›Welt‹.«151 Wenn die Philosophie also beispielsweise danach fragt 
›Was ist Zeit?‹,  ›Was ist eine Zahl?‹, dann geht sie davon aus, das diese Ausdrücke 
oder Begriffe etwas bezeichnen, das es tatsächlich ›gibt‹. Diese Auffassung teilt 
Nietzsche nicht mehr. Statt nach dem Was zu fragen, fragt Nietzsche eher nach dem 
Wo, Wann, Warum, Wie und Wozu. 

Aus Nietzsche allerdings zusammen mit Peirce und de Saussure einen Stamm-
vater der modernen Semiotik zu machen, ist sicherlich übertrieben. Zwar ist er mit 
Peirce wohl derjenige Denker des 19. Jahrhundert, der am konsequentesten über 
den Status des Zeichens – bei Nietzsche als Vorbedingung von Wahrnehmungs-, 
Bewußtseins- und Interpretationsprozessen – in historischen Entwicklungen der 
Moral, der Erkenntnis und der Sprache nachgedacht hat, doch aus dieser Tatsache 

abzuleiten, Nietzsche sei ein gleichberechtigter Vordenker der modernen Semiotik, 
wäre unhistorisch, und nicht nur deshalb, weil Nietzsches Überlegungen praktisch 
keine Konsequenzen innerhalb der semiologischen Theoriebildung gezeitigt haben. 
Es besteht darüber hinaus auch ein kategorialer Unterschied in den Entwürfen eines 
Peirce und eines de Saussure auf der einen Seite und Nietzsche auf der anderen. 
Während Peirce und de Saussure, von gelegentlichen Hinweisen abgesehen, auf ei-

ne Bestimmung der ästhetischen Verwendung des Zeichens verzichten, weil es in 
ihrer Betrachtungsweise weder ein ästhetisches Zeichen noch eine ästhetische Ver-
wendung isolierter Zeichen, ja nicht einmal, es sei denn in elementarer Form, eine 
ästhetische Verwendung reduzierter Zeichenkomplexe wie etwa eines Satzes gibt, 
geht Nietzsche gerade hiervon aus. Nietzsches Semiotik ist sowohl eine Semiotik 
des Zeichens als auch eine Semiotik des Diskurses, was aus semiologischer und 

philosophischer Perspektive unhaltbar ist.152 Man könnte sagen, Nietzsche bringt es 
nie fertig, vom Zeichen zu reden, ohne sogleich auf die Kunst kommen. Nietzsche 
analysiert die Gesellschaft und die Historie, die die Zeichen benutzen, um zu kom-
munizieren, zu informieren, zu lügen, zu täuschen, zu beherrschen und zu befreien. 
Genau dies sind für Nietzsche allerdings eminent ästhetische Vorgänge.  

Nicht zuletzt läßt sich dies an Nietzsches Analyse des sprachlichen Subjekts 

zeigen. Die semiotische und sprachkritische Betrachtung findet nämlich bei Nietz-

                                                                
Dogmatiker – oder ein Ruhe-Bedürfniß, eine Müdigkeit wie bei Pyrrho«. F. Nietz-
sche: Nachgelassene Fragmente 1887 – 1889, KSA 13, S. 446. Die Müdigkeit des 
Pyrrho bezieht sich bei Nietzsche auf die ontologische Wahrheitsfrage, auf die Frage 
nach dem ›wahren Sein‹ in der Philosophie.  

151  Ebd., S. 10. 
152  Vgl. zu diesem Problem Umberto Eco: Zeichen: Einführung in einen Begriff und sei-

ne Geschichte, Frankfurt a. M. 1977 (ital. 1973), vor allem S. 23f.. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SEMIOTIK ALS MODELL | 101 

 

sche auch im Zusammenhang mit jenem sprachlichen Zeichen statt, dem in der 
Syntax eine außerordentliche Bedeutung zukommt, dem Ich, dem Subjekt, denn als 

Ich gilt Nietzsche das Subjekt nur als eine durch die grammatische Gewöhnung na-
hegelegte »Hülfshypothese zu Zweck der Denkbarkeit der Welt – ganz wie Stoff 
und Atom«.153  
 
 
5. – Die Vorstellung von einem Ich entsteht für Nietzsche überhaupt erst durch die 

sprachlich und grammatisch bedingte Praxis des ›ich‹-Sagens. Das Ich, das Subjekt 
der Rede, ist, laut Nietzsche, jedoch in Wirklichkeit »wie Stoff, Ding, Substanz, In-
dividuum, Zweck, Zahl nur eine regulative Fiktion, mit deren Hülfe eine Art Be-
ständigkeit, folglich Erkennbarkeit in eine Welt des Werdens hineingelegt, hinein-
gedichtet wird«.154 Er betont daher, daß der »Glaube an die Grammatik, an das 
sprachliche Subjekt, Objekt, an die Thätigkeits-Worte bisher die Metaphysiker un-

terjocht« hat. Nietzsche verlangt daher: »diesen Glauben lehre ich abschwören«. 
Denn das »Denken setzt erst das Ich: aber bisher glaubte man, wie das Volk, im 
›ich denke‹ liege irgend etwas von Unmittelbar-Gewissem und dieses Ich sei die 
gegebene Ursache des Denkens, nach deren Analogie wir alle sonstigen ursächli-
chen Verhältnisse verstünden. Wie sehr gewohnt und unentbehrlich jetzt jene Fikti-
on auch sein mag, das beweist nichts gegen ihre Erdichtetheit.«155  

Nietzsches Kritik am Descartesschen und Kantschen Subjektverständnis ist un-
überhörbar. Er hebt mit seinen psychologischen und sprachkritischen, radikal no-
minalistischen Überlegungen die traditionelle – am Begriff des Subjekts als er-
kenntnistheoretischer Größe orientierte – Transzendental- und Reflexionsphiloso-
phie, die das Ich aus einer Analyse des Selbstbewußtseins ableiten wollte, aus den 
Angeln, indem er die grundsätzliche, sprachlich-grammatische Verfaßtheit und 

Strukturiertheit des menschlichen Bewußtseins und Denkens hervorhebt.156 Wichtig 
ist, daß Nietzsche das Subjekt aus der strukturellen sprachlichen Vorgabe ableitet. 
Vor diesem Hintergrund wird klar, daß die Vorstellung von einem Selbst- oder Ich-
Bewußtsein aus der Tatsache resultiert, daß das Ich-Sagen in der Sprache strukturell 
vorgegeben ist. Es läßt sich daher sagen, daß, ähnlich wie für Wittgenstein, das 

                                                             
153  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 – 1885, KSA 11, S. 526. 
154  Ebd. 
155  Ebd. 
156  Martin Stingelin betont: »Sprachkritik ist bei Nietzsche wie bei Lichtenberg vorab 

Begriffskritik; […] Als Kritik am starren syntaktischen Gefüge von Subjekt-Prädikat-
Objekt, dem die Grammatik jede sprachliche Erkenntnis und Mitteilung unterwirft, 
mündet die Sprachkritik Lichtenbergs und Nietzsches in die Kritik der Ursa-
che/Wirkung-Kausalität im allgemeinen und des cartesianischen cogito im besonde-
ren.« M. Stingelin: »Unsere ganze Philosophie ist Berichtigung des Sprachge-
brauchs«, S. 103. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

›wahre Philosophieren‹ für Nietzsche mit einem Mißtrauen der Grammatik gegen-
über beginnt. So schreibt Nietzsche in bezug auf die berühmte Descartessche For-

mel cogito ergo sum auch: 
 

In jenem berühmten cogito steckt 1) es denkt 2) und ich glaube, dass ich es bin, der 

da denkt, 3) aber auch angenommen, dass dieser zweite Punkt in der Schwebe bliebe, 

als Sache des Glaubens, so enthält auch jenes erste »es denkt« noch einen Glauben: 

nämlich, dass »denken« eine Thätigkeit sei, zu der ein Subjekt, zum mindesten ein 

»es« gedacht werden müsse – und weiter bedeutet das ergo sum nichts! Aber das ist 

der Glaube an die Grammatik […].
157

 

 

Die Sprache, mit ihren grammatisch-semantischen Regeln, ist dem Denken vorgän-
gig. Nietzsche betont, nicht ohne sich auf den ersen Blick in einen performativen 
Selbstwiderspruch zu bewegen: »ich gebe ihnen nicht zu, dass das Ich es ist, was 

denkt: vielmehr nehme ich das Ich  se lber  a l s  e ine  Cons t ruk t ion  des  Den-
kens .«158 Aus der Struktur der Sprache und ihren grammatischen Regeln ergeben 
sich also laut Nietzsche tiefgreifende Bedeutungen für das menschliche Denken und 
die Logik, und so schreibt er auch: »In jedem Urtheile steckt der ganze volle tiefe 
Glauben an Subjekt und Prädikat oder an Ursache und Wirkung; und dieser letzte 
Glaube (nämlich als die Behauptung dass jede Wirkung Thätigkeit sei und dass jede 

Thätigkeit einen Thäther voraussetze) ist sogar ein Einzelfall des ersteren, so dass 
der Glaube als Grundglaube übrig bleibt: es giebt Subjekte.«159 

Nietzsche formuliert hier nicht nur die Auffassung, daß die Vorstellung von Ur-
sache und Wirkung eine Illusion und Resultat einer Subjekt-Prädikat-Struktur ist, 

                                                             
157  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 – 1885, KSA 11, S. 639. – Diese Kri-

tik an Descartes ist sowohl bei Lichtenberg als auch bei Lange vorgeprägt. Vgl. bei-
spielsweise Langes Bemerkung zu Descartes: »Am wenigsten ist der Schluß auf ein 
Subject des Denkens begründet, wie Lichtenberg mit der treffenden Bemerkung her-
vorgehoben hat: ›Es denkt, sollte man sagen, wie man sagt: es blitzt. Zu sagen cogito 
ist schon zu viel, sobald man es durch Ich denke übersetzt. Das Ich anzunehmen, zu 
postulieren, ist praktisches Bedürfniss.‹« Friedrich Albert Lange: Geschichte des Ma-
terialismus (1866), hg. von Herman Cohen, Leipzig 1896, Bd. 1, S. 229. – Anderer-
seits lassen sich andere Descartessche Maximen wie »larvatus prodeo« (maskiert 
schreite ich voran) oder »bene vixit, bene qui laterit« (gut gelebt hat, wer sich gut 
verborgen hat) als vorweggenommene Kommentare zu Nietzsches Philosophie lesen. 
Vgl. zu »larvatus prodeo« René Descartes: »Cogitationes Privatae« (1619), in: ders.: 
Œuvres, hg. von Charles Adam und Paul Tennery, Paris 1973ff., Bd. 10, S. 213 so-
wie zu »bene vixit, bene qui laterit« Descartes’ Brief an Mersenne vom April 1634 in 
René Descartes: Œuvres, hg. von Charles Adam und Paul Tennery, Paris 1973ff., Bd. 
1, S. 285f. 

158  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 – 1885, KSA 11, S. 639. 
159  F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Böse, KSA 5, S. 102. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SEMIOTIK ALS MODELL | 103 

 

sondern daß die Vorstellung von einem Subjekt, von einem Ich als objektives Miß-
verständnis in der Sprache angelegt ist, ja, in die grammatischen und semantischen 

Fundamente der Sprache eingesenkt ist. So betont Nietzsche auch in Jenseits von 
Gut und Böse, daß die europäische Subjektphilosophie sich aus der indoeuropäi-
schen Sprachfamilie ableitet, denn die  
 

wunderliche Familien-Ähnlichkeit alles indischen, griechischen, deutschen Philoso-

phirens erklärt sich einfach genug. Gerade, wo Sprachverwandschaft vorliegt, ist es 

gar nicht zu vermeiden, dass, Dank der gemeinsamen Philosophie der Grammatik – 

ich meine Dank der unbewussten Herrschaft und Führung durch gleiche grammati-

sche Funktionen – von vornherein Alles für eine gleichartige Entwicklung und Rei-

henfolge der philosophischen Systeme vorbeitet liegt: ebenso wie zu gewissen andern 

Möglichkeiten der Welt-Ausdeutung der Weg wie abgesperrt erscheint. Philosophen 

des ural-altaischen Sprachbereichs (in dem der Subjekt-Begriff am schlechtesten 

entwickelt ist) werden mit großer Wahrscheinlichkeit anders »in die Welt« blicken 

und auf andern Pfaden zu finden sein als Indogermanen und Muselmänner […].
160

 

 

Die Sprache beziehungsweise die Sprachgeschichte bestimmt also laut Nietzsche 

nicht unwesentlich das Weltbild der jeweiligen Sprachgemeinschaft. So schreibt 
Nietzsche auch im zweiten Teil von Menschliches, Allzumenschliches, ein Wittgen-
steinsche Überlegung aus den Philosophischen Untersuchungen vorwegnehmend: 
»Es liegt eine philosophische Mythologie in der Sprache  versteckt, welche alle 
Augenblicke wieder herusbricht, so vorsichtig man sonst auch sein mag«.161 Dar-
über hinaus hält Nietszche aber fest: »Wenn Worte einmal da sind so glauben die 

Menschen, es müsse ihnen etwas entsprechen z.B. Seele Gott Wille Schicksal 
usw.«162 Und an anderer Stelle ergänzt er diese Überlegung folgendermaßen: »Un-
sere Unart, ein Erinnerungs-Zeichen, eine abkürzende Formel als Wesen zu neh-
men, schließlich als Ursache z.B. vom Blitz zu sagen: er leuchtet. Oder gar das 
Wörtchen ich. Eine Art von Perspektive im Sehen wieder als Ursache des Sehens 
selbst zu setzen. Das war das Kunststück in der Erfindung des Subjekts, des 

Ichs!«163 
Die Substantive Fiktion und Erdichtetheit sowie Erfindung und Kunststück deu-

ten in diesem Zusammenhang weniger, als es auf den ersten Blick erscheinen könn-
te, auf ein Oppositionsverhältnis wie Wahrheit und Lüge, wahr und falsch hin, denn 
Nietzsche betont ausdrücklich: »Von einer Fälschung im eigentlichen Sinne kann 
nicht die Rede sein: Der Gegensatz ist nicht falsch und wahr, sondern Abkürzungen 

                                                             
160  Ebd., S. 34f. 
161  F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 547. 
162  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente1875 – 1879, KSA 8, S. 464. 
163  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 – 1887, KSA 12, S. 162. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

der Zeichen im Gegensatz zu den Zeichen selber«.164 Es geht also nicht um das 
Problem der Aussagewahrheit, sondern um Abkürzungs- und Verdichtungsprozes-

se,165 die quasi artistisch-ästhetisch und schöpferisch gedacht werden. Ebenso wie 
Nietzsche in Ueber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne davon gespro-
chen hatte, daß der Mensch ein metaphernproduzierendes Tier sei, könnte man nun 
sagen, der Mensch sei ein zeichenproduzierendes Tier, ohne die ästhetisch-
anthropologische Dimension der ursprünglichen Aussage Nietzsches zu verlassen. 
So betont Nietzsche auch in einer anthropologischen Bestimmung sowohl die mate-

riellen, physiologischen, stofflichen als auch die schöpferischen Dimensionen im 
Menschen: »Im Menschen ist Geschöpf  und Schöpfer  vereint: im Menschen ist 
Stoff, Bruchstück, Überfluss, Lehm, Koth, Unsinn, Chaos; aber im Menschen ist 
auch Schöpfer, Bildner, Hammer-Härte, Zuschauer-Göttlichkeit und siebenter 
Tag.«166 
 

 
6. – Das Wissen um die Abkürzungsprozesse qua Zeichen eröffnet Nietzsche nun 
gerade die Möglichkeit zum bewußten Einsatz von Zeichen- und Abkürzungspro-
zessen, nicht zuletzt in schriftlich-stilistischer Hinsicht. In diesem Sinne schreibt 
Nietzsche über seinen (lakonischen) Stil: »Man muß, um die abgekürzeste Sprache 
zu verstehen, die je ein Philosoph gesprochen hat, […] sich der umgekehrten Pro-

zedur bedienen als sonst philosophische Litteratur nöthig macht.«167 Mit anderen 
Worten heißt dies: Auch das Ich und der Einsatz von Eigennamen bei Nietzsche ei-
ne perspektivische Verkürzung sind, also Wiedergaben eines ständigen semioti-

                                                             
164  Ebd., S. 16f. – Nietzsche zweifelt grundsätzlich daran, daß es einen prinzipiellen Un-

terschied zwischen wahr und falsch überhaupt gibt: »Ja, was zwingt uns überhaupt 
zur Annahme, dass es einen wesenhaften Gegensatz von ›wahr‹ und ›falsch‹ giebt? 
Genügt es nicht, Stufen der Scheinbarkeit anzunehmen und gleichsam hellere und 
dunklere Schatten und Gesammttöne des Scheins, – verschiedene valeurs, um die 
Sprache der Maler zu reden? Warum dürfte die Welt, die uns etwas angeht –, nicht 
eine Fiktion sein? […] Ist es denn nicht erlaubt, gegen Subjekt, wie gegen Prädikat 
und Objekt, nachgerade ein Wenig ironisch zu sein? Dürfte sich der Philosoph nicht 
über die Gläubigkeit an die Grammatik erheben? Alle Achtung vor den Gouvernan-
ten: aber wäre es nicht an der Zeit, dass die Philosophie dem Gouvernanten-Glauben 
absagte?« F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Böse, KSA 5, S. 53f. 

165  Diese semiotischen Abkürzungsprozesse sind für Nietzsche auch unter existentiellen 
und gattungserhaltenden Gesichtspunkten sehr wichtig, wie folgende Notiz zeigt: 
»Die erfinderische Kraft, welche Kategorien erdichtet hat, arbeitete im Dienste des 
Bedürfnisses, nämlich von Sicherheit, von schneller Verständlichkeit auf Grund von 
Zeichen und Klängen, von Abkürzungsmitteln«. F. Nietzsche: Nachgelassene Frag-
mente 1885 – 1887, KSA 12, S. 237. 

166  F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Böse, KSA 5, S. 161. 
167  F. Nietzsche: Kommentar zu den Bänden 1-13, KSA 14, S. 484. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SEMIOTIK ALS MODELL | 105 

 

schen Prozesses, der Subjektivitätsfiguren jenseits der Ontologie und der traditio-
nellen Transzendentalphilosophie hervortreiben kann. Dies bedeutet aber zugleich, 

daß die bei Nietzsche praktizierte psychologische und semiotisch-sprach-
theoretische Kritik am Ich-Begriff, am Subjekt und damit auch an der Figur des Au-
tors eine ungeheure Brisanz erlangt: Hier wird nicht wie nach dem Modell der On-
tologie und der Metaphysik das Ich als Naturanlage oder wesensmäßige Entität ver-
standen, sondern als ein Zeichen unter anderen, als eine perspektivische Verkür-
zung, die es aber auch im aktiven Sinne erst herzustellen gilt. So formuliert Nietz-

sche zeitweise sein philosophisches Programm, indem er semiotische und psycho-
logische Erwägungen ineinanderfließen läßt, auch folgendermaßen: »Es ist zu zei-
gen, wie sehr alles Bewußte auf  der  Ober f läche  bleibt: […] wie wesentlich Er-
findung und Einbildung ist, worin wir bewußt leben, wie wir in allen unseren Wor-
ten von Erfindungen reden (Affekte auch), und wie die Verbindung der Menschheit 
auf einem Überleiten und Fortdichten dieser Erfindungen beruht: […] Ist vielleicht 

das ganze bewußte Leben nur ein Sp iege lb i ld? […] nur eine Zeichensprache […] 
für etwas Wesentlich-Anderes?«168 

So dilettantisch, inkohärent und metaphernreich Nietzsches Semiotik sich in 
semiologischer und philosophischer Perspektive aus heutiger Sicht auch darstellen 
mag, einen Vorteil hat sie: Sie eröffnet einem, wie Werner Stegmaier betont hat, 
wirklich die Möglichkeit, ganz nah am Bewußtseins- und Entwicklungsstand der 

Nietzscheschen Reflexion zu operieren, statt diese durch einen externen Katego-
rienapparat zu entstellen.169 Man muß jedoch von dem Glauben Abschied nehmen, 
aus einer Rekonstruktion von Nietzsches Zeichen ließe sich gleichsam deduktiv die 
Form und Bedeutung einzelner Zeichen, oder des Zeichens Nietzsche ableiten. Mit 
anderen Worten: »Nietzsches Zeichen« und das Zeichen Nietzsche sind wie die bei-
den Zwillingsschwestern in de Sades Romanen, Justine und Juliette, man sollte sie 

nicht mit einander verwechseln. 

 

 

Der zeichenerfindende Mensch 

 

1. – Der Mensch ist für Nietzsche, wie im letzten Abschnitt gezeigt, ein zeichen- 
und metaphernproduzierendes Wesen, das sich in perspektivischen Verkürzungs- 
und Abkürzungsprozessen bewegt. Nietzsche zieht daraus jedoch nicht nur semioti-
sche und sprachkritische Konsequenzen, sondern auch erkenntnistheoretische, psy-
chologische und anthropologische. »Der Trieb zur Metaphernbildung«, unter-
streicht Nietzsche, stellt einen »Fundamentaltrieb des Menschen« dar, »den man 

                                                             
168  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882 – 1884, KSA 10, S. 654f. 
169  Vgl. W. Stegmaier: »Nietzsches Zeichen«, S. 63-65. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

keinen Augenblick wegrechnen kann, weil man damit den Menschen selbst weg-
rechnen würde«.170 Trägt man dem Trieb zur Metaphernbildung also nicht Rech-

nung, so verfehlt man den Menschen in seiner gattungsspezifischen Charakteristik. 
Man kann sagen, daß das künstlerische und dichterische Vermögen, welches sich 
im Trieb zur Metaphernbildung ausdrückt, für Nietzsche ein anthropologischer 
Grundzug ist.  

Dieser anthropologische Grundzug nun ist in der menschlichen Verbalsprache 
begründet, denn auch die Sprache ist für Nietzsche wesentlich metaphorisch und 

auf der Ebene des sprachlichen Zeichens zufällig und arbiträr. »Alle Wörter«, 
schreibt Nietzsche, »sind an sich und von Anfang an, in Bezug auf ihre Bedeutung, 
Tropen.«171 Jedes Wort ist für Nietzsche bereits Produkt einer ersten Übertragung, 
von einem Nervenreiz auf ein Lautbild, darauf wird im Laufe dieser Studie noch 
genauer eingegangen werden,172 und Bedeutungen gerinnen erst vor dem Hinter-
grund von Konventionen, das heißt, Wörter haben keinen eigentlichen Sinn, vor 

dessen Matrix ein uneigentlicher Gebrauch unterschieden werden kann. Das, was 
man gemeinhin als den eigentlichen oder pragmatischen Sprachgebrauch bezeich-
net, ist für Nietzsche bereits ein uneigentliches oder metaphorisches Reden, wäh-
rend uneigentliches, bildhaftes oder metaphorisches Sprechen im konventionellen 
Sinne ein metaphorisches Sprechen zweiten Grades darstellt. Es gibt für Nietzsche 
keine tropen- oder übertragungsfreie Semantik, denn auch das Asemantische ist be-

reits Resultat einer metaphorischen Übertragung. 
Nietzsches eigener Sprachgebrauch sowie sein Schreiben bewgen natürlich 

ebenfalls in diesem sprachlichen Kreislauf, so daß seine eigenen Aussagen die 
grundsätzliche Metaphorizität der Sprache nicht ablegen können. Doch Nietzsches 
Schreibpraxis zeigt, daß er versucht, die Grenzen des Denkens und der konventio-
nell-metaphorischen Sprache zu überschreiten, indem er erstens immer wieder die 

selbstreferentiell-metaphorische Struktur der Sprache, etwa durch Wort- und 
Sprachspiele,173 herausstellt, indem er zweitens sprachliche Umwertungen und 

                                                             
170  F. Nietzsche: Ueber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne, KSA 1, S. 887. 
171  F. Nietzsche: Rhetorik-Vorlesung, WuB XVIII, S. 239. – Zur Stellung Nietzsches in-

nerhalb der Metapherntheorie und zu seinem Verhältnis zur aristotelischen Meta-
phernkonzeption vgl. Detlef Otto: Wendungen der Metapher. Zur Übertragung in 
poetologischer, rhetorischer und erkenntnistheoretischer Hinsicht bei Aristoteles und 
Nietzsche, München 1998.  

172  Vgl. dazu den Abschnitt »Nervenreize und die Physiologie der Sprache« in dieser 
Arbeit. 

173  Vgl. zur poetologischen Rolle von Wortspielen bei Nietzsche Martin Stingelin: 
»Nietzsches Wortspiel als Reflexion auf poet(olog)ische Verfahren«, in: N-St. 17 
(1988), S. 336-349 und das Kapitel »Welt-Spiel als Wort-Spiel« in Michael Weber: 
Textura. Nietzsches Morgenröthe – Versuch über ihre Struktur, Frankfurt a. 
M./Berlin/Bern u.a. 2003, S. 140-148. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SEMIOTIK ALS MODELL | 107 

 

Aufhebungen von Oppositionen wie wahr und falsch oder Schein und Wesen voll-
zieht oder, indem er drittens feste Konventionen, wie sie beispielsweise im Umgang 

mit Eigennamen üblich sind, offensiv durchbricht. Und viertens ist der von ihm prä-
ferierte aphoristische Schreibstil unter formalen Gesichtspunkten in einem besonde-
ren Maße selbstreferentiell und -reflexiv, opak und interpretationsbedürftig: Er wi-
dersetzt sich, vielfach durch eine sprachkritische Perspektive, jeder festen Begriffs-
architektur. Zusammengefaßt könnte man sagen: Die Sprache ist für Nietzsche ein 
ständiger Wendekreis von Uneigentlichkeit und Metaphorizität, und der Null-

Meridian ist, wie Nietzsche ihn in einem Wortspiel bezeichnet: der »tropische 
Mensch«174.  

Dies hat natürlich massive Konsequenzen für Nietzsches Erkenntnistheorie und 
Erkenntniskritik, da die Zeichenhaftigkeit und die Metaphorizität der Welt in der 
menschlichen Erkenntnis unhintergehbar sind und ein objektiver Weltbezug un-
möglich ist. So kommt Nietzsche auch, wie bereits im vorigen Abschnitt dargelegt, 

zu dem Schluß, daß die Natur des menschlichen Bewußtseins es mit sich bringt, 
»dass die Welt, deren wir bewußt werden können, nur eine Oberflächen- und Zei-
chenwelt ist«.175 Ein Zugang zum wahren Wesen der Welt sei dem Menschen nicht 
möglich, ein objektiver Weltbezug illusionär, da der Mensch es ständig mit Zeichen 
und Zeichen von Zeichen zu tun habe, die nicht mehr auf ein Wesen oder gegen-
stand zurückzuführen sind. Jegliches Wissen über die Welt, den Menschen oder 

über einen selbst ist deshalb sprachlich vermittelt. »Was ist also Wahrheit?«, fragt 
Nietzsche und antwortet: »Ein bewegliches Heer von Metaphern, Metonymien, 
Anthropomorphismen kurz eine Summe von Menschlichen Relationen, die poetisch 
und rhetorisch gesteigert, übertragen, geschmückt wurden, und die nach langem 
Gebrauche einem Volke fest, canonisch und verbindlich dünken: Die Wahrheiten 
sind Illusionen, von denen man vergessen hat, dass sie welche sind […].«176  

Anthropomorphismus, Anthropozentrismus und Egozentrizität, radikale Zei-
chenhaftigkeit und Metaphorizität sind für Nietzsche unhintergehbare, und zumeist 
unbewußte, Tatsachen. Es wäre aber ein Mißverständnis, wenn man aus diesen Be-
merkungen eine Disqualifizierung der Sprache herauslesen würde, weil sie nicht zur 
›Wahrheit‹ führt, beziehungsweise sich die ›Wahrheit‹ als ein sprachlich-
rhetorisches Phänomen darstellt. Die Sprache mag nicht zur Wahrheit führen, ihre 

große Bedeutung liegt aber für Nietzsche darin:  
 

dass in ihr der Mensch eine eigene Welt neben die andere stellte, einen Ort, welchen 

er für so fest hielt, um von ihm aus die übrige Welt aus den Angeln zu heben und 

                                                             
174  F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Böse, KSA 5, S. 117. 
175  F. Nietzsche: Die fröhliche Wissenschaft, KSA 3, S. 593. 
176  F. Nietzsche: Ueber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne, KSA 1, S. 

880f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

sich zum Herrn derselben zu machen. Insofern der Mensch an die Begriffe und Na-

men der Dinge als an ae t e rn ae  v e r i t a t e s  durch lange Zeitstrecken hindurch ge-

glaubt hat, hat er sich jenen Stolz angeeignet, mit dem er sich über das Thier erhob: 

er meinte wirklich in der Sprache die Erkenntnis der Welt zu haben. Der Sprachbild-

ner war nicht so bescheiden, zu glauben, dass er den Dingen eben nur Bezeichnungen 

gebe, er drückte vielmehr, wie er wähnte, das höchste Wissen über die Dinge mit den 

Worten aus; in der That ist die Sprache die erste Bemühung um die Wissenschaft.
177

 

 

Obwohl die Sprache für Nietzsche einen ersten Schritt zur Wissenschaft bedeutet, 

darf dennoch nicht übersehen werden, daß die Sprache auf einem ästhetischen Fun-
dament ruht, ja, primär ein ästhetisches Phänomen darstellt, so daß auch die aus ihr 
abgeleitete Wissenschaft die Spuren des ästhetischen Weltbezugs in sich trägt.178 
Seine Skepsis in Fragen der Erkenntnistheorie und die Grenzen der Erkenntnis faßt 
er daher in folgendem Satz zusammen: »Wir können nur eine Welt begreifen, die 
wir selber gemacht haben.«179 Übertragen auf die Kategorie des Werkes bedeutet 

dies auch, daß nur der Autor eines Werkes dieses wirklich verstehen kann, ein Ge-
danke, den Nietzsche ausführlich im Abschnitt »Warum ich so gute Bücher schrei-
be« in Ecce homo entfalten wird.180 Nietzsche zufolge ist die Erkenntnis der Welt 
darüber hinaus dem Gebrauch der Sprache untergeordnet, und der Gebrauch der 
Sprache ist ein schöpferischer, weltschaffender Akt: »Wir [die Denkend-
Empfindenden] erst haben die Welt, die den Menschen etwas angeht, geschaf-

                                                             
177  F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 30f. 
178  Bei genauerer Betrachtung offenbart sich die Wissenschaft bei Nietzsche auch als äs-

thetisches und semiotisches Phänomen: »›Wissenschaft‹ (wie man sie heute übt) ist 
der Versuch, für alle Erscheinungen eine gemeinsame Zeichensprache zu schaffen, 
zum Zwecke der leichteren B e rechenba rke i t  und folglich Beherrschbarkeit der 
Natur. Diese Zeichensprache, welche alle beobachteten ›Gesetze‹ zusammenbringt, 
e rk l ä r t  abe r  n i ch t s  – es ist nur eine Art kü rze s t e r  (abgekürzester) B e -
sch re ibung  des Geschehens.« F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 – 
1885, KSA 11, S. 209. – Dennoch sind gerade die Wissenschaft und die Erkenntnis 
laut Nietzsche nötig, weil sie die Menschen im Glauben lassen, er könne die Welt 
und die Natur verstehen und beherrschen. Ohne Wissenschaft, Erkenntnis und Kunst 
würde laut Nietzsche der Mensch irre werden an der Welt, denn der »Gesammt-
Charakter der Welt ist […] in alle Ewigkeit Chaos, nicht im Sinne der fehlenden 
Nothwendigkeit, sondern der fehlenden Ordnung, Gliederung, Form, Schönheit, 
Weisheit, und wie alle unsere ästhetischen Menschlichkeiten heissen.« F. Nietzsche: 
Die fröhliche Wissenschaft, KSA 3, S. 468. 

179  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 – 1885, KSA 11, S. 138. 
180  Vgl. dazu auch den Abschnitt »›Horazphilologie‹ oder die Frage nach der Einheit des 

Werks« in dieser Studie. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SEMIOTIK ALS MODELL | 109 

 

fen«,181 und anderer Stelle schreibt er: »Wir sind Gestalt-schaffende Wesen gewe-
sen, lange bevor wir Begriffe schufen.«182  

Nietzsche ist sicherlich einer der wichtigsten Vorläufer eines radikalen Kon-
struktivismus und poetischen Kreationismus183. Daß Bilder und Repräsentationen 
die wahren Realitäten darstellen, daß die Welt aus Archiven und Arsenalen von 
Texten besteht und Zeichen, Symbole und Bilder die menschlich selbstgewobenen 
Bedeutungsmuster bilden, aus denen der Mensch dem zufälligen und chaotischen 
Verlauf der Dinge und der Geschichte irgendeinen Sinn entnimmt, gewissermaßen 

›abliest‹, diese Vorstellungen, die im 20. Jahrhundert unter anderem bei Autoren 
wie Cassirer, Foucault oder Geertz so prominent geworden sind, lassen sich ohne 
größere Schwierigkeiten auf Nietzsche zurückführen.184 Doch was ihn von seinen 
Nachfolgern unterscheidet, ist die durch und durch ästhetische Grundhaltung: »Wir 
kommen über die Ästhetik nicht hinaus – ehemals glaubte ich, ein Gott mache sich 
das Vergnügen, die Welt anzuschauen. Aber wir haben das Wesen einer Welt, wel-

che die Menschen allmählich geschaf fen  haben: ihre Äs the t ik .«185 
 

 
2. – »Bevor gedacht wird«, schreibt Nietzsche, »muss schon gedichtet worden 
sein.«186 Das Sein, das Ding an sich, das Subjekt, usw., all die Begriffe der philoso-

                                                             
181  F. Nietzsche: Die fröhliche Wissenschaft, KSA 3, S. 540. 
182  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 – 1885, KSA 11, S. 136. 
183  Gerade in den klassischen Avantgarden der Literatur zu Beginn des 20. Jahrhunderts 

ist dieser weltschaffende Aspekt der Sprache als poetologische Größe programma-
tisch formuliert, so z.B. im creacionismo eines Vicente Huidobro oder in der kreatio-
nistisch-surrealistischen Poetik eines Octavio Paz. Vgl. dazu Roberto Sanchiño 
Martínez: »Libertad bajo palabra. Zur Poetik der Subversivität und der Inspiration bei 
Octavio Paz«, in: Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft 2006, S. 
131-149. 

184  Iris Därmann betont in diesem Zusammenhang: »Nicht zufällig können sich all jene, 
die von einem unbegrenzten Perspektivismus, Interpretationismus, Konstruktivismus 
oder von einer ›Geschlossenheit der Repräsentation‹ ausgehen, auf Nietzsche als ih-
ren Ahnherren berufen, der nicht nur die Krise und Kritik der Repräsentation gewollt 
und zum Vorschen gebracht hat, sondern zugleich auch eine Krise der Erfahrung von 
Realität mit ausgelöst hat, die ›für uns‹ ebenso ›unzugänglich‹, ›undefinierbar‹ wie 
undarstellbar bleibt und einzig als repräsentierte bzw. interpretierte erreichbar ist.« 
Iris Därmann: »Fremderfahrung und Repräsentation. Einleitung«, in: dies./Christoph 
Jamme (Hg.): Fremderfahrung und Repräsentation, Weilerswist 2002, S. 7-46, hier 
S. 15. 

185  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 – 1882, KSA 9, S. 581. 
186  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 – 1887, KSA 12, S. 550. – Nietzsche 

formuliert hiermit einen Gedanken, den zum Beispiel auch der italienische Ge-
schichts- und Rechtsphilosoph Giovanni Battista Vico (1668-1744) in seiner Nuova 
Scienza entworfen hatte. Für Nietzsche ist der primär ästhetische Weltzugang ein gat-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

phischen Tradition,187 mit denen der Mensch versucht, die Welt zu erkennen, zu 
durchdenken, zu begreifen und zu erklären, sind für Nietzsche »Begriffsdich-

tung[en]«188, sind Produkte der menschlichen Phantasie, sind Resultate eines ästhe-
tischen und dichterischen Prozesses, der strukturell im Menschen anthropologisch 
verankert ist, ja, der Mensch wird so zu einem »Baugenie«, das einen »Begriffs-
himmel« und darin einen »Begriffsgott« (die Wahrheit) konstruiert hat.189 Doch 
Begriffe entstehen für Nietzsche primär durch das »Hart- und Starr-Werden einer 
ursprünglich in hitziger Flüssigkeit aus dem Urvermögen menschlicher Phantasie 

hervorströmenden Bildermasse«.190 Nietzsche selbst wählt hier, um die Entstehung 
von Begriffen zu veranschaulichen, ein vulkanisches Bild, in dem der erhitzte 
Sprach- und Bilderstrom einer Lava-Masse gleich langsam zu festen Formen er-
starrt, zu Bedeutungen gerinnt. Das Anströmen der Bildermasse gleicht zudem dem 
inspirierten Sprachstrom, so wie Nietzsche ihn in Ecce homo entwirft. Dort schreibt 
er: »Die Unfreiwilligkeit des Bildes, des Gleichnisses ist das Merkwürdigste; man 

hat keinen Begriff mehr, was Bild, was Gleichniss ist«.191 Auch hier neigt die Spra-
che dazu mit dem eigenen Außen zu kommunizieren, allerdings ohne, daß ein Ein-
griff eines Autors eine partikulare Sprache identifizierbar macht. 

Der Weltbezug des Menschen ist laut Nietzsche primär ein ästhetischer und 
dichterischer – »Der Dichter geh t  voran , er erfindet die Sprache differenzirt.«192 
–, wobei auch hier der Metapher durch ihre analogische Struktur eine zentrale Rolle 

zukommt. Nietzsche schreibt: »Das Zurechtbilden zu identischen Fällen, zur 
Sche inbarke i t  des gleichen ist ursprünglicher als das Erkennen  des  Gle i -
chen«,193 denn: »Metapher heißt etwas als g le ich  behandeln, was man in einem 

                                                                
tungsspezisches Faktum, denn daß »wir die Natur so sehen, so künstlerisch sehen, 
theilen wir mit keinem Thier.« F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1869 – 1874, 
KSA 7, S. 397. 

187  Vgl. beispielsweise folgende Aussage Nietzsches: »Das ›Ding an sich‹ (das würde 
eben die reine folgenlose Wahrheit sein, ist […] ganz unfasslich […].« F. Nietzsche: 
Ueber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne, KSA 1, S. 879. 

188  F. Nietzsche: Sämtliche Briefe, KSB 2, S. 269. – Den Ausdruck Begriffsdichtung 
scheint Nietzsche von Friedrich Albert Lange übernommen zu haben. Lange schreibt 
beispielsweise: »Was wollen wir vollends von Plato sagen, dessen Begriffsdichtung 
über Jahrtausende hinaus noch heute ihren machtvollen Einfluß übt, während schon 
von seinen ersten Nachfolgern an vielleicht Niemand je geglaubt hat, dass seine De-
ductionen so streng gültig seien, wie sie es beanspruchen?« Fr. A. Lange: Geschichte 
des Materialismus (1866), Bd. 2, S. 501.  

189  F. Nietzsche: Ueber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne, KSA 1, S. 882. 
190  Ebd., S. 883. 
191  F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 340. 
192  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1869 – 1874, KSA 7, S. 398. 
193  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 – 1887, KSA 12, S. 550. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SEMIOTIK ALS MODELL | 111 

 

Punkte als ähn l ich  erkannt hat.«194 Ein sinn- oder bedeutungshafter Weltbezug 
entsteht also durch das analogische Denken, das wiederum seinen Ursprung in der 

sprachlichen Operation der Metapher hat. Auch die Metapher und das analogische 
Denken sind bei genauerem Hinsehen Elemente eines zeichenhaften und perspekti-
vischen Abkürzungs- und Verkürzungsprozesses, stellen sie doch der aristoteli-
schen Bestimmung zufolge im Wesentlichen verkürzte Vergleiche dar. In einer so 
verstandenen Welt, »wo es kein Sein giebt, muß durch den Schein erst eine gewisse 
berechenbare Welt iden t i scher  Fälle geschaffen werden«.195 Wichtig ist aber zu 

sehen, daß die zeichenhaften und perspektivischen Abkürzungsprozesse bedeutende 
Elemente eines egozentrierten Weltbildes bilden: Die Welt hat nämlich so, wie 
Nietzsche bemerkt, »unter Umständen, von jedem Punkt aus ihr verschiedenes Ge-
sicht«.196 Dies hat auch Folgen für den psychischen und kognitiven Apparat des 
Menschen, denn »der Zeichen-erfindende Mensch ist zugleich der immer schärfer 
seiner selbst bewußte Mensch«.197 Doch für Nietzsche führt die Selbstbewußtwer-

dung des Menschen nicht automatisch zur Selbsterkenntnis. Im Gegenteil: Er hegt 
ein »unbezwingliche[s] Mißtrauen gegen die Mögl ichke i t  der Selbst-
Erkenntniss«.198 

Nietzsche fügt sprachphilosophische, semiotische, erkenntnistheoretische und 
psychologische Überlegungen ineinander, um das Phänomen des Bewußtseins als 
Oberflächen- und Zeichenwelt zu begreifen und fragt sich, in asymmetrischer Ent-

sprechung zum Menschen als Dichter, mit einer philologisch-tiefenpsychologischen 
Geste, ob »all unser sogenanntes Bewußtsein ein mehr oder weniger phantastischer 
Commentar über einen ungewußten, vielleicht unwissbaren, aber gefühlten Text 
ist?«.199 Diesen »phantastische[n] Commentar« nennt Nietzsche auch die »unbe-
kannte Welt des Subjects«.200 »Das, was den Menschen so schwer zu begreifen 
fällt«, schreibt er daher, »ist ihre Unwissenheit über sich selber […]. Die Handlun-

gen sind niemals Das, als was sie uns erscheinen! Wir haben so viel Mühe gehabt, 
zu lernen, dass die äußeren Dinge nicht so sind, wie sie uns erscheinen, – nun wohl-
an! mit der inneren Welt steht es ebenso!«201 

Die innere, unbekannte Welt des Subjekts, die Welt der Emotionen, Wünsche, 
Vorstellungen und Erlebnisse ist ebenso wie die äußere Welt nicht unmittelbar zu 

                                                             
194  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1869 – 1874, KSA 7, S. 498. 
195  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 – 1889, KSA 13, S. 271. – Dies heißt 

auch, daß »die ›Scheinbarkeit‹ […] selbst zur Realität« gehört: »sie ist eine Form ih-
res Seins«. Ebd.  

196  Ebd. 
197  F. Nietzsche: Die fröhliche Wissenschaft, KSA 3, S. 592. 
198  F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Böse, KSA 5, S. 230. 
199  F. Nietzsche: Morgenröthe, KSA 3, S. 113. 
200  Ebd., S. 108. 
201  Ebd., S. 108f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

erkennen oder zu begreifen – ein Gedanke, den Sigmund Freud wohl in direktem 
Rekurs auf Nietzsche später beim Entwurf der Psychoanalyse aufgreifen wird: Die 

innere Welt oder Realität, hat Freud gezeigt, ist (unabhängig von historischen, sozi-
alen und kulturellen Bedingungen) wesentlich durch unbewußte und ungewußte int-
rapsychische Determinanten strukturiert. Im Gegensatz zu Nietzsche insistiert 
Freud aber auf einer rationalen Theorie des Irrationalen und entwickelt ja daraus 
bekanntermaßen eine rationale Behandlungs- und Darstellungstechnik.202  

Auch in der inneren Welt spiegeln sich die Grenzen der menschlichen Erkennt-

nis für Nietzsche, und ein objektiver Selbstbezug scheint ihm ebenso illusionär wie 
die Vorstellung eines objektiven Weltbezugs: »Ich halte die Phänomenalität auch 
der inneren Welt fest: alles, was uns bewußt wird, ist durch und durch erst zurecht-
gemacht, vereinfacht, schematisirt, ausgelegt […] und vielleicht eine reine Einbil-
dung«.203 So bekennt Nietzsche auch über die Kenntnis seiner eigenen inneren Welt 
mit einem sokratischen Gestus: 

 

Die Wissenschaft – das war bisher die Beseitigung der vollkommenen Verworrenheit 

der Dinge durch Hypothesen, welche alles »erklären« – also aus dem Widerwillen 

des Intellekts am Chaos. – Dieser selbe Widerwille ergreift mich bei Betrachtung 

m e ine r  s e lbe r : die innere Welt möchte ich auch durch ein Schema mir bildlich 

vorstellen und über intellektuelle Verworrenheit herauskommen. Die Moral war so 

eine Ve re in f achung : sie lehrte den Menschen als e rkann t , als bekann t .  – Nun 

haben wir die Moral vernichtet – wir selber sind uns wieder völlig dunkel geworden! 

Ich weiß, daß ich von  mi r  nichts weiß!
204

 

 

Ja, auch für Nietzsche ist das »Ich«, wie Schopenhauer es formulierte, »sich selber 
ein Rätsel«.205 Nietzsche hatte ja zudem das Subjekt im Zusammenhang mit seinen 
semiotischen Überlegungen als »regulative Fiktion«206 bezeichnet. Auch in der in-
neren Welt, im Bereich der Emotionen und Erlebnisse äußert sich laut Nietzsche 

der Trieb zur Metaphernbildung, äußert sich die dichterische Grundstruktur des 
Menschen. »Was sind denn unsere Erlebnisse?«, fragt Nietzsche in der Morgen-

                                                             
202  Man könnte sagen, daß Nietzsche zwar prinzipiell Freuds Erkenntnisinteresse teilt, 

doch die Darstellbarkeit der Erkenntnisse, beziehungsweise ihre semiotische Über-
setzbarkeit in Frage stellt. Er schreibt: »Alle Erweiterung unsrer Erkenntniß entsteht 
aus dem Bewußtmachen des Unbewußten. Nun fragt es sich, welche Zeichensprache 
wir dazu haben.« F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1869 – 1874, KSA 7, S. 
116. 

203  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 – 1889, KSA 13, S. 53. 
204  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882 – 1884, KSA 9, S. 656. 
205  Arthur Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung II (1858), in: ders.: Sämtli-

che Werke, hg. von Wolfgang von Löhneysen, Frankfurt a. M. 1986, Bd. 2, S. 254. 
206  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 – 1885, KSA 11, S. 526. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SEMIOTIK ALS MODELL | 113 

 

röthe in diesem Zusammenhang und antwortet: »Viel mehr  Das, was wir hineinle-
gen, als Das, was darin liegt! Oder muss es gar heissen: an sich liegt Nichts darin? 

Erleben ist ein Erdichten? –«207 Die Dichtung spiegelt also für Nietzsche nicht, wie 
Wilhelm Dilthey es später behaupten wird, ein Erlebnis wider, das Erlebnis selbst 
ist von seiner Struktur her gesehen bereits eine Dichtung. Man kann wohl sagen: 
Das Erlebnis wird durch die Einbettung in eine narrative und poetische Struktur für 
Nietzsche erst geschaffen. 

 

 
3. – Nietzsche entwirft nicht nur einen ästhetisch-dichterischen Weltbezug, sondern 
auch der menschliche Selbstbezug ist unter ästhetisch-dichterischen Gesichtspunk-
ten zu betrachten. Daher kann der Mensch auch das »Uhrwerk seines personenbil-
denden, personendichtenden Triebes«208 nicht aushängen, und damit ist, laut Nietz-
sche, im Menschen eine »Mehrheit von personenartigen Trieben«209 festzustellen. 

Wenn Nietzsche sich also als Autor stets neu erfindet, hinter anderen Namen sich 
verbirgt, durch andere Namen wie Zarathustra, Dionysos, aber auch Rée oder 
Schopenhauer spricht, sie auch auf andere Namen tauft, so steht dies in deutlicher 
Übereinstimmung mit seiner grundsätzlichen ästhetisch-dichterischen Grundauffas-
sung der Sprache, die einmal erkannt, die Möglichkeit bietet, die unbewußten Trie-
be und Prozesse als bewußte poetische Verfahren einzusetzen, die auch das eigene 

Selbst und das eigene Leben betreffen. Daher ist für Nietzsche auch die Grenze, 
»wo die Kunst aufhört und das Leben beginnt« gleitend und bis zu einem gewissen 
Grade auch zu vernachlässigen, denn »wir […] wollen die Dichter unseres Lebens 
sein, und im Kleinsten und Alltäglichsten zuerst«210 – ein Gedanke, der ebenfalls 
im Einklang mit seiner Grundüberzeugung über die ästhetisch-poetische Verfaßtheit 
der Sprache und der Welt steht. Darüber hinaus zeichnet sich diese hier projektierte 

ästhetisch-philosophische Lebensform gerade durch eine besondere »Originalität« 
aus, durch die Fähigkeit »Etwas [zu] sehen, das noch keinen Namen trägt, noch 
nicht genannt werden kann, ob es gleich vor Aller Augen liegt«, denn die »Origina-
len sind zumeist auch die Namengeber gewesen.«211 

                                                             
207  Ebd., S. 114. 
208  F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 389. – Auf die personen-

dichtende Dimension wird in den Abschnitten »Das Ich, der ›Grundwille‹ und das 
Selbst« und »Subjekt-Dividualismus und der Wille zur Macht« noch separat und aus-
führlicher eingegangen. 

209  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882 – 1884, KSA 9, S. 211. 
210  F. Nietzsche: Die fröhliche Wissenschaft, KSA 3, S. 538. 
211  Ebd., S. 517. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

»Das  sogenannte  › Ich‹«212 aber, das Hauptcharakteristikum menschlicher 
Egozentrizität, ist für Nietzsche in allererster Linie ein sprachlich-ästhetisches und 

linguistisches Phänomen, welches von der Sprache umfangen und begrenzt wird, 
wobei die Sprache – und mit ihr das Denken – als Medium und Ausdrucksmittel 
selbst begrenzt ist: »wir hören auf zu denken, wenn wir es nicht in dem sprachli-
chen Zwange thun wollen, wir langen gerade noch bei dem Zweifel an, hier eine 
Grenze als Grenze zu sehen«,213 ein Gedanke, den Ludwig Wittgenstein später auf-
greifen und folgendermaßen zusammenfassen sollte: »Die Grenze der Sprache zeigt 

sich in der Unmöglichkeit, die Tatsache zu beschreiben, die einem Satz entspricht 
(seine Übersetzung ist), ohne eben diesen Satz zu wiederholen.«214 Tatsächlich ist 
es so, daß Nietzsche das Denken an die Sprache bindet: Die Grenzen der Sprache 
sind die Grenzen des Denkens. In der Morgenröthe schreibt er dazu: »Wir drücken 
unsere Gedanken immer mit den Worten aus, die uns zur Hand sind. Oder um mei-
nen ganzen Verdacht auszudrücken: wir haben in jedem Momente eben nur den 

Gedanken, für welchen uns die Worte zur Hand sind, die ihn ungefähr auszudrü-
cken vermögen.«215 

Nun drängt sich die Frage auf, ob Nietzsche seine dichtungsanthropologische 
Theorie objektiv begründen kann, oder ob es sich bei seinen Überlegungen lediglich 
um eine weitere Begriffsdichtung handelt? Diese Frage geht in gewisser Weise an 
Nietzsches Überlegungen und seinem philosophischen Projekt vorbei, da einerseits 

alle Erklärungen für ihn, ähnlich wie für Wittgenstein übrigens, hypothetischen 
Charakter haben, so daß auch das Konzept der Objektivität für ihn eine reine Hypo-
these bildet.216 Nietzsche verzichtet daher auch weitgehend auf eine Darstellung, 
die den klassischen Regeln der Logik und des begrifflichen Argumentierens folgt. 
Stattdessen versucht er andererseits, seine theoretischen Überlegungen literarisch-
textuell, rhetorisch-interpretativ darzustellen und zu inszenieren.217 Ein Beispiel 

                                                             
212  F. Nietzsche: Morgeröthe, KSA 3, 1S. 07. 
213  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 – 1887, KSA 12, S. 193. 
214  L. Wittgenstein: »Vermischte Bemerkungen«, S. 463. 
215  F. Nietzsche: Morgenröthe, KSA 3, S. 208. 
216  Vgl. »Jede Erklärung ist ja eine Hypothese.« Ludwig Wittgenstein: »Bemerkungen 

über Frazers Golden Bough«, in: ders.: Vortrag über Ethik und andere kleine Schrif-
ten, hg. von Joachim Schulte, Frankfurt a. M. 1989 (engl. 1967), S. 31. – Vgl. auch, 
im Zusammenhang mit der Frage nach dem Sinn der Welt und dem Problemkomplex 
des Nihilismus, Nietzsches Überlegungen zum hypothetischen Charakter von Erklä-
rungen, F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885-1887, KSA 12, S. 208-214 
und besonders S. 212, wo Nietzsche in einem ironisch-sachlichen Ton unter anderem 
schreibt: »›Gott‹ ist eine viel zu extreme Hypothese.«  

217  So betont auch Martin Stingelin: »Wo die Wahrheit nicht mehr die Übereinstimmung 
der Erkenntnis mit den Dingen, sondern ein ›bewegliches Heer von Metaphern, Me-
tonymien, Anthropomorphismen‹ ist, ›kurz eine Summe von menschlichen Relatio-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SEMIOTIK ALS MODELL | 115 

 

mag das veranschaulichen. Nietzsche formuliert folgende theoretische und abstrakte 
Behauptung: »[E]s gibt kein ›Sein‹ hinter dem Thun, Wirken, Werden, ›der Thäter‹ 

ist zum Thun bloß hinzugedichtet, – das Thun ist Alles.«218 Diesen Gedanken über-
trägt Nietzsche nun in einem Aphorismus in eine dialogische Struktur, in ein fin-
giertes Selbstgespräch: »Ich weiss durchaus nicht, was ich thue! Ich weiss durch-
aus nicht, was ich thun  so l l !« – Du hast Recht, aber zweifle nicht daran. Du wirst 
ge than! In jedem Augenblicke. Die Menschheit hat zu allen Zeiten das Activum 
und das Passivum verwechselt, es ist ihr ewiger grammatikalischer Schnitzer.«219 

Nietzsches philosophische Poetik (als Modell seines Denkens und Schreibens) 
und Poetologie (als methodische und sprachtheoretische Reflexion seiner Schreib- 
und Denkmodelle) kommen auch hier zum Ausdruck, denn derjenige, der den Trieb 
zur Metaphernbildung, der die tropologische Struktur der Sprache und der Erkennt-
nis, der die Erdichtetheit der Erlebnisse und des Subjekts erkannt hat, der »miss-
braucht die festen Conventionen durch beliebige Vertauschungen oder gar Umkeh-

rungen der Namen«.220 Wenn die Metaphern- und Zeichenbildung also die Bedin-
gung der Möglichkeit aller Sprachäußerung, Erkenntnis etc. sind, so sind sie zu-
gleich auch das Resultat eines reflektierend-schreibenden Verfahrens, das von die-
ser Erkenntnis getragen wird und das sich in der bewußten, Konventionen durch-
brechenden Zeichen-, Metaphern- und Wortverwendung ausdrückt. Vor diesem 
Hintergrund kann Nietzsche in Ecce homo, in Übereinstimmung mit seiner poe-

tisch-tropologischen Anthropologie, den Imperativ »lisez: Nietzsche« erteilen, wo 
der Text die Namen Schopenhauer oder Wagner, usw. zu lesen gibt. 

 
 

Die erfundene und schöpferische Seele 

 

1. – Vor dem Hintergrund des bislang Erörterten soll hier noch einmal kurz auf den 
bereits zitierten Satz »Dergestalt hat sich Plato des Socrates bedient, als einer Se-

                                                                
nen, die, poetisch und rhetorisch gesteigert, übertragen, geschmückt wurde‹, kann 
sich auch Nietzsches Sprachphilosophie nicht mehr sicher sein, daß ihre ›Wahrheit‹ 
für sich selbst spricht und die übertragene Rede vom rhetorischen Ursprung der Spra-
che der eigentlichen Rede zuvorkommt. Folgerichtig ist Nietzsches eigener Begriff 
der Rhetorik, ihrer Tropen und Figuren metaphorisch. Nur wer diese Implikation au-
ßer acht läßt, kann Nietzsche den Widerspruch vorwerfen, seine Sprachphilosophie 
kehre das Verhältnis zwischen Sprache und Rhetorik einfach um und erkläre die Rhe-
torik zur Natur der Sprache.« M. Stingelin: »Geschichte, Historie und Rhetorik«, S. 
87. 

218  F. Nietzsche: Zur Genealogie der Moral, KSA 5, S. 279. 
219  F. Nietzsche: Morgenröthe, KSA 3, S. 115. 
220  F. Nietzsche: Ueber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne, KSA 1, S. 

877f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

miotik für Plato.«221 eingegangen werden. Wie gezeigt wurde, läßt sich an diesem 
Satz ein Autorschaftsmodell rekonstruieren, das sich durch eine auf Rivalität basie-

rende schriftstellerische Praxis auszeichnet und das Nietzsche bei Platon vorgeprägt 
sieht. Nietzsche wendet dieses Modell wiederum auf sein Verhältnis zu Platon 
selbst und auf das Feld seiner intellektuellen Vorläufer und Gegner an. Darüber 
hinaus bietet sich eine weitere Deutungsmöglichkeit an, denn der Ausdruck Semio-
tik in dem Satz deutet auf einen übergeordneten Reflexionszusammenhang hin – 
und zwar auf den einer freien Zeichenverwendung, die auch den Gebrauch von Ei-

gennamen umfaßt und auf die dividualistische Subjektthematik ausgreift –, der in 
den Kontext zu stellen ist von Nietzsches Auffassung vom Zeichen, von der Spra-
che und der daraus resultierenden poetisch-tropologischen Anthropologie, in der der 
Mensch zum Dichter seiner selbst wird und in der in gewisser Weise die Grenzen 
zwischen Leben und Kunst, zwischem dem Realen und der Semiotik aufgehoben 
sind. Daher ist es ist nämlich nicht nur möglich, Nietzsches eigenem Sprachge-

brauch folgend, den Ausdruck Semiotik durch seine Synonyma Zeichensystem und 
-lehre sowie Zeichenrede und Zeichen zu ersetzen, sondern auch eine wechselseiti-
ge Überlagerung des semantischen und damit zugleich des theoretischen Bedeu-
tungsspektrums wahrzunehmen.  

Gerade die harte sprachliche und gedankliche Fügung, die durch den Einsatz 
des Ausdrucks Semiotik in der Charakterisierung des Verhältnisses von Platon zu 

Sokrates entsteht, könnte als Indiz gelten, einen bewußten Grad von Komplexität, 
Interpretationsbedürftigkeit und Verrätselung provozieren zu wollen, der über eine 
einfache semantische Polyvalenz hinausgeht und geradezu ein im bereits skizzierten 
Sinne allegorisches Sprechen andeutet. Nietzsche beont ja auch, daß er sich »den 
Anreiz der entgegengesetzten Denkweise«, »des änigmatischen Charakters nicht 
nehmen lassen« will.222 Nimmt man nun Nietzsches Semiotik ernst, wie kann man 

sich also über den referentiellen Status, über den Einsatz der Eigennamen Plato und 
Sokrates, die in Nietzsches Augen ebenfalls bewegliche Zeichen sind, in dieser 
Textstelle sicher sein? Vielleicht durchbricht Nietzsche auch hier die kulturellen 
und sprachlichen Konventionen und meint etwas ganz anderes? 

Es sei nur daran erinnert, daß Nietzsche ja in Ecce homo, aus dem der Satz 
stammt, nicht nur zuvor seine Leser aufgefordert hatte, die Namen Schopenhauer, 

Wagner und Rée aus seinen Schriften zu tilgen und sie durch Nietzsche oder Za-
rathustra zu ersetzen, denn setzt man die Ecce homo-Stelle in Beziehung zur De-
batte mit Rohde und seinen Bekannten sowie Freunden über den sogenannten ›hö-
heren Réealismus‹ von Menschliches, Allzumenschliches, in der Nietzsche ebenfalls 
eine aktive Namensersetzungen bezüglich des Phänomens Autorschaft vornimmt, 

                                                             
221  F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 320. 
222  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885-1887, KSA 12, S. 142. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SEMIOTIK ALS MODELL | 117 

 

dann ergeben sich weitere Bedeutngsdimensionen: Hinsichtlich der Niederschrift 
von Menschliches, Allzumenschliches berichtet Nietzsche zudem von einer trans-

personalen Produktionsweise, die, auf einer anderen Ebene, das Nietzschesche Au-
tor-Ich vervielfältigt: »Im Grunde hat Herr Peter Gast, damals an der Basler Uni-
versität studierend und mir sehr zugethan, das Buch auf dem Gewissen. Ich diktirte, 
den Kopf verbunden und schmerzhaft, er schrieb ab, er corrigirte auch, – er war im 
Grunde der eigentliche Schriftsteller, während ich bloß der Autor war.«223 Bei ge-
nauerer Betrachtung von Nietzsches Selbstaussagen bleibt also vieles in der Schwe-

be und wird doppeldeutig: Nietzsches Poetologie stellt sich als hoch komplexes 
Phänomen dar, denn Autorschaft wird in der gerade zitierten Passage einerseits so 
behandelt, als ob es sich dabei um eine Nebensächlichkeit handelt. Andererseits ist 
die zitierte Passage nicht frei von Ironie: ›Peter Gast war bloß der Aufschreiber o-
der Schriftsteller‹ – so ließe sich die Stelle ebenfalls lesen. Vielleicht ist Platon da-
her doch nur der Schreiber der Dialoge, während Sokrates tatsächlich der eigentli-

che Autor ist.224 Und umgekehrt: Vielleicht spielt Sokrates keine wichtige Rolle, da 
die materielle Schreibtätigkeit von Platon ausgeführt worden ist. 
 

 
2. – Bei Nietzsche läßt sich eine doppelte Tendenz, ja Strategie ausmachen: Einer-
seits verbirgt und zeigt er sich zugleich hinter seinen Begriffspersonen und seinen 

fremden Namen und reflektiert dieses Phänomen auf unterschiedlichen themati-
schen Ebenen. Andererseits macht er eben dies kenntlich und ersetzt die falschen 
Namen und Zeichen durch den einzig ›richtigen‹, durch den Namen Nietzsche. Die-
ser doppelten Tendenz entsprechen eine Pluralisierung des eigenen Selbst – wobei 
das Selbst dividualistisch und aus unterschiedlichen personenbildenden Trieben be-
stehend aufgefaßt wird – sowie eine maximale Egozentrizität. Während man die 

erste Tendenz noch als Selbstaufklärung ansehen könnte, bezieht die zweite ihr Ar-
gument aus einem Verschleierungs- Verwirrungsmanöver, aus einer, wie Nietzsche 
sagt, »instinktiven Arglist«225, denn als Autorangabe ist beispielsweise das »lisez: 
Nietzsche« in bezug auf Rées Studien, wie gezeigt worden ist, natürlich schlicht 
falsch. Vollends absurd, und auf den ersten Blick fast nur noch in Begriffen der 
Psychiatrie und Pathologie zu fassen, erscheint aber schließlich Nietzsches ego-

zentrierte und, in diesem Fall muß man wohl auch sagen, egozentrische Behaup-

                                                             
223  F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 327. 
224  Zum komplexen Verhältnis von Nietzsche zu Sokrates vgl. den Abschnitt »Das Prob-

lem des Sokrates« in F. Nietzsche: Götzen-Dämmerung, KSA 6, S. 67-73; das Kapi-
tel »Nietzsches Einstellung gegenüber Sokrates«, in: W. Kaufmann: Nietzsche, S. 
455-478 sowie das Kapitel »Les Soctrate(s) de Nietzsche« in Sarah Kofman: Socra-
te(s), Paris 1989, S. 289-318. 

225  F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 325. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

tung, »daß im Grunde jeder Name der Geschichte ich bin«.226 Dieser Satz läßt sich 
nicht nur als Zeichen eines Größenwahns interpretieren, sondern deutet auf die Vor-

stellung einer Identität beziehungsweise Konvergenz zwischen Ich, Geschichte und 
Gott hin, die Nietzsche im Ecce homo expliziter und genauer entfalten wird und die 
ein hochgradig egozentriertes Weltbild darstellt.227 

Wie kann man sich also sicher sein, daß Nietzsche in dem mehrfach erwähnten 
Satz über Platons Schreibstrategie tatsächlich eine Analogie zwischen sich und Pla-
ton herstellt, die den Umgang mit seinen intellektuellen Gewährsmännern, Vorläu-

fern und Gegnern, sein schriftstellerisches Verfahren und seine Autorschaftsvorstel-
lung veranschaulicht und nicht einfach eine aktive Interpretation, im Sinne einer 
Zurechtmachung, Verfälschung oder Vergewaltigung vollzieht? 

Nietzsches Rede von Semiotik und seine Poetologie des Selbst enthalten, abge-
sehen von dem bisher Ausgeführten, noch einen weiteren psychologisch-
semiotischen Aspekt, der möglicherweise einen Ausweg aus diesem Dilemma dar-

stellen kann und der bislang nur andeutungsweise zur Sprache gekommen ist. Es 
handelt sich dabei um das, was man bei Nietzsche eine semiotische Form der Er-
kenntnis nennen kann, wobei Nietzsche semiotische, psychologische und erkennt-
nistheoretische Aspekte in diesem Phänomen zusammenführt. Nietzsches psycho-
logisch fundierte semiotische Erkenntnis bezeichnet im Einverständnis mit Gustav 
Teichmüller,228 der diese Überlegung wohl theoretisch als erster entwickelt hat, ei-

ne Erkenntnis, die ihren Gegenstand, ganz im Einklang mit Nietzsches sprachtheo-
retischen, psychologischen und erkenntnistheoretischen Grundannahmen, nicht auf 
der Basis reflexionstheoretischer Operationen oder ontologischer Annahmen wie in 
der traditionellen Subjektphilosophie von Descartes über Kant bis zu Hegel ent-
wirft, sondern, jegliche Gegenstands-Ontologie hinter sich lassend, »durch die Ana-
logie mit unseren eigenen inneren Zuständen«229 konstruiert.  

                                                             
226  Brief an Jacob Burkhardt, 6. Januar 1889, F. Nietzsche: Sämtliche Briefe, KSB 8, S. 

578. 
227  Im gleichen Brief, in dem Nietzsche behauptet, er sei jeder Name in der Geschichte, 

schreibt er nämlich auch: »zuletzt wäre ich viel lieber Basler Professor als Gott; aber 
ich habe es nicht gewagt, meinen Privat-Egoismus so weit zu treiben, um seinetwe-
gen die Schaffung der Welt zu unterlassen.« Ebd., S. 577f. 

228  Vgl. Gustav Teichmüller: Die wirkliche und die scheinbare Welt. Neue Grundlegung 
der Metaphysik, Breslau 1882, S. 95 ff.  

229  Ebd., S. 96. – Gustav Teichmüller (1832-1882) war Professor für Philosophie an der 
Universität Basel, ein Kollege von Nietzsche also, und einer der führenden Aristote-
lesforscher seiner Zeit. Darüber hinaus war er ein scharfer Kritiker des Neukantia-
nismus. 1877 verfaßte er mit seiner anonym publizierten Schrift Wahrheitsgetreuer 
Bericht über meine Reise in den Himmel, verfaßt von Immanuel Kant eine polemi-
sche Abrechnung mit der in Deutschland vorherrschenden philosophischen Richtung 
des Neukantianismus. Vgl. zu Teichmüller Heiner Schwenke: Zurück zur Wirklich-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SEMIOTIK ALS MODELL | 119 

 

Die Innenwelt des Subjekts liegt für Teichmüller der Außenwelt logisch voraus, 
sie ist die ›wirkliche Welt‹, so daß seine Semiotik Elemente einer erkenntnistheore-

tisch-fundierten ›Seelenwissenschaft‹ aufweist, in der es um den ›inneren Sinn‹, die 
›inneren Erfahrungen und Zustände‹ geht. Ähnlich wie Schopenhauer versteht 
Teichmüller die Außenwelt als ein sekundäres Phänomen, das nur durch das Selbst 
vermittelt erkennbar ist. Er möchte deshalb erkenntnistheoretisch und psycholo-
gisch zeigen, »wie man nach der Analogie mit dem Ich auch auf das Du und Er und 
Es kommen kann«.230 Eine solche analogische – semiotisch-psychologische – Er-

kenntnis nun ist ebenfalls für Nietzsche stets im Spiel. Auch für ihn ist die Außen-
welt nur über das Selbst vermittelt erkannbar. Für Teichmüller gibt es erkenntnis-
theoretisch – ähnlich wie beispielsweise für Kant und Schopenhauer – und psycho-
logisch gesehen für Nietzsche keine gänzlich nicht-projektive, von Übertragungen 
freie Denkaktivität oder Erkenntnis, denn das »Denken allein hat die Natur, durch 
die im Ich geeint bewusst werdenden Beziehungspunkte aus den Daten aller Thä-

tigkeiten zu neuen Producten des Erkennens fortzuschreiten und in diesen semio-
tisch alle Thätigkeiten der Seele zu umfassen«.231 Nietzsche nun greift diesen Ge-
danken auf, so daß jede Erkenntnis als semiotisch-psychologische Handlung, als 
Synthese seelischer und zeichenhafter Vorgänge zu verstehen ist: »alle Bewegun-
gen sind Zeichen eines inneren Geschehens; […]. Das Denken ist noch nicht das 
innere Geschehen selber, sondern ebenfalls nur eine Zeichensprache […].«232  

                                                                
keit. Bewußtsein und Erkenntnis bei Gustav Teichmüller, Basel 2006. – Zur Teich-
müller-Lektüre Nietzsches vgl. Karl-Heinz Dickopp: »Zum Wandel von Nietzsches 
Seinsverständnis. African Spir und Gustav Teichmüller«, in: Zeitschrift für philoso-
phische Forschung 24 (1970), S. 50-71; A. Lanfraconi: Nietzsches historische Philo-
sophie, S. 40 und S. 45; Mattia Riccardia: »Nachweise aus Gustav Teichmüller, Die 
wirkliche und die scheinbare Welt (1882)«, in: N-St. 38 (2009), S. 331-332 und Fran-
cisco Arenas-Dolz: »Nachweis aus Gustav Teichmüller, Aristoteles Forschungen, Bd. 
II: Aristoteles’ Philosophie der Kunst (1869)«, in: N-St. 38 (2009), S. 324. – Vgl. 
auch zur Auseinandersetzung Nietzsches mit Teichmüllers Überlegungen zum Ver-
hältnis von ›Erkennen‹, ›inneren Zuständen‹ und ›seelischer Tätigkeit‹ F. Nietzsche: 
Nachgelassene Fragmente 1882 – 1884, KSA 10, S. 292f.; S. 310f. sowie F. Nietz-
sche: Nachgelassene Fragmente 1884 – 1885, KSA 11, S. 644f. 

230  G. Teichmüller: Die wirkliche und die scheinbare Welt (1886), S. 58. – Teichmüller 
definiert das Ich »als den in numerischer Einheit gegebenen, seiner selbst bewusst 
werdenden Beziehungsgrund für alles im Bewusstsein gegebene ideelle und reale 
Sein«. Ebd., S. 68. 

231  Ebd., S. 109. In diesem Zusammenhang unterzieht auch Teichmüller das Cogito be-
ziehungsweise den Satz vom ›ich denke‹ einer psychologisch-semiotischen Kritik, 
die freilich im Kontext seiner Kantkritik zu sehen ist.  

232  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 – 1887, KSA 12, S. 17. – An anderer 
Stelle schreibt er: »Die ›innere Erfahrung‹ tritt uns ins Bewußtsein, erst nachdem sie 
eine Sprache gefunden hat, die das Individuum ve r s t eh t… d.h. eine Übersetzung 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

Jede Erkenntnis und Sinneswahrnemung enthalte daher eine seelisch-
zeichenhafte Projektion, wobei Projektion von Nietzsche – ähnlich wie in seiner 

Sprach- und Metapherntheorie – aktivisch und passivisch gedacht wird: »Die Sin-
neswahrnehmungen«, schreibt er, werden »nach ›außen‹ projicirt«,233 und an ande-
rer Stelle führt er weiter aus: »unsere ›Außenwelt‹, wie wir sie jeden Augenblick 
projiciren, ist versetzt und unauflöslich gebunden an den alten Irrthum vom Grunde: 
wir legen sie aus mit dem Schematismus des ›Dings‹«.234 Damit ist für Nietzsche 
und Teichmüller ein komplexes Verhältnis von »›innen‹ und ›außen‹«235 gegeben 

und so etwas wie eine erkenntnistheoretische Poetik, die sich aus inneren, seeli-
schen Zuständen speist und die in Korrelation mit den von Nietzsche angenomme-
nen personenbildenden Trieben steht. Umgekehrt aber spielt das, was man Introjek-
tion – also die Integration eines Außen in einem Inneren – nennen kann, die bei ihm 
unter anderem homolog zum Begriff und dem Phänomen der Einverleibung zu ver-
stehen ist,236 eine ebenso wichtige Rolle.237 Der projizierende, personenbildende 

Grundtrieb des Menschen hat im Einverleiben daher auch sein semiotisches Pen-
dant, im Sinne eines personenintegrierenden Ausdrucks, der auch eine wesentliche 
Funktion des Lebens darstellt: »So leben wir Alle! – wir reißen die Dinge gierig an 
uns und haben unersättliche Augen dabei, dann nehmen wir eben so gierig aus 

                                                                
eines Zustandes in ihm bekann te r e  Zustände – « Friedrich Nietzsche. Nachgelas-
sene Fragmente 1887 – 1889, KSA 13, S. 460. 

233  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 – 1887, KSA 12, S. 106. 
234  Friedrich Nietzsche. Nachgelassene Fragmente 1887 – 1889, KSA 13, S. 459. 
235  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 – 1887, KSA 12, S. 106. 
236  Auch der Begriff der Einverleibung spielt in der Psychoanalyse eine Rolle. Laplan-

che und Pontalis definieren den Begriff folgendermaßen: »Vorgang der sich mehr 
oder weniger in der Phantasie abspielt und wodurch das Subjekt ein Objekt in sein 
Körperinneres eindringen läßt und es dort bewahrt. Die Einverleibung stellt ein 
Triebziel dar und eine Form der Objektbeziehung, die für die orale Stufe charakteris-
tisch ist; sie steht vorwiegend mit der Mundaktivität und der Nahrungsaufnahme in 
Zusammenhang, kann aber auch in Beziehung zu anderen erogenen Zonen und Funk-
tionen erlebt werden. Tatsächlich läßt die Einverleibung drei Bedeutungen erkennen: 
sich Lust verschaffen, indem man ein Objekt in sich eindringen läßt; dieses Objekt 
zerstören; sich die Qualitäten des Objekts aneignen, indem man es in sich aufbe-
wahrt. Durch den zuletzt genannten Vorgang wird die Einverleibung zur Matrix der 
Introjektion und Identifizierung.« J. Laplanche/J.-B. Pontalis: Das Vokabular der 
Psychoanalyse, Bd. 1, S. 127f. 

237  Vgl. zum Theorem der Einverleibung und der damit verbundenen Verleiblichung in 
physiologischer und sprachphilosophischer Hinsicht sowie seiner Verschränkung mit 
machttheoretischen und ästhetischen Überlegungen Jörg Salaquarda: »›Leib bin ich 
ganz und gar…‹ Zum ›dritten Weg‹ bei Schopenhauer und Nietzsche« (1994), in: K. 
Broese/M. Koßler/B. Salaquarda (Hg.): Die Deutung der Welt, S. 253-265; Chr. 
Kalb: Desintegration, S. 109-112 und S. 198-215 sowie A. Lanfraconi: Nietzsches 
historische Philosophie, S. 39f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SEMIOTIK ALS MODELL | 121 

 

ihnen heraus, was uns schmeckt und dienlich ist – und endlich überlassen wir den 
Rest – alles womit unser Apettit und unsere Zähne nicht fertig geworden sind – den 

anderen Menschen und der Natur, namentlich aber alles, was wir verschlingen, oh-
ne es uns einverleiben zu können –«.238  

Wenn Rohde also Nietzsche vorwarf, im Falle von Menschliches, Allzumensch-
liches seine Seele ausgezogen und an ihrer statt Rées Seele angenommen zu haben, 
so hätte Nietzsche auch aufgrund der Vorstellung seiner projizierenden und introji-
zierenden semiotischen Erkenntnis sagen können, daß er Rées Seele in seine eige-

nen Seele, in sein Selbst integriert, gewissermaßen mit seinen Seelen oder Seelen-
anteilen synthetisiert habe, denn »[i]m Gegensatze zu den Metaphysikern«, ist 
Nietzsche »glücklich darüber […], nicht ›Eine unsterbliche Seele‹, sondern v ie le  
s te rb l iche  See len  in sich zu beherbergen«.239 Die Vorstellung von einer multip-
len Seele oder von vielen Seelen im Ich steht in asymmetrischer Entsprechung zum 
Modell der semiotischen Erkenntnis, denn während jene einen Vervielfältigungs-

prozeß verdeutlicht, der auch nach außen projiziert wird, konzentriert diese semio-
tisch eine Vielheit innerer Zustände in einem Punkt: im Ich. Es handelt sich dabei 
um so etwas wie ein prismatisches Phänomen. In gewisser Weise konzentriert 
Nietzsche ja auch in seinem Umgang mit Eigennamen eine Vielheit innerer Zustän-
de in einem Namen, die auf ihn, auf sein Ich zurückgeführt werden können. Dar-
über hinaus ist zu betonen, daß Nietzsche den ganzen »Erkenntniß-Apparat« als 

»Simplifikations-Apparat« versteht, der »nicht auf Erkenntniß gerichtet« ist, son-
dern vielmehr auf die »Bemächtigung der Dinge«.240 

 
 
3. – Das Modell der semiotischen Erkenntnis nun, verstanden als aktive Projektion 
und Introjektion, kann auf eminent ästhetische, künstleranthropologische Vorgänge, 

genauer gesagt, auf Nietzsches Konzeption des ästhetischen Phänomens, das sich 
als Beschreibung einer ästhetischen Lebensform begreifen läßt, bezogen werden. 
Dieses Phänomen ist auch in Relation zu setzen zu Nietzsches Vorstellung der per-
sonenbildenen Triebe und schöpferischen Kräfte im Selbst, denn »[i]m Grunde«, so 
Nietzsche, »ist das aesthetische Phänomen einfach; man habe nur die Fähigkeit, 
fortwährend ein lebendiges Spiel zu sehen und immerfort von Geisterschaaren um-

ringt zu leben, so ist man Dichter; man fühle nur den Trieb, sich selbst zu verwan-
deln und aus anderen Leibern und Seelen herauszureden, so ist man Dramati-
ker.«241 Ähnliches soll übrigens für den Komponisten, den Maler, aber auch den 

                                                             
238  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 – 1882, KSA 9, S. 626. 
239  F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 386. 
240  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 – 1885, KSA 11, S. 164. 
241  F. Nietzsche: Geburt der Tragödie, KSA 1, S. 60f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

Philosophen und den Wissenschaftler gelten.242 Zunächst einmal gilt Nietzsche al-
les Schaffen, Produzieren, Denken, ob nun beim Künstler oder beim Philosophen 

und Wissenschaftler, als Ausdruck und Selbstdarstellung eines entsprechenden 
Triebes und Instinktes, der Personen, Leiber, Seelen und Figurationen des Selbst 
hervorbringt und projiziert, die dann auch textbildende Größen werden können.243 

Das ästhetische Phänomen ist für Nietzsche darüber hinaus mit einer rauschhaf-
ten, man könnte fast sagen, dionysischen Konzeption des Leibes und des Selbst 
verbunden, denn »die Künstler sollen nichts so sehen, wie es ist, sondern voller, 

sondern einfacher, sondern stärker: dazu muss ihnen e ine  Ar t  ewiger  Jugend  
und  Früh l ing ,  e ine  Ar t  hab i tue l le r  Rausch  im Leibe sein.«244 Nietzsche 
betont: »Damit es Kunst giebt, damit es ein ästhetisches Thun und Schauen giebt, 
dazu ist eine physiologische Vorbedingung unumgänglich: der Rausch . Der 
Rausch muss erst die Erregbarkeit der ganzen Maschine gesteigert haben: eher 
kommt es zu keiner Kunst.«245 

Doch woher kommen die Projektionen, wo nehmen die personenbildenen Trie-
be, die ästhetischen Phänomene und Lebensformen und der Rausch, semiotisch ge-
sehen, ihren Anfang? Provisorisch kann man sagen: aus der »Seele«, die für Nietz-
sche »ein springender Brunnen«246 ist. Die »See le« ist für ihn nämlich  »e in  aus -
lesendes  und  s ich  nährendes  Wesen«, »eine schaffende Kraft«, die »äus-
serst klug und schöpferisch« ist.247 Er faßt zwischenzeitlich unter philosophisch-

systematischen Gesichtspunkten die »›Seele‹ […] als ›Subjektbegriff‹«248 auf, er 

                                                             
242  So schreibt Nietzsche auch, daß ein von Thales beeinflußter bildender »Künstler am 

Wasserfalle stehend denkt, und er in den ihm entgegenspringenden Formen ein 
künstlerisch vorbildendes Spiel des Wassers mit Menschen- und Thierleibern, Mas-
ken, Pflanzen, Felsen, Nymphen, Greisen, überhaupt, mit allen vorhandenen Typen 
sieht: so daß für ihn der Satz ›alles ist Wasser‹ bestätigt wäre«. F. Nietzsche: Die Phi-
losophie im tragischen Zeitalter der Griechen, KSA 1, S. 815. 

243  Nietzsche betont, der Künstler, der Philosoph »thut dasselbe, was Jeder in physiolo-
gischen persönlichen Antrieben thut, übertragen auf eine unpersönliche Welt. Dieses 
Bilderdenken ist nicht von vornherein streng lo g i s ch e r  Natur, aber doch mehr oder 
weniger logisch. Der Philosoph bemüht sich dann, an Stelle des Bilderdenkens ein 
Begriffsdenken zu setzen. Die Instinkte scheinen auch ein solches Bilderdenken zu 
sein, das zuletzt zum Reiz und Motiv wird.« F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 
1869 – 1874, KSA 7, S. 454. 

244  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 – 1889, KSA 13, S. 295.  
245  F. Nietzsche: Götzen-Dämmerung, KSA 6, S. 117. – Zum Rausch als zentraler Kate-

gorie des ästhetischen Denkens von Nietzsche vgl. Paul Audi: L’ivresse de l’art. 
Nietzsche et l’esthétique, Paris 2003. 

246  F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 136. 
247  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882-1884, KSA 10, S. 661. 
248  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmenet 1885 – 1887, KSA 12, S. 13. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SEMIOTIK ALS MODELL | 123 

 

verwirft diese Vorstellung aber wieder,249 denn die »Seele« ist »selber ein Aus-
druck für alle Phänomene des Bewußtseins […]: den wir aber als Ursache  a l l e r  

d iese r  Phänomene  auslegen«.250 Es ist zu betonen, daß Nietzsche den Begriff 
der Seele in zweifacher Hinsicht benutzt: Zum einen bezeichnet er damit die traditi-
onelle metaphysische Vorstellung einer unteilbaren oder unsterblichen Substanz 
oder eines Mono-Subjekts. Diese Vorstellung wird von ihm immer wieder angegrif-
fen, und in diesem Kontext wird der Ausdruck Seele von ihm auch pejorativ ge-
braucht. Zum anderen bezeichnet Nietzsche mit Seele aber auch eine poetische, 

schöpferische Kraft, das Bilder und Metaphern produziert. Die Seele in diesem 
zweiten Sinn steht im Zusammenhang mit seiner ästhetisch-anthropologischen Be-
stimmung des Menschen als Dichter und Zeichen-Erfinder und spielt eine ganz ent-
scheidende Rolle in seiner Poetologie des Selbst und in seiner Selbstmodellierung 
als ästhetische Lebensform. Darüber hinaus stellt die Seele über die Operationen 
der Projektion und Introjektion den ›ursprünlichen‹ Ort künstlerischer Produktivität 

dar. 
So wird künstlerische Produktivität als Grundlage jeglicher ästhetischen Le-

bensform, die auf einem seelisch-semiotischen Prozeß basiert, von Nietzsche unter 
anderem verstanden als »Einverleiben seines eigenen Bildes in fremden Stoff«,251 
denn darin zeigt sich laut Nietzsche das »höchste Verhältniß […] des Schaffenden 
zu seinem Material: das ist die letzte Form des Übermuths und der Übermacht.«252 

Und ein solches ästhetisch-projizierendes und -introjizierendes Phänomen, das auch 
dem philosophischen Denken und literarischen Produzieren zugrunde liegen soll, 
vollzieht Nietzsche bei der Projektion und Einverleibung seines Selbstbildes in die 

                                                             
249  Nietzsche betont: »Was thut denn im Grunde die ganze neuere Philosophie? Seit 

Descartes – und zwar mehr aus Trotz gegen ihn, als auf Grund seines Vorgangs – 
macht man seitens aller Philosophen ein Attentat auf den alten Seelen-Begriff, unter 
dem Anschein einer Kritik des Subjekt- und Prädikat-Begriffs – das heisst: ein Atten-
tat auf die Grundvoraussetzung der christlichen Lehre. Die neuere Philosophie, als 
eine erkenntnisstheoretische Skepsis, ist, versteckt oder offen, antichristlich: 
obschon, für feinere Ohren gesagt, keineswegs antireligiös. Ehemals nämlich glaubte 
man an ›die Seele‹, wie man an die Grammatik und das grammatische Subjekt glaub-
te: man sagte, ›Ich‹ ist Bedingung, ›denke‹ ist Prädikat und bedingt – Denken ist eine 
Thätigkeit, zu der ein Subjekt als Ursache gedacht werden muss. Nun versuchte man, 
mit einer bewunderungswürdigen Zähigkeit und List, ob man nicht aus diesem Netze 
heraus könne, – ob nicht vielleicht das Umgekehrte wahr sei: ›denke‹ Bedingung, 
›Ich‹ bedingt; ›Ich‹ also erst eine Synthese, welche durch das Denken selbst gemacht 
wird. Kant wollte im Grunde beweisen, dass vom Subjekt aus das Subjekt nicht be-
wiesen werden könne, – das Objekt auch nicht[…]. F. Nietzsche: Jenseits von Gut 
und Böse, KSA 5, S. 73. 

250  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmenet 1885 – 1887, KSA 12, S. 25. 
251  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882 – 1884, KSA 10, S. 278.  
252  Ebd., S. 510. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

Gestalten und Namen Wagner, Schopenhauer, Rée und in Figuren und Begriffsper-
sonen wie Zarathustra oder der Antichrist. Der Ausdruck ›Einverleiben‹ steht bei 

Nietzsche für einen psycho-physischen Vorgang und wird von ihm in einem aktiven 
Sinne verwendet, in Analogie zur Projektion des eigenen Bildes auf ein Material. 
Man könnte Nietzsche folgend von einem ›semiotisch-projektiven Einverleiben‹ 
sprechen, darin zeigt sich eben für Nietzsche nicht zuletzt »ein Gefühl der Kraft-
steigerung und Fülle«, ein »Rausch des Willens«.253 Einverleiben hat aber für 
Nietzsche auch eine weniger aktive Bedeutung, insofern es nichts anderes als die 

Nahrungsaufnahme bezeichnet.254 Zusammengehalten werden diese beiden Bedeu-
tungen – Einnehmen (Introjektion) von Äußerem in Inneres und Projektion von In-
nerem auf Äußeres – dadurch, daß in der Nahrungsaufnahme unter physiologischen 
Gesichtspunkten selbst das aktive Moment der Nahrungs-Assimilation betont wird: 
Durch Einverleibung nimmt laut Nietzsche »alles Andere die Eigenschaften des 
Organismus an«.255 Indem also anderes, das Fremde, etwa die Nahrung assimiliert 

                                                             
253  F. Nietzsche: Götzen-Dämmerung, KSA 6, S. 117. 
254  In etwa diesem Sinne versteht auch Freud die Introjektion innerhalb seiner psycho-

analytischen Theoriebildung. Für ihn steht die Introjektion unter anderem in Verbin-
dung mit der oralen Einverleibung. – Den Begriff der Introjektion hat Richard Ave-
narius (1843-1896) – der Autor des Buches Philosophie als Denken der Welt gemäß 
dem Princip des kleinsten Kraftmaßes. Prolegomena zu einer Kritik der reinen Er-
fahrung von 1876, das Nietzsche kannte – in die Philosophie eingeführt. Avenarius 
war der Hauptvertreter des sogenannten Empiriokrizismus. Unter Empiriokritizismus 
versteht er eine Form von positivistisch fundiertem Empirismus. Avenarius fordert, 
daß die Analyse der menschlichen Erfahrung von allen metaphysischen Elementen 
gereinigt werden soll, wobei ihm Selbst- und Fremderfahrung gleich wichtig sind. 
Avenarius hat den Begriff der Introjektion als philosophisch-psychologischen Begriff 
geprägt. Unter Introjektion versteht er das Phänomen, daß der Mensch in seine Mit-
menschen Vorstellungen von Umgebungsbestandteilen als innere Zustände hineinlegt 
beziehungsweise projiziert, wodurch eine Spaltung der empirischen Welt in Innen- 
und Außenwelt, in Objekt und Subjekt entsteht. Die Wissenschaft und die Philosophie 
sollen diese Introjektion rückgängig machen. – Der Gebrauch des Begriffs Introjekti-
on in dieser Studie weicht wesentlich von der Bestimmung bei Avenarius ab und 
lehnt sich eher am psychoanalytischen Gebrauch an. Sándor Ferenczi hat den Begriff 
in die psychoanalytische Theoriebildung eingeführt. Die Introjektion steht den Phä-
nomenen der Verinnerlichung und der Identifizierung nahe und ist der komplemen-
tär-symmetrische Begriff zur Projektion. Vgl. den Eintrag »Introjektion« in J. La-
planche/J.-B. Pontalis: Das Vokabular der Psychoanalyse, Bd. 1, S. 235-237. 

255  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 – 1882, KSA 9, S. 509. – Nietzsches 
Interesse für Lebensprozesse läßt sich bis in seine Studienzeit zurückverfolgen. So 
plante Nietzsche 1868 eine Dissertation zu dem Thema »Der Begriff des Organischen 
bei Kant«, die laut Nietzsche »halb philosophisch, halb naturwissenschaftlich« sein 
sollte. F. Nietzsche: Sämtliche Briefe, KSB 2, S. 269. – Nietzsche schwebte damals 
bereits vor, Kants Erkenntniskritik, die ja ebenfalls mit Projektionstheoremen arbei-
tet, und zeitgenössische physiologische Überlegungen, die im Anschluß an Kants Be-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SEMIOTIK ALS MODELL | 125 

 

wird, werden gleichzeitig (und beides ist für Nietzsche ein und derselbe Akt), die 
Eigenschaften des Organismus auf das Fremde übertragen. Wir haben es hier also 

mit einem osmotischen Austausch- und Assimilierungsprozeß zu tun. Für Nietzsche 
gilt dies sowohl für materielle als auch für ›geistige‹ Nahrung.256 Und wie noch ge-
zeigt werden wird, steht diese Gedankenfigur in Zusammenhang mit Nietzsches 
psychologischen, erkenntnis- und sprachtheoretischen Überlegungen zum Willen 
zur Macht, zum Leib und zum Leben,257 denn darin zeigt sich: »Das Schöpferische 
– 1) Aneignende 2) Auswählende 3) Umbildende Element – 4) das Selbst-

Regulirende Element – 5) das Ausscheidende«.258 Nietzsche weitet die zentrale Le-
bensfunktion, den natürlichen Trieb zur Nahrungsaufnahme auf den Phänomenbe-
reich des Geistigen, des Seelischen und Kulturellen aus und wendet ihn ästhetisch-
philosophisch. Dies erklärt unter anderem wohl auch, warum er in Ecce homo nicht 
allein über seine Herkunft, seine Schriften, seine intellektuellen Auseinanderset-
zungen spricht, sondern auch so ausgiebig und breit über seine Ernährung, seine 

Eß- und Trinkgewohnheiten, im Grunde genommen eine Diätetik entwickelt:259 
»Man muß die Größe seines Magens kennen.«260 Ja, in Ecce homo behauptet Nietz-

                                                                
stimmung des Organischen entstanden waren, zu verbinden. Man kann sagen, Nietz-
sche dachte an eine naturalistische Fundierung der Kantschen Erkenntniskritik. Das 
Dissertationsprojekt hat Nietzsche nach dem Ruf an die Basler Universität fallen ge-
lassen. 

256  Dieser Gedanke ist bei Schopenhauer präfiguriert; in seinen Reflexionen zum Lesen 
schreibt er: »Und wie man durch zu viele Nahrung den Magen verdirbt und dadurch 
dem ganzen Leibe schadet; so kann man auch durch zu viele Geistesnahrung den 
Geist überfüllen und ersticken. Denn  je mehr man liest, desto weniger Spuren läßt 
das Gelesene im Geiste zurück: er wird wie eine Tafel, auf der vieles übereinander 
geschrieben ist. Daher kommt es nicht zur Rumination: aber durch diese allein eignet 
man sich das Gelesene an, wie die Speisen nicht durch das Essen, sondern durch die 
Verdauung uns ernähren. Liest man hingegen immerfort, ohne späterhin weiter daran 
zu denken; so faßt es nicht Wurzel und geht meistens verloren. Überhaupt aber geht 
es mit der geistigen Nahrung nicht anders als mit der leiblichen: kaum der fünfzigste 
Teil von dem, was man zu sich nimmt, wird assimiliert: das übrige geht durch Evapo-
ration, Respiration oder sonst ab.« Arthur Schopenhauer: Parerga und Paralipomena 
II (1851), in: ders.: Sämtliche Werke, hg. von Wolfgang von Löhneysen, Frankfurt a. 
M. 1986, Bd. 5, S. 652. 

257  Vgl. dazu folgende Notiz Nietzsches: »Den Anderen sich einverleiben – später den 
Willen des Andern sich einverleiben, sich aneignen, es handelt sich um Eroberung 
des Andern. Sich mittheilen, ist also ursprünglich seine Gewalt über den Anderen 
ausdehnen: diesem Trieb ist eine alte Zeichensprache zu Grunde liegend – das Zei-
chen ist das (oft schmerzhafte) Einprägen eines Willens auf einen anderen Willen«. 
F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882 – 1884, KSA 10, S. 298. 

258  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 – 1885, KSA 11, S. 97. 
259  F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 279-281. 
260  Ebd., S. 281. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

sche, ihn interessiere besonders eine Frage, »an der mehr das ›Heil der Menschheit‹ 
hängt, als an irgend einer Theologen-Curiosität: die Frage der Ernährung«,261 eine 

Frage also, die das Phänomen der Einverleibung wesentlich betrifft, sowohl in ihrer 
physiologischen als auch symbolischen Dimension. Darüber hinaus fragt sich 
Nietzsche: »Inwieweit verträgt die Wahrheit die Einverleibung? – das ist die Frage, 
das ist das Experiment.«262 

Die Logik der Einverleibung und Nahrungsaufnahme nun ist für Nietzsche je-
doch »dasselbe wie das Schaffen und Zeugen«263, so daß man sagen kann, daß er 

einen Parallelismus zwischen psychischen und biologisch-physiologischen Krea-
tions- und Wachstumsprozessen sieht, in denen, wie er betont, »dies Alles nöthig ist 
je nach dem Grade seiner aneignenden Kraft, seiner ›Verdauungskraft‹, im Bilde 
geredet – und wirklich gleicht ›der Geist‹ am meisten noch einem Magen.«264 Unter 
dem Gesichtspunkt einer Poetologie des Selbst offenbart für Nietzsche das Schaf-
fen, das sich durch Aneignung auszeichnet, außerdem einen existentiellen Grundas-

pekt des Menschen: »Schaffen – das ist die große Erlösung vom Leiden, und des 
Lebens, Leichterwerden. Aber dass der Schaffende sei, dazu selbst thut Leid noth 
und viel Verwandelung«.265 

Jede Aneignung nun, etwa auch die Rezeption eines philosophischen oder lite-
rarischen Werkes, besteht demnach darin, daß ein Individuum dasjenige, »was es 
sich aneignet, sich gleich macht und in seine Formen und Reihen einordnet«.266 

Nietzsche beschreibt eine Form von introjizierender Einverleibung und umreißt 
damit eine egozentrierte Haltung, beziehungsweise einen Wahrnehmungs- und 
Wachstums-Prozeß, der zu einem egozentrierten und ich-bezogenen Weltbild führt 
und zugleich auf diesem aufbaut. »Dieselbe gleichmachende und ordnende Kraft«, 
schreibt Nietzsche, »welche im Idioplasma waltet, waltet auch beim Einverleiben 
der Außenwelt: unsere Sinneswahrnehmungen sind bereits das Resu l ta t  dieser 

Anähnl ichung  und Gle ichse tzung  in Bezug auf a l le  Vergangenheit in 
uns.«267 Für Nietzsche stellt diese Form von Introjektion ein Modell der Produktion 
dar, das Rezeption und transformative Momente in sich einschließt, da es immer 
konstruktive und projektive Elemente aufweist. Je weniger sich jedoch die aktive 
einverleibende Introjektion in der bloßen Aufnahme erschöpft, um so eher wächst 
sie sich zur Projektion und damit zur produktiven Konstruktion und zum Schaffen 

aus. Diese Vorstellung Nietzsches ist als geistphilosophisches und naturmystisches 

                                                             
261  Ebd., S. 279. 
262  F. Nietzsche: Die fröhliche Wissenschaft, KSA 3, S. 471. 
263  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882 – 1884, KSA 10, S. 278. 
264  F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Böse, KSA 5, S. 168. 
265  F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 110. 
266  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 – 1887, KSA 12, S. 296. 
267  F. Nietzsche: Nachgelassenen Fragmente 1885 – 1887, KSA 12, S. 106. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SEMIOTIK ALS MODELL | 127 

 

Modell durchaus in der deutschen Romantik präfiguriert. So schreibt Novalis etwa 
über die Aneignung beziehungsweise die Hervorbringung der Antike: 

 

Hier kommt es darauf an, ob man die Natur, wie ein Künstler die Antike, betrachtet – 

denn ist die Natur etwas anders, als eine lebende Antike. Natur und Natureinsicht 

entstehn zugleich, wie Antike, und Antikenkenntniß; denn man irrt sehr, wenn man 

glaubt, daß es Antiken giebt. Erst jetzt fängt die Antike an zu entstehn. Sie wird unter 

den Augen und der Seele des Künstlers. Die Reste des Alterthums sind nur die spezi-

fischen Reitze zur Bildung der Antike. Nicht mit Händen wird die Antike gemacht. 

Der Geist bringt sie durch das Auge hervor – und der gehauene Stein ist nur der Kör-

per, der erst durch sie Bedeutung erhält, und zur Erscheinung derselben wird. […] 

Der classischen Literatur geht es, wie der Antike; sie ist uns eigentlich nicht gegeben 

– sie ist nicht vorhanden – sondern sie soll von uns erst hervorgebracht werden.
268

 

 

Während Novalis’ geistphilosophisch inspirierter Konstruktivismus auf transzen-
dentalphilosophischen und naturmystischen Überlegungen basiert, in denen aus zei-
chenhaften Sinnesreizen Vorstellungen enststehen,269 zielen Nietzsches Überlegun-
gen zur Projektion, Assimilation und Introjektion auf psycho-physiologische Di-

mensionen ab, so schreibt er: »Alles Denken, Urtheilen, Wahrnehmen als Ver -
g le ichen  hat als Voraussetzung ein ›Gle ichse tzen› , noch früher ein Gleichma-
chen. Das ›Gle ichmachen‹  ist dasselbe, was die Einverleibung der angeeigneten 
Materie in die Amoebe ist.«270  

Für Nietzsche zielen diese Phänomene, die, wie im Falle Rées zu sehen war, zu 
einem Akt der retrograden Prägung werden können, 271 zusätzlich auf subjekttheo-

retische und machttheoretische Aspekte ab: Sie zielen darauf, »über das Chaos Herr 
[zu] werden, das man ist«, ja, das Ziel besteht darin »sein Chaos [zu] zwingen, 

                                                             
268  Novalis: »Über Goethe«, in: ders.: Werke, Tagebücher und Briefe, hg. von Hans 

Joachim Mähl und Richard H. Samuel, München 1987, S. 412-414, hier S. 413f. 
269  Inwieweit Nietzsche ebenfalls auf transzendentalphilosophische Vorstellungen rekur-

riert, wird im späteren Kapitel »Voraussetzungen der Poetologie des Selbst« Thema 
sein. 

270  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 – 1887, KSA 12, S. 209. 
271  Etwa in dem Sinne, wie Jorge Luis Borges in seinem Essay »Kafka und seine Vorläu-

fer« schreibt: »Im kritischen Vokabular ist das Wort ›Vorläufer‹ unentbehrlich, aber 
man müßte versuchen, es von jedem polemisierenden Beiklang zu reinigen. Tatsache 
ist, daß jeder Schriftsteller seine Vorläufer erschafft. Seine Arbeit modifiziert unsere 
Auffassung von der Vergangenheit genauso, wie sie die Zukunft modifiziert. Für die-
sen Wechselbezug ist die Identität oder Pluralität der Menschen ohne Bedeutung.« 
Jorge Luis Borges: »Kafka und seine Vorläufer«, in: ders.: Inquisitionen, Frankfurt a 
M. 1992 (span. 1952), S. 118-121, hier S. 120. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

Form zu werden«,272 um so eine klare egozentrierte ästhetische und philosophische 
Individualität zu erreichen, um auf diese Weise »sein Höhersein Anderen aufzudrü-

cken, sei es als Lehrer, sei es auch als Künstler. Denn der Künstler will sich mittei-
len und zwar seinen Geschmack […]. Ebenso steht es mit den Philosophen: sie wol-
len ihren Geschmack an der Welt herrschend machen – deshalb lehren und schrei-
ben sie.«273  

Produktiv zu sein, zu schaffen oder sein Selbstbild auf fremden und anderen 
Stoff zu projizieren und dadurch sein Selbst zu pluralisieren, bedeutet für Nietzsche 

eine künstlerisch-philosophische Grundhaltung und ästhetische Lebensform zu 
entwickeln und grundsätzlich: »Alles als Stoff benützen«.274 Damit versucht er, ei-
nen bestimmten Begriff der Kunst und des Kunstwerks zu überwinden: »An die 
Stelle des Genies setze ich den Menschen, der über sich selber den Menschen hin-
ausschafft (neuer Begriff der Kunst (gegen die Kunst der Kunstwerke) […])«,275 
denn so ist es, laut Nietzsche, für den Schaffenden möglich, die »sogenannte 

›Wirk l ichke i t ‹  zu  vern ich ten!«276 Diese Vernichtung sei nämlich die Vo-
raussetzung, um Neues zu schaffen, wobei Nietzsche einschränkend zu bedenken 
gibt: »Aber vergessen wir auch dies nicht: es genügt, neue Namen und Schätzungen 

                                                             
272  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 – 1889, KSA 13, S. 247. – Daher be-

tont Nietzsche auch, daß es sich bei diesen Prozessen, in denen »dem Chaos soviel 
Regularität und Formen« auferlegt werden,  nicht so sehr um Erkenntnis handelt, 
»sondern [um ein] schematisieren« aus einem praktischen und instinktiven Kalkül 
der Nützlichkeit heraus. Dies erscheint Nietzsche eine »biologische Nöthigung« zu 
sein, denn »der Instikt der Nützlichkeit, so zu schließen wie wir schließen, steckt uns 
im Leibe, wir sind beinahe dieser Instinkt…« Ebd., S. 333f. 

273  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882 – 1884, KSA 10, S. 278. 
274  F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 152. 
275  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882 – 1884, KSA 10, S. 503. – Zur ›Kunst 

der Kunstwerke‹ unter dem Zeichen des Werdens vgl. Renate Schlesier: »Eine Ellip-
se: Wie Nietzsche etwas über die Entstehung eines Kunstwerks sagt, ohne etwas dazu 
zu sagen«, in: Natascha Adamowsky/Peter Matussek (Hg.): [Auslassungen]. Leer-
stellen als Movens der Kulturwissenschaft, Würzburg 2004, S. 221-230. – Nietzsche 
wird im Laufe der Zeit sein Kunstverständnis immer weiter vom traditionellen 
Kunstverständnis mit dem klassischen Modell Künstler-Werk-Rezipient abheben. 
Der Mensch, ja sogar die Welt erscheint ihm »als ein sich selbstgebärendes Kunst-
werk«. F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 – 1887, KSA 12, S. 119. – Den 
Versuch, eine systematische Gesamtdarstellung von Nietzsches Kunstauffassung zu 
geben, hat Theo Meyer in seiner Studie Nietzsche und die Kunst, Stuttgart 1993, un-
ternommen. Meyer zeichnet die Entwicklung von Nietzsches früher Kunstmetaphysik 
zu seiner späteren Physiologie der Kunst in den einzelnen Schritten nach, ohne je-
doch dem, was in dieser Arbeit die Poetologie des Selbst heißt, Rechnung zu tragen. 

276  F. Nietzsche: Die fröhliche Wissenschaft, KSA 3, S. 422. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SEMIOTIK ALS MODELL | 129 

 

und Wahrscheinlichkeiten zu schaffen, um auf die Länge hin neue ›Dinge‹ zu 
schaffen.«277 

Dieses Als-Stoff-Benutzen, dieses Über-Sich-Selbst-Hinausschaffen, ebenso 
wie die Vernichtung der Wirklichkeit und die Möglichkeit, neue Namen zu schaf-
fen, bilden einige der grundlegenden Operationen der Nietzscheschen Poetologie 
des Selbst. Sie gehören zum »Schauspiel jener Kraft, welche ein Genie nicht auf 
Werke, sondern auf sich als Werk, verwendet«.278 Dieses Phänomen steht in sehr 
engem Verhältnis zu seinem Verständnis vom Philosophen, daher betont Nietzsche 

bereits 1873: »Das Product des Philosophen ist sein Leben  (zuerst, vor seinen 
Werken). Das ist sein Kuns twerk«,279 und in Jenseits von Gut und Böse stellt er 
sogar folgende Forderung auf: »Ich bestehe darauf, dass man endlich aufhöre, die 
philosophischen Arbeiter und übehaupt die wissenschaftlichen Menschen mit den 
Philosophen zu verwechseln«, denn die wahren Philosophen »greifen mit schöpferi-
scher Hand nach der Zukunft, und Alles, was ist und war, wird ihnen dabei zum 

Mittel, zum Werkzeug, zum Hammer«.280 Nietzsche hebt diesen artistischen, künst-
lerischen und machttheoretischen Aspekt aber auch an einem Autor und Denker be-
sonders hervor: an Platon. Platon »will Sokrates für sich in Beschlag nehmen. Er 
durchdringt ihn mit sich, meint […] sich als fortlebenden zu bezeichnen«.281 Für 
ihn ist Platon unter ästhetisch-psychologischen und schriftstellerischen Gesichts-
punkten der Verwegenste und Kühnste »aller Interpreten, der den ganzen Sokrates 

nur wie ein populäres Thema und Volkslied von der Gasse nahm, um es in’s Un-
endliche und Unmögliche zu variieren: nämlich in alle seine eigenen Masken und 
Vielfältigkeiten«.282 Damit hat sich Platon zum einen einen Vorläufer erfunden, 
zum anderen Sokrates seinem Selbst introjiziert und sich dadurch selbst in der Figur 
des Sokrates überwunden und über sich selbst hinausgeschafft. Dieser für Platon zu 
vervielfältigende und zu introjizierende Stoff aber, Sokrates, weist für Nietzsche 

ebenfalls selbst wieder eine plurale und dividualistische Seelen- und Masken-
Vielfältigkeit auf: »Ich glaube, daß der Zauber des Socrates der war: er hatte eine 
Seele und dahinter noch eine und dahinter noch eine. In der vordersten legte sich 
Xenophon schlafen, auf der zweiten Plato und auf der dritten noch einmal Plato, 

                                                             
277  Ebd. 
278  F. Nietzsche: Morgeröthe, KSA 3, S. 319. 
279  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1869-1874, KSA 7, S. 712. 
280  F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Böse, KSA 5, S. 145. 
281  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1875-1879, KSA 8, S. 499. 
282  Ebd., S. 111. Vgl. dazu auch die Ausführungen in S. Kofman: Explosion I., S. 23-26 

und in dies.: Explosion II., S. 163-165, in denen Kofman das Spiel mit Masken und 
Zeichen bei Nietzsche und Platon in bezug auf diese Stelle aus Jenseits von Gut und 
Böse analysiert. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

aber Plato mit seiner eigenen zweiten Seele. Plato selber ist ein Mensch mit vielen 
Hinterhöhlen und Vordergründen.«283 

Was auf den ersten Blick wie eine seltsame Eigenart Nietzsches erschien, seine 
Tendenz zur Projektion des eigenen Selbstbildes auf andere, seine Tendenz zur an-
eignenden Identifikation und Pluralisierung, seine Tendenz durch andere Leiber und 
Münder zu sprechen, ebenso wie die Tendenz, Dichter seines eigenen Lebens zu 
sein und ein egozentriertes Weltbild zu entwerfen, ist in seinen Augen bereits von 
Platon, der ebenfalls – wie er und Sokrates – ein ›Vielfacher‹ ist, praktiziert wor-

den. Der kategoriale Unterschied zu Platon besteht nun aber darin, dies einerseits zu 
einer bewußten philosophisch-literarischen Praxis ausgebaut zu haben – und zwar 
in ständiger Auseinandersetzung mit den für seine Philosophie zentralen Reflexio-
nen zum Status der Sprache und des Subjekts –, andererseits explizit im Medium 
der Schrift vollzogen zu haben,284 womit gemeint ist, daß Nietzsche im Gegensatz 
zu Platon immer wieder auf die Schriftlichkeit seiner Philosophie verweist.285 Es 

existiert wohl kaum ein anderer Philosoph, der zugleich so sehr Schriftsteller gewe-
sen ist wie Nietzsche, und doch erscheint Platon in Nietzsches Überlegungen 
manchmal wie sein Zwillingsbruder beziehungsweise wie eine Selbstprojektion: 
»Wir dürfen ihn [Platon, R.S.M.] nicht als Systematiker in vita umbratica betrach-
ten, sondern als agitatorischen Politiker, der die ganze Welt aus den Angeln heben 
will und unter anderem auch zu diesem Zweck Schriftsteller ist.«286 Der philoso-

phisch entscheidende Punkt für diese polemisch-philosophische Praxis, die sich in 
Pluralisierungsstrategien ausdrückt, besteht für Nietzsche jedoch in der Tatsache, 
daß, erkenntnistheoretisch und psychologisch gesehen, in der labyrinthischen und 
höhlengleichen Modellierung des Selbst »hinter jeder Höhle noch eine tiefere Höhle 
liege, liegen müsse – eine umfänglichere fremdere reichere Welt über einer Ober-
fläche, ein Abgrund hinter jedem Grunde, unter jeder ›Begründung‹«.287 

 
 
4. – Bei Nietzsche handelt es sich um einen extrem egozentrierten schriftstelleri-
schen Individualismus, dem kein reflexionstheoretisch fundiertes einheitliches Mo-
no- oder Zentral-Subjekt als Korrelat dient und der sich insbesondere aus dem für 
Nietzsche fundamentalen Problem speist, das er mit dem Begriff des Subjekts, »wie 

                                                             
283  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 – 1885, KSA 11, S. 440.  
284  Vgl. dazu den Aphorismus 93 »Aber warum schreibst denn du?« aus Die fröhliche 

Wissenschaft. F. Nietzsche: Die fröhliche Wissenschaft, KSA 3, S. 448. 
285  Vgl. dazu beispielsweise M. Stingelin: »Nietzsches Wortspiel als Reflexion auf po-

et(olog)ische Verfahren«, S. 336-349. 
286  F. Nietzsche: Einführung in das Studium der platonischen Dialoge, KGW II/4, S. 8. 
287  F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Böse, KSA 5, S. 234. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SEMIOTIK ALS MODELL | 131 

 

die Schulsprache jetzt statt Seele sagt«288, verbindet. Denn das Subjekt oder die 
Seele – im Falle von Seele würde man heute wohl eher von der Psyche sprechen, 

obwohl Nietzsches Seelenbegriff, wie gesehen, Anteile aufweist, die auf die Tradi-
tion der klassischen Subjektphilosophie verweisen – sind der Ort, an dem für Nietz-
sche alle Projektionen und Introjektionen und mit ihnen die Semiotik ihren Anfang 
nehmen und auf deren Grundlage ein Ich und ein Selbst entstehen kann. Für Nietz-
sche erscheint vielfach das Subjekt oder die Seele nicht als der Urheber von Wün-
schen, Gedanken und Handlungen, sondern sie sind vielmehr der auch individuell, 

kulturell und historisch variable Ort, an dem sich Gedanken und Wünsche artikulie-
ren, die dann handlungswirksam werden. So besteht für ihn auch ein wesentlicher 
Unterschied zwischen der Seele der Griechen und der Seele des modernen Men-
schen, was er in einem architektonischen Bild veranschaulicht:  
 

wie einfach waren in Griechenland die Menschen sich selber in ihrer Vorstellung! 

Wie weit übertreffen wir sie in der Menschenkenntnis! Wie labyrinthisch aber auch 

nehmen sich unsere Seelen und unsere Vorstellungen von den Seelen gegen die ihri-

gen aus! Wollten und wagten wir eine Architektur nach unserer Seelen-Art (wir sind 

zu feige dazu!) – so müßte das Labyrinth unser Vorbild sein!
289

 

 

Für Nietzsche ist dieser labyrinthische Raum und Ort des Subjekts oder der Seele 
aber selbst wiederum eine Projektion oder »regulative Fiktion«290, nichts Gegebe-
nes, Vorhandenes, sondern etwas, das es für ihn in gewisser Art und Weise auch zu 
allererst herzustellen gilt.291 Der Mensch wird laut Nietzsche nicht mit einer Seele 
geboren, er hat aber das Potential eine oder mehrere auszubilden. So schreibt er: 
»Manche Seele wird man nie entdecken, es sei denn, dass man sie zuerst erfin-

det.«292 Daß dies möglich ist, bedarf selbst einer projektiven, theoretisch-
psychologischen Begründung, die sich den Anschein des Allgemeingültigen gibt, 
sich aber letztlich selbst als psychologisch fundierte introjizierende Semiotik ent-
puppt, denn die Seele läßt sich nur an bestimmten egozentrierten Charakerzügen er-
kennen.293 An einem Beispiel läßt sich dies verdeutlichen: Der individuelle, »wohl-
gerathene Mensch« zeichnet sich in Ecce homo für Nietzsche nämlich durch fol-

gende egozentrierte Grundhaltung aus: »Er sammelt instinktiv aus Allem, was er 

                                                             
288  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 – 1885, KSA 11, S. 565. 
289  F. Nietzsche: Morgenröthe, KSA 3, S. 151f. 
290  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 – 1885, KSA 11, S. 526. 
291  Auf diesen Sachverhalt wird noch genauer im Abschnitt »Voraussetzungen der 

Nietzscheschen Poetologie des Selbst« eingegangen werden. 
292  F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 51 
293  Nietzsche betont aber: »Aller Charakter ist erst R o l l e . Die ›Persönlichkeit‹ des Phi-

losophen – im Grunde persona.« F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 – 
1885, KSA 11, S. 438. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

sieht, hört, erlebt seine Summe: er ist ein auswählendes Princip, er lässt Viel durch-
fallen. Er ist immer in seiner Gesellschaft, ob er mit Büchern, Menschen oder Land-

schaften verkehrt. Wohlan, […] ich beschrieb eben mich.«294  
Dieses auswählende Prinzip, das eine spezifische Form einer selektiven Wahr-

nehmung und ›Verdauung‹295 darstellt, steht für Nietzsche in Korrelation zur ästhe-
tischen und denkerischen Phantasie, denn »in Wahrheit producirt die Phantasie des 
guten Künstlers oder Denkers fortwährend, Gutes, Mittelmäßiges und Schlechtes, 
aber seine Ur the i l skra f t, höchst geschärft und geübt, verwirft, wählt aus, knüpft 

zusammen«.296 Wichtig ist dabei, daß trotz der selektiven Wahrnehmung und des 
analytischen Vermögens der Mensch in psychologischer Hinsicht stets und primär 
in seiner Gesellschaft ist. Es handelt sich für Nietzsche um einen psychischen Me-
chanismus, der im Traum und im Wachzustand gleichermaßen wirksam ist: »Wir 
machen es auch im Wachen wie im Traume: wir erfinden und erdichten erst den 
Menschen, mit dem wir verkehren – und vergessen es sofort.«297 Der Mensch er-

findet also die Gesellschaft, in der er sich bewegt, und ordnet die Anderen in sein 
eigenes egozentriertes Weltbild ein und vergißt dies.298  

Dieser psychische und auch erkenntnistheoretische Mechanismus spielt auch für 
die Philosophie eine Rolle, beziehungsweise für Nietzsches Entwurf einer »Psycho-
logie der Philosophen«299: »Was will es [das Volk]«, fragt Nietzsche, »wenn es 

                                                             
294  F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 267. 
295  Vgl. zum ›wohlgerathenen Menschen‹ auch folgende Bemerkung: »Ein starker und 

wohlgerathener Mensch verdaut seine Erlebnisse (Thaten, Unthaten eingerechnet) 
wie er seine Mahlzeiten verdaut, selbst wenn er harte Bissen zu verschlucken hat. 
Wird er mit einem Erlebnisse ›nicht fertig‹, so ist diese Art Indisgestion so gut physi-
ologisch wie jene andere – und vielfach in der That nur eine der Folgen jener ande-
ren.« F. Nietzsche: Zur Genealogie der Moral, KSA 5, S. 377. 

296  F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 146. 
297  F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Böse, KSA 5, S. 97. – In der gleichen Schrift be-

tont Nietzsche in einer Engführung von Psychologie und Physiologie: »das meiste 
bewusste Denken eines Philosophen ist durch seine Instinkte heimlich geführt und in 
bestimmte Bahnen gezwungen. Auch hinter aller Logik und ihrer anscheinenden 
Selbstherrlichkeit der Bewegung stehen Werthschätzungen, deutlicher gesprochen, 
physiologische Forderungen der Erhaltung einer bestimmten Art von Leben.« Ebd., 
S. 17. 

298  Gerade das Vergessen ist für Nietzsche eine lebensnotwendige Größe, wie er in ei-
nem Gedankenexperiment erläutert: »Denkt euch das äußerste Beispiel, einen Men-
schen, der die Kraft zu Vergessen gar nicht besäße, der verurtheilt wäre, überall ein 
Werden zu sehen: ein Solcher glaubt nicht mehr an sein eigenes Sein, glaubt nicht 
mehr an sich, sieht alles in bewegte Punkte auseinander fließen und verliert sich in 
diesem Strome des Werdens: er wird wie der rechte Schüler Heraklits zuletzt kaum 
mehr wagen den Finger zu heben.« F. Nietzsche: Vom Nutzen und Nachtheil der His-
torie für das Leben, KSA 1, S. 250. 

299  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 – 1889, KSA 13, S. 285. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SEMIOTIK ALS MODELL | 133 

 

›Erkenntnis‹ will? Nichts weiter als dies: etwas Fremdes soll auf etwas Bekanntes 
zurückgeführt werden. Und wir Philosophen – haben wir unter Erkenntnis eigent-

lich mehr  verstanden?«300 Für Nietzsche ist diese psychische und erkenntnistheo-
retische Operation die Grundlage für die Entfaltung des ›Verstehens‹301 und des 
Lebens: »Also ist Leben  nur vermöge eines solchen Fä l schungs-Appara tes  
möglich. Denken ist ein fälschendes Umgestalten, Fühlen ist ein  fälschendes Um-
gestalten, Wollen ist ein fälschendes Umgestalten –: in dem Allen liegt die Kraft 
der Assimilation: welche voraussetzt einen Willen, etwas uns gleich zu machen.«302 

Daher betont Nietzsche auch die grundsätzliche egozentrierte Struktur seiner 
Schriften: »Meine Schriften reden nur von meinen Ueberwindungen: ›ich‹ bin da-
rin, mit Allem, was mir feind war, ego ipsissimus, ja sogar, wenn ein stolzerer Aus-
druck erlaubt wird, ego ipsissi mum.«303  

Bereits sehr früh hatte Nietzsche betont, daß das »Product des Philosophen […] 
sein Leben (zuerst, vor seinen Werken)« sei: »Das ist sein Kunstwerk.«304 Gerade 

weil Nietzsche in diesem Kontext der Selbstmodellierung eine Überlegung mit All-
gemeinheits-, man könnte fast sagen, mit Wahrheitsanspruch über die menschliche 
Egozentrizität als psychischem Phänomen und dem Kunstwerk-Charakter des Phi-
losophen formuliert, das nicht zuletzt die Grundlage einer selbsterfundenen Seele 
bildet, spitzt er seine eben zitierte Aussage aus Ecce homo auf das Ich, auf sein Ich 
zu. Nietzsche gleicht in diesem Zusammenhang seiner zentralen Begriffsperson Za-
rathustra, die von sich sagt: »das ist all mein Dichten und Trachten, daß ich in Eins 
dichte und zusammentrage, was Bruckstück ist und Rätsel und grauser Zufall«.305 
Vor diesem Hintergrund wird auch die in Ecce homo verwendete Formel »lisez: 
Nietzsche« voll verständlich, drückt sie doch in besonderer Weise seine auf der Fi-
gur der Egozentrizität basierende Autorschaft aus. »Lisez: Nietzsche« – die Formu-
lierung bleibt freilich dennoch eine Provokation, auch und gerade, wenn Nietzsche 

das von August Strindberg, der sich zur Übersetzung des gerade im Entstehen be-
griffenen Ecce homo bereit erklärt hatte, geäußerte Bekenntnis in einem Brief an 
ihn vergessen haben sollte: »Je termine toutes mes lettres à mes amis: lisez Nietz-
sche! C’est mon Carthago est delenda!«306  

 

                                                             
300  F. Nietzsche: Die fröhliche Wissenschaft, KSA 3, S. 593f. 
301  Vgl. folgende Überlegung Nietzsches: »›verstehen‹ das heißt naiv bloß: etwas Neues 

ausdrücken können in der Sprache von etwas Altem, Bekanntem.« F. Nietzsche: 
Nachgelassene Fragmente 1888 – 1889, KSA 13, S. 460. 

302  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 – 1885, KSA 11, S. 506. 
303  F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 369. 
304  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1869 – 1874, KSA 7, S. 712. 
305  F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 177. 
306  Brief von August Strindberg von Anfang Dezember 1888, F. Nietzsche: Sämtliche 

Briefe, KGB III 6, S. 383. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

Lisez: Nietzsche und der Typus des Odysseus 

 

1. – Nietzsches Strategie, Namensersetzungen vorzunehmen, ist wohlkalkuliert und 
in einem besonderen Maße selbstreflexiv. Sie weist einerseits auf einen Akt der 
Selbstaufklärung, andererseits auf eine bewußte und willentliche Usurpation oder 
Bemächtigung fremder Gegenstände und Verwirrung des Lesers hin. Durch seine 
Überlegungen zur Semiotik und seine Theorie der projektiven Einverleibung, die 
eine poetologische Egozentrizität des Schreibens darstellt, wird in diesem Akt eine 

künstlerische Haltung und ein Modell des Selbst deutlich, die sich dadurch aus-
zeichnet, alles als Stoff zu benutzen. Anders und lapidarer hat Nietzsche dies in 
Ecce homo formuliert: »Der grosse Dichter schöpft nur aus seiner Realität«307. 
Ähnliches gilt aber, wie wir gesehen haben, auch für den Philosophen. Mit anderen 
Worten heißt dies: Der Dichter oder der Philosoph nehmen eine Landschaft, ein 
Buch, eine Person, einen fremden Namen in die Welt der Namen, der Zeichen auf, 

sie verleiben sie sich ein, trennen den jeweiligen Gegenstand von seiner gängigen 
Bedeutung und machen aus den Namen quasi referenzlose Zeichen, denen sie pro-
jektiv eine andere Bedeutung einprägen. Sie schaffen sich, selbstbestimmt und ego-
zentriert, ihre eigene Realität, indem sie sich alle möglichen anderen Menschen und 
Wesen introjiziert haben:  
 

Es ist ein Vorurtheil, daß ich ein Mensch bin. Aber ich habe schon oft unter den 

Menschen gelebt und kenne Alles, was Menschen erleben können, vom Niedrigsten 

bis zum Höchsten. Ich bin unter Indern Buddha, in Griechenland Dionysos gewesen, 

– Alexander und Caesar sind meine Inkarnationen, insgleichen der Dichter des 

Shakespeare Lord Bakon. Zuletzt war ich noch Voltaire und Napoleon, vielleicht 

auch Richard Wagner… Dies Mal aber komme ich als der siegreiche Dionysos, der 

die Erde zu einem Festtage machen wird… Nicht daß ich viel Zeit hätte… Die Him-

mel freuen sich, daß ich da bin… Ich habe auch am Kreuze gehangen…
308

  

 

Dieser sogenannte Wahnsinnsbrief an »Prinzeß Ariadne, meine Geliebte«, mit bür-
gerlichem Namen Cosima Wagner, vom 3. Januar 1889 radikalisiert letztlich eine 
egozentrierte Haltung und ein schriftstellerisches Verfahren, das Nietzsche nicht 
nur zuvor praktiziert hatte, sondern die seiner Auffassung nach grundlegend für 
künstlerische, philosophische und literarische Produktivität sind,309 die Nietzsche, 

                                                             
307  F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 287. 
308  Brief an Cosima Wagner, 3. Januar 1889, F. Nietzsche: Sämtliche Briefe, KSB 8, S. 

572f. 
309  In diesem Punkt trifft sich meine Studie mit Alexander Nehamas’ These, bei Nietz-

sche sei in seiner Spätphase die Tendenz erkennbar, das eigene Leben und das eigene 
Werk als ein Stück Literatur zu verstehen und zu modellieren. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SEMIOTIK ALS MODELL | 135 

 

wie gezeigt worden ist, als Formen der aneignenden Projektion, der assimilierenden 
Introjektion und der appropierenden Identifikation versteht.310 Diese Haltung, die 

sich auch als ästhetisch-philosophische Lebensform verstehen läßt, die ein ego-
zentriertes Weltbild wiedergibt und die einen radikalen, gottähnlichen »Künstler-
Sinn und -Hintersinn«311 verrät, ist Nietzsche zufolge bereits in der Geburt der 
Tragödie anzutreffen, und so heißt es im späteren »Versuch einer Selbstkritik« 
auch: »einen ›Gott‹, wenn man will, aber gewiß nur einen gänzlich unbedenklichen 
und unmoralischen Künstler-Gott, der im Bauen wie im Zerstören, im Guten wie im 

Schlimmen, seiner gleichen Lust und Selbstherrlichkeit inne werden will, der sich, 
Welten schaffend, von der Noth der Fülle und Ueberfülle, vom Leiden der in ihm 
gedrängten Gegensätze löst.«312 Bei Nietzsche findet sich außerdem eine existenti-
elle oder lebensphilosophische Wendung dieses Gedankens und poetologisch-
philosophischen Projekts, die er fast topologisch in der Figur, oder genauer gesagt 
in der mythischen Figur, im Typus des Odysseus verkörpert sieht. Odysseus ist für 

Nietzsche zum einen »der typische Hellene der älteren Kunst«313, der »von 
Aeschylus zum großartigen, listig-edlen Prometheuscharakter gesteigert worden 
war«314, zum anderen bildet der sophokleische Odysseus aus dem Philoktet für 
Nietzsche den mythisch-figurativen Hintergrund für Verführung und Täuschung: 
»Man erwäge die Praxis aller Fürsten, Kirchen, Secten, Parteien, Körperschaften: 
wird nicht immer der Unschuldige als der süsseste Köder zu den ganz gefährlichen 

und verruchten Fällen verwendet? – so wie Odysseus den unschuldigen Neopto-
lemos verwendet, um dem alten kranken Einsiedler und Unhold auf Lemnos den 
Bogen und die Pfeile abzulisten.«315  

Außerdem steigert Nietzsche Odysseus in Verbindung mit Fragen nach Kunst 
und Leben, nach Schein und Lüge zu einer außerordentlichen Individual-Existenz 
innerhalb eines lebensphilosophischen Prinzips. Das Leben ist für Nietzsche auf 

»Anschein, ich meine auf Irrthum, Betrug, Verstellung, Blendung, Selbstverblen-
dung angelegt«, auf Dissimulation, daher hat sich »thatsächlich die grosse Form des 
Lebens […] immer auf der Seite der unbedenklichsten polytropoi gezeigt.«316 Diese 

                                                             
310  Vgl. dazu auch F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882 – 1884, KSA 10, S. 

278: »Erobern – ist die natürliche Consequenz einer überschüssigen Macht: es ist 
dasselbe wie das Schaffen und Zeugen.« 

311  F. Nietzsche: Geburt der Tragödie, KSA 1, S. 17. 
312  Ebd. 
313  Ebd., S. 76. 
314  Ebd., S. 534. 
315  F. Nietzsche: Morgenröthe, KSA 3, S. 229. 
316  F. Nietzsche: Die fröhliche Wissenschaft, KSA 3, S. 576. – Odysseus wird in der ers-

ten Zeile der Odyssee als polytropos, als der Vielgewandte, Vielverschlagene, Viel-
gewanderte tituliert. Vgl. zur Bedeutung der Odysseus-Figur für Nietzsches Kunst- 
und Maskenphilosophie: W. Kaufmann: Nietzsche, S. 416-418. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

Eigenschaft schätzt Nietzsche auch an einem zeitgenössischen Autor, auf den später 
noch näher eingegangen werden soll: Stendhal. Grundsätzlich bleiben gerade die 

Kunst und das Leben nicht an die Wahrheit gebunden, und so fordert Nietzsche 
auch: »An einem Philosophen ist eine Nichtswürdigkeit zu sagen: das Gute und das 
Schöne sind Eins: fügt er gar noch hinzu ›auch das Wahre‹, so soll man ihn prü-
geln«, denn es ist für ihn unzweifelhaft: »Die Wahrheit ist häßlich: wir haben die 
Kunst, damit wir nicht an der Wahrheit zu Grunde gehen.«317 Darüber hinaus zieht 
er bereits in Menschliches, Allzumenschliches den Gedanken einer ›Umdrehung der 

Werte‹ in Erwägung, die sich aus einer ästhetischen Existenz, einer ästhetisch-
philosophischen Lebensform ergibt: »Kann man nicht alle Werthe umdrehn? und ist 
Gut vielleicht Böse? und Gott nur eine Erfindung und Feinheit des Teufels? Ist Al-
les vielleicht im letzten Grunde falsch? Und wenn wir Betrogene sind, sind wir 
nicht ebendadurch auch Betrüger? Müssen wir nicht Betrüger sein?«318 
 

 

2. – Irrtum, Betrug, Verstellung, Verführung, Verkehrung, Blendung, Selbstver-
blendung, instinktive Arglist, projektive Einverleibung, Semiotik, perspektivische 
Verkürzung – das sind die Stichworte, mit denen Nietzsche künstlerische, philoso-
phische und schriftstellerische Verfahren im Allgemeinen und nicht zuletzt seine 
eigenen im Besonderen bestimmt.319 Geradezu paradox jedoch erscheint, daß 

Nietzsche hierin die Erfüllung seines kategorischen Imperativs sieht: »Ich will nicht 
verwechselt werden, – dazu gehört, dass ich selber mich nicht verwechsele.«320 Er 
muß diesen Imperativ jedoch so formulieren, weil sich sonst der Grundgedanke in 
Ecce homo, daß sein Autor, »aus einem Willen zur Gesundheit, zum Leben seine 
Philosophie gemacht«321 habe, nicht halten ließe. Denn nur so kann er jeden Satz 

                                                             
317  F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 – 1889, KSA 13, S. 500. 
318  F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 17. – Doch zugleich be-

tont Nietzsche, daß sein Begriff der Wahrheit gar keinen Widerspruch zur Lüge und 
zum Betrug darstellt, denn »Wahrheit ist somit nicht etwas, was da wäre und was 
aufzufinden ist und das den Namen für einen Prozeß abgiebt, mehr noch für einen 
Willen der Überwältigung, der an sich kein Ende hat. Wahrheit hineinlegen als pro-
cessus in infinitum, ein aktives Bestimmen, nicht ein Bewußtwerden von etwas, das 
›an sich‹ fest und bestimmbar wäre. Es ist ein Wort für den ›Willen zur Macht‹«. F. 
Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 – 1887, KSA 12, S. 385.  

319  In Menschliches, Allzumenschliches greift Nietzsche auch Solons – und indirekt Pla-
tons – Vorbehalte gegenüber den Künstlern und Dichtern auf: »›Wir verstehen uns 
darauf, viele Lügen zu sagen‹ – so sangen einstmals die Musen, als sie sich vor He-
siod offenbarten. – Es führt zu wesentlichen Entdeckungen, wenn man den Künstler 
einmal als Betrüger fasst.« F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 
462. 

320  F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 298. 
321  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SEMIOTIK ALS MODELL | 137 

 

mit Allgemeinheits- oder Wahrheitsanspruch als perspektivisch-beschränkten und 
zugleich autobiographisch-projektiven bestimmen, womit er dann auch die »ver-

borgene Geschichte der Philosophie«, nämlich »die Psychologie ihrer grossen Na-
men«322, auf sich anwenden kann, denn, wie er betont, »bei allem Philosophiren 
handelte es sich bisher gar nicht um ›Wahrheit‹, sondern um etwas Anderes, sagen 
wir Gesundheit, Zukunft, Wachsthum, Macht, Leben…«323 Nun wird auch ver-
ständlich, daß Nietzsche das Feld seines eigenen Namens und seines eigenen Selbst 
ins fast Unbeschränkte ausdehnt und zugleich seinen Namen durch andere ersetzt, 

denn dadurch drückt er nicht zuletzt seinen eigenen Wachstums- und Lebensprozeß 
aus.324 

Nietzsches Gebrauch der von August Strindberg seinen Briefpartnern gegenüber 
geäußerten Lektüreempfehlung »lisez Nietzsche!« entlarvt sich somit auch als per-
spektivische Verkürzung und zugleich autobiographische Projektion, wird als Aus-
druck übernommen und durch die Verschiebung des Doppelpunktes zugleich zu ei-

nem autoritären philologisch-pädagogischen Imperativ. Das »lisez:« im Sinne von 
soll heißen wird von Nietzsche kalkuliert eingesetzt, um den fortschreitenden Ent-
zug von Wiedererkennungs- und Identifizierungsmöglichkeiten, den er bei seinen 
Zeitgenossen und Freunden wahrnehmen konnte, explizit auf die Spitze zu treiben 
und damit selbst zum Erkennungszeichen oder Erinnerungszeichen zu werden: 
»Und zum Teufel meine Herrn Kritiker!«, schreibt Nietzsche: »Gesetzt, ich hätte 

meinen Zarathustra auf einen fremden Namen getauft, zum Beispiel von Richard 
Wagner, der Scharfsinn von zwei Jahrtausenden hätte nicht ausgereicht, zu er-
rathen, dass der Verfasser von Menschliches, Allzumenschliches der Visionär des 
Zarathustra ist…«325  

 
 

3. – Der späte Nietzsche scheint sich mit der Anweisung ›lisez:‹ in Ecce homo einer 
philologischen Formel zu bedienen, die Autorität ausdrückt. Man kann diesen phi-
lologisch-autoritären Gestus auch als Reminiszenz auf seine frühere Tätigkeit als 
Basler Professor für Klassische Philologie verstehen. Die Philologie stellt für Nietz-
sche das Paradigma der angemessenen Lektüre, wie aus der Charakterisierung des 
»guten Lesers« zu sehen ist, dar. Dieser sei nämlich »ein Leser, wie ich ihn verdie-

ne, der mich liest, wie gute alte Philologen ihren Horaz lasen«.326 Daß die Philolo-

                                                             
322  Ebd., S. 259. 
323  F. Nietzsche: Die fröhliche Wissenschaft, KSA 3, S. 349. 
324  Darüber hinaus ist daran zu erinnern, daß »alles Leben« für Nietzsche »auf Schein, 

Kunst, Täuschung, Optik, Nothwendigkeit des Perspektivischen und des Irrthums« 
ruht. F. Nietzsche: Geburt der Tragödie, KSA 1, S. 18. 

325  F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 287. 
326  Ebd., S. 305. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

gie, und das heißt hier immer: die Klassische Philologie, eine außerordentliche Rol-
le in Nietzsches intellektuellem Werdegang und in seinem privaten Leben sowie für 

die Ausbildung einiger seiner zentralen philosophischen Theoreme spielt, ist selbst-
verständlich und vielfach untersucht worden.327 An dieser Stelle soll nur auf die 
Rolle der Philologie eingegangen werden, so wie sie aus Nietzsches autobiogra-
phisch-projektivem Selbstverständnis zu rekonstruieren ist, das heißt genauer: wie 
ist Nietzsche nach eigener Anschauung zur Philologie gekommen, welche Funktion 
und Rolle spielte die Entscheidung, Philologe zu werden? Denn: »Es hat mir immer 

der Beachtung Werth erschienen«, schreibt Nietzsche, »auf welchen individuellen 
Wegen jemand heutzutage gerade zur klassischen Philologie kommt.«328 In diesem 
Zusammenhang schreibt er: 
 

Erst in der letzten Zeit meines Pförtner Lebens gab ich, in richtiger Selbsterkenntniß, 

alle künstlerischen Lebenspläne auf; in die so entstandene Lücke trat von jetzt ab die 

Philologie. Ich verlangte nämlich nach einem Gegengewicht gegen die wechselvollen 

und unruhigen bisherigen Neigungen, nach einer Wissenschaft, die mit kühler Be-

sonnenheit, mit logischer Kälte, mit gleichförmiger Arbeit gefördert werden könnte, 

ohne mit ihren Resultaten gleich ans Herz zu greifen. Dies alles aber glaubte ich da-

mals in der Philologie zu finden.«
329

 

 

Diese Aufzeichnung stammt aus dem Jahre 1869, kurz bevor Nietzsche auf die Bas-

ler Professur für Klassische Philologie berufen wurde. Nietzsche stellt fest, daß sei-
ne frühe »Wende« zur Philologie nicht die begeisterte Entscheidung eines einzelnen 
darstellt, der in der Philologie etwa das beste Mittel sieht, die griechische Antike zu 
durchdringen. Nietzsche vermittelt eher den Eindruck, seine Entscheidung für die 
Philologe habe vielmehr mit Entsagung und Selbstkontrolle, ja mit Selbstzwang zu 
tun. Er betont die Tatsache des Aufgebens und des Gegengewichts: Die Philologie 

wird als Mittel der Selbstzügelung der künstlerischen Neigungen und des jugendli-
chen Elans dargestellt, sie zwingt den Gymniasasten zur Selbstdisziplin, zu »kühler 
Besonnenheit« und »logischer Kälte«.  

Rund zwanzig Jahre später, während der Arbeit an Ecce homo 1888/89, kann 
man feststellen, daß Nietzsche die Philologie nicht mehr als Gegenwicht zu seinen 
künstlerischen Neigungen versteht, sondern im Gegenteil sie ihnen unterordnet, sie 

                                                             
327  Vgl. z.B. das Kapitel »Nietzsche und die Klassische Philologie« in: E. Heller: Nie-

tzsches Scheitern am Werk, S. 147-210 sowie James Porter: Nietzsche and the Philol-
ogy of the Future, Stanford 2000 und Paul Bishop (Hg.): Nietzsche and Antiquity: His 
Reaction and Response to the Classical Tradition, Rochester/New York 2004. 

328  F. Nietzsche: Rückblick auf meine Leipziger Jahre. Autobiographisches aus den Jah-
ren 1856-1869, WuB 5, S. 250. 

329  Ebd., S. 251f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SEMIOTIK ALS MODELL | 139 

 

als eine Semiotik für die Kunst benutzt.330 Die Philologie ist aber nicht zuletzt ein 
entscheidender Faktor für Nietzsches Herausbildung seines intellektuellen Selbst-

bewußtseins und der Überzeugung von seinen eigenen Qualitäten als Rhetor. Sein 
akademischer Lehrer Ritschl schrieb in diesem Zusammenhang an einen Kollegen:  
 

[…] so viele junge Kräfte ich auch seit nunmehr 39 Jahren sich habe entwickeln se-

hen: noch nie habe ich einen jungen Mann gekannt und in meiner disciplina nach 

meinen Kräften zu fördern gesucht der so früh und so jung schon so reif gewesen wä-

re, wie diesen Nietzsche. Seine Museumsaufsätze hat er im 2ten und 3ten Jahr seines 

akademischen Trienniums geschrieben! Er ist der erste, von dem ich als Studenten 

überhaupt Beiträge aufgenommen habe. Bleibt er, was Gott gebe, lange leben, so 

prophezeie ich, daß er dereinst im vordersten Range der deutschen Philologie stehen 

wird. Er ist 24 Jahre alt: stark, rüstig, gesund, tapfer von Körper und Charakter, recht 

gemacht, um ähnlichen Naturen zu imponieren. Dazu besitzt er eine beneidenswerte 

Gabe so ruhiger wie gewandter und klarer Darstellung in freier Rede. Er ist der Ab-

gott und (ohne es zu wollen) Führer der ganzen jungen Philologenwelt hier in 

Leipzig, die (ziemlich zahlreich) die Zeit nicht erwarten kann, ihn als Docenten zu 

hören. Sie werden sagen, ich schildere eine Art Phaenomen; nun ja, er ist das 

auch.
331

  

 

Und in seinem offiziellen Gutachten für die Besetzung der Basler Professur, die der 
24jährige unpromovierte Nietzsche anschließend auch bekleiden sollte, fährt 

Ritschl fort:  
 

Der Schwerpunkt seiner Studien lag bislang in griechischer Literaturgeschichte (na-

türlich inclus. Kritischer und exegetischer Behandlung der Autoren), mit besonderer 

Betonung, wie mir scheint, der Geschichte der griechischen Philosophie. Aber es ist 

                                                             
330  In Ecce homo erscheint Nietzsche seine eigene Hinwendung zur Philologie als Ele-

ment seines jugendlichen »Idealismus«, den er aber im Rückblick als selbstzerstöre-
risch auffaßt, als »Unwissenheit in physiologicis – der verfluchte ›Idealismus‹ – ist 
das eigentliche Verhängniss in meinem Leben, das Überflüssige und Dumme darin, 
Etwas, aus dem nichts Gutes gewachsen, für das es keine Ausgleichung, keine Ge-
genrechnung giebt. Aus den Folgen dieses ›Idealismus‹ erkläre ich mir alle Fehlgrif-
fe, alle großen Instinkt-Abirrungen und Bescheidenheiten abseits der A ufgabe  mei-
nes Lebens, zum Beispiel, dass ich Philologe wurde – warum zum Mindesten nicht 
Arzt oder sonst irgend etwas Augen-Aufschliessendes? […] – Etwas, das ich mir 
nicht verzeihe. Als ich fast am Ende war, dadurch dass ich fast am Ende war, wurde 
ich nachdenklich über diese Grund-Unvernunft meines Lebens – den ›Idealismus‹. 
Die Krankhe i t  brachte mich erst zur Vernunft. –« F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 
6, S. 283. 

331  Brief von Ritschl an Adolf Kiessling vom Winter 1868/69, zit. nach Gherardo Ugoli-
no: »›Philologus inter philologos‹. Friedrich Nietzsche, die Klassische Philologie und 
die Tragödie«, in: Philologus 147 (2003), S. 316-342, hier S. 324. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN 

 

mir gar kein Zweifel, daß, wenn ein praktisches Bedürfnis an ihn herantritt, er bei 

seiner großen Begabung auch in andere Gebiete sich mit Erfolg einarbeiten werde. Er 

wird eben alles lösen können, was er will. Sollten Sie ihn in einer oder anderen Weise 

vorher persönlich sprechen, so lassen Sie sich, bitte ich, ja nicht von dem allerersten 

Eindruck bestimmen. Er hat etwas wie Odysseus, tief überlegsam ehe er anfängt zu 

sprechen, aber dann auch mit mächtiger Rede wirkendes, gewinnendes, überzeugen-

des. Irre ich mich nicht, so wird er auch ein vortrefflicher Gymniasallehrer sein.
332

  

 

Viel später, in Ecce homo, zeigt sich Nietzsches selbst gewählte odysseushafte Na-

tur nicht nur in seiner in Klammern gesetzten philologisch-pädagogischen Formel 
»Lisez: Nietzsche«, mit der er seine Leser in Ecce homo auffordert, die Namen an-
derer Autoren durch seinen zu ersetzen, sondern hat sein philologisches lektüre-
technisches Pendant in der Widmung seiner Schriften. Sie sind nämlich »Euch, den 
kühnen Suchern, Versuchern, und wer je sich mit listigen Segeln auf furchtbare 
Meere einschiffte, –«333 gewidmet.  

 
 

4. – In Ecce homo ist eine rätselhafte Formulierung zu finden, die ebenfalls eine 
Korrektur und eine Ersetzung vornimmt. An der Stelle, wo Nietzsche über seine 
musikalische Vertonung eines Gedichts von Lou Salomé spricht, fügt er ebenfalls in 
Klammern hinzu: »(Letzte Note der Oboe cis nicht c. Druckfehler)«334 und bezieht 

sich damit auf die bei Fritzsch in Leipzig 1886 erschienene Partitur. In Mazzino 
Montinaris Kommentar können wir in bezug auf diese Stelle zur Oboe lesen: »soll 
heißen: Klarinette (Gast)«.335 Hat sich Nietzsche also getäuscht, da seine Partitur 
gar keine Oboe aufweist, stattdessen aber eine Klarinette? Oder aber handelt es sich 
um eine Invektive, um eine weitere Namensersetzung, da Klarinette ein Spitzname 
für Peter Gast – das Pseudonym von Heinrich von Köselitz – ist? 

 

                                                             
332  Brief von Ritschl an Wilhelm Vischer-Bilfinger vom 11.1.1869, zit. nach G. Ugolino: 

»›Philologus inter philologos‹«, S. 324f. 
333  F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 303. 
334  Ebd., S. 336. 
335  F. Nietzsche: Kommentar zu den Bänden 1-13, KSA 14, S. 495. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57 - am 14.02.2026, 14:23:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

