VI. Thesenbearbeitung

trigt sie islamische Ziige. Die Glasfront am Moschee-Eingang erstreckt sich tiber
drei Stockwerke und ist mit einem Kunsteisen mit geometrischen Mustern ver-
ziert. Daniel-Ibrahim Kientzler meint: Auch »[olhne Minarett sieht man von der
Autobahn aus, dass das [Gebiude] etwas mit Islam zu tun hat« (Daniel-Ibrahim
Kientzler: 242f.), sie sei »[a]bsolut [als Moschee] erkennbar, kein anderes Gebiude
hat ein solches Design« (Daniel-Ibrahim Kientzler: 245). Auch in Grenchen, der
zweiten Schweizer Moschee, sei die Moschee als solche erkennbar, so Basri Vese-
li. Die Kuppeln wiirden fir die Moschee und damit als Symbol fiir eine Moschee
stehen (Basri Veseli: 184f.).

Die Interviewten begriifen die Erkennbarkeit der Moschee, wobei diese Er-
kennbarkeit unterschiedlich erreicht wird. Die Beispiele zeigen, dass die Religi-
onsgemeinschaften hiufig Elemente wie Kuppel und Minarett zu Hilfe nehmen.
Aber auch ohne Kuppel und Minarett kann eine Moschee laut Daniel-Ibrahim
Kientzler als solche erkennbar sein. Schlussendlich geht es Omer Dawelbeit (280f.)
zufolge um folgenden Punkt: »So I think it is good in a way to be able to say: >This
is a mosque«.

5.3 Architektonische Gestaltung

Die Religionsgemeinschaften bauen Moscheen in einer Form, die ihnen bekannt
ist, und so entstehen hiufig Imitationen. Eine solche Moschee mit Kuppel und
Minarett wird teilweise als etwas Fremdes in der westeuropiischen Architektur-
landschaft gesehen. Durch das Importieren von unterschiedlichen Stilrichtungen
konnen Konflikte entstehen.

[Olne of the criticisms of traditional Islamic form of mosques is that they refer to
some other places so they’re not located in the European context, they’re located
in a Muslim history which is from somewhere else, but that might not be such a
bad thing. That might actually be something which is acceptable, actually. Becau-
se these are buildings which are used by people [..] who are bringing traditions
from different places and that’s part of life. So in a sense the buildings also [..]
could [..] reflect otherness as well (Shahid Saleem: 54-60).

Der Architekt Shahid Saleem méchte das >Fremde« betonen, jedoch nicht blof3e
Kopien von bereits gebauten Moscheen entwerfen. Denn hinter einer Moschee
verbergen sich viele Bedeutungen und diese mochte er im Bau reflektieren:

They can be quite meaningful, quite complex in their meanings. So I'd like that
complexity to come out in mosque design rather than the/rather than just kind of
replications. So a lot of mosques are replications of mosques that you see elsewhe-
re. [.] | think thatis a lost opportunity (Shahid Saleem: 90-94).

14.02.2026, 14:35:13.

225


https://doi.org/10.14361/9783839451519-058
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226

Moschee-Neubauten

Die Planungsbeteiligten der Moschee-Neubauprojekte, die Thema der vorliegen-
den Studie sind, versuchen oftmals, keine blofRe Kopie zu erstellen. Neben tradi-
tionellen Architekturstilen bzw. der sogenannten >islamischen Architektur« und
der Aufnahme von bestimmten symbolischen Elementen gehen die Religionsge-
meinschaften bei der Konzeption meist auch auf die Umgebung ein. Dabei entste-
hen verschiedene Formen von Anpassungen und »Mischformen«. Dies geschieht
in einem allgemeinen Rahmen einerseits als Anpassung an britische bzw. schwei-
zerische oder auch europiische Gestaltungsformen und andererseits explizit in
Wechselwirkung zur Quartiersumgebung. In der Schweiz argumentieren die
Interviewten der beiden Moschee-Bauprojekte, dass sie eine Mischung aus tradi-
tionellen islamischen Formen und einer europiischen Form suchen. Der folgende
Interviewausschnitt zeigt, wie sich Basri Veseli die architektonische Mischform
vorstellt:

Basri Veseli: Wir haben zum Beispiel in etwa 70 Prozent europdisch und etwa
30 Prozent oder 20 Prozent islamisch oder, wie soll ich das nennen, asiatisch [..]

Lucia Stockli: Das heifdt, sie haben versucht, eine Mischung zu machen?

Basri Veseli: Ja, wir haben das nicht nur versucht, wir haben das auch gemacht.
(Okay) Und wir hatten auch Erfolg damit (Basri Veseli: 151-162).

Basri Veseli hebt somit hervor, dass die Moschee eine erfolgreiche Mischung aus
islamischer und europiischer Architektur darstelle. Der kulturelle Hintergrund
verschwinde nicht, sondern finde Eingang in eine neue Form. Diese neue archi-
tektonische Form beinhalte beides, den islamisch-geschichtlichen Hintergrund
wie auch die gegenwirtige Situation in Europa bzw. in der Schweiz.

Auch die Stiftung in Volketswil versucht, eine Mischung zwischen europi-
ischem und orientalischem Aussehen herzustellen. »In der Schweiz haben wir
kein Zentrum, das europdisch aussieht. Es ist wie eine Mischung aus orientalisch
und europiisch« (Daniel-Ibrahim Kientzler: 348-350). Und das will die Stiftung in
Volketswil leisten. Sie mochte ein Zentrum etablieren, das europdische und isla-
mische Elemente in sich vereint. Es war auch geplant, verschiedene Stile der je-
weiligen Lander der islamischen Welt aufzunehmen, sodass sich jede islamische
Stilrichtung im Bau wiederfindet (Daniel-Ibrahim Kientzler: 356-360). So entsteht
eine Moschee, die viele verschiedene Stile umfasst und die Vielfalt des Islam re-
prasentiert.

Die beiden Moschee-Projekte in der Schweiz sollen somit eine »Mischform«
verkorpern, welche die Herkunft des islamischen Glaubens und dessen Geschich-
te wie auch den neuen Kontext beinhalte. Es ergebe sich eine Synthese zwischen
den beiden, nicht vollkommen benennbaren Elementen. Anstatt islamische Stile

14.02.2026, 14:35:13.


https://doi.org/10.14361/9783839451519-058
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Thesenbearbeitung

zu kopieren und zu imitieren, wiirden auch die englischen Religionsgemeinschaf-
ten die Gestaltung ihrer Moscheen an die landestypischen Bauformen anpassen:
»[W]e could probably do a better job of trying to build mosques which complement
the surroundings, the architecture that exists in this country« (Faisal Igbal: 463-
463). Die Abu-Bakr-Moschee in Reading stelle nicht nur eine Anpassung an die
Umgebung dar, sondern die Gemeinschaft versucht dariiber hinaus, einen mo-
dernen und zugleich britischen Stil zu férdern: »And its architecture, the way that
they've used angles in the building is very modern and it’s very British in its ar-
chitectural design« (Faisal Igbal: 469f.). Doch die Moschee beinhalte trotzdem die
typischen Elemente wie Kuppel und Minarett: »[The mosque] is more like a British
building, but it’s only that we’ve put a dome and minaret on top of it« (Faisal Igbal:
472f). Damit ist die Moschee trotzdem von weitem als Moschee erkennbar. Die
Moschee-Architektur nimmt neue Formen an und passt sich an ihr Umfeld an.
Eine solche Anpassung kann nicht nur fiir Europa konstatiert werden, sondern
fand schon frither statt und ist weltweit zu beobachten.

| like the model that in China have been implemented. In China the mosques, now
we all know what the Chinese houses generally look like, but the mosques look like
that as well. So they have integrated the mosque with their culture (Imran Tufail:
188-191).

Hier betont Imran Tufail, dass eine Moschee in China eine »Mischform« aus der
traditionellen islamischen Architektur und den regionalen Besonderheiten sei.
Auch Faisal Igbal kommt auf eine chinesische Moschee zu sprechen. In Guang-
zhou stehe eine der dltesten Moscheen der Welt, »but most Muslims, if they were
shown a picture of it, wouldn’t recognise that it’s a mosque« (Faisal Igbal: 456f.).
Die Moschee habe sich der Umgebung derart angepasst, sodass sie wie ein Tempel
dieser Region aussehe. (Faisal Igbal: 458-460). Obwohl die Moschee in Guangz-

212 ein Minarett habe, dessen Stil die Muslime nach China brachten (Xiaowei

hou
2007, 212), zeige dieses Beispiel ein weiteres Mal, dass Moscheen nicht iiberall
gleich aussihen. Diese Argumentation stiitzt wiederum die Ausfithrungen iber
die laufenden Zusammenfithrungen und Anpassungen zwischen den verschiede-
nen architektonischen Kulturen in Kapitel I11. 1.2..

In Europa gab es auch schon in fritheren Zeiten Anpassungen, so kam es bei-
spielsweise beim Bau der Regent’s Park Moschee (vgl. Kap. VI. 1.1) zu Verzoge-
rungen aufgrund der Gestaltung. Die urspriingliche Gestaltung wurde wegen
ihres Umfangs abgelehnt. Shahed Saleem vermutet jedoch, dass mehr dahinter
gesteckt habe: »I think there was also a subtext that it was the wrong style of buil-
ding for that location« (Shahed Saleem: 124f.). Geplant war eine sehr traditionelle

212 Weiterfiihrendes zur Moschee in Guangzhou siehe beispielsweise Luo Xiaowei (2007, 211f).

14.02.2026, 14:35:13.

227


https://doi.org/10.14361/9783839451519-058
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228

Moschee-Neubauten

agyptische Moschee, doch »it was redesigned as a much more common modern
building« (Shahed Saleem: 126f.). Damit kam es bereits Ende der 1950-er bzw. zu
Beginn der 1960-er Jahre zu Anpassungen an die britische Umgebung. Auch in
Birmingham gab es in den 1970-er Jahren eine von den lokalen Behérden gefor-
derte Anpassung. So entstand beim Bau der Central Mosque anstatt einer weiflen
eine Fassade aus Stein (Gale 2004, 21).

Die Projektgruppe in Cambridge verfolgt ebenfalls das Ziel, eine Anpassung
oder Synthese aus verschiedenen Stilen zu schaffen.

We really wanted more an English look and as an Islamic feature [..] the dome, just
smaller and more in line with the level of the houses that are [..] already there (Sa-
rah El Gazzar: 587-589).

Das Projekt passe somit in die Umgebung und stelle nicht etwas >Fremdes« dar.
So verfolgt die Projektgruppe in Cambridge nicht nur eine >Mischformys, sondern
auch eine Einbettung in die lokale Umgebung, woraus eine Mischung aus briti-
scher und islamischer Tradition resultiert. Die Mischung aus verschiedenen Tra-
ditionen findet sich auch in der Gestaltung der Aufenwand der Moschee. Dieser
traditionellen britischen Wand aus Steinen wird ein weiteres Gestaltungselement
hinzugefiigt: Die Steine werden so gemauert, dass geometrische Muster entste-
hen (Sarah El Gazzar: 162-166).

And the perforated brick design is actually like in a losange, like in an embedded
diamond kind of thing, and it stands out and goes all the way across the mosque
in and out across the mosque, so it is actually very, very beautiful (Sarah El Gazzar:
170-172).

Die Mauer reflektiert die englische Architektur sowie die Umgebungsgestaltung.
Gleichzeitig werden islamische Gestaltungselemente in die Mauer integriert:

So the brick feature is very English [..]. And the design of the brick, there is a little
bit of English and [..] you know eastern design, [..] kind of intermingling of the two.
But the overall look really is quite English (Sarah El Gazzar: 551-554).

Die Gruppe um das Moschee-Neubauprojekt in Cambridge versucht, eine Mi-
schung zu erzielen sowie eine Anpassung an die Umgebung und an die englische
Architektur zu leisten. Auch der Architekt Shahed Saleem dufert sich zum Mo-
schee-Bauprojekt in Cambridge:

[llt’s a very traditional building actually, in its form and in its arrangement it’s very
much a building which refers to an Islamic architecture history. So it has a sort of

14.02.2026, 14:35:13.


https://doi.org/10.14361/9783839451519-058
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Thesenbearbeitung

poetical entrance and then it has a garden, and then it has another poetical ent-
rance and the prayer hall. The whole arrangement of the building is quite orthodox
actually. And then there isa small dome, and it’s kind of hypostyle arrangement so
[.] they have been kind of expressive with the columns [..]. That’s maybe a slight
interpretation of that, but [..] in its essences it’s a very traditional mosque (Shahed
Saleem: 214-222).

Der spezifische Zugang zur Architektur in Cambridge ist demnach der modernen
Bauweise und der dennoch traditionellen und orthodoxen Gestaltung geschul-
det. Die Personen, die sich fiir das Moschee-Bauprojekt engagieren, haben einen
unterschiedlichen Hintergrund und beeinflussen die Gestaltung auf verschiede-
ne Weise, »they’re quite embedded within a lots of traditional narratives« (Shahed
Saleem: 235). Wie sie dabei mit der >islamischen Architektur<im Gegensatz zu an-
deren Bauprojekten umgehen, sei sehr spezifisch:

[They are] dealing with tradition in a much more academic way, rather than simply
replicating or referencing. It’s not skin-deep, but it’s trying to have a much more
engaged relationship to Islamic history, but it’s still very much very traditional. [..]
It’s not trying to be avant-garde or particularly contemporary (Shahed Saleem:
239-243).

Die Herangehensweise ist im Projekt in Cambridge folglich nicht die Gleiche wie
bei anderen Moschee-Projekten. Die Tatsache, dass das Komitee auch aus Aka-
demikern besteht, hat den Stil der Moschee beeinflusst. Jedoch ist die Moschee
laut Shahed Saleem trotzdem nicht avantgardistisch oder modern, sondern stark
in der islamischen Tradition verwurzelt, wodurch ebendiese Mischung entsteht.

Ein Spannungsverhiltnis zwischen modernem und traditionellem Bau ist in
Cambridge nicht erkennbar. Wie Shahed Saleem sagt, ist die Cambridge Mosque
sehr traditionell geplant. Aber dennoch sind viele moderne Ziige wahrzunehmen.
Bei der Planung wurde eine Verbindung zwischen den verschiedenen Traditionen
geschaffen. Inwiefern diese Kombination gelungen ist, ist subjektiv zu bewerten.
Neben der sehr traditionellen Stilrichtung sind klare moderne Elemente erkenn-
bar.

Faisal Igbal wiederum erklirt, dass die Moschee in Reading der Bibliothek
sehr dhnlich sei, die einige Hiuser weiter entfernt steht. Die Moschee passt sich
mithin auch in die Umgebung ein. Fir Faisal Igbal — im Gegensatz zu den Tru-
stees der Moschee-Gemeinschaft — sind die Elemente der Kuppel und des Mina-
retts nicht zentral. Eine Anpassung an die Umgebung sei wichtiger: »[W]e need it
inside the building to look what a mosque needs to look like, but externally it can
look like whatever it does to complement the community and to look attractive in

14.02.2026, 14:35:13.

229


https://doi.org/10.14361/9783839451519-058
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230

Moschee-Neubauten

the particular area« (Faisal Igbal: 485-487). Damit stellt Faisal Igbal die Anpassung
an die Umgebung iiber die Erkennbarkeit durch Kuppel und Minarett.

Die Religionsgemeinschaften verbinden die verschiedenen Elemente (isla-
mische Architektur, kultureller Hintergrund der Religionsgemeinschaft, Baustil
der Residenzgesellschaft, Bauordnung und -stil des Quartiers etc.), womit etwas
Neues entsteht. Einen Beitrag zur Schaffung eines neuen Architekturstils ver-
sucht auch der Architekt Shahed Saleem zu leisten:

So, we're interested in trying to develop a contemporary language of mosque ar-
chitecture, so one that isn't completely reached into traditional forms, but which
[.]isableto have a differentapproach to tradition. So we don’t completely remove
the idea we just try to be more experimental maybe with traditional ideas and ar-
chitectural languages (Shahed Saleem: 11-16).

Shahed Saleem strebt danach, eine neue moderne Architektursprache fiir die Mo-
scheen in England zu finden. So hat er beispielsweise geometrische Muster der
Moschee in Woking (vgl. Kap. VI. 1.1 sowie Abb. 12), die den Beginn der islami-
schen Architektur in GroRbritannien symbolisiert, fiir ein umgebautes Gebiude
iibernommen. Er geht damit auf die britische Geschichte des Islam ein und ver-
sucht, eine neue britische Form von Moschee-Architektur zu schaffen (Shahed
Saleem: 19-21).

Die Religionsgemeinschaften von einer solchen neuen Architekturform zu be-
geistern, ist laut Shahed Saleem jedoch schwer. Es herrsche, so der Architekt, ein
Wettstreit zwischen dem Moschee-Komitee, das einen traditionellen Bau bevor-
zugt, und den Architekten und Gestaltern, die sich ein modernes Gebiude wiin-
schen (Shahed Saleem: 105f.): »[A]rchitecture is a sort of negotiation between the
clients and the designers anyway. So that’s part of the process.« Hier ist also ein
Spannungsverhiltnis zu beobachten.

Zudem besteht laut Faisal Igbal ein angespanntes Verhiltnis zwischen den
Generationen. Die iltere Generation kennt nur eine Moschee mit Minarett und
Kuppel, denn »all their lives they have seen mosques with dome and minarets«
(Faisal Igbal: 522f.). Aus diesem Grund mochte diese Generation auch weiterhin
eine Moschee, die diese islamischen Elemente beinhaltet: »Even if it is small, they
want one, just for significance, for their own psychological wellbeing« (Faisal Iq-
bal: 524f.). In der Schweiz dagegen ist eine Generationenproblematik bei der Ge-
staltung von Moscheen (noch) nicht gegeben.

14.02.2026, 14:35:13.


https://doi.org/10.14361/9783839451519-058
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

