
Xirau (48258) p. / 8.8.2007

1. Die pagane Liebe

Die zwei Reiche

Die Liebe ist nicht, wie sich vielleicht annehmen ließe, etwas
dem Menschen Urspr�ngliches und Nat�rliches. Nicht alle
V�lker und Kulturen haben in ihrer Seele die Unruhe, Sehn-
s�chte und Begierden, die Freude und den Schmerz empfun-
den, die ein von Liebe durchdrungenes Leben auszeichnen.
Die heutzutage st�rmischste Form der Liebe, die leidenschaft-
liche Liebe zwischen Individuen unterschiedlichen Ge-
schlechts, war in Griechenland noch unbekannt. In Griechen-
land und Rom wurde alles, was die Grenzen der Fortpflanzung
oder der nat�rlichen Sinnlichkeit �berschritt, als Krankheit,
Rausch oder Wahnsinn gewertet. Die beherrschende und trei-
bende Macht der Liebe, die zu den edelsten Handlungen in al-
len Lebensbereichen – vor allem das Geschlechtsleben betref-
fend – anspornt, ist tats�chlich ein allein unserer Kultur
eigent�mliches Ph�nomen, und sogar in dieser tritt sie erst zu
einem sp�ten Zeitpunkt auf.

Ohne Anspruch auf ethnographische und historische Ge-
nauigkeit zu erheben, scheint es sich in der Tat so zu verhalten,
dass sich das geistige Umfeld, welches den N�hrboden f�r alle
Lehren �ber die Liebe und die Handlungen in ihrem Namen
bildet, in der V�lkergemeinschaft entwickelt hat, die vom Iran
�ber Vorderindien bis zu den �ußersten Grenzen der kelti-
schen Wanderungen in Europa reichte und dabei immer die
Form einer von Priestern �berlieferten, religi�sen Lehre an-
nahm. Wir meinen die persischen und keltischen Mythen von

7

https://doi.org/10.5771/9783495997314-7 - am 16.01.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Tag und Nacht, von Licht und Finsternis, die von den orphi-
schen Kulten �bernommen noch deutlich in Platons Lehre
fortklingen sowie in den christlichen H�resien seit dem Mani-
ch�ismus.

Dieses gemeinsame religi�se Substrat, das alle sp�teren
Kulturen der Liebe hervorbringt, weist ein gleichbleibendes
Schema auf. Die durch g�ttliche Beschaffenheit ausgezeichne-
te Seele ist im K�rper und in den dunklen Formen der Materie
gefangen. Der Fall der Seele in die Welt der verg�nglichen For-
men bringt notwendigerweise einen Drang nach Befreiung mit
sich, eine unstillbare Sehnsucht nach Licht. Die Konkupiszenz
– die fleischliche Liebe, der Hunger auf irdische Dinge – stellt
sich unentwegt zwischen die Sehnsucht und ihre Befriedigung
und h�lt die Seele in einem Kampf, der Angst und Schmerz
ausl�st. Auf diese Weise wird das irdische Leben zu einem
fortdauernden Ungl�ck. Allein der Tod ist dazu bef�higt, uns
von dem In-S�nde-geboren-Sein zu erl�sen und uns der
leuchtenden Einheit zur�ckzugeben. Daher ist das Ende des
Lebens – sein Ziel und Schicksal – der Tod. Die wahre Liebe
verwirft jede Art irdischer Begierde und bef�rdert uns durch
einen allm�hlichen Aufstieg, die progressive und willentliche
Abt�tung des Verlangens und der individuellen Triebe, in eine
leuchtende Sph�re, in der wir durch den Verzicht auf das irdi-
sche Gl�ck die wahrhaftige, authentische Fr�mmigkeit er-
langen.

Folglich kommt es zu einer Spaltung der Welt in zwei
entgegengesetzte Bereiche: das Reich des Lichtes und das
Reich der Finsternis. Und in diesem letzteren, verg�nglichen
und tr�gerischen, ist der unstillbare Trieb verankert, der uns
zum Licht hindr�ngt. Dieses niemals befriedigte, h�chste Ver-
langen verwandelt die Liebe unabl�ssig in Leid. Dem best�ndi-
gen Sehnen entspricht ein dauerndes Leiden, das die Liebe zu
Leidenschaft verk�rzt. In allen Auspr�gungen der abendl�n-
dischen Liebe, von den banalsten Formen des t�glichen Lebens

8

Die pagane Liebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314-7 - am 16.01.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

bis hin zu den gr�ßten Werken der Kunst oder der religi�sen
und mystischen Kontemplation, �berdauert die Vorstellung
von einem sehns�chtigen Leben und einem befreienden Tod,
von einer kranken Ohnmacht und einem seligen Schmerz,
von einem Leben, das Tod ist, und einem Tod, der Leben ist,
einem Gl�ck, das erobert und einem Schmerz, der erlitten wer-
den will, sowie einem Tod, der �berwunden werden muss, da-
mit die vollkommene Freude erfahren werden kann.

Vor diesem wirren, religi�sen und praktischen Hinter-
grund, der noch einer systematischen Ausformung entbehrt,
heben sich mit Einsetzen der reflexiven Epochen der abendl�n-
dischen Kultur fest umrissene Lehren ab, deren Ziel es ist, den
Sinn der dionysischen �ngste und Begierden einem rationalen
Verstehen zug�nglich zu machen. Davon erweisen sich zwei
als ausschlaggebend, die mit Blick auf gewisse Aspekte grund-
legend unterschiedliche Standpunkte vertreten: die hellenisti-
sche Theorie, die ihre vollendete Formulierung durch Platon
erf�hrt, und die christliche, die in den Sinnspr�chen der Evan-
gelien aufbewahrt ist und mit Augustinus ihren H�hepunkt
erreicht. Beide Lehren sind teils einhellig, teils unterschiedlich
und punktuell sogar unvereinbar ineinander verwoben und
verzahnt; man denke an La Vita Nuova (Dante). Gemeinsam
stellen sie die zentrale Struktur dessen dar, was wir in unserem
Leben empfinden und begreifen, wenn wir dasWort Liebe aus-
sprechen.

Im Weiteren soll es darum gehen, die genauen Unter-
schiede zwischen den beiden großen Liebestraditionen heraus-
zuarbeiten und die platonische Liebe (Eros) und die christliche
Liebe (Caritas) zu bestimmen. Auch soll das Liebesbewusstsein
im Licht der modernen »Wissenschaft« zumindest ansatzweise
bedacht werden. Dieser Unterscheidung stellen wir eine Be-
schreibung der Liebe voran, unter Verwendung der von beiden
Traditionen bereitgestellten Hauptmerkmale. Im Sinne einer
dialektischen Aufhebung geht es uns darum, hinter ihren

9

Die zwei Reiche

https://doi.org/10.5771/9783495997314-7 - am 16.01.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

widerspr�chlichen und unverwechselbaren Erscheinungsfor-
men die Gemeinsamkeiten aufzusp�ren. Es ist indes nicht un-
ser Anliegen, dieses Problem, das hinsichtlich der Krise des
aktuellen Denkens den Ausgangspunkt f�r eine neue kons-
truktive Philosophie darstellen k�nnte, an dieser Stelle er-
sch�pfend zu behandeln. Wohl sollen die nachfolgenden �ber-
legungen einen Ausblick auf die Anwendungsm�glichkeiten
der Theorie geben, insbesondere was die Beziehung zwischen
den Geschlechtern und das Erziehungswesen anbelangt.

Vom Nichtsein zum Sein

Die gemeinhin falsch verstandene platonische Liebe gr�ndet
wie keine andere auf den orphischen und dionysischen An-
schauungen, die Griechenland in Form der gemeinsamen My-
then Indiens, des Irans und der Kultformen keltischer Priester
erreichten. Wie hier so ist auch die platonische Liebe Leiden-
schaft, eine Sehnsucht, die sich vornimmt, die Niedrigkeit und
das Verg�ngliche des Lebens zu �berwinden, und daher eine
duale Struktur voraussetzt, also die M�glichkeit, von einem
transitorischen, unbefriedigten Leben zu einem ausgef�llten,
frommen Leben zu gelangen.

Worin genau besteht diese platonische Liebe, die der hel-
lenischen Metaphysik so tiefgr�ndig innewohnt, von dieser an
die griechisch-romanische Welt weitergegeben wird und zu
einem Großteil die christliche Zivilisation beherrscht?

Um die Liebe in eine Doktrin zu verwandeln, war es not-
wendig, die lyrisch-religi�se Sehnsucht durch ein Geb�ude
klar abgegrenzter Ideen abzul�sen und die Funktion der Liebe
mit dem individuellen und kollektiven menschlichen Leben
sowie der gesamten Evolution des Kosmos auf rationale Weise
in Einklang zu bringen, d.h. eine Philosophie auszuarbeiten.
Erst die genaue Verortung des Menschen und seiner Stellung

10

Die pagane Liebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314-7 - am 16.01.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

in der Welt, und der ganzen Welt in Bezug auf das Leben und
das menschliche Schicksal, erm�glichte eine Ergr�ndung der
radikalen Funktion der Liebe.

In unserem konkreten Fall gilt es einerseits, die Ursache
f�r die ewige Unzufriedenheit des Menschen auf Erden zu er-
fahren sowie f�r die grenzenlose Sehnsucht, die ihn �ber sich
selbst und die Wirklichkeit, die ihn umgibt, hinausf�hrt. An-
dererseits wollen wir wissen, was die rationale Grundlage die-
ser Sehnsucht ist, und warum dieses Sehnen keine eitle Chi-
m�re, sondern eine r�hmliche Wirklichkeit darstellt.

Was bringt uns an der t�glichen Wirklichkeit zur Ver-
zweiflung und wirft uns st�ndig �ber sie hinaus? Warum ver-
sucht der Mensch vor ihrer Gegenwart zu fliehen und sich in
eine grenzenlose Zukunft zu versetzen, in eine Ewigkeit, die
seine Gegenwart lenken und seine Zukunft bestimmen soll?

Unsere Umwelt, auf die die T�tigkeiten unseres Lebens
gerichtet sind, ist in ihrer polyfonen und chromatischen Wirk-
lichkeit steter Wandel. In keinem Augenblick ist es uns m�g-
lich, auch nur ein Bruchst�ck von ihr zu erhaschen, geschwei-
ge denn ihre Totalit�t, oder sie ganz in unseren Griff zu
bekommen. Bei dem Versuch, sie zu ergreifen, zerrinnt sie
wie Wasser in einem Sieb. Alles ver�ndert sich, endet und ver-
geht. Mit unserer Geburt beginnt unser Tod, und unser Tod ist
der Beginn unserer Geburt. Im Leben liegt der Tod und im Tod
das Leben (Phaidon).

Allm�hlich, von Sekunde zu Sekunde wandeln und nuan-
cieren sich die Farben, sogar ein und dieselbe Farbe ist in kei-
nem Augenblick sich selbst gleich. Wenn wir neben ein weißes
Blatt Papier eine Schneeflocke oder ein St�ck weißen Stoff le-
gen, verschwindet das Weiß. Das eine wird grau, das andere
gelblich, das dritte bl�ulich. Keines der Dinge ist mehr voll-
kommen weiß, sondern mehr oder weniger weiß, und damit
sind sie es eigentlich nicht mehr. Und was dem Weiß wider-
f�hrt, geschieht jeder beliebigen Farbe. Jede Farbe l�st sich in

11

Vom Nichtsein zum Sein

https://doi.org/10.5771/9783495997314-7 - am 16.01.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Gegenwart einer anderen auf. »Die Farben entstellen sich.«
Nirgendwo finden wir etwas, das sich als vollst�ndig weiß oder
schwarz, gr�n oder orange beschreiben ließe. Nicht nur die
Farbe, die ganze Wirklichkeit der Welt verliert ihr authenti-
sches Wesen in Gegenwart einer anderen �hnlichen Wirklich-
keit. Das Große ist nur groß im Vergleich mit dem Kleinen.
Neben dem Riesigen wird das Große klein, und das Kleine
wird groß neben demWinzigen. Und da die Reihe der Gr�ßen-
ordnungen unendlich ist, verm�gen wir von nichts mit Pr�zi-
sion zu sagen, dass es groß oder klein sei, hoch oder niedrig,
gerade oder schief. Geschweige denn gerecht oder ungerecht,
sch�n oder h�sslich, w�rdig oder unw�rdig, treu oder untreu.
Nichts ist in sich und durch sich. Alles ist außer sich. Alles ist
fl�chtig, verg�nglich, endlich, ephemer.

Wie soll man in einer so ausgerichteten Welt leben und
der Existenz Sinn geben? Wo immer man den Fuß aufsetzen
m�chte, entzieht sich einem der Boden. Wer im Leben eine
St�tze sucht, die seine restlose vertrauensvolle Hingabe ver-
dient, der findet sie nicht in dieser Welt. Die Dinge entt�u-
schen uns. Sie geben sich als weiß, hoch, sch�n, gerecht oder
ungerecht aus und sind es in Wahrheit nicht. Wenn sie zu uns
Ja sagen, meinen sie Nein. Nicht einmal ihrer Verneinung
k�nnen wir trauen, weil auch in ihrer Verneinung eine heim-
liche Bejahung steckt. Sie offenbaren uns weder ein Sein noch
ein Nichtsein. Sie sind ein Sein, das nicht ist, und ein Nicht-
sein, das ist. Ihre Existenz ist verh�llt und unfassbar. Nirgends
fasst unser Fuß sicheren Boden.

In Anbetracht dieser Sachlage und bedingt durch die un-
ausweichlichen Notwendigkeiten des menschlichen Verstan-
des wird zuerst dem von den sokratischen Lehren und ebenso
von der alten Tradition des griechischen Denkens beeinfluss-
ten Platon klar, dass, auch wenn die Dinge und die Personen
sich ver�ndern, in eben diesem Wandel der Ansatz zu ihrer
Vollkommenheit liegt. Durch die fl�chtigen Schatten bricht

12

Die pagane Liebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314-7 - am 16.01.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

das Licht. Wenn der verg�ngliche Glanz nicht etwas Best�ndi-
ges durchblicken ließe, w�re es sinnlos, Worte auszusprechen
und ihnen eine Bedeutung beizumessen. Die Sprache setzt vo-
raus, dass wenn ich Ja sage, Ja meine, und bei Nein Nein. Da
wir miteinander sprechen, uns verstehen und in einer Bedeu-
tung �bereinstimmen, �ber das Gespr�ch zueinanderfinden
und wissen, was wir sagen, die Wahrheit von der L�ge schei-
den und richtig von falsch, ist klar, dass imWort das Licht ver-
borgen liegt und »das Licht in der Finsternis leuchtet«.

Platon nannte die subtilen Einheiten, die uns das Spre-
chen erm�glichen und dazu verhelfen, Wort und Bedeutung
zusammenzuhalten, Visionen – Ideen. Der Mensch besitzt die
F�higkeit, Ideen – Visionen zu haben. Doch der Vision�r – wie
auch der K�nstler, der Wissenschaftler oder der Prophet – wird
erst zum Seher, wenn er tats�chlich hinter den tr�gerischen
Erscheinungen die unver�nderlichen Notwendigkeiten er-
blickt, wenn die Ideen �ber die verg�nglichen Erscheinungen
hinaus �ber eine ewige Wirklichkeit verf�gen, und wenn die
verg�nglichen Erscheinungen mehr oder weniger den Ideen
�hneln. Ich kann nur wahrhaftig etwas als weiß, sch�n, h�ss-
lich, gerecht oder ungerecht bezeichnen – ohne dass es in
Wirklichkeit diese Qualit�ten in ersch�pfendem Sinne be-
sitzt –, wenn ich von vorneherein weiß, was das Weiße, die
Sch�nheit, die Gerechtigkeit an sich sind, und zudem eine
�hnlichkeit zwischen ihnen und dem wahrnehme, was die Er-
scheinungen der Welt mir vermitteln.

Das setzt einerseits ein Lichtreich voraus, in dem die Ide-
en in ihrer ganzen Reinheit leuchten, und andererseits eine
Verbindung zwischen diesem Reich und den verg�nglichen
Wirklichkeiten, in denen sich das Leben abspielt. Daraus folgt,
dass die weltlichen Dinge, die vom Standpunkt der Vollkom-
menheit aus betrachtet nichts sind, in gewissem Sinne doch
etwas sind. Nichts ist weiß, aber die weißen Dinge sind mehr
oder weniger weiß; nichts ist sch�n, aber die sch�nen Dinge

13

Vom Nichtsein zum Sein

https://doi.org/10.5771/9783495997314-7 - am 16.01.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

sind mehr oder weniger sch�n; nichts ist gerecht, aber die ge-
rechten Taten sind mehr oder weniger gerecht. Denn w�ren sie
es �berhaupt nicht, dann ließe sich auch nicht sagen, dass sie es
�berhaupt sind. Das Weiße will ganz weiß sein, das Gerechte
gerecht, das Sch�ne sch�n, ohne dass sie es jemals ganz sind.
Die weltlichen Dinge erlangen ihre Wirklichkeit und ihren
Wert, weil sie immer das sein wollen, ohne es jemals zu sein,
was die Ideen auf immer sind. Indem ich auf die Dinge das
Maß der Ideen anwende, nach deren Vollkommenheit jene
streben, beurteile und bewerte ich sie gem�ß ihrem eigenen
Maßstab. Sie sind, was sie sind, in dem Maß, wie es ihnen ge-
lingt, so zu werden. Eine gerechte Tat ist in demMaße gerecht,
wie sie die Gerechtigkeit zu verwirklichen vermag. Ein
Mensch ist erst wahrhaftig ein Mensch in dem Maße, wie es
ihm gelingt, seine Menschlichkeit umzusetzen. In jeder Wirk-
lichkeit liegt verh�llt das Bild ihres eigenen Seins enthalten.
Ihr Sein ist ihr auferlegt wie ein Wunsch und eine Pflicht. In
der F�lle des eigenen Seins liegt die eigene Perfektion. Hier
erlangt der Spruch des delphischen Orakels – »Erkenne dich
selbst« – seine volle Bedeutung. Dennoch: Da der Mensch
zum einen die unbefriedigende Erfahrung von Erscheinungen
macht, die ihn bet�ren und betr�gen, und zum anderen die
pr�zise Vision einer Wirklichkeit hat, die ihn erleuchtet und
beunruhigt, ist es nur allzu verst�ndlich, dass in einem Leben,
das sich der Aufl�sung im Nichtsein ausgesetzt sieht, die
menschliche Existenz nach einer leuchtenden Vollkommenheit
strebt, die schon im Leben, aber vor allem nach dem Tod mit
der F�lle des Seins die Rettung bringt. Dieses Bestreben, das
nicht auf der Verneinung des Verg�nglichen noch auf dem Be-
sitz des Dauerhaften gr�ndet, sondern auf der kontinuier-
lichen Sehnsucht alles Verg�nglichen nach Ewigkeit, nennt
Platon Liebe.

14

Die pagane Liebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314-7 - am 16.01.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Die platonische Liebe

Der im Phaidros und im Gastmahl gel�uterte und zur Theorie
erhobene hellenische Eros wird zu einem Schl�sselelement bei
der Gestaltung der Welt. Daf�r muss eine erste Bedingung er-
f�llt sein. Das unstillbare Sehnen geht von einem Ziel aus, auf
das es zusteuert. Bei Platon ist es die h�chste Form der Sch�n-
heit; bei Aristoteles das reine Denken, die unbewegte Ver-
nunft, die sich selbst denkt – Noesis noeseos. Bei beiden ist es
die absolute Perfektion in der absoluten Ewigkeit.

Zwischen der h�chsten Einheit des Seins und seiner Ver-
neinung im reinen Nichtsein ist jedoch ein dritter Begriff n�-
tig, ein Mittler, der als Verbindungsglied fungiert. Das ist die
Wirklichkeit unserer Welt, das Reich von Werden und Ver-
gehen, von Leben und Tod, in dem alles schon irgendwie etwas
ist, aber bedingt durch seine Verg�nglichkeit zugleich die stete
Verneinung von dem ist, was es ist.

Allein in der werdenden Vielheit, in der Bewegung und
im Wandel ist Liebe m�glich. Ohne die Bewegung, die das
Nichtsein pausenlos ins Sein bringt und das Sein ins Nichtsein
st�rzt, ist kein Verlangen m�glich, noch Sehnsucht oder Be-
streben.

Zur Liebe bef�higt ist allein ein Seiendes, das zwar schon
irgendwie etwas ist, aber danach strebt, sein Sein zu �ndern,
sich in etwas H�heres zu verwandeln.

Laut Diotima ist Eros kein Gott, wie es die Gespr�chspart-
ner im Gastmahl behaupten. Als Sohn des Reichtums und der
Armut ist er weder Gott noch Mensch. Er ist weder vollkom-
men reich, denn in diesem Fall w�rde er schon nach nichts
mehr streben, noch vollkommen arm, da die vollkommene Be-
d�rftigkeit die vollkommene Unfruchtbarkeit ist. Weil er
schon �ber etwas verf�gt, will er alles besitzen und aus dem
d�rftigen Leben ein erf�lltes Leben machen. Eros ist nicht in
der vollkommenen Ewigkeit noch in der vollkommenen Bewe-

15

Die platonische Liebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314-7 - am 16.01.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

gung. Er ist die Bewegung, die Ewigkeit werden will. Er ist
weder Gott noch Mensch, sondern ein D�mon – ein Bote, der
die Menschen mit Gott in Verbindung bringt.

Die Liebe ist eine dialektische Macht. Sie beruht auf
einem intrinsischen Widerspruch, den sie unentwegt zu �ber-
winden sucht. Durch ihre Bem�hung erm�glicht sie es den
niederen Formen, zum Rang der h�heren Formen aufzustei-
gen, und das, was weniger Sein und weniger Wert besitzt, wird
durch sie zur F�lle des Seins und damit zur Perfektion finden.

Daher die aufsteigenden Stufen der Liebe. Diese Skala
verk�rpert das Modell aller sp�teren Skalen der Liebe und
Mystik. Als stetes Streben und asketischer Verzicht ist die Lie-
be eine Manie, ein Delirium, und mit ihr verbunden ist ein
konfuser Sinnen- und Vernunftrausch, der letztendlich zur
Offenbarung eines Mysteriums f�hrt: der Enth�llung der Idee
von der Sch�nheit, die sich, zusammen mit der Idee vom Gu-
ten und der Wahrheit, mit der h�chsten Einheit des Seins ver-
bindet. Dieser g�ttliche Rausch oder Wahnsinn, die h�chste
Vernunft, entspringt der Gottheit und f�hrt unsere Seele hi-
nauf zu Gott. Mit Fug und Recht l�sst er sich als Enthusiasmus
– g�ttliche Inbesitznahme – bezeichnen, da unser verg�ng-
liches Wesen durch ihn an der Gottheit teilhat.

Von der reinen, fließenden und chaotischen Bewegung bis
zur Form des Logos f�hren eine Reihe von l�uternden Statio-
nen zur letzten Offenbarung. Jede Art von Liebe gr�ndet auf
dem dionysischen und begehrlichen Trieb, der die Wurzel des
Lebens ist; dem Drang und Hunger nach sch�nen K�rpern.
Durch die Liebe ist die Sch�nheit in ihrer elementarsten Form
schon Fortpflanzung und Fruchtbarkeit. Diese erste Stufe der
Liebe, die den Menschen und Tieren gemein ist, strebt zwar
nach Fortdauer und Unsterblichkeit, dennoch zergeht und ver-
liert sie sich im unbestimmten Werden von Leben und Tod.
Jede Fortpflanzung f�hrt zum Tod. Das gezeugte Wesen ist zu-
gleich Verl�ngerung und Verneinung des Erzeugers. Aber in

16

Die pagane Liebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314-7 - am 16.01.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

allen und jedem einzelnen der sch�nen K�rper liegt implizit
die Form der Sch�nheit vor. Die generische Sch�nheit, an der
sie teilhaben und durch die sie sind, was sie sind, kommt durch
die zeitlichen Ver�nderungen in ihrer unbewegten Reinheit
zum Vorschein. In jedem K�rper erkennt die Seele die Form
der Sch�nheit, die ihm unterliegt. Das Ewige offenbart sich
im Glanz des Verg�nglichen. Sch�ne K�rper werden geboren,
leben und sterben. Die ihnen zugrunde liegende Sch�nheit be-
wahrt ihre Identit�t. Die Bem�hung, die darin besteht, dass die
Seele vom unstillbaren Hunger nach sch�nen K�rpern zur in-
korruptiblen Einheit ihrer Form gelangt, stellt den zweiten
Grad der erotischen L�uterung dar.

Gleichwohl findet der unstillbare Eros keine Ruhe in die-
ser noch an die Niedrigkeiten der empirischenWirklichkeit ge-
bundenen Allgemeinheit. Von der Kontemplation der sch�nen
K�rper und der unverg�nglichen Sch�nheit, die in ihrer Zeit-
lichkeit enthalten ist, geht er �ber zur geistigen Liebe der Per-
sonen und misst der Seelensch�nheit einen h�heren Wert und
eine h�here Wirklichkeit zu. Wenn eine sch�ne Seele einen
unscheinbaren K�rper bewohnt, tritt die k�rperliche Sch�nheit
an zweite Stelle. Der Blick richtet sich auf »das weite Meer des
Sch�nen, und in seiner Betrachtung bringt er eine Vielfalt
sch�ner Reden und Gedanken hervor, die dem unstillbaren
Streben nach Weisheit entspringen« (Gastmahl).

Der weiterhin unbefriedigte und mit seiner in der ersten
Aufstiegsphase erworbenen Macht und Gr�ße erf�llte Eros
findet in den individuellen Geistern noch etwas, das teilhat
am unendlichen Werden. In ihnen und durch sie erscheint
schließlich die ewige Sch�nheit, nach der die Liebe ununter-
brochen strebt. »Wer bis hierher geleitet worden ist, indem er
in richtiger Folge und Art das viele Sch�ne betrachtete, der
wird endlich, am Ziel dieses Wegs angelangt, ein Sch�nes von
wunderbarer Natur erblicken, und dies ist gerade der Grund
f�r alle fr�heren M�hen. Es ist von ewiger Sch�nheit, die we-

17

Die platonische Liebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314-7 - am 16.01.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

der wird noch vergeht, weder zunimmt noch abnimmt, die
nicht von der einen Seite betrachtet sch�n, von der anderen
aber h�sslich ist. Diese Sch�nheit h�ngt nicht von der Person
ab, die sie betrachtet, deren Zeit, Bezug, Ort oder pers�nlichen
Umst�nden. Sie stellt sich nicht mit dem dar, was zum K�rper
geh�rt, noch als Rede oder Erkenntnis, noch als etwas, das
einem Einzelwesen ist auf der Erde oder im Weltraum oder
anderswo, sondern als rein in sich und f�r sich und ewig sich
selbst gleich. Alles andere Sch�ne gr�ndet auf ihr und hat teil
an ihr, ohne dass das Werden und Vergehen von diesem ihr
sch�dlich w�re oder sie irgendwie beeintr�chtigen k�nnte.
Wer bei seinem Aufstieg das Ursch�ne selbst zu erblicken be-
ginnt, der d�rfte seinem Ziel ziemlich nahegekommen sein«
(Gastmahl).

Die ewige Sch�nheit zeigt sich uns hier als der eigentliche
Motor aller Dinge, die werden und sich ver�ndern. Einm�tig
strebt alles unerm�dlich nach ihr. Eros ist Drahtzieher und
Anstifter von alledem, was zum Bereich des geistigen Lebens
geh�rt. Die liebende Sehnsucht sucht und findet in der Wirk-
lichkeit die Ideen, die sie bestimmen und verdeutlichen. Durch
sie und in ihr wird uns die Sch�nheit gegenw�rtig, und indem
sie sich von ihrem unwandelbaren Standort auf die Vielheit
der Dinge projiziert, bringt sie nach und nach das urspr�ng-
liche Chaos in eine kosmische Ordnung. Das ist die Funktion
der Wissenschaft.

Das Ziel der Liebe ist daher nicht die Person. Die Person,
der individuelle Geist, verk�rpert noch eine Zwischenstufe –
eine d�monische Wirklichkeit, keinen Gott. Sie ist kein Selbst-
zweck, sondern ein Weg, um zu einem Ziel zu gelangen. Die
reine Sch�nheit, in ihrer unpers�nlichen und unbewegten
Wirklichkeit, ist das letzte Ziel jeden Strebens. Von der diony-
sischen Energie haben wir uns zur Ausgewogenheit Apollons
aufgeschwungen. Die angestrebte Ewigkeit findet sich nicht in
den weltlichen Dingen noch im begehrenden Wesen der Per-

18

Die pagane Liebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314-7 - am 16.01.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

sonen, sondern im unver�nderlichen Rahmenwerk der Ideen
und, schlussendlich, in der h�chsten Idee, die dem Kosmos
Einheit und W�rde verleiht. Wegen des D�mons der Liebe
sucht der Mensch die Anbindung an die h�chsten Sph�ren,
stellt sich bedingungslos in ihren Dienst und findet in ihrer
Betrachtung die M�glichkeit der Mitwirkung an der Ewigkeit.
Das ist das Schema der erotischen Dynamik in den plato-
nischen Dialogen.

Der kosmogonische Eros

Was in Platon die Schaffenskraft des geistigen Lebens ist, an-
hand derer der Mensch sich in seinem Werk verewigt, eine
apollinische Kultur und eine geistige Objektivit�t hervor-
bringt, wird bei Aristoteles und sogar noch in Platons Timaios
zum Zentralnerv der kosmischen Struktur und zum Urquell
jeder wahren Sch�pfung. Beim repr�sentativsten der helle-
nischen Denker bekommt die Liebe eine ontologische Funk-
tion. »Gott bewegt die Sonne und alle Gestirne durch die
Macht der Liebe.«

Man darf nicht vergessen, dass die sch�pferische Bewe-
gung in einer endlichen, begrenztenWelt stattfindet. Diese ty-
pisch hellenische Auffassung steht in diametralem Gegensatz
zu den Denkgewohnheiten des modernenMenschen. Das grie-
chische Universum ist zurechtgeschnitten; es besteht aus pr�-
zise abgezirkelten Teilen, die sich in Linien, Fl�chen und
Grundrissen gliedern; es ist architektonisch und fast einer
Skulptur vergleichbar. Alles reflektiert sich im Rahmen einer
dynamischen Architektur. Und innerhalb dieser ist jede Be-
grenztheit F�lle, jede Definition Bereicherung und Perfektion.
Der Logos dringt ein in das Chaos des Unbestimmten, trennt,
begrenzt und bestimmt. Vermittels der Definition treten die
individuellen Umrisse der Dinge hervor, erh�lt die zahllose

19

Der kosmogonische Eros

https://doi.org/10.5771/9783495997314-7 - am 16.01.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Mannigfaltigkeit der konkreten Wirklichkeiten einen K�rper
und schwebt fruchtbar �ber der Dunkelheit des Nichts. Wenn
wir die Grenzen aufheben, bricht die Wirklichkeit aus ihren
Angeln und l�st sich auf. Ein Sein ohne Grenzen – Apeiron –
ist die reine Irrationalit�t. Es ist schier undenkbar, unvorstell-
bar. Es ist der sch�pferischen T�tigkeit der Dialektik feindlich
und muss geradewegs ins Chaos f�hren, wo es sich aufl�st.

Die Bewegung in allen ihren Formen ist – innerhalb der
Grenzen der Wirklichkeit – das Produkt der erotischen Anzie-
hungskraft. Entgegen der modernen Physik, die sie auf die
Feststellung einer korrelativen Positionsver�nderung zweier
K�rper in der �berlagerung von Raum und Zeit verk�rzt, er-
kennt die aristotelische Kosmologie in der Bewegung eine we-
sentlich sch�pferische Wirklichkeit, eine Hervorbringerin von
Wirklichkeiten.1

Eine unbelebte Wirklichkeit bzw. ein Raum von unbe-
stimmten Ausmaßen ist unvorstellbar. Es gibt kein Seiendes,
dem die Bewegung oder die Ruhe, bzw. die Richtung der Be-
wegung gleichg�ltig w�re. Jeder Ort besitzt eine spezifische
Beschaffenheit, jedes Sein den ihm angemessenen Platz. Alles,
was sich nicht an seinem Ort befindet, strebt mit aller Macht
danach, diesen zu erreichen. Und weil die Vollendung des
Seins an h�chster Stelle steht, ist der Kosmos in seiner gesam-
ten Wirklichkeit als eine hierarchische Reihe �bereinander-
gelagerter Schichten aufgebaut, von der jede einzelne im Hin-
blick auf die vorangehende die F�lle und Perfektion darstellt,
d.h. eine anziehende treibende Kraft, einen Motor. Das Nied-
rigste strebt nach dem H�chsten und wird durch die unwider-
stehliche Macht der Liebe zu diesem hingezogen.

20

Die pagane Liebe

1 Wie man weiß, unterscheidet Aristoteles verschiedene Bewegungsarten in
engem Bezug zu den Kategorien des Seienden. Die Bewegung ist der Schritt
des Seienden von einem Gegensatz zum anderen, und die lokale Bewegung oder
Umwandlung ist davon nur ein Sonderfall, n�mlich der korrelative Wechsel zur
Kategorie des Ortes. (Physik VI und VII)

https://doi.org/10.5771/9783495997314-7 - am 16.01.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Die erste und unterste der Sph�ren stellt der irdische
Raum dar, in dem die Bewegung und die jeweilige Position
der Dinge von der vielfachen Verkn�pfung der vier Elemente
und der Energie der Formen abh�ngen. Die jeweilige Vorherr-
schaft dieser Elemente und ihr Dichteunterschied setzt eine
Reihe von Attraktionen und Repulsionen in Gang und r�ckt
jedes Ding auf seinen nat�rlichen Platz. Die Dinge wechseln
den Ort, werden und wandeln sich, aber nicht aufgrund der
Unbewegtheit, die nach Aristoteles ein reiner Widerspruch
w�re, sondern bedingt durch die Anziehungskraft, die der
ihnen bestimmte Ort auf sie aus�bt, und der Interferenzen
und Hindernisse, die sie auf ihrem Weg dorthin �berwinden
m�ssen. Solcherart ist die erste Form der erotischen Anzie-
hung. Der hl. Thomas nennt sie appetitus, einen nat�rlichen,
sensitiven Trieb. Jede Bewegung ist Drang, Streben, Begehren.
Alles, was sich von seinem Platz entfernt, ist bestrebt, wieder
an ihn zur�ckzukehren, und erst, wenn es ihn wieder einge-
nommen hat, vermag es Ruhe zu finden.

Kurz, jede Bewegung hat eine Ursache. Nichts bewegt
sich, ohne bewegt zu werden. Die Materie ist reine Passivit�t.
Alle Bewegungen der irdischen Sph�re werden von der Anzie-
hung ausgel�st, die der Himmel der Fixsterne durch die Son-
nenbewegung auf sie aus�bt. Die Bewegung der Sonne wirft
ihre anziehende Strahlung auf die Erde. Durch sie werden alle
Ver�nderungen auf dieser unfertigen verst�rtenWelt eingelei-
tet: Geburt und Tod, Fortpflanzung und Verfall. Das Begehren,
das die weltlichen Dinge zur Suche nach ihrem nat�rlichen
Ort antreibt, ist in Wirklichkeit der Reflex einer h�heren An-
ziehung, n�mlich der Anziehung der �bernat�rlichen R�ume,
in denen es schon nicht mehr Hoch und Niedrig, Leicht und
Schwer, Trocken und Feucht gibt, sowenig wie Unvollkom-
menheit oder Unreinheit. Dabei handelt es sich um das Reich
des �bernat�rlichen, das von der Vernunft regiert wird. Die
Sterne besitzen Verstand und f�hren ihre Bewegungen gem�ß

21

Der kosmogonische Eros

https://doi.org/10.5771/9783495997314-7 - am 16.01.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

rationalen Gesetzen aus. Anhand von Zahl und Maß bestim-
men die geometrischen Verflechtungen die Perfektion ihrer
kreisf�rmigen Bewegung.

Die Bewegung der Sph�ren geht zudem auf die erotische
Anziehung zur�ck. Die Liebe bewegt die Sterne. Jede Bewe-
gung ist das Kennzeichen von Unvollkommenheit. Bewegung
ist Streben, und Streben ist Mangel. Die Ausgewogenheit und
Harmonie ihrer Bewegung ist das Merkmal der h�chsten
Liebe.

Die Sterne streben nach h�chster Vollendung, und um
diese kreisen sie. Ihr Zentrum ist das reine Denken, die reine
Gegenwart, die vollendete Aktualit�t, ohne den kleinsten Rest
verst�rter Virtualit�t. Angef�llt mit Logos imitieren und spie-
geln die Sterne in ihrer harmonischen Bewegung die uner-
sch�tterliche Ruhe der Vernunft.

Die g�ttliche Wirklichkeit des reinen Denkens – Noesis
noeseos – ist Motor und Antrieb f�r jede Art von Wirklichkeit
und Beweglichkeit. Seine Perfektion verhindert jegliches Stre-
ben. Der h�chste Motor ist per definitionem unbewegt. Jeder
Wandel vollzieht sich in der Zeit. �ber der Zeit steht die Ewig-
keit.

Eros erzeugt das Sein. Jeder Schritt vom Nichtsein zum
Sein, vom potenziell Seienden zum aktuell Seienden, vom
Niedrigen zum H�chsten wird durch die Anziehungskraft der
h�chsten Schichten der Existenz bewirkt. Die gesamte Struk-
tur des Kosmos entsteht aus dieser Hierarchie von Bezogen-
heiten. Die F�lle des Seins, die zugleich F�lle der Sch�nheit,
der Vortrefflichkeit und des Guten ist, wird zur Idee und zum
h�chsten Zweck, zum Anziehungspunkt des ganzen Univer-
sums. Nach ihrem Beispiel stellen sich die Formen in den
Dienst der Formen und die Zwecke in den Dienst der Zwecke.
Zwischen dem reinen Urchaos, dem zufolge alles auf reine La-
tenz zur�ckzuf�hren w�re – unabl�ssiges Streben, M�glich-
keit ohneWirklichkeit –, und der reinen Idee – volle, leuchten-

22

Die pagane Liebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314-7 - am 16.01.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

de Aktualit�t – ist das Universum ein durch den erotischen
Antrieb belebter Organismus. Der aufsteigende Fortschritt
der Wesen ist nichts anderes als die allm�hliche Durchdrin-
gung der unf�rmigen Materie durch den Logos und wird vo-
rangetrieben und erreicht durch eine liebende Bewegung. Eros
ist das ewige Dr�ngen der Dinge auf die Gottheit zu. Als ord-
nende und bildende Kraft wirft er die Wirklichkeit auf eine
zunehmend vollendete Struktur, die verm�ge der mathemati-
schen Ordnung der Sph�ren in der Einheit des ordnenden
Denkens m�ndet. Daher Averroes’ Aristotelesauslegung und
sein Begriff von der ewigen Materie. Der physische Kosmos,
das ewige Streben, ist die Ewigkeit in der Zeitlichkeit.

Eros und Logos sind korrelative Aspekte derselben Wirk-
lichkeit. Die Liebe f�rdert die Erkenntnis. Die Erkenntnis ent-
springt dem erotischen Trieb und bem�chtigt sich im dialekti-
schen Aufstieg der Wesenheiten, die die Wirklichkeit bilden.
In der ontologischen Ordnung hingegen nimmt der Logos
den ersten Platz ein. Das erotische Delirium ist ewiges Unbe-
friedigtsein, ist Mittler und st�ndiges Mittel im Dienst eines
noch nicht erreichten Ziels. Das logische Wesen ist das alleini-
ge Ziel. Eros ist ein großer D�mon. Der Logos identifiziert sich
mit der Gottheit.

Aus dem Gesagten folgt, dass die Liebe grunds�tzlich von
Gott ausgeschlossen bleibt. Gott ist weder erotisch noch ist er
Philosoph. Da er alles besitzt, begehrt er nichts. Seine absolute
Vollkommenheit schließt ein Streben aus. Es ist nicht m�glich,
zu behaupten, dass die Welt das Werk der g�ttlichen Liebe, ge-
schweige denn die Berechnung des g�ttlichen Verstandes ist.
Der Gedanke, dass Gott die Kreaturen liebt, ist widerspr�ch-
lich und entbehrt daher jeglichen Sinns. Gott bewirkt die Lie-
be. Seine Anziehungskraft ist un�bertroffen. Weder liebt er,
noch kann er lieben. Er entfacht allein die Liebe.

So verstanden schließt die Liebe grunds�tzlich die Barm-
herzigkeit, das Mitleid und die Sympathie aus, denn diese ste-

23

Der kosmogonische Eros

https://doi.org/10.5771/9783495997314-7 - am 16.01.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

hen ihrer aufsteigenden Bewegung entgegen. Gegen�ber ihrer
konstruktiven Macht sind diese abw�rtsgewandten Bewegun-
gen zersetzende Kr�fte, Ph�nomene kosmischer Zerst�rung,
verwirrend und chaotisch. Die bisherigen Ausf�hrungen gip-
feln in einem tiefen Widerspruch. Die unentwegt strebende
Welt, die niemals befriedigt ist und durch ein Delirium bewegt
wird, das in der Offenbarung eines Mysteriums gipfelt, ist in
sich selbst statisch. Sie bewegt sich nicht. Sie wird bewegt. Sie
ist nicht aktiv, sondern passiv; nicht autonom, sondern fremd-
bestimmt. Sie ist das Reich der Leidenschaften. Anziehend und
machtvoll ist einzig und allein der ewige Gleichmut. Der unbe-
wegte Beweger, frei von jeder Leidenschaft, ist reine Aktivit�t.
Als Quell des Dynamismus schreibt er allem sein Gesetz vor.

24

Die pagane Liebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314-7 - am 16.01.2026, 08:43:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Die zwei Reiche
	Vom Nichtsein zum Sein
	Die platonische Liebe
	Der kosmogonische Eros

