1. Die pagane Liebe

Die zwei Reiche

Die Liebe ist nicht, wie sich vielleicht annehmen lief3e, etwas
dem Menschen Urspriingliches und Natiirliches. Nicht alle
Volker und Kulturen haben in ihrer Seele die Unruhe, Sehn-
stichte und Begierden, die Freude und den Schmerz empfun-
den, die ein von Liebe durchdrungenes Leben auszeichnen.
Die heutzutage stiirmischste Form der Liebe, die leidenschaft-
liche Liebe zwischen Individuen unterschiedlichen Ge-
schlechts, war in Griechenland noch unbekannt. In Griechen-
land und Rom wurde alles, was die Grenzen der Fortpflanzung
oder der natiirlichen Sinnlichkeit iiberschritt, als Krankheit,
Rausch oder Wahnsinn gewertet. Die beherrschende und trei-
bende Macht der Liebe, die zu den edelsten Handlungen in al-
len Lebensbereichen — vor allem das Geschlechtsleben betref-
fend — anspornt, ist tatsichlich ein allein unserer Kultur
eigentiimliches Phanomen, und sogar in dieser tritt sie erst zu
einem spiten Zeitpunkt auf.

Ohne Anspruch auf ethnographische und historische Ge-
nauigkeit zu erheben, scheint es sich in der Tat so zu verhalten,
dass sich das geistige Umfeld, welches den Néahrboden fiir alle
Lehren tiber die Liebe und die Handlungen in ihrem Namen
bildet, in der Volkergemeinschaft entwickelt hat, die vom Iran
tiber Vorderindien bis zu den duflersten Grenzen der kelti-
schen Wanderungen in Europa reichte und dabei immer die
Form einer von Priestern tiberlieferten, religiosen Lehre an-
nahm. Wir meinen die persischen und keltischen Mythen von

7

https://dol.org/10.5771/9783495097314-7 - am 16.01.2026, 08:43:07.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die pagane Liebe

Tag und Nacht, von Licht und Finsternis, die von den orphi-
schen Kulten tibernommen noch deutlich in Platons Lehre
fortklingen sowie in den christlichen Héresien seit dem Mani-
chaismus.

Dieses gemeinsame religiose Substrat, das alle spéteren
Kulturen der Liebe hervorbringt, weist ein gleichbleibendes
Schema auf. Die durch gottliche Beschaffenheit ausgezeichne-
te Seele ist im Korper und in den dunklen Formen der Materie
gefangen. Der Fall der Seele in die Welt der vergianglichen For-
men bringt notwendigerweise einen Drang nach Befreiung mit
sich, eine unstillbare Sehnsucht nach Licht. Die Konkupiszenz
— die fleischliche Liebe, der Hunger auf irdische Dinge — stellt
sich unentwegt zwischen die Sehnsucht und ihre Befriedigung
und hilt die Seele in einem Kampf, der Angst und Schmerz
auslost. Auf diese Weise wird das irdische Leben zu einem
fortdauernden Ungliick. Allein der Tod ist dazu befdhigt, uns
von dem In-Siinde-geboren-Sein zu erlosen und uns der
leuchtenden Einheit zuriickzugeben. Daher ist das Ende des
Lebens — sein Ziel und Schicksal — der Tod. Die wahre Liebe
verwirft jede Art irdischer Begierde und befordert uns durch
einen allmédhlichen Aufstieg, die progressive und willentliche
Abtotung des Verlangens und der individuellen Triebe, in eine
leuchtende Sphire, in der wir durch den Verzicht auf das irdi-
sche Gliick die wahrhaftige, authentische Frommigkeit er-
langen.

Folglich kommt es zu einer Spaltung der Welt in zwei
entgegengesetzte Bereiche: das Reich des Lichtes und das
Reich der Finsternis. Und in diesem letzteren, verganglichen
und triigerischen, ist der unstillbare Trieb verankert, der uns
zum Licht hindringt. Dieses niemals befriedigte, hochste Ver-
langen verwandelt die Liebe unabléssig in Leid. Dem bestandi-
gen Sehnen entspricht ein dauerndes Leiden, das die Liebe zu
Leidenschaft verkiirzt. In allen Ausprigungen der abendlan-
dischen Liebe, von den banalsten Formen des tdglichen Lebens

8

https://dol.org/10.5771/9783495097314-7 - am 16.01.2026, 08:43:07.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die zwei Reiche

bis hin zu den grofiten Werken der Kunst oder der religiosen
und mystischen Kontemplation, iiberdauert die Vorstellung
von einem sehnsiichtigen Leben und einem befreienden Tod,
von einer kranken Ohnmacht und einem seligen Schmerz,
von einem Leben, das Tod ist, und einem Tod, der Leben ist,
einem Gliick, das erobert und einem Schmerz, der erlitten wer-
den will, sowie einem Tod, der iiberwunden werden muss, da-
mit die vollkommene Freude erfahren werden kann.

Vor diesem wirren, religiosen und praktischen Hinter-
grund, der noch einer systematischen Ausformung entbehrt,
heben sich mit Einsetzen der reflexiven Epochen der abendlan-
dischen Kultur fest umrissene Lehren ab, deren Ziel es ist, den
Sinn der dionysischen Angste und Begierden einem rationalen
Verstehen zuginglich zu machen. Davon erweisen sich zwei
als ausschlaggebend, die mit Blick auf gewisse Aspekte grund-
legend unterschiedliche Standpunkte vertreten: die hellenisti-
sche Theorie, die ihre vollendete Formulierung durch Platon
erfahrt, und die christliche, die in den Sinnspriichen der Evan-
gelien aufbewahrt ist und mit Augustinus ihren Hohepunkt
erreicht. Beide Lehren sind teils einhellig, teils unterschiedlich
und punktuell sogar unvereinbar ineinander verwoben und
verzahnt; man denke an La Vita Nuova (Dante). Gemeinsam
stellen sie die zentrale Struktur dessen dar, was wir in unserem
Leben empfinden und begreifen, wenn wir das Wort Liebe aus-
sprechen.

Im Weiteren soll es darum gehen, die genauen Unter-
schiede zwischen den beiden groflen Liebestraditionen heraus-
zuarbeiten und die platonische Liebe (Eros) und die christliche
Liebe (Caritas) zu bestimmen. Auch soll das Liebesbewusstsein
im Licht der modernen »Wissenschaft« zumindest ansatzweise
bedacht werden. Dieser Unterscheidung stellen wir eine Be-
schreibung der Liebe voran, unter Verwendung der von beiden
Traditionen bereitgestellten Hauptmerkmale. Im Sinne einer
dialektischen Aufhebung geht es uns darum, hinter ihren

9

https://dol.org/10.5771/9783495097314-7 - am 16.01.2026, 08:43:07.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die pagane Liebe

widerspriichlichen und unverwechselbaren Erscheinungsfor-
men die Gemeinsamkeiten aufzuspiiren. Es ist indes nicht un-
ser Anliegen, dieses Problem, das hinsichtlich der Krise des
aktuellen Denkens den Ausgangspunkt fiir eine neue kons-
truktive Philosophie darstellen konnte, an dieser Stelle er-
schépfend zu behandeln. Wohl sollen die nachfolgenden Uber-
legungen einen Ausblick auf die Anwendungsmoglichkeiten
der Theorie geben, insbesondere was die Beziehung zwischen
den Geschlechtern und das Erziehungswesen anbelangt.

Vom Nichtsein zum Sein

Die gemeinhin falsch verstandene platonische Liebe griindet
wie keine andere auf den orphischen und dionysischen An-
schauungen, die Griechenland in Form der gemeinsamen My-
then Indiens, des Irans und der Kultformen keltischer Priester
erreichten. Wie hier so ist auch die platonische Liebe Leiden-
schaft, eine Sehnsucht, die sich vornimmt, die Niedrigkeit und
das Vergangliche des Lebens zu tiberwinden, und daher eine
duale Struktur voraussetzt, also die Moglichkeit, von einem
transitorischen, unbefriedigten Leben zu einem ausgefiillten,
frommen Leben zu gelangen.

Worin genau besteht diese platonische Liebe, die der hel-
lenischen Metaphysik so tiefgriindig innewohnt, von dieser an
die griechisch-romanische Welt weitergegeben wird und zu
einem Grof3teil die christliche Zivilisation beherrscht?

Um die Liebe in eine Doktrin zu verwandeln, war es not-
wendig, die lyrisch-religiose Sehnsucht durch ein Gebaude
klar abgegrenzter Ideen abzulosen und die Funktion der Liebe
mit dem individuellen und kollektiven menschlichen Leben
sowie der gesamten Evolution des Kosmos auf rationale Weise
in Einklang zu bringen, d.h. eine Philosophie auszuarbeiten.
Erst die genaue Verortung des Menschen und seiner Stellung

10

https://dol.org/10.5771/9783495097314-7 - am 16.01.2026, 08:43:07.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vom Nichtsein zum Sein

in der Welt, und der ganzen Welt in Bezug auf das Leben und
das menschliche Schicksal, ermoglichte eine Ergriindung der
radikalen Funktion der Liebe.

In unserem konkreten Fall gilt es einerseits, die Ursache
fiir die ewige Unzufriedenheit des Menschen auf Erden zu er-
fahren sowie fiir die grenzenlose Sehnsucht, die ihn tber sich
selbst und die Wirklichkeit, die ihn umgibt, hinausfiihrt. An-
dererseits wollen wir wissen, was die rationale Grundlage die-
ser Sehnsucht ist, und warum dieses Sehnen keine eitle Chi-
mire, sondern eine rithmliche Wirklichkeit darstellt.

Was bringt uns an der tdglichen Wirklichkeit zur Ver-
zweiflung und wirft uns stindig tiber sie hinaus? Warum ver-
sucht der Mensch vor ihrer Gegenwart zu fliehen und sich in
eine grenzenlose Zukunft zu versetzen, in eine Ewigkeit, die
seine Gegenwart lenken und seine Zukunft bestimmen soll?

Unsere Umwelt, auf die die Tatigkeiten unseres Lebens
gerichtet sind, ist in ihrer polyfonen und chromatischen Wirk-
lichkeit steter Wandel. In keinem Augenblick ist es uns mog-
lich, auch nur ein Bruchstiick von ihr zu erhaschen, geschwei-
ge denn ihre Totalitit, oder sie ganz in unseren Griff zu
bekommen. Bei dem Versuch, sie zu ergreifen, zerrinnt sie
wie Wasser in einem Sieb. Alles verandert sich, endet und ver-
geht. Mit unserer Geburt beginnt unser Tod, und unser Tod ist
der Beginn unserer Geburt. Im Leben liegt der Tod und im Tod
das Leben (Phaidon).

Allmahlich, von Sekunde zu Sekunde wandeln und nuan-
cieren sich die Farben, sogar ein und dieselbe Farbe ist in kei-
nem Augenblick sich selbst gleich. Wenn wir neben ein weifles
Blatt Papier eine Schneeflocke oder ein Stiick weifsen Stoff le-
gen, verschwindet das Weif3. Das eine wird grau, das andere
gelblich, das dritte bldulich. Keines der Dinge ist mehr voll-
kommen weif3, sondern mehr oder weniger weifS, und damit
sind sie es eigentlich nicht mehr. Und was dem Weifd wider-
fahrt, geschieht jeder beliebigen Farbe. Jede Farbe 16st sich in

11

https://dol.org/10.5771/9783495097314-7 - am 16.01.2026, 08:43:07.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die pagane Liebe

Gegenwart einer anderen auf. »Die Farben entstellen sich.«
Nirgendwo finden wir etwas, das sich als vollstandig weif oder
schwarz, griin oder orange beschreiben liefle. Nicht nur die
Farbe, die ganze Wirklichkeit der Welt verliert ihr authenti-
sches Wesen in Gegenwart einer anderen dhnlichen Wirklich-
keit. Das GrofSe ist nur grofs im Vergleich mit dem Kleinen.
Neben dem Riesigen wird das Grofse klein, und das Kleine
wird grof3 neben dem Winzigen. Und da die Reihe der Grofsen-
ordnungen unendlich ist, vermdgen wir von nichts mit Prazi-
sion zu sagen, dass es grof3 oder klein sei, hoch oder niedrig,
gerade oder schief. Geschweige denn gerecht oder ungerecht,
schon oder hasslich, wiirdig oder unwiirdig, treu oder untreu.
Nichts ist in sich und durch sich. Alles ist auSer sich. Alles ist
fliichtig, verginglich, endlich, ephemer.

Wie soll man in einer so ausgerichteten Welt leben und
der Existenz Sinn geben? Wo immer man den Fuf3 aufsetzen
mochte, entzieht sich einem der Boden. Wer im Leben eine
Stiitze sucht, die seine restlose vertrauensvolle Hingabe ver-
dient, der findet sie nicht in dieser Welt. Die Dinge enttiu-
schen uns. Sie geben sich als weif3, hoch, schon, gerecht oder
ungerecht aus und sind es in Wahrheit nicht. Wenn sie zu uns
Ja sagen, meinen sie Nein. Nicht einmal ihrer Verneinung
konnen wir trauen, weil auch in ihrer Verneinung eine heim-
liche Bejahung steckt. Sie offenbaren uns weder ein Sein noch
ein Nichtsein. Sie sind ein Sein, das nicht ist, und ein Nicht-
sein, das ist. Thre Existenz ist verhiillt und unfassbar. Nirgends
fasst unser Fuf$ sicheren Boden.

In Anbetracht dieser Sachlage und bedingt durch die un-
ausweichlichen Notwendigkeiten des menschlichen Verstan-
des wird zuerst dem von den sokratischen Lehren und ebenso
von der alten Tradition des griechischen Denkens beeinfluss-
ten Platon klar, dass, auch wenn die Dinge und die Personen
sich verindern, in eben diesem Wandel der Ansatz zu ihrer
Vollkommenbheit liegt. Durch die fliichtigen Schatten bricht

12

https://dol.org/10.5771/9783495097314-7 - am 16.01.2026, 08:43:07.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vom Nichtsein zum Sein

das Licht. Wenn der vergiangliche Glanz nicht etwas Bestandi-
ges durchblicken liefle, wire es sinnlos, Worte auszusprechen
und ihnen eine Bedeutung beizumessen. Die Sprache setzt vo-
raus, dass wenn ich Ja sage, Ja meine, und bei Nein Nein. Da
wir miteinander sprechen, uns verstehen und in einer Bedeu-
tung iibereinstimmen, iiber das Gesprdach zueinanderfinden
und wissen, was wir sagen, die Wahrheit von der Liige schei-
den und richtig von falsch, ist klar, dass im Wort das Licht ver-
borgen liegt und »das Licht in der Finsternis leuchtet«.

Platon nannte die subtilen Einheiten, die uns das Spre-
chen ermoglichen und dazu verhelfen, Wort und Bedeutung
zusammenzuhalten, Visionen — Ideen. Der Mensch besitzt die
Fahigkeit, Ideen — Visionen zu haben. Doch der Visionar — wie
auch der Kiinstler, der Wissenschaftler oder der Prophet — wird
erst zum Seher, wenn er tatsdchlich hinter den triigerischen
Erscheinungen die unverdnderlichen Notwendigkeiten er-
blickt, wenn die Ideen {iber die verginglichen Erscheinungen
hinaus iiber eine ewige Wirklichkeit verfiigen, und wenn die
verganglichen Erscheinungen mehr oder weniger den Ideen
dhneln. Ich kann nur wahrhaftig etwas als weif3, schon, hass-
lich, gerecht oder ungerecht bezeichnen — ohne dass es in
Wirklichkeit diese Qualititen in erschopfendem Sinne be-
sitzt — wenn ich von vorneherein weif3, was das Weifle, die
Schonheit, die Gerechtigkeit an sich sind, und zudem eine
Ahnlichkeit zwischen ihnen und dem wahrnehme, was die Er-
scheinungen der Welt mir vermitteln.

Das setzt einerseits ein Lichtreich voraus, in dem die Ide-
en in ihrer ganzen Reinheit leuchten, und andererseits eine
Verbindung zwischen diesem Reich und den verginglichen
Wirklichkeiten, in denen sich das Leben abspielt. Daraus folgt,
dass die weltlichen Dinge, die vom Standpunkt der Vollkom-
menheit aus betrachtet nichts sind, in gewissem Sinne doch
etwas sind. Nichts ist weifs, aber die weiflen Dinge sind mehr
oder weniger weifs; nichts ist schon, aber die schonen Dinge

13

https://dol.org/10.5771/9783495097314-7 - am 16.01.2026, 08:43:07.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die pagane Liebe

sind mehr oder weniger schon; nichts ist gerecht, aber die ge-
rechten Taten sind mehr oder weniger gerecht. Denn wiren sie
es tiberhaupt nicht, dann liefe sich auch nicht sagen, dass sie es
tiberhaupt sind. Das WeifSe will ganz weif3 sein, das Gerechte
gerecht, das Schone schon, ohne dass sie es jemals ganz sind.
Die weltlichen Dinge erlangen ihre Wirklichkeit und ihren
Wert, weil sie immer das sein wollen, ohne es jemals zu sein,
was die Ideen auf immer sind. Indem ich auf die Dinge das
Maf3 der Ideen anwende, nach deren Vollkommenheit jene
streben, beurteile und bewerte ich sie gemafS ihrem eigenen
Maf3stab. Sie sind, was sie sind, in dem Maf3, wie es ihnen ge-
lingt, so zu werden. Eine gerechte Tat ist in dem MafSe gerecht,
wie sie die Gerechtigkeit zu verwirklichen vermag. Ein
Mensch ist erst wahrhaftig ein Mensch in dem MafSe, wie es
ihm gelingt, seine Menschlichkeit umzusetzen. In jeder Wirk-
lichkeit liegt verhiillt das Bild ihres eigenen Seins enthalten.
Thr Sein ist ihr auferlegt wie ein Wunsch und eine Pflicht. In
der Fiille des eigenen Seins liegt die eigene Perfektion. Hier
erlangt der Spruch des delphischen Orakels — »Erkenne dich
selbst« — seine volle Bedeutung. Dennoch: Da der Mensch
zum einen die unbefriedigende Erfahrung von Erscheinungen
macht, die ihn betoren und betriigen, und zum anderen die
prizise Vision einer Wirklichkeit hat, die ihn erleuchtet und
beunruhigt, ist es nur allzu verstiandlich, dass in einem Leben,
das sich der Auflosung im Nichtsein ausgesetzt sieht, die
menschliche Existenz nach einer leuchtenden Vollkommenheit
strebt, die schon im Leben, aber vor allem nach dem Tod mit
der Fiille des Seins die Rettung bringt. Dieses Bestreben, das
nicht auf der Verneinung des Vergénglichen noch auf dem Be-
sitz des Dauerhaften griindet, sondern auf der kontinuier-
lichen Sehnsucht alles Verginglichen nach Ewigkeit, nennt
Platon Liebe.

14

https://dol.org/10.5771/9783495097314-7 - am 16.01.2026, 08:43:07.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die platonische Liebe

Die platonische Liebe

Der im Phaidros und im Gastmahl gelauterte und zur Theorie
erhobene hellenische Eros wird zu einem Schliisselelement bei
der Gestaltung der Welt. Dafiir muss eine erste Bedingung er-
fillt sein. Das unstillbare Sehnen geht von einem Ziel aus, auf
das es zusteuert. Bei Platon ist es die hochste Form der Schon-
heit; bei Aristoteles das reine Denken, die unbewegte Ver-
nunft, die sich selbst denkt — Noesis noeseos. Bei beiden ist es
die absolute Perfektion in der absoluten Ewigkeit.

Zwischen der hochsten Einheit des Seins und seiner Ver-
neinung im reinen Nichtsein ist jedoch ein dritter Begriff no-
tig, ein Mittler, der als Verbindungsglied fungiert. Das ist die
Wirklichkeit unserer Welt, das Reich von Werden und Ver-
gehen, von Leben und Tod, in dem alles schon irgendwie etwas
ist, aber bedingt durch seine Verginglichkeit zugleich die stete
Verneinung von dem ist, was es ist.

Allein in der werdenden Vielheit, in der Bewegung und
im Wandel ist Liebe moglich. Ohne die Bewegung, die das
Nichtsein pausenlos ins Sein bringt und das Sein ins Nichtsein
stiirzt, ist kein Verlangen mdoglich, noch Sehnsucht oder Be-
streben.

Zur Liebe befdhigt ist allein ein Seiendes, das zwar schon
irgendwie etwas ist, aber danach strebt, sein Sein zu dndern,
sich in etwas Hoheres zu verwandeln.

Laut Diotima ist Eros kein Gott, wie es die Gesprachspart-
ner im Gastmahl behaupten. Als Sohn des Reichtums und der
Armut ist er weder Gott noch Mensch. Er ist weder vollkom-
men reich, denn in diesem Fall wiirde er schon nach nichts
mehr streben, noch vollkommen arm, da die vollkommene Be-
diirftigkeit die vollkommene Unfruchtbarkeit ist. Weil er
schon tiber etwas verfiigt, will er alles besitzen und aus dem
diirftigen Leben ein erfiilltes Leben machen. Eros ist nicht in
der vollkommenen Ewigkeit noch in der vollkommenen Bewe-

15

https://dol.org/10.5771/9783495097314-7 - am 16.01.2026, 08:43:07.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die pagane Liebe

gung. Er ist die Bewegung, die Ewigkeit werden will. Er ist
weder Gott noch Mensch, sondern ein Didmon — ein Bote, der
die Menschen mit Gott in Verbindung bringt.

Die Liebe ist eine dialektische Macht. Sie beruht auf
einem intrinsischen Widerspruch, den sie unentwegt zu tiber-
winden sucht. Durch ihre Bemiithung ermdoglicht sie es den
niederen Formen, zum Rang der hoheren Formen aufzustei-
gen, und das, was weniger Sein und weniger Wert besitzt, wird
durch sie zur Fiille des Seins und damit zur Perfektion finden.

Daher die aufsteigenden Stufen der Liebe. Diese Skala
verkorpert das Modell aller spiateren Skalen der Liebe und
Mystik. Als stetes Streben und asketischer Verzicht ist die Lie-
be eine Manie, ein Delirium, und mit ihr verbunden ist ein
konfuser Sinnen- und Vernunftrausch, der letztendlich zur
Offenbarung eines Mysteriums fiithrt: der Enthiillung der Idee
von der Schonheit, die sich, zusammen mit der Idee vom Gu-
ten und der Wahrheit, mit der hochsten Einheit des Seins ver-
bindet. Dieser gottliche Rausch oder Wahnsinn, die hochste
Vernunft, entspringt der Gottheit und fiihrt unsere Seele hi-
nauf zu Gott. Mit Fug und Recht lasst er sich als Enthusiasmus
— gottliche Inbesitznahme — bezeichnen, da unser verging-
liches Wesen durch ihn an der Gottheit teilhat.

Von der reinen, fliefenden und chaotischen Bewegung bis
zur Form des Logos fiihren eine Reihe von lduternden Statio-
nen zur letzten Offenbarung. Jede Art von Liebe griindet auf
dem dionysischen und begehrlichen Trieb, der die Wurzel des
Lebens ist; dem Drang und Hunger nach schonen Korpern.
Durch die Liebe ist die Schonheit in ihrer elementarsten Form
schon Fortpflanzung und Fruchtbarkeit. Diese erste Stufe der
Liebe, die den Menschen und Tieren gemein ist, strebt zwar
nach Fortdauer und Unsterblichkeit, dennoch zergeht und ver-
liert sie sich im unbestimmten Werden von Leben und Tod.
Jede Fortpflanzung fithrt zum Tod. Das gezeugte Wesen ist zu-
gleich Verlangerung und Verneinung des Erzeugers. Aber in

16

https://dol.org/10.5771/9783495097314-7 - am 16.01.2026, 08:43:07.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die platonische Liebe

allen und jedem einzelnen der schonen Korper liegt implizit
die Form der Schonheit vor. Die generische Schonheit, an der
sie teilhaben und durch die sie sind, was sie sind, kommt durch
die zeitlichen Verdnderungen in ihrer unbewegten Reinheit
zum Vorschein. In jedem Korper erkennt die Seele die Form
der Schonheit, die ihm unterliegt. Das Ewige offenbart sich
im Glanz des Verginglichen. Schone Korper werden geboren,
leben und sterben. Die ihnen zugrunde liegende Schonheit be-
wahrt ihre Identitéit. Die Bemiihung, die darin besteht, dass die
Seele vom unstillbaren Hunger nach schonen Korpern zur in-
korruptiblen Einheit ihrer Form gelangt, stellt den zweiten
Grad der erotischen Lauterung dar.

Gleichwohl findet der unstillbare Eros keine Ruhe in die-
ser noch an die Niedrigkeiten der empirischen Wirklichkeit ge-
bundenen Allgemeinheit. Von der Kontemplation der schonen
Korper und der unvergianglichen Schonheit, die in ihrer Zeit-
lichkeit enthalten ist, geht er tiber zur geistigen Liebe der Per-
sonen und misst der Seelenschonheit einen hoheren Wert und
eine hohere Wirklichkeit zu. Wenn eine schone Seele einen
unscheinbaren Kérper bewohnt, tritt die korperliche Schonheit
an zweite Stelle. Der Blick richtet sich auf »das weite Meer des
Schonen, und in seiner Betrachtung bringt er eine Vielfalt
schoner Reden und Gedanken hervor, die dem unstillbaren
Streben nach Weisheit entspringen« (Gastmahl).

Der weiterhin unbefriedigte und mit seiner in der ersten
Aufstiegsphase erworbenen Macht und Grofe erfiillte Eros
findet in den individuellen Geistern noch etwas, das teilhat
am unendlichen Werden. In ihnen und durch sie erscheint
schlieBSlich die ewige Schonheit, nach der die Liebe ununter-
brochen strebt. »Wer bis hierher geleitet worden ist, indem er
in richtiger Folge und Art das viele Schone betrachtete, der
wird endlich, am Ziel dieses Wegs angelangt, ein Schones von
wunderbarer Natur erblicken, und dies ist gerade der Grund
fir alle fritheren Miihen. Es ist von ewiger Schonheit, die we-

17

https://dol.org/10.5771/9783495097314-7 - am 16.01.2026, 08:43:07.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die pagane Liebe

der wird noch vergeht, weder zunimmt noch abnimmt, die
nicht von der einen Seite betrachtet schon, von der anderen
aber hisslich ist. Diese Schonheit hiangt nicht von der Person
ab, die sie betrachtet, deren Zeit, Bezug, Ort oder personlichen
Umstianden. Sie stellt sich nicht mit dem dar, was zum Korper
gehort, noch als Rede oder Erkenntnis, noch als etwas, das
einem Einzelwesen ist auf der Erde oder im Weltraum oder
anderswo, sondern als rein in sich und fiir sich und ewig sich
selbst gleich. Alles andere Schone griindet auf ihr und hat teil
an ihr, ohne dass das Werden und Vergehen von diesem ihr
schadlich wire oder sie irgendwie beeintrachtigen konnte.
Wer bei seinem Aufstieg das Urschone selbst zu erblicken be-
ginnt, der diirfte seinem Ziel ziemlich nahegekommen sein«
(Gastmahl).

Die ewige Schonheit zeigt sich uns hier als der eigentliche
Motor aller Dinge, die werden und sich verdndern. Einmiitig
strebt alles unermiidlich nach ihr. Eros ist Drahtzieher und
Anstifter von alledem, was zum Bereich des geistigen Lebens
gehort. Die liebende Sehnsucht sucht und findet in der Wirk-
lichkeit die Ideen, die sie bestimmen und verdeutlichen. Durch
sie und in ihr wird uns die Schonheit gegenwirtig, und indem
sie sich von ihrem unwandelbaren Standort auf die Vielheit
der Dinge projiziert, bringt sie nach und nach das urspriing-
liche Chaos in eine kosmische Ordnung. Das ist die Funktion
der Wissenschaft.

Das Ziel der Liebe ist daher nicht die Person. Die Person,
der individuelle Geist, verkorpert noch eine Zwischenstufe —
eine dimonische Wirklichkeit, keinen Gott. Sie ist kein Selbst-
zweck, sondern ein Weg, um zu einem Ziel zu gelangen. Die
reine Schonheit, in ihrer unpersonlichen und unbewegten
Wirklichkeit, ist das letzte Ziel jeden Strebens. Von der diony-
sischen Energie haben wir uns zur Ausgewogenheit Apollons
aufgeschwungen. Die angestrebte Ewigkeit findet sich nicht in
den weltlichen Dingen noch im begehrenden Wesen der Per-

18

https://dol.org/10.5771/9783495097314-7 - am 16.01.2026, 08:43:07.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der kosmogonische Eros

sonen, sondern im unverinderlichen Rahmenwerk der Ideen
und, schlussendlich, in der hochsten Idee, die dem Kosmos
Einheit und Wiirde verleiht. Wegen des Damons der Liebe
sucht der Mensch die Anbindung an die hochsten Spharen,
stellt sich bedingungslos in ihren Dienst und findet in ihrer
Betrachtung die Moglichkeit der Mitwirkung an der Ewigkeit.
Das ist das Schema der erotischen Dynamik in den plato-
nischen Dialogen.

Der kosmogonische Eros

Was in Platon die Schaffenskraft des geistigen Lebens ist, an-
hand derer der Mensch sich in seinem Werk verewigt, eine
apollinische Kultur und eine geistige Objektivitdt hervor-
bringt, wird bei Aristoteles und sogar noch in Platons Timaios
zum Zentralnerv der kosmischen Struktur und zum Urquell
jeder wahren Schopfung. Beim reprisentativsten der helle-
nischen Denker bekommt die Liebe eine ontologische Funk-
tion. »Gott bewegt die Sonne und alle Gestirne durch die
Macht der Liebe.«

Man darf nicht vergessen, dass die schopferische Bewe-
gung in einer endlichen, begrenzten Welt stattfindet. Diese ty-
pisch hellenische Auffassung steht in diametralem Gegensatz
zu den Denkgewohnheiten des modernen Menschen. Das grie-
chische Universum ist zurechtgeschnitten; es besteht aus pra-
zise abgezirkelten Teilen, die sich in Linien, Flachen und
Grundrissen gliedern; es ist architektonisch und fast einer
Skulptur vergleichbar. Alles reflektiert sich im Rahmen einer
dynamischen Architektur. Und innerhalb dieser ist jede Be-
grenztheit Fiille, jede Definition Bereicherung und Perfektion.
Der Logos dringt ein in das Chaos des Unbestimmten, trennt,
begrenzt und bestimmt. Vermittels der Definition treten die
individuellen Umrisse der Dinge hervor, erhilt die zahllose

19

https://dol.org/10.5771/9783495097314-7 - am 16.01.2026, 08:43:07.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die pagane Liebe

Mannigfaltigkeit der konkreten Wirklichkeiten einen Korper
und schwebt fruchtbar tiber der Dunkelheit des Nichts. Wenn
wir die Grenzen aufheben, bricht die Wirklichkeit aus ihren
Angeln und 16st sich auf. Ein Sein ohne Grenzen — Apeiron —
ist die reine Irrationalitit. Es ist schier undenkbar, unvorstell-
bar. Es ist der schopferischen Titigkeit der Dialektik feindlich
und muss geradewegs ins Chaos fiihren, wo es sich auflost.

Die Bewegung in allen ihren Formen ist — innerhalb der
Grenzen der Wirklichkeit — das Produkt der erotischen Anzie-
hungskraft. Entgegen der modernen Physik, die sie auf die
Feststellung einer korrelativen Positionsveridnderung zweier
Korper in der Uberlagerung von Raum und Zeit verkiirzt, er-
kennt die aristotelische Kosmologie in der Bewegung eine we-
sentlich schopferische Wirklichkeit, eine Hervorbringerin von
Wirklichkeiten.!

Eine unbelebte Wirklichkeit bzw. ein Raum von unbe-
stimmten AusmafSen ist unvorstellbar. Es gibt kein Seiendes,
dem die Bewegung oder die Ruhe, bzw. die Richtung der Be-
wegung gleichgiiltig wire. Jeder Ort besitzt eine spezifische
Beschaffenheit, jedes Sein den ihm angemessenen Platz. Alles,
was sich nicht an seinem Ort befindet, strebt mit aller Macht
danach, diesen zu erreichen. Und weil die Vollendung des
Seins an hochster Stelle steht, ist der Kosmos in seiner gesam-
ten Wirklichkeit als eine hierarchische Reihe tibereinander-
gelagerter Schichten aufgebaut, von der jede einzelne im Hin-
blick auf die vorangehende die Fiille und Perfektion darstellt,
d.h. eine anziehende treibende Kraft, einen Motor. Das Nied-
rigste strebt nach dem Héchsten und wird durch die unwider-
stehliche Macht der Liebe zu diesem hingezogen.

! Wie man weifi, unterscheidet Aristoteles verschiedene Bewegungsarten in
engem Bezug zu den Kategorien des Seienden. Die Bewegung ist der Schritt
des Seienden von einem Gegensatz zum anderen, und die lokale Bewegung oder
Umwandlung ist davon nur ein Sonderfall, nimlich der korrelative Wechsel zur
Kategorie des Ortes. (Physik VI und VII)

20

https://dol.org/10.5771/9783495097314-7 - am 16.01.2026, 08:43:07.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der kosmogonische Eros

Die erste und unterste der Spharen stellt der irdische
Raum dar, in dem die Bewegung und die jeweilige Position
der Dinge von der vielfachen Verkniipfung der vier Elemente
und der Energie der Formen abhingen. Die jeweilige Vorherr-
schaft dieser Elemente und ihr Dichteunterschied setzt eine
Reihe von Attraktionen und Repulsionen in Gang und riickt
jedes Ding auf seinen natiirlichen Platz. Die Dinge wechseln
den Ort, werden und wandeln sich, aber nicht aufgrund der
Unbewegtheit, die nach Aristoteles ein reiner Widerspruch
wire, sondern bedingt durch die Anziehungskraft, die der
ihnen bestimmte Ort auf sie ausiibt, und der Interferenzen
und Hindernisse, die sie auf ihrem Weg dorthin tiberwinden
miissen. Solcherart ist die erste Form der erotischen Anzie-
hung. Der hl. Thomas nennt sie appetitus, einen natiirlichen,
sensitiven Trieb. Jede Bewegung ist Drang, Streben, Begehren.
Alles, was sich von seinem Platz entfernt, ist bestrebt, wieder
an ihn zuriickzukehren, und erst, wenn es ihn wieder einge-
nommen hat, vermag es Ruhe zu finden.

Kurz, jede Bewegung hat eine Ursache. Nichts bewegt
sich, ohne bewegt zu werden. Die Materie ist reine Passivitat.
Alle Bewegungen der irdischen Sphire werden von der Anzie-
hung ausgelost, die der Himmel der Fixsterne durch die Son-
nenbewegung auf sie ausiibt. Die Bewegung der Sonne wirft
ihre anziehende Strahlung auf die Erde. Durch sie werden alle
Verianderungen auf dieser unfertigen verstorten Welt eingelei-
tet: Geburt und Tod, Fortpflanzung und Verfall. Das Begehren,
das die weltlichen Dinge zur Suche nach ihrem natiirlichen
Ort antreibt, ist in Wirklichkeit der Reflex einer hoheren An-
ziehung, namlich der Anziehung der iibernatiirlichen Raume,
in denen es schon nicht mehr Hoch und Niedrig, Leicht und
Schwer, Trocken und Feucht gibt, sowenig wie Unvollkom-
menheit oder Unreinheit. Dabei handelt es sich um das Reich
des Ubernatiirlichen, das von der Vernunft regiert wird. Die
Sterne besitzen Verstand und fiihren ihre Bewegungen gemafs

21

https://dol.org/10.5771/9783495097314-7 - am 16.01.2026, 08:43:07.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die pagane Liebe

rationalen Gesetzen aus. Anhand von Zahl und Maf$ bestim-
men die geometrischen Verflechtungen die Perfektion ihrer
kreisformigen Bewegung.

Die Bewegung der Sphiren geht zudem auf die erotische
Anziehung zuriick. Die Liebe bewegt die Sterne. Jede Bewe-
gung ist das Kennzeichen von Unvollkommenheit. Bewegung
ist Streben, und Streben ist Mangel. Die Ausgewogenheit und
Harmonie ihrer Bewegung ist das Merkmal der hochsten
Liebe.

Die Sterne streben nach hochster Vollendung, und um
diese kreisen sie. Ihr Zentrum ist das reine Denken, die reine
Gegenwart, die vollendete Aktualitit, ohne den kleinsten Rest
verstorter Virtualitit. Angefiillt mit Logos imitieren und spie-
geln die Sterne in ihrer harmonischen Bewegung die uner-
schiitterliche Ruhe der Vernuntft.

Die gottliche Wirklichkeit des reinen Denkens — Noesis
noeseos — ist Motor und Antrieb fiir jede Art von Wirklichkeit
und Beweglichkeit. Seine Perfektion verhindert jegliches Stre-
ben. Der hochste Motor ist per definitionem unbewegt. Jeder
Wandel vollzieht sich in der Zeit. Uber der Zeit steht die Ewig-
keit.

Eros erzeugt das Sein. Jeder Schritt vom Nichtsein zum
Sein, vom potenziell Seienden zum aktuell Seienden, vom
Niedrigen zum Hochsten wird durch die Anziehungskraft der
hochsten Schichten der Existenz bewirkt. Die gesamte Struk-
tur des Kosmos entsteht aus dieser Hierarchie von Bezogen-
heiten. Die Fiille des Seins, die zugleich Fiille der Schonheit,
der Vortrefflichkeit und des Guten ist, wird zur Idee und zum
hochsten Zweck, zum Anziehungspunkt des ganzen Univer-
sums. Nach ihrem Beispiel stellen sich die Formen in den
Dienst der Formen und die Zwecke in den Dienst der Zwecke.
Zwischen dem reinen Urchaos, dem zufolge alles auf reine La-
tenz zuriickzufithren wére — unablédssiges Streben, Moglich-
keit ohne Wirklichkeit —, und der reinen Idee — volle, leuchten-

22

https://dol.org/10.5771/9783495097314-7 - am 16.01.2026, 08:43:07.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der kosmogonische Eros

de Aktualitdt — ist das Universum ein durch den erotischen
Antrieb belebter Organismus. Der aufsteigende Fortschritt
der Wesen ist nichts anderes als die allmédhliche Durchdrin-
gung der unformigen Materie durch den Logos und wird vo-
rangetrieben und erreicht durch eine liebende Bewegung. Eros
ist das ewige Dringen der Dinge auf die Gottheit zu. Als ord-
nende und bildende Kraft wirft er die Wirklichkeit auf eine
zunehmend vollendete Struktur, die vermoge der mathemati-
schen Ordnung der Sphiren in der Einheit des ordnenden
Denkens miindet. Daher Averroes” Aristotelesauslegung und
sein Begriff von der ewigen Materie. Der physische Kosmos,
das ewige Streben, ist die Ewigkeit in der Zeitlichkeit.

Eros und Logos sind korrelative Aspekte derselben Wirk-
lichkeit. Die Liebe fordert die Erkenntnis. Die Erkenntnis ent-
springt dem erotischen Trieb und beméchtigt sich im dialekti-
schen Aufstieg der Wesenheiten, die die Wirklichkeit bilden.
In der ontologischen Ordnung hingegen nimmt der Logos
den ersten Platz ein. Das erotische Delirium ist ewiges Unbe-
friedigtsein, ist Mittler und standiges Mittel im Dienst eines
noch nicht erreichten Ziels. Das logische Wesen ist das alleini-
ge Ziel. Eros ist ein groffer Ddmon. Der Logos identifiziert sich
mit der Gottheit.

Aus dem Gesagten folgt, dass die Liebe grundsitzlich von
Gott ausgeschlossen bleibt. Gott ist weder erotisch noch ist er
Philosoph. Da er alles besitzt, begehrt er nichts. Seine absolute
Vollkommenheit schliefit ein Streben aus. Es ist nicht moglich,
zu behaupten, dass die Welt das Werk der gottlichen Liebe, ge-
schweige denn die Berechnung des gottlichen Verstandes ist.
Der Gedanke, dass Gott die Kreaturen liebt, ist widerspriich-
lich und entbehrt daher jeglichen Sinns. Gott bewirkt die Lie-
be. Seine Anziehungskraft ist uniibertroffen. Weder liebt er,
noch kann er lieben. Er entfacht allein die Liebe.

So verstanden schliefSt die Liebe grundsitzlich die Barm-
herzigkeit, das Mitleid und die Sympathie aus, denn diese ste-

23

https://dol.org/10.5771/9783495097314-7 - am 16.01.2026, 08:43:07.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die pagane Liebe

hen ihrer aufsteigenden Bewegung entgegen. Gegentiber ihrer
konstruktiven Macht sind diese abwirtsgewandten Bewegun-
gen zersetzende Krifte, Phianomene kosmischer Zerstorung,
verwirrend und chaotisch. Die bisherigen Ausfithrungen gip-
feln in einem tiefen Widerspruch. Die unentwegt strebende
Welt, die niemals befriedigt ist und durch ein Delirium bewegt
wird, das in der Offenbarung eines Mysteriums gipfelt, ist in
sich selbst statisch. Sie bewegt sich nicht. Sie wird bewegt. Sie
ist nicht aktiv, sondern passiv; nicht autonom, sondern fremd-
bestimmt. Sie ist das Reich der Leidenschaften. Anziehend und
machtvoll ist einzig und allein der ewige Gleichmut. Der unbe-
wegte Beweger, frei von jeder Leidenschaft, ist reine Aktivitit.
Als Quell des Dynamismus schreibt er allem sein Gesetz vor.

24

https://dol.org/10.5771/9783495097314-7 - am 16.01.2026, 08:43:07.



https://doi.org/10.5771/9783495997314-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Die zwei Reiche
	Vom Nichtsein zum Sein
	Die platonische Liebe
	Der kosmogonische Eros

