Hiiseyin Yilmaz. Caliphate Redefined. The Mystical Turn in Ottoman
Political Thought. Princeton: Princeton University Press. 2018. 384 pages.
ISBN-13: 9780691174808.

Rezensiert von Soumaya Louhichi
Goethe-Universitit Frankfurt, Deutschland
Louhichi-Guezel@em.uni-frankfurt.de

Hiiseyin Yilmaz, Professor fiir Geschichte an der George-Mason-Universitit in Virgi-
nia, nahm sich in seinem 2018 bei Princeton University Press erschienenen Buch
Caliphate Redefined — The Mystical Turn in Ottoman Political Thought vor, die Entwicklung
der Konzeption des Kalifats im Kontext des politischen Denkens im Osmanischen
Reich zu untersuchen. Dabei versucht er zu zeigen, dass sich ausgehend von der Post-
Abbasidenzeit bis hin zum spiten sechzehnten Jahrhundert eine eigene Konzeption
des Kalifats innerhalb des islamisch-mystischen Denkens entwickelte. Hierzu analy-
siert er ausgiebig bisher unbeachtete arabische, persische und osmanisch-tirkische
Texte, anhand derer er veranschaulicht, wie das Konzept des Kalifats im Osmanischen
Reich in der Sprache des Sufismus rekonstruiert wurde.

Yilmaz kritisiert die vorherrschende Meinung, dass die mittelalterliche Theorie des
Kalifats, die muslimische Juristen zur Abbasidenzeit (ca. 750-1258) entwickelten, auch
fur das politische Denken und die politische Praxis im Osmanischen Reich bestim-
mend war. Diese Annahme - so Yilmaz - ziehe nur die juristische Perspektive in
Betracht, tibersehe bei der Einordnung des Kalifats als Institution und Ideal aber die
Auswirkungen spiterer historischer Entwicklungen und ignoriere den prigenden Ein-
fluss weiterer intellektueller Traditionen, wie etwa des Sufismus. Da die juristische
Interpretation des historischen Kalifats als Nachfolge des Propheten offensichtlich im
Widerspruch zur Genealogie der osmanischen Dynastie stand und sie die im Osmani-
schen Reich ausdifferenzierte Staatsgewalt nur schwer legitimieren konnte, bot die
mystische Lesart ein paradigmatisch neues Verstindnis. Indem sie das Kalifat als Ma-
nifestation der gottlichen Herrschaft ausdeutete, konnte sie so die Legitimationsbe-
diirfnisse des entstehenden Reiches erfiillen.

Yilmaz bespricht im ersten Kapitel ,The Discourse on Rulership“ ein weites Reper-
toire an Schriften zum Themenbereich der Herrschaft im finfzehnten und sechzehn-
ten Jahrhundert, bettet die einzelnen Texte in den jeweiligen politischen, sozialen und
kulturellen Kontext ein und zeichnet so inhaltliche Wendepunkte im osmanischen
Herrschaftsdiskurs nach. Dabei stellt er fest, dass mystische Argumentationsmuster
den allgemeinen Diskurs tiber das Thema der Herrschaft dominierten.

Im zweiten Kapitel ,The Caliphate Mystified“ zeigt Yilmaz, wie die Osmanen sich
den Legitimationsapparat und die Ikonographie ilterer muslimischer Dynastien, vor
allem der Seldschuken und der Mamluken, aneigneten. Die Ubernahme des Dawla-
Titels deutete auf die Verbundenheit mit der kalifischen Ordnung hin. Hiermit beton-
ten auch die Osmanen ihre Zugehorigkeit zum Abbasidenkalifat als wichtige Quelle
und Zeichen islamischer Legitimitit.

Diyir, 1. Jg., 2/2020, S. 351-353, DOI: 10.5771/2625-9842-2020-2-351

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 12:44:42. © Inhait.
\g des Inhalts i it, far oder in K-Sy



https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-2-351

352 Soumaya Louhichi

Yilmaz weist auf die politischen, sozialen und kulturellen Besonderheiten des ana-
tolischen Kontextes hin und legt dar, wie sich in diesem Kontext die Verwendung des
Kalifentitels von der juristischen Verwendung im Sinne einer Nachfolgerschaft des
Propheten hin zur mystischen Vorstellung einer Vertretung Gottes auf Erden (Hilafat
Allah) entwickelte. Literarisch manifestiere sich dies bereits in Suhrawardi‘s (gest.
1191) illuministischer Philosophie, die indigene und sufische Vorstellungen zum in-
tegralen Bestandteil des Kalifatskonzepts machte.

Im dritten und vierten Kapitel ,The Sultan and the Sultanate” und ,The Caliph
and the Caliphate” bespricht Yilmaz eingehend die zentralen Ideen der Konzeption
des Sultanats sowie dessen Entwicklung hin zum Kalifat im politischen Denken os-
manischer Autoren. Dort setzte sich nach Yilmaz unabhingig vom literarischen Genre
ein zentraler Gedanke durch: die Herrschaft werde als Gnade Gottes (n:‘met) verstanden
und basiere damit auf dem sufischen Verstindnis, dass der Mensch von Natur aus mit
Gott verwandt sei. Als ein Spiegelbild der gottlichen Natur sei der Mensch als sein
Stellvertreter auf Erden geschaffen worden. Es werde das Bild eines Herrschers kulti-
viert, das sich aus einer esoterischen Interpretation der islamischen Ontologie ableite
und in der Tradition des sufischen Verstindnisses der Mensch-Gott-Beziehung stehe.
Die Exekutivgewalt des Sultans werde damit durch géttliche Inspiration zur spirituellen
Autoritit des Kalifen.

Die Tragweite dessen ist zu betonen. Die osmanischen, sufisch gesinnten Autoren
fithrten nicht blof§ ein eigenes Kalifatskonzept ein. Indem sie nimlich das Kalifat als
Hilafat Allab und damit den Kalifen als ,Schatten Gottes (Saya-i Haqq) re-interpretier-
ten, bemaflen sie das Kalifatsamt und seinen Wiirdentriger mit einer ganz neuen Quali-
tit. Dies bedeutete einen epistemologischen Bruch mit der bisherigen juristischen Kon-
struktion des Kalifats als Hilafat Rasial Allah, d.h. des Kalifen als Vertreter des Gesandten
Gottes. Diesbeziiglich sieht Yilmaz die Ende des flinfzehnten Jahrhunderts von Idris
Bidlisi (gest. 1520) verfasste Abhandlung tiber die politische Philosophie (Qandn-i
Sahansabi) als die formative Schrift des osmanisch-politischen Denkens.

Im fiinften Kapitel ,The Myth of the Ottoman Caliphate® behandelt der Autor die
Konzeption des Kalifats im ,siileymanischen Zeitalter”.! Im Krieg gegen die zu Un-
gliubigen hochstilisierten safawidisch-schiitischen Feinde, erwiesen sich die Sufi-
Orden und deren einflussreiche Scheichs als effektives Propaganda-Instrument zur
Legitimierung der osmanischen Herrschaftsanspriiche. In einer von endzeitlichen und
apokalyptischen Angsten geprigten Zeit verbreiteten Sufi-Gelehrte etwa Vorstellungen
vom Sultan als dem erwarteten Mahdi. Es ist dieser Kontext, in dem unter anderem
auch die Lehren des andalusischen Mystikers Ibn “Arabi entdeckt und verbreitet wur-
den.

Nun hatte sich in der Forschung bisher die Meinung durchgesetzt, dass die Osma-
nen, zumindest bis zum osmanisch-russischen Friedensvertrag von Kiigiik Kaynarca
1774, keinen Anspruch auf den Kalifentitel erhoben. Die bis Anfang des 20. Jahrhun-
derts verbreitete Legende vom Kalifen Al-Mutawakkil ITI., der das Kalifat an Selim I.

1 Mit dem Ausdruck bezieht sich Yilmaz ausdriicklich auf die Zeit von 1494-1591, also
nicht einzig auf die Regierungszeit Sultan Stileymans L., reg. 1520-1566.

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 12:44:42. © Inhait.
\g des Inhalts i it, far oder in K-Sy



https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-2-351

Huseyin Yilmaz. Caliphate Redefined 353

(reg. 1512-1520) iibergeben haben soll, gilt als widerlegt. Fiir die Zeit bis zum Friedens-
vertrag von Kiigiik Kaynarca 1774 gibt es keine dokumentarischen Belege fiir eine aktive
Verwendung des Titels seitens der osmanischen Sultane. Eine von Ebiil Ula Mardin
publizierte Sammlung aus Einladungen zu Ramadan-Zeremonien? zeigt, dass sich vor
dem Vertrag von Kiiciik Kaynarca 1774 kein Sultan den Titel Amir al-Mu’minin gab.
Gelegentlich wurde der Titel Hilafai-penabi (Zuflucht des Kalifats) benutzt.?

Erst im neunzehnten Jahrhundert gewann das Kalifat, in einem Kontext geprigt vom
europdischen Kolonialismus und muslimischen Widerstandbewegungen, zuerst in Indi-
en, dann in mehreren Teilen des Osmanischen Reichs, wieder an politischer Bedeutung
und religiéser Symbolik. Der Begriff ittzhad-i islami bzw. Pan-Islamismus ist prigend fir
diese Zeitepoche und bildete die Grundlage fiir die Wiederbelebung des Kalifats.

In der neueren Forschung sprechen sich jedoch manche Stimmen fiir ein osmani-
sches Kalifat vor dieser Zeit aus. Yilmaz, mit seiner bisher ausfithrlichsten Studie, ist
in einer Linie mit Vertretern dieser These zu sehen. Dazu zdhlen u.a. Abderrahmane
el-Moudden, Anthony Reid, Seljuk Affan und Aziz Ahmad.*

Freilich unterscheidet Yilmaz sich von anderen Vertretern. Wihrend el-Moudden
die These vertritt, dass die osmanischen Sultane das Kalifat nur als strategisches Mittel
im Umgang mit fremden muslimischen Herrschaftsdominen nutzten, etwa um das
Verbot zu umgehen, dass Muslime keinen Krieg untereinander fithren durften, wozu
er als Beispiel Korrespondenzen mit den Sa‘diyyin und ‘Alawiyyin aus dem Maghreb
im sechzehnten und siebzehnten Jahrhundert anfiihrt,> fehlt diese Einschrinkung bei
Yilmaz. Hier stellt sich unter anderem die Frage, ob der Rekurs auf mystische Vorstel-
lungen des Kalifats in erster Linie als Machtinstrument der Sultane gebraucht wurde,
wie von el-Moudden an anderer Stelle gezeigt und somit weniger Riickschliisse auf
das osmanische Herrschaftsverstindnis zulasst.

Abschlieflend sei gesagt, dass das Buch von Yilmaz dichtbesetzt ist mit Namen von
politischen Akteuren und noch mehr derer von Literaten, Theologen, sowie Philoso-
phen, die das politische Geschehen und Geistesleben der untersuchten Epoche prig-
ten. Ebenso reich ist das Buch an Fachbegriffen aus der sufischen Literatur. Fir man-
che Leser mag die Lektiire daher eine Herausforderung sein, wiewohl dem Autor eine
spannende und kohirente Darstellung des sufisch-geprigten Kalifatsdiskurses gelingt.
Eindriicklich hebt er dessen Bedeutung fiir die Entwicklung einer eigenen, von juristi-
scher Interpretation qualitativ unterschiedlichen Konzeption des Kalifats innerhalb
des islamisch-mystischen Denkens der Osmanen hervor.

2 Mardin, Ebul’uld. 1951/1966. Huzur Dersleri [Gelehrtendisputationen im Beisein des
Sultans]. Istanbul: Ismail Akgiin Kitabevi.

3 Vgl. Gibb, Hamilton. 1962. ,Lutfi Pasa on the Ottoman Caliphate®. Oriens. 15. 287-295,
hier S. 295.

4 Kramer, Martin. 1986. Islam Assembled. The Advent of the Muslim Congress. New York: Co-
lumbia University Press, S. 3-5 und die dazu gehoérigen Fufinoten.

5  El-Moudden, Abderrahmane. 2015. ,The Idea of the Caliphate between Moroccans and
Ottomans. Political and Symbolic Stakes in the 16th and 17th Century-Maghrib”. In Carool
Kersten (ed.). The Caliphate and Islamic Statehood. Bd. 1. Berlin: Gerlach Press. 179-187.

Diyar, 1. Jg., 2/2020, S. 351-353

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 12:44:42. © Inhait.
\g des Inhalts i it, far oder in K-Sy



https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-2-351

