
Diyâr, 1. Jg., 2/2020, S. 351–353, DOI: 10.5771/2625-9842-2020-2-351 

Hüseyin Yılmaz. Caliphate Redefined. The Mystical Turn in Ottoman 
Political Thought. Princeton: Princeton University Press. 2018. 384 pages. 
ISBN-13: 9780691174808. 

Rezensiert von Soumaya Louhichi 
Goethe-Universität Frankfurt, Deutschland 
Louhichi-Guezel@em.uni-frankfurt.de 

Hüseyin Yılmaz, Professor für Geschichte an der George-Mason-Universität in Virgi-
nia, nahm sich in seinem 2018 bei Princeton University Press erschienenen Buch 
Caliphate Redefined – The Mystical Turn in Ottoman Political Thought vor, die Entwicklung 
der Konzeption des Kalifats im Kontext des politischen Denkens im Osmanischen 
Reich zu untersuchen. Dabei versucht er zu zeigen, dass sich ausgehend von der Post-
Abbasidenzeit bis hin zum späten sechzehnten Jahrhundert eine eigene Konzeption 
des Kalifats innerhalb des islamisch-mystischen Denkens entwickelte. Hierzu analy-
siert er ausgiebig bisher unbeachtete arabische, persische und osmanisch-türkische 
Texte, anhand derer er veranschaulicht, wie das Konzept des Kalifats im Osmanischen 
Reich in der Sprache des Sufismus rekonstruiert wurde. 

Yılmaz kritisiert die vorherrschende Meinung, dass die mittelalterliche Theorie des 
Kalifats, die muslimische Juristen zur Abbasidenzeit (ca. 750–1258) entwickelten, auch 
für das politische Denken und die politische Praxis im Osmanischen Reich bestim-
mend war. Diese Annahme – so Yılmaz – ziehe nur die juristische Perspektive in 
Betracht, übersehe bei der Einordnung des Kalifats als Institution und Ideal aber die 
Auswirkungen späterer historischer Entwicklungen und ignoriere den prägenden Ein-
fluss weiterer intellektueller Traditionen, wie etwa des Sufismus. Da die juristische 
Interpretation des historischen Kalifats als Nachfolge des Propheten offensichtlich im 
Widerspruch zur Genealogie der osmanischen Dynastie stand und sie die im Osmani-
schen Reich ausdifferenzierte Staatsgewalt nur schwer legitimieren konnte, bot die 
mystische Lesart ein paradigmatisch neues Verständnis. Indem sie das Kalifat als Ma-
nifestation der göttlichen Herrschaft ausdeutete, konnte sie so die Legitimationsbe-
dürfnisse des entstehenden Reiches erfüllen. 

Yılmaz bespricht im ersten Kapitel „The Discourse on Rulership“ ein weites Reper-
toire an Schriften zum Themenbereich der Herrschaft im fünfzehnten und sechzehn-
ten Jahrhundert, bettet die einzelnen Texte in den jeweiligen politischen, sozialen und 
kulturellen Kontext ein und zeichnet so inhaltliche Wendepunkte im osmanischen 
Herrschaftsdiskurs nach. Dabei stellt er fest, dass mystische Argumentationsmuster 
den allgemeinen Diskurs über das Thema der Herrschaft dominierten. 

Im zweiten Kapitel „The Caliphate Mystified“ zeigt Yılmaz, wie die Osmanen sich 
den Legitimationsapparat und die Ikonographie älterer muslimischer Dynastien, vor 
allem der Seldschuken und der Mamluken, aneigneten. Die Übernahme des Dawla-
Titels deutete auf die Verbundenheit mit der kalifischen Ordnung hin. Hiermit beton-
ten auch die Osmanen ihre Zugehörigkeit zum Abbasidenkalifat als wichtige Quelle 
und Zeichen islamischer Legitimität. 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-2-351 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 12:44:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-2-351


Soumaya Louhichi 352

Yılmaz weist auf die politischen, sozialen und kulturellen Besonderheiten des ana-
tolischen Kontextes hin und legt dar, wie sich in diesem Kontext die Verwendung des 
Kalifentitels von der juristischen Verwendung im Sinne einer Nachfolgerschaft des 
Propheten hin zur mystischen Vorstellung einer Vertretung Gottes auf Erden (Ḫilāfat 
Allāh) entwickelte. Literarisch manifestiere sich dies bereits in Suhrawardī‘s (gest. 
1191) illuministischer Philosophie, die indigene und sufische Vorstellungen zum in-
tegralen Bestandteil des Kalifatskonzepts machte. 

Im dritten und vierten Kapitel „The Sultan and the Sultanate” und „The Caliph 
and the Caliphate” bespricht Yılmaz eingehend die zentralen Ideen der Konzeption 
des Sultanats sowie dessen Entwicklung hin zum Kalifat im politischen Denken os-
manischer Autoren. Dort setzte sich nach Yılmaz unabhängig vom literarischen Genre 
ein zentraler Gedanke durch: die Herrschaft werde als Gnade Gottes (niʿmet) verstanden 
und basiere damit auf dem sufischen Verständnis, dass der Mensch von Natur aus mit 
Gott verwandt sei. Als ein Spiegelbild der göttlichen Natur sei der Mensch als sein 
Stellvertreter auf Erden geschaffen worden. Es werde das Bild eines Herrschers kulti-
viert, das sich aus einer esoterischen Interpretation der islamischen Ontologie ableite 
und in der Tradition des sufischen Verständnisses der Mensch-Gott-Beziehung stehe. 
Die Exekutivgewalt des Sultans werde damit durch göttliche Inspiration zur spirituellen 
Autorität des Kalifen. 

Die Tragweite dessen ist zu betonen. Die osmanischen, sufisch gesinnten Autoren 
führten nicht bloß ein eigenes Kalifatskonzept ein. Indem sie nämlich das Kalifat als 
Ḫilāfat Allāh und damit den Kalifen als „Schatten Gottes“ (Sāya-i Ḥaqq) re-interpretier- 
ten, bemaßen sie das Kalifatsamt und seinen Würdenträger mit einer ganz neuen Quali-
tät. Dies bedeutete einen epistemologischen Bruch mit der bisherigen juristischen Kon-
struktion des Kalifats als Ḫilāfat Rasūl Allāh, d.h. des Kalifen als Vertreter des Gesandten 
Gottes. Diesbezüglich sieht Yılmaz die Ende des fünfzehnten Jahrhunderts von Idris 
Bidlisi (gest. 1520) verfasste Abhandlung über die politische Philosophie (Qānūn-i 
šāhanšāhī) als die formative Schrift des osmanisch-politischen Denkens. 

Im fünften Kapitel „The Myth of the Ottoman Caliphate“ behandelt der Autor die 
Konzeption des Kalifats im „süleymanischen Zeitalter“.1 Im Krieg gegen die zu Un-
gläubigen hochstilisierten safawidisch-schiitischen Feinde, erwiesen sich die Sufi-
Orden und deren einflussreiche Scheichs als effektives Propaganda-Instrument zur 
Legitimierung der osmanischen Herrschaftsansprüche. In einer von endzeitlichen und 
apokalyptischen Ängsten geprägten Zeit verbreiteten Sufi-Gelehrte etwa Vorstellungen 
vom Sultan als dem erwarteten Mahdi. Es ist dieser Kontext, in dem unter anderem 
auch die Lehren des andalusischen Mystikers Ibn ʿArabī entdeckt und verbreitet wur-
den. 

Nun hatte sich in der Forschung bisher die Meinung durchgesetzt, dass die Osma-
nen, zumindest bis zum osmanisch-russischen Friedensvertrag von Küçük Kaynarca 
1774, keinen Anspruch auf den Kalifentitel erhoben. Die bis Anfang des 20. Jahrhun-
derts verbreitete Legende vom Kalifen Al-Mutawakkil III., der das Kalifat an Selīm I. 
 
1 Mit dem Ausdruck bezieht sich Yılmaz ausdrücklich auf die Zeit von 1494–1591, also 

nicht einzig auf die Regierungszeit Sultan Süleymāns I., reg. 1520–1566. 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-2-351 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 12:44:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-2-351


Hüseyin Yılmaz. Caliphate Redefined 

Diyâr, 1. Jg., 2/2020, S. 351–353 

353 

(reg. 1512–1520) übergeben haben soll, gilt als widerlegt. Für die Zeit bis zum Friedens-
vertrag von Küçük Kaynarca 1774 gibt es keine dokumentarischen Belege für eine aktive 
Verwendung des Titels seitens der osmanischen Sultane. Eine von Ebül Ula Mardin 
publizierte Sammlung aus Einladungen zu Ramadan-Zeremonien2 zeigt, dass sich vor 
dem Vertrag von Kücük Kaynarca 1774 kein Sultan den Titel Amīr al-Muʾminīn gab. 
Gelegentlich wurde der Titel Ḫilāfat-penāhī (Zuflucht des Kalifats) benutzt.3 

Erst im neunzehnten Jahrhundert gewann das Kalifat, in einem Kontext geprägt vom 
europäischen Kolonialismus und muslimischen Widerstandbewegungen, zuerst in Indi-
en, dann in mehreren Teilen des Osmanischen Reichs, wieder an politischer Bedeutung 
und religiöser Symbolik. Der Begriff ittiḥād-i islāmī bzw. Pan-Islamismus ist prägend für 
diese Zeitepoche und bildete die Grundlage für die Wiederbelebung des Kalifats. 

In der neueren Forschung sprechen sich jedoch manche Stimmen für ein osmani-
sches Kalifat vor dieser Zeit aus. Yılmaz, mit seiner bisher ausführlichsten Studie, ist 
in einer Linie mit Vertretern dieser These zu sehen. Dazu zählen u.a. Abderrahmane 
el-Moudden, Anthony Reid, Seljuk Affan und Aziz Ahmad.4 

Freilich unterscheidet Yilmaz sich von anderen Vertretern. Während el-Moudden 
die These vertritt, dass die osmanischen Sultane das Kalifat nur als strategisches Mittel 
im Umgang mit fremden muslimischen Herrschaftsdomänen nutzten, etwa um das 
Verbot zu umgehen, dass Muslime keinen Krieg untereinander führen durften, wozu 
er als Beispiel Korrespondenzen mit den Saʿdiyyūn und ʿAlawiyyūn aus dem Maghreb 
im sechzehnten und siebzehnten Jahrhundert anführt,5 fehlt diese Einschränkung bei 
Yılmaz. Hier stellt sich unter anderem die Frage, ob der Rekurs auf mystische Vorstel-
lungen des Kalifats in erster Linie als Machtinstrument der Sultane gebraucht wurde, 
wie von el-Moudden an anderer Stelle gezeigt und somit weniger Rückschlüsse auf 
das osmanische Herrschaftsverständnis zulässt. 

Abschließend sei gesagt, dass das Buch von Yılmaz dichtbesetzt ist mit Namen von 
politischen Akteuren und noch mehr derer von Literaten, Theologen, sowie Philoso-
phen, die das politische Geschehen und Geistesleben der untersuchten Epoche präg-
ten. Ebenso reich ist das Buch an Fachbegriffen aus der sufischen Literatur. Für man-
che Leser mag die Lektüre daher eine Herausforderung sein, wiewohl dem Autor eine 
spannende und kohärente Darstellung des sufisch-geprägten Kalifatsdiskurses gelingt. 
Eindrücklich hebt er dessen Bedeutung für die Entwicklung einer eigenen, von juristi-
scher Interpretation qualitativ unterschiedlichen Konzeption des Kalifats innerhalb 
des islamisch-mystischen Denkens der Osmanen hervor.  

 
2 Mardin, Ebül’ulâ. 1951/1966. Huzur Dersleri [Gelehrtendisputationen im Beisein des 

Sultans]. Istanbul: İsmail Akgün Kitabevi. 
3 Vgl. Gibb, Hamilton. 1962. „Luṭfī Paşa on the Ottoman Caliphate“. Oriens. 15. 287–295, 

hier S. 295. 
4 Kramer, Martin. 1986. Islam Assembled. The Advent of the Muslim Congress. New York: Co-

lumbia University Press, S. 3–5 und die dazu gehörigen Fußnoten. 
5 El-Moudden, Abderrahmane. 2015. „The Idea of the Caliphate between Moroccans and 

Ottomans. Political and Symbolic Stakes in the 16th and 17th Century-Maghrib”. In Carool 
Kersten (ed.). The Caliphate and Islamic Statehood. Bd. II. Berlin: Gerlach Press. 179–187. 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-2-351 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 12:44:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2020-2-351

