258  Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

6.3 »Wir sind doch hier nicht auf der Post!«
Zum Patient*inneneinverstandnis und der Suche nach Vertrauen

Im Leben des Menschen schliefRt das
Haus Zufilligkeiten aus, es vermehrt
seine Bedachtheit auf Kontinuitat.
Sonst wire der Mensch ein verstreutes
Wesen. Es halt den Menschen
aufrecht, durch alle Gewitter des
Himmels und des Lebens hindurch. Es
ist Korper und Seele. Es ist die erste
Welt des menschlichen Seins. [...] Das
Leben beginnt gut, es beginnt
umschlossen, umhegt, ganz warm im
Schofie des Hauses.

Gaston Bachelard, »Poetik des

Raumes«, 33

Vor dem Hintergrund der vorausgegangenen Ausfithrungen verwundert es nun nicht
mehr, dass der Pflegeleistungen nutzende Horst Seiferth die Bedeutsamkeit des Vertrau-
ens — nicht einfach so in die Welt geworfen zu werden, wie es im Anschluss an Bachelards
Phinomenologie des Hauses heiflen konnte — betont. Der Stellenwert des Vertrauens ist
fiir ihn grofer als der der Sprachkompetenz:

B: [...] Nein, wie gesagt, wenn der [als Schwarz und/oder muslimisch gelesene Pflegekraft]
sich einen Monat hier eingelebt hat, dann kann er dann hier [in meine Wohnung] herkommen
alleine. [...] Wo ich Vertrauen hab. [...]

I: Das heif3t, das Vertrauen ist Ihnen viel wichtiger als wirklich gute Deutschkenntnisse?

B: Ich will NUR das Vertrauen haben, wo ich weif3, aha das klappt.

Horst Seiferth

Auch die zu Pflegende Margarethe Peters kennt ein solches Bediirfnis. So gibt sie zu Pro-
tokoll, dass sie das Vertrauen in der ambulanten Pflege als beschidigt empfindet: »Schin
wiire es und wie gesagt, das wiinschen sich ALLE Alten, dass immer die gleiche Pflegeperson kommit.
Und da ware ja das Vertrauen VIEL besser, das ist gut, das wire schon, aber das geht nicht aus ir-
gendwelchen Griinden (spricht enttiuscht)«.

Und einmal mehr kann Vertrauen als das wesentliche Element der pflegerischen
Beziehung ausgemacht und hervorgehoben werden — fordert doch auch jede Begeg-
nung mit einer noch fremden Pflegekraft seitens der zu Pflegenden neuen Mut und
engagiertes Wohlwollen. Dabei ist das Vertrauen insbesondere von Bedeutung, um »die
Angstvon zu Pflegenden zu reduzieren und ihnen ein Gefiihl der Kontrolle zu geben. [..]
Wenn schutzbediirftige zu Pflegende nicht in der Lage sind, ihre eigenen Bediirfnisse zu
befriedigen, miissen sie sich auf den guten Willen der Pflegenden verlassen« (Schrems
2020: 66; vgl. auch Geller/Gabriel 2004: 107-126).

Welches Mafd an Zufriedenheit - >Einverstindnis« — die zu Pflegenden in und mit
der ambulanten Versorgung empfinden, ist also an die Ausprigung eines Gefiihls von

https://dol.org/10.14361/9783839470633-025 - am 13.02.2026, 10:53:16. /e - [



https://doi.org/10.14361/9783839470633-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Die Argumentation und die Grenzen des Sagbaren

Vertrauen gebunden. Dieser Aufbau von Vertrauen wiederum konnte, wie dieses Teilka-
pitel aufzeigen wird, die Weichen fiir den Einschluss sneuer« — noch unbekannter und
damit z.B. problematisierter als migrantisch gelesener — Pflegekrifte in den reigenen
vier Wandenc stellen. Dazu nehme ich zunichst die sozialen Konventionen in den Blick,
die mit dem privaten Raum einhergehen. Ausgehend von dieser Grundlage kann ein sich
abzeichnender Bruch mit den normativen Vorstellungen von Privatheit im Kontext einer
das Vertrauen herausfordernden professionellen hiuslichen Pflege plausibilisiert wer-
den.

[Wir] stehen im Hausflur eines [zwilfgeschossigen Hauses in der Dresdner Altstadt]. [Pfle-
gerin Jana] hat den Schliissel fiir die Wohnung von [Frau Schneider], die erste zu Pflegende,
der ich bei meiner Hospitation [begegnen werde]. Nervos fummelt Jana an ihrem iibervollen
bunten Schliisselring, um den richtigen Schliissel zu finden. Sie scheint schon jetzt in Eile zu
sein. Wertvolle Sekunden verrinnen. Wihrend ich mich innerlich noch versuche auf die Begeg-
nung mit [Frau Schneider] vorzubereiten, hat [Jana] den Schliissel gefunden, steckt ihn ins
Tiirschloss und schlief3t auf. Ich fiihle mich tiberrumpelt. Es ist sechs Uhr am Morgen, draufSen
noch finster und vor mir liegt eine noch dunklere— schlafende — Wohnung. [Eline Wohnung,
an der ich gestern noch vorbeispaziert bin. Wer hdtte gedacht, dass ich sie heute betrete, ohne
eingeladen zu sein? [Jana] gestikuliert, dass ich vortreten solle. Beim Durchschreiten des Tiir-
rahmens habe ich das Gefiihl, als wire ich noch nicht so weit. Meine Hinde und Fiif3e halten
sich [imagindr] am Rahmen fest, aber [Jana] in meinem Nacken dringt mich, voranzuschrei-
ten. Ich will sie nicht aufhalten, also trete ich in den dunklen Flur. Ich fiihle mich etwas hitzig.
Ich sollte nicht hier sein, ist mein erster Gedanke. Das Betreten von Wohnungen, ohne herein-
gebeten zu werden, scheint [Jana] [aber] nicht mehr zu irritieren. Dann fillt mir [ein], dass
auch [Jana] [Frau Schneider] noch nicht kennt und diese heute auf ihrer [Pflege-]Tour zum
ersten Mal mitversorgt. Zwei Fremde. Mir wird noch hitziger und mit Blick auf den [umfing-
lichen] Schliisselbund der Pflegerin ahne ich, dass viele unserer Besuche heute so ablaufen wer-
den. Fiihlt sich einbrechen so an? Etwas irritiert von meinem Zigern, schiebt sich [Jana] an mir
vorbei, findet routiniert den Lichtschalter und rauscht aus dem Flur durch das Wohnzimmer
an der Kiiche vorbei ins Schlafzimmer. Ich habe Miihe, ihr zu folgen, erblicke Bilderrahmen, la-
chende Cesichter, ein Kreuzwortritsel, einen ungewaschenen Topf, einen Teddy auf dem Sofa
und stehe wenige Sekunden spiter, nachdem wir ohne [direktes] Wissen von [Frau Schneider]
ihre Wohnung einmal komplett durchschritten habe, mit [Jana] vor ihrem Bett, in dem [sie
noch immer] schldft und weder von mir noch von [Jana] [ahnt]. Ich fiihle Panik in mir aufstei-
gen, fiihle mich irgendwie ertappt und erneut fehl am Platz. [Obschon] wir die besten Absich-
ten [haben], [empfinde ich] die Lage von [Frau Schneider] in ihrer eigenen Wohnung auch als
schutzlos, ..

Feldnotiz vom 08.01.2019

Bereits Arendt sprach vom »schiitzenden Bereich von Hof und Haus« (Arendt 2010: 46)
und charakterisierte die »Sicherheit« der »eigenen vier Wiande, in denen [...] sich [die
Menschen] einst vor der Welt gerade geborgen fithlten« (ebd.: 74), als sozial konventio-
nalisiert. Fithlt sich Frau Schneider noch geschiitzt und geborgen in ihrem Zuhause?
Im Raum des Offentlichen, der von einer gréfReren zwischenmenschlichen Distanz und
einer allgemeinen Zuganglichkeit geprigt ist (Wehrheim 2011: 167-169), »erscheint das
Private als ein Eingegrenztes und Eingeziuntes« (Arendt 2010: 78), wobei dem 6ffentli-
chen Gemeinwesen die Pflicht zukommt, »diese Ziune und Grenzen zu wahren« (ebd.).

https://dol.org/10.14361/9783839470633-025 - am 13.02.2026, 10:53:16. /e - [

259


https://doi.org/10.14361/9783839470633-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

Hatten Jana und ich als Akteur*innen der 6ffentlichen Daseinsvorsorge diese Grenze ge-
wahrt?

Im hier relevanten Alltagsverstindnis, das Auskunft dariiber gibt, was als Grundpfei-
ler des Zusammenlebens in der Regel unproblematisch erwartet werden kann, ist der
Raum des Privaten — die eigene Wohnung, das eigene Haus, das eigene Zimmer — als
Riickzugsort mit Bedeutungen von Schutz, Sicherheit, Wirme und Geborgenheit aufge-
laden (Réssler 2001: 255-259). Demnach wird in den physisch nach aufien abgegrenzten
und einzeln verschliefbaren eigenen vier Winden«»das eigentliche private Leben loka-
lisiert« (ebd.: 255).

Neben dieser Bedeutungszuweisung gehen mit dem privaten Raum sozial kon-
struierte, konventionalisierte Grenzziehungen und Zugangskontrollen einher (ebd.:
258-279). In diesem Sinne ermdglicht der »institutionalisierte Raum des Privaten und
Intimen« (Keckeis 2017: 46) einerseits ein bestimmtes Handeln, andererseits schrinkt
er Handlungsmoglichkeiten ein (Low 2001: 169) und bietet so ein gewisses Mafd an
Handlungssicherheit: »Ich sollte nicht hier sein«, mahnte mich folglich mein Gewissen
angesichts des selbstermichtigten Zugangs und vor dem Hintergrund ausgebliebener
Gastfreundschaftsbekundungen von Frau Schneider, die sich zu Hause aufhielt und
schlief — eine Gewissensregung, die vor dem Hintergrund meiner Sozialisierung, also
der hierzulande geltenden Normen einzuordnen ist. Sollte denn nicht gerade die lo-
kale Privatheit — der intime und sichere »Winkel der Welt« (Bachelard 2019: 31) - »die
Mauern zur Verfiigung« stellen, »die dem Subjekt erlauben, sich ohne das Zugestindnis
der anderen, ohne deren moralische und soziale Kompetenz, sicher zu fithlen« und
so »tatsichlich Autonomie« ermoglichen (Ritter 2008: 50; vgl. auch Rossler 2001: 26)?
Fordert die gelebte Routine in der ambulanten Pflege das normativ erwartbare Mafd an
gegliickter Privatheit, Autonomie und Sicherheit nicht wesentlich heraus? Missachtet
sie dieses nicht sogar temporir? Mit dem Angewiesensein auf professionelle hiusliche
Pflegeleistungen werden die seigenen vier Winde« eben auch zu einem Schauplatz
der Institution >ambulante Altenpflege, die ihre dkonomisierten Vorgehensweisen
in das sozial Konventionalisierte hineintrigt. So war es nicht zuletzt die Praxis des
Verfiigens tiber den Wohnungsschliissel von Frau Schneider, die Jana und mir einen
komplikationsfreien, zeitsparenden Ablauf gewihrleistete.

Trotz einer gesamtgesellschaftlich zu beobachtenden Erosion der Privatsphire — et-
wa durch Digitalisierungsprozesse (Derrida 2001: 41-43) — ist die Bedeutung des priva-
ten Raumes als Schutzraum vor der Offentlichkeit und der Begegnung mit dem Frem-
den und Unbekannten vielenorts ungebrochen (Keckeis 2017: 43). Juristische und soziale
Strukturen, die wiederum unterschiedliche Verhaltensweisen fiir den jeweiligen Raum
vorgeben, (re-)produzieren diese Bedeutungszuweisungen im Alltag fortlaufend:

So durchldssig und widerspriichlich diese Trennung [zwischen 6ffentlich und privat,
M. R.] auch sein mag, sie ist ein konstitutives gesellschaftliches Prinzip, welches durch
Regeln und Ressourcen abgesichert ist. Diese Struktur manifestiert sich in verschiede-
nen isolierbaren und rekursiv reproduzierten Strukturen. Da sind zunichst juristische
Strukturen zu nennen, die zum Beispiel den Schutz der Privatsphire garantieren, so-
ziale Strukturen, die einen unterschiedlichen Verhaltenskodex in der Offentlichkeit
und in der Privatheit vorgeben [..] etc. (LOw 2001: 168—169)

https://dol.org/10.14361/9783839470633-025 - am 13.02.2026, 10:53:16. /e - [



https://doi.org/10.14361/9783839470633-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Die Argumentation und die Grenzen des Sagbaren

Es ist dieser soziale Verhaltenskodex, von dem die Soziologin Martina Léw hier spricht,
der nachfolgend eine intensivere Beschiftigung einfordern wird. Denn das Verhalten
von Gisten beim Eintritt und Aufenthalt in privaten Wohnungen kann je nach Bezie-
hungsverhiltnis und auch generationenbezogen als sozial normiert verstanden werden.
Die etablierte Praxis der von mir kennengelernten ambulanten Pflege — sich als >fremde«
Person mit dem Wohnungsschliissel rechtmiig Zutritt zu den >eigenen vier Wanden«
eines Menschen zu verschaffen, sich ohne explizite Zustimmung in situ durch die priva-
ten Riume zu bewegen und so beispielsweise der betroffenen Person erst im Schlafzim-
mer in Unterwische zu begegnen — kann jedoch mit Blick auf diesen Verhaltenskodex
Irritationen anstofen. Sie liuft Gefahr, Bedingungen zu subvertieren, die zu den aus-
tarierten Gesten eines gastfreundschaftlichen Gebens und Nehmens beitragen. So wa-
ren und sind es die benannten - gesellschaftsiibergreifenden — Bediirfnisse nach Ver-
trautheit, Schutz und Sicherheit, die den Schwelleniibergang eines >Fremden< aus dem
Offentlichen Raum in das Private, die Zugangskontrolle, ritualisiert haben bzw. rituali-
sieren (van Gennep 1986; Turner 1989). Jene Integrationsriten als Bestandteil der »viel-
filtigen Gebriuche der Gastfreundschaft« (Friese 2014: 73) versuchen den immer schon
»ambivalenten Fremden« (van Gennep 1986: 35) >zu neutralisierens, ihn zwischen Feind
und Freund zu verorten. Sie zielen darauf ab, ihn so zu inkorporieren, dass von ihm kei-
ne Bedrohung mehr ausgeht und er in die Lage versetzt wird, die bestehenden Rechte
und Pflichten im Haus zu achten (Friese 2014: 74; vgl. Friese 2016, 2018a, 2018b; Benve-
niste 1973).

Bereits das lateinische Wort >hospitalité« fiir Gastfreundschaft lisst jene Grundner-
vositit, die gegeniiber dem ambivalenten Fremden empfunden werden kann, erkennen.
Beiden Wortstimmen >hospes< und >hostis<kommen unterschiedliche Bedeutungsfelder
zu, sie liegen eng beieinander, bezeichnen dennoch Gegensitzliches: Der ambivalente
Fremde ist also der, der als Gast oder Feind empfangen wird (Derrida 2001: 38; Friese
2014: 27; siehe auch Friese 2016, 20182, 2018b; Benveniste 1973). Hospitalitit verweist so
auch auf »Risiko, Gefahr, das Unbekannte, auf Hostilitit, und ihre mehr oder minder
ritualisierten Gesten sollen diese ordnen und ziigeln« (Friese 2015: 246). Ein solches
Spannungsverhiltnis ist iiberdies auch dem lateinischen Wort sprivare:, dem Wort-
stamm fiir >Privatsphire« eingeschrieben. So meint >privare« einerseits jemandem etwas
entziehen oder rauben und andererseits etwas befreien und ist somit dhnlich wie die Gast-
freundschaft sowohl mit einer normativ positiven als auch mit einer normativ negativen
Bedeutung aufgeladen (Wanka 2017: 86). Etymologisch betrachtet, kann also der frei-
heitlichere Raum des Privaten durch die Figur des ambivalenten Fremden bedroht oder
beraubt werden. Dabei ist die »unheimliche Bedeutungsschwankung« (Friese 2014: 27)
eines >Fremdenc« ein inhirentes Moment der Institution >ambulante Pflege«. Sie ergibt
sich durch den Zutritt in die »eigenen vier Wande« und kann sich fiir die zu Pflegenden
von Angesicht zu Angesicht mit unbekannten, unvertrauten Pfleger*innen nochmals
potenzieren. Eine Gemengelage, die entsprechend nach einer kontinuierlichen, refle-
xiven Auseinandersetzung mit dieser Ambivalenz und einer achtsamen und sensiblen
Praxis verlangt.

Die »Innerlichkeit des Zuhauses« und die Integritit des eigenen Selbst (Derrida
2001: 44) erfahren nun aber, wie bereits in Ansitzen aufgezeigt werden konnte, durch
eine strukturell etablierte Missachtung eines sozial konventionalisierten Wohnungszu-

https://dol.org/10.14361/9783839470633-025 - am 13.02.2026, 10:53:16. /e - [

261


https://doi.org/10.14361/9783839470633-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

tritts — vor dem Hintergrund einer beschleunigt agierenden hiuslichen Pflege - eine
Bedrohung. Denn wenn die Kontrolle iitber den Wohnungszutritt verloren geht, an der
Wohnungstiir nicht ausgewihlt oder gefiltert werden kann, konnen die Praktiken der
Pflegedienste »zu einer Verletzung des Unverletzlichen [fithren], gerade dort, wo die
unverletzliche Immunitit die Bedingung der Gastfreundschaft bleibt« (ebd.: 43). Hinzu
kommt, dass gerade die Wohnung als »Ort der Intimitit« auch der Raum ist, in den
»mit Scham- und Peinlichkeitsempfindungen belegte Aktivititen zuriickgenommen«
(Geller/Gabriel 2004: 111) und von der Offentlichkeit geschiitzt werden, sodass sich der
beschleunigte Schwelleniibergang ambulanter Pflegekrifte nicht als die einzige un-
konventionelle Besonderheit der Institution zeigt. Auch die intime Nihe unbekannter
Pfleger*innen zum (nackten) Kérper eines Menschen begriindet in Relation zu den
etablierten Pfeilern des Zusammenlebens — Nacktheit und Intimitit in vertrauten oder
familialen Beziehungen und die private Hiuslichkeit als kontrollierbarer Riickzugsort —
einen Widerspruch, eine >neue« Alltiglichkeit, einen abweichenden >anderen Raumx.
In Anlehnung an Foucault eréffnet sich eine »Heterotopie« (Foucault 1991: 69-70) in
der eigenen Hiuslichkeit, in der mehrere, grundsitzlich unvereinbare Platzierungen —
Offentlich und privat, Nacktheit und Fremdheit — zusammenfallen und eine situations-
spezifische Verletzlichkeit schaffen.

Die Vertrauensproblematik, die die Schilderungen Horst Seiferths und Margarethe
Peters’ eingangs zum Ausdruck brachten, kann also im ambulanten Pflegekontext eng
an Gefiihle von Unsicherheit und Angst um die Versehrtheit der eigenen Wohnung, des
eigenen Leibs und der Autonomie sowie an Gefithle von Scham gebunden sein. Der sich
mit dem — formell abgesicherten — Einzug der hiuslichen Pflegekraft einstellende hete-
rotope Charakter der privaten Wohnung, so wird nachfolgend noch deutlicher werden,
ist zumindest in Teilen aufgezwungen — eine Konstellation, die nicht zuletzt vor ge-
samtgesellschaftlichen Abschottungstendenzen und starken Sicherungsdispositiven in
Bezug auf gefliichtete Menschen post 2015 und so auch vor als Schwarz und muslimisch
gelesenen Pflegekriften zu bestehen hat.*” Die normative Privatheit der »eigenen vier
Windes, die also sozial konventionalisiert nicht zur Verhandlung zu stehen braucht,
wird durch das Nutzen ambulanter Pflegeleistungen und ihrer etablierten Routinen
doch angefochten, iiberschrieben und in weniger eindeutige und mitunter auch um-
gekehrte Machtverhiltnisse eingespannt. Dieser strukturell bedingte Tabubruch kinnte
durch einen Vertrauensaufbau und eine Intimisierung der Pflegebeziehung geheilt
und normalisiert werden (Geller/Gabriel 2004: 128); eine >Heilungs, die allerdings, so
meine Felderfahrung, nur duferst beschwerlich gelingt, da sich die einzelne Pflege-
kraft vor dem Hintergrund der zeitlich engen Taktung des Arbeitstages kaum dem
Vertrauensaufbau widmen kann.

47  So tendieren Debatten um Zuwanderung ausschlussverstirkend dazu, die Spharen >oikos< (die
Ordnung des Hauses) und >polis< (Ordnung des politischen und 6ffentlichen Raumes) gleichzuset-
zen (Friese 2019: 48; hierzu siehe auch Arendt 2010: 38—47): »[D]as unsere Regierung so ohnmdchtig
gehandelt hat. Zu freiziigig. [...] Wie kann man >Kommt rein! Kommt alle rein!< [rufen]. Das ist ja wie im
Mdrchen, aber keine Realitit. Ohne genau zu wissen, wer bist du. Ich kann doch auch in meine Wohnung
nicht jeden reinlassen«, reproduziert auch die 84-jahrige Selma Silbermann ein solches Narrativ.

https://dol.org/10.14361/9783839470633-025 - am 13.02.2026, 10:53:16. /e - [



https://doi.org/10.14361/9783839470633-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Die Argumentation und die Grenzen des Sagbaren

Hinsichtlich der Feldnotiz kann nun bilanziert werden, dass wir — die Pflegerin Ja-
na und ich - die tiblichen Verhaltensnormen beim Eintritt in den privaten Wohnraum
mit niichterner Rationalitit iibertraten und missachteten. Ganz legal und wie selbstver-
stindlich marschierten wir in die Wohnungen uns unbekannter Menschen hinein, ohne
dabei das Grundrecht der Unverletzlichkeit der Wohnung (Art. 13 Abs. 1 GG) zu brechen —
wurde doch der Wohnungsschliissel fir diesen Zweck von den zu Pflegenden selbst zu
einer anderen Zeit itbergeben —, aber auch ohne Gastfreundschaft zu empfangen, wes-
halb es sich fir mich wie ein illegitimes Eindringen anfiithlte. Die eigenen vier Wande«
anderer wurden temporir teiléffentlich und in vielen Wohnungen des Stadtteils drang
mit uns etwas Offentliches in den privaten Raum und an den eigenen Kérper. Die so-
zial normierte Privatheit der seigenen vier Wande« kann tiber diese Praxis kaum noch
sichergestellt werden, sodass sich die Unverletzlichkeit der Wohnung auf der Ebene so-
zialer Konventionen als verletzt priasentiert. Die Tiirschwelle zur privaten Wohnung, die
zumindest im Alltagsverstindnis dem 6ffentlichen Raum die Grenze setzt und die als
Raumgrenze das Bewusstsein schafft, »daf sich Macht und Recht eben in die andere
Sphire nicht hinein erstrecken« (Simmel 2016: 697), wie bereits der Soziologe Georg Sim-
mel 1908 in »Der Raum und die riumlichen Ordnungen der Gesellschaft«iiber die Raum-
grenze konstatierte, verliert ihre Funktion. Die 6konomischen Interessen der Institution
Pflege (komplikationsfreier und schneller Wohnungszutritt) und die der zu Pflegenden
nach Zugangskontrolle und -routinen gelten in dieser Gemengelage demselben Objekt.
So avanciert die Tarschwelle als Raumgrenze zur Machtgrenze (ebd.: 698) und die Pfle-
gekraft zu einer ambivalenten Grenzfigur, die den ritualisierten Schwelleniibergang (van
Gennep 1986; Turner 1989) als sozialen Verhaltenskodex erodieren kann.

So lohnt ein weiterer Einblick in die Verletzlichkeit, die hinter der Tiirschwelle in
hiuslichen Pflegekontexten entstehen kann. Dadurch erdffnet sich eine Perspektive, die
den Wert der Raumgrenze >Tiirschwelle« einmal mehr hervorhebt.

Wir betreten das Bad [der 74-jihrigen Gretel Miiller]. Ich gehe sofort in eine hintere Ecke, um
nicht die Arbeit zu behindern. [Schwester Vanessa], [die Pflegekraft,] die— wie ich—noch im-
mer ihve [Straflen-1Schuhe mit blauen Schuhiiberziehern trdgt, schaut im Schrank sogleich
nach einer passenden Duschlotion. [Gretel Miiller] beginnt sich auszuziehen. Die pldtzliche
Intimitdt der Situation irritiert mich, standen wir doch vor zwei Minuten noch vor der Woh-
nungstiir im Hausflur, ich mit Jacke und Miitze, die ich nun in der Hand halte. [Als] [Cretel
Miiller] mit einem tiefen Atemzug, einem unsicheren Blick in meine Richtung und etwas zu
viel Schwung ihren Pullover iiber den Kopf [zieht], [glaube ich] in ihren Augen zu erkennen,
wie viel Uberwindung sie [in diesem Moment] das Ausziehen kostet. Heute wird das Entklei-
den und Duschen fiir sie durch meine Anwesenheit, eine zweite und noch dazu fremde Per-
son in ihrem Schutzraum, erschwert. Obwohl sie mir versichert[e], dass sie zusitzliche Prak-
tikant*innen oder fremde Pflegende gewohnt sei, fiihle ich mich erneut fehl am Platz [und]
schaue erst wieder zu ihr, als sie vollstidndig entkleidet ist. Vorsichtig steigt sie auf den Dusch-
sitz und [Vanessa] schiebt sie behutsam in die Wanne. [Gretel Miiller] bemiiht sich, die richtige
Position auf dem Stuhl zu finden, sie wirkt stark konzentriert und fokussiert bei ihrem Vor-
haben, eine stabile und [eine fiir sie] angenehme Position einzunehmen. [Es fallt ihr] schwer,
sich auf dem Sitz durch die nackte Haut, die an dem Plastik des Stuhls klebt, zu bewegen.
Die Konstruktion erscheint wackelig. [Ich schaue zu und] empfinde die Situation nicht nur
als befremdlich, sondern auch als herabsetzend. [Vanessa] und ich stehen angezogen, abwar-

https://dol.org/10.14361/9783839470633-025 - am 13.02.2026, 10:53:16. /e - [

263


https://doi.org/10.14361/9783839470633-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

tend —nicht sitzend und geduldig —mit StrafSenschuhen im Bad eines nackten, alten Menschen
und schauen ihm bei einer sehr intimen Situation zu. Wéihrend [die 84-)ihrige] entkleidet auf
dem Duschsitz mit ihrem Kirpergewicht und einer guten Position kampft, der Sitz unter ihven
Bewegungen [knackt und dchzt], warten zwei junge angekleidete Frauen mit blauen Schuh-
iiberziehern darauf, endlich weitermachen zu konnen. Nackt und unbeholfen versucht [Gre-
tel Miiller], sich die Situation noch maglichst annehmlich [auf dem Duschstuhl] zu gestalten.
[Gleichzeitig] riihren [mich] die Intimitdt und Verletzlichkeit [der Situation] und der Vertrau-
ensvorschuss, der auch mir gewdhrt wird. Als [Cretel Miiller] ihve Position gefunden hat, [ldsst
sie uns schnaufend wissen], dass sie startklar sei und [die Dusche] nun beginnen kinne. Vor-
sichtig testet [Vanessa] an den FiifSen die Wassertemperatur. In [Gretel Miillers] Gesicht und
ihren zusammengepressten Lippen glaube ich zu erkennen, dass sie mit Skepsis auf den Mo-
ment wartet, in dem ihr jemand den Duschstrahl auf [ihren] Korper hilt, der nicht angenehm
[temperiert] sein kinnte. Sie wirkt noch immer vollkommen konzentriert. Dann entspannen
sich ihre Gesichtsziige als [sie merkt, wie das anscheinend angenehm] warme Wasser sie um-
spiilt. An ihrem Stihnen und freudigen Glucksen erkenne ich ihve Freude iiber die Dusche, ein
Erlebnis, das sie sich selbst ohne [Hilfe der Pflegekraft] seit Jahren nicht mehr allein gonnen
kann. Als [Vanessa] ihr mit einem Waschlappen iiber den Riicken fihrt, schlief3t sie genussvoll
ihre Augen. Obwohl es mich auch jetzt wieder irritiert, dass wir [Gretel Miiller] noch immer
mit grofer Distanz — stehend und mit [Straflen-1Schuhen — bei einem eigentlich sehr intimen
Genuss zuschauen, entspanne auch ich mich mit der auflebenden Freude [der Frau]. [D]ie ein-
getretene Entspannung ist jedoch so schnell vorbei, wie sie begonnen hat. Nach insgesamt 15
Minuten Aufenthalt in der Wohnung von [Cretel Miiller] sitzt diese wieder angezogen in ih-
rem Sessel, wir verlassen die Wohnung und ziehen uns die blauen Schuhiiberzieher ab ...
Feldnotiz vom 07.02.2019

Die Intimitit, die Entspannung und der Genuss der Situation sind so schnell voriiber,
wie sie sich einzustellen hatten. Die Angewiesenheit der zu Pflegenden Gretel Miiller
auf die Leistung, ihr deutlich héheres Lebensalter und damit einhergehende korperliche
Einschrankungen sowie das einseitige Gewdhren eines Blickes auf und des Zugangs zu
Intimititen — hier die Kérperwische, anderenorts der Toilettengang — veranschaulichen
eindriicklich die hohe Asymmetrie, die der hiuslichen professionellen Pflegebeziehung
eingeschrieben ist.** Auch ein potenziell im Raum des Privaten in besonderem Mafie
wirkendes menschliches Bediirfnis nach Schutz, das, manifestiert in Kleidung und Be-
hausung, als ein Wesensmerkmal der menschlichen Existenz verstanden werden kann
(Nussbaum 1999: 192), erodiert hier als Folge der situationsspezifischen Vulnerabilitat.
Das Beklemmende der Situation verstirken die blauen, wenig heimisch anmutenden
Schuhiiberzieher, die ein Hinsetzen, ein Gesprich, ein Ankommen in der Wohnung, ei-
nen Vertrauensaufbau — um sich nackt zeigen zu wollen — kaum zulassen. Der unkon-
ventionelle, beschleunigte, nicht abwartende oder devote, eben »dem Zyklus der Produk-
tion unterworfen[e]« (Lemke/Krasmann/Brockling 2019: 26) Wohnungszutritt, der >Re-
aktionskosten« minimieren soll, belastet dabei die pflegerische Beziehung einmal mehr.

Obwohl nicht alle professionellen pflegerischen, medizinischen oder Betreuungs-
leistungen in der Hiuslichkeit mit einem solch hohen Maf} an Intimitit einhergehen,

48  ZurAsymmetrie in der professionellen Pflegebeziehung siehe auch Schrems (2020: 66—67); Geller/
Gabriel (2004: 55); Cassier-Woidasky (2007: 87).

https://dol.org/10.14361/9783839470633-025 - am 13.02.2026, 10:53:16. /e - [



https://doi.org/10.14361/9783839470633-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Die Argumentation und die Grenzen des Sagbaren

kann der regelmifige Affront gegen die Bediirfnisse nach Sicherheit und Schutz der Ge-
pflegten zur neuen Normalitit avancieren, was wiederum verstindlich macht, warum
Wiinsche nach Vertrauen gerade in den seigenen vier Wanden« ungebrochen sind.

Wenn man nie so viel Wechsel hdtte (spricht gequilt), sondern zwei, drei Personen [Pflege-
kriifte], die einen gut kennen, dass man die immer hat, auch zum Duschen, dass da nicht wel-
che kommen, die einen nicht verstehen. [..] [D]a hab ich Angst beim Duschen, wenn ich die
nicht kenne. [...] Ich bin mal fallen gelassen worden. Und das steckt jetzt noch ein bisschen
drin. Cretel Muller

In diesem Sinne wird nicht nur von Gretel Miiller der Wunsch nach einem steten, be-
kannten und damit vertrauteren Pflegepersonal artikuliert. Auch Margarethe Peters, die
allmorgendlich Kompressionsstriimpfe angezogen bekommt, beklagt wiederkehrend
die prekire Vertrauenssituation vor dem Hintergrund wechselnder Pflegekrifte:

Ja, die meisten, nicht nur ich, die wiinschen sich, dass immer die Gleiche [Pflegende] kommt.
Das ist der grofSte Wunsch [...]. [Ulnd dass die Information, wenn irgendwelche Sachen aus-
fallen, oder es kommt eben ein Neuer, dass man das gesagt bekommt und dass eben nie jeden
Tag ein anderer kommt. Man ist ja schon gliicklich, wenn drei, vier Tage hintereinander die
Gleiche kommt. Das die ihre Touren so wechseln, das ist furchtbar [...]. Margarethe Peters

Vertrauen und Angstfreiheit, ein sich in der Pflegebeziehung Kennen und Zu-verste-
hen-Wissen stellen also im Pflegealltag keine Selbstverstindlichkeiten dar. Margarethe
Peters, die sich - diszipliniert vom zeitlichen Regime — einst dazu entschieden hatte,
vorbereitet und damit entkleidet auf den Pflegedienst zu warten, hat sich so nach und
nach Handlungsfihigkeit zuriickerobern miissen, sodass sie gegenwirtig ihrem Bediirf-
nis nach Kontrolle und Sicherheit wieder mehr Vorrang einriumt:

[Flriiher hatte ich die Hosen immer runter und stand nur im Schliipfer da [wartend auf den
Pflegedienst]. Das mache ich heute auch nicht mehv, da kam auch mal irgendwie so ein neuer
Kerl und da mach ich es jetzt eben immer so, dass ich es vorneweg [direkt vor der Pflegeleis-
tung] irgendwie runterziehe. [...] [Da kam] ein ménnlicher, ein neuer, deutscher Mann, [...] wo
ich dachte: »Na ja irgendwie musste das nie sein«, dass ich mich so im Schliipfer [prisentiere],
das war anfangs, ne? Man hat ja auch ein Schamgefiihl irgendwo und da dachte ich: »Mein
Gott, jetzt hast du dich hier so ausgezogen, das musst du irgendwie anders machen, und da
hab ich mir das dann angewdhnt[, zunichst angekleidet zu bleiben]. Margarethe Peters

So begann Margarethe Peters ihr Verhalten, als tatsichliche sHausherrin¢, an dem Tag zu
verandern, als ihr im Angesicht eines unbekannten, mannlichen Pflegers dimmerte, wie
viel Zugangskontrolle und Autonomie sie mit dem Aushindigen des Wohnungsschliis-
sels an den Pflegedienst abgegeben hatte und dass sich — zumindest temporir — ihr ge-
wiinschtes Maf} an Privatheit und Intimitit nicht mehr so selbstverstindlich wie zuvor
einstellte; ist doch das Leben im privaten, geschiitzten Raum normalerweise ein anderes

https://dol.org/10.14361/9783839470633-025 - am 13.02.2026, 10:53:16. /e - [

265


https://doi.org/10.14361/9783839470633-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

»als unter den Augen beliebiger anderer« (Rdssler 2001: 255).* Gerade der verselbststin-
digte Zugang in ein Zuhause von beinah Fremden konterkariert den Wert der Tiirschwelle,
entleert deren Bedeutung als Macht- und Raumgrenze und die bereits angekiindigten
gesellschaftlich ritualisierten Schwelleniiberginge. Vor diesem Hintergrund méochte ich
mich nun tiber einen mikroskopischen Blick an die Wohnungstiir der zu Pflegenden be-
geben und die vorgefundene Situation unter ritualtheoretischen Perspektiven der Eth-
nologen Arnold van Gennep und Viktor Turner interpretieren.

In der zuvor geschilderten Situation mit Schwester Jana regte sich in mir unmittelbar
ein ritualisiertes Handlungswissen,* iiber welches ich zuvor noch nie bewusst nachzu-
denken brauchte, das nun aber offenkundig Missachtung erfuhr: »Beim Durchschreiten des
Tiirrahmens habe ich das Gefiihl, als wére ich noch nicht so weit«, »ich sollte nicht hier sein«. Der
Ethnologe van Gennep konzeptualisierte die Termini »Ubergangsriten« bzw. »Passagen-
riten« (van Gennep 1986), um jene Uberginge im Leben eines Menschen — und so auch
das sich in mir regende implizite Handlungswissen — in den wissenschaftlichen Diskurs
einzufithren.

Van Gennep zeichnete in seinen Studien nach, dass Menschen im Laufe ihres Lebens
zahlreiche Uberginge vollziehen. Dies schliefst Uberginge zwischen verschiedenen Le-
bensphasen oder sozialen Zustinden bzw. Situationen ein, die wiederum von speziellen
Handlungen, »Riten, die einen Orts-, Zustands-, Positions- oder Altersgruppenwechsel«
(van Gennep 1909 zitiert nach Turner 2013: 247) absichern, begleitet sind. Seinen Beob-
achtungen folgend, werden diese Uberginge vom Individuum aber nicht allein bewil-
tigt. Vielmehr wird auf strukturgebende, reglementierende Riten zuriickgegriffen, da-
mit zwischen den Gesellschaftsmitgliedern keine Konflikte oder Schiden entstehen (van
Gennep1986:15). So zielt eine gesellschaftliche Ritualisierung von Ubergingen daraufab,
den Bruch, den der Wechsel auf einer der Ebenen (Ort, Zustand, Position, Lebenspha-
se) auslost, zu kontrollieren und abzuschwichen, da Briiche oder Wechsel die bisherige
Struktur und Ordnung gefihrden kénnen. Jene Ubergangsriten lassen sich so mit van
Gennep und Turner als Formen von »Krisenintervention und als Mittel der Bewiltigung
sozialer Konflikte« (Kolesch 2004: 288) verstehen. Sie stiften Sinn, bieten Verhaltens-
schemata an, verbinden »oppositionire Elemente wie Ordnung und Unordnung«, ba-
lancieren diese aus und erfiillen so insgesamt eine gesellschaftliche Aufgabe (ebd.: 289).

Solche Passageriten lassen sich, wie angekiindigt, auch bei riumlichen Ubergingen
(vgl. Turner 1989: 159), wie dem Betreten einer privaten Hiuslichkeit, beobachten. Dort
zielen sie darauf ab, mit dem zwiespiltigen Status eines >Fremdens, der immer schon
zwischen Freund und Feind changiert (Friese 2014: 27), umzugehen. Auch dieser Uber-
tritt ist an gesamtgesellschaftlich anerkannte Praxen bzw. an eine akzeptierte Ordnung
gebunden, deren sicherheitsvermittelnde Wirkung mir erst in dem Moment bewusster

49  Hierzuseian die Ausfithrungen in Kapitel 5.4 iiber ein grundsétzliches Unbehagen vor einer Pfle-
ge durch ménnliche Pflegekrafte von primar weiblichen zu Pflegenden erinnert — »da kam [...] so
ein neuer Kerl«. Vor diesem Hintergrund kann interpretiert werden, dass mir meine (sozial konstru-
ierte) Geschlechtsidentitdt>Frau« Tiren im Forschungskontext 6ffnete.

50  Ritualisiert verstehe ich hier —wie auch die etymologische Bedeutung des Lateinischenritus<—als
nach einer»gesellschaftlich vorgeschriebenen« oder zumindest akzeptierten »Ordnung« (Kolesch
2004: 288) ablaufend. Dass in Ritualen verkorperte Handlungswissen ist den Mitgliedern einer
Gesellschaft nicht vollstandig transparent (ebd.: 290).

https://dol.org/10.14361/9783839470633-025 - am 13.02.2026, 10:53:16. /e - [



https://doi.org/10.14361/9783839470633-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Die Argumentation und die Grenzen des Sagbaren

wurde, als ich mit Schwester Jana gegen sie verstief3. Derlei Ubergangphasen wohnt al-
so eine Tendenz inne, als unstrukturierte Zustinde und so als gefihrlich, anarchisch,
unkontrollierbar und verunsichernd wahrgenommen zu werden (Turner 1989: 107). In-
sofern kénnen Personen, fiir die eine Entritualisierung des Eintritts in einen privaten
Wohnraum keine Normalitit abbildet, als an Strukturerhaltung Interessierte (ebd.) ver-
standen werden.

Nach van Gennep gliedern sich diese Ubergangsriten in drei Phasen bzw. drei Teil-
riten, die zeitlich aufeinanderfolgen und die je nach Zeremonialkomplex unterschied-
lich stark beobachtet werden konnen. Hierbei analysiert er Trennungsriten als Merk-
mal der Ablésungsphase, Schwellen- bzw. Umwandlungsriten als Teil der Zwischen-/
Ubergangsphase und Angliederungsriten als Kennzeichen der Integrationsphase (van
Gennep 1986: 21).

In der Ablésungsphase verweist das individuelle Verhalten des*der Passierenden
symbolisch auf ein Loslsen, auf eine Trennung des Einzelnen aus einer fritheren
Position innerhalb der Sozialstruktur und damit von bestimmten Bedingungen, die
diesen Zustand kennzeichneten (van Gennep 1986: 25-33, 36). Auf die private Wohnung
ibertragen, kénnte also an der Tirschwelle als slimen«< (Mittel der Grenzmarkierung)
die Loslésung vom 6ffentlichen Raum erfolgen. Im Kontext der ambulanten Pflege ist es
allerdings — mit Blick auf die von mir kennengelernten Arbeitsroutinen mit Schwester
Jana — iiblich, dass sich diese Ablosungsphase unvollstindig vollzieht. Sofern der Ein-
tritt nicht ohnehin selbststindig (durch den Besitz des Wohnungsschliissels) vollzogen
wird, fithren Zeitdruck und Arbeitsverdichtung, so meine Felderfahrung, hiufig zu
einer unmerklichen oder fiir die zu Pflegenden unzufriedenstellenden Ablésung vom
ffentlichen Raum. Ein gelungener Ubergang wire beispielsweise an einem Klingeln
oder Klopfen, an geduldigem Warten, an Unterordnung (je nach Beziehungsverhiltnis)
und einer offiziellen Begriifdung zu erkennen. Das >Abstreifen< der duleren Welt, wie es
nach van Gennep fiir Ablosungsphasen inkl. deren sicherheitskonstituierender Effekte
bedeutsam wire, droht also hier unkenntlich zu werden.

In der Zwischenphase eines Schwellenritus, hier wihrend des Eintritts in eine Hius-
lichkeit, sind die Passierenden »von Ambiguitit gekennzeichnet; sie »durchschreite[n]
einen kulturellen Bereich, der wenig oder keine Merkmale des vergangenen oder kiinfti-
gen Zustands aufweist« (Turner 1989: 94). Der Mensch, hier die Pflegekraft, befindet sich
nicht mehr in seinem fritheren, 6ffentlichen, Zustand und ist gleichsam noch nicht in
die neue Situation (der Privatheit) eingefiihrt, weshalb besonders diese Phase mit Gefahr
und Instabilitit assoziiert wird — gerade dann, wenn kein ausgeprigtes Vertrauens- oder
soziales Niheverhiltnis vorausgesetzt werden kann. In dieser Phase tritt der Mensch al-
so in ein undefinierbares Zwischendasein, er ist von vorhergehenden und kommenden
Strukturen, Normen und Ordnungen losgeldst.

Auf eine Aufforderung zum Betreten der privaten Wohnung und damit die Ankiin-
digung von Gastfreundschaft kann - sozial konventionalisiert — beispielsweise ein Ab-
legen bestimmter Kleidungsstiicke (Schuhe, Jacke, Tasche etc.) folgen, wodurch eine er-
kennbare Ablsung von der vorhergehenden sozialen Situation vollzogen wird. Das Aus-
ziehen der Schuhe, mit denen eine 6ffentliche, sunsichere«Welt berithrt wurde, stellt eine
in dieser Phase erwartete und auch affektbesetzte Praxis dar. Von den Pflegenden wird
dieser Erwartungshaltung mit dem Tragen blauer Schuhiiberzieher mehr schlecht als

https://dol.org/10.14361/9783839470633-025 - am 13.02.2026, 10:53:16. /e - [

267


https://doi.org/10.14361/9783839470633-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

268

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

recht begegnet. Zu diesem Sachverhalt wird erneut eine Feldbeobachtung herangezo-
gen, die die Zwischenphase des Schwellenritus oder besser deren Nichtvorhandensein
anhand der Kleidung in den Blick nimmt:

Bei neun von zehn Wohnungen verfiigt [Schwester Vanessa] in diesem Haus iiber einen Schliis-
sel. Sie schliefSt nach einem kurzen Betitigen der Klingel die Tiiren auf, ohne eine Antwort ab-
zuwarten. Wir betreten die Wohnungen und sind wiederkehrend am Morgen die Ersten, die
ganz selbstverstdandlich das Licht anschalten. Schnurstracks bewegen wir uns in die Wohnun-
gen hinein. Ich lasse meine Winterjacke und meine Straflenschuhe fiir die kurzen Aufenthalte
meistens an. [Schwester Vanessa] trigt auch bei den heutigen null Grad keine richtige Winter-
jacke. Ihre dicke Fleecejacke ist so flexibel, dass sie mit ihr auch am zu Pflegenden gut arbeiten
kann. Sie erzdhlt mir, dass es sie nervt, in der Kiirze der Zeit ihre Jacke immer an- und auszu-
ziehen und dass es in den Wohnungen der zu Pflegenden fiir sie mit Jacke oft sehr warm sei.
Ihre Wahl fillt daher auf eine dicke Fleecejacke als Kompromiss zwischen eigenem Wohlfiih-
len und Zeitdruck, die es ihr ermaglicht, sich drinnen wie draufen zu bewegen. Wenn ich mir
[Schwester Vanessa] genau ansehe, ist sie optimal fiir das Springen zwischen DraufSen und
den Wohnungen angekleidet, ohne auch nur Gefahr zu laufen, sich zeitkostend entkleiden zu
miissen. Die Jacke ist multifunktional, ein Wollstirnband schiitzt draufen die Ohren, ist aber
auch in den Wohnungen nicht zu warm. Wiinschen der zu Pflegenden nach dem Ausziehen
der Schuhe [wird] mit laborartigen, raschelnden, blauen Schuhiiberziehern [begegnet]. Auch
ich habe diese Schuhiiberzieher sogleich zu Arbeitsbeginn erhalten. Obwohl ich den FufSboden
mit diesen Uberziehern nicht mehr beschmutze, fiihle ich mich mit diesen blauen, raschelnden
FiifSen noch fremder in den Wohnungen. Ein wirkliches Ankommen stellt sich mit ihnen noch
deutlich weniger ein. Ich bleibe ein Fremdkirper. Wihrend ich dariiber nachdenke, bewegt sich
[Schwester Vanessa] wie in den »eigenen vier Wiinden«, ohne Aufforderung oder Begriifiung
im Flur durch die Wohnungen hin zu den Betten oder Sesseln der zu Pflegenden, zu den Or-
ten, wo sie sich im Moment gerade aufhalten. Wie immer muss ich mich ranhalten, hinterher
zu kommen, um nicht aus Versehen falsche Tiiren zu offnen. Viele zu Pflegende erfahren auch
heute erst in ihrem Schlaf- oder Wohnzimmer, dass wir und dass vor allem ich da bin ...
Beobachtungsprotokoll vom 21.01.2019

Aufdiese Weise hat Schwester Vanessa ihre Kleidung, ihren »Schwellenzustand« (Turner
1989: 95) hinsichtlich des permanenten Wechselns zwischen 6ffentlichem und privatem
Raum perfektioniert. So changiert sie zeitsparend zwischen — den fiir sie bedeutsamen —
warmen und kalten Zustinden und umgeht sogleich eine Konfrontation mit sozialen
Konventionen (zum Beispiel der Aufforderung, die Jacke abzulegen), die fiir sie Zeitver-
luste bedeuten kénnten. Als ambivalente Grenzfigur siedelt sie sich »weder hier noch da«
(ebd.) an; die Arbeitsroutinen haben den Kérper dem Zyklus der Produktion unterwor-
fen (Foucault 1994: 37), womit sie in Anbetracht des Zeitdrucks ihre Handlungsfihigkeit
erhilt.

Dieses >Schwellendasein« zeigt sich besonders einprigsam anhand der bereits er-
wahnten blauen Schuhiiberzieher, die es erméglichen, die Strafienschuhe — in der Regel
aus Zeitgriinden — in den Wohnungen der zu Pflegenden anbehalten zu kénnen. Gegen
eine von den Pflegenden angestrebte Praxis des Anlassens der Strafenschuhe kénnen
die zu Pflegenden opponieren, indem sie auf das Ausziehen oder auf das Tragen der ra-
schelnden, blauen Schuhiiberzieher bestehen. Letztere werden dem sozialen Ritual, das
nach einer Angliederung an den privaten Raum strebt, kaum gerecht: »Na ja zum Beispiel

https://dol.org/10.14361/9783839470633-025 - am 13.02.2026, 10:53:16. /e - [



https://doi.org/10.14361/9783839470633-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Die Argumentation und die Grenzen des Sagbaren

gestern Abend kam auch ein Neuer, der [Clemens] oder wie er heifSt. [...] [K]lam hier rein mit sei-
nen Latschen, ich sag: >Halt, Schuhe aus, Dings [Schuhiiberzieher] anziehen!«, echauffiert sich
Margarethe Peters. Dabei wird die alternative Praxis des Uberstiilpens von Schuhiiber-
ziehern, so meine Feldbeobachtungen, von den zu Pflegenden zumeist nur mit einem
zihneknirschenden, nichtvoll iiberzeugten >Mhmc«quittiert und auch ich fithlte mich da-
mit im privaten Raum wie ein »Fremdkorper«. Ein vielleicht unausgesprochener Wunsch,
die Pflegekraft wahrhaftig an die Wohnung anzugliedern, wird tiber die Aufforderung
zum Ausziehen der Schuhe artikuliert. Er bleibt allerdings — aufgrund des Zeitmangels —
unerfiillt. So gelesen, kann der Wohnungszutritt fir zu Pflegende via Schuhiiberzieher
zwar akzeptabler, nicht aber zufriedenstellend gestaltet werden.

Mit einem Rekurs auf die Teilriten des Passageritus (van Gennep 1986: 21) folgt die-
ser Schwellenphase zumindest theoretisch die Angliederungsphase »an eine neue Welt«
(van Gennep 1986: 29), in der die Regeln der neuen sozialen Situation angenommen wer-
den. Im Kontext des privaten Wohnraumes verhilt sich dann der jiingst eingetretene und
noch unvertraute Gast, den iiblichen sozialen Konventionen folgend, zuriickhaltend und
lasst sich durch den Besuchten einweisen bzw. Orientierung geben. In den offiziellen Si-
gnalen des Gastgebers, der Aufforderung weiterzugehen, Kiiche, Wohnzimmer etc. zu
betreten, sich zu setzen, kann — normativ betrachtet — der Beginn der Angliederungs-
phase ausgemacht werden. Als rituelle Praktik konnen in dieser Phase ein gegenseitiges
Hindeschiitteln und eine gemeinsame Mahlzeit als Zeichen der Angliederung dienen
(van Gennep 1986: 36). Diese dritte Phase schliefdt sodann, zumindest theoretisch, das
Schwellenritual ab und der*die Passierende,

[d]as rituelle Subjekt [..] befindet sich wieder in einem relativ stabilen Zustand und
hat demzufolge anderen gegeniiber klar definierte, sozialstrukturbedingte Rechte
und Pflichten. Man erwartet von ihm, daR es sein Verhalten an traditionellen Nor-
men und ethischen Mafdstiben ausrichtet, die alle Inhaber sozialer Positionen in ein
System solcher Positionen einbindet. (Turner 1989: 94—95)

In der Realitit der hiuslichen Pflege setzt sich diese Integrations- und Angliederungs-
phase jedoch mit oftmals sehr intimen Situationen fort, was einmal mehr unterstreicht,
dass die Institution per se und qua Auftrag das sicherheitsgebende Schwellenritual
erheblich herausfordert. Die Phase des Ankommens und der Orientierung im privaten
Raum, so wurde deutlich, kann zudem den begrenzten Minutenvorgaben anheimfallen.
Die Pflegekrifte (miissen) versuchen, sich die Wohnung beschleunigt anzueignen, was
gerade von Angesicht zu Angesicht mit unbekannten Pflegekriften bei den zu Pflegen-
den an unzufriedenheitsschiirende Grenzen stofien und das Vertrauen korrumpieren
kann. Ich erinnere mich, hin und wieder Bewohner*innen murmeln gehért zu haben
»Wir sind doch hier nicht auf der Postl«, wenn die Pfleger*innen und ich in die Wohnun-
gen strémten. Damit, so meine Interpretation, verliechen sie ihrem Missmut iiber die
neue >Offentlichkeit« — die Ver-Offentlichung - ihres privaten Raumes Ausdruck. Die
Redewendung kiindigt an, dass die etablierten Praktiken der Pflege nicht dem Alltags-
verstindnis von einem Zuhause entsprechen. Dariiber hinaus wird verlautbart, dass
die Bediirfnisse nach Sicherheit und einem kontrollierten wie konfliktfreien Ubergang,
wofiir der Wohnungszutritt urspriinglich gesellschaftlich ritualisiert wurde, nicht er-

https://dol.org/10.14361/9783839470633-025 - am 13.02.2026, 10:53:16. /e - [

269


https://doi.org/10.14361/9783839470633-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

270

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

fiille sind. So geht »[d]er verletzbar machende Ausnahmezustand, das Besondere der
Situation fiir die Person, in der Routine der tiglichen Pflegepraxis unter«, betont auch
Schrems (2020: 55). Und das Negieren bzw. die Nichtanerkennung der Bediirfnisse
des Gegeniibers wird zum »hingenommene[n] Diskursemelement der professionellen
Pflegebeziehung« (ebd.: 58).

Dass sich jedoch die angespannte Atmosphire und die eingeschliffenen asymmetri-
schen Machtbeziehungen an der Tiirschwelle 16sen kénnen, wenn soziale Konventionen
beachtet und beispielsweise Schuhe beim Eintritt in den privaten Raum unaufgefordert
ausgezogen werden, kurz: wenn dem Schwellenritus und den austarierten Gesten der
Gastfreundschaft Raum gegeben wird, verstand ich im Zusammenhang mit einem Ge-
sprach mit der zu Pflegenden Margarethe Peters:

Als ich im Anschluss an meinen Arbeitstag mit Schwester [Vanessa] [Margarethe Peters] noch
einmal zu einem vereinbarten Gesprich aufsuchte, zog ich in ihrem Flur meine Schuhe aus,
nachdem ich die Wohnungstiiv in gewohnter Pflegedienst-Empfangsmanier bereits angelehnt
vorgefunden hatte und selbststdndig eintreten musste. Ich fiihlte mich sogleich wieder un-
behaglich und erwartete [zudem] ein unangenehmes Gesprich mit [Margarethe Peters], da
ich sie [zuvor wihrend der Pflege] als schroff, abweisend und unzufrieden erlebte. Nachdem
ich frei waltend und [fiir mich] selbst entscheidend Schuhe und Jacke abgelegt hatte, erschien
[Margarethe Peters] selbst im Flur und blickte sogleich vorwurfsvoll auf meine nichtblauen
FiifSe. Sie blaffte mich an: »Schuhiiberzieher anziehen!« Ich erwiderte etwas eingeschiichtert,
dass ich bereits meine Schuhe ausgezogen habe und fragte, ob dies so in Ordnung fiir sie sei. Sie
hielt daraufhin inne, blickte mich geriihrt an und entschuldigte sich iiberschwiinglich. Sie ha-
be an meinen Fiifen nichts Blaues [die Schuhiiberzieher] gesehen, weshalb sie annahm, dass
ich noch die Schuhe von draufien tragen miisste. Die [vielenorts] iibliche Vorgehensweise von
Besuch, sich die Schuhe auszuziehen, schien in ihren Gedanken gar nicht mehr vorzukommen.
[Plotzlich verinderte sich jedoch] die Atmosphdre [und ich gewann den Eindruck,] so etwas
wie eine Feuertaufe als guter Gast bestanden [zu haben.] Ich wurde zum »Mdiusel« und mit
lieblicher Stimme gestand sie mir, dass schon lange niemand mehr die Schuhe in ihrer Woh-
nung ausgezogen habe. [Daraufhin] bemiihte sie [sich] engagiert darum, mich mit einem Ge-
trink und SiifSigkeiten auszustatten. Noch im Wundern begriffen, was meine Ceste des Schu-
he-Ausziehens bewirkt hatte, betrat ich ihr Wohnzimmer ..

Feldnotiz vom 22.01.2019

Im Wohnzimmer angekommen, dimmerte mir die Bedeutsamkeit einer Wertschitzung
der gesellschaftlichen Ritualisierung des Wohnungszutritts. Die ibliche, bedingte Gast-
freundschaft (Derrida 2001), die hier mit den Fihrnissen eines Wohnungszutritts durch
>Fremde<umzugehen sucht, wurde mir nun zuteil, wohingegen ich noch einige Stunden
zuvor — wihrend der Verrichtung der Pflegeleistung — das Gefiihl hatte, geduldet und
nicht angekommen zu sein; stand ich doch mit Jacke und blauen Schuhiiberziehern in
der Wohnung einer von mir so wahrgenommenen unzufriedenen Frau, die iiber unser
Zuspitkommen meckerte und iiber das Wetter lamentierte. Nun aber verhielt ich mich
mustergiiltig im Sinne eines emotional nicht nahestehenden Schwellenwesens, das im Sin-
ne Turners in Ubergangsritualen eher passiv, schweigend und demiitig aufzutreten hat
und den Anweisungen der Menschen folgen sollte, an die es sich anzugliedern sucht: »Es
ist, als ob sie [die Schwellenwesen] auf einen einheitlichen Zustand reduziert wiirden,

https://dol.org/10.14361/9783839470633-025 - am 13.02.2026, 10:53:16. /e - [



https://doi.org/10.14361/9783839470633-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Die Argumentation und die Grenzen des Sagbaren

damit sie neu geformt und mit zusitzlichen Kriften ausgestattet werden kénnen, die
sie in die Lage versetzen, mit ihrer neuen Situation im Leben fertig zu werden« (Turner
1989:95). Nach Turner, dessen Ausfithrungen mit meinen Beobachtungen korrespondie-
ren, itbertrigt sich sodann diese »zeitweilige[...] Demut [...] auf die Inhaber einer hohe-
ren Position« (ebd.: 96), hier Margarethe Peters. Die Wertschitzung ihrer Autoritit itber
den privaten Raum — meine »Feuertaufe« — »mindert[e] ihren Stolz« und forderte »die An-
erkennung einer essentiellen und generellen menschlichen Beziehung« (ebd.), die sich
wiederum in meinem »Musel«-Sein ausdriickte. Uber diesen Weg éffneten sich fiir mich
die Tiiren nicht nur symbolisch, sondern faktisch fiir Gesten der Gastfreundschalft, fir
Interesse und Austausch sowie eine Angliederung »mit einem Getrink und SiifSigkeitenc.
So versteht Turner die Schwellenphase nicht grundlos mit einer »Liuterungsfunktion«
(ebd.:104) ausgestattet. Die Passierenden miissen sich offen genug und demiitig zeigen,
das Wissen der neuen sozialen Position annehmen zu wollen, das sie auf die neue Ver-
antwortung vorbereitet (ebd.: 94-96).

Nun haben derartige Liuterungspraktiken sowie die Gebriuche der Gastfreund-
schaft in der von Okonomisierungszwingen unterworfenen ambulanten Altenpflege
einen schweren Stand. Der einst gesellschaftlich ritualisierte Schwelleniibergang zeigt
sich in allen Phasen entzaubert und rationalisiert; die zu Pflegenden werden wie »vor
die Tiir gesetzt« (Bachelard 2019: 34), sodass sich — sozial konventionalisiert - mit
dem Schwellenritus »aufkommende Gefiihl[e] der Humanitit« (Turner 1989: 104), ein
Empfinden von Sicherheit und Vertrauen nur partiell einstellen:

Wie gestern Abend, da hatte ich ja das Beispiel: Ich sag: »Heu, wer sind Sie denn?« und dann
kam der so forsch rein, das kommt ja auch drauf an, wie der auftritt, wenn der jetzt klopft
und sagt »Hallo Frau [Peters], ich bin jetzt hier neu, erschrecken Sie nie« (spricht vorsichtig
und zuriickhaltend) oder so. Das wire irgendwie ein Umgang, aber der macht, kam rein, ich
dachte, das ist doch nie der Herr [Jakob], das ist, man kennt sie ja von der Figur. Und ein biss-
chen kriftig. Das ist natiirlich schwierig. Schon wire es, wenn die ein bisschen anders hier
reinkommen, also wenn ich irgendwie zum ersten Mal zu jemandem gehe, renne ich ja auch
nicht und mach die Tiir auf und stehe hier in der Wohnung. Ich weifs nicht, war komisch [..].
Er war eben ein bisschen zu forsch fiir das erste Mal. Wenn man das erste Mal zu jemandem
kommt, muss man auch ein bisschen behutsam sein, muss man draufSen rufen: »Ich bin der
Neue« oder so, dass man nie so iiberrascht ist. Es hat mir nie geschadet und es war auch alles
gut, aber das Gefiihl. Ich hab ja jetzt nun keine grofie Pflege, aber wenn der mich jetzt hitte
waschen miissen, hitte ich auch gesagt: »Oh Gott, nee, was ist denn hier los? [...]«.

[llch muss ja wissen, mit wem gehe ich um. Wenn die gar nichts sagen, die kommen nur rein,
machen inve Striimpfe und wieder raus, da weifs ich ja gar nicht, was das fiiv ein Mensch ist. Ich
kann mir ja kein Bild machen. Unterhalte ich mich mit ihm iiber irgendein Thema und wenn
es um das Wetter ist, da kann ich mir dann aber irgendwann bald mal ein Bild machen.
Margarethe Peters

In der Folge eines verschwimmenden Schwellenritus und eines als bedrohlich — »forsch« -
empfundenen Ubergangs zwischen éffentlich und privat, eines Mangels an Behutsambkeit
beim Eintritt in die >eigenen vier Winde«, wie Margarethe Peters es formuliert, verbleibt
der*die >Fremde« letztendlich ambivalent und ein unkalkulierbares Risiko: »[A]lso wenn
ich irgendwie zum ersten Mal zu jemandem gehe, renne ich ja auch nicht und mach die Tiir aufund

https://dol.org/10.14361/9783839470633-025 - am 13.02.2026, 10:53:16. /e - [

2N


https://doi.org/10.14361/9783839470633-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

272

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

stehe hier in der Wohnung«. Die praktizierte Entritualisierung verhindert ein als angemes-
sen empfundenes Maf3 an Zeit und Raum, um sich ein Bild machen zu kinnen, einander
vertrauen zu lernen, zu »wissen, mit wem gehe ich um« - eine sensible Situation, deren Vul-
nerabilititspotenzial sich hier bemerkenswerterweise iiber die Pflege durch neue, noch
unbekannte mdannliche Pflegekrifte enttarnt.

Vor diesem Hintergrund zeichnet sich nun ab, welche unzufriedenheitsschiirende
Gemengelage sich aufseiten der zu Pflegenden einstellen kann, wenn die problemati-
sierten als migrantisch gelesenen — minnlichen — Pflegekrifte mit den an sie gehefte-
ten, rassistisch strukturierten Imaginationen vor der Tiirschwelle aufwarten;” mit ei-
nem gewissen »Schatten« also, »der einfach dahinter steht«, wie die Pflegedienstleiterin Ma-
nuela Vierstiick ein Wirken dieser problematisierenden Diskursfragmente lebendig be-
bildert. In der Konsequenz kann das getroffene Pflegearrangement negiert werden, so-
dass eine Leistungserbringung nicht mehr moglich ist. Es stellen sich Dynamiken ein,
die das Argument>Patient*inneneinverstindnis<verschoben perspektivieren; kann doch
die vermeintliche Bedrohlichkeit von als migrantisch gelesenen Pflegekriften — vor dem
Hintergrund beschleunigter Arbeitsroutinen — an der Tiirschwelle kaum >neutralisiert«
werden, wodurch sie im Kontext der hiuslichen Pflege als >doppelt Fremde« wirken und
so einem erhohten Ausschlussbegehren unterliegen kénnen: »Ich meine die Frau [Miiller]
nebenan, die ist ganz dngstlich, die macht dann eben nie auf [, wenn als migrantisch gelesene Pfle-
gekriifte vor der Tiir stehen]«, betont Margarethe Peters und auch Horst Seiferth ist sich in
Anbetracht solch potenzieller, problematisierter Pflegedienstmitarbeiter*innen sicher,
»da kommt keiner rein. Also ich lass keinen hier rein.

I: Da machen Sie die Tiir zu?

B: Ja, die mach ich gar nicht erst auf. Das ist ja das. Das geht nicht. [...] [D]a muss ich mich
selber kiimmern [...]. [Alber Auslinder kommen nicht hier rein. Da bin ich radikal, das geht
gar nicht. (Pause) Man kann ja nie auf Toilette gehen und dann rdumt dir so ein Kanake die
Bude aus am Ende.«

Horst Seiferth

An der Schwelle zu den eigenen vier Wianden<kénnen also nicht nur a priori rassistische
Wissensbestinde (K*, Diebstahlingste) abgerufen werden, sie konnen auch und gerade
an dieser Stelle — gepaart mit dem Wissen um die etablierten Pflegeroutinen — beson-
dersvirulent werden. Die Unsicherheit des Wohnungszutritts, so kann nun geschlussfol-
gert werden, potenziert sich, wenn der vor der Tiir stehende Mensch das Vertrauen noch
anderweitig als durch sein >Neu-/Fremdsein< und/oder sMinnlichsein« erschiittert. Ei-
ne bereits bestehende Vertrauensproblematik droht dort zu eskalieren, wo das Konzept
des Vertrauensvorschusses tiberstrapaziert wird. Arbeitsroutinen, die in der hiuslichen
Pflege vielleicht viel zu lange irgendwie hingenommen wurden, kénnen so an die Gren-
zen einer ertragbaren Unzufriedenheit und Belastbarkeit bei den zu Pflegenden stofen.
Was dann folgen kann, ist eine vehemente Zuriickeroberung des verwundbaren und ver-
wundeten Privaten, ein An-sich-ReifRen von Macht, Souverinitit und Autonomie, eine
geschlossene Tiir.

51 Siehe Kapitel 5.4 und 5.5.

https://dol.org/10.14361/9783839470633-025 - am 13.02.2026, 10:53:16. /e - [



https://doi.org/10.14361/9783839470633-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Die Argumentation und die Grenzen des Sagbaren

Daraus resultiert wiederum — so konnte das vorausgehende Kapitel nachzeichnen -
eine Handlungsohnmacht bei den fiir die Pflegeleistung Verantwortlichen: »[SJie [die zu
Pflegende] hat uns geguckt, dann sie hat nur mit meiner [weifSen, deutschen] Kollegin gesprochen,
ichweifS nicht, ich verstehe nicht, was sie gesagt hat, meine Kollegin hat nur gesagt: >[Michael,] gehst
du ins Auto und bleibst du dort«. Das war es«, erinnert sich der Schwarze Pflegeschiiler Mi-
chael Kidane an eine solche Konstellation wihrend seiner Einarbeitungsphase. Und so
bleibt es gegenwirtig bei der Bitte, dass problematisierte als migrantisch gelesene Pfle-
geschiiler*innen oder Einzuarbeitende die Wohnung wenigstens zum Sitzen (Doris Jung)
betreten diirfen — eine Geste, eine erzwungene Form von >Gastfreundschaft« bzw. Gast-
duldung, die als beinahe einziger Handlungsspielraum >auf die Schnelle< an der Woh-
nungstiir noch zur Verfiigung steht.

Laut Derrida konnen derartige Reaktionen des Riickzugs und des Ausschlusses iiber-
all dort erfolgen, wo ein als solches empfundenes Zuhause verletzt wird. Er spricht von
ethnozentrischen, nationalistischen und fremdenfeindlichen Reaktionen, die sich pa-
radoxerweise aber nicht gegen die »Fremdenc an sich richten miissen, sondern die eine
Praxis befragen, die das>Zuhause<und »die traditionellen Bedingungen der Gastfreund-
schaft bedroht« (Derrida 2001: 44). Uber die etablierten Praktiken der ambulanten Pfle-
ge wird also ein Klima geschaffen, in dem Ablehnung und rassistische Ausschlussprakti-
ken besonders gut gedeihen kénnen. In diesem Sinne erméglicht sFremdenfeindlichkeit«
eben auch den Schutz des eigenen Zuhauses (Derrida 2001: 44—45):

Ich will bei mir zu Hause Herr sein [..], um empfangen zu kénnen, wen ich mochte.
Ich beginne flr einen unerwiinschten Fremden [...] zu halten, wer auch immer in mein
»Zuhause«eindringt und in meine Selbstheit, mein Gastfreundschaftsvermogen, mei-
ne Souverdnitat als Gastgeber eingreift. Dieser Andere wird zu einem feindlichen Sub-
jekt, dessen Geisel ich zu werden drohe. [..] Keine Gastfreundschaft im klassischen
Sinne ohne Souveranitit des Selbst (iber das Bei-sich-Zuhause [...]. (ebd.: 45)

Demnach, so fithrt Friese fort, »markieren und schaffen« die Sprachen und Praktiken
der Gastfreundschaft »den Fremden ebenso, wie sie sich an ihn richten« (Friese 2014:
28). Wenn also die sFremden« — die Pflegenden — nicht linger als Erobernde des Priva-
ten aufwarteten — was selbstverstindlich mit individuellen Brechungen erfolgt —, son-
dern als »entschleunigte< Giste die Bedingungen der Gastfreundschaft und des rituali-
sierten Schwelleniibergangs beachteten und wertschitzten, wird den Gastgebenden die
Chance erdffnet, Schutz und Kontrolle sowie Zutrittshoheit und Autonomie iiber den
Ort, an dem sie iiber Gast- und individuelles Gestaltungsrecht verfiigen, zuriickzuerlan-
gen. Denn gerade in dem Raum, dem privaten Raum, in dem sich Menschen nicht nur
als schutzlos empfinden, sondern in dem sie sich auch am schutzlosesten artikulieren
mdchten, »sind sie am meisten auf den Schutz des Privaten angewiesen« (Rdssler 2001:
280). Es entsteht eine Dynamik, die mit dem Abrufen rassistischer Wissensbestinde in-
terferieren kann (vgl. Derrida 2001: 44).

Derrida prisentiert die Figur der sunbedingten Gastfreundschaft< (Derrida 2001) als
ein aporetisches Gedankenspiel und als eine Dekonstruktion, die mit der etablierten,
konventionalisierten — bedingten — Praxis bricht. Die begrenzenden Regeln der Gast-
freundschaft werden aufgeweicht, wobei es darum geht, sich ohne Rituale und sozia-

https://dol.org/10.14361/9783839470633-025 - am 13.02.2026, 10:53:16. /e - [

273


https://doi.org/10.14361/9783839470633-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

274

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

le Konventionen bedingungslos(er) dem Gast zu 6ffnen: einen Empfang zu erméglichen
»ohne Vorbehalt und ohne Berechnung [...], sich dem Ankémmling uneingeschrinkt aus-
zusetzen, ja [...] dies sogar [zu] wilnschen« (Derrida 2006: 251). Auch wenn die Praxis ei-
ner solch unbedingten — risikobehafteten (ebd.: 252) — Gastfreundschaft in den reigenen
vier Windenc« realititsfern erscheinen mag und auch realititsfern bleiben kann, ist der
Ansatz doch anschlussfihig an die hier behandelte Problemstellung. Er wirft die Frage
auf, wie die iiblichen Abliufe in der ambulanten Pflegepraxis verindert werden koénnen,
um den Rahmen fiir eine bedingungslosere Gastfreundschaft zu schaffen: »um ein >Bei-
sich(-Zuhause)« [...] zu schiitzen, indem man das >Eigene« [...] und den Besitz [...] gegen
die unbegrenzte Ankunft des Anderen sichert; aber auch um zu versuchen, den Empfang
wirksam, bestimmt, konkret zu machen, um ihn ins Werk zu setzen« (ebd.: 251).

Wie bereits Derrida bemerkte, wire eine unbedingte »wahre Gastfreundschaft« nur
im fehlenden Zuhause denkbar (Derrida 2001: 27). Insofern kann eine hier méogliche
Ethik der Gastfreundschaft gerade nicht im Entweder-oder, sondern nur zwischen be-
dingter und absoluter Gastfreundschaft gefunden werden. Ubertragen auf die Situation
in der ambulanten Pflege impliziert dies, Riume zu schaffen, die Sicherheit vermitteln
und die sich — bestenfalls — auflerhalb der privaten Wohnung der zu Pflegenden be-
finden, in denen die Bedingungen der Gastfreundschaft, eine Art »zivilisierte[r] Pakt«
(Derrida 2006: 251) zwischen Gastgebenden und Gisten, ausgehandelt werden und
sich nicht zuvorderst der Pflegehandlung gewidmet wird. Solch vorgelagerte Riume
bieten das Potenzial, sich auf >neutralerem« Terrain kennenzulernen und das >Spiel der
Macht< an der Tirschwelle zu reduzieren, sodass als migrantisch gelesene oder einfach
unbekannte Pflegekrifte nicht mehr a priori in ein exaltiertes Bedrohungsszenario
eingeschrieben werden, weil sie nicht mehr >konfrontativ< an der Schwelle zum privaten
Raum und als fremd Empfundene aufwarten miissen. Auch ritualtheoretisch betrach-
tet, eroffnet eine hier als solche verstandene svorgelagerte Schwellenphasec« insbesondere
»Spielriume fiir Experimente und Innovationen«, »da in ihr neue Verhaltensweisen
und Symbolisierungen erprobt und akzeptiert bzw. verworfen werden« (Kolesch 2004:
289). Uber die Gestaltung derartiger Riume kénnte also eine Vorgehensweise in Gang
gesetzt werden, die wahrhaftigere zwischenmenschliche Begegnungen, einen Dialog
und wechselseitiges Verstehen, ein Zusammenhandeln und die »Anerkennung einer
gegenseitigen Schutzlosigkeit« ermoglicht — eine Anerkennung, die dann wiederum
eine »Verpflichtetheit« begriinden kénnte, »sich dieser [Schutzlosigkeit] anzunehmen«
(Schrems 2020: 77). Denn gerade die »Schutzlosigkeit macht verletzlich und ruft das
Ethische hervor« (ebd.: 71), betont Schrems in Anlehnung an den Philosophen Emma-
nuel Lévinas und die von diesem begriindete >Ethik der Begegnungs, aus der sie fir
die gegenwirtige Pflegepraxis bzw. eine professionelle Pflegebeziehung - sich in jeder
Pflegebegegnung immer wieder aufs Neue auf die Andersheit einzustellen (ebd.: 73) -
neue DenkanstoRe ableitet.

Lévinas sucht — der abendlindischen Tradition entgegengerichtet, »die von der
Identitit, vom Denken des Selben« (Staudigl 2009: 19) ausgeht — den ethischen Weg
und die Verantwortung in einer Praxis, die vom Anderen her denkt (Lévinas 1993), die
im Anderen »nicht die Abweichung vom Selben sieht, sondern [die] ihm eine ganz
andere Weise zu sein zugesteht«. Dabei ist es ihm »gerade nicht um das Erkennen oder
Verstehen einer Andersheit zu tun, sondern um Begegnung und Beziehung« (Staudigl

https://dol.org/10.14361/9783839470633-025 - am 13.02.2026, 10:53:16. /e - [



https://doi.org/10.14361/9783839470633-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Die Argumentation und die Grenzen des Sagbaren

2009: 22). In solchen Beziehungen, in denen der*die Andere anders bleiben kann, kann
sodann eine Gastlichkeit méglich werden, »die auf das Vereinnahmen verzichtet, die
gewahren und sein lisst, auch das, was anders ist als das Vertraute und Bekannte, auch
das, was anders ist, jenseits des eigenen Seins liegt« (ebd.: 35).

Bemerkenswerterweise — und so komme ich zur >Ver-Offentlichung« des Privaten
und der Entritualisierung des Schwelleniibergangs zuriick — ist im Sinne Lévinas’ die
Voraussetzung fiir eine gastfreundliche Beziehung zum Anderen gerade »ein Ich, das als
Ich konstituiert ist und der Begegnung mit dem Anderen« (ebd.: 39) standhalten kann —
ein Ich, das durch eine gegliickte »Bediirfnisbefriedigung in seiner Subjektivitit bereits
konstituiert« und in der Folge nicht »taub gegeniiber dem Appell des Anderen« ist, ein
Ich, das »den Anspruch des Anderen« hort, »sich ihm [nicht] verschliefRt« (ebd.: 41) und
in die Begegnung mit der Verwundbarkeit des Anderen treten kann, die zugleich an die
eigene Schutzlosigkeit und Verwundbarkeit erinnert (Lévinas 1995: 270). Hier ist die Be-
dingung des Ethischen das Gliick des Genusses: »Das Gliick besteht nicht in einer Ab-
wesenheit von Bediirfnissen [...], sondern in der Befriedigung aller Bediirfnisse. [...] Das
Gliick ist Erfullung: Es ist in einer befriedigten Seele und nicht in einer Seele, die ihre
Bediirfnisse ausgeloscht hat, in einer verstiimmelten Seele« (Lévinas 1993: 160).

Um also wieder horen zu konnen, sind auch und gerade die Bediirfnisse des Men-
schen nach Festigkeit und Bewahrung vor den Fihrnissen und Bedrohungen der Welt
der Elemente, vor »Feinden« und »Listigen«, durch eine Behausung zu schiitzen (ebd.:
217) — als ein »Horizont[...] des Genusses« (Stegmaier 2009: 117), der die Zuwendung
zum Auflen erméglicht: »Die bevorzugte Rolle des Hauses besteht nicht darin, Zweck
der menschlichen Titigkeit zu sein, sondern darin, ihre Bedingung und in diesem Sinne
ihr Anfang zu sein« (Lévinas 1993: 217).

Eine verschobene Praxis, Begegnung, die vor der Tiirschwelle ansetzt, die also ein Si-
cherheitsempfinden in den >eigenen vier Wandens, einen »Ort bleibenden Gliicks« (Steg-
maier 2009: 118), wieder erlauben kénnte, birgt dann das Potenzial, die beschidigten
Bedingungen zur Bediirfnisbefriedigung und so eine Sensibilitit fiir Andere wiederher-
zustellen. »Das Haus, die Wohnung ist die Grundlage fir Gastlichkeit: Nur wer selbst
beheimatet ist, wer eine Innerlichkeit besitzt, kann andere zu sich einladen, kann seine
Bleibe dem Anderen 6ffnen« (Staudigl 2009: 45, siehe auch Lévinas 1993: 223). Um diese
Innerlichkeit zu beférdern, sodass sich zu Pflegende nicht mehr als »brutal in die Welt
geworfen« (Lévinas 1993:218) erleben, sehnt der hiusliche Pflegekontext nach einem Ent-
wurf der »Ermoglichungsbedingung[en] von Gastlichkeit« (Staudigl 2000: 57) oder einer
»Politik der Gastfreundschaft« (Friese 2014:108). Gelebte Gastfreundschaft kénnte sich
dann in einem Raum entwickeln, »der weder Verausgabung, Hingabe [...] verlangt noch
gewinnsiichtigen Nutzen und Vorteil kalkuliert«, kurz: der »Formen des Austauschs er-
mdoglicht [...]. Genau diese besonderen Orte sollten hervorgehoben werden, Orte, die die
konventionellen Trennungen zwischen innen und aufen, Inklusion und Exklusion, Zu-
gehorigkeit und Fremdheit [...] durchkreuzen« (ebd.: 109, Hervh. im Orig.).

https://dol.org/10.14361/9783839470633-025 - am 13.02.2026, 10:53:16. /e - [

275


https://doi.org/10.14361/9783839470633-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dolorg/10.14361/9783839470633-025 - am 13.02.2026, 10:53:16. /e -[@



https://doi.org/10.14361/9783839470633-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

