
258 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

6.3 »Wir sind doch hier nicht auf der Post!«
Zum Patient*inneneinverständnis und der Suche nach Vertrauen

Im Leben des Menschen schließt das

Haus Zufälligkeiten aus, es vermehrt

seine Bedachtheit auf Kontinuität.

Sonst wäre der Mensch ein verstreutes

Wesen. Es hält den Menschen

aufrecht, durch alle Gewitter des

Himmels und des Lebens hindurch. Es

ist Körper und Seele. Es ist die erste

Welt des menschlichen Seins. […] Das

Leben beginnt gut, es beginnt

umschlossen, umhegt, ganz warm im

Schoße des Hauses.

Gaston Bachelard, »Poetik des

Raumes«, 33

Vor dem Hintergrund der vorausgegangenen Ausführungen verwundert es nun nicht

mehr, dass der Pflegeleistungen nutzendeHorst Seiferth die Bedeutsamkeit desVertrau-

ens –nicht einfach so in dieWelt geworfen zuwerden,wie es imAnschluss anBachelards

Phänomenologie desHauses heißen könnte – betont.Der Stellenwert des Vertrauens ist

für ihn größer als der der Sprachkompetenz:

B: […] Nein, wie gesagt, wenn der [als Schwarz und/oder muslimisch gelesene Pflegekraft]

sich einen Monat hier eingelebt hat, dann kann er dann hier [in meine Wohnung] herkommen

alleine. […] Wo ich Vertrauen hab. […]

I: Das heißt, das Vertrauen ist Ihnen viel wichtiger als wirklich gute Deutschkenntnisse?

B: Ich will NUR das Vertrauen haben, wo ich weiß, aha das klappt.

Horst Seiferth

Auch die zu PflegendeMargarethe Peters kennt ein solches Bedürfnis. So gibt sie zu Pro-

tokoll, dass sie das Vertrauen in der ambulanten Pflege als beschädigt empfindet: »Schön

wäre es undwie gesagt, daswünschen sichALLEAlten, dass immer die gleiche Pflegeperson kommt.

Und da wäre ja das Vertrauen VIEL besser, das ist gut, das wäre schön, aber das geht nicht aus ir-

gendwelchen Gründen (spricht enttäuscht)«.

Und einmal mehr kann Vertrauen als das wesentliche Element der pflegerischen

Beziehung ausgemacht und hervorgehoben werden – fordert doch auch jede Begeg-

nung mit einer noch fremden Pflegekraft seitens der zu Pflegenden neuen Mut und

engagiertesWohlwollen. Dabei ist das Vertrauen insbesondere von Bedeutung, um »die

Angst von zu Pflegenden zu reduzieren und ihnen ein Gefühl der Kontrolle zu geben. […]

Wenn schutzbedürftige zu Pflegende nicht in der Lage sind, ihre eigenenBedürfnisse zu

befriedigen, müssen sie sich auf den guten Willen der Pflegenden verlassen« (Schrems

2020: 66; vgl. auch Geller/Gabriel 2004: 107–126).

Welches Maß an Zufriedenheit – ›Einverständnis‹ – die zu Pflegenden in und mit

der ambulanten Versorgung empfinden, ist also an die Ausprägung eines Gefühls von

https://doi.org/10.14361/9783839470633-025 - am 13.02.2026, 10:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die Argumentation und die Grenzen des Sagbaren 259

Vertrauen gebunden.Dieser Aufbau von Vertrauen wiederum könnte, wie dieses Teilka-

pitel aufzeigen wird, die Weichen für den Einschluss ›neuer‹ – noch unbekannter und

damit z.B. problematisierter als migrantisch gelesener – Pflegekräfte in den ›eigenen

vierWänden‹ stellen. Dazu nehme ich zunächst die sozialen Konventionen in den Blick,

diemit demprivatenRaumeinhergehen.Ausgehend vondieserGrundlage kann ein sich

abzeichnender Bruchmit den normativenVorstellungen vonPrivatheit imKontext einer

das Vertrauen herausfordernden professionellen häuslichen Pflege plausibilisiert wer-

den.

[Wir] stehen im Hausflur eines [zwölfgeschossigen Hauses in der Dresdner Altstadt]. [Pfle-

gerin Jana] hat den Schlüssel für die Wohnung von [Frau Schneider], die erste zu Pflegende,

der ich bei meiner Hospitation [begegnen werde]. Nervös fummelt Jana an ihrem übervollen

bunten Schlüsselring, um den richtigen Schlüssel zu finden. Sie scheint schon jetzt in Eile zu

sein.Wertvolle Sekunden verrinnen.Während ich mich innerlich noch versuche auf die Begeg-

nung mit [Frau Schneider] vorzubereiten, hat [Jana] den Schlüssel gefunden, steckt ihn ins

Türschloss und schließt auf. Ich fühle mich überrumpelt. Es ist sechs Uhr amMorgen, draußen

noch finster und vor mir liegt eine noch dunklere – schlafende – Wohnung. [E]ine Wohnung,

an der ich gestern noch vorbeispaziert bin. Wer hätte gedacht, dass ich sie heute betrete, ohne

eingeladen zu sein? [Jana] gestikuliert, dass ich vortreten solle. Beim Durchschreiten des Tür-

rahmens habe ich das Gefühl, als wäre ich noch nicht so weit. Meine Hände und Füße halten

sich [imaginär] am Rahmen fest, aber [Jana] in meinem Nacken drängt mich, voranzuschrei-

ten. Ich will sie nicht aufhalten, also trete ich in den dunklen Flur. Ich fühle mich etwas hitzig.

Ich sollte nicht hier sein, ist mein erster Gedanke. Das Betreten von Wohnungen, ohne herein-

gebeten zu werden, scheint [Jana] [aber] nicht mehr zu irritieren. Dann fällt mir [ein], dass

auch [Jana] [Frau Schneider] noch nicht kennt und diese heute auf ihrer [Pflege-]Tour zum

ersten Mal mitversorgt. Zwei Fremde. Mir wird noch hitziger und mit Blick auf den [umfäng-

lichen] Schlüsselbund der Pflegerin ahne ich, dass viele unserer Besuche heute so ablaufenwer-

den. Fühlt sich einbrechen so an? Etwas irritiert von meinem Zögern, schiebt sich [Jana] an mir

vorbei, findet routiniert den Lichtschalter und rauscht aus dem Flur durch das Wohnzimmer

an der Küche vorbei ins Schlafzimmer. Ich habe Mühe, ihr zu folgen, erblicke Bilderrahmen, la-

chende Gesichter, ein Kreuzworträtsel, einen ungewaschenen Topf, einen Teddy auf dem Sofa

und stehe wenige Sekunden später, nachdem wir ohne [direktes] Wissen von [Frau Schneider]

ihre Wohnung einmal komplett durchschritten habe, mit [Jana] vor ihrem Bett, in dem [sie

noch immer] schläft und weder von mir noch von [Jana] [ahnt]. Ich fühle Panik in mir aufstei-

gen, fühle mich irgendwie ertappt und erneut fehl am Platz. [Obschon] wir die besten Absich-

ten [haben], [empfinde ich] die Lage von [Frau Schneider] in ihrer eigenen Wohnung auch als

schutzlos, …

Feldnotiz vom 08.01.2019

Bereits Arendt sprach vom »schützenden Bereich von Hof und Haus« (Arendt 2010: 46)

und charakterisierte die »Sicherheit« der »eigenen vier Wände, in denen […] sich [die

Menschen] einst vor der Welt gerade geborgen fühlten« (ebd.: 74), als sozial konventio-

nalisiert. Fühlt sich Frau Schneider noch geschützt und geborgen in ihrem Zuhause?

Im Raum des Öffentlichen, der von einer größeren zwischenmenschlichen Distanz und

einer allgemeinen Zugänglichkeit geprägt ist (Wehrheim 2011: 167–169), »erscheint das

Private als ein Eingegrenztes und Eingezäuntes« (Arendt 2010: 78), wobei dem öffentli-

chen Gemeinwesen die Pflicht zukommt, »diese Zäune und Grenzen zu wahren« (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839470633-025 - am 13.02.2026, 10:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

Hatten Jana und ich als Akteur*innen der öffentlichenDaseinsvorsorge dieseGrenze ge-

wahrt?

Imhier relevantenAlltagsverständnis,dasAuskunft darüber gibt,was alsGrundpfei-

ler des Zusammenlebens in der Regel unproblematisch erwartet werden kann, ist der

Raum des Privaten – die eigene Wohnung, das eigene Haus, das eigene Zimmer – als

Rückzugsortmit Bedeutungen von Schutz, Sicherheit,Wärme undGeborgenheit aufge-

laden (Rössler 2001: 255–259). Demnach wird in den physisch nach außen abgegrenzten

und einzeln verschließbaren ›eigenen vierWänden‹ »das eigentliche private Leben loka-

lisiert« (ebd.: 255).

Neben dieser Bedeutungszuweisung gehen mit dem privaten Raum sozial kon-

struierte, konventionalisierte Grenzziehungen und Zugangskontrollen einher (ebd.:

258–279). In diesem Sinne ermöglicht der »institutionalisierte Raum des Privaten und

Intimen« (Keckeis 2017: 46) einerseits ein bestimmtes Handeln, andererseits schränkt

er Handlungsmöglichkeiten ein (Löw 2001: 169) und bietet so ein gewisses Maß an

Handlungssicherheit: »Ich sollte nicht hier sein«, mahnte mich folglich mein Gewissen

angesichts des selbstermächtigten Zugangs und vor dem Hintergrund ausgebliebener

Gastfreundschaftsbekundungen von Frau Schneider, die sich zu Hause aufhielt und

schlief – eine Gewissensregung, die vor dem Hintergrund meiner Sozialisierung, also

der hierzulande geltenden Normen einzuordnen ist. Sollte denn nicht gerade die lo-

kale Privatheit – der intime und sichere »Winkel der Welt« (Bachelard 2019: 31) – »die

Mauern zur Verfügung« stellen, »die dem Subjekt erlauben, sich ohne das Zugeständnis

der anderen, ohne deren moralische und soziale Kompetenz, sicher zu fühlen« und

so »tatsächlich Autonomie« ermöglichen (Ritter 2008: 50; vgl. auch Rössler 2001: 26)?

Fordert die gelebte Routine in der ambulanten Pflege das normativ erwartbare Maß an

geglückter Privatheit, Autonomie und Sicherheit nicht wesentlich heraus? Missachtet

sie dieses nicht sogar temporär? Mit dem Angewiesensein auf professionelle häusliche

Pflegeleistungen werden die ›eigenen vier Wände‹ eben auch zu einem Schauplatz

der Institution ›ambulante Altenpflege‹, die ihre ökonomisierten Vorgehensweisen

in das sozial Konventionalisierte hineinträgt. So war es nicht zuletzt die Praxis des

Verfügens über den Wohnungsschlüssel von Frau Schneider, die Jana und mir einen

komplikationsfreien, zeitsparenden Ablauf gewährleistete.

Trotz einer gesamtgesellschaftlich zu beobachtenden Erosion der Privatsphäre – et-

wa durch Digitalisierungsprozesse (Derrida 2001: 41–43) – ist die Bedeutung des priva-

ten Raumes als Schutzraum vor der Öffentlichkeit und der Begegnung mit dem Frem-

den undUnbekannten vielenorts ungebrochen (Keckeis 2017: 43). Juristische und soziale

Strukturen, die wiederum unterschiedliche Verhaltensweisen für den jeweiligen Raum

vorgeben, (re-)produzieren diese Bedeutungszuweisungen im Alltag fortlaufend:

So durchlässig und widersprüchlich diese Trennung [zwischen öffentlich und privat,

M. R.] auch sein mag, sie ist ein konstitutives gesellschaftliches Prinzip, welches durch

Regeln und Ressourcen abgesichert ist. Diese Struktur manifestiert sich in verschiede-

nen isolierbaren und rekursiv reproduzierten Strukturen. Da sind zunächst juristische

Strukturen zu nennen, die zum Beispiel den Schutz der Privatsphäre garantieren, so-

ziale Strukturen, die einen unterschiedlichen Verhaltenskodex in der Öffentlichkeit

und in der Privatheit vorgeben […] etc. (Löw 2001: 168–169)

https://doi.org/10.14361/9783839470633-025 - am 13.02.2026, 10:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die Argumentation und die Grenzen des Sagbaren 261

Es ist dieser soziale Verhaltenskodex, von dem die Soziologin Martina Löw hier spricht,

der nachfolgend eine intensivere Beschäftigung einfordern wird. Denn das Verhalten

von Gästen beim Eintritt und Aufenthalt in privaten Wohnungen kann je nach Bezie-

hungsverhältnis und auch generationenbezogen als sozial normiert verstandenwerden.

Die etablierte Praxis der vonmir kennengelernten ambulanten Pflege – sich als ›fremde‹

Person mit dem Wohnungsschlüssel rechtmäßig Zutritt zu den ›eigenen vier Wänden‹

einesMenschen zu verschaffen, sich ohne explizite Zustimmung in situ durch die priva-

ten Räume zu bewegen und so beispielsweise der betroffenen Person erst im Schlafzim-

mer in Unterwäsche zu begegnen – kann jedoch mit Blick auf diesen Verhaltenskodex

Irritationen anstoßen. Sie läuft Gefahr, Bedingungen zu subvertieren, die zu den aus-

tarierten Gesten eines gastfreundschaftlichen Gebens und Nehmens beitragen. So wa-

ren und sind es die benannten – gesellschaftsübergreifenden – Bedürfnisse nach Ver-

trautheit, Schutz und Sicherheit, die den Schwellenübergang eines ›Fremden‹ aus dem

öffentlichen Raum in das Private, die Zugangskontrolle, ritualisiert haben bzw. rituali-

sieren (van Gennep 1986; Turner 1989). Jene Integrationsriten als Bestandteil der »viel-

fältigen Gebräuche der Gastfreundschaft« (Friese 2014: 73) versuchen den immer schon

›ambivalenten Fremden‹ (van Gennep 1986: 35) ›zu neutralisieren‹, ihn zwischen Feind

und Freund zu verorten. Sie zielen darauf ab, ihn so zu inkorporieren, dass von ihm kei-

ne Bedrohung mehr ausgeht und er in die Lage versetzt wird, die bestehenden Rechte

und Pflichten im Haus zu achten (Friese 2014: 74; vgl. Friese 2016, 2018a, 2018b; Benve-

niste 1973).

Bereits das lateinische Wort ›hospitalité‹ für Gastfreundschaft lässt jene Grundner-

vosität, die gegenüber dem ambivalenten Fremden empfundenwerden kann, erkennen.

BeidenWortstämmen ›hospes‹ und ›hostis‹ kommenunterschiedlicheBedeutungsfelder

zu, sie liegen eng beieinander, bezeichnen dennoch Gegensätzliches: Der ambivalente

Fremde ist also der, der als Gast oder Feind empfangen wird (Derrida 2001: 38; Friese

2014: 27; siehe auch Friese 2016, 2018a, 2018b; Benveniste 1973). Hospitalität verweist so

auch auf »Risiko, Gefahr, das Unbekannte, auf Hostilität, und ihre mehr oder minder

ritualisierten Gesten sollen diese ordnen und zügeln« (Friese 2015: 246). Ein solches

Spannungsverhältnis ist überdies auch dem lateinischen Wort ›privare‹, dem Wort-

stamm für ›Privatsphäre‹ eingeschrieben. So meint ›privare‹ einerseits jemandem etwas

entziehen oder rauben und andererseits etwas befreien und ist somit ähnlich wie die Gast-

freundschaft sowohlmit einer normativ positiven als auchmit einer normativ negativen

Bedeutung aufgeladen (Wanka 2017: 86). Etymologisch betrachtet, kann also der frei-

heitlichere Raum des Privaten durch die Figur des ambivalenten Fremden bedroht oder

beraubt werden. Dabei ist die »unheimliche Bedeutungsschwankung« (Friese 2014: 27)

eines ›Fremden‹ ein inhärentes Moment der Institution ›ambulante Pflege‹. Sie ergibt

sich durch den Zutritt in die ›eigenen vier Wände‹ und kann sich für die zu Pflegenden

von Angesicht zu Angesicht mit unbekannten, unvertrauten Pfleger*innen nochmals

potenzieren. Eine Gemengelage, die entsprechend nach einer kontinuierlichen, refle-

xiven Auseinandersetzung mit dieser Ambivalenz und einer achtsamen und sensiblen

Praxis verlangt.

Die »Innerlichkeit des Zuhauses« und die Integrität des eigenen Selbst (Derrida

2001: 44) erfahren nun aber, wie bereits in Ansätzen aufgezeigt werden konnte, durch

eine strukturell etablierte Missachtung eines sozial konventionalisierten Wohnungszu-

https://doi.org/10.14361/9783839470633-025 - am 13.02.2026, 10:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

tritts – vor dem Hintergrund einer beschleunigt agierenden häuslichen Pflege – eine

Bedrohung. Denn wenn die Kontrolle über den Wohnungszutritt verloren geht, an der

Wohnungstür nicht ausgewählt oder gefiltert werden kann, können die Praktiken der

Pflegedienste »zu einer Verletzung des Unverletzlichen [führen], gerade dort, wo die

unverletzliche Immunität die Bedingung der Gastfreundschaft bleibt« (ebd.: 43). Hinzu

kommt, dass gerade die Wohnung als »Ort der Intimität« auch der Raum ist, in den

»mit Scham- und Peinlichkeitsempfindungen belegte Aktivitäten zurückgenommen«

(Geller/Gabriel 2004: 111) und von der Öffentlichkeit geschützt werden, sodass sich der

beschleunigte Schwellenübergang ambulanter Pflegekräfte nicht als die einzige un-

konventionelle Besonderheit der Institution zeigt. Auch die intime Nähe unbekannter

Pfleger*innen zum (nackten) Körper eines Menschen begründet in Relation zu den

etablierten Pfeilern des Zusammenlebens – Nacktheit und Intimität in vertrauten oder

familialen Beziehungen und die private Häuslichkeit als kontrollierbarer Rückzugsort –

einen Widerspruch, eine ›neue‹ Alltäglichkeit, einen abweichenden ›anderen Raum‹.

In Anlehnung an Foucault eröffnet sich eine »Heterotopie« (Foucault 1991: 69–70) in

der eigenen Häuslichkeit, in der mehrere, grundsätzlich unvereinbare Platzierungen –

öffentlich und privat, Nacktheit und Fremdheit – zusammenfallen und eine situations-

spezifische Verletzlichkeit schaffen.

Die Vertrauensproblematik, die die Schilderungen Horst Seiferths und Margarethe

Peters’ eingangs zum Ausdruck brachten, kann also im ambulanten Pflegekontext eng

an Gefühle von Unsicherheit und Angst um die Versehrtheit der eigenenWohnung, des

eigenen Leibs und der Autonomie sowie an Gefühle von Scham gebunden sein. Der sich

mit dem – formell abgesicherten – Einzug der häuslichen Pflegekraft einstellende hete-

rotope Charakter der privaten Wohnung, so wird nachfolgend noch deutlicher werden,

ist zumindest in Teilen aufgezwungen – eine Konstellation, die nicht zuletzt vor ge-

samtgesellschaftlichen Abschottungstendenzen und starken Sicherungsdispositiven in

Bezug auf geflüchtete Menschen post 2015 und so auch vor als Schwarz undmuslimisch

gelesenen Pflegekräften zu bestehen hat.47 Die normative Privatheit der ›eigenen vier

Wände‹, die also sozial konventionalisiert nicht zur Verhandlung zu stehen braucht,

wird durch das Nutzen ambulanter Pflegeleistungen und ihrer etablierten Routinen

doch angefochten, überschrieben und in weniger eindeutige und mitunter auch um-

gekehrte Machtverhältnisse eingespannt. Dieser strukturell bedingte Tabubruch könnte

durch einen Vertrauensaufbau und eine Intimisierung der Pflegebeziehung geheilt

und normalisiert werden (Geller/Gabriel 2004: 128); eine ›Heilung‹, die allerdings, so

meine Felderfahrung, nur äußerst beschwerlich gelingt, da sich die einzelne Pflege-

kraft vor dem Hintergrund der zeitlich engen Taktung des Arbeitstages kaum dem

Vertrauensaufbau widmen kann.

47 So tendieren Debatten um Zuwanderung ausschlussverstärkend dazu, die Sphären ›oikos‹ (die

Ordnung des Hauses) und ›polis‹ (Ordnung des politischen und öffentlichen Raumes) gleichzuset-

zen (Friese 2019: 48; hierzu siehe auch Arendt 2010: 38–47): »[D]as unsere Regierung so ohnmächtig

gehandelt hat. Zu freizügig. […] Wie kann man ›Kommt rein! Kommt alle rein!‹ [rufen]. Das ist ja wie im

Märchen, aber keine Realität. Ohne genau zu wissen, wer bist du. Ich kann doch auch in meine Wohnung

nicht jeden reinlassen«, reproduziert auch die 84-jährige Selma Silbermann ein solches Narrativ.

https://doi.org/10.14361/9783839470633-025 - am 13.02.2026, 10:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die Argumentation und die Grenzen des Sagbaren 263

Hinsichtlich der Feldnotiz kann nun bilanziert werden, dass wir – die Pflegerin Ja-

na und ich – die üblichen Verhaltensnormen beim Eintritt in den privaten Wohnraum

mit nüchterner Rationalität übertraten undmissachteten. Ganz legal undwie selbstver-

ständlichmarschierten wir in dieWohnungen uns unbekannterMenschen hinein, ohne

dabei dasGrundrecht derUnverletzlichkeit derWohnung (Art. 13 Abs. 1GG) zubrechen –

wurde doch der Wohnungsschlüssel für diesen Zweck von den zu Pflegenden selbst zu

einer anderen Zeit übergeben –, aber auch ohne Gastfreundschaft zu empfangen, wes-

halb es sich für mich wie ein illegitimes Eindringen anfühlte. Die ›eigenen vier Wände‹

anderer wurden temporär teilöffentlich und in vielen Wohnungen des Stadtteils drang

mit uns etwas Öffentliches in den privaten Raum und an den eigenen Körper. Die so-

zial normierte Privatheit der ›eigenen vier Wände‹ kann über diese Praxis kaum noch

sichergestellt werden, sodass sich die Unverletzlichkeit derWohnung auf der Ebene so-

zialer Konventionen als verletzt präsentiert. Die Türschwelle zur privatenWohnung, die

zumindest im Alltagsverständnis dem öffentlichen Raum die Grenze setzt und die als

Raumgrenze das Bewusstsein schafft, »daß sich Macht und Recht eben in die andere

Sphärenicht hinein erstrecken« (Simmel 2016: 697),wie bereits derSoziologeGeorgSim-

mel 1908 in »DerRaumunddie räumlichenOrdnungenderGesellschaft«über dieRaum-

grenze konstatierte, verliert ihre Funktion.Die ökonomischen Interessender Institution

Pflege (komplikationsfreier und schneller Wohnungszutritt) und die der zu Pflegenden

nach Zugangskontrolle und -routinen gelten in dieser Gemengelage demselben Objekt.

So avanciert die Türschwelle als Raumgrenze zur Machtgrenze (ebd.: 698) und die Pfle-

gekraft zu einer ambivalentenGrenzfigur,die den ritualisiertenSchwellenübergang (van

Gennep 1986; Turner 1989) als sozialen Verhaltenskodex erodieren kann.

So lohnt ein weiterer Einblick in die Verletzlichkeit, die hinter der Türschwelle in

häuslichen Pflegekontexten entstehen kann.Dadurch eröffnet sich eine Perspektive, die

denWert der Raumgrenze ›Türschwelle‹ einmal mehr hervorhebt.

Wir betreten das Bad [der 74-jährigen Gretel Müller]. Ich gehe sofort in eine hintere Ecke, um

nicht die Arbeit zu behindern. [Schwester Vanessa], [die Pflegekraft,] die – wie ich – noch im-

mer ihre [Straßen-]Schuhe mit blauen Schuhüberziehern trägt, schaut im Schrank sogleich

nach einer passenden Duschlotion. [Gretel Müller] beginnt sich auszuziehen. Die plötzliche

Intimität der Situation irritiert mich, standen wir doch vor zwei Minuten noch vor der Woh-

nungstür im Hausflur, ich mit Jacke und Mütze, die ich nun in der Hand halte. [Als] [Gretel

Müller] mit einem tiefen Atemzug, einem unsicheren Blick in meine Richtung und etwas zu

viel Schwung ihren Pullover über den Kopf [zieht], [glaube ich] in ihren Augen zu erkennen,

wie viel Überwindung sie [in diesem Moment] das Ausziehen kostet. Heute wird das Entklei-

den und Duschen für sie durch meine Anwesenheit, eine zweite und noch dazu fremde Per-

son in ihrem Schutzraum, erschwert. Obwohl sie mir versichert[e], dass sie zusätzliche Prak-

tikant*innen oder fremde Pflegende gewohnt sei, fühle ich mich erneut fehl am Platz [und]

schaue erst wieder zu ihr, als sie vollständig entkleidet ist. Vorsichtig steigt sie auf den Dusch-

sitz und [Vanessa] schiebt sie behutsam in dieWanne. [Gretel Müller] bemüht sich, die richtige

Position auf dem Stuhl zu finden, sie wirkt stark konzentriert und fokussiert bei ihrem Vor-

haben, eine stabile und [eine für sie] angenehme Position einzunehmen. [Es fällt ihr] schwer,

sich auf dem Sitz durch die nackte Haut, die an dem Plastik des Stuhls klebt, zu bewegen.

Die Konstruktion erscheint wackelig. [Ich schaue zu und] empfinde die Situation nicht nur

als befremdlich, sondern auch als herabsetzend. [Vanessa] und ich stehen angezogen, abwar-

https://doi.org/10.14361/9783839470633-025 - am 13.02.2026, 10:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

tend – nicht sitzend und geduldig –mit Straßenschuhen imBad eines nackten, altenMenschen

und schauen ihm bei einer sehr intimen Situation zu.Während [die 84-Jährige] entkleidet auf

demDuschsitz mit ihrem Körpergewicht und einer guten Position kämpft, der Sitz unter ihren

Bewegungen [knackt und ächzt], warten zwei junge angekleidete Frauen mit blauen Schuh-

überziehern darauf, endlich weitermachen zu können. Nackt und unbeholfen versucht [Gre-

tel Müller], sich die Situation noch möglichst annehmlich [auf dem Duschstuhl] zu gestalten.

[Gleichzeitig] rühren [mich] die Intimität und Verletzlichkeit [der Situation] und der Vertrau-

ensvorschuss, der auchmir gewährt wird. Als [Gretel Müller] ihre Position gefunden hat, [lässt

sie uns schnaufend wissen], dass sie startklar sei und [die Dusche] nun beginnen könne. Vor-

sichtig testet [Vanessa] an den Füßen die Wassertemperatur. In [Gretel Müllers] Gesicht und

ihren zusammengepressten Lippen glaube ich zu erkennen, dass sie mit Skepsis auf den Mo-

ment wartet, in dem ihr jemand den Duschstrahl auf [ihren] Körper hält, der nicht angenehm

[temperiert] sein könnte. Sie wirkt noch immer vollkommen konzentriert. Dann entspannen

sich ihre Gesichtszüge als [sie merkt, wie das anscheinend angenehm] warme Wasser sie um-

spült. An ihrem Stöhnen und freudigen Glucksen erkenne ich ihre Freude über die Dusche, ein

Erlebnis, das sie sich selbst ohne [Hilfe der Pflegekraft] seit Jahren nicht mehr allein gönnen

kann. Als [Vanessa] ihr mit einemWaschlappen über den Rücken fährt, schließt sie genussvoll

ihre Augen. Obwohl es mich auch jetzt wieder irritiert, dass wir [Gretel Müller] noch immer

mit großer Distanz – stehend und mit [Straßen-]Schuhen – bei einem eigentlich sehr intimen

Genuss zuschauen, entspanne auch ich mich mit der auflebenden Freude [der Frau]. [D]ie ein-

getretene Entspannung ist jedoch so schnell vorbei, wie sie begonnen hat. Nach insgesamt 15

Minuten Aufenthalt in der Wohnung von [Gretel Müller] sitzt diese wieder angezogen in ih-

rem Sessel, wir verlassen die Wohnung und ziehen uns die blauen Schuhüberzieher ab …

Feldnotiz vom 07.02.2019

Die Intimität, die Entspannung und der Genuss der Situation sind so schnell vorüber,

wie sie sich einzustellen hatten. Die Angewiesenheit der zu Pflegenden Gretel Müller

auf die Leistung, ihr deutlich höheres Lebensalter und damit einhergehende körperliche

Einschränkungen sowie das einseitige Gewähren eines Blickes auf und des Zugangs zu

Intimitäten –hier dieKörperwäsche, anderenorts der Toilettengang –veranschaulichen

eindrücklich die hohe Asymmetrie, die der häuslichen professionellen Pflegebeziehung

eingeschrieben ist.48 Auch ein potenziell im Raum des Privaten in besonderem Maße

wirkendes menschliches Bedürfnis nach Schutz, das, manifestiert in Kleidung und Be-

hausung, als ein Wesensmerkmal der menschlichen Existenz verstanden werden kann

(Nussbaum 1999: 192), erodiert hier als Folge der situationsspezifischen Vulnerabilität.

Das Beklemmende der Situation verstärken die blauen, wenig heimisch anmutenden

Schuhüberzieher, die ein Hinsetzen, ein Gespräch, ein Ankommen in derWohnung, ei-

nen Vertrauensaufbau – um sich nackt zeigen zu wollen – kaum zulassen. Der unkon-

ventionelle, beschleunigte,nicht abwartende oder devote, eben »demZyklus der Produk-

tion unterworfen[e]« (Lemke/Krasmann/Bröckling 2019: 26) Wohnungszutritt, der ›Re-

aktionskosten‹ minimieren soll, belastet dabei die pflegerische Beziehung einmal mehr.

Obwohl nicht alle professionellen pflegerischen, medizinischen oder Betreuungs-

leistungen in der Häuslichkeit mit einem solch hohen Maß an Intimität einhergehen,

48 Zur Asymmetrie in der professionellen Pflegebeziehung siehe auch Schrems (2020: 66–67); Geller/

Gabriel (2004: 55); Cassier-Woidasky (2007: 87).

https://doi.org/10.14361/9783839470633-025 - am 13.02.2026, 10:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die Argumentation und die Grenzen des Sagbaren 265

kannder regelmäßige Affront gegen die Bedürfnisse nach Sicherheit und Schutz derGe-

pflegten zur neuen Normalität avancieren, was wiederum verständlich macht, warum

Wünsche nach Vertrauen gerade in den ›eigenen vierWänden‹ ungebrochen sind.

Wenn man nie so viel Wechsel hätte (spricht gequält), sondern zwei, drei Personen [Pflege-

kräfte], die einen gut kennen, dass man die immer hat, auch zum Duschen, dass da nicht wel-

che kommen, die einen nicht verstehen. […] [D]a hab ich Angst beim Duschen, wenn ich die

nicht kenne. […] Ich bin mal fallen gelassen worden. Und das steckt jetzt noch ein bisschen

drin. Gretel Müller

In diesem Sinne wird nicht nur von Gretel Müller der Wunsch nach einem steten, be-

kannten und damit vertrauteren Pflegepersonal artikuliert. AuchMargarethe Peters, die

allmorgendlich Kompressionsstrümpfe angezogen bekommt, beklagt wiederkehrend

die prekäre Vertrauenssituation vor demHintergrund wechselnder Pflegekräfte:

Ja, die meisten, nicht nur ich, die wünschen sich, dass immer die Gleiche [Pflegende] kommt.

Das ist der größte Wunsch […]. [U]nd dass die Information, wenn irgendwelche Sachen aus-

fallen, oder es kommt eben ein Neuer, dass man das gesagt bekommt und dass eben nie jeden

Tag ein anderer kommt. Man ist ja schon glücklich, wenn drei, vier Tage hintereinander die

Gleiche kommt. Das die ihre Touren so wechseln, das ist furchtbar […].Margarethe Peters

Vertrauen und Angstfreiheit, ein sich in der Pflegebeziehung Kennen und Zu-verste-

hen-Wissen stellen also im Pflegealltag keine Selbstverständlichkeiten dar. Margarethe

Peters, die sich – diszipliniert vom zeitlichen Regime – einst dazu entschieden hatte,

vorbereitet und damit entkleidet auf den Pflegedienst zu warten, hat sich so nach und

nachHandlungsfähigkeit zurückerobernmüssen, sodass sie gegenwärtig ihremBedürf-

nis nach Kontrolle und Sicherheit wieder mehr Vorrang einräumt:

[F]rüher hatte ich die Hosen immer runter und stand nur im Schlüpfer da [wartend auf den

Pflegedienst]. Das mache ich heute auch nicht mehr, da kam auch mal irgendwie so ein neuer

Kerl und da mach ich es jetzt eben immer so, dass ich es vorneweg [direkt vor der Pflegeleis-

tung] irgendwie runterziehe. […] [Da kam] ein männlicher, ein neuer, deutscher Mann, […] wo

ich dachte: »Na ja irgendwie musste das nie sein«, dass ich mich so im Schlüpfer [präsentiere],

das war anfangs, ne? Man hat ja auch ein Schamgefühl irgendwo und da dachte ich: »Mein

Gott, jetzt hast du dich hier so ausgezogen, das musst du irgendwie anders machen«, und da

hab ich mir das dann angewöhnt[, zunächst angekleidet zu bleiben].Margarethe Peters

So begannMargarethe Peters ihr Verhalten, als tatsächliche ›Hausherrin‹, an dem Tag zu

verändern, als ihr imAngesicht eines unbekannten,männlichen Pflegers dämmerte,wie

viel Zugangskontrolle und Autonomie sie mit dem Aushändigen des Wohnungsschlüs-

sels an den Pflegedienst abgegeben hatte und dass sich – zumindest temporär – ihr ge-

wünschtes Maß an Privatheit und Intimität nicht mehr so selbstverständlich wie zuvor

einstellte; ist doch das Leben imprivaten, geschützten Raumnormalerweise ein anderes

https://doi.org/10.14361/9783839470633-025 - am 13.02.2026, 10:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

»als unter den Augen beliebiger anderer« (Rössler 2001: 255).49 Gerade der verselbststän-

digte Zugang in ein Zuhause von beinah Fremden konterkariert denWert der Türschwelle,

entleert deren Bedeutung als Macht- und Raumgrenze und die bereits angekündigten

gesellschaftlich ritualisierten Schwellenübergänge. Vor diesemHintergrundmöchte ich

mich nun über einenmikroskopischen Blick an dieWohnungstür der zu Pflegenden be-

geben und die vorgefundene Situation unter ritualtheoretischen Perspektiven der Eth-

nologen Arnold van Gennep und Viktor Turner interpretieren.

Inder zuvorgeschildertenSituationmitSchwester Jana regte sich inmirunmittelbar

ein ritualisiertes Handlungswissen,50 über welches ich zuvor noch nie bewusst nachzu-

denken brauchte,das nun aber offenkundigMissachtung erfuhr: »BeimDurchschreitendes

Türrahmens habe ich das Gefühl, als wäre ich noch nicht so weit«, »ich sollte nicht hier sein«. Der

Ethnologe vanGennep konzeptualisierte die Termini »Übergangsriten« bzw. »Passagen-

riten« (van Gennep 1986), um jene Übergänge im Leben eines Menschen – und so auch

das sich inmir regende impliziteHandlungswissen – in denwissenschaftlichenDiskurs

einzuführen.

VanGennep zeichnete in seinen Studien nach, dassMenschen imLaufe ihres Lebens

zahlreiche Übergänge vollziehen. Dies schließt Übergänge zwischen verschiedenen Le-

bensphasen oder sozialen Zuständen bzw. Situationen ein, die wiederum von speziellen

Handlungen, »Riten,die einenOrts-, Zustands-,Positions- oder Altersgruppenwechsel«

(van Gennep 1909 zitiert nach Turner 2013: 247) absichern, begleitet sind. Seinen Beob-

achtungen folgend, werden diese Übergänge vom Individuum aber nicht allein bewäl-

tigt. Vielmehr wird auf strukturgebende, reglementierende Riten zurückgegriffen, da-

mit zwischen denGesellschaftsmitgliedern keineKonflikte oder Schäden entstehen (van

Gennep 1986: 15).Sozielt einegesellschaftlicheRitualisierungvonÜbergängendarauf ab,

den Bruch, den der Wechsel auf einer der Ebenen (Ort, Zustand, Position, Lebenspha-

se) auslöst, zu kontrollieren und abzuschwächen, da Brüche oder Wechsel die bisherige

Struktur und Ordnung gefährden können. Jene Übergangsriten lassen sich so mit van

Gennep und Turner als Formen von »Krisenintervention und als Mittel der Bewältigung

sozialer Konflikte« (Kolesch 2004: 288) verstehen. Sie stiften Sinn, bieten Verhaltens-

schemata an, verbinden »oppositionäre Elemente wie Ordnung und Unordnung«, ba-

lancieren diese aus und erfüllen so insgesamt eine gesellschaftliche Aufgabe (ebd.: 289).

Solche Passageriten lassen sich, wie angekündigt, auch bei räumlichen Übergängen

(vgl. Turner 1989: 159), wie dem Betreten einer privaten Häuslichkeit, beobachten. Dort

zielen sie darauf ab, mit dem zwiespältigen Status eines ›Fremden‹, der immer schon

zwischen Freund und Feind changiert (Friese 2014: 27), umzugehen. Auch dieser Über-

tritt ist an gesamtgesellschaftlich anerkannte Praxen bzw. an eine akzeptierte Ordnung

gebunden, deren sicherheitsvermittelnde Wirkung mir erst in demMoment bewusster

49 Hierzu sei an die Ausführungen in Kapitel 5.4 über ein grundsätzliches Unbehagen vor einer Pfle-

ge durch männliche Pflegekräfte von primär weiblichen zu Pflegenden erinnert – »da kam […] so

ein neuer Kerl«. Vor diesemHintergrund kann interpretiert werden, dassmirmeine (sozial konstru-

ierte) Geschlechtsidentität ›Frau‹ Türen im Forschungskontext öffnete.

50 Ritualisiert verstehe ich hier – wie auch die etymologische Bedeutung des Lateinischen ›ritus‹ – als

nach einer »gesellschaftlich vorgeschriebenen« oder zumindest akzeptierten »Ordnung« (Kolesch

2004: 288) ablaufend. Dass in Ritualen verkörperte Handlungswissen ist den Mitgliedern einer

Gesellschaft nicht vollständig transparent (ebd.: 290).

https://doi.org/10.14361/9783839470633-025 - am 13.02.2026, 10:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die Argumentation und die Grenzen des Sagbaren 267

wurde, als ich mit Schwester Jana gegen sie verstieß. Derlei Übergangphasen wohnt al-

so eine Tendenz inne, als unstrukturierte Zustände und so als gefährlich, anarchisch,

unkontrollierbar und verunsichernd wahrgenommen zu werden (Turner 1989: 107). In-

sofern können Personen, für die eine Entritualisierung des Eintritts in einen privaten

Wohnraum keine Normalität abbildet, als an Strukturerhaltung Interessierte (ebd.) ver-

standen werden.

Nach van Gennep gliedern sich diese Übergangsriten in drei Phasen bzw. drei Teil-

riten, die zeitlich aufeinanderfolgen und die je nach Zeremonialkomplex unterschied-

lich stark beobachtet werden können. Hierbei analysiert er Trennungsriten als Merk-

mal der Ablösungsphase, Schwellen- bzw. Umwandlungsriten als Teil der Zwischen-/

Übergangsphase und Angliederungsriten als Kennzeichen der Integrationsphase (van

Gennep 1986: 21).

In der Ablösungsphase verweist das individuelle Verhalten des*der Passierenden

symbolisch auf ein Loslösen, auf eine Trennung des Einzelnen aus einer früheren

Position innerhalb der Sozialstruktur und damit von bestimmten Bedingungen, die

diesen Zustand kennzeichneten (van Gennep 1986: 25–33, 36). Auf die private Wohnung

übertragen, könnte also an der Türschwelle als ›limen‹ (Mittel der Grenzmarkierung)

die Loslösung vom öffentlichen Raum erfolgen. ImKontext der ambulanten Pflege ist es

allerdings – mit Blick auf die von mir kennengelernten Arbeitsroutinen mit Schwester

Jana – üblich, dass sich diese Ablösungsphase unvollständig vollzieht. Sofern der Ein-

tritt nicht ohnehin selbstständig (durch den Besitz des Wohnungsschlüssels) vollzogen

wird, führen Zeitdruck und Arbeitsverdichtung, so meine Felderfahrung, häufig zu

einer unmerklichen oder für die zu Pflegenden unzufriedenstellenden Ablösung vom

öffentlichen Raum. Ein gelungener Übergang wäre beispielsweise an einem Klingeln

oder Klopfen, an geduldigemWarten, an Unterordnung (je nach Beziehungsverhältnis)

und einer offiziellen Begrüßung zu erkennen. Das ›Abstreifen‹ der äußerenWelt, wie es

nach van Gennep für Ablösungsphasen inkl. deren sicherheitskonstituierender Effekte

bedeutsamwäre, droht also hier unkenntlich zu werden.

In der Zwischenphase eines Schwellenritus, hierwährend des Eintritts in eineHäus-

lichkeit, sind die Passierenden »von Ambiguität gekennzeichnet«; sie »durchschreite[n]

einen kulturellen Bereich, der wenig oder keineMerkmale des vergangenen oder künfti-

gen Zustands aufweist« (Turner 1989: 94).DerMensch, hier die Pflegekraft, befindet sich

nicht mehr in seinem früheren, öffentlichen, Zustand und ist gleichsam noch nicht in

die neueSituation (der Privatheit) eingeführt,weshalb besonders diesePhasemitGefahr

und Instabilität assoziiertwird –geradedann,wennkeinausgeprägtesVertrauens-oder

soziales Näheverhältnis vorausgesetzt werden kann. In dieser Phase tritt derMensch al-

so in ein undefinierbares Zwischendasein, er ist von vorhergehenden und kommenden

Strukturen, Normen und Ordnungen losgelöst.

Auf eine Aufforderung zum Betreten der privaten Wohnung und damit die Ankün-

digung von Gastfreundschaft kann – sozial konventionalisiert – beispielsweise ein Ab-

legen bestimmter Kleidungsstücke (Schuhe, Jacke, Tasche etc.) folgen, wodurch eine er-

kennbare Ablösung von der vorhergehenden sozialen Situation vollzogenwird.Das Aus-

ziehenderSchuhe,mit deneneineöffentliche, ›unsichere‹Welt berührtwurde, stellt eine

in dieser Phase erwartete und auch affektbesetzte Praxis dar. Von den Pflegenden wird

dieser Erwartungshaltung mit dem Tragen blauer Schuhüberzieher mehr schlecht als

https://doi.org/10.14361/9783839470633-025 - am 13.02.2026, 10:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

recht begegnet. Zu diesem Sachverhalt wird erneut eine Feldbeobachtung herangezo-

gen, die die Zwischenphase des Schwellenritus oder besser deren Nichtvorhandensein

anhand der Kleidung in den Blick nimmt:

Bei neun von zehnWohnungen verfügt [Schwester Vanessa] in diesemHaus über einen Schlüs-

sel. Sie schließt nach einem kurzen Betätigen der Klingel die Türen auf, ohne eine Antwort ab-

zuwarten. Wir betreten die Wohnungen und sind wiederkehrend am Morgen die Ersten, die

ganz selbstverständlich das Licht anschalten. Schnurstracks bewegen wir uns in die Wohnun-

gen hinein. Ich lasse meine Winterjacke und meine Straßenschuhe für die kurzen Aufenthalte

meistens an. [Schwester Vanessa] trägt auch bei den heutigen null Grad keine richtigeWinter-

jacke. Ihre dicke Fleecejacke ist so flexibel, dass sie mit ihr auch am zu Pflegenden gut arbeiten

kann. Sie erzählt mir, dass es sie nervt, in der Kürze der Zeit ihre Jacke immer an- und auszu-

ziehen und dass es in den Wohnungen der zu Pflegenden für sie mit Jacke oft sehr warm sei.

Ihre Wahl fällt daher auf eine dicke Fleecejacke als Kompromiss zwischen eigenem Wohlfüh-

len und Zeitdruck, die es ihr ermöglicht, sich drinnen wie draußen zu bewegen. Wenn ich mir

[Schwester Vanessa] genau ansehe, ist sie optimal für das Springen zwischen Draußen und

den Wohnungen angekleidet, ohne auch nur Gefahr zu laufen, sich zeitkostend entkleiden zu

müssen. Die Jacke ist multifunktional, ein Wollstirnband schützt draußen die Ohren, ist aber

auch in den Wohnungen nicht zu warm. Wünschen der zu Pflegenden nach dem Ausziehen

der Schuhe [wird] mit laborartigen, raschelnden, blauen Schuhüberziehern [begegnet]. Auch

ich habe diese Schuhüberzieher sogleich zu Arbeitsbeginn erhalten. Obwohl ich den Fußboden

mit diesen Überziehern nicht mehr beschmutze, fühle ich mich mit diesen blauen, raschelnden

Füßen noch fremder in den Wohnungen. Ein wirkliches Ankommen stellt sich mit ihnen noch

deutlich weniger ein. Ich bleibe ein Fremdkörper.Während ich darüber nachdenke, bewegt sich

[Schwester Vanessa] wie in den »eigenen vier Wänden«, ohne Aufforderung oder Begrüßung

im Flur durch die Wohnungen hin zu den Betten oder Sesseln der zu Pflegenden, zu den Or-

ten, wo sie sich im Moment gerade aufhalten. Wie immer muss ich mich ranhalten, hinterher

zu kommen, um nicht aus Versehen falsche Türen zu öffnen. Viele zu Pflegende erfahren auch

heute erst in ihrem Schlaf- oder Wohnzimmer, dass wir und dass vor allem ich da bin …

Beobachtungsprotokoll vom 21.01.2019

Auf dieseWeise hat Schwester Vanessa ihreKleidung, ihren »Schwellenzustand« (Turner

1989: 95) hinsichtlich des permanenten Wechselns zwischen öffentlichem und privatem

Raumperfektioniert.So changiert sie zeitsparendzwischen –den für siebedeutsamen –

warmen und kalten Zuständen und umgeht sogleich eine Konfrontation mit sozialen

Konventionen (zum Beispiel der Aufforderung, die Jacke abzulegen), die für sie Zeitver-

luste bedeuten könnten.Als ambivalenteGrenzfigur siedelt sie sich »weder hier nochda«

(ebd.) an; die Arbeitsroutinen haben den Körper dem Zyklus der Produktion unterwor-

fen (Foucault 1994: 37), womit sie in Anbetracht des Zeitdrucks ihre Handlungsfähigkeit

erhält.

Dieses ›Schwellendasein‹ zeigt sich besonders einprägsam anhand der bereits er-

wähnten blauen Schuhüberzieher, die es ermöglichen, die Straßenschuhe – in der Regel

aus Zeitgründen – in denWohnungen der zu Pflegenden anbehalten zu können. Gegen

eine von den Pflegenden angestrebte Praxis des Anlassens der Straßenschuhe können

die zu Pflegenden opponieren, indem sie auf das Ausziehen oder auf das Tragen der ra-

schelnden, blauen Schuhüberzieher bestehen. Letztere werden dem sozialen Ritual, das

nach einer Angliederung an den privaten Raum strebt, kaum gerecht: »Na ja zumBeispiel

https://doi.org/10.14361/9783839470633-025 - am 13.02.2026, 10:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die Argumentation und die Grenzen des Sagbaren 269

gestern Abend kam auch ein Neuer, der [Clemens] oder wie er heißt. […] [K]am hier rein mit sei-

nen Latschen, ich sag: ›Halt, Schuhe aus, Dings [Schuhüberzieher] anziehen!‹«, echauffiert sich

Margarethe Peters. Dabei wird die alternative Praxis des Überstülpens von Schuhüber-

ziehern, so meine Feldbeobachtungen, von den zu Pflegenden zumeist nur mit einem

zähneknirschenden,nicht voll überzeugten ›Mhm‹quittiert undauch ich fühltemichda-

mit im privaten Raumwie ein »Fremdkörper«.Ein vielleicht unausgesprochenerWunsch,

die Pflegekraft wahrhaftig an die Wohnung anzugliedern, wird über die Aufforderung

zumAusziehenderSchuheartikuliert.Erbleibt allerdings –aufgrunddesZeitmangels –

unerfüllt. So gelesen, kann der Wohnungszutritt für zu Pflegende via Schuhüberzieher

zwar akzeptabler, nicht aber zufriedenstellend gestaltet werden.

Mit einem Rekurs auf die Teilriten des Passageritus (van Gennep 1986: 21) folgt die-

ser Schwellenphase zumindest theoretisch die Angliederungsphase »an eine neueWelt«

(van Gennep 1986: 29), in der die Regeln der neuen sozialen Situation angenommenwer-

den. ImKontextdesprivatenWohnraumesverhält sichdannder jüngst eingetreteneund

noch unvertrauteGast, den üblichen sozialenKonventionen folgend, zurückhaltend und

lässt sich durch denBesuchten einweisen bzw.Orientierung geben. In den offiziellen Si-

gnalen des Gastgebers, der Aufforderung weiterzugehen, Küche, Wohnzimmer etc. zu

betreten, sich zu setzen, kann – normativ betrachtet – der Beginn der Angliederungs-

phase ausgemacht werden. Als rituelle Praktik können in dieser Phase ein gegenseitiges

Händeschütteln und eine gemeinsame Mahlzeit als Zeichen der Angliederung dienen

(van Gennep 1986: 36). Diese dritte Phase schließt sodann, zumindest theoretisch, das

Schwellenritual ab und der*die Passierende,

[d]as rituelle Subjekt […] befindet sich wieder in einem relativ stabilen Zustand und

hat demzufolge anderen gegenüber klar definierte, sozialstrukturbedingte Rechte

und Pflichten. Man erwartet von ihm, daß es sein Verhalten an traditionellen Nor-

men und ethischen Maßstäben ausrichtet, die alle Inhaber sozialer Positionen in ein

System solcher Positionen einbindet. (Turner 1989: 94–95)

In der Realität der häuslichen Pflege setzt sich diese Integrations- und Angliederungs-

phase jedochmit oftmals sehr intimen Situationen fort, was einmalmehr unterstreicht,

dass die Institution per se und qua Auftrag das sicherheitsgebende Schwellenritual

erheblich herausfordert. Die Phase des Ankommens und der Orientierung im privaten

Raum, so wurde deutlich, kann zudem den begrenztenMinutenvorgaben anheimfallen.

Die Pflegekräfte (müssen) versuchen, sich die Wohnung beschleunigt anzueignen, was

gerade von Angesicht zu Angesicht mit unbekannten Pflegekräften bei den zu Pflegen-

den an unzufriedenheitsschürende Grenzen stoßen und das Vertrauen korrumpieren

kann. Ich erinnere mich, hin und wieder Bewohner*innen murmeln gehört zu haben

»Wir sind doch hier nicht auf der Post!«, wenn die Pfleger*innen und ich in die Wohnun-

gen strömten. Damit, so meine Interpretation, verliehen sie ihrem Missmut über die

neue ›Öffentlichkeit‹ – die Ver-Öffentlichung – ihres privaten Raumes Ausdruck. Die

Redewendung kündigt an, dass die etablierten Praktiken der Pflege nicht dem Alltags-

verständnis von einem Zuhause entsprechen. Darüber hinaus wird verlautbart, dass

die Bedürfnisse nach Sicherheit und einem kontrollierten wie konfliktfreien Übergang,

wofür der Wohnungszutritt ursprünglich gesellschaftlich ritualisiert wurde, nicht er-

https://doi.org/10.14361/9783839470633-025 - am 13.02.2026, 10:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

füllt sind. So geht »[d]er verletzbar machende Ausnahmezustand, das Besondere der

Situation für die Person, in der Routine der täglichen Pflegepraxis unter«, betont auch

Schrems (2020: 55). Und das Negieren bzw. die Nichtanerkennung der Bedürfnisse

des Gegenübers wird zum »hingenommene[n] Diskursemelement der professionellen

Pflegebeziehung« (ebd.: 58).

Dass sich jedoch die angespannte Atmosphäre und die eingeschliffenen asymmetri-

schenMachtbeziehungen an der Türschwelle lösen können, wenn soziale Konventionen

beachtet und beispielsweise Schuhe beim Eintritt in den privaten Raum unaufgefordert

ausgezogen werden, kurz: wenn dem Schwellenritus und den austarierten Gesten der

Gastfreundschaft Raum gegeben wird, verstand ich im Zusammenhang mit einem Ge-

spräch mit der zu PflegendenMargarethe Peters:

Als ich im Anschluss an meinen Arbeitstag mit Schwester [Vanessa] [Margarethe Peters] noch

einmal zu einem vereinbarten Gespräch aufsuchte, zog ich in ihrem Flur meine Schuhe aus,

nachdem ich die Wohnungstür in gewohnter Pflegedienst-Empfangsmanier bereits angelehnt

vorgefunden hatte und selbstständig eintreten musste. Ich fühlte mich sogleich wieder un-

behaglich und erwartete [zudem] ein unangenehmes Gespräch mit [Margarethe Peters], da

ich sie [zuvor während der Pflege] als schroff, abweisend und unzufrieden erlebte. Nachdem

ich frei waltend und [für mich] selbst entscheidend Schuhe und Jacke abgelegt hatte, erschien

[Margarethe Peters] selbst im Flur und blickte sogleich vorwurfsvoll auf meine nichtblauen

Füße. Sie blaffte mich an: »Schuhüberzieher anziehen!« Ich erwiderte etwas eingeschüchtert,

dass ich bereits meine Schuhe ausgezogen habe und fragte, ob dies so in Ordnung für sie sei. Sie

hielt daraufhin inne, blickte mich gerührt an und entschuldigte sich überschwänglich. Sie ha-

be an meinen Füßen nichts Blaues [die Schuhüberzieher] gesehen, weshalb sie annahm, dass

ich noch die Schuhe von draußen tragen müsste. Die [vielenorts] übliche Vorgehensweise von

Besuch, sich die Schuhe auszuziehen, schien in ihren Gedanken gar nicht mehr vorzukommen.

[Plötzlich veränderte sich jedoch] die Atmosphäre [und ich gewann den Eindruck,] so etwas

wie eine Feuertaufe als guter Gast bestanden [zu haben.] Ich wurde zum »Mäusel« und mit

lieblicher Stimme gestand sie mir, dass schon lange niemand mehr die Schuhe in ihrer Woh-

nung ausgezogen habe. [Daraufhin] bemühte sie [sich] engagiert darum, mich mit einem Ge-

tränk und Süßigkeiten auszustatten. Noch imWundern begriffen, was meine Geste des Schu-

he-Ausziehens bewirkt hatte, betrat ich ihr Wohnzimmer …

Feldnotiz vom 22.01.2019

ImWohnzimmer angekommen,dämmertemir dieBedeutsamkeit einerWertschätzung

der gesellschaftlichen Ritualisierung des Wohnungszutritts. Die übliche, bedingte Gast-

freundschaft (Derrida 2001), die hier mit den Fährnissen einesWohnungszutritts durch

›Fremde‹ umzugehen sucht,wurdemir nun zuteil, wohingegen ich noch einige Stunden

zuvor – während der Verrichtung der Pflegeleistung – das Gefühl hatte, geduldet und

nicht angekommen zu sein; stand ich doch mit Jacke und blauen Schuhüberziehern in

der Wohnung einer von mir so wahrgenommenen unzufriedenen Frau, die über unser

Zuspätkommen meckerte und über das Wetter lamentierte. Nun aber verhielt ich mich

mustergültig imSinneeines emotionalnichtnahestehendenSchwellenwesens,das imSin-

ne Turners in Übergangsritualen eher passiv, schweigend und demütig aufzutreten hat

und den Anweisungen derMenschen folgen sollte, an die es sich anzugliedern sucht: »Es

ist, als ob sie [die Schwellenwesen] auf einen einheitlichen Zustand reduziert würden,

https://doi.org/10.14361/9783839470633-025 - am 13.02.2026, 10:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die Argumentation und die Grenzen des Sagbaren 271

damit sie neu geformt und mit zusätzlichen Kräften ausgestattet werden können, die

sie in die Lage versetzen, mit ihrer neuen Situation im Leben fertig zu werden« (Turner

1989: 95).Nach Turner, dessen AusführungenmitmeinenBeobachtungen korrespondie-

ren, überträgt sich sodann diese »zeitweilige[…] Demut […] auf die Inhaber einer höhe-

ren Position« (ebd.: 96), hierMargarethe Peters. DieWertschätzung ihrer Autorität über

den privatenRaum –meine »Feuertaufe« – »mindert[e] ihren Stolz« und förderte »die An-

erkennung einer essentiellen und generellen menschlichen Beziehung« (ebd.), die sich

wiederum inmeinem »Mäusel«-Sein ausdrückte.Über diesenWegöffneten sich fürmich

die Türen nicht nur symbolisch, sondern faktisch für Gesten der Gastfreundschaft, für

Interesse und Austausch sowie eine Angliederung »mit einem Getränk und Süßigkeiten«.

So versteht Turner die Schwellenphase nicht grundlos mit einer »Läuterungsfunktion«

(ebd.: 104) ausgestattet.Die Passierendenmüssen sich offen genug und demütig zeigen,

das Wissen der neuen sozialen Position annehmen zu wollen, das sie auf die neue Ver-

antwortung vorbereitet (ebd.: 94–96).

Nun haben derartige Läuterungspraktiken sowie die Gebräuche der Gastfreund-

schaft in der von Ökonomisierungszwängen unterworfenen ambulanten Altenpflege

einen schweren Stand. Der einst gesellschaftlich ritualisierte Schwellenübergang zeigt

sich in allen Phasen entzaubert und rationalisiert; die zu Pflegenden werden wie »vor

die Tür gesetzt« (Bachelard 2019: 34), sodass sich – sozial konventionalisiert – mit

dem Schwellenritus »aufkommende Gefühl[e] der Humanität« (Turner 1989: 104), ein

Empfinden von Sicherheit und Vertrauen nur partiell einstellen:

Wie gestern Abend, da hatte ich ja das Beispiel: Ich sag: »Heu, wer sind Sie denn?« und dann

kam der so forsch rein, das kommt ja auch drauf an, wie der auftritt, wenn der jetzt klopft

und sagt »Hallo Frau [Peters], ich bin jetzt hier neu, erschrecken Sie nie« (spricht vorsichtig

und zurückhaltend) oder so. Das wäre irgendwie ein Umgang, aber der macht, kam rein, ich

dachte, das ist doch nie der Herr [Jakob], das ist, man kennt sie ja von der Figur. Und ein biss-

chen kräftig. Das ist natürlich schwierig. Schön wäre es, wenn die ein bisschen anders hier

reinkommen, also wenn ich irgendwie zum ersten Mal zu jemandem gehe, renne ich ja auch

nicht und mach die Tür auf und stehe hier in der Wohnung. Ich weiß nicht, war komisch […].

Er war eben ein bisschen zu forsch für das erste Mal. Wenn man das erste Mal zu jemandem

kommt, muss man auch ein bisschen behutsam sein, muss man draußen rufen: »Ich bin der

Neue« oder so, dass man nie so überrascht ist. Es hat mir nie geschadet und es war auch alles

gut, aber das Gefühl. Ich hab ja jetzt nun keine große Pflege, aber wenn der mich jetzt hätte

waschen müssen, hätte ich auch gesagt: »Oh Gott, nee, was ist denn hier los? […]«.

[I]ch muss ja wissen, mit wem gehe ich um. Wenn die gar nichts sagen, die kommen nur rein,

machen ihre Strümpfe undwieder raus, da weiß ich ja gar nicht,was das für einMensch ist. Ich

kann mir ja kein Bild machen. Unterhalte ich mich mit ihm über irgendein Thema und wenn

es um das Wetter ist, da kann ich mir dann aber irgendwann bald mal ein Bild machen.

Margarethe Peters

Inder Folge eines verschwimmendenSchwellenritus und eines als bedrohlich – »forsch« –

empfundenenÜbergangs zwischen öffentlich und privat, einesMangels an Behutsamkeit

beimEintritt in die ›eigenen vierWände‹,wieMargarethe Peters es formuliert, verbleibt

der*die ›Fremde‹ letztendlich ambivalent und ein unkalkulierbares Risiko: »[A]lso wenn

ich irgendwie zum erstenMal zu jemandemgehe, renne ich ja auch nicht undmach die Tür auf und

https://doi.org/10.14361/9783839470633-025 - am 13.02.2026, 10:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

stehe hier in derWohnung«.Die praktizierte Entritualisierung verhindert ein als angemes-

sen empfundenes Maß an Zeit und Raum, um sich ein Bild machen zu können, einander

vertrauen zu lernen, zu »wissen,mit wemgehe ich um« – eine sensible Situation, deren Vul-

nerabilitätspotenzial sich hier bemerkenswerterweise über die Pflege durch neue, noch

unbekanntemännliche Pflegekräfte enttarnt.

Vor diesem Hintergrund zeichnet sich nun ab, welche unzufriedenheitsschürende

Gemengelage sich aufseiten der zu Pflegenden einstellen kann, wenn die problemati-

sierten als migrantisch gelesenen – männlichen – Pflegekräfte mit den an sie gehefte-

ten, rassistisch strukturierten Imaginationen vor der Türschwelle aufwarten;51 mit ei-

nem gewissen »Schatten« also, »der einfach dahinter steht«,wie die PflegedienstleiterinMa-

nuela Vierstück einWirken dieser problematisierenden Diskursfragmente lebendig be-

bildert. In der Konsequenz kann das getroffene Pflegearrangement negiert werden, so-

dass eine Leistungserbringung nicht mehr möglich ist. Es stellen sich Dynamiken ein,

die dasArgument ›Patient*inneneinverständnis‹ verschobenperspektivieren; kanndoch

die vermeintliche Bedrohlichkeit von alsmigrantisch gelesenen Pflegekräften – vor dem

Hintergrund beschleunigter Arbeitsroutinen – an der Türschwelle kaum ›neutralisiert‹

werden, wodurch sie im Kontext der häuslichen Pflege als ›doppelt Fremde‹ wirken und

so einem erhöhten Ausschlussbegehren unterliegen können: »Ich meine die Frau [Müller]

nebenan, die ist ganz ängstlich, die macht dann eben nie auf [, wenn als migrantisch gelesene Pfle-

gekräfte vor der Tür stehen]«, betont Margarethe Peters und auch Horst Seiferth ist sich in

Anbetracht solch potenzieller, problematisierter Pflegedienstmitarbeiter*innen sicher,

»da kommt keiner rein. Also ich lass keinen hier rein.

I: Da machen Sie die Tür zu?

B: Ja, die mach ich gar nicht erst auf. Das ist ja das. Das geht nicht. […] [D]a muss ich mich

selber kümmern […]. [A]ber Ausländer kommen nicht hier rein. Da bin ich radikal, das geht

gar nicht. (Pause) Man kann ja nie auf Toilette gehen und dann räumt dir so ein Kanake die

Bude aus am Ende.«

Horst Seiferth

An der Schwelle zu den ›eigenen vierWänden‹ können also nicht nur a priori rassistische

Wissensbestände (K*, Diebstahlängste) abgerufen werden, sie können auch und gerade

an dieser Stelle – gepaart mit dem Wissen um die etablierten Pflegeroutinen – beson-

ders virulentwerden.DieUnsicherheit desWohnungszutritts, sokannnungeschlussfol-

gert werden, potenziert sich,wenn der vor der Tür stehendeMensch das Vertrauen noch

anderweitig als durch sein ›Neu-/Fremdsein‹ und/oder ›Männlichsein‹ erschüttert. Ei-

ne bereits bestehende Vertrauensproblematik droht dort zu eskalieren, wo das Konzept

des Vertrauensvorschusses überstrapaziert wird. Arbeitsroutinen, die in der häuslichen

Pflege vielleicht viel zu lange irgendwie hingenommen wurden, können so an die Gren-

zen einer ertragbarenUnzufriedenheit und Belastbarkeit bei den zu Pflegenden stoßen.

Was dann folgen kann, ist eine vehemente Zurückeroberung des verwundbaren und ver-

wundeten Privaten, ein An-sich-Reißen von Macht, Souveränität und Autonomie, eine

geschlossene Tür.

51 Siehe Kapitel 5.4 und 5.5.

https://doi.org/10.14361/9783839470633-025 - am 13.02.2026, 10:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die Argumentation und die Grenzen des Sagbaren 273

Daraus resultiert wiederum – so konnte das vorausgehende Kapitel nachzeichnen –

eine Handlungsohnmacht bei den für die Pflegeleistung Verantwortlichen: »[S]ie [die zu

Pflegende] hat uns geguckt, dann sie hat nur mit meiner [weißen, deutschen] Kollegin gesprochen,

ichweißnicht, ichverstehenicht,was siegesagthat,meineKolleginhatnurgesagt: ›[Michael,] gehst

du ins Auto und bleibst du dort‹. Das war es«, erinnert sich der Schwarze Pflegeschüler Mi-

chael Kidane an eine solche Konstellation während seiner Einarbeitungsphase. Und so

bleibt es gegenwärtig bei der Bitte, dass problematisierte als migrantisch gelesene Pfle-

geschüler*innen oder Einzuarbeitende die Wohnung wenigstens zum Sitzen (Doris Jung)

betreten dürfen – eine Geste, eine erzwungene Form von ›Gastfreundschaft‹ bzw. Gast-

duldung, die als beinahe einziger Handlungsspielraum ›auf die Schnelle‹ an der Woh-

nungstür noch zur Verfügung steht.

LautDerrida könnenderartigeReaktionendesRückzugsunddesAusschlusses über-

all dort erfolgen, wo ein als solches empfundenes Zuhause verletzt wird. Er spricht von

ethnozentrischen, nationalistischen und fremdenfeindlichen Reaktionen, die sich pa-

radoxerweise aber nicht gegen die ›Fremden‹ an sich richten müssen, sondern die eine

Praxis befragen,die das ›Zuhause‹ und »die traditionellenBedingungenderGastfreund-

schaft bedroht« (Derrida 2001: 44). Über die etablierten Praktiken der ambulanten Pfle-

gewird also ein Klima geschaffen, in demAblehnung und rassistische Ausschlussprakti-

kenbesonders gut gedeihenkönnen. IndiesemSinne ermöglicht ›Fremdenfeindlichkeit‹

eben auch den Schutz des eigenen Zuhauses (Derrida 2001: 44–45):

Ich will bei mir zu Hause Herr sein […], um empfangen zu können, wen ich möchte.

Ich beginne für einen unerwünschten Fremden […] zu halten, wer auch immer in mein

»Zuhause« eindringt und inmeine Selbstheit, mein Gastfreundschaftsvermögen,mei-

ne Souveränität als Gastgeber eingreift. Dieser Andere wird zu einem feindlichen Sub-

jekt, dessen Geisel ich zu werden drohe. […] Keine Gastfreundschaft im klassischen

Sinne ohne Souveränität des Selbst über das Bei-sich-Zuhause […]. (ebd.: 45)

Demnach, so führt Friese fort, »markieren und schaffen« die Sprachen und Praktiken

der Gastfreundschaft »den Fremden ebenso, wie sie sich an ihn richten« (Friese 2014:

28). Wenn also die ›Fremden‹ – die Pflegenden – nicht länger als Erobernde des Priva-

ten aufwarteten – was selbstverständlich mit individuellen Brechungen erfolgt –, son-

dern als ›entschleunigte‹ Gäste die Bedingungen der Gastfreundschaft und des rituali-

sierten Schwellenübergangs beachteten und wertschätzten, wird den Gastgebenden die

Chance eröffnet, Schutz und Kontrolle sowie Zutrittshoheit und Autonomie über den

Ort, an dem sie überGast- und individuelles Gestaltungsrecht verfügen, zurückzuerlan-

gen. Denn gerade in dem Raum, dem privaten Raum, in dem sich Menschen nicht nur

als schutzlos empfinden, sondern in dem sie sich auch am schutzlosesten artikulieren

möchten, »sind sie am meisten auf den Schutz des Privaten angewiesen« (Rössler 2001:

280). Es entsteht eine Dynamik, diemit demAbrufen rassistischerWissensbestände in-

terferieren kann (vgl. Derrida 2001: 44).

Derrida präsentiert die Figur der ›unbedingten Gastfreundschaft‹ (Derrida 2001) als

ein aporetisches Gedankenspiel und als eine Dekonstruktion, die mit der etablierten,

konventionalisierten – bedingten – Praxis bricht. Die begrenzenden Regeln der Gast-

freundschaft werden aufgeweicht, wobei es darum geht, sich ohne Rituale und sozia-

https://doi.org/10.14361/9783839470633-025 - am 13.02.2026, 10:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

le Konventionen bedingungslos(er) demGast zu öffnen: einen Empfang zu ermöglichen

»ohneVorbehalt undohneBerechnung […], sichdemAnkömmlinguneingeschränkt aus-

zusetzen, ja […] dies sogar [zu] wünschen« (Derrida 2006: 251). Auch wenn die Praxis ei-

ner solch unbedingten – risikobehafteten (ebd.: 252) – Gastfreundschaft in den ›eigenen

vier Wänden‹ realitätsfern erscheinen mag und auch realitätsfern bleiben kann, ist der

Ansatz doch anschlussfähig an die hier behandelte Problemstellung. Er wirft die Frage

auf, wie die üblichen Abläufe in der ambulanten Pflegepraxis verändert werden können,

um den Rahmen für eine bedingungslosere Gastfreundschaft zu schaffen: »um ein ›Bei-

sich(-Zuhause)‹ […] zu schützen, indem man das ›Eigene‹ […] und den Besitz […] gegen

die unbegrenzte Ankunft des Anderen sichert; aber auch umzu versuchen,denEmpfang

wirksam, bestimmt, konkret zu machen, um ihn insWerk zu setzen« (ebd.: 251).

Wie bereits Derrida bemerkte, wäre eine unbedingte »wahre Gastfreundschaft« nur

im fehlenden Zuhause denkbar (Derrida 2001: 27). Insofern kann eine hier mögliche

Ethik der Gastfreundschaft gerade nicht im Entweder-oder, sondern nur zwischen be-

dingter und absoluter Gastfreundschaft gefundenwerden.Übertragen auf die Situation

in der ambulanten Pflege impliziert dies, Räume zu schaffen, die Sicherheit vermitteln

und die sich – bestenfalls – außerhalb der privaten Wohnung der zu Pflegenden be-

finden, in denen die Bedingungen der Gastfreundschaft, eine Art »zivilisierte[r] Pakt«

(Derrida 2006: 251) zwischen Gastgebenden und Gästen, ausgehandelt werden und

sich nicht zuvörderst der Pflegehandlung gewidmet wird. Solch vorgelagerte Räume

bieten das Potenzial, sich auf ›neutralerem‹ Terrain kennenzulernen und das ›Spiel der

Macht‹ an der Türschwelle zu reduzieren, sodass als migrantisch gelesene oder einfach

unbekannte Pflegekräfte nicht mehr a priori in ein exaltiertes Bedrohungsszenario

eingeschrieben werden,weil sie nichtmehr ›konfrontativ‹ an der Schwelle zum privaten

Raum und als fremd Empfundene aufwarten müssen. Auch ritualtheoretisch betrach-

tet, eröffnet eine hier als solche verstandene ›vorgelagerte Schwellenphase‹ insbesondere

»Spielräume für Experimente und Innovationen«, »da in ihr neue Verhaltensweisen

und Symbolisierungen erprobt und akzeptiert bzw. verworfen werden« (Kolesch 2004:

289). Über die Gestaltung derartiger Räume könnte also eine Vorgehensweise in Gang

gesetzt werden, die wahrhaftigere zwischenmenschliche Begegnungen, einen Dialog

und wechselseitiges Verstehen, ein Zusammenhandeln und die »Anerkennung einer

gegenseitigen Schutzlosigkeit« ermöglicht – eine Anerkennung, die dann wiederum

eine »Verpflichtetheit« begründen könnte, »sich dieser [Schutzlosigkeit] anzunehmen«

(Schrems 2020: 77). Denn gerade die »Schutzlosigkeit macht verletzlich und ruft das

Ethische hervor« (ebd.: 71), betont Schrems in Anlehnung an den Philosophen Emma-

nuel Lévinas und die von diesem begründete ›Ethik der Begegnung‹, aus der sie für

die gegenwärtige Pflegepraxis bzw. eine professionelle Pflegebeziehung – sich in jeder

Pflegebegegnung immer wieder aufs Neue auf die Andersheit einzustellen (ebd.: 73) –

neue Denkanstöße ableitet.

Lévinas sucht – der abendländischen Tradition entgegengerichtet, »die von der

Identität, vom Denken des Selben« (Staudigl 2009: 19) ausgeht – den ethischen Weg

und die Verantwortung in einer Praxis, die vom Anderen her denkt (Lévinas 1993), die

im Anderen »nicht die Abweichung vom Selben sieht, sondern [die] ihm eine ganz

andere Weise zu sein zugesteht«. Dabei ist es ihm »gerade nicht um das Erkennen oder

Verstehen einer Andersheit zu tun, sondern um Begegnung und Beziehung« (Staudigl

https://doi.org/10.14361/9783839470633-025 - am 13.02.2026, 10:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die Argumentation und die Grenzen des Sagbaren 275

2009: 22). In solchen Beziehungen, in denen der*die Andere anders bleiben kann, kann

sodann eine Gastlichkeit möglich werden, »die auf das Vereinnahmen verzichtet, die

gewähren und sein lässt, auch das, was anders ist als das Vertraute und Bekannte, auch

das, was anders ist, jenseits des eigenen Seins liegt« (ebd.: 35).

Bemerkenswerterweise – und so komme ich zur ›Ver-Öffentlichung‹ des Privaten

und der Entritualisierung des Schwellenübergangs zurück – ist im Sinne Lévinas’ die

Voraussetzung für eine gastfreundliche Beziehung zumAnderen gerade »ein Ich, das als

Ich konstituiert ist und der Begegnungmit dem Anderen« (ebd.: 39) standhalten kann –

ein Ich, das durch eine geglückte »Bedürfnisbefriedigung in seiner Subjektivität bereits

konstituiert« und in der Folge nicht »taub gegenüber dem Appell des Anderen« ist, ein

Ich, das »den Anspruch des Anderen« hört, »sich ihm [nicht] verschließt« (ebd.: 41) und

in die Begegnung mit der Verwundbarkeit des Anderen treten kann, die zugleich an die

eigene Schutzlosigkeit und Verwundbarkeit erinnert (Lévinas 1995: 270). Hier ist die Be-

dingung des Ethischen das Glück des Genusses: »Das Glück besteht nicht in einer Ab-

wesenheit von Bedürfnissen […], sondern in der Befriedigung aller Bedürfnisse. […] Das

Glück ist Erfüllung: Es ist in einer befriedigten Seele und nicht in einer Seele, die ihre

Bedürfnisse ausgelöscht hat, in einer verstümmelten Seele« (Lévinas 1993: 160).

Um also wieder hören zu können, sind auch und gerade die Bedürfnisse des Men-

schen nach Festigkeit und Bewahrung vor den Fährnissen und Bedrohungen der Welt

der Elemente, vor »Feinden« und »Lästigen«, durch eine Behausung zu schützen (ebd.:

217) – als ein »Horizont[…] des Genusses« (Stegmaier 2009: 117), der die Zuwendung

zum Außen ermöglicht: »Die bevorzugte Rolle des Hauses besteht nicht darin, Zweck

dermenschlichen Tätigkeit zu sein, sondern darin, ihre Bedingung und in diesem Sinne

ihr Anfang zu sein« (Lévinas 1993: 217).

Eine verschobene Praxis,Begegnung,die vor der Türschwelle ansetzt, die also ein Si-

cherheitsempfinden in den ›eigenen vierWänden‹, einen »Ort bleibendenGlücks« (Steg-

maier 2009: 118), wieder erlauben könnte, birgt dann das Potenzial, die beschädigten

Bedingungen zur Bedürfnisbefriedigung und so eine Sensibilität für Andere wiederher-

zustellen. »Das Haus, die Wohnung ist die Grundlage für Gastlichkeit: Nur wer selbst

beheimatet ist, wer eine Innerlichkeit besitzt, kann andere zu sich einladen, kann seine

Bleibe dem Anderen öffnen« (Staudigl 2009: 45, siehe auch Lévinas 1993: 223). Um diese

Innerlichkeit zu befördern, sodass sich zu Pflegende nicht mehr als »brutal in die Welt

geworfen« (Lévinas 1993: 218) erleben, sehntderhäuslichePflegekontext nach einemEnt-

wurf der »Ermöglichungsbedingung[en] vonGastlichkeit« (Staudigl 2000: 57) oder einer

»›Politik der Gastfreundschaft‹« (Friese 2014: 108). Gelebte Gastfreundschaft könnte sich

dann in einem Raum entwickeln, »der weder Verausgabung, Hingabe […] verlangt noch

gewinnsüchtigen Nutzen und Vorteil kalkuliert«, kurz: der »Formen des Austauschs er-

möglicht […]. Genau diese besonderen Orte sollten hervorgehoben werden, Orte, die die

konventionellen Trennungen zwischen innen und außen, Inklusion und Exklusion, Zu-

gehörigkeit und Fremdheit […] durchkreuzen« (ebd.: 109, Hervh. im Orig.).

https://doi.org/10.14361/9783839470633-025 - am 13.02.2026, 10:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839470633-025 - am 13.02.2026, 10:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

