Die Soziologie der Praxis
als post-strukturalistischer Materialismus

Frank Hillebrandt

Die Soziologie der Praxis verfolgt einen spezifischen, an der Physis orientier-
ten Zugang zur Sozialitit. Sie sieht die Praxis mit Karl Marx (1969: 5) als »sinn-
lich menschliche Tétigkeit«, die sich immer physisch vollzieht, die also immer
materiell zu verstehen ist. Der Grund dafiir liegt auf der Hand: Eine Sozio-
logie, die sich nur immateriellen Phinomenen, was immer diese sein mogen,
zuwendet, verkommt zu einer Textwissenschaft, die das Reden iiber die Praxis
mit der Praxis selbst verwechselt, wobei sich das Reden als Artikulation selbst-
redend nur materiell vollziehen kann. Um zu verstehen, was sich praktisch er-
eignet, benétigt die Soziologie mit anderen Worten einen neuen Materialismus,
der die Materialitit der Praxis erkennt, ohne dabei in einen Strukturalismus
zuriickzufallen, der alles, was geschieht, aus zeitlosen Strukturen deduktiv ab-
leitet. Dies zu formulieren ist deutlich schwieriger, als es zunichst scheinen
mag, weil in den Sozial- und Kulturwissenschaften der Materialismus schnell
mit strukturalistischen — das heifit hier technikdeterministischen — Denkfi-
guren gleichgesetzt wird. Das Materielle erscheint der Soziologie traditionell
als hart und unverdnderlich, obwohl es dafiir in der Praxis eigentlich keine
Entsprechung gibt. Dartiber hinaus ist die Soziologie beziiglich der Materiali-
tit eher eine Wissenschaft im Hintertreffen — und das nicht nur, weil sie Karl
Marx als eine ihrer wichtigsten Griindungsfiguren weitgehend vergessen hat.
Die Physis tiberldsst man in der Soziologie sehr gerne der Naturwissenschaft,
die sich als Physik mit den GesetzmifRigkeiten der Materie auseinandersetzt,
woflir es in der Soziologie kaum eine Entsprechung gibt.

So ist etwa die poststrukturalistische Soziologie vor allem eine Wissen-
schaft von den Diskursen und kulturellen Ausdrucksformen. Werden hier Be-
griffe aus den Naturwissenschaften verwendet, geschieht dies, wie etwa 1996
im Umfeld der Social-Text-Affair um den Physiker Alan Sokal deutlich wurde,
hiufig nur zur Vorspiegelung von Gelehrsamkeit und ohne die Begriffe auf die
von den Naturwissenschaften sogenannten Tatsachen zu beziehen, so dass wir
es in den poststrukturalistischen Texten der Kultur- und Sozialwissenschaften

https://dol.org/10.14361/9783839424049-004 - am 14.02.2026, 21:34:02.



https://doi.org/10.14361/9783839424049-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72

Frank Hillebrandt

hiufig mit »elegantem Unsinn«, wie Alan Sokal und Jean Bricmont (1999) ihr
Entlarvungsbuch von 1997 betitelt haben, zu tun haben. Und dennoch muss
man den Poststrukturalismus, der jenseits des Essentialismus ansetzt, ernst
nehmen, weil hier zeitlose Gewissheiten angezweifelt und dadurch die sozia-
len Ausdrucksformen als Produkte der Sozialitit und nicht als ihre Voraus-
setzungen begriffen werden. Keine soziologische Theorie kann hinter diese
Grundeinsichten des Poststrukturalismus zuriickfallen, weil sie dann das von
Philippe Descola formulierte Ziel aufgeben wiirde, »die Anforderungen der
wissenschaftlichen Forschung mit der Achtung vor den vielfiltigen Zustinden
der Welt zu versshnen« (Descola 2011: 446).

Genau deshalb ist jede Soziologie der Praxis poststrukturalistisch ange-
legt. Sie geht zwar zum einen davon aus, dass Praktiken nicht voraussetzungs-
los entstehen, um aber zum anderen zu betonen, dass sie nicht Produkte von
zeitlosen Strukturen sein kénnen. Die Soziologie der Praxis steht dabei zwar
einem im Poststrukturalismus hiufig immateriell verstandenen Diskurs als
Strukturierungsprinzip der Praxis skeptisch gegentiiber, im Einklang mit der
poststrukturalistischen Diskurstheorie betont sie aber, dass Praktiken niemals
essenzielle Quellen haben kénnen. Dies fithrt zu der Konsequenz, dass sich
die Genese von Praxisformen und -formationen, die sich aus unterschiedli-
chen diskursiven und nicht-diskursiven, menschlichen und nicht-menschli-
chen Komponenten zusammensetzen, im Zentrum der Erforschung von Prak-
tiken befindet. Dahinter stehen die prinzipiellen Annahmen, dass derartige,
von der Praxisforschung zu identifizierende Praxisformationen niemals zeitlos
gegeben sind und dass diese Praxisformationen immer wieder aufs Neue von ereig-
nishaften Praktiken materiell erzeugt werden miissen. Praxisformationen lassen
sich folglich nur in actu als Materialisierungen von Praktiken verstehen, die per
definitionem Ereignisse sind.!

Mit dieser Forschungsperspektive auf die Formation der Praxis riicken
Soziologien der Praxis die Frage in den Mittelpunkt, wie der physische Pra-
xisvollzug poststrukturalistisch erfasst werden kann, um auf diese Weise die
zentrale, inzwischen nicht mehr hintergehbare Einsicht von Praxistheorien zu
verdeutlichen, dass der Vollzug der Praxis eine eigene Qualitit hat, die sich

1| Praktiken sind die materiellen Ereignisse der Praxis, Praxisformen fasse ich als
Verkettung von Einzelpraktiken zu Formen der Praxis. So setzt sich etwa der Tausch als
Praxisform mindestens aus den Praktiken Geben, Nehmen und Erwidern zusammen
(Hillebrandt 2009: 93ff.). Praxisformationen fasse ich als »Intensitdtszonen« (Deleu-
ze/Guattari 1992: 37) der Praxis, in denen sich nachhaltig spezifische, oftmals hoch
spezialisierte Praxisformen in einer auf Dauer gestellten Konstellation ereignen (Hille-
brandt 2012a: 45ff.), die sich immer wieder aufs Neue einstellt, wie etwa das Rockkon-
zert in der Praxisformation des Rock und Pop. Weitere Beispiele sind Medizin, Religion,
Finanzmarkt etc.

https://dol.org/10.14361/9783839424049-004 - am 14.02.2026, 21:34:02.



https://doi.org/10.14361/9783839424049-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Soziologie der Praxis als poststrukturalistischer Materialismus

mit den Mitteln bisheriger Sozialtheorien nicht angemessen erfassen lisst.
Denn im Gegensatz zum Strukturalismus und zur Handlungstheorie will die
soziologische Praxisforschung nicht vorab festlegen, aus welchen Struktur-
eigenschaften oder Handlungsintentionen die Sozialitit emergiert. Sie geht
davon aus, dass auch die in den Praxisvollziigen vorhandenen Voraussetzun-
gen fiir den Fortlauf der Praxis ihrerseits Effekte bereits vergangener Praxis
sind. Sie konnen deshalb nicht als zeitlos gegeben hingenommen, sondern
miissen vielmehr poststrukturalistisch in ihrer historischen Bedingtheit und
Genese untersucht werden. Soziologische Ansitze zu einer Theorie der Praxis
schlagen nun genau deshalb ein modifiziertes Verstindnis der menschlichen
Kérper und der materialen Dinge der Praxis vor, um auf diese Weise den physi-
schen Vollzug der Praxis angemessen in den Blick zu nehmen und die Soziolo-
gie der Praxis als poststrukturalistischen Materialismus zu formulieren. In mei-
nem Text mochte ich in kritischer Auseinandersetzung mit Pierre Bourdieu
(Kérper) und Bruno Latour (Dinge) diese beiden zentralen Aspekte — physische
Korper und materielle Dinge — in ihren Konsequenzen fiir die soziologische
Theoriebildung diskutieren, um zum Schluss Perspektiven der soziologischen
Praxisforschung aus einem modifizierten Kérper- sowie einem modifizierten
Dingbegrift zu entwerfen.?

1. Die KORPER DER PRAXIS

Fiir das die Praxistheorien prigende Argument, dass der Vollzug der Praxis
eine besondere Qualitit hat, die es gilt, mit den Mitteln der soziologischen
Forschung zu erfassen, ist der Begriff des Korpers von zentraler Bedeutung.
Wie wir alle aus dem Alltag wissen, sind wir in vielen Situationen mit unserem
Korper in das praktische Geschehen eingebunden. So werden wir kérperlich
bertihrt, wenn wir in der Fankurve eines Fuflballstadions unsere Mannschaft
anfeuern, wir beteiligen uns an Praktiken wie Singen, Klatschen, Jubeln (bei
einem Tor der eigenen Mannschaft), Trauern (bei einem Gegentor), Schimp-
fen etc., die uns auflerhalb des Stadions kaum in den Sinn gekommen wi-
ren. Unsere Kérper werden spiirbar zum Teil der sich vollziehenden Praxis.

2 | Ahnlich wie Hilmar Schafer (2013: 252f.) ordne ich Bruno Latour der Theoriefamilie
der soziologischen Praxistheorien zu, obwohl sich Latour sehr deutlich etwa von Pierre
Bourdieu abgrenzt. Sieht man jedoch die poststrukturalistische Ausrichtung, die mate-
rialistische Fundierung sowie die starke Fokussierung seiner Soziologie der Versamm-
lung auf die durch Assoziationen ermdglichten Praktiken, l1&sst sich diese Einordnung
plausibel vertreten. Auch der immer wieder zu beobachtende positive Bezug von Latour
auf Marcel Mauss, einem der Vordenker der Soziologie der Praxis, bestérkt diese Ein-
ordnung (vgl. hierzu Hillebrandt 2012b).

https://dol.org/10.14361/9783839424049-004 - am 14.02.2026, 21:34:02.

73


https://doi.org/10.14361/9783839424049-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74

Frank Hillebrandt

Und diese kérperliche Prisenz, die wir auch in anderen Situationen mehr oder
weniger intensiv spiiren, ist ein wichtiger Bestandteil der Praktiken, die sich
situativ und gegenwirtig vollziehen. Ohne diese korperliche Prisenz ist der
Vollzug der Praxis nicht méglich. Dies gilt dabei nicht nur fiir besondere, stark
am Korper ausgerichtete Praxisformen wie physische Gewaltanwendung des
Staates, Sexualitit, medizinische Operationen oder Sport. Es gilt fiir jede be-
obachtbare Praxis, weil selbst das Lesen von Biichern, die Internetnutzung,
das Schreiben und Lesen von SMS-Kurznachrichten, die Video-Konferenz
und andere oft als Beispiele fiir kérperlose Sozialitit genannte Praxisformen
nicht ohne den menschlichen Korper und seine Sinnesorgane auskommen.
Menschliche Korper sind folglich Teil der Materialitit aller Praxis.

Deshalb gilt es in den Worten von Pierre Bourdieu (2001: 175), »eine ma-
terialistische Theorie zu konstruieren, die, wie Marx in den Thesen iiber Feu-
erbach fordert, vom Idealismus »>die titige Seite< der praktischen Erkenntnis
ibernimmt, die die materialistische Tradition ihm tiberlassen hatte«. Mensch-
liche Kérper in Bewegung sind diese tdtige Seite der Praxis und eine zentra-
le Bedingung dafiir, dass sich Praktiken iiberhaupt ereignen. Zudem ist die
kérperliche Partizipation an Praktiken ein wichtiger Grund dafiir, dass sich
im materiellen Vollzug der Praxis etwas ereignet, das ganz im Sinne des Re-
gelregressarguments von Ludwig Wittgenstein (1984: PU § 202; {§ 82-88) ge-
rade durch den physischen Vollzug eine besondere Qualitit aufweist, weil der
Regel physisch zu folgen eben eine Praxis ist, die nicht mit der Regel, wie sie
geschrieben steht, gleichgesetzt werden kann. Die physische, also korperliche
Partizipation an Praktiken erzeugt nimlich gerade die besondere Dynamik der
Praxis, welche die Soziologie der Praxis gegen den methodischen Strukturalis-
mus sowie gegen den methodischen Individualismus sichtbar machen méchte.

Wichtig ist nun, dass die soziologische Praxistheorie auch die menschli-
chen Korper nicht als auflersoziale, quasi natiirliche Bedingungen der Praxis
auffasst. Sie sind vielmehr zugleich Produkte und Quellen der Praxis. Und
wer wiirde ernsthaft behaupten wollen, dass menschliche Korper nicht von
der Sozialitit geprigt wiren? Um dies zu sehen, geniigt ein Blick auf die fei-
nen Unterschiede in der kérperlichen Prisenz von Akteuren aus privilegierten
und weniger privilegierten Bevolkerungsschichten (Bourdieu 1982). Auch die
via Sozialitit erzwungene, disziplinierende Anordnung der Kérper im Raum,
die bekanntlich ein zentrales Thema Michel Foucaults (vgl. etwa 1977) ist,
kénnen wir uns tiglich veranschaulichen, wenn wir beispielsweise unseren
Arbeitsplatz aufsuchen und besetzen. Und wer wiirde andererseits ernsthaft
abstreiten, dass wir alle durch unsere kérperliche Prisenz Einfluss auf den
Verlauf sozialer Praktiken nehmen, wenn wir etwa plotzlich einen Raum be-
treten, in dem sich eine {iberschaubare Gruppe von Menschen iiber ein be-
stimmtes Thema unterhilt? Theoretisch gehaltvoll zu zeigen, dass sich diese
beiden Gesichtspunkte einer am Begriff des Koérpers ausgerichteten Soziologie

https://dol.org/10.14361/9783839424049-004 - am 14.02.2026, 21:34:02.



https://doi.org/10.14361/9783839424049-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Soziologie der Praxis als poststrukturalistischer Materialismus

der Praxis nicht gegenseitig ausschlieflen, sondern vielmehr zwei Seiten einer
Medaille sind, ist das grofle Verdienst der soziologischen Praxistheorien.

Bemerkenswert ist allerdings, dass es auch Pierre Bourdieu, der ein wich-
tiger Kristallisationspunkt der neuen Korpersoziologie (vgl. hierzu Gugutzer
2004) ist, nicht gelingt, einen soziologisch prizisen Begriff des Kérpers zu
entwickeln. Zwar will Bourdieu seine Theorie der Praxis als Ansatz jenseits
des Dualismus von »Subjektivismus« (Koérper als Quelle der Sozialitit) und
»ODbjektivismus« (Korper als Produkt der Sozialitit) verstanden wissen, so
dass er zumindest insofern den Anspriichen einer vielschichtigen Kérperso-
ziologie gerecht wird. Allerdings bleiben seine diesbeziiglichen Ausfithrungen
zur Bedeutung der »sozialisierten Korper« (Bourdieu) fiir die materiale Re-
produktion und Hervorbringung der Sozialitit eigentiimlich unbefriedigend,
weil Bourdieu mit seinem Begriff des Habitus als Ausdruck der sozialen Un-
gleichheit dhnlich wie Foucault in seinem mittleren Werk vor allem die von
der Sozialitit determinierten Aspekte des menschlichen Kérpers in den Mittel-
punkt stellt. Diese Engfithrung ist, wie unter anderen Michael Hubrich (2013)
in seiner Theoriestudie zeigt, keine zwingende Konsequenz der Theorieanlage
Bourdieus. Denn eine konsequente Begriffsbildung — der von Bourdieu we-
sentlich geprigte Begriff des Habitus ist hier zentral — jenseits der Fixierung
Bourdieus auf die soziale Ungleichheit kann den Képer zugleich als Produkt
und Quelle der Sozialitit fassen. Dann wird deutlich, dass menschliche Kor-
per zugleich materiale Bedingungen und Materialisierungen der Praxis sind.
Der menschliche Kérper ist an jeder Praktik beteiligt, indem er sie materiell
erzeugt. Gleichzeitig wird der menschliche Korper durch jede Praktik immer
wieder neu geformt, weil sich Praktiken in den Koper materiell einschreiben.
Wichtig ist dabei zu sehen: Der erste Aspekt ist nicht ohne den zweiten Aspekt
moglich und umgekehrt.

Damit ist nicht weniger gesagt, als dass es keine urspriingliche, quasi na-
tiirliche Leiberfahrung gibt. Die prominente, von Helmuth Plessner (1982) ein-
gefiihrte Unterscheidung zwischen dem Kérper, den ich habe und beherrsche,
und dem Leib, der mich beherrscht, wird in der soziologischen Praxistheorie
tiberwunden, indem gefragt wird, wie eine zustindliche Leiberfahrung, die
uns Uiberwiltigt, gedeutet werden kann. Sie kann nicht als natiirliche Ausstat-
tung des Menschen verstanden werden, obwohl dies zunichst nahe zu liegen
scheint. Denn zustindliche Leiberfahrungen wiren nach Plessner Zustinde
wie das Lachen und das Weinen, in denen wir keine Kontrolle iiber unseren
Kérper haben, wihrend wir es eigentlich gewohnt sind, unseren Kérper zu ha-
ben, ihn also zu kontrollieren, wobei auch diese traditionelle Einschitzung der
cartesianischen Denktradition mit der soziologischen Praxistheorie bezweifelt
werden muss. Lachen und Weinen sind nun jedenfalls Zustinde des mensch-
lichen Korpers, die nur moglich werden, wenn sich bestimmte Dispositionen
in den Korper eingeschrieben haben, die sich im Zustand des Lachens und des

https://dol.org/10.14361/9783839424049-004 - am 14.02.2026, 21:34:02.

75


https://doi.org/10.14361/9783839424049-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76

Frank Hillebrandt

Weinens abrupt entduflern, so dass wir sie als iiberwiltigende Leiberfahrung
erleben, quasi als Eruption unserer inkorporierten Sozialitit.

Den Leibbegriff, der nicht nur in der Anthropologie Plessners, sondern
etwa zeitgleich auch in der Phinomenologie Maurice Merleau-Pontys (19606:
239ff.) sehr plausibel neben den Kérperbegriff gestellt wird, in der Soziologie
nicht aufzugeben und mit dem Kérperbegriff zu verbinden, ist im Sinne einer
poststrukturalistischen Praxistheorie also dann moglich, wenn existenzielle
Leiberfahrungen wie das Weinen oder das Lachen nicht als urspriinglich und
natiirlich, sondern als soziokulturell vermittelt dargestellt werden. Wenn der
Leib, den ich im Gegensatz zum Kdérper nicht objektivieren, sondern nur in
ganz besonderer, nimlich existenzieller Weise als mein Sein in der Welt wahr-
nehmen und erfahren kann, jemanden gefangen hat, fingt ihn im Anschluss
an Bourdieu die inkorporierte Sozialitit. Mit der wahrnehmenden Erfahrung
des Leibes erfahre ich mich als Mensch, der in der Welt steht. Der Leib ist, wie
Maurice Metleau-Ponty (1966: 273) sehr schén sagt, »die geronnene Gestalt der
Existenz selbst«.

Mit dem Leib erfahre ich die Welt sinnlich und werde durch diese Wahr-
nehmung zustindlicher Teil von ihr. Deshalb gilt fiir Merleau-Ponty, dass die
Wahrnehmung als Ausgangspunkt aller Erkenntnis anzusehen ist. Nur der
Leib, und eben nicht das Bewusstsein, ermdglicht uns die sinnliche Wahr-
nehmung, weil der oder die Wahrnehmende, »in den Gegenstinden bestimm-
te perspektivische Aspekte feststellen kann, die allein leibhaftig gegeben sind«
(Merleau-Ponty 2003: 33; Hervorh. F.H.). Die in dieser Weise gefasste zustind-
liche Leiberfahrung des Wahrnehmens ist hdufig — wenn wir uns etwa ekeln
oder schimen — iiberraschend und wenig durchsichtig fiir diejenige, die sie
macht, so dass sie wie ein Naturereignis erscheint. Aber selbst der Ekel, der uns
vollstindig ergreift, die Korpereigenschaften beherrscht und uns deshalb ge-
meinhin als urspriingliche, naturgegebene Leiberfahrung erscheint, ist nichts
Natiirliches, wie Mary Douglas (1988) und vor ihr bereits Marcel Mauss (1978)
zeigen, sondern ein Produkt der Dispositionen, die wir im Verlauf des Lebens
inkorporiert haben. Ekel ist zutiefst sozial geprigt. Dies zeigt sich darin, dass
wir Praktiken ekelig finden, die in anderen Regionen der Welt alles andere als
ekelig erscheinen. So gilt etwa in Indien, wie mir Hanns Wienold am Rande
einer Diskussion seiner Soziologie der dortigen Rinderhaltung (Wienold 2007:
23ff.) berichtete, der After der Kuh, den wir in Mitteleuropa ekelig finden, als
rein, wihrend das Maul der Kuh, das wir eher als niedlich und angenehm emp-
finden, in Indien als Inbegriff des Unreinen und Ekeligen gilt. Dieses Beispiel
veranschaulicht, dass die Leiberfahrung, durch die wir in der sozialen Welt
verankert und positioniert sind, im soziologischen Sinne immer soziokulturell
vermittelt ist und nicht urspriinglich sein kann. Und selbst wenn wir meinen,
unseren Korper vollstindig zu beherrschen, weil uns dieses disziplinierende
Diktum spitestens seit der Schulzeit in unsere Korper eingeschrieben worden

https://dol.org/10.14361/9783839424049-004 - am 14.02.2026, 21:34:02.



https://doi.org/10.14361/9783839424049-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Soziologie der Praxis als poststrukturalistischer Materialismus

ist, stellen wir oft iiberrascht fest, dass der Kérper nicht mehr mitmacht, dass
er sich eben nicht kontrollieren lisst, weil wir die inkorporierten Dispositionen
nicht mehr bewusst erinnern. Sie zeigen sich somatisch und werden so wie-
derum zu Leiberfahrungen. Die menschliche Physis ist folglich nur als kom-
plexe »Einheit von spiirbarem Leibsein und gegenstindlichem Kérperhaben«
(Gugutzer 2004: 152) zu verstehen. Und in dieser Weise ist sie in jeder Praktik
vorhanden. Gleichsam entsteht dieser Komplex nur durch die Praxis, so dass
die Physis des Menschen, also seine Leiblichkeit, nur genetisch verstanden
werden kann.

Diese komplizierte Verflechtung unterschiedlicher Aspekte menschlicher
Physis, die gegen die cartesianische Tradition der einfachen Trennung von
Kérper und Geist spricht, wird in Bourdieus Soziologie der Praxis mit dem
Begriff des Habitus bezeichnet. Das zentrale Konzept bringt viele Aspekte der
praxistheoretischen Neufassung der Begriffe »Korper« und »Leib« auf den
Punkt. Er bezeichnet zunichst die durch Erfahrungen erzeugten und in die
Kérper eingeschriebenen Denk-, Wahrnehmungs-, Bewertungs- und Hand-
lungsdispositionen sozialer Akteure, durch die sie in Praxis verwickelt wer-
den und durch die sie sich selbst leiblich, also quasi leibhaftig, in der sozialen
Welt positionieren. Der Begriff »Habitus« erfasst die inkorporierte Sozialitit.
Die aktive Komponente der Praxis, also das Entstehen von Praktiken durch
die Poesis sozialer Akteure, ist demnach nicht auf ahistorische Intentionen
und Eigenschaften des Menschen zurtickzufithren, sondern auf die komple-
xen Strukturen des Habitus als inkorporierte Sozialitit (Bourdieu 2001: 175).

Der Begriff und das Konzept des Habitus haben nun vor allem deshalb
eine so zentrale Stellung in der praxistheoretischen Soziologie Bourdieus, weil
der Habitus als Bindeglied zwischen den objektivierten Formen der Sozialitit
und dem aktuellen Vollzug der Praxis verstanden wird. »Als stindig von regel-
haften Improvisationen iiberlagerte Erzeugungsgrundlage bewirkt der Habi-
tus als praktischer Sinn das Aufleben des in den Institutionen objektivierten
Sinns [...]. Besser noch, erst durch den Habitus finden die Institutionen ihre
volle Erfiillung« (Bourdieu 1987: 107). Menschen beteiligen sich vor dem Hin-
tergrund ihrer inkorporierten Erfahrungen schépferisch an der Praxis, indem
sie Praktiken inszenieren, die sich zu Praxisformen verketten und dadurch den
in den Praxisformationen verdichteten Sinn praktisch relevant werden lassen.
Das ist gemeint, wenn Bourdieu den Habitus zugleich als strukturierte und
strukturierende Struktur bezeichnet (Bourdieu 1982: 280).

Menschliche »Akteure« werden in dieser Art von Theoriekonstruktion als
sozialisierte, mit Habitus ausgestattete, in vielfiltiger Form zueinander positio-
nierte Agenten der Praxis verstanden, die als »sozialisierte Kérper« (Bourdieu
2005: 18; 1997: 64; 1987: 135) gefasst und als ein Bedingungsgeflecht der Pra-
xis vorgestellt werden, das durch die Praxis selbst hervorgebracht wird. Damit
16st sich die Praxistheorie von einem handlungstheoretischen Akteur-Konzept:

https://dol.org/10.14361/9783839424049-004 - am 14.02.2026, 21:34:02.

77


https://doi.org/10.14361/9783839424049-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78

Frank Hillebrandt

Korperlich prisente Menschen, die etwas tun, werden, wie Stefan Hirschauer
(2004: 88) hervorhebt, als »Partizipanden« der Praxis gefasst. Sie sind durch
ihre kérperliche Prasenz wichtige Elemente des Vollzugs der Praxis. Und diese
Prisenz ist nicht an vorab festgelegte Eigenschaften von sogenannten Akteu-
ren gebunden, die als Intentionen in der menschlichen Kognition verortet wer-
den. Die Prisenz der Partizipanden ist durch eine kérperliche Verstrickung in
eine ablaufende Praxis gegeben. Die sozialisierten Korper sind »unvermeidlich
eingeschlossen in den Vollzug sozialer Phinomene« (Hirschauer 2004: 89), der
von der Praxistheorie als Praxis bezeichnet wird.

Mit dieser Begriffsfassung des physischen Koérpers iiberwindet die Sozio-
logie der Praxis den Intentionalismus des Akteur-Konzepts der Soziologie.
Die »Intentionen« der sogenannten Akteure sind durch die Praxis erzeugte
Dispositionen, die sich in die Korper eingeschrieben haben und die auf diese
Weise sozialisierte Korper zur Beteiligung an Praxis befihigen. Die im metho-
dologischen Individualismus vertretene These von der Autonomie des freien
und einzigartigen Akteurs tibersieht die der Praxis emergenten Strukturierun-
gen in Form von Verdinglichungen und kann daher nicht hinreichend bertick-
sichtigen, wie die Dispositionen sozialer Akteure, die sie in Praxis verwickeln,
durch die Praxis selbst hervorgebracht und geformt werden. Wird der Habitus
als inkorporierte Sozialitit gefasst, konnen Intentionen des »Handelns« nicht
ahistorisch festgelegt werden, sondern miissen stattdessen als Dispositionen
verstanden werden, die sich im Vollzug der Praxis den Kérpern der sozialen
Akteure einschreiben. Somit ist auch die Physis des Menschen, also sein bio-
logischer Kérper, nur poststrukturalistisch zu erfassen. Die »Eigenschaften«
von menschlichen »Akteuren«, wie sie in der Handlungstheorie immer wieder
ahistorisch bestimmt werden, sind in einer Soziologie der Praxis immer nur
genetisch verstehbar, sie schreiben sich in die physischen Kérper der »Akteu-
re« ein, ohne dass diese Materialisierungen der Praxis zu einem endgiiltigen
Abschluss kommen kénnen.

Dies ist ein zentrales Konzept der Praxistheorie, weil es nicht nur eine
akteurzentrierte, sondern auch eine holistische Soziologie der Kultur zur
Identifikation von Praktiken vermeidet. Werden die sozialisierten Korper als
Partizipanden der sich vollziehenden Praxis verstanden, kénnen sie nicht in
einem Zusammenhang funktionaler Notwendigkeiten verortet werden. Denn
die Aktivititen, die von den sozialisierten Korpern ausgehen, lassen sich nicht
allein aus theoretischen Grundannahmen deduktiv ableiten. Die in der Praxis
vorhandene korperliche Inhirenz zu identifizieren und soziologisch zu erfor-
schen, stellt somit eine wichtige Herausforderung fiir die praxistheoretische
Fassung des Verhiltnisses von Kérper und Praxis dar. Sie muss einen Begriff
des Korpers finden, der die aktiven Momente der Partizipation sozialisierter
Korper erfassen kann, ohne diese von den »Partizipanden des Tuns« (Hirsch-
auer 2004) ausgehenden Aktivititen aus theoretischen Vorannahmen iiber die

https://dol.org/10.14361/9783839424049-004 - am 14.02.2026, 21:34:02.



https://doi.org/10.14361/9783839424049-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Soziologie der Praxis als poststrukturalistischer Materialismus

kognitive und psychische Beschaffenheit von »Akteuren« abzuleiten. »Akteu-
re« werden der Praxis nicht ursichlich vorausgestellt, sie sind als sozialisier-
te Kérper Komponenten der durch die Praxis selbst hervorgebrachten Bedin-
gungsstrukturen der Entstehung und Verkettung von Praktiken.

Das Habituskonzept, das die in die menschlichen Korper eingeschriebenen
Dispositionen und somit die kérperlichen Bedingungsstrukturen der Praxis
bezeichnet, nimmt »die Individuen als Subjekte der Geschichte ernst« (Krais/
Gebauer 2002: 81), weil sie mit ihm nicht nur in ihrer »urspriinglichen Gesell-
schaftlichkeit« (ebd.) erfasst, sondern zugleich auch als aktive Komponenten
der Praxis verstanden werden konnen. Zudem nimmt in den menschlichen
Korpern die Gesellschaft Gestalt an, weil sie genau hier leiblich angeeignet
wird. »Gesellschaft wiederum konstituiert sich«, wie Beate Krais und Gunter
Gebauer (ebd.) prignant herausarbeiten, »iiber die Praxis der Subjekte, indem
diese dem Moglichkeitsraum, den sie vorfinden, durch ihr Handeln [...] eine
konkrete Struktur und Gestalt geben.« Das heifdt: Werden die Akteure der Pra-
xis mit dem Habituskonzept als sozialisierte Kérper bestimmt, bedeutet dies
entgegen des Bourdieu in Deutschland regelmifig angetragenen Verdachts
auf Strukturalismus nicht, dass sie lediglich Epiphdnomene der gesellschaftli-
chen Praxis sind. Sozialisierte Korper sind schopferisch an der Strukturierung
und Gestaltung der Praxis beteiligt, ohne dass sie dies voraussetzungslos tun
kénnten.

Ein so verstandener Begriff des sozialisierten Korpers umfasst neben
der aktiven Komponente der menschlichen Physis auch die Leiblichkeit
als genetischen Effekt der Sozialisation und somit als immer im Werden
befindliches Produkt der Sozialitit. Mit diesem Begriff des Kérpers wendet
sich die Praxistheorie gegen die hiufig aus systemtheoretischer Perspektive
formulierte Vorstellung, die Gegenwartsgesellschaft sei keine Prisenz-Ge-
sellschaft mehr, weil die Koprisenz angesichts der vielen Mittel zur medial
umgesetzten Kommunikation nicht mehr das beherrschende Prinzip der So-
zialitdt sei. Mit der soziologischen Praxistheorie als poststrukturalistischem
Materialismus wird dagegen sichtbar, dass sich die korperliche Prisenz in der
Gegenwart zwar dndert, dass sie aber alles andere als obsolet ist. Wie wichtig
die Koprisenz ist, wird uns erst deutlich, wenn wir lingere Zeit darauf verzich-
ten miissen. Und es ist offensichtlich, dass sich selbst die abstraktesten Ge-
schiftsbeziehungen nur dann reproduzieren, wenn die Koprisenz regelmifig
erzeugt wird. Die groflen Megastidte der Welt (London, Tokio und New York)
zeichnen sich nun gerade darin aus, dass sie eine Infrastruktur vorzuweisen
haben, die physische Begegnungen von Menschen aus aller Welt erméglicht.
Die leibliche Erfahrung des Anderen ist offensichtlich eine Qualitit der Soziali-
tit, die sich nur schwer kompensieren lisst. Und die Kérperlichkeit ist selbst
dann eine wichtige Komponente der Praxis, wenn die Koprisenz nicht gegeben
ist. Wenn tiber Medien kommuniziert wird, ist die Physis der menschlichen

https://dol.org/10.14361/9783839424049-004 - am 14.02.2026, 21:34:02.

79


https://doi.org/10.14361/9783839424049-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8o

Frank Hillebrandt

Leiber durchaus notwendig, weil ja die Mitteilungen in irgendeiner Weise ar-
tikuliert werden miissen. Telefon, Internet und andere Medien der indirekten
Kommunikation setzen ganz spezifische Kérper der Teilnehmenden voraus.
Diese Korperlichkeit besteht dann eben auch aus Fertigkeiten wie etwa ein
sicherer Umgang mit der Tastatur oder das fehlerfreie Bedienen von komple-
xen Mobiltelefonen, die einverleibt werden miissen. Und wir alle kennen die
zustindliche Leiberfahrung, die sich einstellt, sobald wir unser Mobiltelefon
irgendwo vergessen haben. Diese Gerite sind Teil unserer Leiberfahrung ge-
worden, weil sich mit ihnen Dispositionen in unsere Kérper eingeschrieben
haben, die leiblichen Charakter aufweisen.

In der Soziologie der Praxis kann der menschliche Korper, wie meine Aus-
fihrungen zeigen sollten, nicht nur als Thema der Kommunikation oder des
Diskurses gefasst werden. Zwar ist es richtig, dass der menschliche Kérper,
wie bereits Michel Foucault sehr eindringlich in seinen materialen Studien
zur Medizin (Foucault 1993: 102ff.) und zum Gefingnis (Foucault 1977: 173ft.)
zeigt, noch nie so intensiv erforscht worden ist wie in der Gegenwart. Das wis-
senschaftlich erzeugte Wissen tiber ihn ist schier unermesslich. Der Mensch
und sein Korper werden in der Gegenwartsgesellschaft zu wichtigen Gegen-
stinden der Sorge und damit zu wichtigen Kristallisationspunkten des ge-
sellschaftlichen Diskurses (Hillebrandt 1999: 99ff.). Und dies heift selbstre-
dend auch, dass sich diese Diskurse in die Korper einschreiben kénnen, dass
sie sich im Kérper der Menschen materialisieren, wie Judith Butler (2006:
199ft.) sehr tiberzeugend beziiglich der Einschreibung der diskursiv erzeug-
ten Geschlechterdifferenz in die Kérper nachzeichnet. Plausibel ist in diesem
Zusammenhang auch die aus der Feststellung einer intensiven diskursiven
Konstruktion des menschlichen Kérpers abgeleitete Zeitdiagnose Foucaults
(1977: 251fF.), dass der menschliche Korper noch nie dermaflen diszipliniert
worden ist wie in der Gegenwart. Er wird im Raum angeordnet und als Res-
source zur Verrichtung von Arbeit effektiv genutzt. Dies bedeutet aber nicht,
dass er auf seine Mechanik oder auf seine diskursive Konstruktion verengt
werden kann. Der physische Korper des Menschen ist in einer Soziologie der
Praxis immer Speicher der Sozialitit, was ihn zum Leib werden lisst, mit dem
sich Menschen materiell in der Welt positionieren, und er ist zudem immer
materieller Ausdruck der Performanz, durch die Praxis tiberhaupt erst mog-
lich wird.

Judith Butler (1997: 187f.; 2006: 249) sieht genau hier, in der Performanz,
die Moglichkeit zum subversiven Widerstand etwa gegen ein stereotypes Be-
harren auf Geschlechterdifferenzen mit Herrschaftseffekten. Wichtig ist hier,
gegen ein Missverstindnis des Begriffs der Performanz oder der Artikulation
zu bemerken, dass jede korperliche Prisenz im Vollzug der Praxis etwas ausdriickt
und deshalb als Performanz oder Artikulation verstanden werden muss, auch wenn
ein besonderer Ausdruck eigentlich nicht beabsichtigt ist.

https://dol.org/10.14361/9783839424049-004 - am 14.02.2026, 21:34:02.



https://doi.org/10.14361/9783839424049-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Soziologie der Praxis als poststrukturalistischer Materialismus

Performanz und Habitus, also der korperliche Ausdruck in der Praxis und
die Inkorporierung durch die Praxis, schliefen sich in einer Soziologie der
Praxis nicht gegenseitig aus, sondern sind vielmehr eng miteinander ver-
woben, weil sie einander bedingen. Ohne die leibliche Positionierung in der
Welt, die durch die Inkorporierung von Dispositionen im Verlauf der Praxis
geschieht, ist die korperliche Prisenz in der Welt nicht vorstellbar, die zum
performativen Vollzug der Praxis unbedingt benétigt wird. Der Korper als
Ausdrucksmittel ist nicht nur fiir den Bithnenauftritt oder das Vorstellungs-
gesprich relevant, sondern in jeder Situation, an der sozialisierte Korper be-
teiligt sind. Auch wenn er nicht bewusst als Mittel zum Ausdruck von etwas
eingesetzt wird, driickt er im Praxisvollzug immer auch etwas aus, an das mit
neuen Praktiken angeschlossen werden kann. So kann eine bestimmte Kor-
perhaltung Praktiken affizieren, die ohne diese Kérperhaltung nicht méglich
gewesen wiren. Dies zeigt auch: Der Einfluss des Einzelnen auf den Verlauf
der Praxis, also auf die praktische Vollzugswirklichkeit, ist entscheidend davon
abhingig, welche zustindlichen Leiberfahrungen der Einzelne in bestimmten
Situationen macht. Fithlen wir uns kérperlich unwohl, weil uns die Situation
nicht vertraut ist, werden wir in anderer Weise Teil von ihr als wenn wir uns in
ihr wohl fithlen wie ein Fisch im Wasser, was wir ja vor allem leiblich spiiren.

Zusammenfassend lisst sich also zum Begriff des Korpers sagen, dass er
in einer Soziologie der Praxis eine zentrale Rolle einnimmt. Der Korper ist in
einer Soziologie der Praxis mehr als von der Sozialitit zu formende Materie,
weil der Begriff Habitus immer mindestens zwei aktive Komponenten der so-
zialisierten Korper einschlief3t. Zum ersten muss der Habitus als inkorporierte
Sozialitdt verstanden werden. Die Inkorporierung von verschiedenen Disposi-
tionen gelingt dabei nur durch eine aktive Stellung des Menschen zur Praxis.
Der oder die Einzelne muss die Praktiken, mit denen er oder sie konfrontiert
ist, aktiv inkorporieren und in die eigene Erfahrungswelt aktiv einfiigen, um
auf diese Weise einen Habitus auszubilden. Sozialisation ist in diesem Sinne
immer korperlich zu verstehen. Sie gelingt jedoch nicht durch ein passives
Erdulden der Praxis, sondern nur durch ein aktives Verarbeiten von Sinnes-
eindriicken. Zum zweiten ist der Habitus selbst aktiv, er verschafft sich Aus-
druck in der Praxis, so dass Praktiken tiberhaupt erst moglich werden. Erst ein
sozialisierter Korper ist fihig, an Praxis zu partizipieren. Dies zeigt, dass sich
Habitus und Performanz nicht ausschlieflen, sondern gegenseitig bedingen.
Der Korper ist in einer Soziologie der Praxis also nicht nur Gegenstand des
Diskurses und Ergebnis sozialer Konstruktion. Er ist nicht nur Produkt der
Sozialitdt, sondern bringt diese auch hervor. Er ist als zustindliche Leiblichkeit
Ausdrucksform der Praxis und erméglicht zudem die Aktivititen, die Prakti-
ken als Ereignisse entstehen lassen. Er ist zwar Disziplinierungen ausgesetzt
— gerade in der Gegenwartsgesellschaft —, lisst sich aber nicht auf sein me-
chanisches Funktionieren reduzieren, weil mit ihm immer Performanz bzw.

https://dol.org/10.14361/9783839424049-004 - am 14.02.2026, 21:34:02.

81


https://doi.org/10.14361/9783839424049-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82

Frank Hillebrandt

Artikulation verbunden ist, die sich eben nicht mechanisch fassen lisst. Die
Ausdrucksformen des Korpers sind kontingent, obwohl oder gerade weil sie als
Praktiken aus einer zustindlichen Leiberfahrung entstehen. Und schlieflich
ist der menschliche Kérper in Konsequenz aus dem hier Gesagten eine wich-
tige Quelle der Performanz und Artikulation, ohne die Praktiken nicht mog-
lich sind. Zwar ist der Kérper wegen seiner immer gegebenen zustindlichen
Leiblichkeit kein Mittel, dass sich bewusst zum Ausdruck von etwas einsetzen
lasst, dennoch ist der Korper Ausdrucksform der Praxis, weil er die materiellen
Ausdriicke der Praxis erzeugt. Der cartesianische Dualismus zwischen Kor-
per und Geist wird im poststrukturalistischen Materialismus einer Soziologie
der Praxis tiberwunden, indem alles Menschliche physisch als Kérper gefasst
wird, ohne dabei die Aktivititen zu negieren, die nun tatsichlich von dieser
menschlichen Physis ausgehen und nicht weniger als die Ausgangspunkte der
Entstehung von Praktiken sind. Diese Aktivitit ist aber nicht ohne weitere For-
mungen der Physis zu verstehen, die sich in den Dingen und Artefakten der
Praxis ereignen. Menschliche Physis ist in einer Soziologie der Praxis nie der
einzige und exklusive Ausgangspunkt der Entstehung von Praktiken. Dazu be-
darfes immer auch der Dinge und Artefakte, denen ich mich nun im nichsten
Abschnitt zuwenden mochte.

2. DiE DINGE UND ARTEFAKTE DER PRAXIS

Die Soziologie der Praxis ist nicht nur bezogen auf die menschlichen Kérper
der Praxis als poststrukturalistischer Materialismus zu verstehen. Denn die
Praxisforschung geht grundlegend davon aus, dass alle Praxis sich materiell
ereignet. Und diese Grundannahme zwingt dazu, auch den Dingen und Arte-
fakten gegeniiber eine véllig neue, sich von der klassischen Soziologie wesent-
lich unterscheidende Position einzunehmen.? Exemplarisch lisst sich diese
Position mit der Akteur-Netzwerk-Theorie verdeutlichen, die sehr erfolgreich
von Bruno Latour vertreten wird. Latour (2000: 11) hebt hervor, »dass wir vieler
Dinge relativ gewiss sind, mit denen wir tiglich in der Praxis [...] umgehen.«
Und genau dies zwingt die Soziologie dazu, die Dinge, die selbstverstindliche
Bestandteile jeder Praxis sind, in neuer Weise zu fassen. Anstatt, wie die Theo-

3 | Der Begriff »Ding« bezieht sich auf die vorhandene, ungeformte Materie wie etwa
Bé&ume in der Wildnis, Felsen und unberiihrte Landschaften (die es kaum noch gibt auf
der Welt), sowie auf unbestimmte Materie, wenn etwa von dinglichen Komponenten der
Praxis gesprochen wird. Dagegen bezieht sich der Begriff nArtefakt« auf spezifisch durch
Praxis geformte Materie, also etwa auf technische Installationen, Gebrauchsgegen-
stdnde wie Topfe, Tische und Stihle, voll elektronische und selbsttétige Fertigungs-
maschinen, Gebdude, Parks, landwirtschaftliche Anbaufelder etc.

https://dol.org/10.14361/9783839424049-004 - am 14.02.2026, 21:34:02.



https://doi.org/10.14361/9783839424049-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Soziologie der Praxis als poststrukturalistischer Materialismus

rien sozialer Differenzierung, ausgewihlte sachliche Bereiche als abgeschlos-
sene Systeme zu definieren und dadurch voneinander zu trennen, geht es der
soziologischen Praxisforschung darum, die vielfiltigen Aspekte der Praxis
als materielle Entititen zu identifizieren, zu versammeln und in Beziehung
zueinander zu setzen. Die klassische soziologische Theorie zeichnet sich im
Gegensatz dazu durch die Trennung von Sphiren der Welt aus, wie etwa Natur
und Kultur oder Sozialitit und Materialitit. Ganz im Unterschied dazu wird
die Praxis in der soziologischen Praxistheorie nicht durch Differenzierung,
sondern durch Versammlung sonst getrennt gesetzter Bereiche definiert. Die
Entstehung hybrider Versammlungen wird in den Mittelpunkt der Theorie ge-
stellt. Insofern handelt es sich bei der Soziologie der Praxis — insbesondere in
der Ausformung, die ihr Bruno Latour gibt — um ein hybrides Denken in einer
hybriden Welt (Blok/Jensen 2011; Hillebrandt 2015).

Die Sozialitit ist jedenfalls keine besondere Substanz, die sich durch die
Trennung von anderen Substanzen definieren lisst, sie besteht aus vielfilti-
gen materiellen Bestandteilen, die in spezifischer Weise zusammenwirken.
Fiir Bruno Latour ist das frithe soziologische Bestreben, die Sozialitit als ge-
nuinen, reinen Gegenstand mit besonderen, von allen anderen Gegenstinden
unterscheidbaren Eigenschaften zu definieren und in den Mittelpunkt der neu
entstehenden soziologischen Wissenschaft zu stellen, ein grofles Hindernis,
um die Praxis angemessen erforschen zu kénnen (Latour 2007: 31). Der mit
dem Diktum, die Sozialitit sei eine von anderen Wirklichkeitsbereichen unter-
scheidbare Realitit sui generis, entstehende Soziologismus besteht fiir Latour
seit Durkheim darin, das Soziale nur durch das Soziale erkliren zu wollen.
Welten, die im alltiglichen Leben miteinander verwickelt sind, werden da-
durch getrennt (Latour 2008: 71). Dies fithrt dazu, dass die materiellen Dinge
und Artefakte, um die es Latour in seiner Praxistheorie vor allem geht, nicht
angemessen erfasst werden. Denn der soziologische Strukturalismus gibt ih-
nen die Kraft, uns zu beherrschen. Der soziologische Intentionalismus redu-
ziert sie dagegen auf Werkzeuge bzw. Instrumente, betrachtet sie also als die
Verlingerung des individuellen Willens sozialer Akteure. Durch diese tech-
niksoziologischen Thematisierungsformen der Dinge und Artefakte wird die
Vermischung der Materialitit mit der Sozialitit vermieden, so dass die Misch-
wesen entweder wie allméichtige Monstren erscheinen, die uns unseren Willen
und unsere Freiheit nehmen, oder lediglich als Instrumente eines nicht weiter
definierbaren Stoffs, der mit dem Begriff der Intention belegt ist (Hillebrandt
2004). Indem Latour diese Trennung aufhebt und die materiellen Artefakte
und Dinge als den menschlichen Aktanten gleichwertige Aktanten der Soziali-
tat, also des Kollektivs, fasst, provoziert er die klassische Soziologie.* Denn er

4 | Er spricht von »Aktanten« und nicht von »Akteuren«, um die Symmetrie zwischen
menschlichen und nicht-menschlichen »Wesen« zu betonen und die handlungstheore-

https://dol.org/10.14361/9783839424049-004 - am 14.02.2026, 21:34:02.

33


https://doi.org/10.14361/9783839424049-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84

Frank Hillebrandt

schligt nicht weniger vor, als die soziologische Theorie einer grundlegenden
Revision zu unterziehen, um sie in ginzlich neuer Weise zu formulieren. Nur
dies erlaubt es, wie Latour nicht ohne Selbstbewusstsein konstatiert, die So-
ziologie aus ihrem Dilemma zu befreien, das fiir Latour seit Durkheim darin
besteht, dass sie ihren Gegenstand mithilfe ihres Gegenstandes erkliren will,
also das Soziale mit den Eigenschaften des Sozialen, was regelmifiig zur For-
mulierung von Tautologien fiihrt.

Latours Neufassung des Sozialen, mit der er diese Aporie vermeiden will,
wird mit dem Netzwerkbegriff durchgefiihrt: Nach seiner »neuen Soziologie«
entsteht Praxis aus der Vernetzung unterschiedlicher Aktanten. Die von Latour
so genannten Akteur-Netzwerke sind die hybriden Quellen jeder Aktion, die
als Praktik bezeichnet werden kann. Isolierte menschliche und nicht-mensch-
liche Aktanten sind demnach aufler Stande, Praktiken zu erzeugen. In einer
solchen, den Netzwerkbegriff an zentraler Stelle verwendenden Theorieanlage
steht die Frage nach der Art der Vernetzung von Aktanten im Mittelpunkt so-
ziologischer Forschung. Die entscheidende Frage lautet also: Was vernetzt sich
in welcher Weise? Denn nur die Beantwortung dieser Frage gibt Aufschluss
uiber die Praxis generierenden Kollektive und ihre Wirklichkeit, verstanden als
praktische Wirkmichtigkeit.

Die Sozialitét ist nach Latour als ein Prozess der materiellen Vernetzung
von Entititen zu begreifen. Latour plidiert mit seinem Appell, die hybriden Ver-
sammlungen als Ausgangspunkte der Soziologie zu sehen, also fiir einen post-
strukturalistischen, die Genese des Materiellen beriicksichtigenden Materialis-
mus (Latour 2007: 190). »Jenseits von Natur und Kultur« (Descola 2011) muss
im Anschluss an Latour die Sozialitit neu gefasst werden, um ihre materiellen,
sich durch Versammlung vielfiltiger Elemente auszeichnenden Erscheinungs-
formen angemessen in den Blick nehmen zu kénnen. Das Soziale muss also in
einer die klassischen Probleme tiberwindenden Auseinandersetzung mit den
traditionellen Kontroversen der Soziologie neu versammelt werden.’ Hinter
dieser Denkweise steht eine Einsicht, die Georg Vielmetter einmal in folgende
These gefasst hat: »Es gibt nur eine [...] aus Materie bestehende Welt. Das bedeu-
tet, dass es nur einen Bereich von Gegenstinden gibt, nimlich materiale oder
physische. Der Mensch ist Teil dieser Welt.« (Vielmetter 1998: 20)

Denn gerade Begriffe wie Kultur und Diskurs sind, in Anlehnung an Bruno
Latour formuliert, Artefakte, die wir in den Kultur- und Sozialwissenschaften
durch Ausklammern der Natur und der Materialitit produziert haben (Latour

tischen Konnotationen des Begriffs »Akteur« zu vermeiden. Darauf komme ich gleich
zuriick.

5| Derenglische Originaltitel von Latours Grundlagenwerk zur Akteur-Netzwerk-Theo-
rie, dasim Deutschen mit Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft (Latour 2007)
betitelt ist, lautet dann auch treffend Reassembling the Social.

https://dol.org/10.14361/9783839424049-004 - am 14.02.2026, 21:34:02.



https://doi.org/10.14361/9783839424049-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Soziologie der Praxis als poststrukturalistischer Materialismus

2008: 138). Die klassische Unterscheidung zwischen Subjekten, die die Welt,
also die Natur oder die Materialitit, gestalten, und Objekten, die durch diese
Gestaltung geformt werden, muss demnach tiberwunden werden.

Mit diesem Argument lehnt die Akteur-Netzwerk-Theorie eine Abgrenzung
zwischen Subjekten und Objekten ab und fordert stattdessen, menschliche
und »nicht-menschliche« Aktanten — Dinge, Artefakte und andere vorstellbare
Bestandteile der Sozialitit, etwa Tiere — symmetrisch, also als gleich wichtige
Bestandteile fir die Formation der Praxis zu denken. »Objekte und Subjek-
te konnen sich nie assoziieren, Menschen und nicht-menschliche Wesen da-
gegen wohl.« (Latour 2001: 109) Denn wihrend der Begriff des Subjekts immer
zugleich impliziert, dass ein Objekt beherrscht wird, konnen sich »Menschen
und nicht-menschliche Wesen [...] summieren, ohne dass ihr Gegeniiber
verschwinden miisste« (ebd.). Genau deshalb ist es wichtig, die Dichotomie
zwischen Subjekt und Objekt zu iiberwinden, also vollstindig hinter sich zu
lassen. Erst dann kann mithilfe einer grundlegenden Symmetriethese, die
menschliche und nicht-menschliche Aktanten in ihren Bedeutungen fiir die
Akteur-Netzwerke prinzipiell gleichsetzt, die Versammlung und Assoziation
unterschiedlicher Entititen der Sozialitit tiberhaupt gedacht werden. Ein »Ak-
teur-Netzwerk« ist, wie Latour den hier verfolgten Sachverhalt formuliert, das,
»was zum Handeln gebracht wird durch ein grofles sternformiges Geflecht
von Mittlern, die in es und aus ihm herausstrémen. Es wird durch seine vie-
len Bande zum Existieren gebracht: Zuerst sind die Verkniipfungen da, dann
folgen die Akteure.« (Latour 2007: 375) Akteur-Netzwerke sind Werk-Netze.

Mit seinen Beispielen aus seiner kleinen »Soziologie alltiglicher Gegen-
stinde« (Latour 1996: 15ff.) — etwa der »Streik« des technischen TiirschlieRers
(Latour 1996: 62ff.), der zu nicht zu iibersehenden Verinderungen im Um-
gang mit dem Durchschreiten der Tiir fiihrt, oder die Folgen des Anbringens
von Schliisselanhingern fiir die Praxis des Umgangs mit dem Schliissel (La-
tour 1996: 53ff.) — plausibilisiert Latour dieses fiir die Soziologie und insbe-
sondere fur die soziologische Handlungstheorie nicht ganz leicht zu akzep-
tierende Argument. Sichtbar wird an diesen Beispielen, dass die materiellen
Dinge wichtige Bestandteile der Bedingungen fiir die Formation der Praxis
sind. So ist beispielsweise die Praxis des Durchschreitens der Tiir ohne einen
technischen Tiirschlieler eine vollig andere als mit diesem Aktanten. Und wer
wiirde ernsthaft behaupten, eine Praxis ohne Computertechnik sei der Praxis
mit massenhaft assoziierter Computertechnik auch nur dhnlich? Ganz allge-
mein gilt deshalb: Die nicht-menschlichen Aktanten sind aktive Bestandteile
jeder Praxis, sie konnen nicht als Objekte, die durch Subjekte geformt und ver-
wendet werden, verstanden werden, weil sie aktiv Einfluss auf die Formation
der Praxis nehmen. Genauso falsch ist es aber, die technischen Artefakte als
allmichtige Monster zu fassen, die alle Sozialitit determinieren. Statt dieser
Asymmetrie in der Betrachtung von technischen Artefakten fasst die Sozio-

https://dol.org/10.14361/9783839424049-004 - am 14.02.2026, 21:34:02.

85


https://doi.org/10.14361/9783839424049-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86

Frank Hillebrandt

logie der Praxis materielle Dinge und technische Artefakte als Bestandteile
zur Formation der Praxis, die durch das Zusammenwirken mit menschlichen
Korpern Praktiken erzeugen und reproduzieren. Erst wenn dieser entschei-
dende Schritt im Verstindnis von Materialitit getan ist, erst wenn also die klas-
sischen Dichotomien zwischen Subjekt und Objekt, Natur und Kultur, Mensch
und Gesellschaft, Kérper und Geist zuriickgelassen werden, lassen sich ganz
neue Fragen an die Materialitit der Praxis stellen. Und dies gilt in ganz be-
sonderer Weise fiir die technischen Artefakte und andere materielle Dinge.
Ahnlich wie die menschlichen Kérper durch die Praxisforschung neu gefasst
werden, werden auch die materiellen Dinge mit der Uberwindung klassischer
Dichotomien der Soziologie in ganz neuer Weise sichtbar.

Zuerst werden die Dinge als notwendige Bestandteile von Praktiken er-
kennbar, weil sie diese affizieren und prigen. Sie werden in allen Praktiken
gehandhabt. Sie sind in der soziologischen Praxistheorie — dhnlich wie die
menschlichen Koérper — nicht mehr nur Themen der Kommunikation, so-
ziale Konstruktionen des Diskurses oder sinnhafte Projektionen der han-
delnden Akteure, sondern materielle Bestandteile der Praktiken, die aktiv
auf den Vollzug der Praxis wirken. Die Praktik des Lesens von Texten etwa
setzt nicht nur einen menschlichen Kérper voraus, der fihig ist, Texte visu-
ell wahrzunehmen, sondern auch einen materialisierten Text, der gelesen
werden kann. Sind die Manifestationen materieller Texte rar, gibt es also
noch keine massenhafte Verbreitung von Texten durch Buchdruck, ist die
Praxis des Lesens von Texten eine vollig andere, als wenn Biicher in allen
Lebensbereichen massenhaft zuginglich sind, weil sie als auflagenstar-
ke und preiswerte Taschenbiicher fiir fast alle Bevolkerungsschichten er-
schwinglich werden und durch 6ffentliche Bibliotheken fiir jede und jeden
erreichbar sind. Und die Praktiken des Lesens dieses Materials setzen nun
wieder die massenhafte Inkorporierung der Fihigkeit des Lesens voraus,
die sich beispielsweise in Deutschland erst seit etwa 200 Jahren als weit
verbreitetes Geschick durchsetzt, das heute prinzipiell von jedem und je-
der erwartet werden kann. Praktiken, die kérperlich und dinglich verankert
sind, werden, wie das Beispiel des Lesens zeigt, ganz entscheidend von der
Formation der Dinge beeinflusst. Nicht nur menschliche Kérper mit inkor-
porierter Sozialitit — im Beispiel reprisentiert durch die regelmiflig verfiig-
bare Lese-Fertigkeit — sind fiir das Entstehen von spezifischen Formationen
der Praxis erforderlich, auch die spezifischen Ausformungen der materiel-
len Dinge — im Beispiel reprisentiert durch die unerschopfliche Verbreitung
von Biichern und anderen Schriftprodukten durch Verlage und Bibliotheken
— sind konstitutive Bestandteile der Bedingungen fiir das Entstehen und die
besondere Art der Verkettung von Praktiken.

Sieht man dies, wird es neben der gar nicht so banalen Frage, welche Din-
ge denn nun alle erforderlich sind, damit ein bestimmter Vollzug von Prakti-

https://dol.org/10.14361/9783839424049-004 - am 14.02.2026, 21:34:02.



https://doi.org/10.14361/9783839424049-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Soziologie der Praxis als poststrukturalistischer Materialismus

ken tiberhaupt entstehen kann, notwendig zu fragen, wie bestimmte Dinge
in den Praxisvollzug geraten sind, wie sie also Bestandteile der sich vollzie-
henden Praxis werden konnten. Wie wichtig dies neben der Identifikation der
praxisrelevanten Dinge und Artefakte ist, zeigt sich, wenn wir beispielswei-
se unseren Frithstiickskaffee zubereiten: Der Kaffee kommt in der Regel aus
einer sehr weit entfernt gelegenen Weltregion auf unseren Frithstiickstisch, er
ist demnach eine globale Komponente der hier zu beobachtenden Praxis. Die
Frage, die sich der Praxisforschung stellt, ist, wie diese zwingend notwendige
Komponente der Praxis des Kaffeekochens am Morgen auf einen deutschen
Frithstiickstisch gelangt und wie der menschliche Akteur in die Lage gesetzt
wird, diese Komponente in einer Weise zu handhaben, dass sich am Ende des
Prozesses ein Genussgetrink auf unserem Kiichentisch befindet, von dem wir
glauben, dass wir es zum Start in den Tag zwingend konsumieren miissen.

Globales wird dadurch lokalisiert (Latour 2007: 299ff.). Es ist nicht praxis-
relevant, wenn es als ein Prinzip der gegenwirtigen Sozialitit allgemein defi-
niert wird, wie dies etwa in einigen Globalisierungstheorien geschieht. Wenn
Globales sich nicht situativ als Tatsache der Praxis lokalisieren lisst, ist es fiir
die Praxisforschung nicht vorhanden. Und das Kaffee-Beispiel zeigt sehr gut,
was alles sichtbar wird, wenn das Globale situativ lokalisiert wird. Neben den
Arbeitsbedingungen der Kaffee-Plantage etwa in Guatemala erscheinen uns
weitere »Aktanten«, die den Kaffee zu uns bringen: Transportwege und -mit-
tel, entsprechendes Personal, ein Kaffee-Distributionssystem, also ein Welt-
markt fiir Kaffee mit Preisen und professionellen GrofRhindlern, Verkaufsstel-
len fiir Kaffee am Grofdmarkt sowie im Einzelhandel, wobei sich diese Liste der
aktiven Bestandteile der Praxis des Kaffee-Kochens in einer deutschen Wohn-
kiiche unendlich erweitern liefe.

Mit den Begriffen Assoziation und Akteur-Netzwerk lisst sich die Be-
wegung der Versammlung von unterschiedlichen Aktanten nachzeichnen,
so dass die Entstehung und Verkettung von materiellen Praktiken als dyna-
mischer Prozess sichtbar wird, der Akteur-Netzwerke als Praxisformationen
hervorbringen kann, die zu einer bestimmten Zeit Wirkungen in Form von
Praxiseffekten entfalten. Denn die materiellen Bestandteile des Akteur-Netz-
werkes erzeugen nur durch und in ihrer Versammlung Aktivititen. Um diese
Versammlung der Aktanten zu beschreiben, miissen sie zuerst in den Kont-
roversen tiber die Tatsachen (Latour 2007: 199), also an den Stellen der Praxis
identifiziert werden, an denen sie als neu erscheinen und einen hohen Auf-
wand an assoziativer Praxis in Form von Vermittlungen und Artikulationen
erzeugen. Werden Aktanten zu umstrittenen Tatsachen, dringen sie in die
Praxisformation ein und verlangen nach Assoziation. Dies ist fiir viele Dinge
inzwischen nur noch schwer rekonstruierbar, weil sie zu unumstrittenen Tat-
sachen unserer Praxis geworden sind, wenn wir etwa an Automobile, Elektrizi-
tit, Kanalisation und andere, wenig umstrittene Tatsachen der Praxis denken.

https://dol.org/10.14361/9783839424049-004 - am 14.02.2026, 21:34:02.

87


https://doi.org/10.14361/9783839424049-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88

Frank Hillebrandt

Interessant ist es nun aber, genau bei diesen Selbstverstindlichkeiten die Pfade
ihres Ankommens in die Praxisformationen zu untersuchen, weil sich dann
der Praxiseffekt dieser Aktanten erst annihernd genau verstehen lasst.

Die wichtige Frage ist also, wie diese Aktanten, die uns heute selbstver-
standlich erscheinen, in das Akteur-Netzwerk hineingekommen sind, wie sie
also als Tatsachen — als Sachen, die etwas tun — assoziiert werden. Ein Beispiel
aus der Praxisformation des Rock und Pop wire die elektrische Gitarre, die
zundchst einmal als Leadinstrument assoziiert werden muss, damit sie diese
immense Wirkung auf die Praxisformation des Rock und Pop austiben kann
(Hillebrandt 2016). Folgt man nun dem Pfad dieses Aktanten, wird man sehr
schnell beschreibende Erklirungen dariiber erzeugen, wie diese Assoziation
sich durch den Neuankémmling der E-Gitarre gewandelt hat. Wichtig ist es
nun zudem, diese Beschreibungen auf aktuelle Situationen der Praxis zu be-
ziehen, denn nur dann lassen sich die Praxisvollziige, die mit den Aktanten
verbunden sind, angemessen untersuchen. Damit wiren wir beztiglich der
Erkenntnisstrategie bei der Methode der Situationsanalyse etwa von Adele
Clarke (2005) angekommen, die aber im hier vertretenen Sinne weiterzuent-
wickeln wire. Der Anspruch einer derartig ansetzenden kultursoziologischen
Erforschung von Praxisformationen ist es dann nicht mehr, wie noch in der
Grounded Theory, auf den wirklichen Grund von Phinomenen vorzustoflen
und diese in gesittigter Form durch Kategorien zu beschreiben. Der poststruk-
turalistische Materialismus einer kultursoziologischen Erforschung von Prak-
tiken strebt stattdessen eine tiefe Beschreibung von Praxisformationen an, die
unter anderem mit Hilfe einer Nachzeichnung der Pfade der Assoziation von
materiellen Gegenstinden in Akteur-Netzwerken vorgenommen wird. Es geht
dabei um die »Aufgabe, Verbindungen nachzuzeichnen« (Latour 2007: 4206).
Das bedeutet nicht weniger, als dass wir, wie Latour es formuliert, »von neuem
studieren miissen, woraus wir gemacht sind« (ebd.). Die Soziologie der Praxis
hilt es, wie hier deutlich werden sollte, nicht fiir selbstverstidndlich, woraus die
Sozialitdt besteht. Sie wird nicht substanziell als Kommunikation, Handlung,
Interaktion oder eine dhnlich mysteriose Substanz definiert. Dies hat weitrei-
chende Konsequenzen fiir die Definition des soziologischen Gegenstandes, die
Latour an zwei Stellen seines Grundlagenwerkes zur Akteur-Netzwerk-Theorie
so formuliert: »Sozial zu sein, ist nicht linger eine sichere und unproblemati-
sche Eigenschaft, sondern eine Bewegung.« (Latour 2007: 21) »Sozial ist kein
Ort, kein Ding, keine Domine oder irgendeine Art von Stoff, sondern eine
provisorische Bewegung neuer Assoziationen.« (Latour 2007: 410)

Die Sozialitit ist fiir die Soziologie der Praxis eine stindige Bewegung der
Versammlung von Aktanten, die in ihrem Zusammenwirken Praktiken er-
zeugen und sich im Verlauf der Praxis immer wieder dndern, weil sie sich
erginzen, neu formen oder durch neue Aktanten substituiert werden. Woraus
die Praxis besteht, ist, kurz gesagt, variabel. Dies ist tiberaus plausibel, wenn

https://dol.org/10.14361/9783839424049-004 - am 14.02.2026, 21:34:02.



https://doi.org/10.14361/9783839424049-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Soziologie der Praxis als poststrukturalistischer Materialismus

gesehen wird, welche Aktanten nur 50 Jahre vor unserer Zeit die Praxisforma-
tionen bestimmt haben. Wer hitte vor 50 Jahren auch nur ahnen kénnen, in
welch gravierender Weise unsere Praxis heute durch die massenhafte Asso-
ziation von Computertechnik geprigt wird? Schon dieses allen einleuchtende
Beispiel macht deutlich, dass sich die soziologische Praxisforschung immer
wieder aufs Neue die beiden fiir sie wichtigsten Fragen stellen muss: was die
Bestandteile der Praxis sind und wie diese Bestandteile zusammenwirken. Die
zentrale Aufgabe ist es folglich, so viele Aktanten wie moglich zu identifizieren
und in ihren assoziativen Verbindungen und Praxiseffekten zu untersuchen.
Es geht also um die Beantwortung der Frage, wie man Assoziationen wieder
nachzeichenbar machen kann, die Latour (2007: 273) an den Anfang seiner
Soziologie der Akteur-Netzwerke stellt. Die Ansatzpunkte fiir diese Art der so-
ziologischen Forschung sind die vielen Kontroversen tiber die Tatsachen, weil
genau hier die materiellen Dinge als Aktanten identifiziert werden kénnen, die
als Neuankommlinge Unsicherheit in der Formation der Praxis erzeugen, die
sich in diversen Artikulationen niederschligt.

3. ScHLUSS

Die hier vorgestellte Neufassung der Korper und der Dinge durch die sozio-
logische Praxistheorie hat weitreichende Konsequenzen fiir die soziologische
Theoriebildung, die ich jetzt zum Abschluss meiner Uberlegungen noch
kurz darlegen mochte. Dazu muss zunichst festgehalten werden, dass das
Zusammenspiel der materiellen Korper und der materiellen Dinge die beob-
achtbare Praxis ist. Wird die Praxis in dieser Weise als ein sich dinglich und
korperlich konstituierender Prozess untersucht, vermeidet man die scholas-
tische Festlegung von Handlungsmotiven und -intentionen sowie von Struk-
tureigenschaften, die als immaterielle Entititen nur schwer zu identifizieren
sind. Stattdessen wird es moglich, die Bedingungen fiir das Entstehen von
Praktiken vielschichtig und variabel zu bestimmen, ohne dabei eine theore-
tische Logik tiber die Logik der Praxis zu stellen. Nur so wird Praxis als ma-
terielle Vollzugswirklichkeit sichtbar. Eine soziologische Theorie der Praxis
setzt folglich bei der Definition der in Praxis involvierten Kérper an, um diese
dann in einem zweiten, eng damit verbundenen Schritt auf die Definition der
dinglichen Komponenten der Praxis zu beziehen. In diesem vielfiltigen Be-
dingungsgeflecht fiir Praktiken miissen prinzipiell alle Bestandteile variabel
gesetzt werden, um Verkiirzungen in der Bestimmung von Praktiken, die sich
zu Praxisformen und -formationen verketten kénnen, zu vermeiden. Nicht
nur die Praxisformen und -formationen, sondern auch die Bedingungen fiir
deren Entstehung kénnen so in hohem Mafse dynamisch gefasst werden. Pra-
xis kann deshalb nicht als Apparatur verstanden werden, die sich immer in

https://dol.org/10.14361/9783839424049-004 - am 14.02.2026, 21:34:02.

89


https://doi.org/10.14361/9783839424049-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90

Frank Hillebrandt

gleicher Weise, also deterministisch reproduziert. Mit diesem zentralen Argu-
ment weicht die Praxistheorie dem klassischen Problem der Soziologie, das
man als Akteur-Struktur-Problem bezeichnen konnte, nicht aus, indem sie es
strukturalistisch oder akteurstheoretisch auflést (siehe hierzu Giddens 1984:
193ftf.). Die Soziologie der Praxis zeichnet sich gerade darin aus, dieses Problem
in den Mittelpunkt der Erforschung von Praktiken und Praxisformen zu stel-
len, indem es als Assoziation zwischen sozialisierten Kérpern und materiellen
Artefakten und Dingen neu formuliert wird. Um Praxis zu erforschen, miis-
sen somit die unterschiedlichen Aspekte zusammengefiihrt werden, ohne die
eine Praktik nicht hitte entstehen kénnen. Die Praxisforschung steht damit
vor dem Problem, die Bestandteile des Sozialen — Artefakte, Dinge, Korper,
sich materialisierende und verkérpernde Symbole etc. — versammeln zu miis-
sen, um Praxis versteh- und beschreibbar zu machen. Wichtig ist dabei zu
sehen, dass auch die symbolischen und kulturellen Komponenten der Praxis
in neuer Weise materiell gefasst werden. Sie sind zum einen korperlich zu ver-
stehen, weil sie sich inkorporieren miissen, um sichtbar zu werden, um also
als Verkérperungen von praktischem Sinn »accountable« zu werden, wie man
mit Harold Garfinkel sagen konnte (Garfinkel 1967; 1973). Denn Sinnformen
miissen erst sinnlich wahrnehmbar werden, damit sie erzdhlbar, reprasentier-
bar oder aufnehmbar sind. Nur dann sind sie der soziologischen Interpretation
zuginglich. So symbolisiert etwa ein Rockstar mit seinem Kérper die Praxis-
formation des Rock und Pop. Zugleich sind Symbole und kulturelle Formen
dinglich zu verstehen, weil sie auch dann sichtbar werden, wenn sie sich mate-
rialisieren — etwa in Texten, die auf Papier in Biichern stehen, in roten Fahnen
oder in der E-Gitarre, um noch einmal ein Beispiel aus der Rockformation zu
bemiihen. Fiir die Kérper-Ding-Assoziationen sind diese in materieller Wei-
se verstandenen Symbole von besonderer Bedeutung, weil sie in der Assozia-
tion zwischen sozialisierten Kérpern und Dingen, die fiir die Entstehung von
Praktiken unerlisslich ist, eine Vermittlung leisten, ohne die den Dingen und
Artefakten nur schwer ein praktischer Sinn beigemessen wiirde. Dass dieses
zentrale Argument der soziologischen Praxistheorie besondere Anforderungen
an die Methoden einer Soziologie der Praxis stellt, liegt auf der Hand und wird
inzwischen in der Fachoffentlichkeit verstarkt diskutiert (vgl. dazu die Beitrige
in Schifer et al. 2015). Aber nicht nur die empirischen Methoden miissen ent-
sprechend der hier erdrterten Paradigmen einer Soziologie der Praxis stindig
neu entwickelt und erweitert werden, auch die theoretischen Begriffe einer
Soziologie der Praxis, also nicht nur die Begriffe Kérper und Ding, bediirfen,
wie hier deutlich geworden sein sollte, einer grundlegend neuen Definition,
um dem Vollzug der Praxis, dem Gegenstand der Praxistheorien, angemessen
auf die Spur zu kommen.

https://dol.org/10.14361/9783839424049-004 - am 14.02.2026, 21:34:02.



https://doi.org/10.14361/9783839424049-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Soziologie der Praxis als poststrukturalistischer Materialismus o1

LITERATUR

Blok, Anders/Jensen, Torben Elgaard (2011): Bruno Latour: Hybrid Thoughts in
a Hybrid World, London/New York.

Bourdieu, Pierre (1982): Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen
Urteilskraft, Frankfurt a.M.

Bourdieu, Pierre (1987): Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft,
Frankfurt a.M.

Bourdieu, Pierre (1997): Der Tote packt den Lebenden. Schriften zu Politik und
Kultur 2, Hamburg.

Bourdieu, Pierre (2001): Meditationen. Zur Kritik der scholastischen Vernunft,
Frankfurt a.M.

Bourdieu, Pierre (2005): Die minnliche Herrschaft, Frankfurt a.M.

Butler, Judith (1997): Kérper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Ge-
schlechts, Frankfurt a.M.

Butler, Judith (2006 [1998]): Haf® spricht. Zur Politik des Performativen,
Frankfurt a.M.

Clarke, Adele E. (2005): Situational Analysis. Grounded Theory After the Post-
modern Turn, Thousand Oaks.

Deleuze, Gilles/Guattari, Félix (1992): Tausend Plateaus, Berlin.

Descola, Philippe (2011): Jenseits von Natur und Kultur, Berlin.

Douglas, Mary (1988): Reinheit und Gefihrdung, Frankfurt a.M.

Durkheim, Emile (1984): Die Regeln der soziologischen Methode, Frankfurt
a.M.

Foucault, Michel (1977): Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefingnis-
ses, Frankfurt a. M.

Foucault, Michel (1993): Die Geburt der Klinik. Eine Archiologie des drztli-
chen Blicks, Frankfurt a.M.

Garfinkel, Harold (1967): Studies in Ethnomethodology, Englewood Cliffs.

Garfinkel, Harold (19773): »Das Alltagswissen tiber soziale und innerhalb sozia-
ler Strukturenc, in: Arbeitsgruppe Bielfelder Soziologen (Hg.), Alltagswis-
sen, Interaktion und gesellschaftliche Wirklichkeit 1: Symbolischer Inter-
aktionismus und Ethnomethodologie, Reinbek bei Hamburg, S. 169-263.

Giddens, Anthony (1984): Interpretative Soziologie. Eine kritische Einfithrung,
Frankfurt a.M./New York.

Gugutzer, Robert (2004): Soziologie des Korpers, Bielefeld.

Hillebrandt, Frank (1999): Exklusionsindividualitit. Moderne Gesellschafts-
struktur und die soziale Konstruktion des Menschen, Opladen.

Hillebrandt, Frank (2004): »Die verborgenen Mechanismen der Materialitit.
Uberlegungen zu einer Praxistheorie der Technik, in: Jérg Ebrecht/Frank
Hillebrandt (Hg.), Bourdieus Theorie der Praxis. Erklarungskraft — Anwen-
dung — Perspektiven, Opladen/Wiesbaden, S. 19-45.

https://dol.org/10.14361/9783839424049-004 - am 14.02.2026, 21:34:02.



https://doi.org/10.14361/9783839424049-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92

Frank Hillebrandt

Hillebrandt, Frank (2009): Praktiken des Tauschens. Zur Soziologie symboli-
scher Formen der Reziprozitit, Wiesbaden.

Hillebrandt, Frank (2012a): »Die Soziologie der Praxis und die Religion — Ein
Theorievorschlag«, in: Anna Daniel/Franka Schifer/Frank Hillebrandt/
Hanns Wienold (Hg.), Doing Modernity — Doing Religion, Wiesbaden,
S. 25-57.

Hillebrandt, Frank (2012b): »Totale soziale Tatsachen als Formen der Praxis.
Wie uns Marcel Mauss hilft, Sozialitit neu zu verstehen, Symposiumsbei-
trag zu Marcel Mauss: Soziologie und Anthropologie«, in: Soziologische
Revue 35, S. 253-260.

Hillebrandt, Frank (2015): »Die hybride Praxis«, in: Thomas Kron (Hg.), Soziale
Hybriditit — Hybride Sozialitit, Weilerswist, S. 151-170.

Hillebrandt, Frank (2016): »Electric Soundland. Die E-Gitarre in der Revoltec,
in: Julia Reuter/Oliver Berli (Hg.), Dinge befremden. Essays zu materieller
Kultur, Wiesbaden.

Hirschauer, Stefan (2004): »Praktiken und ihre Kérper. Uber materielle Parti-
zipanden des Tuns, in: Karl H. Hérning/Julia Reuter (Hg.), Doing Culture.
Neue Positionen zum Verhiltnis von Kultur und Praxis, Bielefeld, S. 73-91.

Hubrich, Michael (2013): Kérperbegriff und Korperpraxis: Perspektiven fiir die
soziologische Theorie, Wiesbaden.

Krais, Beate/Gebauer, Gunter (2002): Habitus, Bielefeld.

Latour, Bruno (1996): Der Berliner Schliissel. Erkundungen eines Liebhabers
der Wissenschaft, Berlin.

Latour, Bruno (2000): Die Hoffnung der Pandora. Untersuchungen zur Wirk-
lichkeit der Wissenschaft, Frankfurt a.M.

Latour, Bruno (2001): Das Parlament der Dinge. Fiir eine politische Okologie,
Frankfurt a.M.

Latour, Bruno (2007): Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft. Ein-
fihrung in die Akteur-Netzwerk-Theorie, Frankfurt a.M.

Latour, Bruno (2008): Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetri-
schen Anthropologie, Frankfurt a.M.

Marx, Karl (1969): »Thesen tiber Feuerbach«, in: MEW 3, Berlin (DDR), S. 5-7.

Mauss, Marcel (1978): »Techniken des Kérpers, in: ders., Soziologie und An-
thropologie, Band II, Gabentausch, Todesvorstellung, Korpertechniken,
Frankfurt a.M., S. 199-220.

Merleau-Ponty, Maurice (1966): Phinomenologie der Wahrnehmung, Berlin.

Merleau-Ponty, Maurice (2003): Das Primat der Wahrnehmung, Frankfurt
a.M.

Plessner, Helmuth (1982): »Vom Lachen und Weinenc, in: ders., Gesammelte
Schriften VII, Frankfurt a.M., S. 201-387.

Schifer, Franka/Daniel, Anna/Hillebrandt, Frank (Hg.) (2015): Methoden einer
Soziologie der Praxis, Bielefeld.

https://dol.org/10.14361/9783839424049-004 - am 14.02.2026, 21:34:02.



https://doi.org/10.14361/9783839424049-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Soziologie der Praxis als poststrukturalistischer Materialismus

Schifer, Hilmar (2013): Die Instabilitit der Praxis. Reproduktion und Trans-
formation des Sozialen in der Praxistheorie, Weilerswist.

Sokal, Alan/Bricmont, Jean (1999): Eleganter Unsinn. Wie die Denker der
Postmoderne die Wissenschaften mifibrauchen, Miinchen.

Vielmetter, Georg (1998): Die Unbestimmtheit des Sozialen. Zur Philosophie
der Sozialwissenschaften, Frankfurt a.M./New York.

Wienold, Hanns (2007): Leben und Sterben auf dem Lande. Kleinbauern in
Indien und Brasilien, Miinster.

Wittgenstein, Ludwig (1984): Tractatus logico-philosophicus, Tagebiicher 1914-
1916, Philosophische Untersuchungen, Werkausgabe Band 1, Frankfurt
a.M.

https://dol.org/10.14361/9783839424049-004 - am 14.02.2026, 21:34:02.

93


https://doi.org/10.14361/9783839424049-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839424049-004 - am 14.02.2026, 21:34:02.



https://doi.org/10.14361/9783839424049-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

