
6. Glaubenswelten und das Böse in der Verzauberung

6.1 Einfluss des Bösen

6.1.1 Einleitender Überblick

Die Frage nach dem Ursprung des Bösen scheint so alt wie die Menschheit selbst

zu sein, hinter ihr verbirgt sich nicht weniger als die Suche nach der Ursache aller

Übel. Sicherlich steht hinter all diesen Überlegungen die Hoffnung, Sinnhaftigkeit

erkennen zu können. Welchen Grund gibt es für die Übel, die Plagen, Hungersnö-

te, Kriege und Umweltkatastrophen?Wie also hat sich das Böse entwickelt und wie

hat sich der Diskurs über das Böse gewandelt? Der Teufel ist auch heute noch eine

Figur von allgemeinem Interesse und auch der wissenschaftliche und populärwis-

senschaftlicheDiskurs der vergangenen Jahre belegt die Faszinationdeutlich. Inder

Forschung treten verschiedene Zielsetzungen zutage. Im Bereich der Studien, die

sich mit demWerdegang des Bösen, seinem Eintritt in die Literatur und somit sei-

ner Gesellschaftsfähigkeit befassen und hierdurch ein breites Spektrum anWissen

bieten, ist vor allemPeterAndréAltsUntersuchung1 zunennen.Alt verstehtdasBöse

als umfassendenThemenkomplex, in welchem der Teufel eine Facette darstellt. Der

Autor widerspricht, gerade durch die häufigen Verweise auf die Literatur eindeu-

tig Hegels Auffassung. Der Teufel ist folglich eine ambivalente Figur, aber definitiv

ist er auch in der Kunst beheimatet. Andere Studien, auch einige stark populärwis-

senschaftliche Texte, befassen sich ausschließlichmit der Entwicklung und der Per-

son des Teufels und setzen hierbei verschiedene Prioritäten.2 Untersuchungen, die

den Teufel als literarische Figur analysieren, sind ebenfalls zu nennen, sie stellen

die Entwicklung der Figur unter Berücksichtigung eigener zeitlicher oder thema-

tischer Schwerpunkte dar.3 Die Schwierigkeit, mit welchen vor allem die Theologie

1 Alt, Peter André: Ästhetik des Bösen. 2. Auflage. München 2011.

2 Unter anderem sind folgende Studien zu nennen: PaulMetzger: Der Teufel.Wiesbaden 2012;

Ute Leimgruber: Der Teufel. Die Macht des Bösen. Kevelaer 2010; Daren Oldridge: The devil.

A very short introduction. New York 2012.

3 Unter anderem sind folgende Analysen zu nennen: Jost Keller: Den Bösen sind wir los, die

Bösen sind geblieben: Die Säkularisierung des Teufels in der Literatur um 1800. Essen 2009;

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

in Bezug auf den Teufel stets zu kämpfen hat, ist seine Vielseitigkeit. Jost Keller be-

zeichnet ihn treffend als »Erzählparasit«4, denn der Teufel widersetzt sich seit jeher

jeder Reglementierung. Er passt sich also den Situationen an. Die Frage nach dem

Ursprung und dem Sein des Bösen ist ungeklärt und der Teufel, als Repräsentant

der Problematik, bietet kaumHinweise,die einer Aufklärung förderlichwären.Auf-

grundderSchwerpunktsetzungder vorliegendenUntersuchungkanndiesesKapitel

die Debatte nur in Ausschnitten aufgreifen.Anstelle eines umfänglichenÜberblicks

sollen die Stadien der Entwicklung des Bösen besprochen und so Schwerpunkte für

die spätere Analyse gesetzt werden.

6.1.2 Der Beginn einer Erfolgsgeschichte des Teufels

Der jüdische Satan gilt als Vorfahr des christlichen Teufels und bis heute werden

die beiden Bezeichnungen häufig synonym verwendet. Doch auch wenn die Paral-

lelen aufgrund der Herkunft des Christentums aus dem Judentum nicht zu über-

sehen sind, ist der Teufel nicht einfach eine Übertragung Satans in den christli-

chen Kontext. Das jüdische Gottesbild ist von dem christlichen Gottesverständnis

zu verschieden, als dass die beiden Figuren identisch sein könnten.Der Gott des Al-

ten Testaments ist eben nicht ausschließlich der gute Schöpfer und Beschützer der

Menschen. Er ist der Gott der jüdischen Tradition. Das Gottesbild kann als zutiefst

ambivalent bezeichnet werden, denn der alttestamentarische Gott vereint noch alle

Perspektiven in sich.5 Anders ausgedrückt: Gott ist sowohl die gute und schöpferi-

sche Instanz als auch der strafende und rächende Verfolger und somit sind seine

Handlungen für den gläubigen Menschen manchmal nicht nachvollziehbar. Er ist

in der Lage, die hieraus entstehenden Spannungen auszuhalten und beiden Aspek-

ten seinesWesens gerecht zu werden. Aus diesem Blickwinkel ergibt sich die Frage

nach dem Auftreten, der Macht und der Notwendigkeit eines bösen Widersachers.

Der jüdische Glaube umfasst angesichts des machtvollen und zuweilen düsteren

Gottes einen eher unauffälligen Satan. Dem jüdischen Satan fehlen zwei entschei-

dende Eigenschaften: die absolute Boshaftigkeit und die Macht der Tat. Stattdes-

sen besteht die Aufgabe Satans darin, dieMenschen vor Gott anzuklagen. Er hat die

Funktion eines Staatsanwalts, eines »Exekutiv-Organ Jahwes«6, denn trotz seines

Parts als Widersacher ist er ein himmlisches Wesen und Teil des göttlichen Hof-

staates, er ist folglich ein weisungsgebundener Untertan Gottes. Auch die Tragö-

JürgenHolz: ImHalbschattenMephistos. Literarische Teufel von 1750 bis 1850. Frankfurt a.M.

1989.

4 Keller: Den Bösen sind wir los, die Bösen sind geblieben, S. 195.

5 Vgl. Leimgruber: Der Teufel, S. 28f.

6 Mahal, Günther: Mephistos Metamorphosen. Fausts Partner als Repräsentant literarischer

Teufelsgestalten. 2. Auflage. Göppingen 1982, S. 32.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Glaubenswelten und das Böse in der Verzauberung 105

die Adams und Evas, der Sündenfall, ist – entgegen der allgemeinen Erwartung –

nicht explizit auf den Teufel zurückzuführen. Die Schlange wurde erst später mit

dem Teufel assoziiert.7 Dennoch ist sie die Verkörperung des Bösen. Ihr Wunsch,

Zwietracht zwischen Gott und den Menschen zu säen, lässt das Böse greifbarer in

Erscheinung treten, es erhält eine Gestalt und erste Charakterzüge: »Die Schlange

war listiger als alle Tiere auf dem Felde, die Gott der HERR gemacht hatte« (Gen.

3,1, LU). Zwei Aspekte treten offen zutage, zum einen, dass die List eine Eigenschaft

des Bösen ist, die zu einem Charakterzug des Teufels wird und zum anderen, dass

auch die Schlange als Teil der Schöpfung zu verstehen ist, welcher dennoch dem

Bösen zugewandt ist. Eine weitere Eigenschaft, die später auch dem Teufel zuge-

schrieben wird, ist in dieser Bibelszene ebenfalls augenfällig: das rhetorische Ta-

lent des Bösen. Die Schlange wendet eine sprachlich ausgeklügelte Taktik an, um

Zwietracht zu säen und die Menschen von der Fragwürdigkeit des göttlichen Ge-

botes zu überzeugen: »Da sprach die Schlange zu der Frau: Ihr werdet keineswegs

des Todes sterben, sondern Gott weiß: an dem Tage, da ihr davon esst, werden eu-

re Augen aufgetan, und ihr werdet sei wie Gott und wissen, was gut und böse ist.«

(Gen.3,4-5,LU)DieSchlangeappelliert andenmenschlichenEhrgeiz, sie ist dieVer-

führerin, die das menschliche Streben, welches später auch in dem Teufelsbündnis

Fausts ein treibendes Argument darstellen soll, vorantreibt. Wie Alt ausführt, liegt

die Lüge der Schlange »in derUngenauigkeit«.8 Die Verführerin erweist sich bereits

indieser frühenPhase als rhetorischgeschult, sie verfolgt eine ausgeklügelte Strate-

gie, um ihr Ziel zu erreichen. Diese Charakterzüge werden auch die späteren Boten

des Bösen auszeichnen.Neil Forsyth undDarenOldridge betonen insbesondere die

rhetorischen Qualitäten des Teufels, welche er als Verführer zum Bösen ausgiebig

nutzen könne.9 Auch Bernheim verweist auf das Talent des Bösen, als Schmeich-

ler und in der Maske des Guten, also des Messias aufzutreten.10 Es stellt sich den-

noch die Frage, wie das Böse überhaupt in das Paradies eintreten konnte. Hat nicht

vielleicht Gott bereits durch seine Grenzsetzung, durch sein Gebot, die Neugierde

der Menschen geweckt und somit Vorarbeit geleistet? Diese Überlegung stellt ein

Kernproblem der späteren christlichen Theologie dar, nämlich die Frage, wie das

Böse existieren kann und in welchem Verhältnis Gott zum Bösen steht.11 Den inter-

essantesten Auftritt hat Satan im Buch Hiob, in welchem er bereits stärker in den

Vordergrund drängt, dennoch spiegelt seinWirken imHiob-Prolog seine Funktion

deutlich wider, denn erneut handelt er auf den Befehl Gottes hin (vgl. Hiob. 1,6-12,

7 Vgl. Oldridge: The devil, S. 4ff.

8 Alt: Die Ästhetik des Bösen, S. 47.

9 Vgl. Forsyth: The Old Enemy, S. 4; Oldridge: The devil, S. 204f.

10 Vgl. Bernheim, Ernst:Mittelalterliche Zeitanschauungen in ihremEinfluss auf Politik undGe-

schichtsschreibung. Tübingen 1918, S. 93.

11 Vgl. Leimgruber: Der Teufel, S. 28ff.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

LU). Auch wenn Satan bereits seine negativen Charakterzüge aufweist, – denn er

ist der Ankläger und die Plage der Menschen – bleibt er ein Geschöpf Gottes und

somit in dessen Abhängigkeit. Als Widersacher der Menschen führt er die Aufträge

Gottes aus. Seine Macht nimmt dabei langsam zu, denn im Laufe des Alten Testa-

ments wandelt sich die Rolle Gottes, er verlagert sich immer mehr auf die Rolle des

guten Schöpfers und distanziert sich von seinen Schattenseiten. Hierdurch stärkt

er die Rolle und Funktion Satans.12 Abschließend ist festzustellen, dass der Teufel

in Abhängigkeit von Gott existiert; ein starker, ambivalenter Gott benötigt keinen

Widersacher, aber je einseitiger Gottes Eigenschaften in Erscheinung treten, desto

mächtiger muss sein Gegenpart werden. Die Auslagerung des Bösen aus Gott, die

während des Spätjudentums ihren Anfang nimmt, leitet einen Entwicklungspro-

zess ein, der den alttestamentarischen Gott in den liebenden Gott des Neuen Testa-

ments verwandelt undder zwangsläufigdie Figur des christlichenTeufels entstehen

lässt.Die Schriften desNeuen Testaments zeichnen ein anderes BildGottes, der gu-

te, aber auch strafende und teilweise etwaswillkürlichwirkende Jahwewandelt sich

und wird zu dem liebenden Gott des Christentums. Der hauptsächliche Grund für

diesen Wandel ist politisch und sozial begründet, denn die Situation Israels wur-

de immer kritischer und die Erwartung einer nahenden Apokalypse griff um sich.13

In Anbetracht der Spannungen und Ängste war eine Trennung von Gut und Böse

unumgänglich. Die Stärkung des Glaubens erfolgt über eine Aufspaltung, der gu-

te und liebende Gott wird strikt von dem Bösen getrennt.14 Ein Nebeneffekt dieser

Taktik ist die Stärkung des Teufels, welcher erstmals eine feste und machtvolle Po-

sition erhält. Die Figur des Teufels wird immer dynamischer und erhält eine eige-

ne Historie, er entwickelt sich zumWidersacher des christlichen Glaubens und der

Menschen.Währendder spätantike Luzifer in frühchristlicherZeit durchauspositiv

gesehen und sogar in Verbindung mit Jesus gesetzt wurde, erfolgt nun ein Wandel

der Gestalt.15 Die Figur des gefallenen Engels, desWidersachers allerMenschen, er-

hält durch Bezug auf Stellen aus dem Alten Testament eine neue Tiefe. So heißt es:

»Wie bist du vom Himmel gefallen, du schöner Morgenstern! Wie wurdest du zu

Boden geschlagen, der du alle Völker niederschlugst! Du aber gedachtest in deinem

Herzen ›Ich will in den Himmel steigen und meinen Thron über die Sterne Gottes

erhöhen.‹« (Jes. 14, 12–13, LU) Diese Stelle kann mit den Worten Jesu in Beziehung

gesetzt werden: »Ich sah den Satan vomHimmel fallen wie einen Blitz« (Luk. 10,18,

LU). Der Untergang des aufmüpfigen Engels Luzifer wird von Jesus erläutert, die

Macht des Teufels im Himmel ist also gebrochen und mit demWirken Jesu auf der

Erde wird sein böses Schaffen auch hier bekämpft, doch noch ist der Teufel nicht

12 Vgl. Oldridge: The devil, S. 13.

13 Vgl. Forsyth, Neil: The Old Enemy. Satan and the combat myth. Princeton 1987, S. 107.

14 Vgl. Leimgruber: Der Teufel, S. 30ff.

15 Vgl. ebd., S. 26.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Glaubenswelten und das Böse in der Verzauberung 107

machtlos. Das Alte und das Neue Testament werden verbunden, Figuren mitein-

ander gleichgesetzt und Zeitzusammenhänge parallelisiert, mithilfe dieser Takti-

ken entsteht die notwendige Verbindung.Der christliche Teufel, das widergöttliche

Prinzip,erhält eineVergangenheit undderbereits erfolgteSiegGottesüberdenTeu-

fel wird ebenfalls vorweggenommen.16 Der Teufel des Neuen Testaments ist ein an-

deres Geschöpf als der Ankläger des Alten Testaments, er ist angriffslustiger, selbst-

ständiger und mächtiger und er wandelt sich nun endgültig zum erklärten Feind

der Menschen. Er kämpft mit allen Mitteln gegen seinen erklärten Feind: »Er, der

Verführer der Menschen, führt dem durch die Werke Christi anbrechenden göttli-

chen Reich, zuwider das teuflische Reich an.«17 Die Offenbarung des Johannes be-

legt eindrucksvoll dieBesorgnis derMenschen angesichts der nahendenApokalypse

und ihre Furcht vor dem Teufel. Die Erzählung schildert in geraffter Form die Ent-

wicklung des Teufels, welcher von Gott aus dem Himmel verbannt wurde und nun

dieMenschenverfolge. JohannesBeschreibungmachtdeutlich,dassderTeufelnicht

länger der Ankläger imdirekten AuftragGottes ist, sondern ein hassender Verfolger

und Versucher, der die Menschenmit sich in den Abgrund reißen will:

Und es wurde hinausgeworfen der große Drache, die alte Schlange, die da heißt

Teufel und Satan, der die ganze Weltverführt und er wurde auf die Erde gewor-

fen, und seine Engel wurden mit ihm dahin geworfen. Und ich hörte eine große

Stimme die sprach imHimmel: Nun ist das Heil und die Kraft und das Reich unse-

res Gottes geworden und die Macht seines Christus; denn der Verführer unserer

Brüder ist verworfen, der sie verklagte Tag und Nacht vor unserem Gott. Und sie

haben ihn überwunden durch des Lammes Blut […] Weh aber der Erde und dem

Meer! Denn der Teufel kommt zu euch hinab und hat einen großen Zorn und

weiß, dass er wenig Zeit hat. (Off. 12,9-12, LU)

Auffällig sind die Vergleiche, der große Drache und die alte Schlange als Bezeich-

nungen des Bösen, während das Lamm für das Opfer Jesus Christus steht. Durch

diese Taktik wird nicht nur eine direkte Verbindung zum Alten Testament her-

gestellt, die Vergleiche sind auch in der heutigen Zeit noch als Beschreibungen

bindend. Neben der Warnung und der Angst vor dem Wirken des Teufels ist ein

positiver Aspekt zu erkennen, denn die Gefahr, welche den Menschen begegnet,

wird nicht ewig andauern, da die Zeit des Teufels auf Erden abläuft. Das Opfer des

Lamms, also der Kreuzestod Jesus, verkündet auch die Erlösung der Menschen.

Die Offenbarung des Johannes verdeutlicht das Zeitgefühl und ist nicht nur eine

16 Vgl. Metzger: Der Teufel, S. 49.

17 Brüggemann, Romy: Die Angst vor dem Teufel. Codierungen des malum in der spätmittel-

alterlichen und frühneuzeitlichen Narren-, Teufel- und Teufelsbündnerliteratur. Würzburg

2010, S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

Erklärung für das aktuelle Elend, sondern auch ein Appell, im Glauben standzuhal-

ten. Dem Bösen ist sein Ende vorherbestimmt, denn es ist durch das Werk Jesus

Christus bereits überwunden, doch trotzdem ist das Reich Gottes noch nicht ange-

brochen und in dieser Zwischenzeit wirkt der Teufel noch auf der Erde.18 Er agiert

aggressiver und verheerender und wird als hochmütige und böswillige Gestalt

dargestellt, die zu einem Gegner der Menschen geworden ist. Dieser Wandel ist

nötig, um der Situation der Gläubigen zu entsprechen, sie hoffen auf einen gütigen

Gott und einen verachtenswertenGegner, der zuletzt immer überwundenwird.Die

Biografie des Teufels ist hierbei nicht von Bedeutung, seine Historie wird weder

zusammenhängend noch stringent wiedergegeben, die Schriften des Alten und des

Neuen Testaments geben also keine umfassende Erklärung für das Entstehen oder

die Entwicklung des Bösen.

Der christliche Teufel ist nicht länger ausschließlich ein erklärter FeindderMensch-

heit, nun ist er auch der Widersacher Gottes.19 Das junge Christentum sah sich

zahlreichen Problemen ausgesetzt: In der Mitte des 2. Jahrhunderts n. Chr. ent-

standen deshalb viele Schriften, die die neue Religion gegen die rabbinische Lehre

und die griechische Philosophie abgrenzen sollten.20 Der Einfluss der griechischen

Philosophie auf das junge Christentum ist kaum zu unterschätzen, deshalb soll

nun exemplarisch auf Platon eingegangen werden. Die Auswahl Platons beruht

auf der Tatsache, dass seine Vorstellung des Bösen einen auffallenden Einfluss auf

die Kirchenväter und die christliche Theologie ausübt. Es existiert keine einheitli-

che Theorie des Bösen bei Platon, stattdessen prägt es sein Werk als wesentliches

Leitmotiv. Platon definiert das moralisch Böse als einen Mangel an Gutem, denn

seiner Ansicht nach könne kein Mensch absichtlich etwas Bösen bewirken und

folglich müsse eine Fehlhandlung schuld an der Entstehung des Bösen sein. Statt

den perfekten Ur-Ideen zu folgen, lenke die Materie, also die Körperlichkeit, in

die falsche Richtung und so entstehe das Übel.21 Interessant für die spätere Ent-

wicklung ist der Umstand, dass bereits Platon die körperlichen Bedürfnisse der

Menschen in den Mittelpunkt der Kritik rückt. In weiteren Texten betont Platon

die Bedeutung einer reinigenden Strafe, die ein Werkzeug des Guten und der

Heilung sei.22 In der Politeia versucht er, Gott von jeder Schuld freizusprechen.

18 Vgl. Arndt, Martin: Malum. Altes und Neues Testament. In: Joachim Ritter, Karlfried Gründer,

Gottfried Gabriel (Hg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie. Band 5. Darmstadt 1980,

Sp. 665–667, hier Sp. 666.

19 Ebd., S. 38ff.

20 Vgl. u.a. Leimgruber: Der Teufel, S. 46ff.

21 Vgl. Schäfer, Christian: Platon. Ein Dilemmader Entstehung des Bösen. In: ders. (Hg.):Was ist

das Böse? Philosophische Texte von der Antike bis zur Gegenwart. Stuttgart 2014, S. 247–32,

hier S. 27.

22 Vgl. Schottlaender, Rudolf: Malum. Altertum. In: Historisches Wörterbuch der Philosophie,

Sp.656-665, hier Sp. 660.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Glaubenswelten und das Böse in der Verzauberung 109

Im zweiten Buch der Politeia erklärt er deshalb, dass Gott ohne Zweifel gut sei

und niemals etwas Übles gegen den Menschen plane. Er sei konstant und stets

gut.23 Alles Übel sei folglich entweder eine Strafe oder gehe vom Menschen aus.

Trotz dieser Parallelen zu christlichen Texten ist Platons Verständnis des Bösen

noch flexibel, das Böse ist eine abstrakte Größe und kein personifizierter Teufel,

dennoch beeinflusst er die christliche Religion und ihre Theoretiker. Auch der

Philosoph Plotin, der Schöpfer einer der ersten Abhandlungen über das Wesen

des Bösen, wurde von Platons Überlegungen beeinflusst. In seinen Schriften geht

er dem Ursprung und der Problematik des Bösen auf den Grund und stellt eine

Definition auf, die bis in die heutige Zeit prägend ist. Er erklärt, dass das Böse

über das Gute zu erschließen sei, denn das Böse müsse das Nichtseiende sein.24

Nichtseiend ist in diesem Zusammenhang nicht synonym mit nichtexistierend zu

verstehen, stattdessen ist es das »Schattenbild vom Seienden«.25 Das Böse ist ein

Mangel an Gutem, deshalb kann man es als unbestimmt, makelhaft und zügellos

bezeichnen.26 Plotin versteht das Böse aber nicht nur als Mangel, er klagt auch die

Körperlichkeit an. Der Körper als Träger ungeordneter Materie ist böse, denn er

hemmt die Seele des Menschen. Aufgrund der Mangelhaftigkeit und Formlosigkeit

der Materie, würden Seelen, die dem Drängen der Körper nachgeben, ebenfalls

böse und mangelbehaftet enden.27 Plotin folgt auch in dieser Überlegung Platon,

er vertieft so die Angst vor körperlichen Bedürfnissen und verfestigt den Glauben

an die Sündhaftigkeit der Menschen. Die Verantwortung für das Böse liegt bei den

Menschen, deshalb folgert Plotin, dass die Götter als Träger der Ordnung stets gut

seien. Der Neuplatoniker erkennt, dass der Mensch seine reine Seele nur durch

die Flucht in die Tugend und die Trennung von körperlichen Sehnsüchten retten

könne.28 Plotin schafft die Grundlage für spätere Debatten und Überlegungen, er

baut aber auch Platons Idee der mangelbehafteten Körperlichkeit aus und ebnet

so den Weg der späteren Verteufelung der Sexualität in der christlichen Kirche.

Die Eigenschaften und die Beschaffenheit des Bösen zeichnen sich insbesondere

durch die Betonung des Körperlichen und der Sexualität aus, die Sehnsüchte der

Menschen werden so im wahrsten Sinne des Wortes verteufelt. Auf diese Weise

versucht das junge Christentum, eigene Regeln durchzusetzen und die eigene

23 Vgl. Barth, Ulrich: Symbole des Christentums. Berliner Dogmatikvorlesung. Friedemann

Steck (Hg.). Tübingen 2021, S. 136.

24 Vgl. Plotin:Woher kommt das Böse? In: Plotins Schriften. Übersetzt von Richard Hader. Neu-

bearbeitung mit griechischem Lesetext und Anmerkungen fortgeführt von Rudolf Beutler

undWilly Theiler. Band V. Schriften 46–54 in chronologischer Reihenfolge. a) Text und Über-

setzung. Philosophische Bibliothek. Band 215 a. Hamburg 1960, S. 201–226, hier S. 201.

25 Ebd., S. 205.

26 Vgl. ebd., S. 207.

27 Vgl. ebd., S. 207ff.

28 Vgl. ebd., S. 217.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

Existenz zu festigen. Doch nicht nur die bereits erwähnten externen Konflikte,

auch interne Auseinandersetzungen sind eine Gefahr. Aufgrund des Mangels an

gemeinsamen und verbindlichen Schriftinterpretationen und Regelungen entste-

hen zahlreiche Gruppierungen unterschiedlicher Ausrichtung und Strenge. Die

Auseinandersetzungen führen bis zu Verfolgungen der sogenannten Häretiker*in-

nen, wobei die Grenzen fließend sind und die Identifikationskriterien sich stetig

wandeln.29 Doch das Christentum muss gleichzeitig dem Dualismus der gnosti-

schen Systeme entgegenwirken. Die dualistischen Vorstellungen variieren zwar,

ihr Ziel ist aber stets die Betonung der Unschuld Gottes an allem Bösen, aufgrund

dessen entsteht ein dreigliedriges System an dessen Spitze ein guter Gott steht.

Eine weitere Gemeinsamkeit ist auszumachen, nämlich die Vorstellung, dass die

Welt von einem Demiurgen erschaffen sei und da die Welt als böse sei, treffe dies

auch auf den Demiurgen zu.30 Der Manichäismus ist eine Form des Dualismus, er

wurde von Mani (216–276/7 n. Chr.) begründet und verbindet zahlreiche Elemente

verschiedener Religionen.31 Die Anhänger des Manichäismus glaubten an zwei

gleichwertige Wesen, den guten Gott und die böse Instanz Hyle, diese beiden Geg-

ner sind für die Vermischung von Licht und Finsternis verantwortlich. Erst wenn

das Licht befreit werde und das böse Urprinzip in einem Weltenbrand untergehe,

sei auch der Kampf beendet.32 Die Welt und der Mensch sind also lediglich Schau-

platz des Kampfes. DerManichäismus radikalisiert den Kampfmit dem Bösen und

entlastet gleichzeitig Gott, indem er ihn von jeglicher Verantwortung befreit.33 Die

Entlastung Gottes stärkt aber parallel die gegnerische Instanz und spricht dem

Bösen neue Stärke undMacht zu.Das Christentum kann aufgrund seines Glaubens

an den einen allmächtigen Gott, den ausgeprägten Dualismus des Manichäismus

nicht mittragen, es muss eine andere Deutung des Bösen finden. Die christlichen

Gelehrten erklären die Entstehung des Bösen aus einem Abfall vom Guten und

dynamisieren so die Entwicklung. Im Gegensatz zu der Gleichzeitigkeit der guten

und der bösen Instanzen entsteht die Vorstellung einer Nachträglichkeit des Bö-

sen.34 Alt verweist auf die Problematik eines erst später erscheinenden Bösen, denn

die Differenzen, die seine Existenz ermöglichen, seien bereits vor seinemAuftreten

angelegt.35 Auch dieÜberlegung, dass Gott nicht derUrheber des Bösen sein könne,

da das Böse aufgrund der individuellen Freiheit jedes Wesens entstände36, kann

29 Vgl. Leimgruber: Der Teufel, S. 46ff.

30 Vgl. Schneider, Helmut: Malum. Malum in der Gnosis und imManichäismus. In: Historisches

Wörterbuch der Philosophie, Sp. 667–669, hier Sp. 667f.

31 Vgl. Leimgruber: Der Teufel, S. 50.

32 Vgl. Schneider: Malum in der Gnosis und im Manichäismus, Sp. 668f.

33 Vgl. Leimgruber: Der Teufel, S. 50f.

34 Vgl. Alt: Die Ästhetik des Bösen, S. 53.

35 Vgl. ebd.

36 Vgl. Leimgruber: Der Teufel, S. 48f.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Glaubenswelten und das Böse in der Verzauberung 111

nicht alle Fragen nachvollziehbar beantworten. Die Frage nach dem Bösen bleibt

also bestehen und beschäftigt die Kirchenväter und ihre Nachfolger weiterhin.

Als ehemaliger Anhänger des Manichäismus hat Augustinus seine Zeit wie kein

anderer geprägt. Augustinus (354–430 n. Chr.) erklärt das Böse als einenMangel an

Gutem, also als privatio boni.37 Durch dieseThese weist Augustinus den Dualismus

des Manichäismus klar zurück. Er betont in seinen Schriften die Allmacht Gottes,

aufgrund dieser Position könne es kein gleichwertiges Wesen neben Gott geben

und da Gott der alleinige Schöpfer sei, müsse alles Seiende gut sein. Das Böse stellt

folglich einen Mangel an Gutem dar.38 Augustinus deutet das Böse als Folge des

freien Willens, den Gott seinen Geschöpfen zugestand, doch gleichzeitig erklärt er

auch, dass Gott das Böse zugelassen habe, um durch das Böse Gutes zu wirken.39

Er stellt jedoch klar, dass die Menschen seit Adams Sünde mit Mängeln behaftet

seien und betont, dass sie sich nicht aus eigener Kraft und eigenem Werk retten

könnten: »Da nun die Sünde den Verfall der Freiheit nach sich zieht, kann sich

der begehrende Wille nicht allein aus ihr herauslösen und bedarf der Befreiung

durch die frei waltende Gnade Gottes.«40 Die Menschheit ist folglich abhängig von

demWohlwollen und der Gnade Gottes und kein menschliches Bestreben kann für

die Erlösung garantieren. Es ist festzustellen, dass Augustinusʼ Blick auf das Böse

von dem negativen Bild einer sündigen Menschheit geprägt ist, dennoch ist seine

Hoffnung, Gnade bei Gott zu finden, deutlich erkennbar. Die Existenz des Bösen

ist die Schuld des hochmütigen und böswilligen Teufels und derMenschen, die sich

aufgrund ihrer Willensschwäche verführen lassen. Der Teufel erscheint bei Augus-

tinus als Verführer derMenschen,welcher nur durch die Kraft der Überredung, der

Täuschung und Manipulation wirke und somit die Schwäche der Menschen aus-

zunutzen verstehe. Auch diese Charakterzüge prägen die Vorstellung vom Bösen

bis in die heutige Zeit. Augustinus geht bereits davon aus, dass das Ergebnis des

teuflischen Wirkens in dem Entstehen sogenannter Teufelspakte liege, welche den

Menschen an den Teufel binden und so die Macht des Bösen stärken könnten.41 In

dieser frühen Phase des Christentums wird bereits der Glaube an die besondere

Macht des Teufels und an paktierende Menschen geschürt. Eine Entwicklung, die

nicht nur eine literarische Tradition begründet, sondern auch zu schwerwiegenden

Verfolgungen und Aberglauben führt. Doch woher kommen nun die Boshaftigkeit

und der Neid des Teufels? Diese Frage lässt auch Augustinus unbeantwortet.42

37 Vgl. Riesenhuber, Klaus: Patristik und Mittelalter. Malum. In: Historisches Wörterbuch der

Philosophie, Sp. 669–681, hier Sp. 674.

38 Vgl. ebd., Sp. 672f.

39 Vgl. ebd., Sp. 673.

40 Brüggemann: Die Angst vor dem Teufel, S. 15.

41 Vgl. Metzger: Der Teufel, S. 70f.

42 Vgl. Alt: Die Ästhetik des Bösen, S. 58f.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

6.1.3 Das Böse im Mittelalter

ImMittelalters bemühen sichdieMenschenumeinbesseresVerständnis desBösen.

So geht Anselm von Canterbury von der Überlegung aus, dass das Böse aufgrund

des bösen Willens existiere. Erneut ist es nicht Gott, der für das Böse die Verant-

wortung trägt, sondern derMensch und seineWillensfreiheit.43 Canterbury vertieft

diese Überlegung und stellt fest, dass derMensch sich aufgrund seiner Verführbar-

keit schuldiggemachthabe,der ersteBöse sei aberderTeufel,denndieserhabeohne

externe Einflüsse gesündigt und so den Kosmos in Unordnung gebracht.44 Canter-

burys These befreit Gott erneut von der Verantwortung, es zeigt sich aber auch die

bereits bekannte Schwäche, dennwie kann das Böse in demEngel Luzifer ausgelöst

worden sein, wenn es noch kein Böses gab? Auch Thomas von Aquin erklärt, dass

Gott nicht für die Existenz des moralischen Übels verantwortlich sei, denn er ha-

be den Engeln undMenschen lediglich die Möglichkeit zur Sünde eingeräumt. Der

Teufel könne die Menschen nicht zum Bösen zwingen, er habe nur die Macht der

Überzeugungskraft und Schmeichelei.45 So ist es erneut der freie Wille, den Gott

seinen Geschöpfen zugesteht, welcher sie sündigen lässt. Die Menschen sind die

Sünder, die dasÜbel in derWelt verbreiten und ihre Verantwortlichkeit steigert sich

sogarnoch,denndieMachtdesTeufelswirdals begrenztdargestellt.Aquin folgtden

vorherigenTheorien, er erweitert Augustins Überlegungen und betont diemensch-

liche Schuld, ohne jedoch die Macht des Teufels und dessen Wirken zu leugnen,

stattdessen bestätigt er die Existenz von Teufelspakten und auf Erden wirkenden

teuflischen Gegnern.46 Die Entwicklung des teuflisch Bösen schreitet unterdessen

immerweiter voranund sowächst auchdie Angst derMenschen vor demVersucher.

Das 13. Jahrhundertwird allgemein als derZeitraumangesehen, inwelchemsichdie

Figur des Teufels zu einer eigenständigen und bedrohlichen Macht entwickelt. Die

Angst vor demWidersacher Gottes greift in dieser Zeit besonders stark um sich und

schürt nicht nur die theologischenDebatten.47 Dennneben demVolksglauben,wel-

cher seit ca. dem 10. Jahrhundert eigene, sehr variable und bunte Teufelsbilder kre-

iert48, schüren auch die theologischen Schriften die Furcht vor dem personifizier-

ten Bösen.Das anschaulichste und erschütterndste Beispiel für die wachsende Ver-

unsicherung und die aufkommende Panik, welche die Menschen dem teuflischen

Widersacher entgegenbrachten, ist die Schrift Malleus Maleficarum, die der Domi-

nikanermönch Heinrich Kramer 1487 veröffentlicht. Der sogenannte Hexenhammer

43 Vgl. Riesenhuber: Patristik und Mittelalter, Sp. 675f.

44 Vgl. Leimgruber: Der Teufel, S. 62ff.

45 Vgl. ebd., S. 65ff.

46 Vgl. Metzger: Der Teufel, S. 77.

47 Vgl. Brüggemann: Die Angst vor dem Teufel, S. 17.

48 Vgl. Leimgruber: Der Teufel, S. 60f.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Glaubenswelten und das Böse in der Verzauberung 113

beinhaltet das Instrumentarium und die Richtlinien der katholischen Inquisitoren.

Im ersten Teil seines Werkes ist der Autor bemüht, die Existenz von Hexentaten

und den Einfluss teuflischer Dämonen zu beweisen. Daran anschließend beschäf-

tigt sich der zweite Teil des Hexenhammers mit den einzelnen Taten und den mög-

lichen Gegenmaßnahmen. Kramer erläutert abschließend die notwendige Recht-

sprechung. Aufgrund seines Aufbaus kann dasWerk Kramers alsMaßnahmenkata-

log verstanden werden, welcher von den Inquisitoren und Richtern zur Strafverfol-

gung angeblicher Vergehen heranzuziehen ist. Kramer nutzt zur Untermalung sei-

ner Ausführungen zahlreiche Bibelzitate, des Weiteren bezieht er sich zur Beweis-

führungundRechtfertigung seiner Schrift auf diverse theologische undphilosophi-

sche Schriften. Das Traktat Kramers belegt vor allem die Angst der Menschen, wel-

che sich nachHandlungsmacht gegen das Böse sehnen.DasWirken von Dämonen,

Hexen oder Hexern scheint von der ›Wissenschaft‹ bestätigt. Kramer bekräftigt all-

gemeineVorstellungenüberdasWirkenvonDämonenundHexenundschürt soden

grassierenden Glauben an das aktiv wirkende personalisierte Böse. Folglich erklärt

er Paktemit Teufeln für bewiesen49, ebenso Ritte durch die Luft, Kindsmorde, Zau-

bertränke, Schadenszauber und viele weitere Vorstellungen, die mit dem verhee-

rendenWirken des Bösen verbunden sind. Vor allem aber schafft er ein Frauenbild,

welches katastrophaleAuswirkungennach sich zieht: Frauenwerdenalsmangelhaft

und minderwertig geschildert. In drastischenWorten und unterstützt von grausa-

menErzählungen undwahllos ausgewählten Zitaten, schafft Kramer die Grundlage

für eine Verbreitung des Hexenbildes. Er stellt Frauen unter den Generalverdacht,

Helferinnen des Bösen zu sein. Sie seien unvernünftig, boshaft, grausam und hass-

erfüllt.Der Autor desHexenhammersgreift die Atmosphäre der Angst auf und schürt

nicht nur innerhalb der Kirche den Glauben an das personifizierte Böse und seine

Helfer*innen, er verstärkt auch den Volksglauben an Teufel und Hexen. Die Dar-

stellung der Frau als »unvollkommenes Tier«50 ist nicht nur zutiefst verachtend, sie

ist auch gefährlich, dennDerHexenhammer löst mit seinen Behauptungen eine Jagd

aus, die sich über lange Zeit hinzieht und zahlreiche Todesopfer fordert. Die Furcht

vor dem Teufel beeinflusst das Leben der Menschen im Mittelalter. Das personifi-

zierte Böse wandelt auf Erden und seine verheerende Macht wird weder von der

Kirche noch von den Menschen angezweifelt. Die Krise, ausgelöst durch die Refor-

mation und insbesondereMartin LuthersThesen, beeinflusst auch denGlauben der

Menschen an den göttlichen Widersacher, denn mit dem entstehenden Protestan-

tismus ist eine Hochphase des Teufels- und Hexenglaubens erreicht.51 Die auf ei-

nen Höhepunkt stets folgende Regression ergreift jedoch auch den Teufelsglauben,

49 Vgl. ebd., S. 6

50 Ebd., S. 74.

51 Vgl. Keller: Den Bösen sind wir los, die Bösen sind geblieben, S. 211.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

denn der Glaube an die Macht und Grausamkeit der Hexen offenbart eine Schwä-

che des Teufels: Er benötigt menschliche Hilfe. Wie Jost Keller treffend feststellt,

belegt der umgreifende Hexenglauben einen Machtverlust des Teufels und löst ei-

nen Prozess aus, an dessen Ende ein anderer Teufel stehen wird: ein säkularisierter

Teufel.52Dochnoch ist derGlaube andas Böse ausgeprägt und insbesondereMartin

Luther bemüht sich umein intensivesVerständnis desBösenund seinesErzfeindes,

des Teufels. Luther beschreibt ein zweifaches Malum: Denn das Böse sei zum einen

durch den Sündenfall und zum anderen aufgrund der menschlichen Schuld auf die

Welt gekommen, es ist also die Strafe Gottes.53 Der Reformator versucht ebenfalls

zu betonen, dass das Böse nicht vonGott entsendet wurde: »Gott versucht zwar nie-

mand; aberwir bitten […], daßunsGottwolle behüten und erhalten, auf daßuns der

Teufel, die Welt und unser Fleisch nicht betrüge und verführe in Mißglauben, Ver-

zweiflung und andere große Schande und Laster«.54 Auch Martin Luther erkennt

die Problematik einer Vereinbarkeit des christlichen Gottes mit dem Bösen. Seine

Antwort auf die Frage nach demUrsprung des Bösen befreit Gott von jeglicher Ver-

antwortung, denn das Böse kommt nicht vonGott, aber er erlaubt es, umder Besse-

rung des Menschen Willen.55 Luther geht davon aus, dass der freie Wille des Men-

schen das Böse auslöst: »denn der eigene Wille kommt vom Teufel und Adam, die

haben ihren freienWillen, vonGott empfangen, sich selbst zu eigen gemacht.Denn

ein freierWille ist, der nichts Eigenes will, sondern allein auf GottesWillen schaut,

dadurch er denn auch frei bleibt, an nichts hängt und klebt.«56 Die Verantwortung

des Menschen für die Existenz des Bösen ist durch das Zitat belegt, ebenso wie die

Parallelität der menschlichen Sünde mit dem Fall Luzifers. Der Reformator nutzt

die Furcht vor dem Teufel aber auch, um dessen Wirken auf der ganzen Welt dar-

zustellen, diese Taktik politisiert den Teufel und erweitert seine Rolle, denn Luther

erkennt das Böse vor allem im Werk seines Gegners: des Papstes.57 Der Teufel er-

scheint nun nicht nur alsWidersacher derMenschen und Feind des gutenGottes, er

entwickelt sich auch immer stärker zu einem Abziehbild, das mit den erwünschten

Charaktereigenschaften ausgestattet werden kann und von den jeweiligen Parteien

als Feindbild eingesetzt wird. Der Teufel wird so immer stärker in weltliche Belan-

ge verwickelt, auf diese Weise belegt er erneut seine Wandelbarkeit und seine Eig-

52 Vgl. ebd., S. 211f.

53 Vgl. Hügli, Anton:Neuzeit.Malum. In:HistorischesWörterbuchder Philosophie, Sp. 681–706,

hier Sp. 686.

54 Luther,Martin: Das dritteHauptstück. VomGebet desHerrn oder heiligenVater unser. In: Der

Catechismus Lutheri, mit Sprüchen, Liedern und Gebeten. Zugleich als Lesebuch für Land-

schulen. Berlin/Bosten 2021, S. 61–68, hier S. 66.

55 Vgl. Hügli: Neuzeit. Malum, Sp. 686.

56 Luther: Das dritte Hauptstück, S. 66.

57 Vgl. Kaufmann, Thomas: An den Christlichen Adel Deutscher nation Von Des Christlichen

Standes besserung. Kommentare zu Schriften Luthers. Band 3. Tübingen 2014, S. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Glaubenswelten und das Böse in der Verzauberung 115

nung als Kritiker.Diese Fähigkeit wird später in zahlreichen Texten genutzt,welche

Teufelsfiguren als Kritiker der gesellschaftlichen und politischen Entwicklung ge-

stalten.58 Gleichzeitig sieht der Reformator den Teufel als das Strafinstrument Got-

tes, mit welchem er die Sünden der Menschen verfolgt.59 DasWirken des Bösen ist

somit eine Erziehungsmaßnahme und eine Strafe für die Menschen, welche Gott

als notwendig erachtet. Die Zeit der Reformation bedeutet für die Entwicklung der

Teufelsfigur einen enormenSchub, siewird vielfältiger.GüntherMahalweist auf die

Unterschiede zwischen dem katholischen und demTeufel Luthers hin,während die

katholische Vorstellung den Teufel vielseitig und häufig als unterlegen und dümm-

lich darstellt60, ist nun ein neues Verständnis des Bösen festzustellen. Denn »Der

LUTHERsche Teufel […] wurde wieder ernster, geistiger, gefährlicher, mächtiger,

bedrängender und erfolgreicher.«61 Doch trotz dieser Rückkehr zu alter Macht und

Ernsthaftigkeit ist noch einmal auf die festgestellte Verweltlichung der Teufelsfigur

hinzuweisen. Das Böse wurde zwar bereits im Johannes-Evangelium auf weltliche

Feinde bezogen,dochnun erreicht dieser Vorgang eine neueQualität undder Teufel

wird zu einer Figur der aktiven Zeitkritik. Keller stellt fest, dass der Teufel im An-

schluss an seine Blütezeit während der Reformation immer abstrahierter62 und im

Verlauf dieser Entwicklung »auf seine Funktion als moralische Exempelfigur redu-

ziert«63 werde.

6.1.4 Der Teufel in der Neuzeit

Während des langsam beginnenden Prozesses der Aufklärung erfährt auch die Vor-

stellung des Bösen eine Entwicklung. Alt stellt fest, dass sich das Böse »aus einer

metaphysischen Weltkonstruktion«64 löst, deshalb gewinnt es »eine eigene Imma-

nenz, die ihm zugleich neue Bedrohlichkeit verschafft.«65 Die zunehmende Bemü-

hung um rationale Erklärungen und die Stärkung derNaturwissenschaften sind als

Faktoren zu nennen, welche den Einfluss des Teufels schmälern.66 Der Teufel wi-

dersteht jedoch allen Versuchen, sich die physische Gestalt und den eigenenMacht-

kreis absprechen zu lassen, statt aus derWelt zu verschwinden,wandelt er sich und

passt sich an.67 Die Figur des Teufels überlebt den Verdrängungsprozess vor allem

58 Vgl. hierzu auch: Jürgen Holz: Im Halbschatten Mephistos, S. II.

59 Vgl. Brüggemann: Die Angst vor dem Bösen, S. 18f.

60 Vgl. Mahal: Mephistos Metamorphosen, S. 139.

61 Ebd., S. 138.

62 Vgl. Keller: Den Bösen sind wir los, die Bösen sind geblieben, S. 212.

63 Ebd.

64 Alt: Ästhetik des Bösen, S. 17.

65 Ebd.

66 Vgl. Keller: Den Bösen sind wir los, die Bösen sind geblieben, S. 212f.

67 Vgl. Alt: Ästhetik des Bösen, S. 78.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

in Satiren. So entsteht durch die Versuche der Aufklärung, den irrationalen Teufel

als das unerwünschte Symbol des alten Aberglaubens abzuschaffen, eine neue Fi-

gur. Am Ende der Entwicklung steht einmodernisierter und salonfähigerWidersa-

cher und zynischer Kritiker.68 GottfriedWilhelm Leibniz versucht gegen die neuen

Vorstellungen vorzugehen und die neue Unabhängigkeit und Macht des Bösen zu

unterbinden. SeineTheodizee kann als der letzte Versuch gesehen werden, die alte

Ordnung, also »die Grundbestände der abendländischenMetaphysik zu retten und

eine rationale Schöpfungsarchitektur zu integrieren.«69 Leibniz fragt im Rahmen

seiner Schrift auch nach der Herkunft und der Ursache des Übels und leugnet im

Gegensatz zu seinen Vorgängern die Existenz eines unabhängigen Widersachers.

Stattdessen erklärt er, dass das Übel von Gott zugelassen werde, um Gutes zu er-

zielen. DieTheodizee versucht zu erklären, dass auch in der besten aller möglichen

Welten, die Gott geschaffen habe, das Übel unumgänglich sei. Denn auch in dieser

Welt kannGott nicht allesGute ermöglichenund so trifft er eineAuswahl vonGutem

und lässt das Böse dennoch zu.70 Leibnitz’ Theodizee kann die alte Ordnung nicht

bewahren, stattdessen werden neue Theorien entwickelt, die Leibnitz widerlegen

sollen und auch das Böse in anderem Licht sehen. Jürgen Holz erklärt die Entwick-

lung der Teufelsfigur mit Beginn der Aufklärung aus der Krise des Menschen71 und

geradedasScheiternderTheodizee verlagertdieVerantwortung fürdieExistenzdes

Bösen von Gott auf den Menschen.72 Durch den verlorenen Glauben an den retten-

den Plan Gottes wird jedoch auch der Teufel geschwächt, denn der Mensch ist nun

für sein Schicksal verantwortlich und so büßt der Teufel denStatus als Verführer der

Menschheit ein. Er agiert nun entweder als intelligenter Kritiker der Zeit oder als

Sündenbock für die menschlichen Schwächen.73 Der Bedeutungsverlust der Kirche

und der Verlust des Glaubens sindGründe für die Veränderung des Teufels, ermuss

sich anpassen, um nicht der Vergessenheit anheim zu fallen. Ein Kritiker von Gott-

friedWilhelm Leibniz ist Immanuel Kant, der vor allem die Unwissenschaftlichkeit

der Theodizee kritisiert. Aufgrund dieser Kritik entwickelt Kant im Rahmen seiner

Schrift Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft ein anderes Verständnis

des Bösen. Er erklärt die »Gebrechlichkeit der menschlichen Natur«74 zum Grund

für die Existenz des Übels. Erneut ist der Mensch verantwortlich, denn das Böse

68 Ebd. und ebenfalls: Keller: Den Bösen sind wir los, die Bösen sind geblieben, S. 244.

69 Alt: Ästhetik des Bösen, S. 17.

70 Vgl. Hügli: Neuzeit. Malum, Sp. 683f.

71 Vgl. Holz: Im Halbschatten Mephistos, S. 35.

72 Vgl. ebd., S. 38.

73 Vgl. ebd., S. II.

74 Kant, Immanuel: Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßenVernunft. Bettina Stangneth

(Hg.). 2., durchgesehene Auflage. Mit einer Einleitung und Anmerkungen von Bettina Stang-

neth. Philosophische Bibliothek. Band 545. Hamburg 2017, S. 46.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Glaubenswelten und das Böse in der Verzauberung 117

ist seine natürliche Veranlagung: »Die Bösartigkeit der menschlichen Natur ist al-

so nicht […] Bosheit […]; sondern vielmehr Verkehrtheit des Herzens, welches nun,

der Folge wegen, auch ein böses Herz heißt, zu nennen. Dieses kann mit einem,

imAllgemeinen, gutenWillen zusammen bestehen.«75 Das Übel wird so ein Teil der

menschlichen Natur, mit welcher der Mensch umgehen muss. Doch erkennt Kant

auchdieDynamikdesBösen,welchesnichtnur einemenschlicheVeranlagung,son-

dern sogar die Triebfeder sei, die die Gesellschaft zummoralischGuten führen kön-

ne.76 Die Erklärung Kants verlagert das Böse in die menschliche Natur und betont

dieMöglichkeit einer positiven gesellschaftlichenEntwicklung aufgrunddesBösen.

Jost Keller erörtert, dass Kants Nachweis der Unmöglichkeit eines Gottesbeweises

auch das Verständnis des Teufels berühre, denn der Sturz der alten Ordnung ver-

lege Gott aus der »Welt des Empirischen in das Reich des Intelligiblen«77 und die-

ses Vorgehen betreffe auch das Verständnis des Teufels.78 Kants Abhandlung über

die Religion demontiert die geschwächte christliche Ordnungweiter und schmälert

dadurch auch denGlauben und die Furcht vor demBösen, insbesondere vor der tra-

ditionellen Figur des Teufels. Im Gegensatz zu vorherigen Theorien, stellt Kant die

Eigenverantwortlichkeit desMenschen in denVordergrund,ohne denMenschen als

Sünder zu verdammen. Der Mensch dränge von Natur aus zum Bösen und dieser

Umstand benötige keinen Gott und keinen Teufel mehr, denn das Böse sei lediglich

das Produkt falsch genutztermenschlicher Freiheit,mit welcher dieMenschen ihre

eigenenZiele erreichenwollten.79 AuchwennderGlaubeandiepersonifizierteExis-

tenzdesBösen immerweiter zurückgedrängtwirdundderTeufel sich in einSymbol

verwandelt, stellt sich weiterhin die Frage nach demUrsprung des Bösen. Friedrich

Wilhelm Joseph Schelling stellt in seiner Schrift Über dasWesen der menschlichen Frei-

heit aus dem Jahr 1809 einen neuen Denkansatz vor. Auch Schelling stellt sich die

Frage, wie das Böse in einer von Gott geschaffenen Welt möglich sei und wendet

sich in seiner Antwort klar von der Privationstheorie ab: »Denn schon die einfache

Überlegung, daß es der Mensch, die vollkommenste aller sichtbaren Kreaturen ist,

die des Bösen allein fähig ist, zeigt, daß der Grund desselben keineswegs inMangel

oder Beraubung liegen könne«.80 Diese eindeutige Absage an die Privationstheo-

rie lässt das Böse in neuem Licht erscheinen, denn der Mensch als vollkommenstes

Geschöpf Gottes hat die Freiheit der Wahl zwischen dem Guten und dem Bösen.81

75 Ebd.

76 Vgl. Hügli: Neuzeit. Malum, Sp. 689ff.

77 Vgl Keller, Jost: Den Bösen sind wir los, die Bösen sind geblieben, S. 246f.

78 Ebd., S. 247.

79 Vgl. Alt: Ästhetik des Bösen, S. 85f.

80 Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph: Über das Wesen der menschlichen Freiheit. Einleitung

und Anmerkung von Horst Furmahns. Stuttgart 2011, S. 83.

81 Vgl. ebd., S. 89.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

Schellings Ansatz erklärt die Sünde zu einem »Produkt der Selbstoffenbarung Got-

tes«.82 DerUrsprungGottes liege imDunkeln83, das Böse habe also seinenGrund in

demUrgrundGottes84, doch imGegensatz zu Gott, sei es derMensch, der dieMög-

lichkeit zum Gute und zum Bösen in sich berge.85 Trotz seiner These, welche das

Böse in die Schöpfung und in das Wesen Gottes integriert, glaubt Schelling an die

Überwindung des Bösen.86 SchellingsTheorie repräsentiert wie bereits KantsÜber-

legungen ein neues Selbstbewusstsein. Philosophie undWissenschaft hinterfragen

alte Gesetzmäßigkeiten und Traditionenwesentlich kritischer und beleuchten auch

die Rolle Gottesmit neuemSelbstvertrauen. Kritiker*innen sind demBösen gegen-

über weniger aufgeschlossen und können der These Schellings nicht beipflichten,

welcher einen gemeinsamen Urgrund und die Teilhabe des Bösen am Göttlichen

vermutet. GeorgWilhelm Friedrich Hegel verweigert demBösen seinen Platz, auch

in der Kunst:

Denn das nur Negative ist überhaupt in sich matt und platt […] Das Grausame,

Unglückliche, die Herbigkeit der Gewalt und Härte der Übermacht lassen sich

noch in der Vorstellung zusammenhalten und ertragen, wenn sie durch gehalt-

volle Größe des Charakters und Zwecks gehoben und getragen sind; das Böse als

solches aber, Neid, Feigheit undNiederträchtigkeit sind und bleiben nur widrig.87

Folglich ist auch der Teufel eine ästhetisch unbrauchbare Gestalt und »in sich kahl

und gehaltlos«.88 Hegel spricht dem Teufel zwar jede Existenzberechtigung ab, er

kommtaber dennochnicht umhin, ihn beizeiten zu erwähnenund sichmit demBö-

sen auseinanderzusetzen. Hegel kritisiert mit der Abhandlung über das Böse auch

die zeitgenössische Literatur–sprichdie romantischenTexte–welchen er vorwirft,

die Negativität des Bösen noch zu steigern und so leere und zerrissene Charaktere

und Handlungen zu entwerfen.89 Hegel versteht unter dem Bösen also erneut ei-

nen Mangel, es existiere ausschließlich »durch die Akte der Gehorsamsverweige-

rung und des Abfalls«90, die Abhängigkeit des Bösen vomGutenwird abermals her-

vorgehoben und gleichzeitig spricht Hegel dem Teufel als der Personifikation des

Bösen jede selbstständige Macht ab. Die Aufklärung hadert mit der Figur des Teu-

fels,welcher alsRelikt vergangenerundabergläubischerTage angesehenwird.Doch

82 Alt: Ästhetik des Bösen, S. 67.

83 Vgl., S. 69.

84 Vgl. Schelling: Über das Wesen der menschlichen Freiheit, S. 90f.

85 Vgl. ebd., S. 76f.

86 Vgl. Hügli: Neuzeit. Malum, Sp. 695.

87 Hegel, Georg FriedrichWilhelm: Vorlesungen über die Ästhetik I. Band 1. Frankfurt a.M. 1986,

S. 288.

88 Ebd, S. 289.

89 Vgl. Alt: Die Ästhetik des Bösen, S. 172.

90 Ebd., S. 61.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Glaubenswelten und das Böse in der Verzauberung 119

in ihren Versuchen, dem göttlichen Feind die Existenzberechtigung abzusprechen

und ihn aus dem Diskurs zu verbannen, schaffen sie einen neuen Teufel, einen von

Gott emanzipierteren und kritikfreudigen Gegner. Diese Teufelsfigur tritt vor al-

lem in der Literatur in Erscheinung und überdauert dort. Das Böse bleibt ein The-

ma,welches dieMenschen bewegt, den geläufigenÜberlegungen kann jedoch nicht

mehr entsprochenwerden, deshalb ist die teleologische Funktionalisierung des Bö-

sen an ihre Grenzen gekommen.Umdas Böse zu verstehen,müssen neueWege be-

schritten werden. Die Philosophie kehrt demzufolge die althergebrachten Überle-

gungen um. Arthur Schopenhauers Verständnis beeinflusst diese Debatte über das

Böse entschieden, denn er verkehrt die gängige Privatio-Lehre in ihr Gegenteil und

erklärt, das Gute in derWelt sei das wirkende Böse.91 Der menschlicheWille ist der

Grund für das Leid, er ist die »unerschöpfliche Kraft jenseits der Vernunft.«92 Der

Wille desMenschen ist– laut SchopenhauerspessimistischemWeltbild–derGrund

für das Leid und die Existenz des Bösen. Keine Vernunft kann den menschlichen

Willen aufhalten und zügeln. Der einzige Ausweg und die letzte Möglichkeit, dem

Bösen zu entgehen und denWillen einzudämmen, sei die Askese, für ihn entspricht

das der Flucht in die Kunst. Schopenhauer radikalisiert auch die Überlegung Kants,

anstatt sich mit der Feststellung eines natürlichen Hangs des Menschen zum Bö-

sen zu begnügen, erklärt er das Böse zum Urprinzip derWelt. Die Einstellung zum

Bösen hat sich verändert. Ein weiteres Beispiel für diesen Wandel ist Karl Rosen-

kranz’ Versuch einer Ästhetik des Häßlichen. Im Gegensatz zu Hegel gesteht Rosen-

kranz in seiner Ästhetik von 1853 demBösen einen Platz in der Kunst zu, auchwenn

er feststellt: »daß das Böse und das Häßliche nur als in Totalität der großen, göttli-

chenWeltordnung verschwindende Momente«93 gedacht werden sollten. Das teuf-

lisch Böse habeVergnügen an derNegation desGuten und verfolge dieses Ziel stetig

undmit besonderer Freude.94 Rosenkranz betont, dass gerade die Poesie in der La-

ge sei, das Teuflische interessant darzustellen, weil die Poesie die ganze negative

Tiefe des Bösen offenbaren könne.95 Im Gegensatz zu Schopenhauers Pessimismus

geht Rosenkranz von einer Abhängigkeit des Bösen vomGuten aus,welche deutlich

zutage trete, denn das Böse existiere nur als Gegenpart, also als Feind des Guten.96

Rosenkranz spricht so dem teuflisch Bösen die Selbstständigkeit ab. Auch Rosen-

kranz verweist auf die traditionelle Vorstellung des Teufelsbundes und desWirkens

von Hexen und betont die Verantwortung der Menschen, die diese Händel freiwil-

91 Vgl. Hügli: Neuzeit. Malum, Sp. 696f.

92 Alt: Die Ästhetik des Bösen, S. 396.

93 Rosenkranz, Karl: Ästhetik des Häßlichen, S. 336.

94 Vgl. ebd., S. 338.

95 Vgl. ebd.

96 Vgl. ebd., S. 388f.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

lig und aus Egoismus eingingen.97 Das Hässliche ist also ein sekundäres Element

der ästhetischenDarstellung.98 AlsFazit konstatiertRosenkranzdieVerbindungdes

Teuflischen mit dem Komischen, denn: »Die Auflösung des Diabolischen ins Ko-

mische liegt schon in seinem ursprünglichen Widerspruch.«99 Der hoffnungslose

Kampf des Teufels gegen das Göttliche lässt ihn als komische Figur erscheinen. Der

Teufel habe aber aufgrund eben dieser Eigenschaft auch eine »Lizenz der Kritik.«100

Rosenkranz betont zwei wichtige Aspekte, die teuflische Figuren prägen, die Fähig-

keit offen zukritisierenunddie häufiganzutreffendeKomikdesCharakters unddes

Auftretens, beide Aspekte sind für die folgende Untersuchung von Interesse. Das

Teufelsbild von Rosenkranz bestätigt vor allem die traditionell festgelegten Charak-

terzüge des göttlichenWidersachers. Abschließend sei aber auch darauf hingewie-

sen, dass Rosenkranz die Figur des Teufels als im Rückgang begriffen deutet, der

Teufel werde zu einer allegorischen Figur, denn die Schaffung menschlicher Figu-

ren, die das Böse verkörpern, dränge den Teufel immer weiter zurück.101 Das Böse

verlagert sich immer weiter in den Menschen, es wird zu einem Teil seiner Natur,

einem Teil des menschlichen Seins, doch ist das personifizierte Übel damit über-

flüssig? Auch Søren Kierkegaard geht in seinemWerk Der Begriff Angst von 1844 auf

den Sündenfall ein und verlagert die Problematik der Schuld und der Verführung

Adams in das Innere desMenschen.DerMensch habe in Frieden undRuhe existiert

und sein Geist habe vomNichts geträumt.Dieses Nichts jedoch habe ihmAngst ge-

macht, da er es nicht erfassen könne: »Das tiefe Geheimnis der Unschuld besteht

darin, daß sie gleichzeitig Angst ist.«102 Der Mensch habe vor dem Sündenfall kein

Verständnis vonGute und Böse, sondern kenne nur das Gefühl der Angst.103 Alt ver-

weist auf KierkegaardsThese: Das Entstehen des Bösen sei nicht ausschließlich auf

die menschlich Freiheit zurückzuführen, denn diese beinhalte nur die Möglichkeit

zum Handeln.104 Stattdessen sei es als fortschreitender Prozess zu verstehen, wel-

cher durch die Angst Adams ausgelöst werde.Die eigene Freiheit und die Verpflich-

tung durch das Gebot Gottes stehen in einemWiderspruch. Aufgrund der Tatsache,

dass Adam Gut und Böse vor dem Sündenfall noch gar nicht habe unterscheiden

können, konnte das Verbot Gottes auch keine Neugierde bei ihm auslösen, sondern

nur eine innere Spannung undUnsicherheit.105 Kierkegaards psychologische Erklä-

97 Vgl. ebd., S. 341.

98 Vgl. Alt: Die Ästhetik des Bösen, S. 175.

99 Ebd., S. 358.

100 Ebd., S. 359.

101 Vgl. ebd.

102 Kierkegaard, Søren: Der Begriff Angst. Mit einem Nachwort herausgegeben von Uta Eichler.

Stuttgart 2012, S. 50.

103 Vgl. ebd., S. 53.

104 Vgl. Alt: Die Ästhetik des Bösen, S. 65.

105 Vgl. Kierkegaard: Der Begriff Angst, S. 53.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Glaubenswelten und das Böse in der Verzauberung 121

rung vom Entstehen des Bösen wird von Peter-André Alt wie folgt erläutert: »Wenn

Gott durch seinVerbot dasBöse als Produkt eines inAdamablaufendenpsychischen

Prozesses auslöst, ist er an der Entstehung der Gegenmacht […] nur mittelbar be-

teiligt.«106 Das Böse wird zu einem Prozess innerhalb der menschlichen Imagina-

tion und Gott wird somit von der Verantwortung entlastet: »Gott verliert den Men-

schen, indemer ihmdie Imaginationsfähigkeit schenkt.«107 KierkegaardsVerständ-

nis des Bösen ist also ein psychologisch nachvollziehbarer Prozess, der aufgrund

dermenschlichen Imaginationsfähigkeit und Freiheitmöglich ist.DasDämonische

versteht er als den Zustand eines in Sünde lebenden Individuums, welches sich vor

demGuten fürchtet.Das Gute bedeute dieWiederherstellung der Freiheit und eben

diesen Zustand fürchte das Dämonische.108 Kierkegaards Thesen lassen die Verin-

nerlichung des Bösen weiter voranschreiten und betonen gleichzeitig die Kraft der

menschlichen Imagination, die den Menschen von Gott unterscheidet. Der Sün-

denfall desMenschen wird so zu einemResultat eines inneren Prozesses, eine neue

Dynamik ergreift das Böse und verbindet es mit der menschlichen Imaginations-

fähigkeit. Gott ist also nur noch indirekt an der Entstehung des Bösen beteiligt, er

wird folglich erneut entlastet, verliert aber gleichzeitig einen Teil seiner Macht. Die

menschliche Fantasie ist ein Bestandteil dermenschlichen Freiheit und fürGott un-

kontrollierbar. Erneut geht die EntlastungGottesmit der Einschränkung seiner All-

macht einher. Das Böse wird so zu einem inneren Prinzip desMenschen, einer Ver-

anlagung oder einem Resultat der menschlichen Freiheit. Friedrich Nietzsche for-

dert, sein ehemaliges Idol Schopenhauer revidierend, eine Umkehr, ein neues Ver-

ständnis des Malums. Es ginge nicht um die Frage des Guten oder des Bösen, denn

diese Begriffe seien von denMenschen geprägt.109 Nietzsches Darstellung versucht

stattdessen einen historischen Wandel nachzuzeichnen, eine soziale Entwicklung,

quasi eine Revolution der Armen und Unterdrückten, welche die einst bestehende

Ordnung umgekehrt hätte.110 Nietzsche kehrt in radikaler Formdie gegebenen Vor-

stellungen und die traditionelle christliche Ansicht um und erklärt, dass das Gute

in Wahrheit nicht wünschenswert sei, stattdessen wären die Bösen die Opfer einer

Revolte der Armen. Statt der Tradition des christlichen Glaubens zu folgen, müs-

se die Menschheit also zum Bösen zurückkehren. Im Bösen und Schlechten sieht

Nietzsche die wahre Stärke der Menschen.111 Er hofft auf einen neuen Menschen-

typ, welcher eineWelt ohne Gott anstrebt und die Stärke und Vornehmheit des Bö-

106 Alt: Die Ästhetik des Bösen, S. 66f.

107 Ebd., S. 67.

108 Vgl. Kierkegaard: Der Begriff Angst, S. 139.

109 Vgl. Hügli: Neuzeit. Malum, Sp. 698f.

110 Vgl. ebd.

111 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

sen etabliert statt der Schwäche des Guten.112 GüntherMahal erweitert dieseThese,

indem er im Anschluss an Nietzsche auch das Ende des Teufels verkündet, welcher

seinen Ursprung verleugnenmüsse und eine neue Figur würde:

er ist jedesmal neu konstruiert und traditionslos, er ist nicht mehr Träger eines

metaphysischen Inhalts oder gar einer endzeitlichen Macht, sondern er ist der

Sammelbegriff für eine innerweltliche Dämonie der Macht, für eine sich absolut

setzende Ichsucht, für die auffälligen Phänomene eines moralischenMorastes; er

ist […] abstoßend und verlockend zugleich, gemieden und gesucht, verwunschen

und herbeigesehnt.113

Nietzsches Visionen eines neuen Menschengeschlechts, das seine Stärke ohne den

Hemmschuh der Moral ausleben könnte, hat die weitere Geschichte nachhaltig ge-

prägt.DieDebatte desBösenwurdedurchNietzschesVerkehrungder angenomme-

nen Wertstruktur vorangetrieben und stark beeinflusst. Die geschilderte Entwick-

lung belegt die Tendenz der Integration des Bösen in das menschliche Selbst und

stellt so die Existenz des personifizierten Bösen infrage. Das neue Verständnis des

Bösen als Teil des menschlichen Seins beschleunigt den Prozess, der mit der Auf-

klärung einsetzt, nämlich die Betonung der Rationalität undWissenschaftlichkeit,

die sowohl dem göttlichen Part als auch dem teuflischenWidersacher die Existenz-

grundlage zu entziehen trachtet.Der Teufel scheint also eine aus ihrer Tradition ge-

löste Figur zu sein, ein säkularisierter Böser und nicht länger der furchteinflößende

Gegner Gottes. Stattdessen verschwindet er aus dem öffentlichen und kirchlichen

Leben undwird eine Figur des Privaten, eine Figur der Literatur114, welche nur noch

die Erinnerung an die verlorene Macht repräsentieren kann.

6.1.5 Der Teufel: Ein abschließender Überblick

Die vorherigen Kapitel ermöglichen einen Einblick in die Entwicklung des Bösen,

diewissenschaftlichenDebatten unddie Figur des bösenWidersachers. Interessant

ist jedoch die Scheu derDarstellung des personifizierten Bösen, es existiert kein be-

ständiges Bild des Teufels, sein Aussehen und seine Gestalt sind so wechselhaft wie

seineGeschichte.DieBibel bietet kaumAnhaltspunkte fürdasErscheinungsbilddes

Teufels, doch die Menschen haben im Laufe der Zeit konkrete Vorstellungen entwi-

ckelt. Die Nähe der Menschen zum teuflischen Widersacher erklärt sich auch aus

dem Bilderverbot, hinter welchem der allmächtige Gott seinWesen verbirgt.115 Der

häufig farbenprächtig und immer an die Zeiten angepasste Teufel bietet seit jeher

112 Vgl. ebd.

113 Mahal: Mephistos Metamorphosen, S. 145f.

114 Vgl. Keller: Den Bösen sind wir los, die Bösen sind geblieben, S. 251ff.

115 Vgl. Holz: Im Halbschatten Mephistos, S. 51.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Glaubenswelten und das Böse in der Verzauberung 123

ein breiteres Spektrum für diemenschliche Fantasie.Dennoch haben einige Aspek-

te und Charakterzüge überdauert und sind auch heute noch bei den säkularisier-

ten Teufelsfiguren anzutreffen. So dominieren die Farben Rot und Schwarz in der

Darstellung teuflischer Figuren.116 Gleichzeitig verfügen Teufel über spitze Gesich-

termit hakenförmigenNasen und scharfen, spitzen Zähnen117 und glühende Augen

und strahlen Kälte aus.118 Aufgrund seiner ablehnenden Haltung der christlichen

Kirche gegenüber weist er Züge und Merkmale des Sexuellen auf.119 Statt des be-

lehrenden Tons eines allmächtigen und vollkommenden Gottes, erscheint der Böse

verständnisvoll und tolerantgegenüberdenmenschlichenSchwächen.GüntherMa-

hal verweist auf die Täuschungsfähigkeit des Teufels.120 DasBösemuss jedoch nicht

persönlich in Erscheinung treten. Seit jeher glaubtenMenschen in besonderen Na-

turereignissen und Katastrophen das Wirken böser Mächte erkennen zu können.

Die Unerklärbarkeit bestimmter Phänomene und die Hilflosigkeit der Menschen

gegenüber Naturkatastrophen wie Gewittern, Überschwemmungen und Dürrepe-

rioden, verstärkte die Furcht vor dem bösen Widersacher. Auch das Auftreten des

Teufels oder teuflischer Helfer*innen ist deshalb mit bestimmten Ereignissen in

Zusammenhang gebracht worden, so können auch plötzliche Krankheiten, Todes-

fälle und Unfälle als Anzeichen einer beginnenden Herrschaft des Teufels.121 Zu-

sammenfassend kann man feststellen, dass seine Fähigkeiten den Teufel in einen

zynischen und humorvollen Kritiker der Menschheit verwandeln, der die mensch-

lichen Schwächen mitleidlos durchleuchtet und offenlegt. Teuflische Figuren sind

sehr anpassungsfähig und vor allem durch den Verlust des christlichen Rückhalts

vielseitig einsetzbar, sie sind aber keine harmlosen Gaukler. Seine wechselhafte Ge-

schichte hat zu konträren Ausprägungen geführt, von den komischen und oft dum-

men Teufeln des Volksglaubens, über den cleveren und rhetorisch geübtenMephis-

to Goethes, bis zu Bulgakows rätselhafter und nicht unsympathischer Teufelsfigur

Volant, sind zahlreiche Variationen anzutreffen, doch sie alle haben einen gemein-

samen Ursprung: Sie repräsentieren den Widersacher der Menschheit. Die lange

Tradition der Teufelserzählungen, seine Darstellung und auch sein variationsrei-

ches Auftreten offenbaren das Potenzial des Teufelsmythos für die Erinnerungspro-

zesse. Kaum ein anderer Mythos prägt das kulturelle Gedächtnis vor allem im eu-

ropäischen Kontext so stark wie die Teufelsfigur. Über ihn werdenMoralvorstellun-

gen, Identität,Werte,aber auchBrüchedargestellt.Gerade seinnegierendesVerhal-

116 Vgl. ebd., S. 210.

117 Vgl. Keller: Den Bösen sind wir los, die Bösen sind geblieben, S. 210.

118 Vgl. Mahal: Mephistos Metamorphosen, S. 63.

119 Vgl. Keller: Den Bösen sind wir los, die Bösen sind geblieben, S. 2.

120 Vgl. Mahal: Mephistos Metamorphosen, S. 88.

121 Vgl. Bernheim: Mittelalterliche Zeitanschauungen, S. 90.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

ten dient als Kontrastfolie, die Erinnerungen an die christlichenWertvorstellungen,

Moralinstanzen und Hierarchien prägt.

6.2 Das Böse in der Verzauberung

6.2.1 Der teuflische Marius Ratti

Wir haben festgestellt, dass der Teufel eine ambivalente, vielseitige und anpas-

sungsfähige Figur ist: Er tritt sowohl als charmanter Verführer als auch als ge-

walttätigerWidersacher in Erscheinung. Unter Berücksichtigung dieser Merkmale

ist im Folgenden auf die Darstellung des teuflisch Bösen in der Verzauberung ein-

zugehen. Es stellt sich die Frage, ob Ratti eine teuflische Figur ist und in welcher

Form das teuflisch Böse in der Figurengestaltung, der Handlung und der Raum-

bzw. Zeitgestaltung in Erscheinung tritt. Der erste Schritt soll Rattis äußeres

Erscheinungsbild untersuchen und so den Status der Figur bestimmen:

Es war Mittag und wie ein großes blaues Lied […] In der Dorfstraße traf ich den

Fremden. Zwischen einer geschwungenen scharfen Nase und einem schon lan-

ge nicht rasierten Stoppelkinn hing ihm ein dunkler Gallierschnurrbart über die

Mundwinkel und machte ihn älter aussehend als er es wahrscheinlich war; ich

schätzte ihn auf dreißig oder etwas darüber. Er beachtete mich nicht, doch als

er vorüber war, bildete ich mir trotzdem ein, seinen starren Blick erhascht zu ha-

ben, und daß dies ein träumerisch starrer und dennoch kühner Blick gewesen sei.

Vermutlich habe ich dies an seinem Gang erraten, denn dieser Gang war […] be-

schwingt und streng zugleich, wahrlich, man konnte es nicht anders ausdrücken,

es war ein beschwingtes und strenges Latschen, und es war als müßte solches Ge-

hen geleitet sein von einem scharfen, in die Ferne gerichteten Blick. Es war nicht

der Gang eines Bauern, eher der eines fahrenden Gesellen, und dieser Eindruck

war durch eine gewisse ungelüftete Kleinbürgerlichkeit, die hinter dem Manne

herwehte, verstärkt, einer kleinbürgerlichen Selbstgerechtigkeit, deren Eindruck

vielleicht von dem dunklen Anzug, vielleicht von dem schäbig im Kreuz baumeln-

den und beinahe leeren Rucksack bedingt. (KW 3, S. 14)

Der vorangegangene Bericht drückt die Uneindeutigkeit, die Ratti umgibt, deut-

lich aus: Mit zögerlichen Worten, zahlreichen Konjunktiven und Oxymora werden

die Unsicherheit des Erzählers und sein Versuch der Selbstvergewisserung ausge-

drückt. Eine Beklommenheit, die die Darstellung Rattis ungenau erscheinen lässt,

zieht sich durch alle Bereiche: So ist das Alter Rattis für den Arzt nicht eindeutig zu

schätzen und auch seine schäbige Optik lässt keine Rückschlüsse auf die Herkunft

zu. Stattdessen stellt der Erzähler eigene Vermutungen an und berücksichtigt Blick

undGangRattis.Doch auchhier zeigt sich dieUnmöglichkeit einer klarenBeschrei-

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Glaubenswelten und das Böse in der Verzauberung 125

bung. Die zahlreichen Oxymora – der träumerisch starre Blick und der beschwingt

latschende Gang – geben auch dieser Beschreibung einen geheimnisvollen, zwie-

spältigen Klang. Zudem wird die Darstellung durch Zugabe eigener Schlussfolge-

rungen des Erzählers immer unklarer.Marius Ratti zeichnet sich gerade durch eine

ambivalente Erscheinung aus; eine Eigenschaft teuflischer Figuren, die durch ihre

Wandelbarkeit und Vielseitigkeit kaum zu erfassen sind.Der negative Eindruck der

»kleinbürgerlichen Selbstgerechtigkeit« (KW 3, S. 14) des Fremden unterstützt die

DeutungRattis als Figur des Bösen,dennSelbstgerechtigkeit ist ebenfalls ein teufli-

scher Charakterzug.Auch diewenigen exakt beschriebenenMerkmale Rattis bestä-

tigendieseDeutung,sohat er eine »geschwungene[n] scharfe[n]Nase« (KW3,S. 14),

ein Merkmal des Teufels122, das durch die dunkle Kleidung weiter verstärkt wird.

Unterstützend wirkt auch die Ankunftszeit, denn die Mittagszeit ist der Zeitraum

des Dämonischen.123 Darüber hinaus ist die Unempfindlichkeit gegen klimatische

Einflüsse zu berücksichtigen, denn ähnlichwie zahlreiche andere Teufelsfiguren ist

Ratti unempfindlich gegenKälte (vgl.KW3,S. 26).Gestütztwird dieDeutung durch

die Fremdheit Rattis, der Böse erscheint traditionell als fremder Wanderer und er-

möglicht so die Auslagerung des Bösen bzw. des Fremden aus der eigenen Gemein-

schaft.124 Interessant sind die Einschränkungen, um die Rattis Beschreibung in der

dritten Fassung erweitert wird. Es handelt sich hierbei zwar nicht um Konkretisie-

rungen, aber der Blick der Rezipierenden wird stärker auf bestimmte Details ge-

lenkt. So heißt es in der ersten und zweiten Fassung abschließend: »Ein gallischer

Kleinbürger« (KW 3, S. 14 und BR II, S. 9). Die dritte Fassung ist erneut knapper

in der Beschreibung,nimmt aber gleichzeitig eine einschränkendeKonkretisierung

vor:

Er war ein Mann etwas unbestimmten Alters; seine Unrasiertheit und der über

die Mundwinkel hängende dunkle Schnurrbart, eine Art Gallierschnurrbart, ga-

ben ihm das Aussehen eines Vierzigährigen, doch war er vermutlich jünger. Auf-

fallend war sein Gang, denn der war trotz offenkundiger Müdigkeit, trotz misera-

blen Schuhwerks, beschwingt und streng zugleich, gleichsam ein beschwingtes

und strenges Latschen, als wäre es von einem in die Ferne gerichteten, starren

Blick geleitet. Es war nicht der Gang eines Bauern, weit eher der eines fahrenden

Gesellen, und der Eindruck war durch eine gewisse, man konnte sagen kleinbür-

gerliche Selbstgerechtigkeit verstärkt, mit der er daherschritt; am Rücken bau-

122 Vgl. Natterer, Claudia: Nase. In:Metzler Lexikon literarischer Symbole, S. 293–294, hier S. 294.

123 Vgl. Regener, Ursula: Mittag. In: Metzler Lexikon literarischer Symbole, S. 271–272, hier S. 271.

124 ÄhnlicheMechanismenbeschreibt BernhardWaldenfels, der das Fremde als Schock versteht,

das vom Eigenen getrennt werdenmüsse. Fremdheit bedeute eine »Nichtzugehörigkeit zum

wir« (Waldenfels, Bernhard: Topographie des Fremden. Studien zur Phänomenologie des

Fremden 1. 7. Auflage. Frankfurt a.M. 2016, S. 22.). Das Fremde wird somit als Bedrohung und

als das Böse empfunden.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

melte ein schäbiger, fast leerer Rucksacküber dem dunkeln Anzug städtischen

Schnittes. Ein Kleinbürger, meinetwegen ein gallischer. Allerdings, als richtiger

Kleinbürger hätte er nicht so stolz vorbeigelatscht; er würdigte mich keines Bli-

ckes. (BR III, S. 2)

Der Fokus der Beschreibung liegt nun weniger auf den körperlichen Merkmalen

als vielmehr auf dem Gang und dem Eindruck, den Ratti hinterlässt. Seine Fremd-

heit, sein ungepflegtes Erscheinungsbild und die widersprüchliche Beschreibung

seines Ganges sind erhalten geblieben, doch das markante körperliche Merkmal,

die teuflische Nase, wird nicht berücksichtigt. Stattdessen tritt der Aspekt der

Uneindeutigkeit noch stärker in den Vordergrund, denn die abschließende Ein-

schränkung des homodiegetischen Erzählers: Ein richtiger Kleinbürger könne er

auch nicht sein, negiert alle bisherigen Erkenntnisse. Rattis Status als Teufelsfigur

wird folglich nicht zurückgenommen, lediglich der Charakter der Beschreibung

ändert sich. Der homodiegetische Erzähler kann kein abschließendes Fazit ziehen.

Gleichzeitig verdeutlicht die fast resignative Erkenntnis: »er würdigte mich keines

Blickes« das Interesse des Erzählers an Ratti und die Anziehungskraft, die von ihm

auszugehen scheint. Körperliche Merkmale treten in den Hintergrund, mittels

dieser Technik betont die Beschreibung die Widersprüchlichkeit der Figur und

bestätigt so nochmals Rattis Funktion als teuflischer Wanderer.125 Nachdem die

Untersuchung von Rattis Erscheinung zahlreiche Parallelen zu teuflischen Figu-

ren aufgedeckt hat, soll nun sein Auftreten näher betrachtet werden. Wie bereits

erörtert, sind teuflische Figuren rhetorisch sehr begabt. Sie sind Schmeichler und

Verführer und treten, wie Broch selbst in seiner Werttheorie äußert, in der Maske

des Guten auf. Um diese Aspekte zu untersuchen, ist erneut die Einschätzung des

Erzählers hinzuzuziehen, dessen erstes Gespräch mit Ratti seine vorherige Be-

schreibung bestätigt: »Bei aller Freundlichkeit, mit der dies gesagt war, war es eine

kleinliche Rechthaberei, aber es war mehr, es war wie eine Aufforderung zumHaß,

in seinem freundlichen Ton, in seiner gleißnerischen Gebärde lag etwas, das hieß:

Hasse mich, hasse mich, damit du mich liebst.« (KW 3, S. 26f.) Erneut greift die

externe Figurencharakterisierung die Zwiespältigkeit der Figur auf: Marius Ratti

erscheint freundlich, doch gleichzeitig provoziert er.Diese »schauspielerischeWill-

fährigkeit« (KW 3, S. 31) tritt an zahlreichen Stellen deutlich hervor und bestätigt

die Parallelen zwischen Ratti und teuflischen Figuren, denn die Charakterisierung

des Erzählers betont neben der Indifferenz der Figur auch seine schauspieleri-

schen Fähigkeiten. Die erwähnte Maskenhaftigkeit des Teufels wird so deutlich

hervorgehoben und legt die Fähigkeit Rattis zu Täuschung und Blendung offen.Die

125 Vgl. Saletta, Esther: »Dann wird der Irrsinn zur Vernunft.« Brochs Roman Die Verzaube-

rung zwischen Ursprung und Innovation eines christlich-satanischen Rituals. In: Wolfgang

Müller-Funk (Hg.): Faszination des Okkulten Diskurse zum Übersinnlichen. Tübingen 2008,

S. 153–167, hier S. 158f.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Glaubenswelten und das Böse in der Verzauberung 127

Maske des Guten, ein Merkmal des brochschen Gegenwerts, trägt Ratti in vielen

Handlungsmomenten, so erscheint er dem Erzähler erst als »Naturheilapostel«

(KW 3, S. 75). Obwohl Ratti sich als Prediger der Gerechtigkeit inszeniert: »Das ist

das Recht, und um der Gerechtigkeit willen muß es so sein« (KW 3, S. 79), offen-

bart sich die gefährliche Doppelbödigkeit seines Rechtsbegriffes zeitnah. Rattis

Gerechtigkeitsverständnis, dass auf Ausgrenzung, Verfolgung und Mord basiert,

wird von der Erzählerfigur als dasWerk eines »Narren« (KW 3, S. 81) eingestuft.Der

Arzt folgt seinen eigenenmedizinischenMethoden, umRattisWidersprüchlichkeit

zu erklären: »Ich würde mich nicht wundern, wenn der Mann schon interniert

gewesen wäre. Zumindest war er ein Grenzfall.« (KW 3, S. 81) Der Erzähler stellt

eine Diagnose, er deutet Rattis Verhalten als krankhafte Störung, doch ist Ratti

mehr als ein Kranker, er ist eine teuflische Figur. Gerade die späteren Fassungen

heben diesen Aspekt verstärkt hervor und betonen so auch die Gefahr, die von Ratti

ausgeht:

Es traf mich sein Blick, und dieser Blick enthielt nicht von seiner sonstigen adler-

scharfen Kühnheit, er enthielt nicht von seiner raschen Klugheit, nichts von dem

schon bewiesenen Mut, nichts von seiner diplomatischen Vorsicht und Geschick-

lichkeit, vielmehr war es ein Blick, der überhaupt nichts enthielt, nichts außer

einer erschrockenen und erschreckenden Leerheit, einer Leerheit, die nicht die-

ser Welt angehörte, wohl aber dem Un-Irdischen entstammte, unter-tierhaft und

über-engelhaft in seiner bitter leidenden Hohlheit, unmenschlich […] und ich er-

kannte, daß das Gesicht, das um dieses blicklosen Blick herum sich formte, die-

ses immer wieder schöne, manchmal kleinbürgerliche und oftmals leidenschaft-

liche, stets jedoch unrasierte Gesicht nichts war als eine Maske mit ausgeschnit-

tenen Augen, kaum mehr Maske des Menschlichen, das durch den Frühling wan-

delt, sondern eine gleichsam verfließende, unerfaßlich zwischen Tierhaftem und

Engelhaftem hin- und herfließende Maske, hinter der sich die Tier und Engelu-

nendlichkeiten auftun in ihrer grausig menschenfernen, menschenverschlosse-

nen Öde. Denn dieser Mensch steht in der Mitte, gefallener Engel, aufgestiege-

nes Tier, und sein Blick hat den doppelten Ursprung zwiehafter Unendlichkeit […]

Furchtbar jedoch der Blick, dem solches nicht verliehen wurde, es ist der Blick des

Irren! furchtbar, weil er aus der gleichen Tiefe und aus der gleichen Höhe kommt,

weil er durch die gleichen Schichten der Wirklichkeit im Unendlichen und Endli-

chen hindurch muß und weil er durch sie hindurchgleitet, als wären sie niemals

vorhanden gewesen, so ungebrochen, ungetränkt, unverwirklicht, so unmittel-

bar kommt er aus den entlegenen Ursprüngen der Seele, Tierblick, Engelsblick,

gespalten und dermaßen unvereinigt, daß er zur Hohlheit des Teuflischen wird,

ach, und dies war der Blick des Marius, der mich hatte erschaudern lassen: tier-

haft, engelhaft, ohne Haß und Zuneigung, bloß irr und teuflisch und des eigenen

bitteren Entsetzens voll war er auf mich gefallen, von einemUn-Lebenden ausge-

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

sandt, von einem, der schauspielerhaft bloß in der Maske lebt, nein mehr noch,

der die Maske selber ist und entsetzensvoll darum weiß, daß er zum Staub eines

hohlen nichts zusammenfallen müßte, glitte die Maske unter dem Zwange einer

Wirklichkeit von seinem Gesichte (BR II, S. 165f.).

Marius Rattis Blick ist leer, das Auge als Symbol der Erkenntnis und der Seelenhaf-

tigkeit spiegelt das Nichts wider. Diese Ausführung werden durch die gegensätzli-

chen Metaphern »Tierblick« und »Engelsblick« verstärkt und beziehen die Vorstel-

lung Plotins ein, der das Böse als Abwesenheit alles Seienden interpretiert. Rattis

Bruch mit dem Göttlichen wirft ihn zurück, der ehemalige Engel ist in einer Zwi-

schenwelt gefangen. Die Kälteunempfindlichkeit Rattis wird mit der beschriebe-

nen Emotionslosigkeit parallelisiert. Der teuflische Zug Rattis, seine Ambivalenz

als Zwischenwesen, als Grenzgänger zwischen Menschen und Engeln ist in dieser

Passage offensichtlich und wird durch Parallelismen und Antithesen verstärkt. Die

Schilderung des Erzählers ist emotionalisiert, auch die Exclamatio »ach« belegt den

Schrecken des Landarztes. Die Verwendung des Präfixes »un« betont wiederum die

teuflischeNegation und offenbart erneut dieUnsicherheit des Landarztes.Der Aus-

schnitt bestätigt nicht nur Rattis teuflisches Wesen, er verweist auch neuerlich auf

dieMaskenhaftigkeit Rattis,welche der Verschleierung des teuflischenKerns dient.

Marius Ratti wird in der obigen Beschreibung in Abgrenzung zu göttlichen Sphären

und zu der menschlichen Lebenswelt dargestellt, er ist eine maskenhafte Gegenfi-

gur, einWidersacher. Die Maske als Mittel der Verschleierung entlarvt Ratti neuer-

lich als Unwert, der sich auch hier als Feind des existierendenWertsystems positio-

niert. Brochs Verständnis des Unwerts nimmt in der Figur Rattis Gestalt an. Den

Rezipierenden wird so das Vorgehen des leibhaftigen Unwerts anschaulich vorge-

führt. Eine Technik, die Broch in allenThemengebieten der Verzauberung nutzt und

die den politisch-gesellschaftskritischen Charakter des Romanprojekts bestimmt.

Die dritte Fassung orientiert sich in dieser Passage deutlich ander zweiten Fassung.

Auch Umfang und Sprachgestaltung entsprechen dem obigen Zitat und belegen so

dieBedeutung,dieBrochder Szene zugesprochenhat.Rattis Entlarvung als gefähr-

liche undwahnsinnige Teufelsfigur ist zentral.Die BedrohungdurchRattisWirken,

ist also in beiden Fassungen sehr präsent, doch die dritte Fassung nimmt neuerlich

eine relevante Ergänzung vor:

Das war der Blick des Marius, der auf mich gefallen war, tierhaft und tierhaft und

engelhaft, ohne Haß und ohne Zuneigung, bloß irr und teuflisch und des eige-

nen bittren Entsetzens voll, von einem Unlebenden ausgesandt, von einem, der

schauspielerhaft bloß in der Maske lebt, nein, mehr noch, der die Maske selber

ist und weiß, daß er, dürfte er nicht mehr Maske sein, zum Staub eines hohlen

Nichts zusammenfallen müßte. Sein Entsetzen griff auf mich über; fast brüder-

lich fühlte ich mit ihm, und ich schwieg. (BR III, S. 127)

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Glaubenswelten und das Böse in der Verzauberung 129

Die Beschreibung des Erkenntnisprozesses, den der homodiegetische Erzähler

durchläuft, ist in beiden Fassungen sehr emotional und deutlich ausführlicher

ausgearbeitet als in der ersten Fassung. Ein innerer Kampf des Erzählers um Er-

kenntnis und sein greifbares Entsetzen vor dem leblosenWahnsinnigenmünden in

der dritten Fassung jedoch in Verständnis, in Anteilnahme und Mitleid auf Seiten

des Erzählers. Dieser Prozess, dieser letzte Entwicklungsschritt, ist ein einmaliges

Ereignis, dass die dritte Fassung besonders von den anderen beiden Versionen ab-

hebt. Die Zeitausdehnung, die in dieser Beschreibung eines einzigen Augenblicks

erfolgt, dient der Charakterisierung Rattis. Der homodiegetische Erzähler erlebt

einen persönlichen und sehr provokanten Erkenntnisprozess, der ihm die Einsam-

keit, den Wahn und schlussendlich auch die Gefahr Rattis vor Augen führt. Die

Ausführungen des Arztes lassen keinen Zweifel an den teuflischen Eigenschaften

Rattis, sein Status als Zwischenwesen ist bestätigt und so erscheint der folgende

Bruch verwunderlich. In beiden ersten Fassungen folgt auf die Erkenntnis keine

Reaktion des Erzählers, der Blickkontakt bricht ab und der Dialog wird fortge-

führt. Die dritte Fassung scheint die Inkonsequenz abmildern zu wollen, indem

die Erklärung des brüderlichen Mitleids eingeführt wird. Die Nähe des Erzählers,

welcher einen ähnlichen Prozess der Sinnsuche und vergleichbare Einsamkeit bei

sich diagnostiziert, kann durch den Aspekt der Brüderlichkeit besonders betont

werden. Doch Ratti ist nicht nur der hochmütige oder leidende Ausgestoßene.

Er ist mehr als der tragische Luzifer, dessen Rückkehr in die Familie Gottes ne-

giert wird. Er ist auch der rhetorisch begabte Teufel, der stets im Mittelpunkt der

Auseinandersetzungen steht.

Die Wirtshausszene belegt zusätzlich die Fähigkeit Rattis, Konflikte zu entfa-

chen. Seine besondere Begabung, bestehende Konfliktherde zu erkennen und aus-

zunutzen, wird in keiner anderen Szene deutlicher hervorgehoben: »Marius steht

in der Mitte des Streites. Er gehört zu keiner der beiden Parteien und lächelt. Aber

von beiden Parteien fliegen ihmböse Blicke zu.« (KW3, S. 59) Ratti ist eine Figur des

Übergangs und passt sich den Bedürfnissen der Zuhörenden an.Das Lächeln offen-

bart seineKalkulation, er plant denKonflikt und ist dennoch kein Teil der Auseinan-

dersetzung. Während Die Verzauberung die Wirthausszene noch kürzer behandelt,

ist die Schilderung in den folgenden Fassungen deutlich ausgedehnter, denn sie be-

rücksichtigen stärker die TechnikenRattis und verweisen auf seine Kenntnisse über

die Dorfpolitik und die internen Konflikte. Der teuflische Ratti weiß genau, welche

Konflikte er ansprechenmuss, um die Auseinandersetzung zu verschärfen:

»Ja der Tod«, nahm der Marius das Stichwort auf, »den Tod fürchtet ihr alle…«

Er hielt inne, sicherlich komödiantenhaft, dennoch bebend, sicherlich die Wir-

kung seiner Worte genießend und sie nachschwingen lassend, dennoch selber

von ihnen ergriffen. Und mit der feinen Witterung des Schauspielers bei alldem

spürend, daß er den Bogen nicht überspannen dürfe. Voltigierte er elegant zu-

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

rück ins Irdische und in die Gemeindepolitik. […] Die Sache mit der Weidege-

nossenschaft hatte er sich als Stich für den Abgang aufgespart; sein Abgang war

gesichert. Er warf ein Geldstück auf die Theke und entfernte sich, beschwingt,

stolz, spöttisch, ohne die Versammlung eines weiteren Blickes zu würdigen. […]

Es ist die alte Streitfrage, die derMarius angeschnitten hatte, und die Zündschnur

glomm weiter. (BR II, S. 118ff.)

Die Aussage verweist auf Brochs Werttheorie. Die Todesangst der Menschen wird

von Ratti prognostiziert und bereits an dieser Stelle bietet er eine scheinbare Aus-

weichlösung an. Dieses Vorgehen entspricht erneut demGegenwert, der den leich-

ter gangbaren Weg zu Erlösung und zu innerem Frieden zu versprechen scheint.

Der Einblick in bestehende Krisen und Konflikte der Gemeindepolitik wird in den

zwei Fragmentenwesentlich stärker dargestellt und ergänzt so Leerstellen undVer-

ständnisprobleme der Verzauberung. Deutlich tritt auch die Bewunderung des Er-

zählers für Rattis Schauspiel in den Vordergrund. Der Landarzt erkennt die Inten-

tion und die Taktik Rattis, aber er greift nicht ein. Mithilfe der Schauspieler-Meta-

phorik werden die Täuschungsmanöver zusätzlich veranschaulicht. Parallel schlägt

diese Taktik den Bogen zu BrochsWerttheorie, inwelcher Kunst und künstlerisches

Wirken sowohl als Verstärker einer negativen Entwicklung als auch als Unterstüt-

zer guter Wertsysteme in Erscheinung treten können. Deshalb nutzt der Roman

die Scheinwelt desTheaters als Metapher für Rattis fragwürdige Handlungen. Rat-

ti agiert als Strippenzieher, der die Dorfbevölkerung wie Marionetten dirigiert und

sie so Kämpfe für sich ausfechten lässt, während er selbst auf der Beobachterposi-

tion verharrt. Der Erzähler vermutet ein System und tiefere Absichten hinter den

Handlungen Rattis:

hätte sonst er, den es anscheinend anging und der anscheinend der Anlaß ge-

wesen war, sich so gleichgültig verhalten können? keiner Partei zuzählbar, auch

der nicht, die ihm anzuhangen bereit war, bleib er in schierer Gleichgültigkeit

von ihrem Tun unberührt, sichtlich nicht gewillt oder fähig, sich darum zu küm-

mern, und fremd, als hätte sich nichts auf ihn bezogen, war er davongegangen,

fremd der Unruhe, die er gestiftet hatte, die er hatte stiften müssen […] es ist die

Kraft, mit der er wirkt, die der unendlichen Entfernung und des menschenfernen

Befehls, es ist das Versprechen, das er abgibt, das der Unendlichkeit; fremd und

abgelöst ist alles an ihm, er selber ist ein leeres Versprechen, und seine Leerheit

ist jene, zu der das unendliche sich verwandelt, sobald es in irdischer Gestalt auf-

tritt. (BR II, S. 131f.)

Wie auch in den bisherigen Ausführungen wird an dieser Stelle deutlich, dass der

homodiegetische Erzähler nicht in der Lage ist, klare Aussagen zu treffen: DieUnsi-

cherheit der Interpretation, die Betonung des Täuschungsversuchs Rattis und auch

der Umstand, dass Fremdheit und Betrug parallelisiert werden, verdeutlichen Rat-

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Glaubenswelten und das Böse in der Verzauberung 131

tis Funktion als Teufel und Gegenwert. Die Interpretation Rattis als Teufelsfigur er-

möglicht intertextuelle Verweise, nicht nur auf den Gesamtkomplex der Kulturge-

schichte des Bösen, sondern auch auf einzelne Texte. So ist Goethes Mephisto ein

literarisches Vorbild der brochschen Teufelsfigur, die von der Erzählinstanz eben-

so als Negation dargestellt wird. Er ist die Kraft des Nichts, die Leerstelle des Le-

bens, eben der täuschende Unwert. Erinnerungen,Mythen und Teufelsgeschichten

ermöglichen die Anbindung Rattis an die Tradition dieser Figur, an den umfangrei-

chen Text- und Ideenkorpus des Bösen und etablieren so Vorstellungskonzepte, von

denendieRezipierenden sich abgrenzen könnenundVorahnungen, aufgrundderer

neueWertsystemeetabliertwerden.RattisWesen stellt denpersonifiziertenGegen-

wert dar. Gleich dem Imitationssystem bietet Ratti einen Ersatz zu Mutter Gissons

Wertkonzept dermütterlichenHerrschaft und auch imRahmendes christlich-jüdi-

schenThemenkreises steht Rattis System für das wahrhaft Böse, den Unwert.Mut-

ter Gisson offenbart Rattis Status treffend: »Der richtige Erlöser schickt immer die

falschen voraus,damit sie für ihn reinenTischmachen…erstmußderHaßkommen

mit seinerAngst,danndie Liebe.« (KW3,S. 175)DieseAusführunggreift dieVorstel-

lung aus der Offenbarung des Johannes auf (vgl. Offb. 16,13, LU).Der falsche Erlöser

wird so zu einemTeil des Schicksals, eineNotwendigkeit auf demWeg zu Erlösung.

Ähnlich stellt Mutter Gisson es in der Verzauberungdar: »Wir weichen,wenn die Zeit

da ist, wenn die Zeit da ist, und wenn es reif ist, ist es auch gut, was geschieht …

es muß bloß reif werden.«126 (KW 3, S. 176) Der Rückzug ebnet dem falschen Ver-

führer denWeg und bereitet den Sieg des wahren Erlösers vor. Diesem Prinzip fol-

gend,werden auch die teuflisch Bösen imAnschluss an die jüdische Vorstellung des

Satans wieder zu dienstbaren Helfern des guten Gottes. Marius Ratti ist also der

Gegenwert, der Antichrist und Verführer der Menschen. Sein Ziel ist die Auflösung

des angestammten Wertsystems. Das Imitationssystem entwickelt sich innerhalb

des Wertsystems und greift von innen an, gleich dem Teufel, der sich gegen seinen

Schöpferwendet, findet sich auch dieser Aspekt in derVerzauberung.Die Ablehnung

Mutter Gissons, Marius in ihr Wissen einzuweihen, erfolgt mit den Worten: »Du

kannst nicht dienen, auch wenn du es wolltest und an deinem Wissen zweifle ich

nicht, es bringt uns nur keinen Nutzen.« (KW 3, S. 45) Marius Status als Widerpart

bestätigt sich durch diese Aussage und verbindet ihn erneut mit dem Teufel, des-

sen Dienstfähigkeit ebenfalls verneint werden muss. Dieser Umstand wird durch

die Nähe von Marius und Mutter Gisson bestätigt, die der Erzähler als familiär be-

schreibt: »und es war, als würde ein verlorener Sohn, der halb noch zumHause ge-

hörteunddoch ihmschon fernewar,wieder indie Fremdeentlassenwerden« (KW3,

126 Die Reife dient in diesemZusammenhang nicht nur als Zeitmetapher, sondern verweist auch

erneut auf Mutter Gissons Status als Demeter-Figur, die sich als Göttin des Ackerbaus nach

der Ernte und dem Verlauf der Jahreszeiten richtet.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

S. 45f.). Die Zugehörigkeit Rattis zu dem angestammtenWertsystem ist offensicht-

lich, dennoch wird ihm die Rückkehr verweigert und wie Luzifer wird auch Ratti in

die TiefeUnter-Kupprons zurückgeschickt.Gleichzeitig spielt die Beschreibung auf

das Gleichnis vom verlorenen Sohn an:

Der ältere Sohn war aber auf dem Feld. Und als er kam und sich dem Haus näher-

te, hörte er Musik und Tanz. Und er rief einen der Knechte herbei und erkundigte

sich, was das bedeute. Der aber sprach zu ihm: »Dein Bruder ist gekommen und

dein Vater hat das Mastkalb geschlachtet, weil er ihn gesund erhalten hat.« Da

wurde er zornig und wollte nicht hineingehen. Sein Vater aber kam heraus und

sprach ihm zu. Er aber antwortete und sprach zu seinem Vater: »Siehe, so viele

Jahre diene ich dir und habe niemals ein Gebot von dir übertreten, und nie hast

du mir einen Ziegenbock gegeben, damit ich mit meinen Freunden feiern kann.

Als aber dieser, dein Sohn, der dein Vermögen mit Dirnen durchgebracht hat,

kam, hast du ihm das Mastkalb geschlachtet.« Er aber sprach zu ihm: »Kind, du

bist immer bei mir, und alles, was mein ist, ist dein. Man musste aber feiern und

sich freuen, denn dieser, dein Bruder war tot und lebt wieder, war verloren und

wurde gefunden.« (LK. 15,25-32, LU)

DocheineWiederaufnahme indie Familie undeineherzlicheWillkommensfeier hat

Ratti nicht zu erwarten.Marius Ratti erscheint nicht nur als GegenwertMutter Gis-

sons, er ist auch der verlorene Sohn, der nicht erneutwillkommen geheißenwerden

kann. Statt dem abwehrenden Bruder ist es dieMutter selbst, die den Sohn zurück-

weist.DerVaterwird nicht durchdiewillkommenheißendeMutter ersetzt undMa-

rius bleibt nur der Weg nach Unter-Kuppron.127 Wie die obigen Zitate belegen, ist

Marius Ratti ein Widersacher und das personifizierte Imitationssystems, so kann

man seinenStatus als teuflische Figurnur bestätigen.DerAspekt derMagie ist noch

zu untersuchen. Teuflische Figuren sind häufig magisch bewandert, so auch Ratti,

der auch aufgrund seiner Fähigkeit als Wünschelrutengänger dem Magischen zu-

zuordnen ist: »Wenn ich aber die Rute in der Hand halte, und sie zuckt, daß ichmit

jeder FasermeinesKörpers dasGold spüre, so heißt dies nur,daßdieZeit desGoldes

wieder ausgebrochen ist.« (KW 3, S. 44) Auch Mutter Gissons Beschreibung bestä-

tigt Rattismagische Tendenzen, sie bewertet diese jedoch negativ und verknüpft sie

engmit Rattis Teufelsstatus:

»Wandern«, sagte sie, »Wandern, ja … sie wandern gerne, die Zauberer, die Zi-

geuner … sie glauben, daß sie ihren Haß auswandern könnten mit den Füßen …

und wenn sie nicht wanderten, dann wüßten sie von ihrem Nicht-Wissen … wer

127 Die familiäre Nähe Rattis undMutter Gissons ist auch ein Beleg ihrer Symbolkraft als Deme-

ter und Dionysos, welche in engem Verwandtschaftsverhältnis stehen.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Glaubenswelten und das Böse in der Verzauberung 133

haßt, ist ein armer Teufel, und er braucht auch immer einen Teufel, den er hassen

kann …« (KW 3, S. 173)

Diese Darstellung bezieht sich nicht nur auf Ratti und seine Anhängerschaft, son-

dern nimmt auch proleptisch das künftige Pogrom vorweg. Neben der Sinnebene,

die Rattis magische Befähigung beschreibt, ist die Sprachebene besonders zu be-

rücksichtigen, denn die Beschreibung Rattis ist sexualisiert. Die Darstellung Rattis

stellt einen fantasierten Geschlechtsakt dar und verbindet ihn somit einer weiteren

teuflischen Eigenschaft, der sexuellen Erregbarkeit, die sich bei Ratti auf sprachli-

cher Ebene herauskristallisiert.128DasGold,das Ziel vonRattis Suche, ist für ihn ein

Mittel, um die Dorfbevölkerung an sich zu binden, aber es ist auch ein Symbol des

Göttlichen unddesDämonischen129,welches er erreichen und beherrschenwill.Die

Gier der Menschen schürend und sie so in einen unausgesprochenen Pakt, in eine

Abhängigkeit treibend, nutzt er das Gold als Druckmittel. Die Erdreichtümer aus-

beutend, wandelt sich der Symbolwert des Goldes, denn anstatt die Fruchtbarkeit

der Erde zu symbolisieren, versinnbildlicht es die menschliche Gier und deren dä-

monisch erscheinende Folgen. Rattis übersinnliche Fähigkeiten ähneln denenMut-

ter Gissons, doch wendet er sie an, um zu verführen oder einzuschüchtern, so ist

auch die Diagnose, die er dem Landarzt stellt, als Herausforderung zu betrachten:

Er lächelt, streckt den Arm aus und fährtmit gespreizten Fingern, doch ohnemich

zu berühren, meinen Körper entlang. »Bei Ihnen sitzt es hier« sagt er und deutet

auf meine linke Schulter. Das stimmte; in meiner Schulter und im Oberarm sitzt

ein Rheumatismus, den ich zwar wenig beachte, der mich aber gerne plagt, wen

das Wetter umschlägt. Möglich, daß er das Wissen vom Miland bezogen hat […]

möglich aber auch, daß er wirklich die Begabung magnetischer Diagnosen be-

saß. Bei diesem Narren eine gefährliche Begabung. (KW 3, S. 82)

Rattis Ziel, dem Arzt seine Überlegenheit zu beweisen, ist erneut ein Beweis für

seine teuflische Herkunft, gleichzeitig verdeutlicht der lächelnde Magier auch sei-

ne Begabung für das Übersinnliche. Er beansprucht auch besondere Rechte, wie

das Privileg der Taufe, denn er verweigert seinemHelfer die Identität und gibt ihm

denNamenWenzel.Die abwertendeBezeichnung tschechischerMänner ist für den

Mann künftig der wahre Name. Der Hochmut und der Herrschaftsanspruch Rattis

zeigen sich in dieser Geste. Das Wirken des teuflisch Bösen offenbart sich auch in

der Natur, denn nach Rattis Ankunft heißt es:

Alles ist vergessen. Der Schnee hatte es zugedeckt. Mit einem Schlag war der zu-

rückgedrängte Winter wieder hervorgebrochen […] es war, so weihnachtlich es

128 Gleichzeitig fordert er von seinen Teufelsbündnern sexuelle Enthaltsamkeit, das Liebesver-

bot besteht also auch in der Verzauberung.

129 Vgl. Broser, Patricia: Gold. In: Metzler Lexikon literarischer Symbole, S. 158–160, hier S. 158.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

war, nicht weihnachtlich, denn der Märzwind ist kein Dezemberwind, die März-

sonne keine Dezembersonne, der Märzmensch kein Dezembermensch. (KW 3,

S. 22)

Schnee und Winter verdrängen den fruchtbaren Frühling und nehmen als Sym-

bole der Isolation, des Todes und der Unfruchtbarkeit130 die künftige Katastrophe

vorweg. Der Rückschritt in die vergangene Jahreszeit versinnbildlicht Rattis Ent-

wicklungsfeindlichkeit. Antithesen, Parallelismen und Chiasmen betonen und

verstärken den bedrohlichen Charakter des Wintereinbruchs und verweisen auf

die Veränderung, die Mensch und Natur erfasst. Das Weihnachtsfest als Symbol

des christlichen Freudenfestes und der Geburt desMessias wird negiert. In der Ver-

zauberung verlaufen Naturbeschreibungen und Wetterphänomene parallel zu der

Romanhandlung, wie bereits die Beschreibung des Todes Mutter Gissons belegen

konnte. In der Darstellung des teuflisch Bösen als Unwert, als Imitationssystem,

wird auch die Erinnerung an den Mythos des Bösen lebendig gehalten. Die Schil-

derung teuflischenWirkens auf der Romanebene ermöglicht eine Abgrenzung und

schafft eine Vergegenwärtigung der christlichen Moral- und Wertvorstellungen.

Gerade durch die Erinnerung an das Wirken des Bösen mittels kultureller Erin-

nerungsprozesse ist es den Rezipierenden möglich, eigene Werte und die eigene

Identität zu stärken. Die Verzauberung bedient sich innerhalb dieses Wertgefüges

der alten Mythen, intertextueller Verweise und bekannter Traditionen und kreiert

so ein besonderes Erinnerungsgefüge.Nicht Erfahrbarkeit steht imRaum, sondern

Tradition und Monumentalität, das kulturelle Gedächtnis wird angesprochen und

ordnet Ratti in die Strukturen des Bösen ein. Hierdurch werden bekannte Antago-

nismen erweckt und die Reflexionsfähigkeit verstärkt. Gerade in dieses scheinbar

unpolitische Wertgefüge integriert Broch auf einer Metaebene die symbolische

Parallelität von Hitler, Ratti und dem Teufel. Eine Taktik, die nicht unerwartet

ist, ähnlich agieren beispielsweise Hermynia Zur Mühlen oder Thomas Mann.

Interessant ist vor allem die Frage, wer die Anhänger des teuflisch Bösen sind.

6.2.2 Die Teufelsbündner

Als Teufelsfigur ist Marius Ratti bemüht, die Dorfbewohner*innen in seinen Bann

zu ziehen und an sich zu binden. Ein Anhänger Rattis fällt hierbei besonders ins

Auge: Wenzel. Der fremdeWanderer folgt Ratti nach Kuppron und unterstützt ihn

tatkräftig bei der Neuorganisation des Dorfes. Der »Zwerg« (KW 3, S. 164) ist er ein

untergeordneter Helfer Rattis. Die hierarchische Ordnung der Beziehung wird be-

reits inWenzels Akzeptanz der Taufe deutlich: »ich [Marius Ratti, D.L.] habe ihn so

130 Vgl. Naschert, Guido: Winter. In: Metzler Lexikon literarischer Symbole, S. 486.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Glaubenswelten und das Böse in der Verzauberung 135

getauft,weil erwie einWenzel aussieht…und jetzt heißt er so.« (KW3,S. 80) Ein de-

spektierlich-spöttischer Name, der den Helfer Rattis herabsetzt, doch gleichzeitig

nimmt er die Taufe an und versteckt seine Bosheit hinter einer Maske des Schalks:

Er lachte übers ganze Gesicht, als wäre er über mein Auftauchen entzückt, und er

war voller Zutraulichkeit, freilich von einer, der man es anmerkte, daß sie jeder-

zeit in Feindschaft umschlagen konnte. Ein Schelm und Henkersknecht zugleich

war er, ein Spaßvogel und einWürger aus demNiemandsland, ein Kerl, demman

allerlei zutrauen konnte, vielleicht sogar die Wiederinbetriebnahme eines alten

Bergwerks, sicherlich aber die Verfolgung eines kleinenwehrlosen Radioagenten.

(KW 3, S. 134)

Die externe Figurencharakterisierung Wenzels verbindet die Ebenen des Vertrau-

ensvoll-Kindlichen und des Komischen mit einer Sphäre mörderischer Brutalität.

Die Vielschichtigkeit der Figur tritt in der Beschreibung des Erzählers deutlich zu-

tage und offenbart die Gefahr, die von dem »Sensenzwerg« (KW 3, S. 136) ausgeht.

Wenzel verfügt über zwei Seiten. Zum einen gleicht er einemmittelalterlichenHof-

narren, er unterhält die Dorfbewohner*innen und schafft so eine Vertrauensbasis.

Doch gleichzeitig zeigt er seine Treue Ratti gegenüber und seine schonungslose

Brutalität. Er ist Rattis Handlanger, sein dienstbarer Geist und seine tatkräftige

Ergänzung: »So eine Sachemit demMarius …man kommt nicht los von ihm… aber

er tut ja nichts, immer nur Ideen und es geschieht nichts … da muß man dann die

Sache eben selber in die Hand nehmen.« (KW 3, S. 169) Wenzel ist der »Henkers-

knecht« (KW 3, S. 134). Rattis Handlanger entstammt zwar dem »Niemandsland«

(KW 3, S. 134) und ist ein fremder Wanderer, doch er ist keine teuflisch-magische

Figur, stattdessen ist er der Knecht des Bösen und wird von Ratti zu passender Zeit

geopfert. DieMetapher »Sensenzwerg« (KW 3, S. 136) rekurriert aufWenzels physi-

sche Struktur, zugleich wird seine Gier nach Gold in Verbindung zu den tödlichen

Methoden gesetzt, mit denen er sein Ziel erreichen will. Wenzel ist das Symbol des

tückischen Zwerges, er ist ein Pseudo-Zwerg, der in Kontrast zu demMärchen des

weisen Zwergenkönigs (vgl. KW 3, S. 43) gesetzt wird. Zusammenfassend kannman

feststellen, dass Wenzel und Ratti in einer besonderen Verbindung stehen, denn

Wenzel ergänzt die Leerstellen in Rattis teuflischemWesen, explizit die Aspekte der

Körperlichkeit. Fast erscheint er als Teufelsfigur der mittelalterlichen Fastnacht,

denn auchwennWenzel die Enthaltsamkeitsregeln Rattis in seiner Anhängerschaft

durchsetzt, ist er selbst kein impotenter Feind der Sexualität (vgl.KW3,S. 77).Ratti,

der scheinbare Erlöser, der verführerische Teufel, hat in Wenzel eine notwendige

Ergänzung, mit der er alle Bereiche des dörflichen Lebens erreichen kann, auch

die rein materiell orientierten Bevölkerungsgruppen, etwa der reiche Bauer Lax,

werden vonWenzel überzeugt und so für Rattis Verführung empfänglich. Dennoch

bleibt Wenzel ein in Abhängigkeit agierender Knecht: »Sohin geht es doch nicht

ohne den Marius. Er steckt auch hier dahinter.« (KW 3, S. 166) Aus der Aufspaltung

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

des Bösen auf zwei Figuren, dem lenkenden Ratti und dem aggressiv-folgsamen

Wenzel, ergibt sich auch eine Aufteilung der Anhängerschaft. Die jüngere Genera-

tion folgt vor allem Wenzels Anweisungen, sie werden von ihm für die Goldsuche

eingeplant. In der älteren Generation findet ebenso eine Aufteilung statt, während

rationalere Dorfbewohner*innen auf ihren eigenen Profit und auf Machtausbau

hoffen, glauben andere an die Erlösung. Miland, Irmgards Vater, ist der treueste

Anhänger von Marius, sein Wunsch nach Erlösung, nach einem »Bruder« (KW 3,

S. 227) bindet ihn an den scheinbaren Erlöser. Die spätere Verführung ist bereits in

einem der ersten Romankapitel proleptisch angelegt, denn der Erzähler betont die

Nähe zwischen Ratti und Miland: »Mir fiel plötzlich eine merkwürdige Ähnlichkeit

zwischen demMiland und seinemneuenHausgenossen auf.Die Bauern hier haben

manchmal etwas Südliches an sich, dunkelhaarig, sehnig und mit scharfem Adler-

profilen, Jägertypen.« (KW3, S. 27) Die Ähnlichkeit zwischenMiland undRatti steht

in Kontrast zu der Schilderung von Rattis Fremdartigkeit (vgl. u.a. KW 3, S. 14).

Doch entspricht die Widersprüchlichkeit der Aussage den vorherigen Eindrücken

des Erzählers und belegt neuerlich Rattis Anpassungsfähigkeit an seine Umge-

bung. Seine Fremdartigkeit wird durch die Parallelisierung mit Miland gemildert

und Miland gleichzeitig in die Nähe des Übersinnlichen gerückt. Die angedeutete

Verwandtschaft beider Figuren wird auch durch ihre Beziehung zu Mutter Gisson

bestätigt. Während Marius seine Versuche, Mutter Gissons Lehrling zu werden,

schnell aufgibt und ihreHerrschaft übernehmenmöchte, hatMiland einen anderen

Weg gewählt, um ihr nahe zu sein:

Immer habe ich gesucht, Herr Doctor, schon als ganz junger Mensch. Und dann

habe ich mir die Gisson Ernestine von ober heruntergeholt […] ja, und vielleicht

habe ich es getan, weilsieihrer Mutter so ähnlich war, und das wird wohl ein Feh-

ler gewesen sein … vielleicht wäre sie ihrer Mutter ähnlicher geblieben, wenn ich

sie nur ihrethalben genommen hätte (KW 3, S. 225).

Beide Figuren sind Suchende und beide scheitern. Milands problematische Ehe ist

aus dem Versuch geboren, das Unendliche – verkörpert durchMutter GissonsWis-

sen und ihre Heilsvorstellung – bereits im Diesseits zu besitzen. Anstatt sich auf

das eigene Streben nach Wissen und einen Versuch der Annäherung an das un-

erreichbare Ziel zu konzentrieren, scheitert er bei dem Versuch der Erfüllung im

Diesseits. Seine Erkenntnis des eigenen Fehlers führt aber nicht zu einer Neuorien-

tierung, sondern lediglich zu einem Austausch, das erste irdische Ziel wird durch

ein anderes, nämlich Marius Rattis Erlösungsfantasie ersetzt. Eine Kontrastfigur

Milands findet sich in Gestalt seines Schwagers, der ein erklärter Feind des teuf-

lisch Bösen ist. Mathias Gisson, der Wächter des Berges, ist gleichzeitig auch auf

die jüdisch-christliche Religion zu beziehen. »groß, breitschultrig und hemdärm-

lig stand er da gleich einem Erzengel mit seinem roten Bart, ein Wächter vor der

Türe« (KW 3, S. 43). Der Vergleich mit einem wachenden Erzengel wird durch Ma-

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Glaubenswelten und das Böse in der Verzauberung 137

thias Versuche, den Berg vor Marius zu beschützen, noch bestätigt. Doch ist Ma-

thias nicht als rein positiv konnotierte Figur zu verstehen, insbesondere die zweite

unddritte Fassung desRomans bauen seine Figur aus.Die Charakterisierung durch

den Erzähler negiert dabei den Erzengelvergleich: »er ist ein unsteter ungebärdiger

Geselle, stürmisch und mitunter unberechenbar« (BR II, S. 44). Verbunden mit der

bereits oben untersuchten Parallele zu der Parabel vom verlorenen Sohn, wird die

Verwandtschaft zwischenMarius undMathias deutlicher. Auch der rote Bart ist ein

weiteresMerkmal,das auf teuflischeWesendesBergmathias verweist.MathiasGis-

son ist ein Gegner von Marius Ratti undWenzel, doch seine Charakterzüge weisen

deutliche Parallelen auf und auch Luzifer war ehemals ein Erzengel. Die ambiva-

lente, aggressive und ungebärdige Haltung Mathias Gissons wird auch an späterer

Stelle deutlich:

Der Bergmathias dröhnte vor Lachen: »Ob ich mich trau? mit euch allen werde

ich fertig, mit euch allen mitsamt euren Taschenmessern, ihr Buberln … und ich

sag’ euch, weg vom Berg, oder ich jag’ euch davon. […] Ich will ja gar nicht reden,

Herr Doctor, die bekommen ganz was anderes zu hören.« Er lachte, aber sein Bart

ist gesträubt, und seine Hand hält das griffeste Messer (KW 3, S. 167f.).

Das Lachen ist in der Verzauberung charakteristisch für Figuren mit ambivalenten

Charakterzügen, der Schmied und die Milandin lachen ebenfalls und stets in Zu-

sammenhangmit dem Bösen und der Verzauberung. Das Lachen ist an dieser Stel-

le aber auch ein teuflischer Zug und der gesträubte Bart unterstreicht – als Par-

allele tierischer Instinkte – die fragwürdige Figur Mathias Gissons. So ist er zwar

ein Feind Rattis, aber kein moralischer Gegner, denn auch er bewahrt seine Nichte

nicht vor Rattis Machenschaften. Neben der Einstellung der Gissons ist vor allem

das Verhältnis des Erzählers zum teuflisch Bösen von Interesse. Als Landarzt ist er

eine distinguierte Erscheinung. Darüber hinaus erkennt er die Gefahr des Wahns

frühzeitig. Die Parallelen zwischen Marius Ratti und ihm sind somit von Interes-

se, denn auch er ist als fremder Städter in das Dorf gekommen und versucht von

Mutter Gisson zu lernen. Der Erzähler schwankt zwischen Sympathie und Entset-

zen, seine Freundschaft undBewunderung fürMutterGisson ist jedoch letztendlich

ausschlaggebend. Auch er sucht nach Erlösung, so gleicht er Miland, der den Weg

aus der Einsamkeit gehen möchte, doch im Gegensatz zu diesem erkennt er, dass

das Gottesbild, also das obersteWertziel, unerreichbar sein muss und nur eine An-

näherungmöglich sein kann:

und das Unendliche, das immer nur ein Weiter und Weiter ist, ein Unausschreit-

bares, ein Unausdenkbares, es bleibt unerfaßbar, ohne erfaßlich Ganzheit, wenn

nicht ein Über-Unendliches, ein Über-Unerfaßliches darüber stünde, es einschlie-

ßend und zur Ganzheit bildend: Gott. […] Wie tief verlockend ist es, ihn ins Irdi-

sche und Faßbare zurückzuziehen, ihn zurückzurufen in die Formen der Erde, die

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

Erde selber zu seinem Sein zu erheben […] ich, der ich das Zurückfallen um mich

herum spürte, in meiner Angst vor dem Zurückfallen, das in jedem Menschen

wohnt, ich hatte keinen anderen Ausweg als jenen Seufzer (KW 3, S. 235).

DerGedankenmonolog des Erzählers ist eine nachträgliche Selbsterforschung, aus-

gelöst durch den intertextuellen Verweis auf die Gretchenfrage aus Goethes Faust:

»Glauben Sie denn an Gott?« (KW 3, S. 230) Die Gedankenrede offenbart die Pro-

blematik des Glaubens, der immer nur Glauben an ein entferntes Ziel sein könne.

Gleichzeitigwird die Angst vor der Vereinfachung,demZurückfallen desGöttlichen

ins Irdische und des Irrationalen ins Rationale deutlich. Erneut findet sich das Prä-

fix »un« inmehrerenVariationen in demMonolog des Erzählers und offenbart seine

Ohnmacht, sein Wissen um die Ausweglosigkeit seiner Gottessuche, welche letzt-

endlich nur im Glauben zu erfahren ist. Seine Erkenntnis der Gefahr des Rückfalls

ins Irdische ist in der Figur des Marius vorgegeben. Die Negation nimmt aber auch

auf sprachlicher Ebene den späteren Rückfall des Erzählers proleptisch vorweg. So

erkennt der Erzähler zwar die Gefahr der Verzauberung und des Wahns, denn so-

wohl das erzählende als auch das erlebende Ich wissen um das Risiko, doch imMo-

ment der Prüfung versagt er.

6.2.3 Die Katholische Kirche in der Verzauberung

Die christliche Kirche stellt sich stets als Experte in Bezug auf das teuflisch Böse

dar, deshalb müsste der katholische Pfarrer Kupprons Marius Ratti entschieden

entgegentreten.Der Landarzt charakterisiert denDorfpfarrer jedoch folgenderma-

ßen: »Kränklich, bleichsüchtig, geht sein schattenhaftes Dasein beinahe unsichtbar

zwischen den vier Wänden seines Pfarrhofs vor sich; er nimmt mich nie in An-

spruch, vielleicht weil er das Honorar fürchtet, vielleicht weil er weiß, daß ich

keines von ihm annehmen würde.« (KW 3, S. 47). Armut, Hoffnungslosigkeit und

Isolation kennzeichnen das Leben des Pfarrers. So kann er kaum als würdiger Geg-

ner Rattis betrachtet werden. Stattdessen symbolisiert er den Bedeutungsverlust

der Kirche, die nur noch als pflichtmäßige Erinnerung in den Köpfen der Dorf-

bewohner*innen überdauert. Die Kirche ist für die meisten Figuren Bestandteil

der Feiertagskultur131, aber sie fungiert weder wertsetzend noch identitätsbildend.

Auch ist die Dorfkirche kein prächtiges Gotteshaus und kein Symbol des lebenden

Christentums, sondern ein verfallender Bau (vgl. KW 3, S. 49f.). Dementsprechend

betont auch der Erzähler seine Leidenschaftslosigkeit gegenüber der Kirche, sein

›U-Boot-Christentum‹: »Ja, Herr Pfarrer, Sie kennen doch mein Abkommen mit

unserem Herrgott … zu Ostern, Pfingsten und Weihnachten mache ich ihm meine

131 Vgl. Dehrmann, Markus: »Hört ihr den Regen?« Hermann Brochs Verzauberung und die zeit-

genössische Anthropologie. In: Jahrbuch der Deutschen Schillergesellschaft. Internationales

Organ für neuere deutsche Literatur. Bd. 58. Berlin/Boston 2014, S. 303–330, hier S. 312.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Glaubenswelten und das Böse in der Verzauberung 139

Aufwartung … und sonst muß er sich zu mir bemühen…« (KW 3, S. 48) Diese Ein-

stellung spiegelt sich in seinem Handeln wider: »und er trägt es mir nicht nach,

wenn ich ihn, kommt es zum Versehen, fast immer zu spät rufen lasse.« (Ebd.)

Der »Autoritätsverlust«132 des Pfarrers wird durch die Einstellung des Arztes nicht

abgemildert, sondern vorangetrieben und so führt die Resignation des Pfarrers zu

einer Realitätsflucht. Er gestaltet seinen Garten als irdisches Paradies und umgeht

seine seelsorgerischen Pflichten: »Da trat ich in das Gärtchen, und es war der wohl-

bekannte kleine Duftbezirk um die Stöcke, ein süßes kleines heiliges Leben, und

wieder schien mir, als reiche der Glaube des Pfarrers auch nicht darüber hinaus.«

(KW 3, S. 236) Das Diminutiv »Gärtchen« grenzt den Aktionsradius des Pfarrers

weiter ein und der Eindruck seiner Bedeutungslosigkeit wird durch die Aufzählung

verstärkt. Die Heiligkeit des Christentums ist in seinem Wirken auf einen Garten

reduziert. Pfarrer Rumpold ist kein Kenner und Gegner des Bösen: »Es war, als

ob alles, was außerhalb seiner paar Rosenstöcke sich abspielte, für ihn zu einer

dürftigen mechanischen Sorge werden mußte; seine Welt hatte einen winzigen

lebendigen Kern und um den herum nichts als ein wenig Gewirr, dürftig, trocken,

unscheinbar« (KW 3, S. 238). Der Pfarrer ist passiv, er ist weder Seelsorger noch

geistlicher Leiter der Dorfbevölkerung. Seine Schwäche wird bereits durch den

Steinsegen vorweggenommen. Der volkstümliche Gottesdienst auf dem Kuppron

ist »wie so viele solch alter Naturbeschwörungen – zu einem recht kümmerlichen

Fest geworden« (KW 3, S. 88). Dieser Gottesdienst, in welchem die symbolische

Bergbraut, Irmgard, vor dem bösen Drachen gerettet werden soll, ist der spä-

teren Bergkirchweih kontrastierend entgegengestellt. Der Erzähler betont die

Problematik des im Volksglauben verwurzelten Gottesdienstes:

Doch unter dem Kreuze hinter dem Altar, war an der Wand eine alte Bergmanns-

haue angebracht. Vor diesen Gegenständen zelebrierte der Pfarrer, und was er tat

mußte ihm, dem kirchlichen Priester, als ein Vorgang erscheinen, der sich hart am

Abgrund verdammungswürdigen Aberglaubens hinbewegte. (KW 3, S. 102)

Der katholische Glaube verbindet sich mit dem Volksglauben, die Bergmannshaue

symbolisiert die Erinnerungen an die erfolgreiche Vergangenheit und ist in Verbin-

dung mit den Segnungen der Erdschätze eine Rückbindung an mythische Sagen.

Die Identität der Dorfbewohner*innen konstituiert sich also aus zwei Wertberei-

chen, welche fortwährend miteinander konkurrieren. »Heiden sind sie allesamt …

auch wenn sie sich bekreuzigen, ist’s heidnisch« (KW 3, S. 49), so urteilt der Pfarrer

über seine Gemeinde und unterstützt die alten Segnungen dennoch. Der schwin-

dendeGlaube derDorfbevölkerung zeichnet sich bereits inMilandsHaus ab, in dem

dasRadio,dasSymboldermodernenTechnik, inder »Zimmerecke« (KW3,S. 30) das

132 Scheufele: Glaubensverlust und Erlösungsbedürfnis. Hermann Brochs »religiosistisches«

Werk. Würzburg 2020, S. 278.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

Kruzifix ersetzt und so den Wandel der Bevölkerung spiegelt. In Kuppron dienen

mündlich verbreitete SagenderErinnerungan vergangeneZeiten, insbesonderedie

ErzählungüberdenZwergenkönigwirdhäufighinzugezogen,dochnocheine ande-

re Erzählung ist von Bedeutung und belegt den schwindenden Einflussbereich der

Kirche.DerBerichtüberdieRiesen,diedenHimmel vonderErdeentfernten, indem

sie den Kuppron errichteten (vgl. BR II, S. 359ff.), schildert eben diese Entfremdung

von Rationalität und Irrationalität, von Paradies und Erde. DerMythos ist eine kul-

turelleErinnerung,diedieDorfbewohner*innennochenger andenBergbindetund

die Bedeutung des Berges stark überhöht. Gleichzeitig werden nochmals – diesmal

auf mythologischer Ebene – Berg und Erde mit Gewalt und Aggressionsakten ver-

bunden undmit demWunsch nachMacht, dem Streben nach Freiheit: kurzummit

Eigenschaften des Bösen kombiniert. Dieser regionale Mythos wird in mündlicher

Überlieferung in der Dorfbevölkerung weitergegeben und bindet diese eng an die

Region. Im Kontrast zum christlichen Weltbild entsteht ein System der wesentlich

persönlicheren Erinnerungen, weitergegeben von Generation zu Generation. Der

Einfluss und die Bedeutung dieser Mythen sind in der Kombination heidnisch-re-

gionaler Bräuchemit christlichen Festen zu erkennen.Mit dem Steinsegen und der

Bergkirchweih wird versucht, beide Erinnerungs- und Identitätskonzepte zu verei-

nen, hierbei wird die Kirche jedoch fortwährend geschwächt.

Ein weiterer Aspekt offenbart die starke Einschränkung des kirchlichen Blickes

auf die Geschehnisse, so ist es nicht Ratti, dem der Pfarrer mit Skepsis begegnet,

sondern der Calvinist Wetchy. Andreas Mersch geht davon aus, dass der Pfarrer die

schwache christliche Kirche symbolisiert, die sich nicht gegen Marius Ratti – be-

ziehungsweise auf der Ebene der Zeitkritik nicht gegen den Nationalsozialismus –

wehren könne.133 In der Verzauberung sieht es tatsächlich so aus, als wären vor allem

diemangelndeDurchsetzungsfähigkeit unddie Schwäche Pfarrer Rumbolds für die

fehlendeGegenwehr verantwortlich. In der zweiten und dritten Fassung ist das feh-

lende Engagement des Pfarrers jedoch ganz anders zu deuten undwird stark politi-

siert. Statt der Anprangerung der Verfolgung und tatkräftiger Nächstenliebe zeigt

sich die Engstirnigkeit des Repräsentanten der katholischenWertgemeinschaft of-

fensichtlich:

»Eben, Herr Doctor … und ärger als der Heide ist der Ketzer …« »Herr Pfarrer, es

gibt auch fromme Ketzer, und wenn sie dabei an meinen Nachbar denken, so sei-

en Sie versichert, daß der ein zweifelsohne frommes Leben führt…«

Dies war jedoch ein Punkt, an welchem der kleine Gottesstreiter unnachgiebig

war: »Ich kenne Ihre Ansicht, Herr Doctor, und ich kann ihr nicht beipflichten …

niemand darf von ketzerischer Frömmigkeit reden, auch Sie nicht, Herr Doctor,

133 Vgl. Mersch: Ästhetik, Ethik und Religion bei Hermann Broch. Mit einer theologisch-ethi-

schen Interpretation seines Bergromans. Frankfurt a.M. 1989, S. 160f.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Glaubenswelten und das Böse in der Verzauberung 141

das wäre sündhaft … wäre es die richtige Frömmigkeit, sie fände in den Schoß der

Kirche zurück, nicht aber zum Heidnischen und zum Golde und zu den Geldge-

schäften, die dieser angeblich fromme Mann betreibt« (BR II, S. 88).

Wetchy, der Außenseiter der Dorfgemeinschaft und das spätere Opfer eines Po-

groms, wird auch von Seiten der Kirche verurteilt. Ausgrenzung erfährt der Cal-

vinist nicht nur auf gesellschaftlicher und sozialer Ebene, sondern auch durch die

Instanz, die als moralisches Vorbild agieren müsste. Die Vorwürfe, die der Pfarrer

anführt, Wetchy sei ein Ungläubiger und rein auf das Materielle fokussiert, sind in

Anbetracht der großen Armut Wetchys absurd und offenbaren das vollkommene

Desinteresse und die Engstirnigkeit des Pfarrers. Gleichzeitig verweisen diese

Stereotype, nämlich Ketzerei und Geldgier, auf traditionelle antisemitische Vor-

urteile. Der Pfarrer bindet seine Aussagen an ein antisemitisches Gedächtnis, an

produzierte und auf Vernichtung und Ausgrenzung angelegte Erinnerungen, deren

Wahrheitsgehalt für die Erinnerungsgemeinschaft uninteressant ist. Stattdessen

schaffen diese stereotypen Vorurteile, Mythen und Erinnerungsprozesse neue

Identitäten und münden in der Etablierung eines unheilvollen Identitäts- und Er-

innerungskonzeptes. Der Calvinist erlebt innerhalb der Romanhandlung eben jene

Ausgrenzungen, Schikanen und schlussendlich die Vertreibung, die die jüdische

Bevölkerung im Nationalsozialismus erleiden musste. Während die erste Fassung

diese Übertragung Wetchys als Symbol der jüdischen Opfer wesentlich dezenter

darstellt, erweitert und vertieft die zweite Fassung die Darstellung der antisemi-

tischen Gesellschaft. Die Ausweitung der stereotypen Vorurteile auf die kirchliche

Moralinstanz, die explizit wird, verstärkt das Bild deutlich. In Anbetracht des

Entstehungskontextes ist zu vermuten, dass Broch diesen Aspekt aufgrund seiner

eigenen zeitgleich erfolgendenErlebnisse deutlicher positionierenwollte.Während

die Verzauberung noch implizite Andeutungen vornimmt, werden die späteren Fas-

sungen expliziter. Bedingt durch die politische und gesellschaftliche Entwicklung,

imKontext der bedrohlichen Verfolgung, der persönlichenGefahr durch denNatio-

nalsozialismus und des späterenWissens um die Shoa hat Broch sich verstärkt mit

dem Judentum beschäftigt und sich schlussendlich als jüdischer Autor gesehen.134

Der Pfarrer ist kein ernstzunehmender Gegner des Bösen, stattdessen paktiert er

mit Rattis Anhängerschaft, indem er ihren Aberglauben unterstützt und die Augen

vor der Realität zu verschließen sucht:

134 Zu den Studien Brochs und seiner persönlichen Wiederannäherung und Akzeptanz der jü-

dischen Identität siehe: Brude-Firnau, Gisela: Der Einfluss des jüdischen Denkens im Werk

Hermann Brochs. In: Richard Thieberger (Hg.): Hermann Broch und seine Zeit. Akten des In-

ternationalen Broch-Symposiums. Nice 1979. Jahrbuch für internationale Germanistik. Reihe

A. Band 6. Bern 1980, S. 108–121, hier S. 111.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

»Vielleicht wird es jetzt besser.« Wieder so eine merkwürdige Hoffnung. […] »Ja,

da ist so einMensch, Marius heißt er … und da wird es jetzt wieder mehrMessing-

monde geben. […] Für das Wohl der Kirche kann man schon einen kleinen Aber-

glauben hinnehmen, ist ja ein frommer Aberglaube.« Ich mußte lachen: »Na, so

absolut fromm scheint mir dieser Aberglaube nicht zu sein.« Er wurde ängstlich:

»Ist’ s wirklich so arg, Herr Doctor? … ich habʼs nicht glauben wollen…« »Wieman’s

nimmt, Hochwürden … ich weiß ja nicht, was man Ihnen zugetragen hat…« »Daß

sie, Gott verzeih‹ mir die Sünde den Teufel in der Erde anbeten wollen.« (KW 3,

S. 238)

Der Vertreter der Kirche weiht die Messingmonde, die magischen Schutzsymbo-

le des alten Volksglaubens, welche in der Verzauberung das Äquivalent des Haken-

kreuzes darstellen. Im Gegenzug erhält er Unterstützung für die Renovierung der

Kirche. Obwohl der Pfarrer um die zweifelhaften Absichten der Männer weiß, un-

terstützt er sie und verliert so jede Möglichkeit, dem Bösen entgegenzutreten. Die

Anklage, die der Roman vor allem in den späteren Fassungen im Kontext dieser Be-

schreibung einfügt, ist offensichtlich und belegt auch das Unverständnis der ver-

folgten Opfer angesichts des Schweigens der kirchlichenMoralinstanzen.

6.3 Erlösung und Opfergaben

6.3.1 Erlösung in den Glaubenswelten

›DuOpfer!‹, so hallt es immeröfter über die Schulhöfe,dochwennmandie Jugendli-

chen fragt,dann sinddieDefinitionenmeist schwammig.Was also ist einOpferund

welche Formen des Opfers gibt es? Die meisten Menschen verbinden die Bezeich-

nung Opfer erst einmal mit Gewalt, mit Blut und Tod. Opfer gibt es aber auch im

juristischen Fachjargon; in der Geschichte spricht man fast ebenso häufig von Op-

fern und Tätern und natürlich finden wir sie in der Religion, im Aberglauben und

in den Mythen. »Dein Opfer wird groß sein« (KW 3, S. 211), – dieses Versprechen

gibt Marius Irmgard. Die Aussage ist per se zweifelhaft, doch bevor die Opferphä-

nomene und -vorgänge in der Verzauberung näher betrachtet werden können,müs-

sen zwei Begrifflichkeiten definiert und überblicksartig betrachtet werden: Opfer

und Erlösung. Beide Begriffe werden in Brochs Roman inflationär verwendet. Die

vorliegende Arbeit strebt keine umfassende Untersuchung dieser weitreichenden,

vielschichtigen und ambivalenten Vorstellungen an, sondern möchte die Begriffe

für eine Textanalyse nutzbar machen. Die Opfer- und Erlösungsthematik ist in der

Forschung umfassend und vielschichtig behandelt worden135, deshalb soll hier vor

135 Zu den Begriffen Opfer und Erlösung siehe u.a.: Negel, Joachim: Ambivalentes Opfer. Studi-

en zur Symbolik, Dialektik und Aporetik eines theologischen Fundamentalbegriffes. Pader-

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Glaubenswelten und das Böse in der Verzauberung 143

allemeinÜberblickgegebenwerden,umBrochsDarstellungnachvollziehenzukön-

nen.Wie bereits kurz erörtert, ist der Begriff Opfer diffus:

Beschreibende Klassifikationen von Opferritualen differenzieren nach Beschaf-

fenheit oder Behandlung der Opfermaterie. Demnach können einmal pflanzliche

Opfergaben, Tieropfer, Menschenopfer, blutige und unblutige Opfer, zum ande-

ren Brandopfer, Schlachtopfer, Versenkungsopfer, Trankopfer (›Libationen‹) und

Vernichtungsopfer unterschieden werden. Typologien berücksichtigen eher die

Absichten der Handelnden, die Opferritualen zugrundeliegen: Lob-, Dank-, Bitt-

und Sühnopfer wären entsprechende Kategorien.136

Opfergaben umfassen ein breites Spektrum, sie sind häufig gewaltfrei und oft an

konkrete Ereignisse des menschlichen Lebens gebunden. DasMenschenopfer stellt

hierbei die absolute Eskalation dar:

Unter Menschenopfer versteht man die Tötung von Menschen oder Verwendung

von menschlichem Blut, Fleisch, Gebeinen als Opfer, das heißt zu rituellen Zwe-

cken. Mit dem Begriff Menschenopfer ist lediglich die Opfermaterie genauer be-

nannt, Intention und äußere Form der Opferhandlungen können sehr verschie-

den sein. Gemeinsam ist ihnen die Bedeutung der Entäußerung der Opferma-

terie. Als rituelle Handlung ist das (Menschen-)Opfer meist Teil eines größeren

rituellen Komplexes.137

Opfer sind also stets an einen rituellen Handlungskomplex gebunden, das bedeu-

tet auch, dass in verschiedenen Mythen und Religionen unterschiedliche Vorstel-

lungen vorherrschen. Georg Baudler erörtert, dass insbesondere junge Frauen zu

Opfern auserkorenwurden. Er bezieht dies auf die Auswirkungen der beginnenden

Sesshaftigkeit der Menschen, welche den Status der Frauen als Verwalterinnen von

Haus undHof verändert hätte. Junge Frauenwurden so zu einemwichtigenGut, sie

sicherten den Fortbestand der Familie und somit stiegt auch ihr Wert als Opferga-

be.138 Gleichzeitig verweist er darauf, dass die Opfer in den »Vorgang der Vergött-

lichung«139 einbezogen würden und so die Funktion von göttlichen Erlöserfiguren

übernähmen.Diese Schilderung verbindet dieOpfermit der göttlichen Instanz und

born/München 2005; Ritter, Werner H. (Hg.): Erlösung ohne Opfer. Göttingen 2003;Werbick,

Jürgen (Hg.): Sühne, Martyrium und Erlösung? Opfergedanke und Glaubensgewissheit in Ju-

dentum, Christentum und Islam. Paderborn 2013.

136 Drexler, Josef: Opfer. In: Christoph Auffarth, Jutta Bernard, Hubert Mohr et al. (Hg.): Metzler

Lexikon Religion Gegenwart – Alltag – Medien. Stuttgart 2005, S. 607–613, hier S. 608f.

137 Hensel, Sabine: Menschenopfer. In: Metzler Lexikon Religion Gegenwart – Alltag – Medien.

Stuttgart 2005, S. 427–429, hier S. 427.

138 Vgl. Baudler, Georg: Erlösung vom Stiergott. Christliche Gotteserfahrung im Dialog mit My-

then und Religionen. München, Stuttgart 1989, S. 171.

139 Ebd., S. 172.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

somit auchmit dem Prozess der Erlösung. Eben diese Vorstellung desMädchenop-

fers sei auch auf Persephone zu beziehen, die als »Opfer- undMittlergestalt des Ge-

schenks der Fruchtbarkeit und des Kreislaufs des Lebens«140 gelte. Der Fokus liegt

somit auf jungen,gerade geschlechtsreifen Frauen,künftigenMüttern,die alsMitt-

lerinnen zwischen der göttlichen Sphäre und der menschlichen Gemeinschaft zu

Opfern erwählt würden.Natürlich sind neben derHochformder Gewalt, demMen-

schenopfer, auch weitere Opferformen gängig. Veronika Hoffmann führt aus, dass

lange die Vorstellung gegolten habe, dass »das Opfertier den Tod stellvertretend für

denOpfernden erleide«.141 Gleichzeitig betont sie, dass dieser Blick auf die alttesta-

mentlicheOpferpraxis kaumzeitgemäßsei,da zahlreiche verschiedeneOpfergaben

dargebracht würden und der Fokus nicht explizit auf der Tötung läge.142 Das Opfer

diene in dieser Perspektive einemVorgang, denHoffmann bereits im Titel ihres Ar-

beitmit der Umschreibung VorGottes Angesicht treten bezeichnet. Ein Opferungspro-

zess, der wie kaum ein anderer geeignet ist, sich die Praxis der Opferung im Alten

Testament zu vergegenwärtigen, ist die beinahe vollzogene Opferung Isaaks durch

Abraham:

Nach diesen Geschichten versuchte Gott Abraham und sprach zu ihm: Abraham!

Und er antwortete: Hier bin ich. Und er sprach: Nimm Isaak, deinen einzigen

Sohn, den du lieb hast, und geh hin in das Land Morija und opfere ihn dort zum

Brandopfer auf einem Berge, den ich dir sagen werde. Da stand Abraham früh am

Morgen auf und gürtete seinen Esel und nahm mit sich zwei Knechte und seinen

Sohn Isaak und spaltete Holz zum Brandopfer, machte sich auf und ging hin an

den Ort, von dem ihm Gott gesagt hatte. Am dritten Tage hob Abraham seine

Augen auf und sah die Stätte von ferne. Und Abraham sprach zu seinen Knech-

ten: Bleibt ihr hier mit dem Esel. Ich und der Knabe wollen dorthin gehen, und

wenn wir angebetet haben, wollen wir wieder zu euch kommen. Und Abraham

nahm das Holz zum Brandopfer und legte es auf seinen Sohn Isaak. Er aber nahm

das Feuer und das Messer in seine Hand; und gingen die beiden miteinander. Da

sprach Isaak zu seinem Vater Abraham: Mein Vater! Abraham antwortete: Hier

bin ich, mein Sohn. Und er sprach: Siehe, hier ist Feuer und Holz; wo ist aber das

Schaf zum Brandopfer? Abraham antwortete: Mein Sohn, Gott wird sich ersehen

ein Schaf zum Brandopfer. Und gingen die beiden miteinander. Und als sie an die

Stätte kamen, die ihmGott gesagt hatte, baute Abrahamdort einen Altar und leg-

te das Holz darauf und band seinen Sohn Isaak, legte ihn auf den Altar oben auf

140 Ebd.

141 Hoffmann, Veronika: VorGottes Angesicht treten. ZumOpfer in biblisch-christlicher Perspek-

tive. In: JürgenWerbick (Hg.): Sühne,Martyriumund Erlösung? Opfergedanke undGlaubens-

gewissheit in Judentum, Christentum und Islam. Paderborn 2013, S. 51–71, hier S. 58.

142 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Glaubenswelten und das Böse in der Verzauberung 145

das Holz und reckte seine Hand aus und fasste das Messer, dass er seinen Sohn

schlachtete.

Da rief ihn der Engel des Herrn vom Himmel und sprach: Abraham! Abraham! Er

antwortete: Hier bin ich. Er sprach: Lege deine Hand nicht an den Knaben und

tu ihm nichts; denn nun weiß ich, dass du Gott fürchtest und hast deines einzi-

gen Sohnes nicht verschont um meinetwillen. Da hob Abraham seine Augen auf

und sah einen Widder hinter sich im Gestrüpp mit seinen Hörnern hängen und

ging hin und nahm denWidder und opferte ihn zumBrandopfer an seines Sohnes

statt. (1. Mose 22, LU)

Diese Stelle des Alten Testaments beschreibt den vollkommenen Gehorsam und die

Gottesfurcht Abrahams, der die Forderung Gottes regelrecht gefühllos zu erfüllen

gedenkt und den einzigen Sohn und Erben opfern würde. Das Einschreiten des En-

gels lässt den Vorgang als Prüfung erscheinen, die Abraham endgültig das Wohl-

wollen Gottes einbringt. Die Opferung des Widders ist nun eine Ersatzhandlung

und ein Dank des Vaters. Der Widder als »Bild einer männlichen Lebenskraft«143

tritt an die Stelle des Kindes, des Sohnes, der die Familie fortführen kann. Mithilfe

der Erzählung wird so auch der Übergang vom Menschen- zum Tieropfer darge-

stellt.144145 Die dreimalige Bestätigung Abrahams wird von Broch ebenfalls aufge-

nommen und umgedeutet. Doch nicht nur Gottesvorstellung und Teufelsbild ha-

ben aufgrund der Säkularisierung an Bedeutung verloren, auch die Opferthematik

erscheint problematisch und unzeitgemäß.146 So ist die Aussage: »Christus ist ge-

storben für unsere Sünden nach der Schrift« (1. Kor, 15,3, LU) heute diskussionsbe-

dürftig. Im Kontext der Problematik des Opfercharakters Jesus ist auch der Erlö-

sungsbegriff zu hinterfragen. ImRahmen anthropologischer Erklärungen hat René

Girard die ›Sündenbock‹-These aufgestellt: »Demnach ist das religiöse Opfer nichts

anderes als kaschierte Gewalt, die sich gesellschaftlich an einemwillkürlich heraus-

gegriffenen Sündenbock austobt, diesen aber,weil er zumUnterpfand des Friedens

wird, zuletzt als sakral verehrt.«147 Jesuswäre so der ›Sündenbock‹, der die Uneinig-

keit beenden soll.Björn Schmid verweist in diesemZusammenhang auf denAspekt,

dass Jesus sich freiwillig opfert148: »Erlösung hat demnach nichts damit zu tun, dass

143 Clarus, Ingeborg: Opfer, Ritus,Wandlung eineWanderung durch Kulturen undMythen. Düs-

seldorf 2000, S. 29.

144 Vgl. ebd., S. 31.

145 Vgl. Hensel: Menschenopfer, S. 429.

146 Vgl. Ritter,Werner: ErlösungohneOpfer? Einleitung. In: ders. (Hg.): ErlösungohneOpfer. Göt-

tingen 2003, S. 10.

147 Angenendt, Arnold: Die Revolution des geistigen Opfers. Blut – Sündenbock – Eucharistie.

Freiburg 2016, S. 11.

148 Vgl. Schmid, Björn: Erlösung in der Literatur. Untersuchungen zu denWerken von Hartmann

von Aue, Bertolt Brecht undMax Frisch und ihren biblischen Prätexten. Marburg 2016, S. 103.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

ein grollender Gott besänftigt werden müsste«.149 Opferungen sind nach Girards

Ansicht kontrollierteGewaltausbrüche undErsatzhandlungen,die dieOpfer imGe-

genzug zur Mordtat sakralisieren:

Das Töten ist zwar als Verbrechen definiert, aber durch den Akt der Heiligspre-

chung wird eine Ausnahme konstruiert. Dieser Vorgang bestätigt die Macht der

Autorität, die diese Unterscheidung von guter und böser Gewalt vornehmen

kann. Gleichzeitig legt die Opferung aber auch die Willkür dieser Festlegung von

Unterschieden offen.150

Aufgrund der Auslagerung des Opfers aus der Gemeinschaft etwa durch die Wahl

von Fremden151, ist esmöglich, die Gemeinschaft neu zu festigen und interne Span-

nungen auszulagern. Zusammenfassend ist festzustellen, dass Opfer und Opferga-

ben vielfältig sind und nicht per se an Gewalt gebunden sein müssen. Das Men-

schenopfer stellt eine Ausnahmeerscheinung dar und wurde bereits in der Erzäh-

lung von Abraham durch ein Tieropfer ersetzt.Wie Girards Ansatz anschaulich be-

legt, sind Opfer nicht nur theologisch zu erklären: Das Menschenopfer wird in sei-

ner Sicht zu einem gemeinschaftsstiftenden Event mit anschließender Sakralisie-

rung, die auch der Verdeckung der grauenhaften Tat dient. Allen Opferformen ist

gemein, dass sie der direkten Anbindung und der Kontaktaufnahmemit der höhe-

ren göttlichen Instanz dienen. Sie sind Mittel der Kommunikation und Wege der

Erlösung.

6.3.2 Erlösungsfantasien in der Verzauberung

Opfergaben sind vielfältig und häufig nicht an Gewaltakte gebunden und auch Die

Verzauberung kennt viele Formen des Opfers und gegensätzliche Erlösungsfanta-

sien. Unterscheiden kann man erst einmal zwischen pflanzlichen Opfern und der

Gewalteskalation des Menschenopfers. Des Weiteren sind die Opfertypen unter

Zuhilfenahme der ausführenden Instanz und des Zwecks zu differenzieren. Pflanz-

licheOpfergaben treten in derVerzauberung etwa in Formder Blumen der Bergbraut

auf:

»Nein«, sagte Mutter Gisson, »den [Irmgards Blumenstrauß, D.L.] kannst du nim-

mer haben, der gehört schon demHerrgott, aber anschauen kannst du ihn.« Auch

ich betrachtete den Strauß in Irmgards Arm. Er bestand vor allem aus Nelken, ver-

mischt mit Espengras, aber es gab auch eine Menge Kräuterzeug dabei, vielerlei,

149 Ebd., S. 107.

150 Rißler-Pipka, Nanette: Das Frauenopfer in der Kunst und seine Dekonstruktion. Beispiele in-

termedialer Vernetzung von Literatur, Malerei und Film. München 2005, S. 28.

151 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Glaubenswelten und das Böse in der Verzauberung 147

dasmir ganz fremdwar und vermutlich vonMutter Gissons geheimnisvoller Sam-

meltätigkeit herstammte. Die lanzettförmigen Blättchen des Schlangenkrautes,

das hier so genannt wird, weil ihr Absud angeblich gegen Kreuzotternbisse hilft,

die erkannte ich freilich. (KW 3, S. 98)

Die Blumen der Bergbraut sind eine Opfergabe, ein Geschenk an Gott und werden

im Rahmen des volkstümlichen Gottesdienstes dargebracht. Dieses Blumenopfer

ist jedoch aufgrund der speziellen Situation nicht nur aus der Perspektive christli-

cher Bräuche zu erklären. Der Gottesdienst ist kaum noch eine katholische Messe,

stattdessen bindet sich das Geschehen direkt an die vorchristlichen Bräuche und

die heidnischen Mythen.152 Diese Verbindung zweier Traditionslinien und Erinne-

rungskonzepte bestätigt sich auch durch die Auswahl der Blumen.Nelken symboli-

sieren die Ehe, dieMutterschaft und die Liebe und sind Beigaben der reinen Braut-

schaft. Unter ihrem botanischen Namen Dianthus sind sie als Blumen des Zeus be-

kannt153 und so direkt an die griechischeMythologie gebunden. Auch die Espe oder

Zitterpappel ist fest in die christliche und heidnische Legendenlandschaft einge-

bunden. So zittert die Espe der Sage nach, weil sie sich weigerte, sich vor Christus

zu verneigen. Doch mit der Espe ehrt auch Hades eine vormalige Geliebte und sie

ist das Symbol der Persephone. Gleichzeitig ist die Espe eine klassische Grabbeiga-

be, da das Kreuz Jesus aus ihr gefertigt worden sein soll.154 In dem Blumenbouquet

der Bergbraut wird somit auch die zweifache Opferschaft Irmgards vorweggenom-

men. Das Schlangenkraut ist vermutlich Alant, Inula helenium, ebenfalls ein Ge-

wächs, das engmit der griechischen Sagenwelt verbunden ist, gleichzeitig fungiert

es im christlichen Kontext als Symbol der Erlösung, schützt vor Besessenheit und

wird traditionell geweihten Sträußen beigefügt.155 Treffender hätte der Strauß Irm-

gards, denMutter Gisson zusammenstellte, die künftigen Ereignisse kaumvorweg-

nehmen können. Die Opfergabe ist nicht nur ein klassisches Pflanzenopfer, sie ist

auch symbolisch stark verdichtet und der Inbegriff aller künftigen Ereignisse. Eine

weitere Opfergabe entspringt offensichtlich dem vorchristlichen Kontext: Die Kör-

ner-undGetreidegabe ist enganMutterGissonsWissenund ihremythischenFähig-

keiten gebunden. Kurz vor ihrem Tod gibt sie Wissen und Kräuter für eine »Hand-

voll Korn« (KW 3, S. 355) an Agathe weiter. Diese Körner sind die Gegenleistung, der

Dank für das Wissen um die Kräuterheilkräfte und werden auch an anderer Stel-

le des Romans von Irmgard oder Agathe erbracht. Die Funktion dieses Pflanzen-

opfers erscheint vage, da es eine rein weibliche Wissensquelle ist und dem Erzäh-

152 Vgl. Scheufele, Claudia: Glaubensverlust und Erlösungsbedürfnis. Hermann Brochs »religio-

sistisches« Werk. Würzburg 2020, S. 280ff.

153 Vgl. Zerling, Clemens. In: Wolfgang Bauer (Hg.): Lexikon der Pflanzensymbolik. Darmstadt

2013, S. 191f.

154 Vgl. ebd., S. 76.

155 Vgl. ebd., S. 13f.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

ler somit verborgen bleibt. Die Symbolkraft von Korn, Getreide und Ähren ist stark

aufgeladen und seit jeher eines der zentralenMotive des Glaubens, so ist es stets an

Leben und Tod gebunden und insbesondere im Demeter-Mythos zentral zu sehen.

Neben den pflanzlichen Opfergaben liegt das Hauptaugenmerk der Rezipierenden

und auchder Sekundärliteratur auf derOpferung Irmgards.Dabeiwirdmeist über-

sehen, dass diese Opferung zweifach stattfindet. Die erste Opferung ist eine sym-

bolisch-märchenhafteDarbietungunderfolgt jährlich aufdemKuppron.Die zweite

Opferung ist dann die abschließende Ermordung der jungen Gisson Erbin. Zuerst

soll die symbolische undgesellschaftlich akzeptierteOpferungderBergbraut imFo-

kus stehen. Die Kuppron-Sage ist wie die weiteren Sagen der Verzauberung an die

Symbolkraft des Berges gebunden. Die Sage, die die Grundlage für den Steinsegen

und die Prozession bildet, fügt sich in die vielen bis heute existierenden Erzählun-

gen ein, in denen eine Jungfrau oder Prinzessin demDrachen als Opfergabe darge-

boten werden soll und nur durch einen »Lichthelden«156 gerettet werden kann. Die

alte Sagemit demChristentumverbindend, erscheint in dieser Version Jesus Chris-

tus als Retter der Jungfrau. Der Steinsegen verbindet Heidentum und Christentum

und wiederholt somit jährlich einen festen Bestandteil der Erinnerungskultur der

Region. Gleichzeitig wird jedoch deutlich, dass die identitätsstiftende Kraft der Er-

innerungskonzepte nicht mehr tragfähig ist und der Steinsegen so zu einem kalen-

darischen Ereignis wird, dessen Bedeutung kaum noch religiös sein dürfte.157 Ne-

ben den christlichen Gebeten,Gesängen und der Integration von Priester,Messdie-

ner und Vorbeter konnten zahlreiche vorchristliche und volkstümlicheHandlungen

und Gegenstände Zugang zu der Prozession finden:

Hell im flutenden Licht des Morgens, das durch die Türe und die beiden Spitzbo-

genfenster eindrang, lag der kleine weißgetünchte Raum, blaß in solcher Hellig-

keit waren die Kerzenlichter, die auf dem Altartisch ordnungsgemäß brannten.

Welch eine seltsame Art von Gottesdienst wurde hier dargebracht! Die Kerzen

glichen vergehenden Sternen im Morgenlicht, und unter ihnen, süß und kitschig

angelächelt von einer Gipsmadonna im blauen Sternenmantel […] lagen die Stei-

ne, jene Steine nämlich, um derentwillen die ganze Zeremonie der Steinsegen

heißt, Erzstücke eigentlich, die wahrscheinlich schon vor der Erbauung der Ka-

pelle und längst ehe sie diesem christlichen Gelaß zur Aufbewahrung übergegen

worden waren, zu kultischen Zwecken gedient hatten […] Doch unter dem Kreuz

hinter dem Altar war an der Wand eine alte Bergmannshaue angebracht. (KW 3,

S. 102f.)

Die Verbindung christlicher und heidnischer Elemente erzeugt eine Spannung und

verdeutlicht, dass in Kuppron mehrere Traditionslinien nebeneinander bestehen

156 Baudler: Erlösung vom Stiergott, S. 171.

157 Vgl. Scheufele: Glaubensverlust und Erlösungsbedürfnis, S. 280.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Glaubenswelten und das Böse in der Verzauberung 149

und miteinander konkurrieren. Es ist gerade Mutter Gisson, deren Rezitation

älterer Verse, den nicht christlichen Ursprung des Steinsegens betont: »Bergmann

im Berg, Kind im Leib, geborgen und geboren« (KW 3, S. 94). Die Verbindung von

Schwangerschaft und Berg offenbart den alten Status als Fruchtbarkeitsritus.158

Mutter Gissons Anspielung auf den vormaligen Pfarrer Arlett reiht sich in diesen

Kontext ein. So kontert der Erzähler: »Ganz abgesehen davon, daß man so einen

Pfarrer Arlett, der das richtig besorgen kann, auch nicht so rasch findet« (KW 3,

S. 94). Diese erotische Anspielung ist im Kontext des katholischen Priesteramtes

eine Provokation und offenbart, dass der ehemalige Pfarrer bereits einen zweifel-

haftenPfarrdienst versahunddennoch vonder alterndenMatriarchin alswirklicher

Hirte vermisst wird. Sexualität und Religion werden von ihr anders bewertet, als

die katholische Kirche es billigen würde und so fügt sich die Erinnerung an Pfarrer

Arlett besser in den Kontext des Steinsegens ein. Der Einfluss des Christentums

schwindet, wie auch die Beschreibung der Kapelle belegt, deren ursprünglicher

Zweck in einer vorchristlichen Zeit liegt. Die Kerzen als Symbol des christlichen

Gottesdienstes sind im Licht der Sonne blass, der Einfluss neuer Religionen wird

durch die Stärke der Sonne, der Botschafterin des Vaterrechts, verdeutlicht. Der

Einwurf des Erzählers verstärkt den Eindruck der Rezipierenden und verweist

auf der Erzählebene auf die ungewöhnliche Vermischung der Artefakte. Steine

aus längst vergangenen Kulthandlungen haben ihren Eingang in den christlichen

Gottesdienst gefunden und nehmen die künftigen Ereignisse vorweg. Ebenso die

Bergmannshaue, die noch unter dem Kreuz hängt, aber als Mahnmal und Symbol

archaischer Einflüsse dient. Eine Madonna aus zerbrechlichem Gips kann den

Attributen von Macht, Reichtum und Männlichkeit kaum entgegentreten. Kitschig

lächelnd ist auch sie der Beleg des falschen Wertsystems, des Bösen in der Kunst.

Der Einfluss der Kirche in Kuppron ist schwach und wird weiter sinken, wie auch

der Pfarrer ein »Schattenmännchen« (KW 3, S. 93) ist. Claudia Scheufele verweist

zurecht auf die Parallele zwischen dem schwächelnden Pfarrer, der bereits an dem

Bergaufstieg zu scheitern droht und der Situation der Kirche in Kuppron.159 Beides

schwindet und fällt der Bedeutungslosigkeit anheim. Die Prozession, die symboli-

sche Opferung der Jungfrau, welche durch das Einschreiten des Pfarrers alljährlich

verhindert wird, und die Opfergabe der erzhaltigen Steine haben kaum sakrale

Tragfähigkeit, sondern sind lediglich das Abbild vergangener Kulthandlungen, des-

sen Identitätsbildung fraglich bleibt.Mark-GeorgDehrmann führt nachvollziehbar

die sexuelle Konnotation der Erlösung der Bergbraut an und spannt so neuerlich

den Bogen zum Fruchtbarkeitsritus.160 Parallel wird die erfolgreiche Rettung der

Jungfrau aber auch durch einen komischen Bruch herabgesetzt:

158 Vgl. Dehrmann: »Hört ihr den Regen?«, S. 313.

159 Vgl. Scheufele: Glaubensverlust und Erlösungsbedürfnis, S. 281.

160 Vgl. Dehrmann: »Hört ihr den Regen?«, S. 313

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

da stand nun die Bergbraut mit dem Rücken zum vermauerten Schachteingang,

vor ihren Füßen befand sich die Truhemit derMineralienkollektion, und dieMäd-

chen hatten, an den Händen sich haltend, einen Halbkreis um sie herum gebil-

det, als wollten sie die Braut und die Mineralien schützen. Kaum waren sie unse-

rer singenden Schar ansichtig geworden, als sie einen Gegengesang anstimmten,

etwas kindisch und grotesk, denn er ging auf die Melodie des

»Weißt du wie viel Sternlein stehen«, und sie plärrten es wie in der Schule:

»Niemand darf heran sich trau-en

An des Riesen feste Burg

Oder bring ihm ein Jungfrau-en

Daß er dir nichts Böses tut« (KW 3, S. 103f.)

Der Einfluss des Religiös-Kultischen ist zu einemSpiel geworden, das lediglich imi-

tiert wird.Das gemeinhin als Abend- undWiegenlied bekannte KinderliedWeißt du

wie viel Sternlein stehen? bezieht sich zwar auf das Wissen und den dadurch legiti-

mierten Herrschaftsanspruch Gottes, in diesem Kontext wird es allerdings dahin-

geplärrt und belegt erneut den Machtverlust der Kirche und den Mangel an Glau-

bensfestigkeit der Kupproner Bevölkerung. Das Kinderlied fungiert erinnerungs-

stiftend als intermedialer Verweis und betont die Naivität der Veranstaltung, deren

ursprünglicher Zweck vergessen und negiert ist und dessen ehemalige Aufgabe, ein

Gemeinschaft konstituierendes Gedächtnis und gemeinsame Werte zu etablieren,

gescheitert ist. Während des Steinsegens und des damit verbunden symbolischen

Opferungsprozesses ist jedoch das Böse stets präsent undmarkiert den drohenden

Wandel: »Ich schaute zu den Felswänden hinauf; das große Schlangenrelief war von

hier aus nicht zu erkennen, aber von demüberhängenden Stein, den ich als Schlan-

genhaut agnosziert hatte, züngelten zwei rostrote Rinnsale herab.« (KW 3, S. 104)

Der Berg selbst erscheint dem Erzähler als bedrohliche Schlange. Der Einfluss des

teuflisch Bösen wirkt bereits in dieser noch symbolischen und gesellschaftlich ak-

zeptierten Opferszene. Die Schlangensymbolik verweist auf den Einfluss des Bö-

sen, sie nimmt aber auch den künftigen Sündenfall – den Mord an Irmgard und

den Glaubensverlust – vorweg. Die wirkliche Opferung Irmgards, die hier im Rah-

men einer verblassten Kulthandlung vorweggenommen und noch symbolisch ver-

hindert wird, erfolgt deutlich später. Von besonderem Interesse ist die Akzeptanz,

die die Opferung in der Bevölkerung erfährt. Die These einer »Massenhypnose«161

ist sicherlich nicht unbegründet. Bereits vor der eigentlichen Opferung wird deut-

lich, dass Rattis Einfluss auch in seiner Abwesenheit greift: »Wie also konnte ein so

überlegter Mann, wie Miland es war, solches aussprechen? welcher Macht unterlag

er dabei, welcher Macht gehorchte seine Zunge?« (KW 3, S. 219) Die rhetorischen

Fragen werden durch die Anapher verstärkt und konkretisieren die Sorge vor dem

161 Scheufele: Glaubensverlust und Erlösungsbedürfnis, S. 302.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Glaubenswelten und das Böse in der Verzauberung 151

Einfluss einer fremden, übersinnlichenMacht. Der Dialog, in welchemMiland sei-

ne Beziehung zu Marius verteidigt, wird szenisch wiedergegeben und dadurch in

seiner Bedeutung verstärkt. Gerade dieser Dialog offenbart den Grad der Verzau-

berung, demMiland bereits unterliegt und er nimmt proleptisch die künftige Kata-

strophe vorweg:

Miland sagte nun ruhig: »Es gibt keinen Anfang und kein Ende, nur in uns ist der

Anfang und das Ende, nur so lange wir leben … Abraham war bereit Isaac zu op-

fern, und er hätte das tote Kind mehr noch geliebt als das lebende; nur wenn wir

mit unseren Toten reden, überspringen wir Anfang und Ende, das Lebende läßt

uns in der Einsamkeit…« (KW 3, S. 224)

Der künftige Mord an Irmgard wird auf die beinah erfolgte Opferung Isaacs durch

Abraham bezogen, doch ist sie in Milands Fantasie kein Glaubensbeweis für Gott,

sondernderWeg zu einer neuenGemeinschaft.Erneut konkretisiert die zweite Fas-

sung die Vorstellung von verpflichtender Schickalshaftigkeit: »Die Kinder müssen

die Sünden der Eltern bezahlen, und dann erst wird es besser … so war es bei mir,

und so wird es auch bei meinen Kindern sein.« (BR III, S. 405) So wird Irmgard

schließlich zu JesusChristus stilisiert und ihrOpfer als gemeinschaftsstiftender Akt

im Sinne Girards betrachtet:

»Marius«, fragte Miland, »sind die Menschen um uns« […]

»Haben sie teil an unserer Gemeinschaft« »Ja«, sagte der Marius, »sie sind in ihr

neues Reich eingetreten, nun wissen sie um den Tod.« (KW 3, S. 280)

Der Opfertod Irmgards soll eine neue Gemeinschaft der Menschen bringen und er-

innert an den Kreuzestod Jesus. Doch auch der Sündenfall ist in der Opferung Irm-

gards zu erkennen, denn durch denMord kommt nach Rattis Vorstellung Erkennt-

nis in die Welt, nämlich das Wissen um den Tod. Irmgards Opfer stellt sie in die

Nachfolge von Adam und Jesus, dem neuen Adam, doch werden beide Bibelverwei-

se negiert. Die Opferung Irmgards kann nicht aufgehalten werden und es ist auch

nicht Miland, der sie tötet, sondern der »magere[n] Henker« (KW 3, S. 20) Sabest.

Der sie statt mit dem »Feuersteindolch« (KW 3, S. 273) mit seinem Fleischermesser

tötet und so eine brutalere, männliche und zerstörerische Waffe wählt. Vor allem

wählt er eine Waffe, die keinem kultischen Zweck dienen kann und die Opferung

entwickelt sich zu einem brutalen Mord. Sie gestaltet sich durch die Vertauschung

vonTäter undTatwaffe eher als eineVergewaltigung anstelle einer pseudoreligiösen

Tat. Auch die neue Gemeinschaft erscheint nach demMord utopischer als je zuvor,

denn die erhoffte Erlösung tritt nicht ein, das Dorfleben bleibt »unverändert« (KW

3, S. 292). Interessant ist, dass Marius und seine Gefährten keine Verurteilung er-

fahren, sie werden weder juristisch noch moralisch von der Dorfgemeinschaft be-

langt. Ein Umstand, der Girards ›Sündenbock‹-These bestätigt. Irmgard starb als

stellvertretendes Opfer für die Gemeinschaft, dessenWirkung jedoch nur kurzfris-

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

tig greift, denn anschließend erfolgt der nächste Gewaltausbruch. Die Verbindung

zu christlichen und heidnischenMythen und Erinnerungskonzeptenmisslingt und

deshalb schafft der Mord weder eine neue Kultur- und Erinnerungsgemeinschaft

noch eine neue Identität der Menschen. Die Frage, nach dem Warum ist aus der

Liebe der Tochter zum Vater zu erklären, der sich von seiner Tochter Rettung zu er-

hoffen scheint: »Die Tochter soll Euch das werden, was Euch die Mutter schuldig

geblieben ist? so soll Euch der Weg über den Marius doch noch zu Mutter Gisson

zurückführen?« (KW 3, S. 229) Der Erzähler deckt nicht nur den fast inzestuösen

LiebeswunschMilands auf, auch derBezug zuBrochsWertbegriff ist eindeutig.Das

obersteWertziel, dieGemeinschaft, der FriedeMutterGissons,der imDiesseits un-

erreichbar sein muss, ist erneut das Ziel vonMilands Bestreben.

Irmgard jedoch, die immer noch vor dem Stein kniete, sprach und es war als bä-

te sie um Verzeihung: »Süß ist meine Frucht, Mutter, süß wie die Einsamkeit des

Traumes, der aus dem Abgrund heraufweht, süß wie der Spiegel des Abgrundes,

der inmir ist undmir, der Hinabblickenden, der Spiegelnden, das Bild des Gelieb-

ten zeigt. Oh, süß ist es, in dem spiegelnden Abgrund zu schweben, auffliegend

zu mir, und doch dem Vater entgegen.« (KW 3, S. 275f.)

Die Worte belegen Irmgards fanatisch erscheinende Akzeptanz der Opferung, ih-

re vorherigen Ängste (vgl. KW 3, S. 207ff.) sind einer wahnhaften Begeisterung ge-

wichen. Der Tod wird als positives Ereignis gedeutet, welches einen Übergang dar-

stellt. Anaphorischwird die Süße der Frucht, also der Fruchtbarkeit, der aufblühen-

den Sehnsucht nach Sexualität,mit der einsamen Sehnsucht des Traumes und dem

gespiegelten Abgrund verglichen.Die Ebenenwerden durch die Spiegelmetaphorik

mehrfach verschränkt und gleichzeitig auf Abbilder der Realität reduziert. Das Bild

desGeliebten,welcher imUnbewusstenwartet, ersetzt die Beziehung.Die Süßeder

Einsamkeit erscheint wie eine Bejahung der absoluten Versenkung in das eigene

Selbst. So ist der symbolische Geliebte ein ausreichender Ersatz für die Sexualität.

Infolgedessen wendet sich die künftige Muttergöttin von der Fruchtbarkeit ab und

akzeptiert die Einsamkeit des Todes unter Berufung auf den wiederhergestellten

Vater. Irmgards Sprache ist durch die ausgeprägte Metaphorik, die Negierung der

wahren Nähe, durch das Einschalten von Spiegeln und durch die zahlreichen Luft-

bezüge, das kontrolllose Schweben und Fliegen gekennzeichnet. Die Flugmetapher

eröffnet noch eineweitere Bezugsmöglichkeit, denn der Abgrund des Unbewussten

kann auch der Höllenschlund sein, welchem die teufelsbündnerische Hexe entge-

genschwebt. Beide, Vater und Tochter, sind dem teuflisch bösen Ratti verfallen und

nur nochWerkzeuge seinesWillens. Sie sind die Opfer desWahns, der in einem or-

giastischen Fest seinen Höhepunkt erreicht. Der fanatische Tanz auf dem Kuppron

bildet den Anfangspunkt einer Beschwörungsszenerie, eines Hexentanzes, der auf

Fausts Besuch auf dem Blocksberg referiert. Der Tanz wird von dem Landarzt in

klare Beziehung zuMotiven der Hölle gesetzt:

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Glaubenswelten und das Böse in der Verzauberung 153

Allein so sittsam wir es auch taten, um uns herum stampfte es wild, und die Köp-

fe und Körper, gleichsam von unsichtbarer, dennoch stürmischer Welle bewegt,

gingen auf und nieder; ein brodelnder Kochtopf war dieser Tanzboden, brodelnd

von Leibern, heißen Brodems voll war der goldene Glast (KW 3, S. 254).

Die Schilderung referiert auf diemittelalterlicheHöllendarstellung,derKontrast zu

den Verführtenwird durch das sittsam tanzende ältere Pärchen,Mutter Gisson und

den Erzähler, noch verstärkt. Die Tanzenden sind von unsichtbarer Hand gelenkt

und erscheinen als willenlose Marionetten. Auch das karnevaleskeMaskenspiel der

Dorfjugend, dass der Opferung vorangehen soll, steht in direktem Bezug zu mit-

telalterlichen Volksspielen. Eine pseudoreligiöse Teufelsszenerie entsteht, die der

Opferung den Weg ebnet. Opferung zielt auf Erlösung. Die Verzauberung bietet den

Rezipierenden mehrere Formen der Opferung und der Suche nach Erlösung: die

christlich akzeptierte Form alter Bräuche und symbolischer Opfergaben, die Dar-

bietung von Kornopfern und letztendlich das Menschenopfer. Doch keinWeg führt

in dieErlösung.Der Steinsegenunddie symbolischeOpferunghaben ihrenEinfluss

lange verloren, der Erfolg des Menschenopfers wird bereits durch die Ausführung

negiert und die Korngabe integriert nur eine Person, nämlich Agathe. So kann Er-

lösung nicht durch Opfer erreicht werden: »›Mutter, dann war das Opfer nichts als

ein Zufall … Mutter, nutzlos ist es gewesen.‹ ›Gewiss‹, sagte Mutter Gisson, ›es war

nutzlos.‹« (KW 3, S. 304) Mutter Gissons Haltung zu der Opferung Irmgards ist klar

ablehnend und entlarvt die Tat als ergebnislos.162 In diesemKontext ist auchMutter

Gissons Vision zu verstehen:

Ich habe die Herden gesehen, die Widder und die Lämmer und viele Rinder, sie

sind zur Grenze alles Landes und aller berge gekommen, es waren viele und wur-

den mehr und immer mehr, ohne Blöken, ohne Brüllen, stumm, denn das Blöken

und Brüllen haben sie hinter sich gelassen, weil ihre Kehlen durchgeschnittenwa-

ren. So sind sie angetrampelt gekommen, Herde um Herde, und hinterdrein die

Menschen mit Geschrei und mit Ochsenziemern und blutigen Messern, die Men-

schen voll dunkler Angst und dunkler Wut, besoffen waren sie vom Blut und die

haben die Tiere vor sich hergetrieben, damit sie ihnen die Grenze durchstoßen

und ihnen den Weg freimachen mögen. Kein Zaun war an der Grenze, die Tiere

sind hinüber, sie haben sich auf die Wiesen und in die Gartenwälder verstreut,

162 Der Fatalismus Mutter Gissons, den z.B. Claudia Scheufele erörtert (Scheufele: Glaubensver-

lust und Erlösungsbedürfnis, S. 316), ist nur auf den ersten Blick zutreffend. So ist Mutter

Gissons Aussage: »So war es doch nicht ganz nutzlos gewesen« (KW 3, S. 311) lediglich auf

die Beziehung der Eheleute Miland ausgerichtet, die durch Mutter Gissons Hilfe in der Trau-

er vereint werden. Des Weiteren ist Mutter Gissons verhältnismäßig passive Haltung keine

Bejahung der Opferung, sondern ihrer aufgespaltenen und mehrteiligen Funktion in einem

relativ starren Personengefüge geschuldet.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

sie hatten es gut, sie haben gegrast und haben sich niedergelagert zum Wieder-

käuen. Aber die Menschen, die hinterdrein Laufenden, Männer und Weiber, sie

sind nicht über die Grenze gekommen, da war sie wie eine unsichtbare Mauer […]

So habe ich es gesehen und das waren die Opfertiere. (KW 3, S. 305f.)

Mutter Gisson ist eine ambivalente Figur, so ist sie »kraft eines andersgearteten

Wissens nur wie ein achtungsvoller und dennoch lächelnder Gast dem Kirchlichen

zugetan« (KW 3, S. 102) und ist überdies durch ihre Kenntnisse desMagischen, ihre

Braukünste und ihre Visionen selbst im Übersinnlichen verhaftet. Parabelhaft wird

die Jenseitsvorstellung Mutter Gissons dargestellt, für die sie sich als Augenzeugin

verbürgt.Die stummenOpfer, die sich nicht erklären und die Täter*innen nicht an-

klagen können, überwinden die Grenzen des paradiesischen Gartens und gelangen

so in den jenseitigen Urzustand. Den zuhörenden Eheleuten Miland und auch den

Rezipierenden wird eine Heimkehr in den Garten Eden geboten, welche allen un-

schuldig Verfolgten möglich ist. Widder, Rinder und Lämmer – klassische Opfer-

tiere – symbolisieren inMutterGissons Allegorie Irmgard.Doch kanndie utopische

Jenseitsvorstellung auch auf den Zeitkontext der Entstehung des Romans bezogen

werden und stellt die Hoffnungen und Ängste Brochs angesichts der Stärke des Na-

tionalsozialismus dar. Die Erzählung negiert den Glauben an Opferungen, die der

Erlösung dienen. Stattdessenwerden die Täter*innen aus demparadiesischenGar-

ten ausgeschlossen und so für ihre Tat zur Rechenschaft gezogen. Mutter Gisson

ist also auch im jüdisch-christlichen Glauben eine Antagonistin Rattis, jedoch ist

sie neuerlich die passive Prophetin und keine aktive Antagonistin oder die Erlöse-

rin.Diese Rolle gesteht sie sich nicht zu, stattdessen klagt sie die verführten Anhän-

ger*innen Rattis ob ihres Aberglaubens an und betont nochmals Rattis teuflischen

Status als fremder Gegenwert und die Verantwortung seiner Anhängerschaft:

falsche Einsamkeit ist um sie und falsche Gemeinschaft […] da rufen sie nach dem

Erlöser, der ihre Finsternis ausspricht und sie heiligt, da rufen sie nach dem, der

stärker sein soll als die Mitte des Lebens und des Herzens, sie rufen den Fremden,

der aus der Finsternis kommt, damit er sie tanzenmacht in ihren Tod hinein. (KW

3, S. 307)

Mutter Gisson ist keine aktive Gegnerin, stattdessen ist sie die Wegbereiterin ei-

ner möglichen Kontrahentin Rattis. Denn Agathe, die dem Erzähler Milch, das Zei-

chen der lieblichenMütterlichkeit163, serviert, wandelt sich zu einem personifizier-

ten Bild der Gottesmutter. Auchwenn sie keine jungfräulicheMarienfigur darstellt:

Doch wenn wir hier saßen des Nachts, da war die Nacht

Wie eine Kuh, die atmet, und ich habe

Mein Gesicht gehoben so weich war mein Mund.

163 Vgl. Jelinek, Sabine: Milch. In: Metzler Lexikon literarischer Symbole, S. 269–271, hier S. 269.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Glaubenswelten und das Böse in der Verzauberung 155

Da war es hell.

Zwischen den Hörnern der Nacht ist das Gewitter

Gekommen, und es hat gesungen

Wie die Sonne. (KW 3, S. 70f.)

Agathe schildert die Entdeckung ihrer Sexualität und Liebe in metaphorischen

Naturvergleichen. Die Zusammenkunft mit Peter wird in männliche und weibliche

Symbolik gekleidet, deren friedvolle Verbindung durch die Enjambements deutlich

zutage tritt. Doch trotz ihrer nicht-jungfräulichen Schwangerschaft entwickelt sie

sich durch die klare Ablehnung, den Kindesvater zu heiraten, zu einer emanzipier-

ten und starken Frau. Die Initiierung Agathes als Mutter Gissons Nachfolgerin ist

als Taufe dargestellt164 und verweist so auch auf die Taufe Jesus durch Johannes den

Täufer: »Agathe kniet zum Quell hin und taucht die Hände ein, wäscht ihr Gesicht,

und als ob dies nicht genügte, beugt Mutter Gisson sich zu ihr hinunter und das

Wasser schöpfend, läßt sie es Agathen über Haar und Nacken rieseln.« (KW 3,

S. 355) So wird die schwangere und ledige Agathe zu Mutter Gissons Nachfolgerin

geweiht und gleichzeitig werden sie und ihr ungeborenes Kind zu den Symbolen

Marias und Jesus: »Mutter […] das Kind in mir ist wie ein singender Himmel, und

sein Schlaf ist voll blauer Sterne.« (KW 3, S. 360) Die Vergleiche stellen die Nähe

zum Göttlichen und Transzendenten, die Mutter und Kind aufweisen, dar. Agathe

wird in der Verzauberung zu einem Symbol der Mütterlichkeit, ein Aspekt, der sich

bereits früh offenbart. Der lyrische Klagemonolog Agathes nimmt die Entwicklung

vorweg:

Warum, ach, bist du von mir gegangen?

War er stärker als die Nacht?

War er stärker als das Gewitter?

Stärker als zwanzig Blitze?

Zwanzig Rinder und zwanzig Stiere

Tanzen um meine Brüste

Und ihre Hufe umtanzen

Mein Lied.

Du aber bist davongegangen

Weil der Schwache die rief, der,

Welcher einen kaum hütet. (KW 3, S. 71)

DieMetaphorik der Klage und die rhetorischen Fragen belegenAgathes Sinn für die

Transzendenz und ihre Nähe zuMutter Gisson. Gleichzeitig erkennt sie die Schwä-

che Rattis, der keinen Ausweg aus der Finsternis ermöglicht und keinen Schutz ge-

164 Andreas Mersch betont in diesem Kontext Mutter Gissons Status als Religionsstifterin: Vgl.

Mersch: Ästhetik, Ethik und Religion bei Hermann Broch, S. 241f.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Hermann Brochs »Die Verzauberung«

währt. Die Klage der verlassenen Geliebten weist Parallelen zu der Trauer von Goe-

thes Gretchen auf, denn auch Peter, der Liebhaber Agathes, paktiert mit dem teuf-

lisch Bösen. Doch Agathe ist keine Kindsmörderin, sie verzweifelt nicht, sondern

entwickelt sich zu Mutter Gissons Erbin und zu einem Symbol göttlicher Mütter-

lichkeit: »Agathe ruft und es wird sanft und weit: Neun Monate sind die schönste

Zeit.« (KW3,S. 362) Die ruhigeMütterlichkeit Agatheswird durch denReimbetont.

Bereits der Erzähler nimmt die Entwicklung von Agathes Kind proleptisch vorweg:

»EineWiege ausMandelholz […]Weißder Teufel,warum ich gerade aufMandelholz

verfiel.« (KW3, S. 121) DasMandelholz symbolisiert die verborgeneGöttlichkeit und

die Ankunft des wahren Erlösers, des Messias.165 Der Ausruf »Weiß der Teufel« be-

zieht sich auf den künftigen Konflikt. Agathe wird so zur GottesmutterMaria: »Der

Himmel ist herabgeglitten und hüllt Agathen in sein blaues Kleid […] es schweben

Sterne, schwebt dieKlarheit, kristallnenFittichens tragenunsdie Jahre, alswärens’s

Engel, indasUnsichtbareundhaltenuns in allerWeltenMitten.« (KW3,S. 365f.)Der

personifizierte Himmel hüllt Agathe ein und projiziert das blaue Kleid der Gottes-

mutter auf sie, welches durch die schwebenden Sterne verstärkt wird. Das Symbol

der Maria bildet sich vor den Augen des Erzählers aus und so verwandelt sich die

Totenwache in eine Prophezeiung deswahrenErlösers.Diesemit Symbolen fast pa-

thetisch überladene Beschreibung nimmt proleptisch das Ende desMarius vorweg,

wie der Erzähler in seinemNachwort nochmals verdeutlicht:

Mutter Gisson ist gestorben und die Agathe hat ihr Kind. Und es will mir scheinen,

als ob mit dem Kind der Agathe eher die neue Zeit kommen wird als mit den

Reden des Marius, es will mir scheinen, als ob sich in Agathens Geist die neue

Frömmigkeit vorbereitet, die die Welt braucht und die sie will und daß Agathens

Kind dies einst wird verwirklichen können. (KW 3, S. 369f.)

Intertextuelle Verweise und die Aufrufung religiöserMythen binden Agathe und ih-

ren Sohn in dasWertsystem kultureller religiöser Erinnerungen ein und verstärken

so ihren Einfluss und ihre Bedeutung. Anstelle des alten Pfarrers sind es die unehe-

lich Schwangere und ihr Sohn, denen die Fähigkeit zugesprochen wird, alte kultu-

relle Erinnerungs- undWertkonzepte neu zu beleben.

6.4 Zusammenfassung

Das Böse, Opferungsriten und Erlösungshoffnungen haben die vorherigen Kapitel

beherrscht. ImAnschluss an eine kurzeVitadesTeuflischenkannnunbestätigtwer-

den, dass Marius Ratti eine klassische Teufelsfigur ist. Er vereint alle Aspekte des

165 Vgl. Wergberger, Anette: Mandel/Mandelbaum. In: Metzler Lexikon literarischer Symbole,

S. 257–258, hier S. 257.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Glaubenswelten und das Böse in der Verzauberung 157

teuflischenWidersachers: optischeMerkmale, rhetorische Fertigkeiten und die Fä-

higkeit, Zwietracht zu sähen. Erkennbar ist eine Differenz der Fassungen, so be-

tonen alle drei Varianten seine teuflischen Merkmale, die Schwerpunktsetzung va-

riiert jedoch. Schildert die erste Fassung die optischen Anhaltspunkte stärker, ist

es vor allem die zweite Version, die die charakterlichen Merkmale hervorhebt. Al-

le drei Fassungen verbinden Rattis Status mit den Fähigkeiten des Schauspielers

und betonen so vor allem seine Wandelbarkeit. Er ist in der Lage, alle Gesprächs-

teilnehmer*innen gleichermaßen zu erreichen und verfügt so über das teuflische

Merkmal der Anpassungsfähigkeit. Die Kälte und die Nähe zumNichts, die Plotins

Beschreibung des Bösen entspricht, werden vor allem in den späteren Fassungen

herausgearbeitet.Marius Ratti wird in allen drei Fassungen nicht allein als das teuf-

lisch Böse, sondern auch als Unwert im Sinne von Brochs Werttheorie verstanden.

Neben der Entlarvung Rattis durchMutter Gisson, werden insbesondere Naturver-

gleiche genutzt, um dasWirken des Bösen zu versinnbildlichen. Einen besonderen

Schwerpunkt legt die Analyse auf die Funktion des Pfarrers, der sich vom isolier-

ten und dem Bedeutungsverlust anheimgefallenen Symbol der christlichen Kirche

zu einem Mittäter entwickelt. Auf der Ebene der Erlösungs- und Opfergedanken

haben die vorangegangenen Kapitel belegt, dass verschiedene, größtenteils harm-

lose Opferungsriten in der Verzauberung geschildert werden. Mutter Gisson, Irm-

gard und Agathe opfern der Natur Getreide und markieren so ihre Zugehörigkeit

zu den Naturgottheiten. Doch innerhalb der Dorfgemeinschaft haben sich christli-

che undheidnischeRiten kritiklos vermischt und signalisieren das Fehlen eines ein-

heitlichen kulturellen Erinnerungsrahmens. Irmgards Ermordung soll an die fast

erfolgte Opferung Isaacs anschließen und erinnert gleichzeitig an den Kreuzestod

Jesu, doch werden beide Vorstellungen durch die Brutalität und Ergebnislosigkeit

der Handlung negiert.Wie sich die späteren Fassungen hierzu verhalten hätten, ist

nicht zu rekonstruieren und so bleibt der Analyse nur die erste Fassung. Deshalb

ist auch Mutter Gissons Ambivalenz nicht mehr aufzuheben, sondern muss als ge-

geben akzeptiert werden. Erklärbar wird sie lediglich durch das Hinzuziehen ih-

rer eigenen Jenseitsvorstellung, die den Tod Irmgards als weiteren Akt eines ewigen

Kreislaufs akzeptiert und deshalb auchmit einemWiedersehen rechnen kann.

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839466513-006 - am 13.02.2026, 20:10:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

