6. Glaubenswelten und das Bose in der Verzauberung

6.1 Einfluss des Bosen

6.1.1 Einleitender Uberblick

Die Frage nach dem Ursprung des Bosen scheint so alt wie die Menschheit selbst
zu sein, hinter ihr verbirgt sich nicht weniger als die Suche nach der Ursache aller
Ubel. Sicherlich steht hinter all diesen Uberlegungen die Hoffnung, Sinnhaftigkeit
erkennen zu kénnen. Welchen Grund gibt es fiir die Ubel, die Plagen, Hungersné-
te, Kriege und Umweltkatastrophen? Wie also hat sich das Bose entwickelt und wie
hat sich der Diskurs tiber das Bése gewandelt? Der Teufel ist auch heute noch eine
Figur von allgemeinem Interesse und auch der wissenschaftliche und populdrwis-
senschaftliche Diskurs der vergangenen Jahre belegt die Faszination deutlich. In der
Forschung treten verschiedene Zielsetzungen zutage. Im Bereich der Studien, die
sich mit dem Werdegang des Bésen, seinem Eintritt in die Literatur und somit sei-
ner Gesellschaftsfihigkeit befassen und hierdurch ein breites Spektrum an Wissen
bieten, istvor allem Peter André Alts Untersuchung’ zu nennen. Altversteht das Bése
als umfassenden Themenkomplex, in welchem der Teufel eine Facette darstellt. Der
Autor widerspricht, gerade durch die hiufigen Verweise auf die Literatur eindeu-
tig Hegels Auffassung. Der Teufel ist folglich eine ambivalente Figur, aber definitiv
ist er auch in der Kunst beheimatet. Andere Studien, auch einige stark populirwis-
senschaftliche Texte, befassen sich ausschliefllich mit der Entwicklung und der Per-
son des Teufels und setzen hierbei verschiedene Priorititen.” Untersuchungen, die
den Teufel als literarische Figur analysieren, sind ebenfalls zu nennen, sie stellen
die Entwicklung der Figur unter Beriicksichtigung eigener zeitlicher oder thema-
tischer Schwerpunkte dar.® Die Schwierigkeit, mit welchen vor allem die Theologie

1 Alt, Peter André: Asthetik des Bosen. 2. Auflage. Minchen 2011.

2 Unter anderem sind folgende Studien zu nennen: Paul Metzger: Der Teufel. Wiesbaden 2012;
Ute Leimgruber: Der Teufel. Die Macht des Bésen. Kevelaer 2010; Daren Oldridge: The devil.
A very short introduction. New York 2012.

3 Unter anderem sind folgende Analysen zu nennen: Jost Keller: Den Bésen sind wir los, die
Bosen sind geblieben: Die Sikularisierung des Teufels in der Literatur um 1800. Essen 2009;

0:10:27.



https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

in Bezug auf den Teufel stets zu kimpfen hat, ist seine Vielseitigkeit. Jost Keller be-
zeichnet ihn treffend als »Erzihlparasit«*, denn der Teufel widersetzt sich seit jeher
jeder Reglementierung. Er passt sich also den Situationen an. Die Frage nach dem
Ursprung und dem Sein des Bosen ist ungeklirt und der Teufel, als Reprisentant
der Problematik, bietet kaum Hinweise, die einer Aufklirung férderlich wiren. Auf-
grund der Schwerpunktsetzung dervorliegenden Untersuchung kann dieses Kapitel
die Debatte nur in Ausschnitten aufgreifen. Anstelle eines umfinglichen Uberblicks
sollen die Stadien der Entwicklung des Bosen besprochen und so Schwerpunkte fir
die spitere Analyse gesetzt werden.

6.1.2 Der Beginn einer Erfolgsgeschichte des Teufels

Der juidische Satan gilt als Vorfahr des christlichen Teufels und bis heute werden
die beiden Bezeichnungen hiufig synonym verwendet. Doch auch wenn die Paral-
lelen aufgrund der Herkunft des Christentums aus dem Judentum nicht zu tiber-
sehen sind, ist der Teufel nicht einfach eine Ubertragung Satans in den christli-
chen Kontext. Das jiidische Gottesbild ist von dem christlichen Gottesverstindnis
zuverschieden, als dass die beiden Figuren identisch sein kénnten. Der Gott des Al-
ten Testaments ist eben nicht ausschlieflich der gute Schopfer und Beschiitzer der
Menschen. Er ist der Gott der jiidischen Tradition. Das Gottesbild kann als zutiefst
ambivalent bezeichnet werden, denn der alttestamentarische Gott vereint noch alle
Perspektiven in sich.” Anders ausgedriickt: Gott ist sowohl die gute und schépferi-
sche Instanz als auch der strafende und richende Verfolger und somit sind seine
Handlungen fiir den gliubigen Menschen manchmal nicht nachvollziehbar. Er ist
in der Lage, die hieraus entstehenden Spannungen auszuhalten und beiden Aspek-
ten seines Wesens gerecht zu werden. Aus diesem Blickwinkel ergibt sich die Frage
nach dem Auftreten, der Macht und der Notwendigkeit eines bésen Widersachers.
Der jidische Glaube umfasst angesichts des machtvollen und zuweilen diisteren
Gottes einen eher unauffilligen Satan. Dem jiidischen Satan fehlen zwei entschei-
dende Eigenschaften: die absolute Boshaftigkeit und die Macht der Tat. Stattdes-
sen besteht die Aufgabe Satans darin, die Menschen vor Gott anzuklagen. Er hat die
Funktion eines Staatsanwalts, eines »Exekutiv-Organ Jahwes«®, denn trotz seines
Parts als Widersacher ist er ein himmlisches Wesen und Teil des gottlichen Hof-
staates, er ist folglich ein weisungsgebundener Untertan Gottes. Auch die Trago-

Jurgen Holz: Im Halbschatten Mephistos. Literarische Teufel von 1750 bis 1850. Frankfurt a.M.
1989.

4 Keller: Den Bésen sind wir los, die Bésen sind geblieben, S. 195.

5 Vgl. Leimgruber: Der Teufel, S. 28f.

6 Mabhal, Giinther: Mephistos Metamorphosen. Fausts Partner als Reprasentant literarischer
Teufelsgestalten. 2. Auflage. Goppingen 1982, S. 32.



https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Glaubenswelten und das Bése in der Verzauberung

die Adams und Evas, der Siindenfall, ist — entgegen der allgemeinen Erwartung —
nicht explizit auf den Teufel zuriickzufithren. Die Schlange wurde erst spiter mit
dem Teufel assoziiert.” Dennoch ist sie die Verkérperung des Bésen. Thr Wunsch,
Zwietracht zwischen Gott und den Menschen zu sien, lisst das Bose greifbarer in
Erscheinung treten, es erhilt eine Gestalt und erste Charakterziige: »Die Schlange
war listiger als alle Tiere auf dem Felde, die Gott der HERR gemacht hatte« (Gen.
3,1, LU). Zwei Aspekte treten offen zutage, zum einen, dass die List eine Eigenschaft
des Bosen ist, die zu einem Charakterzug des Teufels wird und zum anderen, dass
auch die Schlange als Teil der Schépfung zu verstehen ist, welcher dennoch dem
Bosen zugewandt ist. Eine weitere Eigenschaft, die spiter auch dem Teufel zuge-
schrieben wird, ist in dieser Bibelszene ebenfalls augenfillig: das rhetorische Ta-
lent des Bosen. Die Schlange wendet eine sprachlich ausgekliigelte Taktik an, um
Zwietracht zu sien und die Menschen von der Fragwiirdigkeit des gottlichen Ge-
botes zu iiberzeugen: »Da sprach die Schlange zu der Frau: Ihr werdet keineswegs
des Todes sterben, sondern Gott weifd: an dem Tage, da ihr davon esst, werden eu-
re Augen aufgetan, und ihr werdet sei wie Gott und wissen, was gut und bdse ist.«
(Gen. 3,4-5, LU) Die Schlange appelliert an den menschlichen Ehrgeiz, sie ist die Ver-
fithrerin, die das menschliche Streben, welches spiter auch in dem Teufelsbiindnis
Fausts ein treibendes Argument darstellen soll, vorantreibt. Wie Alt ausfiihrt, liegt
die Liige der Schlange »in der Ungenauigkeit«.® Die Verfithrerin erweist sich bereits
in dieser frithen Phase als rhetorisch geschult, sie verfolgt eine ausgekliigelte Strate-
gie, um ihr Ziel zu erreichen. Diese Charakterziige werden auch die spiteren Boten
des Bosen auszeichnen. Neil Forsyth und Daren Oldridge betonen insbesondere die
rhetorischen Qualititen des Teufels, welche er als Verfithrer zum Bosen ausgiebig
nutzen kénne.’ Auch Bernheim verweist auf das Talent des Bésen, als Schmeich-
ler und in der Maske des Guten, also des Messias aufzutreten.’ Es stellt sich den-
noch die Frage, wie das Bose iiberhaupt in das Paradies eintreten konnte. Hat nicht
vielleicht Gott bereits durch seine Grenzsetzung, durch sein Gebot, die Neugierde
der Menschen geweckt und somit Vorarbeit geleistet? Diese Uberlegung stellt ein
Kernproblem der spiteren christlichen Theologie dar, nimlich die Frage, wie das
Bose existieren kann und in welchem Verhiltnis Gott zum Bésen steht.” Den inter-
essantesten Auftritt hat Satan im Buch Hiob, in welchem er bereits stirker in den
Vordergrund dringt, dennoch spiegelt sein Wirken im Hiob-Prolog seine Funktion
deutlich wider, denn erneut handelt er auf den Befehl Gottes hin (vgl. Hiob. 1,6-12,

7 Vgl. Oldridge: The devil, S. 4ff.

8  Alt: Die Asthetik des Bésen, S. 47.

9 Vgl. Forsyth: The Old Enemy, S. 4; Oldridge: The devil, S. 204f.

10 Vgl. Bernheim, Ernst: Mittelalterliche Zeitanschauungen in ihrem Einfluss auf Politik und Ge-
schichtsschreibung. Tilbingen 1918, S. 93.

11 Vgl. Leimgruber: Der Teufel, S. 28ff.

0:10:27.


https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

LU). Auch wenn Satan bereits seine negativen Charakterziige aufweist, — denn er
ist der Anklidger und die Plage der Menschen — bleibt er ein Geschopf Gottes und
somit in dessen Abhingigkeit. Als Widersacher der Menschen fiihrt er die Auftrige
Gottes aus. Seine Macht nimmt dabei langsam zu, denn im Laufe des Alten Testa-
ments wandelt sich die Rolle Gottes, er verlagert sich immer mehr auf die Rolle des
guten Schopfers und distanziert sich von seinen Schattenseiten. Hierdurch starke
er die Rolle und Funktion Satans.’ AbschliefRend ist festzustellen, dass der Teufel
in Abhingigkeit von Gott existiert; ein starker, ambivalenter Gott benétigt keinen
Widersacher, aber je einseitiger Gottes Eigenschaften in Erscheinung treten, desto
michtiger muss sein Gegenpart werden. Die Auslagerung des Bosen aus Gott, die
wihrend des Spitjudentums ihren Anfang nimmt, leitet einen Entwicklungspro-
zess ein, der den alttestamentarischen Gott in den liebenden Gott des Neuen Testa-
ments verwandelt und der zwangsliufig die Figur des christlichen Teufels entstehen
ldsst. Die Schriften des Neuen Testaments zeichnen ein anderes Bild Gottes, der gu-
te, aber auch strafende und teilweise etwas willkiirlich wirkende Jahwe wandelt sich
und wird zu dem liebenden Gott des Christentums. Der hauptsichliche Grund fiir
diesen Wandel ist politisch und sozial begriindet, denn die Situation Israels wur-
de immer kritischer und die Erwartung einer nahenden Apokalypse griff um sich.”
In Anbetracht der Spannungen und Angste war eine Trennung von Gut und Bose
unumginglich. Die Stirkung des Glaubens erfolgt iiber eine Aufspaltung, der gu-
te und liebende Gott wird strikt von dem Bsen getrennt.** Ein Nebeneffekt dieser
Taktik ist die Stirkung des Teufels, welcher erstmals eine feste und machtvolle Po-
sition erhilt. Die Figur des Teufels wird immer dynamischer und erhilt eine eige-
ne Historie, er entwickelt sich zum Widersacher des christlichen Glaubens und der
Menschen. Wihrend der spitantike Luzifer in frithchristlicher Zeit durchaus positiv
gesehen und sogar in Verbindung mit Jesus gesetzt wurde, erfolgt nun ein Wandel
der Gestalt.” Die Figur des gefallenen Engels, des Widersachers aller Menschen, er-
hilt durch Bezug auf Stellen aus dem Alten Testament eine neue Tiefe. So heifit es:
»Wie bist du vom Himmel gefallen, du schéner Morgenstern! Wie wurdest du zu
Boden geschlagen, der du alle Vélker niederschlugst! Du aber gedachtest in deinem
Herzen >Ich will in den Himmel steigen und meinen Thron iiber die Sterne Gottes
erhohen.« (Jes. 14, 12-13, LU) Diese Stelle kann mit den Worten Jesu in Beziehung
gesetzt werden: »Ich sah den Satan vom Himmel fallen wie einen Blitz« (Luk. 10,18,
LU). Der Untergang des aufmiipfigen Engels Luzifer wird von Jesus erliutert, die
Macht des Teufels im Himmel ist also gebrochen und mit dem Wirken Jesu auf der
Erde wird sein béses Schaffen auch hier bekampft, doch noch ist der Teufel nicht

12 Vgl. Oldridge: The devil, S.13.

13 Vgl. Forsyth, Neil: The Old Enemy. Satan and the combat myth. Princeton 1987, S.107.
14 Vgl. Leimgruber: Der Teufel, S. 30ff.

15 Vgl.ebd., S. 26.



https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Glaubenswelten und das Bése in der Verzauberung

machtlos. Das Alte und das Neue Testament werden verbunden, Figuren mitein-
ander gleichgesetzt und Zeitzusammenhinge parallelisiert, mithilfe dieser Takti-
ken entsteht die notwendige Verbindung. Der christliche Teufel, das widergottliche
Prinzip, erhilt eine Vergangenheit und der bereits erfolgte Sieg Gottes iiber den Teu-
fel wird ebenfalls vorweggenommen.'® Der Teufel des Neuen Testaments ist ein an-
deres Geschopf als der Ankliger des Alten Testaments, er ist angriffslustiger, selbst-
stindiger und michtiger und er wandelt sich nun endgiiltig zum erklirten Feind
der Menschen. Er kimpft mit allen Mitteln gegen seinen erklirten Feind: »Er, der
Verfithrer der Menschen, fithrt dem durch die Werke Christi anbrechenden gottli-
chen Reich, zuwider das teuflische Reich an.«" Die Offenbarung des Johannes be-
legt eindrucksvoll die Besorgnis der Menschen angesichts der nahenden Apokalypse
und ihre Furcht vor dem Teufel. Die Erzahlung schildert in geraffter Form die Ent-
wicklung des Teufels, welcher von Gott aus dem Himmel verbannt wurde und nun
die Menschen verfolge. Johannes Beschreibung macht deutlich, dass der Teufel nicht
langer der Ankliger im direkten Auftrag Gottes ist, sondern ein hassender Verfolger
und Versucher, der die Menschen mit sich in den Abgrund reifien will:

Und es wurde hinausgeworfen der grofie Drache, die alte Schlange, die da heifst
Teufel und Satan, der die ganze Weltverfithrt und er wurde auf die Erde gewor-
fen, und seine Engel wurden mit ihm dahin geworfen. Und ich hérte eine grofie
Stimme die sprach im Himmel: Nun ist das Heil und die Kraft und das Reich unse-
res Cottes geworden und die Macht seines Christus; denn der Verfithrer unserer
Briider ist verworfen, der sie verklagte Tag und Nacht vor unserem Gott. Und sie
haben ihn (iberwunden durch des Lammes Blut [...] Weh aber der Erde und dem
Meer! Denn der Teufel kommt zu euch hinab und hat einen grofien Zorn und
weif, dass er wenig Zeit hat. (Off. 12,9-12, LU)

Auftillig sind die Vergleiche, der grofle Drache und die alte Schlange als Bezeich-
nungen des Bosen, wihrend das Lamm fiir das Opfer Jesus Christus steht. Durch
diese Taktik wird nicht nur eine direkte Verbindung zum Alten Testament her-
gestellt, die Vergleiche sind auch in der heutigen Zeit noch als Beschreibungen
bindend. Neben der Warnung und der Angst vor dem Wirken des Teufels ist ein
positiver Aspekt zu erkennen, denn die Gefahr, welche den Menschen begegnet,
wird nicht ewig andauern, da die Zeit des Teufels auf Erden abliuft. Das Opfer des
Lamms, also der Kreuzestod Jesus, verkiindet auch die Erlésung der Menschen.
Die Offenbarung des Johannes verdeutlicht das Zeitgefithl und ist nicht nur eine

16  Vgl. Metzger: Der Teufel, S. 49.

17 Brlggemann, Romy: Die Angst vor dem Teufel. Codierungen des malum in der spatmittel-
alterlichen und frithneuzeitlichen Narren-, Teufel- und Teufelsbiindnerliteratur. Wiirzburg
2010, S.13.

107


https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

Erklirung fiir das aktuelle Elend, sondern auch ein Appell, im Glauben standzuhal-
ten. Dem Bésen ist sein Ende vorherbestimmt, denn es ist durch das Werk Jesus
Christus bereits iiberwunden, doch trotzdem ist das Reich Gottes noch nicht ange-
brochen und in dieser Zwischenzeit wirkt der Teufel noch auf der Erde.”® Er agiert
aggressiver und verheerender und wird als hochmiitige und béswillige Gestalt
dargestellt, die zu einem Gegner der Menschen geworden ist. Dieser Wandel ist
notig, um der Situation der Gliubigen zu entsprechen, sie hoffen auf einen giitigen
Gott und einen verachtenswerten Gegner, der zuletzt immer tiberwunden wird. Die
Biografie des Teufels ist hierbei nicht von Bedeutung, seine Historie wird weder
zusammenhingend noch stringent wiedergegeben, die Schriften des Alten und des
Neuen Testaments geben also keine umfassende Erklirung fiir das Entstehen oder
die Entwicklung des Bosen.

Der christliche Teufel ist nicht linger ausschliefilich ein erklirter Feind der Mensch-
heit, nun ist er auch der Widersacher Gottes.” Das junge Christentum sah sich
zahlreichen Problemen ausgesetzt: In der Mitte des 2. Jahrhunderts n. Chr. ent-
standen deshalb viele Schriften, die die neue Religion gegen die rabbinische Lehre
und die griechische Philosophie abgrenzen sollten.?® Der Einfluss der griechischen
Philosophie auf das junge Christentum ist kaum zu unterschitzen, deshalb soll
nun exemplarisch auf Platon eingegangen werden. Die Auswahl Platons beruht
auf der Tatsache, dass seine Vorstellung des Bosen einen auffallenden Einfluss auf
die Kirchenviter und die christliche Theologie ausiibt. Es existiert keine einheitli-
che Theorie des Bosen bei Platon, stattdessen prigt es sein Werk als wesentliches
Leitmotiv. Platon definiert das moralisch Bose als einen Mangel an Gutem, denn
seiner Ansicht nach kénne kein Mensch absichtlich etwas Bosen bewirken und
folglich miisse eine Fehlhandlung schuld an der Entstehung des Bosen sein. Statt
den perfekten Ur-Ideen zu folgen, lenke die Materie, also die Korperlichkeit, in
die falsche Richtung und so entstehe das Ubel.” Interessant fiir die spitere Ent-
wicklung ist der Umstand, dass bereits Platon die kérperlichen Bediirfnisse der
Menschen in den Mittelpunkt der Kritik riickt. In weiteren Texten betont Platon
die Bedeutung einer reinigenden Strafe, die ein Werkzeug des Guten und der
Heilung sei.”” In der Politeia versucht er, Gott von jeder Schuld freizusprechen.

18 Vgl. Arndt, Martin: Malum. Altes und Neues Testament. In: Joachim Ritter, Karlfried Griinder,
Gottfried Gabriel (Hg.): Historisches Warterbuch der Philosophie. Band 5. Darmstadt 1980,
Sp. 665—667, hier Sp. 666.

19  Ebd.,S. 38ff.

20 Vgl. u.a. Leimgruber: Der Teufel, S. 46ff.

21 Vgl. Schifer, Christian: Platon. Ein Dilemma der Entstehung des Bosen. In: ders. (Hg.): Was ist
das Bose? Philosophische Texte von der Antike bis zur Gegenwart. Stuttgart 2014, S. 24732,
hier S. 27.

22 Vgl. Schottlaender, Rudolf: Malum. Altertum. In: Historisches Wérterbuch der Philosophie,
Sp.656-665, hier Sp. 660.

0:10:27.



https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Glaubenswelten und das Bése in der Verzauberung

Im zweiten Buch der Politeia erklirt er deshalb, dass Gott ohne Zweifel gut sei
und niemals etwas Ubles gegen den Menschen plane. Er sei konstant und stets
gut.” Alles Ubel sei folglich entweder eine Strafe oder gehe vom Menschen aus.
Trotz dieser Parallelen zu christlichen Texten ist Platons Verstindnis des Bdsen
noch flexibel, das Bose ist eine abstrakte GrofRe und kein personifizierter Teufel,
dennoch beeinflusst er die christliche Religion und ihre Theoretiker. Auch der
Philosoph Plotin, der Schépfer einer der ersten Abhandlungen iiber das Wesen
des Bésen, wurde von Platons Uberlegungen beeinflusst. In seinen Schriften geht
er dem Ursprung und der Problematik des Bosen auf den Grund und stellt eine
Definition auf, die bis in die heutige Zeit prigend ist. Er erklirt, dass das Bose
iiber das Gute zu erschliefRen sei, denn das Bose miisse das Nichtseiende sein.*
Nichtseiend ist in diesem Zusammenhang nicht synonym mit nichtexistierend zu
verstehen, stattdessen ist es das »Schattenbild vom Seienden«.?® Das Bose ist ein
Mangel an Gutem, deshalb kann man es als unbestimmt, makelhaft und ztigellos
bezeichnen.? Plotin versteht das Bése aber nicht nur als Mangel, er klagt auch die
Korperlichkeit an. Der Korper als Triger ungeordneter Materie ist bose, denn er
hemmt die Seele des Menschen. Aufgrund der Mangelhaftigkeit und Formlosigkeit
der Materie, witrden Seelen, die dem Dringen der Korper nachgeben, ebenfalls
bose und mangelbehaftet enden.” Plotin folgt auch in dieser Uberlegung Platon,
er vertieft so die Angst vor korperlichen Bediirfnissen und verfestigt den Glauben
an die Siindhaftigkeit der Menschen. Die Verantwortung fiir das Bose liegt bei den
Menschen, deshalb folgert Plotin, dass die Gotter als Triger der Ordnung stets gut
seien. Der Neuplatoniker erkennt, dass der Mensch seine reine Seele nur durch
die Flucht in die Tugend und die Trennung von kérperlichen Sehnsiichten retten
kénne.*® Plotin schafft die Grundlage fiir spitere Debatten und Uberlegungen, er
baut aber auch Platons Idee der mangelbehafteten Korperlichkeit aus und ebnet
so den Weg der spiteren Verteufelung der Sexualitit in der christlichen Kirche.
Die Eigenschaften und die Beschaffenheit des Bosen zeichnen sich insbesondere
durch die Betonung des Kérperlichen und der Sexualitit aus, die Sehnsiichte der
Menschen werden so im wahrsten Sinne des Wortes verteufelt. Auf diese Weise
versucht das junge Christentum, eigene Regeln durchzusetzen und die eigene

23 Vgl. Barth, Ulrich: Symbole des Christentums. Berliner Dogmatikvorlesung. Friedemann
Steck (Hg.). Titbingen 2021, S. 136.

24 Vgl. Plotin: Woher kommt das Bése? In: Plotins Schriften. Ubersetzt von Richard Hader. Neu-
bearbeitung mit griechischem Lesetext und Anmerkungen fortgefiihrt von Rudolf Beutler
und Willy Theiler. Band V. Schriften 4654 in chronologischer Reihenfolge. a) Text und Uber-
setzung. Philosophische Bibliothek. Band 215 a. Hamburg 1960, S. 201-226, hier S. 201.

25 Ebd,S.z0s5.

26 Vgl.ebd,S. 207.

27  Vgl.ebd,, S. 207ff.

28 Vgl.ebd, S. 217.

0:10:27.

109


https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

Existenz zu festigen. Doch nicht nur die bereits erwihnten externen Konflikte,
auch interne Auseinandersetzungen sind eine Gefahr. Aufgrund des Mangels an
gemeinsamen und verbindlichen Schriftinterpretationen und Regelungen entste-
hen zahlreiche Gruppierungen unterschiedlicher Ausrichtung und Strenge. Die
Auseinandersetzungen fithren bis zu Verfolgungen der sogenannten Hiretiker*in-
nen, wobei die Grenzen fliefRend sind und die Identifikationskriterien sich stetig
wandeln.” Doch das Christentum muss gleichzeitig dem Dualismus der gnosti-
schen Systeme entgegenwirken. Die dualistischen Vorstellungen variieren zwar,
ihr Ziel ist aber stets die Betonung der Unschuld Gottes an allem Bésen, aufgrund
dessen entsteht ein dreigliedriges System an dessen Spitze ein guter Gott steht.
Eine weitere Gemeinsamkeit ist auszumachen, nimlich die Vorstellung, dass die
Welt von einem Demiurgen erschaffen sei und da die Welt als bose sei, treffe dies
auch auf den Demiurgen zu.>*® Der Manichidismus ist eine Form des Dualismus, er
wurde von Mani (216-276/7 n. Chr.) begriindet und verbindet zahlreiche Elemente
verschiedener Religionen.*® Die Anhinger des Manichiismus glaubten an zwei
gleichwertige Wesen, den guten Gott und die bose Instanz Hyle, diese beiden Geg-
ner sind fiir die Vermischung von Licht und Finsternis verantwortlich. Erst wenn
das Licht befreit werde und das bose Urprinzip in einem Weltenbrand untergehe,
sei auch der Kampf beendet.>* Die Welt und der Mensch sind also lediglich Schau-
platz des Kampfes. Der Manichdismus radikalisiert den Kampf mit dem Bésen und
entlastet gleichzeitig Gott, indem er ihn von jeglicher Verantwortung befreit.”® Die
Entlastung Gottes stirkt aber parallel die gegnerische Instanz und spricht dem
Bosen neue Stirke und Macht zu. Das Christentum kann aufgrund seines Glaubens
an den einen allmichtigen Gott, den ausgeprigten Dualismus des Manichdismus
nicht mittragen, es muss eine andere Deutung des Bosen finden. Die christlichen
Gelehrten erkliren die Entstehung des Bosen aus einem Abfall vom Guten und
dynamisieren so die Entwicklung. Im Gegensatz zu der Gleichzeitigkeit der guten
und der bosen Instanzen entsteht die Vorstellung einer Nachtraglichkeit des B6-
sen.** Alt verweist auf die Problematik eines erst spiter erscheinenden Bésen, denn
die Differenzen, die seine Existenz ermoglichen, seien bereits vor seinem Auftreten
angelegt.® Auch die Uberlegung, dass Gott nicht der Urheber des Bésen sein kdnne,
da das Bose aufgrund der individuellen Freiheit jedes Wesens entstinde®®, kann

29 Vgl Leimgruber: Der Teufel, S. 46ff.

30 Vgl Schneider, Helmut: Malum. Malum in der Gnosis und im Manichdismus. In: Historisches
Worterbuch der Philosophie, Sp. 667—-669, hier Sp. 667f.

31 Vgl. Leimgruber: Der Teufel, S. 50.

32 Vgl. Schneider: Malum in der Gnosis und im Manichdismus, Sp. 668f.

33 Vgl. Leimgruber: Der Teufel, S. sof.

34 Vgl Alt: Die Asthetik des Bésen, S. 53.

35 Vgl ebd.

36  Vgl. Leimgruber: Der Teufel, S. 48f.

0:10:27.


https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Glaubenswelten und das Bése in der Verzauberung

nicht alle Fragen nachvollziehbar beantworten. Die Frage nach dem Bosen bleibt
also bestehen und beschiftigt die Kirchenviter und ihre Nachfolger weiterhin.
Als ehemaliger Anhinger des Manichidismus hat Augustinus seine Zeit wie kein
anderer geprigt. Augustinus (354—430 n. Chr.) erklirt das Bose als einen Mangel an
Gutem, also als privatio boni.’” Durch diese These weist Augustinus den Dualismus
des Manichiismus klar zuriick. Er betont in seinen Schriften die Allmacht Gottes,
aufgrund dieser Position konne es kein gleichwertiges Wesen neben Gott geben
und da Gott der alleinige Schopfer sei, miisse alles Seiende gut sein. Das Bose stellt
folglich einen Mangel an Gutem dar.*® Augustinus deutet das Bdse als Folge des
freien Willens, den Gott seinen Geschépfen zugestand, doch gleichzeitig erklirt er
auch, dass Gott das Bose zugelassen habe, um durch das Bése Gutes zu wirken.*
Er stellt jedoch klar, dass die Menschen seit Adams Siinde mit Mingeln behaftet
seien und betont, dass sie sich nicht aus eigener Kraft und eigenem Werk retten
koénnten: »Da nun die Siinde den Verfall der Freiheit nach sich zieht, kann sich
der begehrende Wille nicht allein aus ihr herauslésen und bedarf der Befreiung
durch die frei waltende Gnade Gottes.«*° Die Menschheit ist folglich abhingig von
dem Wohlwollen und der Gnade Gottes und kein menschliches Bestreben kann fiir
die Erlosung garantieren. Es ist festzustellen, dass Augustinus’ Blick auf das Bose
von dem negativen Bild einer siindigen Menschheit gepragt ist, dennoch ist seine
Hoffnung, Gnade bei Gott zu finden, deutlich erkennbar. Die Existenz des Bosen
ist die Schuld des hochmiitigen und béswilligen Teufels und der Menschen, die sich
aufgrund ihrer Willensschwiche verfithren lassen. Der Teufel erscheint bei Augus-
tinus als Verfithrer der Menschen, welcher nur durch die Kraft der Uberredung, der
Tauschung und Manipulation wirke und somit die Schwiche der Menschen aus-
zunutzen verstehe. Auch diese Charakterziige prigen die Vorstellung vom Bosen
bis in die heutige Zeit. Augustinus geht bereits davon aus, dass das Ergebnis des
teuflischen Wirkens in dem Entstehen sogenannter Teufelspakte liege, welche den
Menschen an den Teufel binden und so die Macht des Bésen stirken kénnten.* In
dieser frithen Phase des Christentums wird bereits der Glaube an die besondere
Macht des Teufels und an paktierende Menschen geschiirt. Eine Entwicklung, die
nicht nur eine literarische Tradition begriindet, sondern auch zu schwerwiegenden
Verfolgungen und Aberglauben fithrt. Doch woher kommen nun die Boshaftigkeit
und der Neid des Teufels? Diese Frage lisst auch Augustinus unbeantwortet.**

37  Vgl. Riesenhuber, Klaus: Patristik und Mittelalter. Malum. In: Historisches Worterbuch der
Philosophie, Sp. 669—681, hier Sp. 674.

38 Vgl ebd., Sp. 672f.

39 Vgl.ebd., Sp. 673.

40 Briggemann: Die Angst vor dem Teufel, S.15.

41 Vgl. Metzger: Der Teufel, S. 70f.

42 Vgl. Alt: Die Asthetik des Bésen, S. 58f.

m


https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n2

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

6.1.3 Das Bose im Mittelalter

Im Mittelalters bemithen sich die Menschen um ein besseres Verstindnis des Bosen.
So geht Anselm von Canterbury von der Uberlegung aus, dass das Bése aufgrund
des bosen Willens existiere. Erneut ist es nicht Gott, der fiir das Bose die Verant-
wortung trigt, sondern der Mensch und seine Willensfreiheit.® Canterbury vertieft
diese Uberlegung und stellt fest, dass der Mensch sich aufgrund seiner Verfithrbar-
keit schuldig gemachthabe, der erste Bose sei aber der Teufel, denn dieser habe ohne
externe Einfliisse gesiindigt und so den Kosmos in Unordnung gebracht.* Canter-
burys These befreit Gott erneut von der Verantwortung, es zeigt sich aber auch die
bereits bekannte Schwiche, denn wie kann das Bose in dem Engel Luzifer ausgelost
worden sein, wenn es noch kein Boses gab? Auch Thomas von Aquin erklirt, dass
Gott nicht fiir die Existenz des moralischen Ubels verantwortlich sei, denn er ha-
be den Engeln und Menschen lediglich die Moglichkeit zur Stinde eingerdumt. Der
Teufel konne die Menschen nicht zum Bésen zwingen, er habe nur die Macht der
Uberzeugungskraft und Schmeichelei.* So ist es erneut der freie Wille, den Gott
seinen Geschopfen zugesteht, welcher sie siindigen lisst. Die Menschen sind die
Siinder, die das Ubel in der Welt verbreiten und ihre Verantwortlichkeit steigert sich
sogarnoch, denn die Macht des Teufels wird als begrenzt dargestellt. Aquin folgt den
vorherigen Theorien, er erweitert Augustins Uberlegungen und betont die mensch-
liche Schuld, ohne jedoch die Macht des Teufels und dessen Wirken zu leugnen,
stattdessen bestitigt er die Existenz von Teufelspakten und auf Erden wirkenden
teuflischen Gegnern.*® Die Entwicklung des teuflisch Bosen schreitet unterdessen
immer weiter voran und so wichst auch die Angst der Menschen vor dem Versucher.
Das13. Jahrhundert wird allgemein als der Zeitraum angesehen, in welchem sich die
Figur des Teufels zu einer eigenstindigen und bedrohlichen Macht entwickelt. Die
Angstvor dem Widersacher Gottes greift in dieser Zeit besonders stark um sich und
schiirt nicht nur die theologischen Debatten.* Denn neben dem Volksglauben, wel-
cher seit ca. dem 10. Jahrhundert eigene, sehr variable und bunte Teufelsbilder kre-
iert*, schiiren auch die theologischen Schriften die Furcht vor dem personifizier-
ten Bosen. Das anschaulichste und erschiitterndste Beispiel fiir die wachsende Ver-
unsicherung und die aufkommende Panik, welche die Menschen dem teuflischen
Widersacher entgegenbrachten, ist die Schrift Malleus Maleficarum, die der Domi-
nikanerménch Heinrich Kramer 1487 verdffentlicht. Der sogenannte Hexenhammer

43 Vgl. Riesenhuber: Patristik und Mittelalter, Sp. 675f.
44 Vgl. Leimgruber: Der Teufel, S. 62ff.

45 Vgl . ebd,, S. 65ff.

46  Vgl. Metzger: Der Teufel, S. 77.

47  Vgl. Briiggemann: Die Angst vor dem Teufel, S. 17.
48  Vgl. Leimgruber: Der Teufel, S. 60f.

0:10:27.



https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Glaubenswelten und das Bése in der Verzauberung

beinhaltet das Instrumentarium und die Richtlinien der katholischen Inquisitoren.
Im ersten Teil seines Werkes ist der Autor bemiiht, die Existenz von Hexentaten
und den Einfluss teuflischer Dimonen zu beweisen. Daran anschliefRend beschif-
tigt sich der zweite Teil des Hexenhammers mit den einzelnen Taten und den mog-
lichen Gegenmafinahmen. Kramer erliutert abschlieflend die notwendige Recht-
sprechung. Aufgrund seines Aufbaus kann das Werk Kramers als Mafinahmenkata-
log verstanden werden, welcher von den Inquisitoren und Richtern zur Strafverfol-
gung angeblicher Vergehen heranzuziehen ist. Kramer nutzt zur Untermalung sei-
ner Ausfithrungen zahlreiche Bibelzitate, des Weiteren bezieht er sich zur Beweis-
fithrung und Rechtfertigung seiner Schrift auf diverse theologische und philosophi-
sche Schriften. Das Traktat Kramers belegt vor allem die Angst der Menschen, wel-
che sich nach Handlungsmacht gegen das Bose sehnen. Das Wirken von Dimonen,
Hexen oder Hexern scheint von der »Wissenschaft« bestitigt. Kramer bekriftigt all-
gemeine Vorstellungen iiber das Wirken von Dimonen und Hexen und schiirt so den
grassierenden Glauben an das aktiv wirkende personalisierte Bose. Folglich erklirt
er Pakte mit Teufeln fiir bewiesen*®, ebenso Ritte durch die Luft, Kindsmorde, Zau-
bertrinke, Schadenszauber und viele weitere Vorstellungen, die mit dem verhee-
renden Wirken des Bosen verbunden sind. Vor allem aber schafft er ein Frauenbild,
welches katastrophale Auswirkungen nach sich zieht: Frauen werden als mangelhaft
und minderwertig geschildert. In drastischen Worten und unterstiitzt von grausa-
men Erzihlungen und wahllos ausgewihlten Zitaten, schafft Kramer die Grundlage
fiir eine Verbreitung des Hexenbildes. Er stellt Frauen unter den Generalverdacht,
Helferinnen des Bosen zu sein. Sie seien unverniinftig, boshaft, grausam und hass-
erfllt. Der Autor des Hexenhammers greift die Atmosphire der Angst auf und schiirt
nicht nur innerhalb der Kirche den Glauben an das personifizierte Bése und seine
Helfer*innen, er verstirkt auch den Volksglauben an Teufel und Hexen. Die Dar-
stellung der Frau als »unvollkommenes Tier«*° ist nicht nur zutiefst verachtend, sie
ist auch gefihrlich, denn Der Hexenhammer 16st mit seinen Behauptungen eine Jagd
aus, die sich iiber lange Zeit hinzieht und zahlreiche Todesopfer fordert. Die Furcht
vor dem Teufel beeinflusst das Leben der Menschen im Mittelalter. Das personifi-
zierte Bose wandelt auf Erden und seine verheerende Macht wird weder von der
Kirche noch von den Menschen angezweifelt. Die Krise, ausgelost durch die Refor-
mation und insbesondere Martin Luthers Thesen, beeinflusst auch den Glauben der
Menschen an den géttlichen Widersacher, denn mit dem entstehenden Protestan-
tismus ist eine Hochphase des Teufels- und Hexenglaubens erreicht.” Die auf ei-
nen Hohepunket stets folgende Regression ergreift jedoch auch den Teufelsglauben,

49 Vgl.ebd., S. 6
50 Ebd,S. 74.
51 Vgl. Keller: Den Bosen sind wir los, die Bosen sind geblieben, S. 211.



https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

N4

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

denn der Glaube an die Macht und Grausambkeit der Hexen offenbart eine Schwi-
che des Teufels: Er benotigt menschliche Hilfe. Wie Jost Keller treffend feststellt,
belegt der umgreifende Hexenglauben einen Machtverlust des Teufels und lst ei-
nen Prozess aus, an dessen Ende ein anderer Teufel stehen wird: ein sikularisierter
Teufel.”” Doch noch ist der Glaube an das Bése ausgeprigt und insbesondere Martin
Luther bemiiht sich um ein intensives Verstindnis des Bédsen und seines Erzfeindes,
des Teufels. Luther beschreibt ein zweifaches Malum: Denn das Bése sei zum einen
durch den Stindenfall und zum anderen aufgrund der menschlichen Schuld auf die
Welt gekommen, es ist also die Strafe Gottes.” Der Reformator versucht ebenfalls
zu betonen, dass das Bése nicht von Gott entsendet wurde: »Gott versucht zwar nie-
mand;aber wir bitten [...], daf uns Gott wolle behiiten und erhalten, auf dafd uns der
Teufel, die Welt und unser Fleisch nicht betriige und verfithre in Mif3glauben, Ver-
zweiflung und andere grofle Schande und Laster«.’* Auch Martin Luther erkennt
die Problematik einer Vereinbarkeit des christlichen Gottes mit dem Bésen. Seine
Antwort auf die Frage nach dem Ursprung des Bsen befreit Gott von jeglicher Ver-
antwortung, denn das Bose kommt nicht von Gott, aber er erlaubt es, um der Besse-
rung des Menschen Willen.” Luther geht davon aus, dass der freie Wille des Men-
schen das Bose auslost: »denn der eigene Wille kommt vom Teufel und Adam, die
haben ihren freien Willen, von Gott empfangen, sich selbst zu eigen gemacht. Denn
ein freier Wille ist, der nichts Eigenes will, sondern allein auf Gottes Willen schaut,
dadurch er denn auch frei bleibt, an nichts hingt und klebt.«* Die Verantwortung
des Menschen fiir die Existenz des Bosen ist durch das Zitat belegt, ebenso wie die
Parallelitit der menschlichen Siinde mit dem Fall Luzifers. Der Reformator nutzt
die Furcht vor dem Teufel aber auch, um dessen Wirken auf der ganzen Welt dar-
zustellen, diese Taktik politisiert den Teufel und erweitert seine Rolle, denn Luther
erkennt das Bése vor allem im Werk seines Gegners: des Papstes.”” Der Teufel er-
scheint nun nicht nur als Widersacher der Menschen und Feind des guten Gottes, er
entwickelt sich auch immer stirker zu einem Abziehbild, das mit den erwiinschten
Charaktereigenschaften ausgestattet werden kann und von den jeweiligen Parteien
als Feindbild eingesetzt wird. Der Teufel wird so immer stirker in weltliche Belan-
ge verwickelt, auf diese Weise belegt er erneut seine Wandelbarkeit und seine Eig-

52 Vgl.ebd, S 2nf.

53 Vgl. Hiigli, Anton: Neuzeit. Malum. In: Historisches Worterbuch der Philosophie, Sp. 681-706,
hier Sp. 686.

54  Luther, Martin: Das dritte Hauptstiick. Vom Gebet des Herrn oder heiligen Vater unser. In: Der
Catechismus Lutheri, mit Spriichen, Liedern und Gebeten. Zugleich als Lesebuch fiir Land-
schulen. Berlin/Bosten 2021, S. 61-68, hier S. 66.

55  Vgl. Hugli: Neuzeit. Malum, Sp. 686.

56  Luther: Das dritte Hauptstiick, S. 66.

57  Vgl. Kaufmann, Thomas: An den Christlichen Adel Deutscher nation Von Des Christlichen
Standes besserung. Kommentare zu Schriften Luthers. Band 3. Tibingen 2014, S. 23.

0:10:27.


https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Glaubenswelten und das Bése in der Verzauberung

nung als Kritiker. Diese Fahigkeit wird spiter in zahlreichen Texten genutzt, welche
Teufelsfiguren als Kritiker der gesellschaftlichen und politischen Entwicklung ge-
stalten.”® Gleichzeitig sieht der Reformator den Teufel als das Strafinstrument Got-
tes, mit welchem er die Siinden der Menschen verfolgt.*® Das Wirken des Bdsen ist
somit eine Erziehungsmafinahme und eine Strafe fiir die Menschen, welche Gott
als notwendig erachtet. Die Zeit der Reformation bedeutet fiir die Entwicklung der
Teufelsfigur einen enormen Schub, sie wird vielfiltiger. Giinther Mahal weist auf die
Unterschiede zwischen dem katholischen und dem Teufel Luthers hin, wihrend die
katholische Vorstellung den Teufel vielseitig und hiufig als unterlegen und diomm-
lich darstellt®, ist nun ein neues Verstindnis des Bosen festzustellen. Denn »Der
LUTHERsche Teufel [..] wurde wieder ernster, geistiger, gefihrlicher, michtiger,
bedringender und erfolgreicher.«* Doch trotz dieser Riickkehr zu alter Macht und
Ernsthaftigkeit ist noch einmal auf die festgestellte Verweltlichung der Teufelsfigur
hinzuweisen. Das Bose wurde zwar bereits im Johannes-Evangelium auf weltliche
Feinde bezogen, doch nun erreicht dieser Vorgang eine neue Qualitit und der Teufel
wird zu einer Figur der aktiven Zeitkritik. Keller stellt fest, dass der Teufel im An-
schluss an seine Bliitezeit wihrend der Reformation immer abstrahierter® und im
Verlauf dieser Entwicklung »auf seine Funktion als moralische Exempelfigur redu-
ziert«®> werde.

6.1.4 Der Teufel in der Neuzeit

Wiahrend des langsam beginnenden Prozesses der Aufklirung erfihrt auch die Vor-
stellung des Bosen eine Entwicklung. Alt stellt fest, dass sich das Bése »aus einer
metaphysischen Weltkonstruktion«®* 18st, deshalb gewinnt es »eine eigene Imma-
nenz, die ihm zugleich neue Bedrohlichkeit verschafft.«<** Die zunehmende Bemii-
hung um rationale Erklarungen und die Stirkung der Naturwissenschaften sind als
Faktoren zu nennen, welche den Einfluss des Teufels schmilern.®® Der Teufel wi-
derstehtjedoch allen Versuchen, sich die physische Gestalt und den eigenen Macht-
kreis absprechen zu lassen, statt aus der Welt zu verschwinden, wandelt er sich und
passt sich an.”” Die Figur des Teufels iiberlebt den Verdringungsprozess vor allem

58  Vgl. hierzu auch: Jirgen Holz: Im Halbschatten Mephistos, S. I1.

59  Vgl. Briggemann: Die Angst vor dem Bosen, S. 18f.

60  Vgl. Mahal: Mephistos Metamorphosen, S. 139.

61 Ebd., S.138.

62  Vgl. Keller: Den Bosen sind wir los, die Bosen sind geblieben, S. 212.

63  Ebd.
64  Alt: Asthetik des Bosen, S. 17.
65 Ebd.

66  Vgl. Keller: Den Bosen sind wir los, die Bosen sind geblieben, S. 212f.
67 Vgl Alt: Asthetik des Bosen, S. 78.

0:10:27.

15


https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

in Satiren. So entsteht durch die Versuche der Aufklirung, den irrationalen Teufel
als das unerwiinschte Symbol des alten Aberglaubens abzuschaffen, eine neue Fi-
gur. Am Ende der Entwicklung steht ein modernisierter und salonfihiger Widersa-
cher und zynischer Kritiker.®® Gottfried Wilhelm Leibniz versucht gegen die neuen
Vorstellungen vorzugehen und die neue Unabhingigkeit und Macht des Bésen zu
unterbinden. Seine Theodizee kann als der letzte Versuch gesehen werden, die alte
Ordnung, also »die Grundbestinde der abendlindischen Metaphysik zu retten und
eine rationale Schépfungsarchitektur zu integrieren.«** Leibniz fragt im Rahmen
seiner Schrift auch nach der Herkunft und der Ursache des Ubels und leugnet im
Gegensatz zu seinen Vorgingern die Existenz eines unabhingigen Widersachers.
Stattdessen erklirt er, dass das Ubel von Gott zugelassen werde, um Gutes zu er-
zielen. Die Theodizee versucht zu erkliren, dass auch in der besten aller méglichen
Welten, die Gott geschaffen habe, das Ubel unumginglich sei. Denn auch in dieser
Welt kann Gott nicht alles Gute ermdglichen und so trifft er eine Auswahl von Gutem
und lisst das Bése dennoch zu.” Leibnitz’ Theodizee kann die alte Ordnung nicht
bewahren, stattdessen werden neue Theorien entwickelt, die Leibnitz widerlegen
sollen und auch das Bose in anderem Licht sehen. Jiirgen Holz erklirt die Entwick-
lung der Teufelsfigur mit Beginn der Aufklarung aus der Krise des Menschen” und
gerade das Scheitern der Theodizee verlagert die Verantwortung fiir die Existenz des
Bosen von Gott auf den Menschen.” Durch den verlorenen Glauben an den retten-
den Plan Gottes wird jedoch auch der Teufel geschwicht, denn der Mensch ist nun
fiir sein Schicksal verantwortlich und so biift der Teufel den Status als Verfithrer der
Menschheit ein. Er agiert nun entweder als intelligenter Kritiker der Zeit oder als
Siindenbock fiir die menschlichen Schwichen.” Der Bedeutungsverlust der Kirche
und der Verlust des Glaubens sind Griinde fiir die Verinderung des Teufels, er muss
sich anpassen, um nicht der Vergessenheit anheim zu fallen. Ein Kritiker von Gott-
fried Wilhelm Leibniz ist Immanuel Kant, der vor allem die Unwissenschaftlichkeit
der Theodizee kritisiert. Aufgrund dieser Kritik entwickelt Kant im Rahmen seiner
Schrift Die Religion innerhalb der Grenzen der blofSen Vernunft ein anderes Verstindnis
des Bésen. Er erklirt die »Gebrechlichkeit der menschlichen Natur«™* zum Grund
fiir die Existenz des Ubels. Erneut ist der Mensch verantwortlich, denn das Bose

68  Ebd. und ebenfalls: Keller: Den Bosen sind wir los, die Bosen sind geblieben, S. 244.

69  Alt: Asthetik des Bésen, S.17.

70 Vgl. Hugli: Neuzeit. Malum, Sp. 683f.

71 Vgl. Holz: Im Halbschatten Mephistos, S. 35.

72 Vgl.ebd,, S.38.

73 Vgl.ebd., S.II.

74 Kant, Immanuel: Die Religion innerhalb der Grenzen der blofRen Vernunft. Bettina Stangneth
(Hg.). 2., durchgesehene Auflage. Mit einer Einleitung und Anmerkungen von Bettina Stang-
neth. Philosophische Bibliothek. Band 545. Hamburg 2017, S. 46.

0:10:27.


https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Glaubenswelten und das Bése in der Verzauberung

ist seine natiirliche Veranlagung: »Die Bosartigkeit der menschlichen Natur ist al-
so nicht [...] Bosheit [...]; sondern vielmehr Verkehrtheit des Herzens, welches nun,
der Folge wegen, auch ein boses Herz heifdt, zu nennen. Dieses kann mit einem,
im Allgemeinen, guten Willen zusammen bestehen.«” Das Ubel wird so ein Teil der
menschlichen Natur, mit welcher der Mensch umgehen muss. Doch erkennt Kant
auch die Dynamik des Bésen, welches nicht nur eine menschliche Veranlagung, son-
dern sogar die Triebfeder sei, die die Gesellschaft zum moralisch Guten fithren kén-
ne.” Die Erklirung Kants verlagert das Bose in die menschliche Natur und betont
die Moglichkeit einer positiven gesellschaftlichen Entwicklung aufgrund des Bosen.
Jost Keller erértert, dass Kants Nachweis der Unmoglichkeit eines Gottesbeweises
auch das Verstindnis des Teufels beriihre, denn der Sturz der alten Ordnung ver-
lege Gott aus der »Welt des Empirischen in das Reich des Intelligiblen«” und die-
ses Vorgehen betreffe auch das Verstindnis des Teufels.”® Kants Abhandlung iiber
die Religion demontiert die geschwichte christliche Ordnung weiter und schmalert
dadurch auch den Glauben und die Furcht vor dem Bdsen, insbesondere vor der tra-
ditionellen Figur des Teufels. Im Gegensatz zu vorherigen Theorien, stellt Kant die
Eigenverantwortlichkeit des Menschen in den Vordergrund, ohne den Menschen als
Siinder zu verdammen. Der Mensch dringe von Natur aus zum Bosen und dieser
Umstand bendtige keinen Gott und keinen Teufel mehr, denn das Bése sei lediglich
das Produkt falsch genutzter menschlicher Freiheit, mit welcher die Menschen ihre
eigenen Ziele erreichen wollten.” Auch wenn der Glaube an die personifizierte Exis-
tenz des Bésen immer weiter zuriickgedrangt wird und der Teufel sich in ein Symbol
verwandelt, stellt sich weiterhin die Frage nach dem Ursprung des Bosen. Friedrich
Wilhelm Joseph Schelling stellt in seiner Schrift Uber das Wesen der menschlichen Frei-
heit aus dem Jahr 1809 einen neuen Denkansatz vor. Auch Schelling stellt sich die
Frage, wie das Bose in einer von Gott geschaffenen Welt moglich sei und wendet
sich in seiner Antwort klar von der Privationstheorie ab: »Denn schon die einfache
Uberlegung, daf es der Mensch, die vollkommenste aller sichtbaren Kreaturen ist,
die des Bosen allein fihig ist, zeigt, da® der Grund desselben keineswegs in Mangel
oder Beraubung liegen kénne«.®® Diese eindeutige Absage an die Privationstheo-
rie lisst das Bose in neuem Licht erscheinen, denn der Mensch als vollkommenstes
Geschopf Gottes hat die Freiheit der Wahl zwischen dem Guten und dem Bésen.®

75  Ebd.

76  Vgl. Hiigli: Neuzeit. Malum, Sp. 689ff.

77 Vgl Keller, Jost: Den Bosen sind wir los, die Bésen sind geblieben, S. 246f.

78  Ebd., S.247.

79 Vgl. Alt: Asthetik des Bésen, S. 85f.

80 Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph: Uber das Wesen der menschlichen Freiheit. Einleitung
und Anmerkung von Horst Furmahns. Stuttgart 2011, S. 83.

81  Vgl.ebd,S. 89.

0:10:27.

n7


https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n8

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

Schellings Ansatz erklirt die Siinde zu einem »Produkt der Selbstoffenbarung Got-
tes«.®* Der Ursprung Gottes liege im Dunkeln®, das Bose habe also seinen Grund in
dem Urgrund Gottes®*, doch im Gegensatz zu Gott, sei es der Mensch, der die Még-
lichkeit zum Gute und zum Bésen in sich berge.® Trotz seiner These, welche das
Bose in die Schépfung und in das Wesen Gottes integriert, glaubt Schelling an die
Uberwindung des Bésen.®® Schellings Theorie reprisentiert wie bereits Kants Uber-
legungen ein neues Selbstbewusstsein. Philosophie und Wissenschaft hinterfragen
alte Gesetzmifigkeiten und Traditionen wesentlich kritischer und beleuchten auch
die Rolle Gottes mit neuem Selbstvertrauen. Kritiker*innen sind dem Bésen gegen-
iiber weniger aufgeschlossen und kénnen der These Schellings nicht beipflichten,
welcher einen gemeinsamen Urgrund und die Teilhabe des Bosen am Géttlichen
vermutet. Georg Wilhelm Friedrich Hegel verweigert dem Bésen seinen Platz, auch
in der Kunst:

Denn das nur Negative ist ilberhaupt in sich matt und platt [..] Das Grausame,
Ungliickliche, die Herbigkeit der Gewalt und Harte der Ubermacht lassen sich
noch in der Vorstellung zusammenhalten und ertragen, wenn sie durch gehalt-
volle Grofle des Charakters und Zwecks gehoben und getragen sind; das Bose als
solches aber, Neid, Feigheit und Niedertrichtigkeit sind und bleiben nur widrig.®”

Folglich ist auch der Teufel eine dsthetisch unbrauchbare Gestalt und »in sich kahl
und gehaltlos«.®® Hegel spricht dem Teufel zwar jede Existenzberechtigung ab, er
kommt aber dennoch nicht umhin, ihn beizeiten zu erwihnen und sich mit dem Bé-
sen auseinanderzusetzen. Hegel kritisiert mit der Abhandlung tiber das Bése auch
die zeitgendssische Literatur — sprich die romantischen Texte — welchen er vorwirft,
die Negativitit des Bosen noch zu steigern und so leere und zerrissene Charaktere
und Handlungen zu entwerfen.® Hegel versteht unter dem Bosen also erneut ei-
nen Mangel, es existiere ausschlieflich »durch die Akte der Gehorsamsverweige-
rung und des Abfalls«*°, die Abhingigkeit des Bosen vom Guten wird abermals her-
vorgehoben und gleichzeitig spricht Hegel dem Teufel als der Personifikation des
Bosen jede selbststindige Macht ab. Die Aufklirung hadert mit der Figur des Teu-
fels, welcher als Relikt vergangener und abergliubischer Tage angesehen wird. Doch

82  Alt: Asthetik des Bésen, S. 67.

83 Vgl., S.69.

84  Vgl. Schelling: Uber das Wesen der menschlichen Freiheit, S. 9of.

85 Vgl.ebd.,S. 76f.

86  Vgl. Hugli: Neuzeit. Malum, Sp. 695.

87  Hegel, Georg Friedrich Wilhelm: Vorlesungen iiber die Asthetik I. Band 1. Frankfurt a.M. 1986,
S. 288.

88 Ebd,S.289.

89  Vgl. Alt: Die Asthetik des Bosen, S.172.

90 Ebd,S. 61.

0:10:27.


https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Glaubenswelten und das Bése in der Verzauberung

in ihren Versuchen, dem gottlichen Feind die Existenzberechtigung abzusprechen
und ihn aus dem Diskurs zu verbannen, schaffen sie einen neuen Teufel, einen von
Gott emanzipierteren und kritikfreudigen Gegner. Diese Teufelsfigur tritt vor al-
lem in der Literatur in Erscheinung und itberdauert dort. Das Bése bleibt ein The-
ma, welches die Menschen bewegt, den geldufigen Uberlegungen kann jedoch nicht
mehr entsprochen werden, deshalb ist die teleologische Funktionalisierung des Bo-
sen an ihre Grenzen gekommen. Um das Bose zu verstehen, miissen neue Wege be-
schritten werden. Die Philosophie kehrt demzufolge die althergebrachten Uberle-
gungen um. Arthur Schopenhauers Verstindnis beeinflusst diese Debatte tiber das
Bose entschieden, denn er verkehrt die gingige Privatio-Lehre in ihr Gegenteil und
erklirt, das Gute in der Welt sei das wirkende Bose.” Der menschliche Wille ist der
Grund fiir das Leid, er ist die »unerschépfliche Kraft jenseits der Vernunft.«** Der
Wille des Menschen ist — laut Schopenhauers pessimistischem Weltbild — der Grund
fiir das Leid und die Existenz des Bosen. Keine Vernunft kann den menschlichen
Willen aufhalten und ziigeln. Der einzige Ausweg und die letzte Moglichkeit, dem
Bosen zu entgehen und den Willen einzudimmen, sei die Askese, fiir ihn entspricht
das der Flucht in die Kunst. Schopenhauer radikalisiert auch die Uberlegung Kants,
anstatt sich mit der Feststellung eines natiirlichen Hangs des Menschen zum Bo-
sen zu begniigen, erklirt er das Bose zum Urprinzip der Welt. Die Einstellung zum
Bosen hat sich verindert. Ein weiteres Beispiel fiir diesen Wandel ist Karl Rosen-
kranz’ Versuch einer Asthetik des Hiflichen. Im Gegensatz zu Hegel gesteht Rosen-
kranz in seiner Asthetik von 1853 dem Bésen einen Platz in der Kunst zu, auch wenn
er feststellt: »daf’ das Bose und das Hif3liche nur als in Totalitdt der groRen, gottli-
chen Weltordnung verschwindende Momente«*® gedacht werden sollten. Das teuf-
lisch Bose habe Vergniigen an der Negation des Guten und verfolge dieses Ziel stetig
und mit besonderer Freude. Rosenkranz betont, dass gerade die Poesie in der La-
ge sei, das Teuflische interessant darzustellen, weil die Poesie die ganze negative
Tiefe des Bésen offenbaren kénne.” Im Gegensatz zu Schopenhauers Pessimismus
geht Rosenkranz von einer Abhingigkeit des Bosen vom Guten aus, welche deutlich
zutage trete, denn das Bdse existiere nur als Gegenpart, also als Feind des Guten.”
Rosenkranz spricht so dem teuflisch Bosen die Selbststindigkeit ab. Auch Rosen-
kranz verweist auf die traditionelle Vorstellung des Teufelsbundes und des Wirkens
von Hexen und betont die Verantwortung der Menschen, die diese Hindel freiwil-

91 Vgl Higli: Neuzeit. Malum, Sp. 696f.

92  Alt: Die Asthetik des Bosen, S. 396.

93 Rosenkranz, Karl: Asthetik des HaRlichen, S. 336.
94 Vgl ebd.,S.338.

95  Vgl.ebd.

96 Vgl.ebd., S.388f.

19


https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

lig und aus Egoismus eingingen.”” Das Hissliche ist also ein sekundires Element
der dsthetischen Darstellung.?® Als Fazit konstatiert Rosenkranz die Verbindung des
Teuflischen mit dem Komischen, denn: »Die Aufldsung des Diabolischen ins Ko-
mische liegt schon in seinem urspriinglichen Widerspruch.«*® Der hoffnungslose
Kampf des Teufels gegen das Géttliche lisst ihn als komische Figur erscheinen. Der
Teufel habe aber aufgrund eben dieser Eigenschaft auch eine »Lizenz der Kritik.«'*°
Rosenkranz betont zwei wichtige Aspekte, die teuflische Figuren prigen, die Fahig-
keit offen zu kritisieren und die hiufig anzutreffende Komik des Charakters und des
Auftretens, beide Aspekte sind fiir die folgende Untersuchung von Interesse. Das
Teufelsbild von Rosenkranz bestitigt vor allem die traditionell festgelegten Charak-
terziige des gottlichen Widersachers. Abschlief3end sei aber auch darauf hingewie-
sen, dass Rosenkranz die Figur des Teufels als im Riickgang begriffen deutet, der
Teufel werde zu einer allegorischen Figur, denn die Schaffung menschlicher Figu-
ren, die das Bose verkorpern, dringe den Teufel immer weiter zuriick.” Das Bése
verlagert sich immer weiter in den Menschen, es wird zu einem Teil seiner Natur,
einem Teil des menschlichen Seins, doch ist das personifizierte Ubel damit iiber-
fliissig? Auch Sgren Kierkegaard geht in seinem Werk Der Begriff Angst von 1844 auf
den Siindenfall ein und verlagert die Problematik der Schuld und der Verfithrung
Adams in das Innere des Menschen. Der Mensch habe in Frieden und Ruhe existiert
und sein Geist habe vom Nichts getriumt. Dieses Nichts jedoch habe ihm Angst ge-
macht, da er es nicht erfassen konne: »Das tiefe Geheimnis der Unschuld besteht
darin, daR sie gleichzeitig Angst ist.«’®* Der Mensch habe vor dem Siindenfall kein
Verstindnis von Gute und Bose, sondern kenne nur das Gefiihl der Angst.'® Alt ver-
weist auf Kierkegaards These: Das Entstehen des Bosen sei nicht ausschliefllich auf
die menschlich Freiheit zuriickzufiihren, denn diese beinhalte nur die Moglichkeit
zum Handeln.'** Stattdessen sei es als fortschreitender Prozess zu verstehen, wel-
cher durch die Angst Adams ausgelést werde. Die eigene Freiheit und die Verpflich-
tung durch das Gebot Gottes stehen in einem Widerspruch. Aufgrund der Tatsache,
dass Adam Gut und Bése vor dem Siindenfall noch gar nicht habe unterscheiden
konnen, konnte das Verbot Gottes auch keine Neugierde bei ihm auslésen, sondern
nur eine innere Spannung und Unsicherheit.'* Kierkegaards psychologische Erkla-

97 Vgl.ebd., S.341.

98  Vgl. Alt: Die Asthetik des Bésen, S.175.

99  Ebd., S.358.

100 Ebd.,S.359.

101 Vgl. ebd.

102 Kierkegaard, Sgren: Der Begriff Angst. Mit einem Nachwort herausgegeben von Uta Eichler.
Stuttgart 2012, S. 50.

103 Vgl.ebd., S. 53.

104 Vgl. Alt: Die Asthetik des Bésen, S. 65.

105 Vgl Kierkegaard: Der Begriff Angst, S. 53.



https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Glaubenswelten und das Bése in der Verzauberung

rung vom Entstehen des Bésen wird von Peter-André Alt wie folgt erliutert: »Wenn
Gott durch sein Verbot das Bose als Produkt eines in Adam ablaufenden psychischen
Prozesses ausldst, ist er an der Entstehung der Gegenmacht [...] nur mittelbar be-
teiligt.«**® Das Bose wird zu einem Prozess innerhalb der menschlichen Imagina-
tion und Gott wird somit von der Verantwortung entlastet: »Gott verliert den Men-
schen, indem erihm die Imaginationsfihigkeit schenkt.«*” Kierkegaards Verstind-
nis des Bosen ist also ein psychologisch nachvollziehbarer Prozess, der aufgrund
der menschlichen Imaginationsfihigkeit und Freiheit méglich ist. Das Dimonische
versteht er als den Zustand eines in Siinde lebenden Individuums, welches sich vor
dem Guten fiirchtet. Das Gute bedeute die Wiederherstellung der Freiheit und eben
diesen Zustand fiirchte das Dimonische.’*® Kierkegaards Thesen lassen die Verin-
nerlichung des Bosen weiter voranschreiten und betonen gleichzeitig die Kraft der
menschlichen Imagination, die den Menschen von Gott unterscheidet. Der Siin-
denfall des Menschen wird so zu einem Resultat eines inneren Prozesses, eine neue
Dynamik ergreift das Bose und verbindet es mit der menschlichen Imaginations-
fahigkeit. Gott ist also nur noch indirekt an der Entstehung des Bésen beteiligt, er
wird folglich erneut entlastet, verliert aber gleichzeitig einen Teil seiner Macht. Die
menschliche Fantasie ist ein Bestandteil der menschlichen Freiheit und fiir Gott un-
kontrollierbar. Erneut geht die Entlastung Gottes mit der Einschrinkung seiner All-
macht einher. Das Bose wird so zu einem inneren Prinzip des Menschen, einer Ver-
anlagung oder einem Resultat der menschlichen Freiheit. Friedrich Nietzsche for-
dert, sein ehemaliges Idol Schopenhauer revidierend, eine Umkehr, ein neues Ver-
stindnis des Malums. Es ginge nicht um die Frage des Guten oder des Bosen, denn
diese Begriffe seien von den Menschen geprigt.'® Nietzsches Darstellung versucht
stattdessen einen historischen Wandel nachzuzeichnen, eine soziale Entwicklung,
quasi eine Revolution der Armen und Unterdriickten, welche die einst bestehende
Ordnung umgekehrt hitte."® Nietzsche kehrt in radikaler Form die gegebenen Vor-
stellungen und die traditionelle christliche Ansicht um und erklirt, dass das Gute
in Wahrheit nicht witnschenswert sei, stattdessen wiren die Bosen die Opfer einer
Revolte der Armen. Statt der Tradition des christlichen Glaubens zu folgen, miis-
se die Menschheit also zum Bésen zuriickkehren. Im Bésen und Schlechten sieht
Nietzsche die wahre Stirke der Menschen.™ Er hofft auf einen neuen Menschen-
typ, welcher eine Welt ohne Gott anstrebt und die Stirke und Vornehmbheit des Bo-

106 Alt: Die Asthetik des Bésen, S. 66f.

107 Ebd., S.67.

108 Vgl. Kierkegaard: Der Begriff Angst, S.139.
109 Vgl. Hiigli: Neuzeit. Malum, Sp. 698f.

110 Vgl ebd.

11 Vgl ebd.

0:10:27.

121


https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

sen etabliert statt der Schwiche des Guten."* Giinther Mahal erweitert diese These,
indem er im Anschluss an Nietzsche auch das Ende des Teufels verkiindet, welcher
seinen Ursprung verleugnen miisse und eine neue Figur wiirde:

er ist jedesmal neu konstruiert und traditionslos, er ist nicht mehr Trager eines
metaphysischen Inhalts oder gar einer endzeitlichen Macht, sondern er ist der
Sammelbegriff fiir eine innerweltliche Damonie der Macht, fiir eine sich absolut
setzende Ichsucht, fiir die auffilligen Phanomene eines moralischen Morastes; er
ist [...] abstofend und verlockend zugleich, gemieden und gesucht, verwunschen

und herbeigesehnt."

Nietzsches Visionen eines neuen Menschengeschlechts, das seine Stirke ohne den
Hemmschuh der Moral ausleben konnte, hat die weitere Geschichte nachhaltig ge-
prigt. Die Debatte des Bosen wurde durch Nietzsches Verkehrung der angenomme-
nen Wertstruktur vorangetrieben und stark beeinflusst. Die geschilderte Entwick-
lung belegt die Tendenz der Integration des Bosen in das menschliche Selbst und
stellt so die Existenz des personifizierten Bésen infrage. Das neue Verstindnis des
Bosen als Teil des menschlichen Seins beschleunigt den Prozess, der mit der Auf-
klirung einsetzt, nimlich die Betonung der Rationalitit und Wissenschaftlichkeit,
die sowohl dem gottlichen Part als auch dem teuflischen Widersacher die Existenz-
grundlage zu entziehen trachtet. Der Teufel scheint also eine aus ihrer Tradition ge-
16ste Figur zu sein, ein sdkularisierter Boser und nicht linger der furchteinfléfRende
Gegner Gottes. Stattdessen verschwindet er aus dem 6ffentlichen und kirchlichen
Leben und wird eine Figur des Privaten, eine Figur der Literatur™*, welche nur noch
die Erinnerung an die verlorene Macht reprasentieren kann.

6.1.5 Der Teufel: Ein abschlieBender Uberblick

Die vorherigen Kapitel erméglichen einen Einblick in die Entwicklung des Bosen,
die wissenschaftlichen Debatten und die Figur des bosen Widersachers. Interessant
istjedoch die Scheu der Darstellung des personifizierten Bosen, es existiert kein be-
stindiges Bild des Teufels, sein Aussehen und seine Gestalt sind so wechselhaft wie
seine Geschichte. Die Bibel bietet kaum Anhaltspunkte fiir das Erscheinungsbild des
Teufels, doch die Menschen haben im Laufe der Zeit konkrete Vorstellungen entwi-
ckelt. Die Nihe der Menschen zum teuflischen Widersacher erklart sich auch aus
dem Bilderverbot, hinter welchem der allmichtige Gott sein Wesen verbirgt.”™ Der
hiufig farbenprichtig und immer an die Zeiten angepasste Teufel bietet seit jeher

112 Vgl. ebd.

113 Mahal: Mephistos Metamorphosen, S. 145f.

114 Vgl. Keller: Den Bosen sind wir los, die Bésen sind geblieben, S. 251ff.
115 Vgl. Holz: Im Halbschatten Mephistos, S. 51.

0:10:27.



https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Glaubenswelten und das Bése in der Verzauberung

ein breiteres Spektrum fiir die menschliche Fantasie. Dennoch haben einige Aspek-
te und Charakterziige iiberdauert und sind auch heute noch bei den sikularisier-
ten Teufelsfiguren anzutreffen. So dominieren die Farben Rot und Schwarz in der
Darstellung teuflischer Figuren." Gleichzeitig verfiigen Teufel iiber spitze Gesich-
"7 und glithende Augen
und strahlen Kilte aus.™® Aufgrund seiner ablehnenden Haltung der christlichen

ter mit hakenférmigen Nasen und scharfen, spitzen Zihnen

Kirche gegeniiber weist er Ziige und Merkmale des Sexuellen auf.™ Statt des be-
lehrenden Tons eines allmichtigen und vollkommenden Gottes, erscheint der Bose
verstindnisvoll und tolerant gegeniiber den menschlichen Schwichen. Giinther Ma-
hal verweist auf die Tiuschungsfihigkeit des Teufels.”® Das Bése muss jedoch nicht
personlich in Erscheinung treten. Seit jeher glaubten Menschen in besonderen Na-
turereignissen und Katastrophen das Wirken boser Machte erkennen zu konnen.
Die Unerklarbarkeit bestimmter Phinomene und die Hilflosigkeit der Menschen
gegeniiber Naturkatastrophen wie Gewittern, Uberschwemmungen und Diirrepe-
rioden, verstirkte die Furcht vor dem bdsen Widersacher. Auch das Auftreten des
Teufels oder teuflischer Helfer*innen ist deshalb mit bestimmten Ereignissen in
Zusammenhang gebracht worden, so kénnen auch plotzliche Krankheiten, Todes-
fille und Unfille als Anzeichen einer beginnenden Herrschaft des Teufels.”™ Zu-
sammenfassend kann man feststellen, dass seine Fihigkeiten den Teufel in einen
zynischen und humorvollen Kritiker der Menschheit verwandeln, der die mensch-
lichen Schwichen mitleidlos durchleuchtet und offenlegt. Teuflische Figuren sind
sehr anpassungsfihig und vor allem durch den Verlust des christlichen Riickhalts
vielseitig einsetzbar, sie sind aber keine harmlosen Gaukler. Seine wechselhafte Ge-
schichte hat zu kontriren Ausprigungen gefithrt, von den komischen und oft dum-
men Teufeln des Volksglaubens, iiber den cleveren und rhetorisch geiibten Mephis-
to Goethes, bis zu Bulgakows ritselhafter und nicht unsympathischer Teufelsfigur
Volant, sind zahlreiche Variationen anzutreffen, doch sie alle haben einen gemein-
samen Ursprung: Sie reprisentieren den Widersacher der Menschheit. Die lange
Tradition der Teufelserzihlungen, seine Darstellung und auch sein variationsrei-
ches Auftreten offenbaren das Potenzial des Teufelsmythos fiir die Erinnerungspro-
zesse. Kaum ein anderer Mythos prigt das kulturelle Gedichtnis vor allem im eu-
ropiischen Kontext so stark wie die Teufelsfigur. Uber ihn werden Moralvorstellun-
gen, Identitit, Werte, aber auch Briiche dargestellt. Gerade sein negierendes Verhal-

16 Vgl
17 Vgl
18 Vgl
19 Vgl
120 Vgl
121 Vgl

ebd., S. 210.

Keller: Den Bosen sind wir los, die Bésen sind geblieben, S. 210.
Mahal: Mephistos Metamorphosen, S. 63.

Keller: Den Bésen sind wir los, die Bosen sind geblieben, S. 2.
Mahal: Mephistos Metamorphosen, S. 88.

Bernheim: Mittelalterliche Zeitanschauungen, S. 90.

0:10:27.

123


https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

ten dient als Kontrastfolie, die Erinnerungen an die christlichen Wertvorstellungen,
Moralinstanzen und Hierarchien pragt.

6.2 Das Bose in der Verzauberung

6.2.1 Der teuflische Marius Ratti

Wir haben festgestellt, dass der Teufel eine ambivalente, vielseitige und anpas-
sungsfihige Figur ist: Er tritt sowohl als charmanter Verfiihrer als auch als ge-
walttatiger Widersacher in Erscheinung. Unter Beriicksichtigung dieser Merkmale
ist im Folgenden auf die Darstellung des teuflisch Bésen in der Verzauberung ein-
zugehen. Es stellt sich die Frage, ob Ratti eine teuflische Figur ist und in welcher
Form das teuflisch Bose in der Figurengestaltung, der Handlung und der Raum-
bzw. Zeitgestaltung in Erscheinung tritt. Der erste Schritt soll Rattis dufleres
Erscheinungsbild untersuchen und so den Status der Figur bestimmen:

Es war Mittag und wie ein grofRes blaues Lied [..] In der Dorfstrafle traf ich den
Fremden. Zwischen einer geschwungenen scharfen Nase und einem schon lan-
ge nicht rasierten Stoppelkinn hing ihm ein dunkler Gallierschnurrbart iiber die
Mundwinkel und machte ihn alter aussehend als er es wahrscheinlich war; ich
schatzte ihn auf dreiRig oder etwas darlber. Er beachtete mich nicht, doch als
er voriiber war, bildete ich mir trotzdem ein, seinen starren Blick erhascht zu ha-
ben, und daf® dies ein traumerisch starrer und dennoch kiithner Blick gewesen sei.
Vermutlich habe ich dies an seinem Cang erraten, denn dieser Gang war [...] be-
schwingt und streng zugleich, wahrlich, man konnte es nicht anders ausdriicken,
es war ein beschwingtes und strenges Latschen, und es war als miifite solches Ge-
hen geleitet sein von einem scharfen, in die Ferne gerichteten Blick. Es war nicht
der Gang eines Bauern, eher der eines fahrenden Gesellen, und dieser Eindruck
war durch eine gewisse ungeliiftete Kleinbiirgerlichkeit, die hinter dem Manne
herwehte, verstarkt, einer kleinburgerlichen Selbstgerechtigkeit, deren Eindruck
vielleicht von dem dunklen Anzug, vielleicht von dem schidbigim Kreuz baumeln-
den und beinahe leeren Rucksack bedingt. (KW 3, S. 14)

Der vorangegangene Bericht driickt die Uneindeutigkeit, die Ratti umgibt, deut-
lich aus: Mit zogerlichen Worten, zahlreichen Konjunktiven und Oxymora werden
die Unsicherheit des Erzihlers und sein Versuch der Selbstvergewisserung ausge-
driickt. Eine Beklommenbheit, die die Darstellung Rattis ungenau erscheinen lisst,
zieht sich durch alle Bereiche: So ist das Alter Rattis fir den Arzt nicht eindeutig zu
schitzen und auch seine schibige Optik lisst keine Riickschliisse auf die Herkunft
zu. Stattdessen stellt der Erzihler eigene Vermutungen an und beriicksichtigt Blick
und Gang Rattis. Doch auch hier zeigt sich die Unméglichkeit einer klaren Beschrei-



https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Glaubenswelten und das Bése in der Verzauberung

bung. Die zahlreichen Oxymora — der triumerisch starre Blick und der beschwingt
latschende Gang - geben auch dieser Beschreibung einen geheimnisvollen, zwie-
spaltigen Klang. Zudem wird die Darstellung durch Zugabe eigener Schlussfolge-
rungen des Erzdhlers immer unklarer. Marius Ratti zeichnet sich gerade durch eine
ambivalente Erscheinung aus; eine Eigenschaft teuflischer Figuren, die durch ihre
Wandelbarkeit und Vielseitigkeit kaum zu erfassen sind. Der negative Eindruck der
»kleinbiirgerlichen Selbstgerechtigkeit« (KW 3, S. 14) des Fremden unterstiitzt die
Deutung Rattis als Figur des Bésen, denn Selbstgerechtigkeit ist ebenfalls ein teufli-
scher Charakterzug. Auch die wenigen exakt beschriebenen Merkmale Rattis besti-
tigen diese Deutung, so hater eine »geschwungene[n] scharfe[n] Nase« (KW 3, S. 14),
ein Merkmal des Teufels', das durch die dunkle Kleidung weiter verstirkt wird.
Unterstittzend wirkt auch die Ankunftszeit, denn die Mittagszeit ist der Zeitraum
des Dimonischen.” Dariiber hinaus ist die Unempfindlichkeit gegen klimatische
Einflisse zu beriicksichtigen, denn dhnlich wie zahlreiche andere Teufelsfiguren ist
Ratti unempfindlich gegen Kilte (vgl. KW 3, S. 26). Gestiitzt wird die Deutung durch
die Fremdheit Rattis, der Bose erscheint traditionell als fremder Wanderer und er-
moglicht so die Auslagerung des Bosen bzw. des Fremden aus der eigenen Gemein-
schaft.” Interessant sind die Einschrinkungen, um die Rattis Beschreibung in der
dritten Fassung erweitert wird. Es handelt sich hierbei zwar nicht um Konkretisie-
rungen, aber der Blick der Rezipierenden wird stirker auf bestimmte Details ge-
lenkt. So heift es in der ersten und zweiten Fassung abschlieRend: »Ein gallischer
Kleinbiirger« (KW 3, S. 14 und BR II, S. 9). Die dritte Fassung ist erneut knapper
in der Beschreibung, nimmt aber gleichzeitig eine einschrinkende Konkretisierung
vor:

Er war ein Mann etwas unbestimmten Alters; seine Unrasiertheit und der iber
die Mundwinkel hingende dunkle Schnurrbart, eine Art Gallierschnurrbart, ga-
ben ihm das Aussehen eines Vierzigahrigen, doch war er vermutlich jiinger. Auf-
fallend war sein Gang, denn der war trotz offenkundiger Miidigkeit, trotz misera-
blen Schuhwerks, beschwingt und streng zugleich, gleichsam ein beschwingtes
und strenges Latschen, als wdre es von einem in die Ferne gerichteten, starren
Blick geleitet. Es war nicht der Gang eines Bauern, weit eher der eines fahrenden
Gesellen, und der Eindruck war durch eine gewisse, man konnte sagen kleinbiir-
gerliche Selbstgerechtigkeit verstarkt, mit der er daherschritt; am Riicken bau-

122 Vgl. Natterer, Claudia: Nase. In: Metzler Lexikon literarischer Symbole, S. 293—294, hier S. 294.

123 Vgl. Regener, Ursula: Mittag. In: Metzler Lexikon literarischer Symbole, S. 271272, hier S. 271.

124 Ahnliche Mechanismen beschreibt Bernhard Waldenfels, der das Fremde als Schock versteht,
das vom Eigenen getrennt werden miisse. Fremdheit bedeute eine »Nichtzugehdérigkeit zum
wir« (Waldenfels, Bernhard: Topographie des Fremden. Studien zur Phdnomenologie des
Fremden1.7. Auflage. Frankfurt a.M. 2016, S. 22.). Das Fremde wird somit als Bedrohung und
als das Bose empfunden.

0:10:27.

125


https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

melte ein schibiger, fast leerer Rucksackiiber dem dunkeln Anzug stadtischen
Schnittes. Ein Kleinbiirger, meinetwegen ein gallischer. Allerdings, als richtiger
Kleinblrger hitte er nicht so stolz vorbeigelatscht; er wiirdigte mich keines Bli-
ckes. (BRI, S. 2)

Der Fokus der Beschreibung liegt nun weniger auf den kérperlichen Merkmalen
als vielmehr auf dem Gang und dem Eindruck, den Ratti hinterldsst. Seine Fremd-
heit, sein ungepflegtes Erscheinungsbild und die widerspriichliche Beschreibung
seines Ganges sind erhalten geblieben, doch das markante kérperliche Merkmal,
die teuflische Nase, wird nicht beriicksichtigt. Stattdessen tritt der Aspekt der
Uneindeutigkeit noch stirker in den Vordergrund, denn die abschliefende Ein-
schrinkung des homodiegetischen Erzihlers: Ein richtiger Kleinbiirger konne er
auch nicht sein, negiert alle bisherigen Erkenntnisse. Rattis Status als Teufelsfigur
wird folglich nicht zuriickgenommen, lediglich der Charakter der Beschreibung
andert sich. Der homodiegetische Erzihler kann kein abschliefiendes Fazit ziehen.
Gleichzeitig verdeutlicht die fast resignative Erkenntnis: »er witrdigte mich keines
Blickes« das Interesse des Erzihlers an Ratti und die Anziehungskraft, die von ihm
auszugehen scheint. Korperliche Merkmale treten in den Hintergrund, mittels
dieser Technik betont die Beschreibung die Widerspriichlichkeit der Figur und
bestitigt so nochmals Rattis Funktion als teuflischer Wanderer.””® Nachdem die
Untersuchung von Rattis Erscheinung zahlreiche Parallelen zu teuflischen Figu-
ren aufgedeckt hat, soll nun sein Auftreten niher betrachtet werden. Wie bereits
erdrtert, sind teuflische Figuren rhetorisch sehr begabt. Sie sind Schmeichler und
Verfithrer und treten, wie Broch selbst in seiner Werttheorie dufSert, in der Maske
des Guten auf. Um diese Aspekte zu untersuchen, ist erneut die Einschitzung des
Erzihlers hinzuzuziehen, dessen erstes Gesprich mit Ratti seine vorherige Be-
schreibung bestitigt: »Bei aller Freundlichkeit, mit der dies gesagt war, war es eine
kleinliche Rechthaberei, aber es war mehr, es war wie eine Aufforderung zum Haf3,
in seinem freundlichen Ton, in seiner gleifinerischen Gebirde lag etwas, das hief3:
Hasse mich, hasse mich, damit du mich liebst.« (KW 3, S. 26f.) Erneut greift die
externe Figurencharakterisierung die Zwiespiltigkeit der Figur auf: Marius Ratti
erscheint freundlich, doch gleichzeitig provoziert er. Diese »schauspielerische Will-
fahrigkeit« (KW 3, S. 31) tritt an zahlreichen Stellen deutlich hervor und bestitigt
die Parallelen zwischen Ratti und teuflischen Figuren, denn die Charakterisierung
des Erzdhlers betont neben der Indifferenz der Figur auch seine schauspieleri-
schen Fihigkeiten. Die erwihnte Maskenhaftigkeit des Teufels wird so deutlich
hervorgehoben und legt die Fihigkeit Rattis zu Tiuschung und Blendung offen. Die

125 Vgl. Saletta, Esther: »Dann wird der Irrsinn zur Vernunft.« Brochs Roman Die Verzaube-
rung zwischen Ursprung und Innovation eines christlich-satanischen Rituals. In: Wolfgang
Miiller-Funk (Hg.): Faszination des Okkulten Diskurse zum Ubersinnlichen. Tiibingen 2008,
S.153-167, hier S. 158f.

0:10:27.


https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Glaubenswelten und das Bése in der Verzauberung

Maske des Guten, ein Merkmal des brochschen Gegenwerts, trigt Ratti in vielen
Handlungsmomenten, so erscheint er dem Erzihler erst als »Naturheilapostel«
(KW 3, S. 75). Obwohl Ratti sich als Prediger der Gerechtigkeit inszeniert: »Das ist
das Recht, und um der Gerechtigkeit willen muf} es so sein« (KW 3, S. 79), offen-
bart sich die gefihrliche Doppelbodigkeit seines Rechtsbegriffes zeitnah. Rattis
Gerechtigkeitsverstindnis, dass auf Ausgrenzung, Verfolgung und Mord basiert,
wird von der Erzihlerfigur als das Werk eines »Narren« (KW 3, S. 81) eingestuft. Der
Arzt folgt seinen eigenen medizinischen Methoden, um Rattis Widerspriichlichkeit
zu erkliren: »Ich wiirde mich nicht wundern, wenn der Mann schon interniert
gewesen wire. Zumindest war er ein Grenzfall.« (KW 3, S. 81) Der Erzihler stellt
eine Diagnose, er deutet Rattis Verhalten als krankhafte Stérung, doch ist Ratti
mehr als ein Kranker, er ist eine teuflische Figur. Gerade die spiteren Fassungen
heben diesen Aspekt verstirkt hervor und betonen so auch die Gefahr, die von Ratti
ausgeht:

Es traf mich sein Blick, und dieser Blick enthielt nicht von seiner sonstigen adler-
scharfen Kiithnheit, er enthielt nicht von seiner raschen Klugheit, nichts von dem
schon bewiesenen Mut, nichts von seiner diplomatischen Vorsicht und Geschick-
lichkeit, vielmehr war es ein Blick, der iiberhaupt nichts enthielt, nichts aufer
einer erschrockenen und erschreckenden Leerheit, einer Leerheit, die nicht die-
ser Welt angehérte, wohl aber dem Un-Irdischen entstammte, unter-tierhaft und
Uber-engelhaft in seiner bitter leidenden Hohlheit, unmenschlich [..] und ich er-
kannte, daf$ das Gesicht, das um dieses blicklosen Blick herum sich formte, die-
ses immer wieder schone, manchmal kleinbirgerliche und oftmals leidenschaft-
liche, stets jedoch unrasierte Gesicht nichts war als eine Maske mit ausgeschnit-
tenen Augen, kaum mehr Maske des Menschlichen, das durch den Friithling wan-
delt, sondern eine gleichsam verflieRende, unerfafilich zwischen Tierhaftem und
Engelhaftem hin- und herflieflende Maske, hinter der sich die Tier und Engelu-
nendlichkeiten auftun in ihrer grausig menschenfernen, menschenverschlosse-
nen Ode. Denn dieser Mensch steht in der Mitte, gefallener Engel, aufgestiege-
nes Tier, und sein Blick hat den doppelten Ursprung zwiehafter Unendlichkeit [...]
Furchtbarjedoch der Blick, dem solches nicht verliehen wurde, es ist der Blick des
Irren! furchtbar, weil er aus der gleichen Tiefe und aus der gleichen Ho6he kommt,
weil er durch die gleichen Schichten der Wirklichkeit im Unendlichen und Endli-
chen hindurch mufd und weil er durch sie hindurchgleitet, als wiren sie niemals
vorhanden gewesen, so ungebrochen, ungetrankt, unverwirklicht, so unmittel-
bar kommt er aus den entlegenen Urspriingen der Seele, Tierblick, Engelsblick,
gespalten und dermafien unvereinigt, dafd er zur Hohlheit des Teuflischen wird,
ach, und dies war der Blick des Marius, der mich hatte erschaudern lassen: tier-
haft, engelhaft, ohne Hafd und Zuneigung, blofd irr und teuflisch und des eigenen
bitteren Entsetzens voll war er auf mich gefallen, von einem Un-Lebenden ausge-

0:10:27.


https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

sandt, von einem, der schauspielerhaft bloR in der Maske lebt, nein mehr noch,
der die Maske selber ist und entsetzensvoll darum weif}, daf er zum Staub eines
hohlen nichts zusammenfallen muRte, glitte die Maske unter dem Zwange einer
Wirklichkeit von seinem Gesichte (BR I, S. 165f.).

Marius Rattis Blick ist leer, das Auge als Symbol der Erkenntnis und der Seelenhaf-
tigkeit spiegelt das Nichts wider. Diese Ausfithrung werden durch die gegensitzli-
chen Metaphern »Tierblick« und »Engelsblick« verstirkt und beziehen die Vorstel-
lung Plotins ein, der das Bose als Abwesenheit alles Seienden interpretiert. Rattis
Bruch mit dem Géttlichen wirft ihn zuriick, der ehemalige Engel ist in einer Zwi-
schenwelt gefangen. Die Kilteunempfindlichkeit Rattis wird mit der beschriebe-
nen Emotionslosigkeit parallelisiert. Der teuflische Zug Rattis, seine Ambivalenz
als Zwischenwesen, als Grenzginger zwischen Menschen und Engeln ist in dieser
Passage offensichtlich und wird durch Parallelismen und Antithesen verstirkt. Die
Schilderung des Erzihlers ist emotionalisiert, auch die Exclamatio »ach« belegt den
Schrecken des Landarztes. Die Verwendung des Prifixes »un« betont wiederum die
teuflische Negation und offenbart erneut die Unsicherheit des Landarztes. Der Aus-
schnitt bestitigt nicht nur Rattis teuflisches Wesen, er verweist auch neuerlich auf
die Maskenhaftigkeit Rattis, welche der Verschleierung des teuflischen Kerns dient.
Marius Ratti wird in der obigen Beschreibung in Abgrenzung zu géttlichen Sphiren
und zu der menschlichen Lebenswelt dargestellt, er ist eine maskenhafte Gegenfi-
gur, ein Widersacher. Die Maske als Mittel der Verschleierung entlarvt Ratti neuer-
lich als Unwert, der sich auch hier als Feind des existierenden Wertsystems positio-
niert. Brochs Verstindnis des Unwerts nimmt in der Figur Rattis Gestalt an. Den
Rezipierenden wird so das Vorgehen des leibhaftigen Unwerts anschaulich vorge-
fithrt. Eine Technik, die Broch in allen Themengebieten der Verzauberung nutzt und
die den politisch-gesellschaftskritischen Charakter des Romanprojekts bestimmt.
Die dritte Fassung orientiert sich in dieser Passage deutlich an der zweiten Fassung.
Auch Umfang und Sprachgestaltung entsprechen dem obigen Zitat und belegen so
die Bedeutung, die Broch der Szene zugesprochen hat. Rattis Entlarvung als gefihr-
liche und wahnsinnige Teufelsfigur ist zentral. Die Bedrohung durch Rattis Wirken,
ist also in beiden Fassungen sehr prisent, doch die dritte Fassung nimmt neuerlich
eine relevante Erginzung vor:

Das war der Blick des Marius, der auf mich gefallen war, tierhaft und tierhaft und
engelhaft, ohne Haf} und ohne Zuneigung, blofS irr und teuflisch und des eige-
nen bittren Entsetzens voll, von einem Unlebenden ausgesandt, von einem, der
schauspielerhaft blofd in der Maske lebt, nein, mehr noch, der die Maske selber
ist und weifs, dafd er, durfte er nicht mehr Maske sein, zum Staub eines hohlen
Nichts zusammenfallen miifste. Sein Entsetzen griff auf mich tber; fast brider-
lich fithlte ich mit ihm, und ich schwieg. (BR Ill, S. 127)



https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Glaubenswelten und das Bése in der Verzauberung

Die Beschreibung des Erkenntnisprozesses, den der homodiegetische Erzihler
durchliuft, ist in beiden Fassungen sehr emotional und deutlich ausfihrlicher
ausgearbeitet als in der ersten Fassung. Ein innerer Kampf des Erzihlers um Er-
kenntnis und sein greifbares Entsetzen vor dem leblosen Wahnsinnigen miinden in
der dritten Fassung jedoch in Verstindnis, in Anteilnahme und Mitleid auf Seiten
des Erzahlers. Dieser Prozess, dieser letzte Entwicklungsschritt, ist ein einmaliges
Ereignis, dass die dritte Fassung besonders von den anderen beiden Versionen ab-
hebt. Die Zeitausdehnung, die in dieser Beschreibung eines einzigen Augenblicks
erfolgt, dient der Charakterisierung Rattis. Der homodiegetische Erzihler erlebt
einen personlichen und sehr provokanten Erkenntnisprozess, der ihm die Einsam-
keit, den Wahn und schlussendlich auch die Gefahr Rattis vor Augen fiihrt. Die
Ausfithrungen des Arztes lassen keinen Zweifel an den teuflischen Eigenschaften
Rattis, sein Status als Zwischenwesen ist bestitigt und so erscheint der folgende
Bruch verwunderlich. In beiden ersten Fassungen folgt auf die Erkenntnis keine
Reaktion des Erzihlers, der Blickkontakt bricht ab und der Dialog wird fortge-
fithrt. Die dritte Fassung scheint die Inkonsequenz abmildern zu wollen, indem
die Erklirung des briiderlichen Mitleids eingefiihrt wird. Die Nihe des Erzihlers,
welcher einen dhnlichen Prozess der Sinnsuche und vergleichbare Einsamkeit bei
sich diagnostiziert, kann durch den Aspekt der Briiderlichkeit besonders betont
werden. Doch Ratti ist nicht nur der hochmiitige oder leidende AusgestofRene.
Er ist mehr als der tragische Luzifer, dessen Riickkehr in die Familie Gottes ne-
giert wird. Er ist auch der rhetorisch begabte Teufel, der stets im Mittelpunkt der
Auseinandersetzungen steht.

Die Wirtshausszene belegt zusitzlich die Fihigkeit Rattis, Konflikte zu entfa-
chen. Seine besondere Begabung, bestehende Konfliktherde zu erkennen und aus-
zunutzen, wird in keiner anderen Szene deutlicher hervorgehoben: »Marius steht
in der Mitte des Streites. Er gehort zu keiner der beiden Parteien und lichelt. Aber
von beiden Parteien fliegen ihm bése Blicke zu.« (KW 3, S. 59) Ratti ist eine Figur des
Ubergangs und passt sich den Bediirfnissen der Zuhérenden an. Das Licheln offen-
bart seine Kalkulation, er plant den Konflikt und ist dennoch kein Teil der Auseinan-
dersetzung. Wihrend Die Verzauberung die Wirthausszene noch kiirzer behandelt,
ist die Schilderung in den folgenden Fassungen deutlich ausgedehnter, denn sie be-
riicksichtigen stirker die Techniken Rattis und verweisen auf seine Kenntnisse iiber
die Dorfpolitik und die internen Konflikte. Der teuflische Ratti weif} genau, welche
Konflikte er ansprechen muss, um die Auseinandersetzung zu verschirfen:

»Ja der Tod«, nahm der Marius das Stichwort auf, »den Tod fiirchtet ihr alle...«
Er hielt inne, sicherlich komédiantenhaft, dennoch bebend, sicherlich die Wir-
kung seiner Worte geniefdend und sie nachschwingen lassend, dennoch selber
von ihnen ergriffen. Und mit der feinen Witterung des Schauspielers bei alldem
splrend, daf} er den Bogen nicht (iberspannen durfe. Voltigierte er elegant zu-

129


https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

riick ins Irdische und in die Gemeindepolitik. [...] Die Sache mit der Weidege-
nossenschaft hatte er sich als Stich fiir den Abgang aufgespart; sein Abgang war
gesichert. Er warf ein Geldstiick auf die Theke und entfernte sich, beschwingt,
stolz, spottisch, ohne die Versammlung eines weiteren Blickes zu wiirdigen. [..]
Esistdie alte Streitfrage, die der Marius angeschnitten hatte, und die Ziindschnur
glomm weiter. (BR II, S. 118ff.)

Die Aussage verweist auf Brochs Werttheorie. Die Todesangst der Menschen wird
von Ratti prognostiziert und bereits an dieser Stelle bietet er eine scheinbare Aus-
weichldsung an. Dieses Vorgehen entspricht erneut dem Gegenwert, der den leich-
ter gangbaren Weg zu Erlésung und zu innerem Frieden zu versprechen scheint.
Der Einblick in bestehende Krisen und Konflikte der Gemeindepolitik wird in den
zwei Fragmenten wesentlich stirker dargestellt und erginzt so Leerstellen und Ver-
stindnisprobleme der Verzauberung. Deutlich tritt auch die Bewunderung des Er-
zihlers fur Rattis Schauspiel in den Vordergrund. Der Landarzt erkennt die Inten-
tion und die Taktik Rattis, aber er greift nicht ein. Mithilfe der Schauspieler-Meta-
phorik werden die Tauschungsmandéver zusitzlich veranschaulicht. Parallel schlagt
diese Taktik den Bogen zu Brochs Werttheorie, in welcher Kunst und kiinstlerisches
Wirken sowohl als Verstirker einer negativen Entwicklung als auch als Unterstiit-
zer guter Wertsysteme in Erscheinung treten konnen. Deshalb nutzt der Roman
die Scheinwelt des Theaters als Metapher fiir Rattis fragwiirdige Handlungen. Rat-
ti agiert als Strippenzieher, der die Dorfbevolkerung wie Marionetten dirigiert und
sie so Kdmpfe fiir sich ausfechten lisst, wihrend er selbst auf der Beobachterposi-
tion verharrt. Der Erzihler vermutet ein System und tiefere Absichten hinter den
Handlungen Rattis:

hitte sonst er, den es anscheinend anging und der anscheinend der Anlaf ge-
wesen war, sich so gleichgiiltig verhalten kénnen? keiner Partei zuzdhlbar, auch
der nicht, die ihm anzuhangen bereit war, bleib er in schierer Gleichgiiltigkeit
von ihrem Tun unberiihrt, sichtlich nicht gewillt oder fihig, sich darum zu kiim-
mern, und fremd, als hatte sich nichts auf ihn bezogen, war er davongegangen,
fremd der Unruhe, die er gestiftet hatte, die er hatte stiften missen [...] es ist die
Kraft, mit der er wirkt, die der unendlichen Entfernung und des menschenfernen
Befehls, es ist das Versprechen, das er abgibt, das der Unendlichkeit; fremd und
abgel6st ist alles an ihm, er selber ist ein leeres Versprechen, und seine Leerheit
istjene, zu der das unendliche sich verwandelt, sobald es in irdischer Gestalt auf-
tritt. (BR 11, S. 131f))

Wie auch in den bisherigen Ausfithrungen wird an dieser Stelle deutlich, dass der
homodiegetische Erzihler nicht in der Lage ist, klare Aussagen zu treffen: Die Unsi-
cherheit der Interpretation, die Betonung des Tduschungsversuchs Rattis und auch
der Umstand, dass Fremdheit und Betrug parallelisiert werden, verdeutlichen Rat-



https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Glaubenswelten und das Bése in der Verzauberung

tis Funktion als Teufel und Gegenwert. Die Interpretation Rattis als Teufelsfigur er-
moglicht intertextuelle Verweise, nicht nur auf den Gesamtkomplex der Kulturge-
schichte des Bésen, sondern auch auf einzelne Texte. So ist Goethes Mephisto ein
literarisches Vorbild der brochschen Teufelsfigur, die von der Erzihlinstanz eben-
so als Negation dargestellt wird. Er ist die Kraft des Nichts, die Leerstelle des Le-
bens, eben der tiuschende Unwert. Erinnerungen, Mythen und Teufelsgeschichten
ermoglichen die Anbindung Rattis an die Tradition dieser Figur, an den umfangrei-
chen Text- und Ideenkorpus des Bosen und etablieren so Vorstellungskonzepte, von
denen die Rezipierenden sich abgrenzen kénnen und Vorahnungen, aufgrund derer
neue Wertsysteme etabliert werden. Rattis Wesen stellt den personifizierten Gegen-
wert dar. Gleich dem Imitationssystem bietet Ratti einen Ersatz zu Mutter Gissons
Wertkonzept der miitterlichen Herrschaft und auch im Rahmen des christlich-jadi-
schen Themenkreises steht Rattis System fiir das wahrhaft Bése, den Unwert. Mut-
ter Gisson offenbart Rattis Status treffend: »Der richtige Erl6ser schickt immer die
falschenvoraus, damit sie fiir ihn reinen Tisch machen ...erst mufd der HafR kommen
mit seiner Angst, dann die Liebe.« (KW 3, S. 175) Diese Ausfithrung greift die Vorstel-
lung aus der Offenbarung des Johannes auf (vgl. Offb. 16,13, LU). Der falsche Erloser
wird so zu einem Teil des Schicksals, eine Notwendigkeit auf dem Weg zu Erlosung.
Ahnlich stellt Mutter Gisson es in der Verzauberung dar: »Wir weichen, wenn die Zeit
da ist, wenn die Zeit da ist, und wenn es reif ist, ist es auch gut, was geschieht ...
es mufd blof} reif werden.«*® (KW 3, S. 176) Der Riickzug ebnet dem falschen Ver-
fithrer den Weg und bereitet den Sieg des wahren Erlosers vor. Diesem Prinzip fol-
gend, werden auch die teuflisch Bésen im Anschluss an die jiidische Vorstellung des
Satans wieder zu dienstbaren Helfern des guten Gottes. Marius Ratti ist also der
Gegenwert, der Antichrist und Verfithrer der Menschen. Sein Ziel ist die Auflosung
des angestammten Wertsystems. Das Imitationssystem entwickelt sich innerhalb
des Wertsystems und greift von innen an, gleich dem Teufel, der sich gegen seinen
Schépfer wendet, findet sich auch dieser Aspekt in der Verzauberung. Die Ablehnung
Mutter Gissons, Marius in ihr Wissen einzuweihen, erfolgt mit den Worten: »Du
kannst nicht dienen, auch wenn du es wolltest und an deinem Wissen zweifle ich
nicht, es bringt uns nur keinen Nutzen.« (KW 3, S. 45) Marius Status als Widerpart
bestitigt sich durch diese Aussage und verbindet ihn erneut mit dem Teufel, des-
sen Dienstfihigkeit ebenfalls verneint werden muss. Dieser Umstand wird durch
die Nihe von Marius und Mutter Gisson bestitigt, die der Erzahler als familidr be-
schreibt: »und es war, als wiirde ein verlorener Sohn, der halb noch zum Hause ge-
hoérte und doch ihm schon ferne war, wieder in die Fremde entlassen werden« (KW 3,

126 DieReifedientin diesem Zusammenhang nicht nur als Zeitmetapher, sondern verweist auch
erneut auf Mutter Gissons Status als Demeter-Figur, die sich als Gottin des Ackerbaus nach
der Ernte und dem Verlauf der Jahreszeiten richtet.

0:10:27.

131


https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

S. 45f.). Die Zugehorigkeit Rattis zu dem angestammten Wertsystem ist offensicht-
lich, dennoch wird ihm die Riickkehr verweigert und wie Luzifer wird auch Ratti in
die Tiefe Unter-Kupprons zuriickgeschickt. Gleichzeitig spielt die Beschreibung auf
das Gleichnis vom verlorenen Sohn an:

Der dltere Sohn war aber auf dem Feld. Und als er kam und sich dem Haus naher-
te, horte er Musik und Tanz. Und er rief einen der Knechte herbei und erkundigte
sich, was das bedeute. Der aber sprach zu ihm: »Dein Bruder ist gekommen und
dein Vater hat das Mastkalb geschlachtet, weil er ihn gesund erhalten hat.« Da
wurde er zornig und wollte nicht hineingehen. Sein Vater aber kam heraus und
sprach ihm zu. Er aber antwortete und sprach zu seinem Vater: »Siehe, so viele
Jahre diene ich dir und habe niemals ein Gebot von dir ibertreten, und nie hast
du mir einen Ziegenbock gegeben, damit ich mit meinen Freunden feiern kann.
Als aber dieser, dein Sohn, der dein Vermdgen mit Dirnen durchgebracht hat,
kam, hast du ihm das Mastkalb geschlachtet.« Er aber sprach zu ihm: »Kind, du
bist immer bei mir, und alles, was mein ist, ist dein. Man musste aber feiern und
sich freuen, denn dieser, dein Bruder war tot und lebt wieder, war verloren und
wurde gefunden.« (LK. 15,25-32, LU)

Doch eine Wiederaufnahme in die Familie und eine herzliche Willkommensfeier hat
Ratti nicht zu erwarten. Marius Ratti erscheint nicht nur als Gegenwert Mutter Gis-
sons, er ist auch der verlorene Sohn, der nicht erneut willkommen geheifien werden
kann. Statt dem abwehrenden Bruder ist es die Mutter selbst, die den Sohn zuriick-
weist. Der Vater wird nicht durch die willkommen heifiende Mutter ersetzt und Ma-
rius bleibt nur der Weg nach Unter-Kuppron.'”” Wie die obigen Zitate belegen, ist
Marius Ratti ein Widersacher und das personifizierte Imitationssystems, so kann
man seinen Status als teuflische Figur nur bestitigen. Der Aspekt der Magie ist noch
zu untersuchen. Teuflische Figuren sind hiufig magisch bewandert, so auch Ratti,
der auch aufgrund seiner Fihigkeit als Wiinschelrutenginger dem Magischen zu-
zuordnen ist: »Wenn ich aber die Rute in der Hand halte, und sie zuckt, dafd ich mit
jeder Faser meines Korpers das Gold spiire, so heifst dies nur, dafd die Zeit des Goldes
wieder ausgebrochen ist.« (KW 3, S. 44) Auch Mutter Gissons Beschreibung besti-
tigt Rattis magische Tendenzen, sie bewertet diese jedoch negativ und verkniipft sie
eng mit Rattis Teufelsstatus:

»Wandern«, sagte sie, »Wandern, ja .. sie wandern gerne, die Zauberer, die Zi-
geuner ... sie glauben, daf sie ihren Hafd auswandern kénnten mit den Fiifsen ...
und wenn sie nicht wanderten, dann wiiflten sie von ihrem Nicht-Wissen ... wer

127 Die familidre Ndhe Rattis und Mutter Gissons ist auch ein Beleg ihrer Symbolkraft als Deme-
ter und Dionysos, welche in engem Verwandtschaftsverhaltnis stehen.

0:10:27.


https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Glaubenswelten und das Bése in der Verzauberung

hafdt, ist ein armer Teufel, und er braucht auch immer einen Teufel, den er hassen
kann ..« (KW 3, S.173)

Diese Darstellung bezieht sich nicht nur auf Ratti und seine Anhingerschaft, son-
dern nimmt auch proleptisch das kiinftige Pogrom vorweg. Neben der Sinnebene,
die Rattis magische Befihigung beschreibt, ist die Sprachebene besonders zu be-
riicksichtigen, denn die Beschreibung Rattis ist sexualisiert. Die Darstellung Rattis
stellt einen fantasierten Geschlechtsakt dar und verbindet ihn so mit einer weiteren
teuflischen Eigenschaft, der sexuellen Erregbarkeit, die sich bei Ratti auf sprachli-
cher Ebene herauskristallisiert.”*® Das Gold, das Ziel von Rattis Suche, ist fiir ihn ein
Mittel, um die Dorfbevélkerung an sich zu binden, aber es ist auch ein Symbol des

129 welches er erreichen und beherrschen will. Die

Goéttlichen und des Dimonischen
Gier der Menschen schiirend und sie so in einen unausgesprochenen Pakt, in eine
Abhingigkeit treibend, nutzt er das Gold als Druckmittel. Die Erdreichtiimer aus-
beutend, wandelt sich der Symbolwert des Goldes, denn anstatt die Fruchtbarkeit
der Erde zu symbolisieren, versinnbildlicht es die menschliche Gier und deren di-
monisch erscheinende Folgen. Rattis iibersinnliche Fihigkeiten dhneln denen Mut-
ter Gissons, doch wendet er sie an, um zu verfithren oder einzuschiichtern, so ist

auch die Diagnose, die er dem Landarzt stellt, als Herausforderung zu betrachten:

Erlachelt, streckt den Arm aus und fahrt mit gespreizten Fingern, doch ohne mich
zu berithren, meinen Korper entlang. »Bei lhnen sitzt es hier« sagt er und deutet
auf meine linke Schulter. Das stimmte; in meiner Schulter und im Oberarm sitzt
ein Rheumatismus, den ich zwar wenig beachte, der mich aber gerne plagt, wen
das Wetter umschlagt. Moglich, dafd er das Wissen vom Miland bezogen hat [..]
moglich aber auch, daf er wirklich die Begabung magnetischer Diagnosen be-
safd. Bei diesem Narren eine gefihrliche Begabung. (KW 3, S. 82)

Rattis Ziel, dem Arzt seine Uberlegenheit zu beweisen, ist erneut ein Beweis fiir
seine teuflische Herkunft, gleichzeitig verdeutlicht der lichelnde Magier auch sei-
ne Begabung fiir das Ubersinnliche. Er beansprucht auch besondere Rechte, wie
das Privileg der Taufe, denn er verweigert seinem Helfer die Identitit und gibt ihm
den Namen Wenzel. Die abwertende Bezeichnung tschechischer Manner ist fiir den
Mann kiinftig der wahre Name. Der Hochmut und der Herrschaftsanspruch Rattis
zeigen sich in dieser Geste. Das Wirken des teuflisch Bosen offenbart sich auch in
der Natur, denn nach Rattis Ankunft heifSt es:

Alles ist vergessen. Der Schnee hatte es zugedeckt. Mit einem Schlag war der zu-
riickgedriangte Winter wieder hervorgebrochen [..] es war, so weihnachtlich es

128 Gleichzeitig fordert er von seinen Teufelsbiindnern sexuelle Enthaltsamkeit, das Liebesver-
bot besteht also auch in der Verzauberung.
129 Vgl. Broser, Patricia: Gold. In: Metzler Lexikon literarischer Symbole, S. 158-160, hier S.158.

0:10:27.


https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

war, nicht weihnachtlich, denn der Marzwind ist kein Dezemberwind, die Marz-
sonne keine Dezembersonne, der Mdrzmensch kein Dezembermensch. (KW 3,
S. 22)

Schnee und Winter verdringen den fruchtbaren Frithling und nehmen als Sym-
bole der Isolation, des Todes und der Unfruchtbarkeit*°
vorweg. Der Riickschritt in die vergangene Jahreszeit versinnbildlicht Rattis Ent-

die kiinftige Katastrophe

wicklungsfeindlichkeit. Antithesen, Parallelismen und Chiasmen betonen und
verstirken den bedrohlichen Charakter des Wintereinbruchs und verweisen auf
die Verinderung, die Mensch und Natur erfasst. Das Weihnachtsfest als Symbol
des christlichen Freudenfestes und der Geburt des Messias wird negiert. In der Ver-
zauberung verlaufen Naturbeschreibungen und Wetterphinomene parallel zu der
Romanhandlung, wie bereits die Beschreibung des Todes Mutter Gissons belegen
konnte. In der Darstellung des teuflisch Bosen als Unwert, als Imitationssystem,
wird auch die Erinnerung an den Mythos des Bésen lebendig gehalten. Die Schil-
derung teuflischen Wirkens auf der Romanebene ermoglicht eine Abgrenzung und
schafft eine Vergegenwirtigung der christlichen Moral- und Wertvorstellungen.
Gerade durch die Erinnerung an das Wirken des Bosen mittels kultureller Erin-
nerungsprozesse ist es den Rezipierenden moglich, eigene Werte und die eigene
Identitit zu stirken. Die Verzauberung bedient sich innerhalb dieses Wertgefiiges
der alten Mythen, intertextueller Verweise und bekannter Traditionen und kreiert
so ein besonderes Erinnerungsgefiige. Nicht Erfahrbarkeit steht im Raum, sondern
Tradition und Monumentalitit, das kulturelle Gedichtnis wird angesprochen und
ordnet Ratti in die Strukturen des Bosen ein. Hierdurch werden bekannte Antago-
nismen erweckt und die Reflexionsfihigkeit verstirkt. Gerade in dieses scheinbar
unpolitische Wertgeftige integriert Broch auf einer Metaebene die symbolische
Parallelitit von Hitler, Ratti und dem Teufel. Eine Taktik, die nicht unerwartet
ist, dhnlich agieren beispielsweise Hermynia Zur Mithlen oder Thomas Mann.
Interessant ist vor allem die Frage, wer die Anhinger des teuflisch Bosen sind.

6.2.2 Die Teufelsbiindner

Als Teufelsfigur ist Marius Ratti bemiiht, die Dorfbewohner*innen in seinen Bann
zu ziehen und an sich zu binden. Ein Anhinger Rattis fillt hierbei besonders ins
Auge: Wenzel. Der fremde Wanderer folgt Ratti nach Kuppron und unterstiitzt ihn
tatkraftig bei der Neuorganisation des Dorfes. Der »Zwerg« (KW 3, S. 164) ist er ein
untergeordneter Helfer Rattis. Die hierarchische Ordnung der Beziehung wird be-
reits in Wenzels Akzeptanz der Taufe deutlich: »ich [Marius Ratti, D.L.] habe ihn so

130 Vgl. Naschert, Guido: Winter. In: Metzler Lexikon literarischer Symbole, S. 486.



https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Glaubenswelten und das Bése in der Verzauberung

getauft, weil er wie ein Wenzel aussieht ... und jetzt heifdt er so.« (KW 3, S. 80) Ein de-
spektierlich-spottischer Name, der den Helfer Rattis herabsetzt, doch gleichzeitig
nimmt er die Taufe an und versteckt seine Bosheit hinter einer Maske des Schalks:

Er lachte libers ganze Cesicht, als wire er (iber mein Auftauchen entziickt, und er
war voller Zutraulichkeit, freilich von einer, der man es anmerkte, daf$ sie jeder-
zeit in Feindschaft umschlagen konnte. Ein Schelm und Henkersknecht zugleich
war er, ein SpafSvogel und ein Wiirger aus dem Niemandsland, ein Kerl, dem man
allerlei zutrauen konnte, vielleicht sogar die Wiederinbetriebnahme eines alten
Bergwerks, sicherlich aber die Verfolgung eines kleinen wehrlosen Radioagenten.
(KW 3, S.134)

Die externe Figurencharakterisierung Wenzels verbindet die Ebenen des Vertrau-
ensvoll-Kindlichen und des Komischen mit einer Sphire mérderischer Brutalitit.
Die Vielschichtigkeit der Figur tritt in der Beschreibung des Erzihlers deutlich zu-
tage und offenbart die Gefahr, die von dem »Sensenzwerg« (KW 3, S. 136) ausgeht.
Wenzel verfiigt iber zwei Seiten. Zum einen gleicht er einem mittelalterlichen Hof-
narren, er unterhilt die Dorfbewohner*innen und schafft so eine Vertrauensbasis.
Doch gleichzeitig zeigt er seine Treue Ratti gegeniiber und seine schonungslose
Brutalitdt. Er ist Rattis Handlanger, sein dienstbarer Geist und seine tatkriftige
Erginzung: »So eine Sache mit dem Marius ... man kommt nicht los von ihm ... aber
er tut ja nichts, immer nur Ideen und es geschieht nichts ... da mufd man dann die
Sache eben selber in die Hand nehmen.« (KW 3, S. 169) Wenzel ist der »Henkers-
knecht« (KW 3, S. 134). Rattis Handlanger entstammt zwar dem »Niemandsland«
(KW 3, S. 134) und ist ein fremder Wanderer, doch er ist keine teuflisch-magische
Figur, stattdessen ist er der Knecht des Bésen und wird von Ratti zu passender Zeit
geopfert. Die Metapher »Sensenzwerg« (KW 3, S. 136) rekurriert auf Wenzels physi-
sche Struktur, zugleich wird seine Gier nach Gold in Verbindung zu den tédlichen
Methoden gesetzt, mit denen er sein Ziel erreichen will. Wenzel ist das Symbol des
tiickischen Zwerges, er ist ein Pseudo-Zwerg, der in Kontrast zu dem Mirchen des
weisen Zwergenkonigs (vgl. KW 3, S. 43) gesetzt wird. Zusammenfassend kann man
feststellen, dass Wenzel und Ratti in einer besonderen Verbindung stehen, denn
Wenzel erginzt die Leerstellen in Rattis teuflischem Wesen, explizit die Aspekte der
Korperlichkeit. Fast erscheint er als Teufelsfigur der mittelalterlichen Fastnacht,
denn auch wenn Wenzel die Enthaltsamkeitsregeln Rattis in seiner Anhingerschaft
durchsetzt, ist er selbst kein impotenter Feind der Sexualitit (vgl. KW 3, S. 77). Ratti,
der scheinbare Erloser, der verfiithrerische Teufel, hat in Wenzel eine notwendige
Erginzung, mit der er alle Bereiche des dorflichen Lebens erreichen kann, auch
die rein materiell orientierten Bevolkerungsgruppen, etwa der reiche Bauer Lax,
werden von Wenzel iiberzeugt und so fir Rattis Verfithrung empfinglich. Dennoch
bleibt Wenzel ein in Abhingigkeit agierender Knecht: »Sohin geht es doch nicht
ohne den Marius. Er steckt auch hier dahinter.« (KW 3, S. 166) Aus der Aufspaltung

135


https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

des Bosen auf zwei Figuren, dem lenkenden Ratti und dem aggressiv-folgsamen
Wenzel, ergibt sich auch eine Aufteilung der Anhingerschaft. Die jiingere Genera-
tion folgt vor allem Wenzels Anweisungen, sie werden von ihm fir die Goldsuche
eingeplant. In der dlteren Generation findet ebenso eine Aufteilung statt, wihrend
rationalere Dorfbewohner*innen auf ihren eigenen Profit und auf Machtausbau
hoffen, glauben andere an die Erlosung. Miland, Irmgards Vater, ist der treueste
Anhinger von Marius, sein Wunsch nach Erlésung, nach einem »Bruder« (KW 3,
S. 227) bindet ihn an den scheinbaren Erloser. Die spitere Verfithrung ist bereits in
einem der ersten Romankapitel proleptisch angelegt, denn der Erzihler betont die
Nihe zwischen Ratti und Miland: »Mir fiel plotzlich eine merkwiirdige Ahnlichkeit
zwischen dem Miland und seinem neuen Hausgenossen auf. Die Bauern hier haben
manchmal etwas Stidliches an sich, dunkelhaarig, sehnig und mit scharfem Adler-
profilen, Jigertypen.« (KW 3, S. 27) Die Ahnlichkeit zwischen Miland und Ratti steht
in Kontrast zu der Schilderung von Rattis Fremdartigkeit (vgl. u.a. KW 3, S. 14).
Doch entspricht die Widerspriichlichkeit der Aussage den vorherigen Eindriicken
des Erzihlers und belegt neuerlich Rattis Anpassungsfihigkeit an seine Umge-
bung. Seine Fremdartigkeit wird durch die Parallelisierung mit Miland gemildert
und Miland gleichzeitig in die Nihe des Ubersinnlichen geriickt. Die angedeutete
Verwandtschaft beider Figuren wird auch durch ihre Beziehung zu Mutter Gisson
bestitigt. Wahrend Marius seine Versuche, Mutter Gissons Lehrling zu werden,
schnell aufgibt und ihre Herrschaft iibernehmen mochte, hat Miland einen anderen
Weg gewihlt, um ihr nahe zu sein:

Immer habe ich gesucht, Herr Doctor, schon als ganz junger Mensch. Und dann
habe ich mir die Gisson Ernestine von ober heruntergeholt [..] ja, und vielleicht
habe ich es getan, weilsieihrer Mutter so dhnlich war, und das wird wohl ein Feh-
ler gewesen sein ... vielleicht wére sie ihrer Mutter dhnlicher geblieben, wenn ich
sie nur ihrethalben genommen hitte (KW 3, S. 225).

Beide Figuren sind Suchende und beide scheitern. Milands problematische Ehe ist
aus dem Versuch geboren, das Unendliche — verkdrpert durch Mutter Gissons Wis-
sen und ihre Heilsvorstellung — bereits im Diesseits zu besitzen. Anstatt sich auf
das eigene Streben nach Wissen und einen Versuch der Anniherung an das un-
erreichbare Ziel zu konzentrieren, scheitert er bei dem Versuch der Erfillung im
Diesseits. Seine Erkenntnis des eigenen Fehlers fithrt aber nicht zu einer Neuorien-
tierung, sondern lediglich zu einem Austausch, das erste irdische Ziel wird durch
ein anderes, nimlich Marius Rattis Erlosungsfantasie ersetzt. Eine Kontrastfigur
Milands findet sich in Gestalt seines Schwagers, der ein erklirter Feind des teuf-
lisch Bosen ist. Mathias Gisson, der Wichter des Berges, ist gleichzeitig auch auf
die judisch-christliche Religion zu beziehen. »grof, breitschultrig und hemdirm-
lig stand er da gleich einem Erzengel mit seinem roten Bart, ein Wichter vor der
Tire« (KW 3, S. 43). Der Vergleich mit einem wachenden Erzengel wird durch Ma-



https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Glaubenswelten und das Bése in der Verzauberung

thias Versuche, den Berg vor Marius zu beschiitzen, noch bestitigt. Doch ist Ma-
thias nicht als rein positiv konnotierte Figur zu verstehen, insbesondere die zweite
und dritte Fassung des Romans bauen seine Figur aus. Die Charakterisierung durch
den Erzihler negiert dabei den Erzengelvergleich: »er ist ein unsteter ungebirdiger
Geselle, stiirmisch und mitunter unberechenbar« (BR 11, S. 44). Verbunden mit der
bereits oben untersuchten Parallele zu der Parabel vom verlorenen Sohn, wird die
Verwandtschaft zwischen Marius und Mathias deutlicher. Auch der rote Bart ist ein
weiteres Merkmal, das aufteuflische Wesen des Bergmathias verweist. Mathias Gis-
son ist ein Gegner von Marius Ratti und Wenzel, doch seine Charakterziige weisen
deutliche Parallelen auf und auch Luzifer war ehemals ein Erzengel. Die ambiva-
lente, aggressive und ungebirdige Haltung Mathias Gissons wird auch an spiterer
Stelle deutlich:

Der Bergmathias drohnte vor Lachen: »Ob ich mich trau? mit euch allen werde
ich fertig, mit euch allen mitsamt euren Taschenmessern, ihr Buberln ... und ich
sag’ euch, weg vom Berg, oder ich jag’ euch davon. [..] Ich will ja gar nicht reden,
Herr Doctor, die bekommen ganz was anderes zu horen.« Er lachte, aber sein Bart
ist gestraubt, und seine Hand halt das griffeste Messer (KW 3, S. 167f.).

Das Lachen ist in der Verzauberung charakteristisch fiir Figuren mit ambivalenten
Charakterziigen, der Schmied und die Milandin lachen ebenfalls und stets in Zu-
sammenhang mit dem Bosen und der Verzauberung. Das Lachen ist an dieser Stel-
le aber auch ein teuflischer Zug und der gestriubte Bart unterstreicht — als Par-
allele tierischer Instinkte — die fragwiirdige Figur Mathias Gissons. So ist er zwar
ein Feind Rattis, aber kein moralischer Gegner, denn auch er bewahrt seine Nichte
nicht vor Rattis Machenschaften. Neben der Einstellung der Gissons ist vor allem
das Verhaltnis des Erzdhlers zum teuflisch Bésen von Interesse. Als Landarzt ist er
eine distinguierte Erscheinung. Dariiber hinaus erkennt er die Gefahr des Wahns
frithzeitig. Die Parallelen zwischen Marius Ratti und ihm sind somit von Interes-
se, denn auch er ist als fremder Stidter in das Dorf gekommen und versucht von
Mutter Gisson zu lernen. Der Erzihler schwankt zwischen Sympathie und Entset-
zen, seine Freundschaft und Bewunderung fiir Mutter Gisson ist jedoch letztendlich
ausschlaggebend. Auch er sucht nach Erlosung, so gleicht er Miland, der den Weg
aus der Einsamkeit gehen mochte, doch im Gegensatz zu diesem erkennt er, dass
das Gottesbild, also das oberste Wertziel, unerreichbar sein muss und nur eine An-
niherung moglich sein kann:

und das Unendliche, das immer nur ein Weiter und Weiter ist, ein Unausschreit-
bares, ein Unausdenkbares, es bleibt unerfafibar, ohne erfafllich Ganzheit, wenn
nicht ein Uber-Unendliches, ein Uber-UnerfaRliches dariiber stiinde, es einschlie-
Rend und zur Ganzheit bildend: Gott. [..] Wie tief verlockend ist es, ihn ins Irdi-
sche und Faftbare zuriickzuziehen, ihn zurtickzurufen in die Formen der Erde, die

0:10:27.

137


https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

Erde selber zu seinem Sein zu erheben [..] ich, der ich das Zuriickfallen um mich
herum spiirte, in meiner Angst vor dem Zurtickfallen, das in jedem Menschen
wohnt, ich hatte keinen anderen Ausweg als jenen Seufzer (KW 3, S. 235).

Der Gedankenmonolog des Erzahlers ist eine nachtrigliche Selbsterforschung, aus-
gelost durch den intertextuellen Verweis auf die Gretchenfrage aus Goethes Faust:
»Glauben Sie denn an Gott?« (KW 3, S. 230) Die Gedankenrede offenbart die Pro-
blematik des Glaubens, der immer nur Glauben an ein entferntes Ziel sein konne.
Gleichzeitig wird die Angst vor der Vereinfachung, dem Zuriickfallen des Géttlichen
ins Irdische und des Irrationalen ins Rationale deutlich. Erneut findet sich das Pra-
fix »un«in mehreren Variationen in dem Monolog des Erzihlers und offenbart seine
Ohnmacht, sein Wissen um die Ausweglosigkeit seiner Gottessuche, welche letzt-
endlich nur im Glauben zu erfahren ist. Seine Erkenntnis der Gefahr des Riickfalls
ins Irdische ist in der Figur des Marius vorgegeben. Die Negation nimmt aber auch
auf sprachlicher Ebene den spiteren Riickfall des Erzihlers proleptisch vorweg. So
erkennt der Erzahler zwar die Gefahr der Verzauberung und des Wahns, denn so-
wohl das erzihlende als auch das erlebende Ich wissen um das Risiko, doch im Mo-
ment der Priifung versagt er.

6.2.3 Die Katholische Kirche in der Verzauberung

Die christliche Kirche stellt sich stets als Experte in Bezug auf das teuflisch Bése
dar, deshalb miisste der katholische Pfarrer Kupprons Marius Ratti entschieden
entgegentreten. Der Landarzt charakterisiert den Dorfpfarrer jedoch folgenderma-
8en: »Kranklich, bleichsiichtig, geht sein schattenhaftes Dasein beinahe unsichtbar
zwischen den vier Winden seines Pfarrhofs vor sich; er nimmt mich nie in An-
spruch, vielleicht weil er das Honorar fiirchtet, vielleicht weil er weif3, daf} ich
keines von ihm annehmen wiirde.« (KW 3, S. 47). Armut, Hoffnungslosigkeit und
Isolation kennzeichnen das Leben des Pfarrers. So kann er kaum als wiirdiger Geg-
ner Rattis betrachtet werden. Stattdessen symbolisiert er den Bedeutungsverlust
der Kirche, die nur noch als pflichtmifige Erinnerung in den Képfen der Dorf-
bewohner*innen iiberdauert. Die Kirche ist fiir die meisten Figuren Bestandteil
der Feiertagskultur™, aber sie fungiert weder wertsetzend noch identititsbildend.
Auch ist die Dorfkirche kein prichtiges Gotteshaus und kein Symbol des lebenden
Christentums, sondern ein verfallender Bau (vgl. KW 3, S. 49f.). Dementsprechend
betont auch der Erzihler seine Leidenschaftslosigkeit gegeniiber der Kirche, sein
»U-Boot-Christentumc: »Ja, Herr Pfarrer, Sie kennen doch mein Abkommen mit
unserem Herrgott ... zu Ostern, Pfingsten und Weihnachten mache ich ihm meine

131 Vgl. Dehrmann, Markus: »Hort ihr den Regen?« Hermann Brochs Verzauberung und die zeit-
genossische Anthropologie. In: Jahrbuch der Deutschen Schillergesellschaft. Internationales
Organ fiir neuere deutsche Literatur. Bd. 58. Berlin/Boston 2014, S. 303—330, hier S. 312.



https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Glaubenswelten und das Bése in der Verzauberung

Aufwartung ... und sonst muf$ er sich zu mir bemithen...« (KW 3, S. 48) Diese Ein-
stellung spiegelt sich in seinem Handeln wider: »und er trigt es mir nicht nach,
wenn ich ihn, kommt es zum Versehen, fast immer zu spit rufen lasse.« (Ebd.)

Der »Autorititsverlust«**

des Pfarrers wird durch die Einstellung des Arztes nicht
abgemildert, sondern vorangetrieben und so fithrt die Resignation des Pfarrers zu
einer Realititsflucht. Er gestaltet seinen Garten als irdisches Paradies und umgeht
seine seelsorgerischen Pflichten: »Da trat ich in das Girtchen, und es war der wohl-
bekannte kleine Duftbezirk um die Stdcke, ein siif3es kleines heiliges Leben, und
wieder schien mir, als reiche der Glaube des Pfarrers auch nicht dariiber hinaus.«
(KW 3, S. 236) Das Diminutiv »Girtchen« grenzt den Aktionsradius des Pfarrers
weiter ein und der Eindruck seiner Bedeutungslosigkeit wird durch die Aufzihlung
verstirkt. Die Heiligkeit des Christentums ist in seinem Wirken auf einen Garten
reduziert. Pfarrer Rumpold ist kein Kenner und Gegner des Bdsen: »Es war, als
ob alles, was aufRerhalb seiner paar Rosenstdcke sich abspielte, fiir thn zu einer
diirftigen mechanischen Sorge werden mufte; seine Welt hatte einen winzigen
lebendigen Kern und um den herum nichts als ein wenig Gewirr, diirftig, trocken,
unscheinbar« (KW 3, S. 238). Der Pfarrer ist passiv, er ist weder Seelsorger noch
geistlicher Leiter der Dorfbevolkerung. Seine Schwiche wird bereits durch den
Steinsegen vorweggenommen. Der volkstiimliche Gottesdienst auf dem Kuppron
ist »wie so viele solch alter Naturbeschwérungen — zu einem recht kitmmerlichen
Fest geworden« (KW 3, S. 88). Dieser Gottesdienst, in welchem die symbolische
Bergbraut, Irmgard, vor dem boésen Drachen gerettet werden soll, ist der spi-
teren Bergkirchweih kontrastierend entgegengestellt. Der Erzihler betont die
Problematik des im Volksglauben verwurzelten Gottesdienstes:

Doch unter dem Kreuze hinter dem Altar, war an der Wand eine alte Bergmanns-
haue angebracht. Vor diesen Gegenstanden zelebrierte der Pfarrer, und was er tat
mufite ihm, dem kirchlichen Priester, als ein Vorgang erscheinen, der sich hartam
Abgrund verdammungswiirdigen Aberglaubens hinbewegte. (KW 3, S. 102)

Der katholische Glaube verbindet sich mit dem Volksglauben, die Bergmannshaue
symbolisiert die Erinnerungen an die erfolgreiche Vergangenheit und ist in Verbin-
dung mit den Segnungen der Erdschitze eine Riickbindung an mythische Sagen.
Die Identitit der Dorfbewohner*innen konstituiert sich also aus zwei Wertberei-
chen, welche fortwihrend miteinander konkurrieren. »Heiden sind sie allesamt ...
auch wenn sie sich bekreuzigen, ist’s heidnisch« (KW 3, S. 49), so urteilt der Pfarrer
iiber seine Gemeinde und unterstiitzt die alten Segnungen dennoch. Der schwin-
dende Glaube der Dorfbevilkerung zeichnet sich bereits in Milands Haus ab, in dem
dasRadio, das Symbol der modernen Technik, in der »Zimmerecke« (KW 3, S. 30) das

132 Scheufele: Glaubensverlust und Erlosungsbediirfnis. Hermann Brochs »religiosistisches«
Werk. Wiirzburg 2020, S. 278.

0:10:27.

139


https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

Kruzifix ersetzt und so den Wandel der Bevélkerung spiegelt. In Kuppron dienen
miindlich verbreitete Sagen der Erinnerung an vergangene Zeiten, insbesondere die
Erzihlung tiber den Zwergenkénig wird hiufig hinzugezogen, doch noch eine ande-
re Erzihlung ist von Bedeutung und belegt den schwindenden Einflussbereich der
Kirche. Der Bericht iiber die Riesen, die den Himmel von der Erde entfernten, indem
sie den Kuppron errichteten (vgl. BRI, S. 3591f.), schildert eben diese Entfremdung
von Rationalitit und Irrationalitit, von Paradies und Erde. Der Mythos ist eine kul-
turelle Erinnerung, die die Dorfbewohner*innen noch enger an den Berg bindet und
die Bedeutung des Berges stark itberh6ht. Gleichzeitig werden nochmals — diesmal
auf mythologischer Ebene — Berg und Erde mit Gewalt und Aggressionsakten ver-
bunden und mit dem Wunsch nach Macht, dem Streben nach Freiheit: kurzum mit
Eigenschaften des Bosen kombiniert. Dieser regionale Mythos wird in miindlicher
Uberlieferung in der Dorfbevélkerung weitergegeben und bindet diese eng an die
Region. Im Kontrast zum christlichen Weltbild entsteht ein System der wesentlich
personlicheren Erinnerungen, weitergegeben von Generation zu Generation. Der
Einfluss und die Bedeutung dieser Mythen sind in der Kombination heidnisch-re-
gionaler Brauche mit christlichen Festen zu erkennen. Mit dem Steinsegen und der
Bergkirchweih wird versucht, beide Erinnerungs- und Identititskonzepte zu verei-
nen, hierbei wird die Kirche jedoch fortwihrend geschwicht.

Ein weiterer Aspekt offenbart die starke Einschrinkung des kirchlichen Blickes
auf die Geschehnisse, so ist es nicht Ratti, dem der Pfarrer mit Skepsis begegnet,
sondern der Calvinist Wetchy. Andreas Mersch geht davon aus, dass der Pfarrer die
schwache christliche Kirche symbolisiert, die sich nicht gegen Marius Ratti — be-
ziehungsweise auf der Ebene der Zeitkritik nicht gegen den Nationalsozialismus —
wehren kénne.” In der Verzauberung sieht es tatsichlich so aus, als wiren vor allem
die mangelnde Durchsetzungsfihigkeit und die Schwiche Pfarrer Rumbolds fiir die
fehlende Gegenwehr verantwortlich. In der zweiten und dritten Fassung ist das feh-
lende Engagement des Pfarrers jedoch ganz anders zu deuten und wird stark politi-
siert. Statt der Anprangerung der Verfolgung und tatkriftiger Nichstenliebe zeigt
sich die Engstirnigkeit des Reprasentanten der katholischen Wertgemeinschaft of-
fensichtlich:

»Eben, Herr Doctor ... und arger als der Heide ist der Ketzer ..« »Herr Pfarrer, es
gibt auch fromme Ketzer, und wenn sie dabei an meinen Nachbar denken, so sei-
en Sie versichert, daf} der ein zweifelsohne frommes Leben fiihrt...«

Dies war jedoch ein Punkt, an welchem der kleine Cottesstreiter unnachgiebig
war: »Ich kenne Ihre Ansicht, Herr Doctor, und ich kann ihr nicht beipflichten ...
niemand darf von ketzerischer Frommigkeit reden, auch Sie nicht, Herr Doctor,

133 Vgl. Mersch: Asthetik, Ethik und Religion bei Hermann Broch. Mit einer theologisch-ethi-
schen Interpretation seines Bergromans. Frankfurt a.M. 1989, S. 160f.



https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Glaubenswelten und das Bése in der Verzauberung

das wire siindhaft ... wire es die richtige Frommigkeit, sie finde in den Schofs der
Kirche zuriick, nicht aber zum Heidnischen und zum Golde und zu den Geldge-
schiften, die dieser angeblich fromme Mann betreibt« (BR 11, S. 88).

Wetchy, der Auflenseiter der Dorfgemeinschaft und das spitere Opfer eines Po-
groms, wird auch von Seiten der Kirche verurteilt. Ausgrenzung erfihrt der Cal-
vinist nicht nur auf gesellschaftlicher und sozialer Ebene, sondern auch durch die
Instanz, die als moralisches Vorbild agieren miisste. Die Vorwiirfe, die der Pfarrer
anfiithrt, Wetchy sei ein Ungliubiger und rein auf das Materielle fokussiert, sind in
Anbetracht der grofRen Armut Wetchys absurd und offenbaren das vollkommene
Desinteresse und die Engstirnigkeit des Pfarrers. Gleichzeitig verweisen diese
Stereotype, nimlich Ketzerei und Geldgier, auf traditionelle antisemitische Vor-
urteile. Der Pfarrer bindet seine Aussagen an ein antisemitisches Gedichtnis, an
produzierte und auf Vernichtung und Ausgrenzung angelegte Erinnerungen, deren
Wahrheitsgehalt fiir die Erinnerungsgemeinschaft uninteressant ist. Stattdessen
schaffen diese stereotypen Vorurteile, Mythen und Erinnerungsprozesse neue
Identititen und miinden in der Etablierung eines unheilvollen Identitits- und Er-
innerungskonzeptes. Der Calvinist erlebt innerhalb der Romanhandlung eben jene
Ausgrenzungen, Schikanen und schlussendlich die Vertreibung, die die jidische
Bevolkerung im Nationalsozialismus erleiden musste. Wihrend die erste Fassung
diese Ubertragung Wetchys als Symbol der jiidischen Opfer wesentlich dezenter
darstellt, erweitert und vertieft die zweite Fassung die Darstellung der antisemi-
tischen Gesellschaft. Die Ausweitung der stereotypen Vorurteile auf die kirchliche
Moralinstanz, die explizit wird, verstirkt das Bild deutlich. In Anbetracht des
Entstehungskontextes ist zu vermuten, dass Broch diesen Aspekt aufgrund seiner
eigenen zeitgleich erfolgenden Erlebnisse deutlicher positionieren wollte. Wahrend
die Verzauberung noch implizite Andeutungen vornimmt, werden die spiteren Fas-
sungen expliziter. Bedingt durch die politische und gesellschaftliche Entwicklung,
im Kontext der bedrohlichen Verfolgung, der personlichen Gefahr durch den Natio-
nalsozialismus und des spiteren Wissens um die Shoa hat Broch sich verstirkt mit
dem Judentum beschiftigt und sich schlussendlich als jiidischer Autor gesehen.”*
Der Pfarrer ist kein ernstzunehmender Gegner des Bosen, stattdessen paktiert er
mit Rattis Anhingerschaft, indem er ihren Aberglauben unterstiitzt und die Augen
vor der Realitdt zu verschliefen sucht:

134 Zu den Studien Brochs und seiner personlichen Wiederanndherung und Akzeptanz der ji-
dischen Identitit siehe: Brude-Firnau, Gisela: Der Einfluss des jidischen Denkens im Werk
Hermann Brochs. In: Richard Thieberger (Hg.): Hermann Broch und seine Zeit. Akten des In-
ternationalen Broch-Symposiums. Nice 1979. Jahrbuch fiir internationale Germanistik. Reihe
A. Band 6. Bern 1980, S. 108—121, hier S. 111.

0:10:27.

141


https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

»Vielleicht wird es jetzt besser.« Wieder so eine merkwiirdige Hoffnung. [...] »)a,
daistso ein Mensch, Marius heif’ter ... und da wird es jetzt wieder mehr Messing-
monde geben. [..] Fiir das Wohl der Kirche kann man schon einen kleinen Aber-
glauben hinnehmen, ist ja ein frommer Aberglaube.« Ich mufite lachen: »Na, so
absolut fromm scheint mir dieser Aberglaube nicht zu sein.« Er wurde dngstlich:
»Ist’s wirklich so arg, Herr Doctor? ... ich hab’s nicht glauben wollen...«»Wie man’s
nimmt, Hochwiirden ... ich weif$ ja nicht, was man lhnen zugetragen hat..« »Daf$
sie, Gott verzeih« mir die Siinde den Teufel in der Erde anbeten wollen.« (KW 3,
S. 238)

Der Vertreter der Kirche weiht die Messingmonde, die magischen Schutzsymbo-
le des alten Volksglaubens, welche in der Verzauberung das Aquivalent des Haken-
kreuzes darstellen. Im Gegenzug erhilt er Unterstiitzung fiir die Renovierung der
Kirche. Obwohl der Pfarrer um die zweifelhaften Absichten der Minner weif3, un-
terstiltzt er sie und verliert so jede Moglichkeit, dem Bdsen entgegenzutreten. Die
Anklage, die der Roman vor allem in den spiteren Fassungen im Kontext dieser Be-
schreibung einfiigt, ist offensichtlich und belegt auch das Unverstindnis der ver-
folgten Opfer angesichts des Schweigens der kirchlichen Moralinstanzen.

6.3 Erlosung und Opfergaben
6.3.1 Erlésung in den Glaubenswelten

»Du Opferls, so hallt es immer ofter iiber die Schulhéfe, doch wenn man die Jugendli-
chen fragt, dann sind die Definitionen meist schwammig. Was also ist ein Opfer und
welche Formen des Opfers gibt es? Die meisten Menschen verbinden die Bezeich-
nung Opfer erst einmal mit Gewalt, mit Blut und Tod. Opfer gibt es aber auch im
juristischen Fachjargon; in der Geschichte spricht man fast ebenso hiufig von Op-
fern und Tatern und natiirlich finden wir sie in der Religion, im Aberglauben und
in den Mythen. »Dein Opfer wird grof3 sein« (KW 3, S. 211), — dieses Versprechen
gibt Marius Irmgard. Die Aussage ist per se zweifelhaft, doch bevor die Opferphi-
nomene und -vorginge in der Verzauberung niher betrachtet werden kénnen, miis-
sen zwei Begrifflichkeiten definiert und iiberblicksartig betrachtet werden: Opfer
und Erlésung. Beide Begriffe werden in Brochs Roman inflationir verwendet. Die
vorliegende Arbeit strebt keine umfassende Untersuchung dieser weitreichenden,
vielschichtigen und ambivalenten Vorstellungen an, sondern maochte die Begrifte
fiir eine Textanalyse nutzbar machen. Die Opfer- und Erlosungsthematik ist in der
Forschung umfassend und vielschichtig behandelt worden, deshalb soll hier vor

135 Zu den Begriffen Opfer und Erl6sung siehe u.a.: Negel, Joachim: Ambivalentes Opfer. Studi-
en zur Symbolik, Dialektik und Aporetik eines theologischen Fundamentalbegriffes. Pader-



https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Glaubenswelten und das Bése in der Verzauberung

allem ein Uberblick gegeben werden, um Brochs Darstellung nachvollziehen zu kén-

nen. Wie bereits kurz erdrtert, ist der Begriff Opfer diffus:

Beschreibende Klassifikationen von Opferritualen differenzieren nach Beschaf-
fenheit oder Behandlung der Opfermaterie. Demnach kénnen einmal pflanzliche
Opfergaben, Tieropfer, Menschenopfer, blutige und unblutige Opfer, zum ande-
ren Brandopfer, Schlachtopfer, Versenkungsopfer, Trankopfer (-Libationen< und
Vernichtungsopfer unterschieden werden. Typologien beriicksichtigen eher die
Absichten der Handelnden, die Opferritualen zugrundeliegen: Lob-, Dank-, Bitt-
und Siithnopfer wiren entsprechende Kategorien.'

Opfergaben umfassen ein breites Spektrum, sie sind hiufig gewaltfrei und oft an

konkrete Ereignisse des menschlichen Lebens gebunden. Das Menschenopfer stellt

hierbei die absolute Eskalation dar:

Unter Menschenopfer versteht man die Totung von Menschen oder Verwendung
von menschlichem Blut, Fleisch, Gebeinen als Opfer, das heifst zu rituellen Zwe-
cken. Mit dem Begriff Menschenopfer ist lediglich die Opfermaterie genauer be-
nannt, Intention und duflere Form der Opferhandlungen kénnen sehr verschie-
den sein. Gemeinsam ist ihnen die Bedeutung der Entdufierung der Opferma-
terie. Als rituelle Handlung ist das (Menschen-)Opfer meist Teil eines grofieren
rituellen Komplexes."’

Opfer sind also stets an einen rituellen Handlungskomplex gebunden, das bedeu-

tet auch, dass in verschiedenen Mythen und Religionen unterschiedliche Vorstel-

lungen vorherrschen. Georg Baudler erdrtert, dass insbesondere junge Frauen zu

Opfern auserkoren wurden. Er bezieht dies auf die Auswirkungen der beginnenden

Sesshaftigkeit der Menschen, welche den Status der Frauen als Verwalterinnen von

Haus und Hofverindert hitte. Junge Frauen wurden so zu einem wichtigen Gut, sie

sicherten den Fortbestand der Familie und somit stiegt auch ihr Wert als Opferga-

be.”® Gleichzeitig verweist er darauf, dass die Opfer in den »Vorgang der Vergbtt-

lichung«® einbezogen wiirden und so die Funktion von géttlichen Erlgserfiguren

tiberndhmen. Diese Schilderung verbindet die Opfer mit der géttlichen Instanz und

136

137

138

139

born/Miinchen 200s5; Ritter, Werner H. (Hg.): Erl6sung ohne Opfer. Gottingen 2003; Werbick,
Jurgen (Hg.): Sithne, Martyrium und Erl6sung? Opfergedanke und Glaubensgewissheit in Ju-
dentum, Christentum und Islam. Paderborn 2013.

Drexler, Josef: Opfer. In: Christoph Auffarth, Jutta Bernard, Hubert Mohr et al. (Hg.): Metzler
Lexikon Religion Gegenwart — Alltag — Medien. Stuttgart 2005, S. 607—613, hier S. 608f.
Hensel, Sabine: Menschenopfer. In: Metzler Lexikon Religion Gegenwart — Alltag — Medien.
Stuttgart 2005, S. 427—429, hier S. 427.

Vgl. Baudler, Georg: Erl6sung vom Stiergott. Christliche Gotteserfahrung im Dialog mit My-
then und Religionen. Miinchen, Stuttgart 1989, S.171.

Ebd., S.172.

0:10:27.

143


https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

m

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

somit auch mit dem Prozess der Erlésung. Eben diese Vorstellung des Madchenop-
fers sei auch auf Persephone zu beziehen, die als »Opfer- und Mittlergestalt des Ge-
schenks der Fruchtbarkeit und des Kreislaufs des Lebens«**° gelte. Der Fokus liegt
somit aufjungen, gerade geschlechtsreifen Frauen, kiinftigen Miittern, die als Mitt-
lerinnen zwischen der géttlichen Sphire und der menschlichen Gemeinschaft zu
Opfern erwihlt wiirden. Natiirlich sind neben der Hochform der Gewalt, dem Men-
schenopfer, auch weitere Opferformen gingig. Veronika Hoffmann fithrt aus, dass
lange die Vorstellung gegolten habe, dass »das Opfertier den Tod stellvertretend fir
den Opfernden erleide«.'* Gleichzeitig betont sie, dass dieser Blick auf die alttesta-
mentliche Opferpraxis kaum zeitgemif sei, da zahlreiche verschiedene Opfergaben
dargebracht wiirden und der Fokus nicht explizit auf der Tétung lige."** Das Opfer
diene in dieser Perspektive einem Vorgang, den Hoffmann bereits im Titel ihres Ar-
beit mit der Umschreibung Vor Gottes Angesicht treten bezeichnet. Ein Opferungspro-
zess, der wie kaum ein anderer geeignet ist, sich die Praxis der Opferung im Alten
Testament zu vergegenwirtigen, ist die beinahe vollzogene Opferung Isaaks durch
Abraham:

Nach diesen Geschichten versuchte Gott Abraham und sprach zu ihm: Abraham!
Und er antwortete: Hier bin ich. Und er sprach: Nimm Isaak, deinen einzigen
Sohn, den du lieb hast, und geh hin in das Land Morija und opfere ihn dort zum
Brandopfer auf einem Berge, den ich dir sagen werde. Da stand Abraham frith am
Morgen auf und glirtete seinen Esel und nahm mit sich zwei Knechte und seinen
Sohn Isaak und spaltete Holz zum Brandopfer, machte sich auf und ging hin an
den Ort, von dem ihm Cott gesagt hatte. Am dritten Tage hob Abraham seine
Augen auf und sah die Stétte von ferne. Und Abraham sprach zu seinen Knech-
ten: Bleibt ihr hier mit dem Esel. Ich und der Knabe wollen dorthin gehen, und
wenn wir angebetet haben, wollen wir wieder zu euch kommen. Und Abraham
nahm das Holz zum Brandopfer und legte es auf seinen Sohn Isaak. Er aber nahm
das Feuer und das Messer in seine Hand; und gingen die beiden miteinander. Da
sprach Isaak zu seinem Vater Abraham: Mein Vater! Abraham antwortete: Hier
bin ich, mein Sohn. Und er sprach: Siehe, hier ist Feuer und Holz; wo ist aber das
Schaf zum Brandopfer? Abraham antwortete: Mein Sohn, Cott wird sich ersehen
ein Schaf zum Brandopfer. Und gingen die beiden miteinander. Und als sie an die
Statte kamen, die ihm Gott gesagt hatte, baute Abraham dort einen Altar und leg-
te das Holz darauf und band seinen Sohn Isaak, legte ihn auf den Altar oben auf

140 Ebd.

141 Hoffmann, Veronika: Vor Gottes Angesicht treten. Zum Opfer in biblisch-christlicher Perspek-
tive. In: Jirgen Werbick (Hg.): Stihne, Martyrium und Erl6sung? Opfergedanke und Glaubens-
gewissheit in Judentum, Christentum und Islam. Paderborn 2013, S. 51—71, hier S. 58.

142 Vgl. ebd.



https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Glaubenswelten und das Bése in der Verzauberung

das Holz und reckte seine Hand aus und fasste das Messer, dass er seinen Sohn
schlachtete.

Da rief ihn der Engel des Herrn vom Himmel und sprach: Abraham! Abraham! Er
antwortete: Hier bin ich. Er sprach: Lege deine Hand nicht an den Knaben und
tu ihm nichts; denn nun weif ich, dass du Gott fiirchtest und hast deines einzi-
gen Sohnes nicht verschont um meinetwillen. Da hob Abraham seine Augen auf
und sah einen Widder hinter sich im Gestriipp mit seinen Hornern hingen und
ging hin und nahm den Widder und opferte ihn zum Brandopfer an seines Sohnes
statt. (1. Mose 22, LU)

Diese Stelle des Alten Testaments beschreibt den vollkommenen Gehorsam und die
Gottesfurcht Abrahams, der die Forderung Gottes regelrecht gefithllos zu erfiillen
gedenkt und den einzigen Sohn und Erben opfern wiirde. Das Einschreiten des En-
gels lasst den Vorgang als Priifung erscheinen, die Abraham endgiiltig das Wohl-
wollen Gottes einbringt. Die Opferung des Widders ist nun eine Ersatzhandlung
und ein Dank des Vaters. Der Widder als »Bild einer minnlichen Lebenskraft«#
tritt an die Stelle des Kindes, des Sohnes, der die Familie fortfithren kann. Mithilfe
der Erzihlung wird so auch der Ubergang vom Menschen- zum Tieropfer darge-
stellt.”*#% Die dreimalige Bestitigung Abrahams wird von Broch ebenfalls aufge-
nommen und umgedeutet. Doch nicht nur Gottesvorstellung und Teufelsbild ha-
ben aufgrund der Sikularisierung an Bedeutung verloren, auch die Opferthematik
erscheint problematisch und unzeitgemaf.¢ So ist die Aussage: »Christus ist ge-
storben fiir unsere Siinden nach der Schrift« (1. Kor, 15,3, LU) heute diskussionsbe-
diirftig. Im Kontext der Problematik des Opfercharakters Jesus ist auch der Erls-
sungsbegrift zu hinterfragen. Im Rahmen anthropologischer Erklirungen hat René
Girard die »Siindenbock«These aufgestellt: »Demnach ist das religiose Opfer nichts
anderes als kaschierte Gewalt, die sich gesellschaftlich an einem willkiirlich heraus-
gegriffenen Siindenbock austobt, diesen aber, weil er zum Unterpfand des Friedens
wird, zuletzt als sakral verehrt.«* Jesus wire so der >Siindenbocks, der die Uneinig-
keit beenden soll. Bjérn Schmid verweist in diesem Zusammenhang auf den Aspekt,

148

dass Jesus sich freiwillig opfert'*®: »Erlésung hat demnach nichts damit zu tun, dass

143 Clarus, Ingeborg: Opfer, Ritus, Wandlung eine Wanderung durch Kulturen und Mythen. Diis-
seldorf 2000, S. 29.

144 Vgl ebd., S.31.

145 Vgl. Hensel: Menschenopfer, S. 429.

146 Vgl Ritter, Werner: Erl6sung ohne Opfer? Einleitung. In: ders. (Hg.): Erlésung ohne Opfer. Got-
tingen 2003, S. 10.

147 Angenendt, Arnold: Die Revolution des geistigen Opfers. Blut — Stindenbock — Eucharistie.
Freiburg 2016, S. 11.

148 Vgl. Schmid, Bjorn: Erlésung in der Literatur. Untersuchungen zu den Werken von Hartmann
von Aue, Bertolt Brecht und Max Frisch und ihren biblischen Pratexten. Marburg 2016, S.103.

0:10:27.

145


https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

ein grollender Gott besinftigt werden miisste«.*® Opferungen sind nach Girards
Ansichtkontrollierte Gewaltausbriiche und Ersatzhandlungen, die die Opfer im Ge-
genzug zur Mordtat sakralisieren:

Das Toten ist zwar als Verbrechen definiert, aber durch den Akt der Heiligspre-
chung wird eine Ausnahme konstruiert. Dieser Vorgang bestatigt die Macht der
Autoritdt, die diese Unterscheidung von guter und bdser Gewalt vornehmen
kann. Gleichzeitig legt die Opferung aber auch die Willkur dieser Festlegung von

Unterschieden offen.™®

Aufgrund der Auslagerung des Opfers aus der Gemeinschaft etwa durch die Wahl
von Fremden™, ist es méglich, die Gemeinschaft neu zu festigen und interne Span-
nungen auszulagern. Zusammenfassend ist festzustellen, dass Opfer und Opferga-
ben vielfiltig sind und nicht per se an Gewalt gebunden sein miissen. Das Men-
schenopfer stellt eine Ausnahmeerscheinung dar und wurde bereits in der Erzih-
lung von Abraham durch ein Tieropfer ersetzt. Wie Girards Ansatz anschaulich be-
legt, sind Opfer nicht nur theologisch zu erkliren: Das Menschenopfer wird in sei-
ner Sicht zu einem gemeinschaftsstiftenden Event mit anschliefender Sakralisie-
rung, die auch der Verdeckung der grauenhaften Tat dient. Allen Opferformen ist
gemein, dass sie der direkten Anbindung und der Kontaktaufnahme mit der héhe-
ren gottlichen Instanz dienen. Sie sind Mittel der Kommunikation und Wege der
Erlésung.

6.3.2 Erlésungsfantasien in der Verzauberung

Opfergaben sind vielfiltig und hiufig nicht an Gewaltakte gebunden und auch Die
Verzauberung kennt viele Formen des Opfers und gegensitzliche Erlosungsfanta-
sien. Unterscheiden kann man erst einmal zwischen pflanzlichen Opfern und der
Gewalteskalation des Menschenopfers. Des Weiteren sind die Opfertypen unter
Zuhilfenahme der ausfithrenden Instanz und des Zwecks zu differenzieren. Pflanz-
liche Opfergaben treten in der Verzauberung etwa in Form der Blumen der Bergbraut
auf:

»Nein«, sagte Mutter Gisson, »den [Irmgards Blumenstrauf3, D.L.] kannst du nim-
mer haben, der gehdrt schon dem Herrgott, aber anschauen kannst du ihn.« Auch
ich betrachtete den Strauf in Irmgards Arm. Er bestand vor allem aus Nelken, ver-
mischt mit Espengras, aber es gab auch eine Menge Kriauterzeug dabei, vielerlei,

149 Ebd., S.107.

150 Rikler-Pipka, Nanette: Das Frauenopfer in der Kunst und seine Dekonstruktion. Beispiele in-
termedialer Vernetzung von Literatur, Malerei und Film. Miinchen 2005, S. 28.

151 Vgl. ebd.



https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Glaubenswelten und das Bése in der Verzauberung

das mir ganz fremd war und vermutlich von Mutter Gissons geheimnisvoller Sam-
meltatigkeit herstammte. Die lanzettformigen Blattchen des Schlangenkrautes,
das hier so genannt wird, weil ihr Absud angeblich gegen Kreuzotternbisse hilft,
die erkannte ich freilich. (KW 3, S. 98)

Die Blumen der Bergbraut sind eine Opfergabe, ein Geschenk an Gott und werden
im Rahmen des volkstiimlichen Gottesdienstes dargebracht. Dieses Blumenopfer
ist jedoch aufgrund der speziellen Situation nicht nur aus der Perspektive christli-
cher Briauche zu erkliren. Der Gottesdienst ist kaum noch eine katholische Messe,
stattdessen bindet sich das Geschehen direkt an die vorchristlichen Brauche und
die heidnischen Mythen.”” Diese Verbindung zweier Traditionslinien und Erinne-
rungskonzepte bestatigt sich auch durch die Auswahl der Blumen. Nelken symboli-
sieren die Ehe, die Mutterschaft und die Liebe und sind Beigaben der reinen Braut-
schaft. Unter ihrem botanischen Namen Dianthus sind sie als Blumen des Zeus be-
kannt’ und so direkt an die griechische Mythologie gebunden. Auch die Espe oder
Zitterpappel ist fest in die christliche und heidnische Legendenlandschaft einge-
bunden. So zittert die Espe der Sage nach, weil sie sich weigerte, sich vor Christus
zu verneigen. Doch mit der Espe ehrt auch Hades eine vormalige Geliebte und sie
ist das Symbol der Persephone. Gleichzeitig ist die Espe eine klassische Grabbeiga-
be, da das Kreuz Jesus aus ihr gefertigt worden sein soll.”* In dem Blumenbouquet
der Bergbraut wird somit auch die zweifache Opferschaft Irmgards vorweggenom-
men. Das Schlangenkraut ist vermutlich Alant, Inula helenium, ebenfalls ein Ge-
wichs, das eng mit der griechischen Sagenwelt verbunden ist, gleichzeitig fungiert
es im christlichen Kontext als Symbol der Erlésung, schiitzt vor Besessenheit und
wird traditionell geweihten StriufRen beigefiigt.” Treffender hitte der Straufl Irm-
gards, den Mutter Gisson zusammenstellte, die kiinftigen Ereignisse kaum vorweg-
nehmen kénnen. Die Opfergabe ist nicht nur ein klassisches Pflanzenopfer, sie ist
auch symbolisch stark verdichtet und der Inbegriff aller kiinftigen Ereignisse. Eine
weitere Opfergabe entspringt offensichtlich dem vorchristlichen Kontext: Die Kor-
ner- und Getreidegabe ist eng an Mutter Gissons Wissen und ihre mythischen Fihig-
keiten gebunden. Kurz vor ihrem Tod gibt sie Wissen und Kriuter fiir eine »Hand-
voll Korn« (KW 3, S. 355) an Agathe weiter. Diese Korner sind die Gegenleistung, der
Dank fiir das Wissen um die Kriuterheilkrifte und werden auch an anderer Stel-
le des Romans von Irmgard oder Agathe erbracht. Die Funktion dieses Pflanzen-
opfers erscheint vage, da es eine rein weibliche Wissensquelle ist und dem Erzah-

152 Vgl. Scheufele, Claudia: Glaubensverlust und Erl6sungsbedirfnis. Hermann Brochs »religio-
sistisches« Werk. Wiirzburg 2020, S. 280ff.

153 Vgl. Zerling, Clemens. In: Wolfgang Bauer (Hg.): Lexikon der Pflanzensymbolik. Darmstadt
2013, S.191f.

154 Vgl.ebd., S. 76.

155 Vgl. ebd., S.13f.

147


https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

ler somit verborgen bleibt. Die Symbolkraft von Korn, Getreide und Ahren ist stark
aufgeladen und seit jeher eines der zentralen Motive des Glaubens, so ist es stets an
Leben und Tod gebunden und insbesondere im Demeter-Mythos zentral zu sehen.
Neben den pflanzlichen Opfergaben liegt das Hauptaugenmerk der Rezipierenden
und auch der Sekundirliteratur auf der Opferung Irmgards. Dabei wird meist tiber-
sehen, dass diese Opferung zweifach stattfindet. Die erste Opferung ist eine sym-
bolisch-mirchenhafte Darbietung und erfolgtjihrlich auf dem Kuppron. Die zweite
Opferung ist dann die abschlieflende Ermordung der jungen Gisson Erbin. Zuerst
soll die symbolische und gesellschaftlich akzeptierte Opferung der Bergbraut im Fo-
kus stehen. Die Kuppron-Sage ist wie die weiteren Sagen der Verzauberung an die
Symbolkraft des Berges gebunden. Die Sage, die die Grundlage fiir den Steinsegen
und die Prozession bildet, fugt sich in die vielen bis heute existierenden Erzhlun-
gen ein, in denen eine Jungfrau oder Prinzessin dem Drachen als Opfergabe darge-
boten werden soll und nur durch einen »Lichthelden«*® gerettet werden kann. Die
alte Sage mit dem Christentum verbindend, erscheint in dieser Version Jesus Chris-
tus als Retter der Jungfrau. Der Steinsegen verbindet Heidentum und Christentum
und wiederholt somit jahrlich einen festen Bestandteil der Erinnerungskultur der
Region. Gleichzeitig wird jedoch deutlich, dass die identititsstiftende Kraft der Er-
innerungskonzepte nicht mehr tragfihig ist und der Steinsegen so zu einem kalen-
darischen Ereignis wird, dessen Bedeutung kaum noch religiés sein diirfte.”” Ne-
ben den christlichen Gebeten, Gesingen und der Integration von Priester, Messdie-
ner und Vorbeter konnten zahlreiche vorchristliche und volkstiimliche Handlungen
und Gegenstinde Zugang zu der Prozession finden:

Hell im flutenden Licht des Morgens, das durch die Tiire und die beiden Spitzbo-
genfenster eindrang, lag der kleine weifdgetiinchte Raum, blafs in solcher Hellig-
keit waren die Kerzenlichter, die auf dem Altartisch ordnungsgemafs brannten.
Welch eine seltsame Art von Gottesdienst wurde hier dargebracht! Die Kerzen
glichen vergehenden Sternen im Morgenlicht, und unter ihnen, sif8 und kitschig
angeldchelt von einer Gipsmadonna im blauen Sternenmantel [..] lagen die Stei-
ne, jene Steine ndmlich, um derentwillen die ganze Zeremonie der Steinsegen
heifdt, Erzstiicke eigentlich, die wahrscheinlich schon vor der Erbauung der Ka-
pelle und langst ehe sie diesem christlichen Gelafs zur Aufbewahrung iibergegen
worden waren, zu kultischen Zwecken gedient hatten [..] Doch unter dem Kreuz
hinter dem Altar war an der Wand eine alte Bergmannshaue angebracht. (KW 3,
S.102f)

Die Verbindung christlicher und heidnischer Elemente erzeugt eine Spannung und
verdeutlicht, dass in Kuppron mehrere Traditionslinien nebeneinander bestehen

156 Baudler: Erlésung vom Stiergott, S.171.
157 Vgl. Scheufele: Glaubensverlust und Erlosungsbediirfnis, S. 280.



https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Glaubenswelten und das Bése in der Verzauberung

und miteinander konkurrieren. Es ist gerade Mutter Gisson, deren Rezitation
ilterer Verse, den nicht christlichen Ursprung des Steinsegens betont: »Bergmann
im Berg, Kind im Leib, geborgen und geboren« (KW 3, S. 94). Die Verbindung von
Schwangerschaft und Berg offenbart den alten Status als Fruchtbarkeitsritus.”®
Mutter Gissons Anspielung auf den vormaligen Pfarrer Arlett reiht sich in diesen
Kontext ein. So kontert der Erzahler: »Ganz abgesehen davon, dafd man so einen
Pfarrer Arlett, der das richtig besorgen kann, auch nicht so rasch findet« (KW 3,
S. 94). Diese erotische Anspielung ist im Kontext des katholischen Priesteramtes
eine Provokation und offenbart, dass der ehemalige Pfarrer bereits einen zweifel-
haften Pfarrdienst versah und dennoch von der alternden Matriarchin als wirklicher
Hirte vermisst wird. Sexualitit und Religion werden von ihr anders bewertet, als
die katholische Kirche es billigen wiirde und so figt sich die Erinnerung an Pfarrer
Arlett besser in den Kontext des Steinsegens ein. Der Einfluss des Christentums
schwindet, wie auch die Beschreibung der Kapelle belegt, deren urspriinglicher
Zweck in einer vorchristlichen Zeit liegt. Die Kerzen als Symbol des christlichen
Gottesdienstes sind im Licht der Sonne blass, der Einfluss neuer Religionen wird
durch die Stirke der Sonne, der Botschafterin des Vaterrechts, verdeutlicht. Der
Einwurf des Erzahlers verstirkt den Eindruck der Rezipierenden und verweist
auf der Erzihlebene auf die ungewdhnliche Vermischung der Artefakte. Steine
aus lingst vergangenen Kulthandlungen haben ihren Eingang in den christlichen
Gottesdienst gefunden und nehmen die kiinftigen Ereignisse vorweg. Ebenso die
Bergmannshaue, die noch unter dem Kreuz hingt, aber als Mahnmal und Symbol
archaischer Einflisse dient. Eine Madonna aus zerbrechlichem Gips kann den
Attributen von Macht, Reichtum und Minnlichkeit kaum entgegentreten. Kitschig
lachelnd ist auch sie der Beleg des falschen Wertsystems, des Bosen in der Kunst.
Der Einfluss der Kirche in Kuppron ist schwach und wird weiter sinken, wie auch
der Pfarrer ein »Schattenminnchen« (KW 3, S. 93) ist. Claudia Scheufele verweist
zurecht auf die Parallele zwischen dem schwichelnden Pfarrer, der bereits an dem
Bergaufstieg zu scheitern droht und der Situation der Kirche in Kuppron.™ Beides
schwindet und fillt der Bedeutungslosigkeit anheim. Die Prozession, die symboli-
sche Opferung der Jungfrau, welche durch das Einschreiten des Pfarrers alljihrlich
verhindert wird, und die Opfergabe der erzhaltigen Steine haben kaum sakrale
Tragfihigkeit, sondern sind lediglich das Abbild vergangener Kulthandlungen, des-
sen Identititsbildung fraglich bleibt. Mark-Georg Dehrmann fithrt nachvollziehbar
die sexuelle Konnotation der Erlosung der Bergbraut an und spannt so neuerlich
den Bogen zum Fruchtbarkeitsritus.’®® Parallel wird die erfolgreiche Rettung der
Jungfrau aber auch durch einen komischen Bruch herabgesetzt:

158 Vgl. Dehrmann: »Hort ihr den Regen?«, S. 313.
159  Vgl. Scheufele: Glaubensverlust und Erldsungsbediirfnis, S. 281.
160 Vgl. Dehrmann: »Hort ihr den Regen?«, S. 313

149


https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

da stand nun die Bergbraut mit dem Riicken zum vermauerten Schachteingang,
vorihren FiiRen befand sich die Truhe mit der Mineralienkollektion, und die Mad-
chen hatten, an den Handen sich haltend, einen Halbkreis um sie herum gebil-
det, als wollten sie die Braut und die Mineralien schiitzen. Kaum waren sie unse-
rer singenden Schar ansichtig geworden, als sie einen Gegengesang anstimmten,
etwas kindisch und grotesk, denn er ging auf die Melodie des

»Weifst du wie viel Sternlein stehen«, und sie plarrten es wie in der Schule:
»Niemand darf heran sich trau-en

An des Riesen feste Burg

Oder bring ihm ein Jungfrau-en

Daf$ er dir nichts Boses tut« (KW 3, S. 103f.)

Der Einfluss des Religiés-Kultischen ist zu einem Spiel geworden, das lediglich imi-
tiert wird. Das gemeinhin als Abend- und Wiegenlied bekannte Kinderlied Weif3t du
wie viel Sternlein stehen? bezieht sich zwar auf das Wissen und den dadurch legiti-
mierten Herrschaftsanspruch Gottes, in diesem Kontext wird es allerdings dahin-
geplarrt und belegt erneut den Machtverlust der Kirche und den Mangel an Glau-
bensfestigkeit der Kupproner Bevélkerung. Das Kinderlied fungiert erinnerungs-
stiftend als intermedialer Verweis und betont die Naivitit der Veranstaltung, deren
urspriinglicher Zweck vergessen und negiert ist und dessen ehemalige Aufgabe, ein
Gemeinschaft konstituierendes Gedichtnis und gemeinsame Werte zu etablieren,
gescheitert ist. Wihrend des Steinsegens und des damit verbunden symbolischen
Opferungsprozesses ist jedoch das Bose stets prasent und markiert den drohenden
Wandel: »Ich schaute zu den Felswinden hinauf; das grofle Schlangenrelief war von
hier aus nicht zu erkennen, aber von dem itberhingenden Stein, den ich als Schlan-
genhaut agnosziert hatte, ziingelten zwei rostrote Rinnsale herab.« (KW 3, S. 104)
Der Berg selbst erscheint dem Erzihler als bedrohliche Schlange. Der Einfluss des
teuflisch Bosen wirkt bereits in dieser noch symbolischen und gesellschaftlich ak-
zeptierten Opferszene. Die Schlangensymbolik verweist auf den Einfluss des Bo-
sen, sie nimmt aber auch den kiinftigen Siindenfall - den Mord an Irmgard und
den Glaubensverlust — vorweg. Die wirkliche Opferung Irmgards, die hier im Rah-
men einer verblassten Kulthandlung vorweggenommen und noch symbolisch ver-
hindert wird, erfolgt deutlich spiter. Von besonderem Interesse ist die Akzeptanz,
die die Opferung in der Bevolkerung erfihrt. Die These einer »Massenhypnose«***
ist sicherlich nicht unbegriindet. Bereits vor der eigentlichen Opferung wird deut-
lich, dass Rattis Einfluss auch in seiner Abwesenheit greift: »Wie also konnte ein so
iberlegter Mann, wie Miland es war, solches aussprechen? welcher Macht unterlag
er dabei, welcher Macht gehorchte seine Zunge?« (KW 3, S. 219) Die rhetorischen
Fragen werden durch die Anapher verstirkt und konkretisieren die Sorge vor dem

161 Scheufele: Glaubensverlust und Erlosungsbediirfnis, S. 302.



https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Glaubenswelten und das Bése in der Verzauberung

Einfluss einer fremden, tibersinnlichen Macht. Der Dialog, in welchem Miland sei-
ne Beziehung zu Marius verteidigt, wird szenisch wiedergegeben und dadurch in
seiner Bedeutung verstirkt. Gerade dieser Dialog offenbart den Grad der Verzau-
berung, dem Miland bereits unterliegt und er nimmt proleptisch die kiinftige Kata-
strophe vorweg:

Miland sagte nun ruhig: »Es gibt keinen Anfang und kein Ende, nur in uns ist der
Anfang und das Ende, nur so lange wir leben ... Abraham war bereit Isaac zu op-
fern, und er hitte das tote Kind mehr noch geliebt als das lebende; nur wenn wir
mit unseren Toten reden, iiberspringen wir Anfang und Ende, das Lebende I3t
uns in der Einsamkeit...« (KW 3, S. 224)

Der kiinftige Mord an Irmgard wird auf die beinah erfolgte Opferung Isaacs durch
Abraham bezogen, doch ist sie in Milands Fantasie kein Glaubensbeweis fiir Gott,
sondern der Weg zu einer neuen Gemeinschaft. Erneut konkretisiert die zweite Fas-
sung die Vorstellung von verpflichtender Schickalshaftigkeit: »Die Kinder miissen
die Siinden der Eltern bezahlen, und dann erst wird es besser ... so war es bei mir,
und so wird es auch bei meinen Kindern sein.« (BR III, S. 405) So wird Irmgard
schlieRlich zu Jesus Christus stilisiert und ihr Opfer als gemeinschaftsstiftender Akt
im Sinne Girards betrachtet:

»Mariusc, fragte Miland, »sind die Menschen um uns« [...]
»Haben sie teil an unserer Cemeinschaft« »Ja«, sagte der Marius, »sie sind in ihr
neues Reich eingetreten, nun wissen sie um den Tod.« (KW 3, S. 280)

Der Opfertod Irmgards soll eine neue Gemeinschaft der Menschen bringen und er-
innert an den Kreuzestod Jesus. Doch auch der Siindenfall ist in der Opferung Irm-
gards zu erkennen, denn durch den Mord kommt nach Rattis Vorstellung Erkennt-
nis in die Welt, nimlich das Wissen um den Tod. Irmgards Opfer stellt sie in die
Nachfolge von Adam und Jesus, dem neuen Adam, doch werden beide Bibelverwei-
se negiert. Die Opferung Irmgards kann nicht aufgehalten werden und es ist auch
nicht Miland, der sie tétet, sondern der »magere[n] Henker« (KW 3, S. 20) Sabest.
Der sie statt mit dem »Feuersteindolch« (KW 3, S. 273) mit seinem Fleischermesser
totet und so eine brutalere, minnliche und zerstérerische Waffe wihlt. Vor allem
wahlt er eine Waffe, die keinem kultischen Zweck dienen kann und die Opferung
entwickelt sich zu einem brutalen Mord. Sie gestaltet sich durch die Vertauschung
von Titer und Tatwaffe eher als eine Vergewaltigung anstelle einer pseudoreligiésen
Tat. Auch die neue Gemeinschaft erscheint nach dem Mord utopischer als je zuvor,
denn die erhoffte Erldsung tritt nicht ein, das Dorfleben bleibt »unverindert« (KW
3, S. 292). Interessant ist, dass Marius und seine Gefihrten keine Verurteilung er-
fahren, sie werden weder juristisch noch moralisch von der Dorfgemeinschaft be-
langt. Ein Umstand, der Girards >Siindenbock<-These bestitigt. Irmgard starb als
stellvertretendes Opfer fiir die Gemeinschaft, dessen Wirkung jedoch nur kurzfris-

151


https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

tig greift, denn anschlieRend erfolgt der nichste Gewaltausbruch. Die Verbindung
zu christlichen und heidnischen Mythen und Erinnerungskonzepten misslingt und
deshalb schafft der Mord weder eine neue Kultur- und Erinnerungsgemeinschaft
noch eine neue Identitit der Menschen. Die Frage, nach dem Warum ist aus der
Liebe der Tochter zum Vater zu erkliren, der sich von seiner Tochter Rettung zu er-
hoffen scheint: »Die Tochter soll Euch das werden, was Euch die Mutter schuldig
geblieben ist? so soll Euch der Weg iiber den Marius doch noch zu Mutter Gisson
zuriickfithren?« (KW 3, S. 229) Der Erzihler deckt nicht nur den fast inzestudsen
Liebeswunsch Milands auf, auch der Bezug zu Brochs Wertbegriff ist eindeutig. Das
oberste Wertziel, die Gemeinschaft, der Friede Mutter Gissons, der im Diesseits un-
erreichbar sein muss, ist erneut das Ziel von Milands Bestreben.

Irmgard jedoch, die immer noch vor dem Stein kniete, sprach und es war als ba-
te sie um Verzeihung: »SifS ist meine Frucht, Mutter, sifR wie die Einsamkeit des
Traumes, der aus dem Abgrund heraufweht, sifd wie der Spiegel des Abgrundes,
derin mirist und mir, der Hinabblickenden, der Spiegelnden, das Bild des Gelieb-
ten zeigt. Oh, siifS ist es, in dem spiegelnden Abgrund zu schweben, auffliegend
zu mir, und doch dem Vater entgegen.« (KW 3, S. 275f))

Die Worte belegen Irmgards fanatisch erscheinende Akzeptanz der Opferung, ih-
re vorherigen Angste (vgl. KW 3, S. 207ff.) sind einer wahnhaften Begeisterung ge-
wichen. Der Tod wird als positives Ereignis gedeutet, welches einen Ubergang dar-
stellt. Anaphorisch wird die Siif8e der Frucht, also der Fruchtbarkeit, der aufblithen-
den Sehnsucht nach Sexualitit, mit der einsamen Sehnsucht des Traumes und dem
gespiegelten Abgrund verglichen. Die Ebenen werden durch die Spiegelmetaphorik
mehrfach verschrinkt und gleichzeitig auf Abbilder der Realitit reduziert. Das Bild
des Geliebten, welcher im Unbewussten wartet, ersetzt die Beziehung. Die Stifle der
Einsamkeit erscheint wie eine Bejahung der absoluten Versenkung in das eigene
Selbst. So ist der symbolische Geliebte ein ausreichender Ersatz fiir die Sexualitit.
Infolgedessen wendet sich die kiinftige Muttergéttin von der Fruchtbarkeit ab und
akzeptiert die Einsambkeit des Todes unter Berufung auf den wiederhergestellten
Vater. Irmgards Sprache ist durch die ausgeprigte Metaphorik, die Negierung der
wahren Nihe, durch das Einschalten von Spiegeln und durch die zahlreichen Luft-
beziige, das kontrolllose Schweben und Fliegen gekennzeichnet. Die Flugmetapher
er6ffnet noch eine weitere Bezugsmoglichkeit, denn der Abgrund des Unbewussten
kann auch der Hollenschlund sein, welchem die teufelsbiindnerische Hexe entge-
genschwebt. Beide, Vater und Tochter, sind dem teuflisch bosen Ratti verfallen und
nur noch Werkzeuge seines Willens. Sie sind die Opfer des Wahns, der in einem or-
giastischen Fest seinen Hohepunkt erreicht. Der fanatische Tanz auf dem Kuppron
bildet den Anfangspunkt einer Beschworungsszenerie, eines Hexentanzes, der auf
Fausts Besuch auf dem Blocksberg referiert. Der Tanz wird von dem Landarzt in
klare Beziehung zu Motiven der Holle gesetzt:



https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Glaubenswelten und das Bése in der Verzauberung

Allein so sittsam wir es auch taten, um uns herum stampfte es wild, und die Kép-
fe und Korper, gleichsam von unsichtbarer, dennoch stiirmischer Welle bewegt,
gingen auf und nieder; ein brodelnder Kochtopf war dieser Tanzboden, brodelnd
von Leibern, heifsen Brodems voll war der goldene Glast (KW 3, S. 254).

Die Schilderung referiert auf die mittelalterliche Hollendarstellung, der Kontrast zu
den Verfithrten wird durch das sittsam tanzende iltere Pirchen, Mutter Gisson und
den Erzahler, noch verstirkt. Die Tanzenden sind von unsichtbarer Hand gelenkt
und erscheinen als willenlose Marionetten. Auch das karnevaleske Maskenspiel der
Dorfjugend, dass der Opferung vorangehen soll, steht in direktem Bezug zu mit-
telalterlichen Volksspielen. Eine pseudoreligiése Teufelsszenerie entsteht, die der
Opferung den Weg ebnet. Opferung zielt auf Erlésung. Die Verzauberung bietet den
Rezipierenden mehrere Formen der Opferung und der Suche nach Erlosung: die
christlich akzeptierte Form alter Briuche und symbolischer Opfergaben, die Dar-
bietung von Kornopfern und letztendlich das Menschenopfer. Doch kein Weg fithrt
indie Erlosung. Der Steinsegen und die symbolische Opferung haben ihren Einfluss
lange verloren, der Erfolg des Menschenopfers wird bereits durch die Ausfithrung
negiert und die Korngabe integriert nur eine Person, nimlich Agathe. So kann Er-
16sung nicht durch Opfer erreicht werden: »Mutter, dann war das Opfer nichts als
ein Zufall ... Mutter, nutzlos ist es gewesen.<>Gewiss¢, sagte Mutter Gisson, »es war
nutzlos.« (KW 3, S. 304) Mutter Gissons Haltung zu der Opferung Irmgards ist klar
ablehnend und entlarvt die Tat als ergebnislos.*** In diesem Kontext ist auch Mutter
Gissons Vision zu verstehen:

Ich habe die Herden gesehen, die Widder und die Limmer und viele Rinder, sie
sind zur Grenze alles Landes und aller berge gekommen, es waren viele und wur-
den mehr und immer mehr, ohne Blken, ohne Briillen, stumm, denn das Bloken
und Briillen haben sie hinter sich gelassen, weil ihre Kehlen durchgeschnitten wa-
ren. So sind sie angetrampelt gekommen, Herde um Herde, und hinterdrein die
Menschen mit Ceschrei und mit Ochsenziemern und blutigen Messern, die Men-
schen voll dunkler Angst und dunkler Wut, besoffen waren sie vom Blut und die
haben die Tiere vor sich hergetrieben, damit sie ihnen die Grenze durchstofRen
und ihnen den Weg freimachen mégen. Kein Zaun war an der Grenze, die Tiere
sind hiniber, sie haben sich auf die Wiesen und in die Gartenwalder verstreut,

162 Der Fatalismus Mutter Gissons, den z.B. Claudia Scheufele erortert (Scheufele: Glaubensver-
lust und Erlésungsbediirfnis, S. 316), ist nur auf den ersten Blick zutreffend. So ist Mutter
Gissons Aussage: »So war es doch nicht ganz nutzlos gewesen« (KW 3, S. 311) lediglich auf
die Beziehung der Eheleute Miland ausgerichtet, die durch Mutter Gissons Hilfe in der Trau-
er vereint werden. Des Weiteren ist Mutter Gissons verhaltnismaRig passive Haltung keine
Bejahung der Opferung, sondern ihrer aufgespaltenen und mehrteiligen Funktion in einem
relativ starren Personengefiige geschuldet.

0:10:27.

153


https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

sie hatten es gut, sie haben gegrast und haben sich niedergelagert zum Wieder-
kiduen. Aber die Menschen, die hinterdrein Laufenden, Mdnner und Weiber, sie
sind nicht iber die Grenze gekommen, da war sie wie eine unsichtbare Mauer [..]
So habe ich es gesehen und das waren die Opfertiere. (KW 3, S. 305f.)

Mutter Gisson ist eine ambivalente Figur, so ist sie »kraft eines andersgearteten
Wissens nur wie ein achtungsvoller und dennoch lichelnder Gast dem Kirchlichen
zugetan« (KW 3, S. 102) und ist itberdies durch ihre Kenntnisse des Magischen, ihre
Braukiinste und ihre Visionen selbst im Ubersinnlichen verhaftet. Parabelhaft wird
die Jenseitsvorstellung Mutter Gissons dargestellt, fiir die sie sich als Augenzeugin
verbiirgt. Die stummen Opfer, die sich nicht erkliren und die Tater*innen nicht an-
klagen konnen, itberwinden die Grenzen des paradiesischen Gartens und gelangen
so in den jenseitigen Urzustand. Den zuhorenden Eheleuten Miland und auch den
Rezipierenden wird eine Heimkehr in den Garten Eden geboten, welche allen un-
schuldig Verfolgten méglich ist. Widder, Rinder und Limmer — klassische Opfer-
tiere — symbolisieren in Mutter Gissons Allegorie Irmgard. Doch kann die utopische
Jenseitsvorstellung auch auf den Zeitkontext der Entstehung des Romans bezogen
werden und stellt die Hoffnungen und Angste Brochs angesichts der Stirke des Na-
tionalsozialismus dar. Die Erzihlung negiert den Glauben an Opferungen, die der
Erlésung dienen. Stattdessen werden die Tater*innen aus dem paradiesischen Gar-
ten ausgeschlossen und so fiir ihre Tat zur Rechenschaft gezogen. Mutter Gisson
ist also auch im judisch-christlichen Glauben eine Antagonistin Rattis, jedoch ist
sie neuerlich die passive Prophetin und keine aktive Antagonistin oder die Erlose-
rin. Diese Rolle gesteht sie sich nicht zu, stattdessen klagt sie die verfithrten Anhin-
ger*innen Rattis ob ihres Aberglaubens an und betont nochmals Rattis teuflischen
Status als fremder Gegenwert und die Verantwortung seiner Anhiangerschaft:

falsche Einsamkeit ist um sie und falsche Gemeinschaft [..] da rufen sie nach dem
Erloser, der ihre Finsternis ausspricht und sie heiligt, da rufen sie nach dem, der
starker sein soll als die Mitte des Lebens und des Herzens, sie rufen den Fremden,
der aus der Finsternis kommt, damit er sie tanzen macht in ihren Tod hinein. (KW
3,S.307)

Mutter Gisson ist keine aktive Gegnerin, stattdessen ist sie die Wegbereiterin ei-
ner moglichen Kontrahentin Rattis. Denn Agathe, die dem Erzihler Milch, das Zei-
chen der lieblichen Miitterlichkeit'®
ten Bild der Gottesmutter. Auch wenn sie keine jungfriuliche Marienfigur darstellt:

, serviert, wandelt sich zu einem personifizier-

Doch wenn wir hier safden des Nachts, da war die Nacht
Wie eine Kuh, die atmet, und ich habe
Mein Gesicht gehoben so weich war mein Mund.

163 Vgl. Jelinek, Sabine: Milch. In: Metzler Lexikon literarischer Symbole, S. 269—271, hier S. 269.

0:10:27.


https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Glaubenswelten und das Bése in der Verzauberung

Da war es hell.

Zwischen den Hornern der Nacht ist das Gewitter
Gekommen, und es hat gesungen

Wie die Sonne. (KW 3, S. 70f.)

Agathe schildert die Entdeckung ihrer Sexualitit und Liebe in metaphorischen
Naturvergleichen. Die Zusammenkunft mit Peter wird in mdnnliche und weibliche
Symbolik gekleidet, deren friedvolle Verbindung durch die Enjambements deutlich
zutage tritt. Doch trotz ihrer nicht-jungfriulichen Schwangerschaft entwickelt sie
sich durch die klare Ablehnung, den Kindesvater zu heiraten, zu einer emanzipier-
ten und starken Frau. Die Initiierung Agathes als Mutter Gissons Nachfolgerin ist

164 und verweist so auch auf die Taufe Jesus durch Johannes den

als Taufe dargestellt
Tiufer: »Agathe kniet zum Quell hin und taucht die Hinde ein, wischt ihr Gesicht,
und als ob dies nicht geniigte, beugt Mutter Gisson sich zu ihr hinunter und das
Wasser schopfend, lafit sie es Agathen iiber Haar und Nacken rieseln.« (KW 3,
S. 355) So wird die schwangere und ledige Agathe zu Mutter Gissons Nachfolgerin
geweiht und gleichzeitig werden sie und ihr ungeborenes Kind zu den Symbolen
Marias und Jesus: »Mutter [...] das Kind in mir ist wie ein singender Himmel, und
sein Schlaf ist voll blauer Sterne.« (KW 3, S. 360) Die Vergleiche stellen die Nihe
zum Gottlichen und Transzendenten, die Mutter und Kind aufweisen, dar. Agathe
wird in der Verzauberung zu einem Symbol der Miitterlichkeit, ein Aspekt, der sich
bereits frith offenbart. Der lyrische Klagemonolog Agathes nimmt die Entwicklung

vorweg:

Warum, ach, bist du von mir gegangen?
War er starker als die Nacht?

War er starker als das Gewitter?

Starker als zwanzig Blitze?

Zwanzig Rinder und zwanzig Stiere
Tanzen um meine Briiste

Und ihre Hufe umtanzen

Mein Lied.

Du aber bist davongegangen

Weil der Schwache die rief, der,
Welcher einen kaum hitet. (KW 3, S. 71)

Die Metaphorik der Klage und die rhetorischen Fragen belegen Agathes Sinn fiir die
Transzendenz und ihre Nihe zu Mutter Gisson. Gleichzeitig erkennt sie die Schwi-
che Rattis, der keinen Ausweg aus der Finsternis ermdglicht und keinen Schutz ge-

164 Andreas Mersch betont in diesem Kontext Mutter Gissons Status als Religionsstifterin: Vgl.
Mersch: Asthetik, Ethik und Religion bei Hermann Broch, S. 241f.



https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Hermann Brochs »Die Verzauberung«

wihrt. Die Klage der verlassenen Geliebten weist Parallelen zu der Trauer von Goe-
thes Gretchen auf, denn auch Peter, der Liebhaber Agathes, paktiert mit dem teuf-
lisch Bosen. Doch Agathe ist keine Kindsmorderin, sie verzweifelt nicht, sondern
entwickelt sich zu Mutter Gissons Erbin und zu einem Symbol géttlicher Miitter-
lichkeit: »Agathe ruft und es wird sanft und weit: Neun Monate sind die schonste
Zeit.« (KW 3, S. 362) Die ruhige Miitterlichkeit Agathes wird durch den Reim betont.
Bereits der Erzihler nimmt die Entwicklung von Agathes Kind proleptisch vorweg:
»Eine Wiege aus Mandelholz [..] Weifd der Teufel, warum ich gerade auf Mandelholz
verfiel.« (KW 3, S. 121) Das Mandelholz symbolisiert die verborgene Géttlichkeit und
die Ankunft des wahren Erlosers, des Messias.’®® Der Ausruf »WeifR der Teufel« be-
zieht sich auf den kiinftigen Konflikt. Agathe wird so zur Gottesmutter Maria: »Der
Himmel ist herabgeglitten und hiillt Agathen in sein blaues Kleid [...] es schweben
Sterne, schwebt die Klarheit, kristallnen Fittichens tragen uns die Jahre, als wirens’s
Engel, in das Unsichtbare und halten uns in aller Welten Mitten.« (KW 3, S. 365f.) Der
personifizierte Himmel hiillt Agathe ein und projiziert das blaue Kleid der Gottes-
mutter auf sie, welches durch die schwebenden Sterne verstirkt wird. Das Symbol
der Maria bildet sich vor den Augen des Erzihlers aus und so verwandelt sich die
Totenwache in eine Prophezeiung des wahren Erlosers. Diese mit Symbolen fast pa-
thetisch tiberladene Beschreibung nimmt proleptisch das Ende des Marius vorweg,
wie der Erzihler in seinem Nachwort nochmals verdeutlicht:

Mutter Gisson ist gestorben und die Agathe hatihr Kind. Und es will mir scheinen,
als ob mit dem Kind der Agathe eher die neue Zeit kommen wird als mit den
Reden des Marius, es will mir scheinen, als ob sich in Agathens Ceist die neue
Frommigkeit vorbereitet, die die Welt braucht und die sie will und daf Agathens
Kind dies einst wird verwirklichen kénnen. (KW 3, S. 369f.)

Intertextuelle Verweise und die Aufrufung religiéser Mythen binden Agathe und ih-
ren Sohn in das Wertsystem kultureller religiéser Erinnerungen ein und verstirken
so ihren Einfluss und ihre Bedeutung. Anstelle des alten Pfarrers sind es die unehe-
lich Schwangere und ihr Sohn, denen die Fihigkeit zugesprochen wird, alte kultu-
relle Erinnerungs- und Wertkonzepte neu zu beleben.

6.4 Zusammenfassung

Das Bose, Opferungsriten und Erlosungshoffnungen haben die vorherigen Kapitel
beherrscht. Im Anschluss an eine kurze Vita des Teuflischen kann nun bestitigt wer-
den, dass Marius Ratti eine klassische Teufelsfigur ist. Er vereint alle Aspekte des

165 Vgl. Wergberger, Anette: Mandel/Mandelbaum. In: Metzler Lexikon literarischer Symbole,
S. 257-258, hier S. 257.



https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Glaubenswelten und das Bése in der Verzauberung

teuflischen Widersachers: optische Merkmale, rhetorische Fertigkeiten und die Fi-
higkeit, Zwietracht zu sihen. Erkennbar ist eine Differenz der Fassungen, so be-
tonen alle drei Varianten seine teuflischen Merkmale, die Schwerpunktsetzung va-
riiert jedoch. Schildert die erste Fassung die optischen Anhaltspunkte stirker, ist
es vor allem die zweite Version, die die charakterlichen Merkmale hervorhebt. Al-
le drei Fassungen verbinden Rattis Status mit den Fihigkeiten des Schauspielers
und betonen so vor allem seine Wandelbarkeit. Er ist in der Lage, alle Gesprichs-
teilnehmer*innen gleichermafien zu erreichen und verfigt so tiber das teuflische
Merkmal der Anpassungsfihigkeit. Die Kilte und die Nidhe zum Nichts, die Plotins
Beschreibung des Bésen entspricht, werden vor allem in den spiteren Fassungen
herausgearbeitet. Marius Ratti wird in allen drei Fassungen nicht allein als das teuf-
lisch Bose, sondern auch als Unwert im Sinne von Brochs Werttheorie verstanden.
Neben der Entlarvung Rattis durch Mutter Gisson, werden insbesondere Naturver-
gleiche genutzt, um das Wirken des Bosen zu versinnbildlichen. Einen besonderen
Schwerpunkt legt die Analyse auf die Funktion des Pfarrers, der sich vom isolier-
ten und dem Bedeutungsverlust anheimgefallenen Symbol der christlichen Kirche
zu einem Mittdter entwickelt. Auf der Ebene der Erlésungs- und Opfergedanken
haben die vorangegangenen Kapitel belegt, dass verschiedene, grofitenteils harm-
lose Opferungsriten in der Verzauberung geschildert werden. Mutter Gisson, Irm-
gard und Agathe opfern der Natur Getreide und markieren so ihre Zugehorigkeit
zu den Naturgottheiten. Doch innerhalb der Dorfgemeinschaft haben sich christli-
che und heidnische Riten kritiklos vermischt und signalisieren das Fehlen eines ein-
heitlichen kulturellen Erinnerungsrahmens. Irmgards Ermordung soll an die fast
erfolgte Opferung Isaacs anschliefien und erinnert gleichzeitig an den Kreuzestod
Jesu, doch werden beide Vorstellungen durch die Brutalitit und Ergebnislosigkeit
der Handlung negiert. Wie sich die spateren Fassungen hierzu verhalten hitten, ist
nicht zu rekonstruieren und so bleibt der Analyse nur die erste Fassung. Deshalb
ist auch Mutter Gissons Ambivalenz nicht mehr aufzuheben, sondern muss als ge-
geben akzeptiert werden. Erklirbar wird sie lediglich durch das Hinzuziehen ih-
rer eigenen Jenseitsvorstellung, die den Tod Irmgards als weiteren Akt eines ewigen
Kreislaufs akzeptiert und deshalb auch mit einem Wiedersehen rechnen kann.

157


https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

0:10:27.


https://doi.org/10.14361/9783839466513-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

