DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

chen, das in dem schwindelnden Sog des Liigengespinsts die luzide
Wahrheit einer Nichtbeherrschbarkeit der Zeichen anerkennt.

Auf der Biihne hangt die Produktion eines solchen doppelten
Lachens von der Weise der Deklamation des Alexandriners ab. In Jean
Marie Villégiers Inszenierung am Théadtre de I'’Athénée im Winter 1995
in Paris ermoglichte die Akzentuierung der musikalischen Qualitat des
Alexandriners insbesondere beim Protagonisten, gespielt von Frédéric
Laurent, dass die Fernlenkung des Liigners unheimlich hérbar wurde:
Ein comique absolu wurde erfahrbar, das das vice nicht nur als beson-
dere Fertigkeit, qualité d’dme, sondern auch als fremdbestimmte passio
erfahren ldsst, passio, die Liigner wie Traumer oder Dichter der Logik
eines anderen Gesetzes unterwirft.

Helga Finter

Witz

Der Witz verhadlt sich zum Thema des komischen Korpers eigentiimlich
schrag. Denn Witz, wit oder esprit bezeichnen auf verschiedene Weise
kognitives Vermogen, Verstand, Geist oder das Wissen, das dessen Ge-
genstand ist, sowie weiterhin, was als ein sprachliches Geschehen
und dessen >Einfdlle< gegeben ist.

Von Kleist stammt nun eine witzige »Anekdote aus dem letzten
Kriege«, in der vom Korper und mit ihm gehandelt wird. Sie stellt den
»ungeheuersten Witz, der vielleicht, so lange die Erde steht, iiber Men-
schenlippen gekommen ist«, vor, den ein preufischer »Tambour ge-
macht«, der den Krieg gegen die napoleonische Armee nach der Nie-
derlage bei Jena »auf seine eigene Hand« fortsetzte und daraufhin »von
einem Haufen franzdsischer Gendarmen, die ihn aufspirten, ergriffen,
nach der Stadt verschleppt, und, wie es ihm zukam, verurteilt wird, er-
schossen zu werden.« Als »Mensch, zu dem [...] weder die griechische
noch die romische Geschichte ein Gegenstiick liefert«, zeigte sich die-
ser mit seiner letzten Bitte. Auf die Frage, »was er wolle? zog er sich
die Hosen ab, und sprach: Sie mochten ihn in den ... schiefen, damit
das F... kein L... bekdme.«* Wenn nun bei der ersten Auslassung de-

1. Vgl. etwa Deutsches Worterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm (Leipzig:
Hirzel 1854-1984), repr. Miinchen: Deutscher Taschenbuchverlag 1984., Bd. 14.2, Sp.
861-88; Webster’'s New World Dictionary of the American Language, 1953ff. u.a.

2. Heinrich von Kleist: Sdmtliche Werke und Briefe, 2 Bde., Helmut Sembdner
(Hg.), Miinchen: Hanser 1965, II, S. 268.

238

14.02.2026, 08:26:54, A



https://doi.org/10.14361/9783839401644-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BETTINE MENKE: WITZ

ren Grund nur allzu offensichtlich in der Wohlanstdandigkeit nicht des
Tambours, sondern des Erzdhlers der »Anekdote« zu liegen scheint, so
stellt sich aber um so mehr die Frage, warum die beiden anderen Wor-
ter durch Auslassungspunkte so sehr verschwiegen wie markiert sind.
Diese Auslassungen funktionieren auf verschiedene Weise, denn in
den letzten Fdllen ersetzen typographische Zeichen jeweils eine Letter,
wahrend im ersten Falle die drei Punkte bezeugen, »dass« etwas ausge-
lassen wurde. Diese druckgraphische Reprdsentation aber ist falsch. Im
Erstabdruck in Berliner Abendbldtter (18. Blatt) vom 20. Oktober 1810
war zu lesen »sie mogten ihn in den .... schieBen«.? Die vier Punkte
zeigen die >vier Buchstaben« an, die an ihrer Stelle fehlen,* und die
Buchstdblichkeit des Wortes selbst — an der Schwelle, bevor es Wort
geworden ist, und nach ihm als dessen Zerfdllung.

Es handelt sich um einen Korper, der sich ausstellt: der agiert
als der nicht-schone und nicht-geschlossene, groteske. Die EntbloSung
als solche schon, als »BloBstellung« des Korpers, exponiert diesen,
stellt seine Nacktheit als »Gegenteil eines abgeschlossenen Zustandes«
aus. >»Kern« des neuzeitlichen offiziellen Korperkanons ist »die Verbor-
genheit des Korperinnereng, im »fertigen, streng begrenzten, nach au-
Ren verschlossenen, von aullen gezeigten, unvermischten und indivi-
duellen ausdrucksvollen Korper« (Michail Bachtin), »dessen Auswiich-
se, Wolbungen verleugnet, dessen in das Kérperinnere fithrende Off-
nungen verdeckt werden«.> Durch den »privatisierten und psycholo-
gisierten Korper« wird die groteske Ambivalenz verleugnet, die jene
Grenze zwischen Korper und Aullenwelt wiederholend irritierte, ja die-
se Grenze bedrohte,® die >gestalthaft« das Verhiltnis von Innerem und

3. Gezeichnet »x.« geht dieser Artikel in die Kleist-Werkausgaben ein; Ber-
lin-Brandenburger Ausgabe II/87: Berliner Abendbldtter I, S. 96. Vergleichbar nicht nur
editorische Fragen ergaben sich zu der entsprechenden Verkiirzung auf drei Punkte fiir
die »Die Marquise von O....«.

4. Die aufgewiesene Vorlage der »Anekdote« lieR ihren Protagonisten sagen:
»Nun so bittich, [...] mich im Hintern schieRen zu lassen, damit der Balg ganz bleibe.«
H. von Kleist: Werke und Briefe II, S. 913.

5. Renate Lachmann: »Vorwort« zu: Michail Bachtin: Rabelais und seine Welt,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 1987, hier und das folgende S. 38, sowie M. Bachtin, ebd.,
S. 357-59, 361, 363.

6. »Der groteske Korper besteht aus >Einbriichen und Erhebungens, >die schon
den Keim eines anderen Korpers darstellen« und damit dessen Ambiguitét als Zweilei-
bigkeit (R. Lachmann: »Vorwortg, S. 37). Er »ist nie als fertiger zu denken, sondern im-
mer als werdender, vergehender, offener. Durch die besondere Betonung aller Kérper-
partien und -teile, die sozusagen Uiber die glatten Grenzen eines geschlossenen Korpus
hinausgehen (Nase, Phallus, Bauch Hintern) wird im Korper selbst die Grenze zwischen
zwei Korpern abgebildet« (S. 38). Zu vergleichen wéren die franzdsischen Warter fiir den

239

14.02.2026, 08:26:54, A



https://doi.org/10.14361/9783839401644-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

AuRerlichem regulieren soll und damit den »individuellen Kérper der
Neuzeit« als »fertigen Korper, als in sich geschlossene Korperganzheit
sichern muss. Kérperhandlungen wie »Hinausstiilpen — Eindringen —
Ausstolen — Zerstiickeln — Entleeren — Verschlingen« lassen »das Inne-
re exzentrisch nach aullen treten«, wie dies auch »in der Wendung
»Sich-Ausschiitten-vor-Lachen« gesagt ist«.” Die eigentiimliche Ironie
der korperlichen Geste des Tambours ist, dass der Korper, indem er
agierend fir sein Ganz-Bleiben plddiert, die jedem Eingriff oder hier:
Einschuss, vorgangige Nicht-Ganzheit des Korpers ausstellt. Er tut dies
durch die Exposition jener Korperoffnung, die keineswegs den geregel-
ten Einschluss des AuReren ins Innere, das einschlieBend totalisierend
sich abschlosse, ermoglicht und organisiert, sondern aus der heraus
sich das Innere nach auflen stiilpte und der groteske Korper in seiner
Zweileibigkeit geboren wiirde. Verschwiegen ist diese Offnung auch
hier: »...«, aber nicht die abgeschlossene Ganzheit des Korpers durch
dessen vorgeblich geschlossene Oberfliche behauptet, sondern das
Verschwiegensein selbst angezeigt und markiert. Und zwar so, dass die
Nichtgeschlossenheit sich iiber das Gemeinte hinaus manifestiert: Die
typographischen Zeichen durchléochern den Text; sie durchschiefien
den Text und lassen das Gemeinte verschwiegen mit den Durchschiis-
sen auftreten. Wenn das Loch, das durch die Schiisse dort entstehen
sollte, wo das eine Loch gleichsam auf das kommende gewaltsame an-
dere gewartet hat,® durch die Locher im Text >gesagt< wird, dann wi-
derspricht aber die Textualitdt, viellocherig, auch dem, was gemeint
und erbeten war. In der typographischen Materialitdt des Textes ist ge-
rade das vollzogen, was der Handlungstrager im Erzahlten doch ver-
mieden wissen wollte: Dass das bereits gegebene Loch sich in Durch-
schiissen multipliziere. Typographisch wird der Witz als »>Stichelei<® —
noch gegen seinen Sprecher — realisiert. Wo das vorgewiesene Loch die
ideale Korperganzheit je schon dementierte, wird es keine Grenze ge-
gen den Exzess multipler Durchlocherungen geben. »....« sagt die Per-

witzigen Einfall saillie: Vorsprung, Uberhang, Tiefenwirkung, Hécker sowie blague: Ta-
baksbeutel.

7. R. Lachmann: »Vorwortk, S. 39.

8. Zu vergleichen wdre dagegen »die Selbsttotung durch einen Schuss in den
Mund« als »Technik, eine natiirliche Offnung zu nutzen, um den Kérper trotz einer To-
deswunde nicht zu entstellen,« die gerade im Falle Kleists zu beriicksichtigen nahe liegt
(vgl. Irmela Marei Kriiger-Fiirhoff: »Den verwundeten Korper lesen. Zur Hermeneutik
physischer und &sthetischer Grenzverletzungen im Kontext von Kleists Zweikampf«, in:
Kleist Jahrbuch 1998, S. 21-36, hier S. 33).

9. Diese (ibersetzt raillerie ins Deutsche zuriick, eines jener Worter, die im
Franzdsischen wie im Englischen substituiert werden miissen, wenn Witz nicht das Ver-
mogen, sondern dessen sprachliches Produkt meint.

240

14.02.2026, 08:26:54, A



https://doi.org/10.14361/9783839401644-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BETTINE MENKE: WITZ

foration der Ganzheit, sei diese die des Wortes und Satzes oder die des
Korpers. Daher tritt das »F...« — das als tierisches auch die Haut jenes
»Menschen« bezeichnet, »zu dem [...] weder die griechische noch die
romische Geschichte ein Gegenstiick liefert«, — nur als typographisch
perforiertes auf: als das Gegenstiick zur glatten Oberfliche des
menschlichen Korpers, der sich in dieser als der ideale schone Korper
geriert, den das 18. Jahrhundert sich in der Marmorstatue realisiert
vorstellte.

In einer neuen Konstellation der dsthetischen Diskussion, deren
Paradigma die Darstellung als beseelte Verkorperung in Stein wurde,*°
wird der Witz entweder verworfen oder aber darstellend an den Korper
gebunden, der »witzig beseelt« werde, wie im »bildlichen Witz«, von
dem Jean Pauls Vorschule der Asthetik spricht, um ihn der Metapher zu
ndhern. Darum muss er den »bildlichen Witz« vom »unbildlichens,
»geistigen« oder ingenidosen Witz unterscheiden; die Form dieser Unter-
scheidung, die Zilige einer abwehrenden Verhandlung des franzosi-
schen esprit trigt,** impliziert schon beider Asymmetrie.

Jean Pauls >witzigen Ausdruck« fur jenen »Gedanken«, der die
Witz-Definition ware, hat die asthetisch-psychologische Wissenschaft
vom Witz liber das 19. Jahrhundert hinaus noch Freud zugetragen, der
ihn 1905 fiir die seit dem 18. Jahrhundert »Witz« genannte »Fertigkeit«,
»Ahnlichkeiten zwischen Undhnlichem« zu erkennen, noch einmal zi-
tiert: »Der Witz ist der verkleidete Priester, der jedes Paar traut««.*?
Jean Pauls »verkleideter Priester« des dsthetischen Witzes »kopuliert«
ein »jedes Paar«, und er »tut es mit verschiedenen Trauformeln«.*3 Mit
der Hinzufligung: »Er traut die Paare am liebsten, deren Verbindung
die Verwandten nicht dulden wollen««, unterstrich Friedrich Theodor
Vischer (den Freud zitiert) die Divergenz der beiden Ordnungen, de-
nen die im Witz Verkuppelten zugehoren, die die Verbindung zum
Skandal machte. Wenn jemand, der keiner ist, sich als ein »Priester«
»verkleidet« hat, um in der angemalfiten Rolle Paare zu verkuppeln, so
weil die mésalliance, die der Witz stiftet, des Priesters, der Verkleidung
und der AnmafRung bedarf. Thm stellt Jean Paul den »Zufall« als »wilde

10. Vgl. Johann Gottfried Herder: Plastik. Einige Wahrnehmungen iiber Form
und Gestalt aus Pygmalions bildendem Traume, Riga: Hartknoch 1778.

11. Vgl. Jean Paul: »Vorschule der Asthetike, in: Ders., Simtliche Werke, Nor-
bert Miller (Hg.), Miinchen: Hanser 1963, 1.5, S. 188, 200 u.d., zum »bildlichen Witz«,
S. 182-191; Vgl. Otto F. Best, Der Witz als Erkenntniskraft und Formprinzip, Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1989.

12. Sigmund Freud: »Der Witz und seine Beziehung zum Unbewussten«
(1905), in: Ders.: Studienausgabe, Alexander Mitscherlich (Hg.), Frankfurt/Main: Fischer
1970, Bd. IV: Psychologische Schriften, S. 9-219, hier S. 15.

13. J. Paul: »Vorschule der Asthetike, S. 173.

241

14.02.2026, 08:26:54, A



https://doi.org/10.14361/9783839401644-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

Paarung ohne Priester« gegeniiber.** Es kommt auf den »verkleideten
Priester« an und es kommt auf den Priester noch dort an, wo er aus-
fallt, in den »wilden Paarungen«. Er weist die Performativitat des Wit-
zes aus: Seine »Trauformeln« tun etwas; sie miussen erzeugen, was
nicht blof8 entdeckt werden kann. Derart ist die Witzleistung und der
witzige Effekt in jenes Feld verschoben, das nach John Austin als das
der performatives analysierbar ist, der AuBerungen, die »iiberhaupt
nichts [...] behaupten, »nicht wahr oder falsch sind«, sondern »das
Vollziehen einer Handlung«.*> Dadurch wird die langwierig diskutierte
Unterscheidung, ob es sich beim concetto oder Witz um die Entdeckung
von Ahnlichkeiten oder die bloRe, kunstfertige Erfindung von Verbin-
dungen ohne Substanz handle, verschoben. Der »verkleidete Priester«
zitiert die »passenden Umstdnde«, unter denen Austin zufolge eine
AuBerung »etwas Bestimmtes tue«, z.B. eine Trauung ist. Er stellt sie
dar, insofern er »verkleidet« ist, stellt sie aus als Szenario einer Auffiih-
rung und stellt die Instanz und Deckung jener »Kraft« vor,*® die der
kuppelnde Witz agiert. Diese Kraft fiihrt Jean Paul zuriick auf »die ta-
schen- und wortspielerische Geschwindigkeit der Sprache, welche hal-
be, Drittel-, Viertel-Ahnlichkeiten zu Gleichheiten macht, weil fiir bei-
de ein Zeichen des Prddikats gefunden wird. [...] z.B. »Ich spitze Ohr
und Feder<, — und stellt die Gleichheit vor als >Trug««.*” Im »verkleide-
ten Priester« tritt eine substantielle Erfiilltheit der Kopulierung auf.
Und sie tritt auf als der bloe Anschein, die die unterstellte Erfulltheit
bleibt, wie sich die Kraft des performatives in die konstative Tatsachen-
feststellung »kostiimiert« (und mit »Feststellungen tiber Tatsachen
verwechselt« »Unsinn« produziert).'® Die Maskerade 14sst zugleich ei-
ne zweite Szene der Entlarvung des bloR »verkleideten« als falscher
»Priester«, der gestifteten als illegitime Verbindung ohne Giiltigkeit
jenseits der Szene der Stiftung oder jenseits des triigerischen Auftritts
erwarten. Das Auffliegen der Anmaflung gehort zu jedem Witz. Der

14. Ebd, S. 193.

15. EheschlieRungen gehdren zu deren paradigmatischen Fallen, vgl. John
Austin, How to do Things with Words, Cambridge, Mass.: Harvard University Press 1976
(2. Auflage), S. 5, 3ff.; ders.: Zur Theorie der Sprechakte, Stuttgart: Reclam (2. Auflage)
1979, S. 28; zum Funktionieren dieses Beispiels vgl. Shoshana Felman: Le scandale du
corps parlant. Don Juan avec Austin ou La séduction en deux langues, Paris: Seuil 1980,
S. 152ff., insbesondere der Austinsche Hang zu den »failures«, »infelicties« S. 154ff.,
167f.

16. J. Paul: »Vorschule der Asthetike, S. 169.

17. Ebd., S. 173f., 182; vgl. Theodor Lipps: Komik und Humor. Eine Psycholo-
gisch-Asthetische Untersuchung, Hamburg: Voss 1898 (2. Auflage Leipzig: Voss 1922),
S.92.

18. Vgl. J. Austin: How to do Things with Words, S. 4; siehe Sprechakte, S. 28.

242

14.02.2026, 08:26:54, A



https://doi.org/10.14361/9783839401644-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BETTINE MENKE: WITZ

»verkleidete Priester« personifiziert eine Investition und Investitur, ein
»Leihen«, so Theodor Lipps, ein Aus- und Verleihen von Sinn, wobei
wir »wissen«, dass er der Aussage »nicht zukommen kann«, und der
daher - wenn der Witz >verstanden< wird — in jene »Nichtigkeit« verge-
he, die seine Hervorbringung sei.’® Diese aber ist »excess of utte-
rance«, Uberschuss des AuRerungsereignisses iiber die AuBerungsbe-
deutung.*®

Im Witz sei »die dritte Vorstellung«, »als der Exponent ihres
Verhdltnisses«, »nicht ein Schluss-Kind aus beiden Vorstellungenc,
sondern »Sprung« und »Funken« und »Sprung« zwischen »Funken«:
»von den Funken des Katzenfells zu den Funken der Wetterwolke«.?*
Als »Blitz« ist die witzige »Kraft zu wissen« eine leer resultierende Pro-
duktivitat. Demgegenitiber riickte Jean Paul den »bildlichen Witz« in ein
anderes Licht, das der Sonne, in dem sich — metaphorisch und meta-
phorologisch — die Erkenntnis phdanomenal erfiillte:

Dieselbe unbekannte Gewalt, welche mit Flammen zwei so sprode Wesen, wie Leib und
Geist, in ein Leben verschmelzt, wiederholt in und aulRer uns dieses Veredeln und Vermi-
schen; indem sie uns nétigt, ohne Schluss und Ubergang aus der schweren Materie das
leichte Feuer des Geistes zu entbinden, aus dem Laut den Gedanken, aus Teilen und Zii-
gen des Gesichts Krédfte und Bewegungen eines Geistes und so iiberall aus duRerer Be-
wegung innere [...], so spiegelt das kérperliche AuRere das geistige.?

Das bildet die Metaphern aus und mache zwanglos den bildlichen Witz,
der »die Ahnlichkeit zwischen Kérper- und Geisterwelt (z.B. Sonne
und Wahrheit)« finde und dieses >anzuschauen«< gibt.?3> Aber wenn
»daher« »die bildliche Phantasie strenge an Einheit ihrer Bilder gebun-
den [ist] — weil sie leben sollen, ein Wesen aber aus kdmpfenden Glie-

19. So Th. Lipps: Komik und Humor, S. 85 im Anschluss an Jean Paul.

20. S. Felman: Le scandale du corps parlant, S. 160: »la >force d’énonciation<
[...] est constament en exces sur le sens de 'énoncé théorique« — »die >Aussagekraft
[...] hat stindig einen Uberschuss hinsichtlich des Sinns der theoretischen Aussage.«
Der »>Skandalc ist schlieRlich die Nicht-Unterscheidbarkeit des Positiven und des Negati-
ven, des Normalen und des Abnormalen, des Ernsten und des Unernsten usw. (»scandale
de leur non-opposition« — »Skandal ihres Nicht-Gegensatzes«, S. 206, vgl. 213). Vgl. die
»Liebe zum leersten Ausgang« des Witzes nach Jean Paul, als der »er verschwendet« (J.
Paul: »Vorschule der Asthetikg, S. 131, 198) und zu der Ambivalenz, Marianne Schuller:
»Der Witz oder die sLiebe zum leersten Ausgange«, in: Fragmente 46 (1994): Heilloses
Lachen. Fragmente zum Witz, S. 16.

21. J. Paul: »Vorschule der Asthetike, S. 171, 173f.

22. Ebd., S. 182-84.

23. Ebd., S. 172; »der bildliche Witz kann entweder den Korper beseelen oder
den Geist verkorpern.« (S. 184).

243

14.02.2026, 08:26:54, A



https://doi.org/10.14361/9783839401644-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

dern es nicht vermag« — so kann der Witz, »da er nur eine leblose Mo-
saik geben will, in jedem Komma den Leser zu springen nétigen«.? Im
Witz vollzieht sich ein Sprung oder Bruch, dessen Metapher der »>zer-
gliederte Korper« abgeben muss; es ist sein performativer Exzess, der
sich im explosiven Lachen zeigt, das einen Uberschuss abfiihrt, der
keinem anderen Gebrauch zugefithrt wurde.?>

Die »wilde Paarung ohne Priester«, die der »Zufall« ist, fiihrte
Jean Paul an als das prinzipienlose Prinzip des stets wieder Misstrauen
erregenden Wortspiels, des »Sprach- oder Kling-Witz[es]«.?6 »[J]eder
Zufall« geféllt »uns vielleicht«, »weil darin der Satz der Ursachlichkeit
selber, wie der Witz, Undhnliches zu gatten scheinend, sich halb ver-
steckt und halb bekennt« — also nicht als reiner Zufall: Der >reine Zu-
fall« »— ohne alle Moglichkeit eingemischter Ursachlichkeit —« wére uns,
so Jean Paul, »nicht einmal« »Zufall«. Es gibt ihn nur als Bruch der
Kausalitat und deren Suggestion, als ein Zusammentreffen, das so
»wild« es sei, so sehr es einer »Ursachlichkeit« als Verkniipfung wider-
streitet, doch als deren »Widerspiel« Anspriiche auf eine Motiviertheit
macht und diese durch ein zeitliches oder raumliches Zusammenfallen
suggeriert. Zufall regiert die sprachlichen Elemente, Buchstaben und
Laute; er macht das Wortspiel und er macht es so erstaunlich, effektiv,
wie es als zufdlliges nichtig ware. Das Wortspiel heif§t ein »optischer
und akustischer Betrug, insofern der »Zufall« einer (bloB) sprachlich
gegebenen Gleichheit oder Ahnlichkeit zugleich »von der Sprache« ei-
nen »Schein« substantieller(er) »Gleichheit erhielt«: Der Zufall des An-
klangs der Worte erhdlt eine Sinn-Investition/itur. Im Zufall des Wort-
spiels hat sich je eine »Ursachlichkeit«, eine Motiviertheit und ein Sinn
der Verkettung »halb bekannt und halb versteckt«, wie etwa im wort-
spielerischen Vexierbild Leh/ere. Die triigerische Vorgabe einer subs-
tantiellen Verbindung dessen, was nur Signifikanten gemeinsam hat,
die das Spiel der Worte zum Wortspiel macht, ndhert den »Zufall«

24. Ebd., S. 187f.: So »beseelet lieber die Phantasie das Tote, wenn der Witz
lieber das Leben entkérpert. [...] er kann unter dem Vorwande einer Selbstvergleichung
ohne Bedenken seine Leuchtkugeln, Glockenspiele, Schonheitswasser, Schnitzwerke,
Putztische nach Belieben wechseln in einer Periode«.

25. Vgl. S. Felman: Le scandale du corps parlant, S. 198. Der Exzess, der kei-
nem anderen Gebrauch zugefiihrt werde, wird im Lachen abgefiihrt (so S. Freud: »Der
Witz«, S. 42*, 137), das »zwar den Korper explosiv erschiittert, aber nichts bedeutet«
(Sam Weber: »Die Zeit des Lachens«, in: Fragmente 46, S. 81). »Nous ne savons, dit de
méme Freud, [...] ce qui nous fait rire«« — »Wir wissen nicht — sagt sogar Freud — was
uns zum Lachen bringt« (S. Felman: Le scandale du corps parlant, S. 171; 174): »l'acte
de faire éclater — de rire — devient une performance explosive« — »Der Akt des Platzens —
vor Lachen - wird zu einer explosiven Performanz.«

26. J. Paul: Vorschule der »Asthetike, hier und im Folgenden S. 193f.

244

14.02.2026, 08:26:54, A



https://doi.org/10.14361/9783839401644-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BETTINE MENKE: WITZ

klanglicher Ndhe, als »Paarung ohne Priester«, doch dem Fall des as-
thetischen Witzes, flir den ein »verkleideter Priester« als persona des
»Trugs« einer gegebenen Verbindung antritt: »jeder Zufall« der Spra-
che trdgt in einer haltlosen Verkuppelung eine »illegitime Verbindung
zweier Begriffe« zu, die »moralischen und logischen Skandal« zu ma-
chen vermag,?” insofern sie deren >substantiellen< Bezug impliziert und
drangibt. Im Effekt eines Sinns ist dieser als »Trug« (oder Investition)
merklich, den die Gewaltsamkeit der Sprachoperation merklich macht.

Der Zufall der Sprache ermoglicht die Einsicht in die sinnfrem-
de Produktivitdt der Sprache oder die »Geistes-Freiheit, welche im-
stande ist, den Blick von der Sache zu wenden gegen ihr Zeichen hing,
wie Jean Paul sagt. Denn im Witz der Worte haben sich signifikante
Verkniipfungen und Zergliederungen als die unhintergehbare, aber
héchst unzuverldssige Begriindung fiir das »>Verhiltnis der Ideenc®
erwiesen. Was immer an Sinn der klanglichen Ndhe des einander be-
grifflich-logisch Widerstreitendenden oder Sich AusschlieBenden ab-
gewonnen werden kann, ist ein nachtrdaglicher Effekt, ein Zufall der
Sprache, d.i. der vom Sinn nicht kontrollierten Produktivitdt, Zufdlle
der Sprache und ihrer Elemente. Sinn ist suspendiert an die auszuhal-
tende Zweideutigkeit, ob es sich iiberhaupt um (etwas) meinende Rede
oder >bloBe« leere »Spielmarke des Wortspiels«*® handelt.

Hier aber - spdtestens — suchte Jean Paul Grenzen zu ziehen.
Die Riick-Wendung auf die Zeichen, die er als Gewinn dem Wortspiel
zugestand, stellt sich ihm als Gefahr vor, wenn »[d]as Wortspiel ... das
Auge zu leicht von dem Groflen und Weiten zu sehr auf die Teilchen der
Teilchen hin[dreht], zum Beispiel von jenen feurigen Engel-Radern des
Propheten auf die Rddertierchen der Silben«.’° Eine letzte sichernde
Grenze sucht Jean Paul zu ziehen gegen das Rdder-spiel-werk der
»Teilchen« der Worte, die einer signifikanten Zerlegung und Verket-
tung unterliegen, und zwar zum einen durch hierarchisierende Unter-
stellungen des sinn-losen Signifikanten-Spiels unter den Sinn als blo-
Bes Beiwerk zum Werk oder »Putzkleid, nicht [...] Amtskleid«.3* Zum
anderen zieht er diese Grenze in sich wiederholenden Verwerfungen

27. So argumentiert Sarah Kofman zum (von S. Freud: »Der Witz«, S. 35 zitier-
ten) Wortspiel Traduttore - Traditore (Die lachenden Dritten. Freud und der Witz, Miinchen,
Wien: Internationale Psychoanalyse 1990, S. 48f.). Von den »monstrous marriages« (von
Austins’ Sprechakttheorie) spricht S. Felman: Le scandale du corps parlant, S. 167.

28. Dennoch sitzen Witz-Interpreten dem Fehlschluss immer wieder auf, »so
steht einige Ahnlichkeit der Sachen bei der Gleichheit ihres Widerhalles zu erwarten« (J.
Paul: »Vorschule der Asthetik, S. 193; S. Freud: »Der Witz«, S. 131).

29. J. Paul: »Vorschule der Asthetike, S. 192.

30. Ebd., S. 195.

31. Ebd., S. 196f.

245

14.02.2026, 08:26:54, A



https://doi.org/10.14361/9783839401644-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SPRACHEN DES KOMISCHEN

aller Buchstaben-Spiele, der »noch erbdarmlicher[en]« »anagrammati-
sche[n] Charade, de[m] Logogryph« und »endlich« dem »elenden ho-
ckerigen Chronogrammac,’* das Worte zerlegend (Grof-)Buchstaben
einer Lesbarkeit als Zahlen zufiihrt. In deren Abwehr und um der Ab-
wehr willen spricht Jean Paul von der Sprache als Maschine, deren
Produktivitdt eine der leeren Elemente oder Buchstaben ist. Sie unter-
steht undurchdringlicher Determination und volliger Arbitraritit zu-
gleich.

Kleists Witz-Tambour stellte einen Korper, der (und insofern
er) der metaphorischen Ineinsbildung von Geist und seiner Verkorpe-
rung inkompatibel ist, vor als den durch die Entbl6Bung ausgewiesenen
Exzess der Verkdrperung iiber das im AuRerungs-Akt Gemeinte. Die-
ser manifestiert sich letteral im Text, wo er und wie er nicht mehr
»liber Menschenlippen« kommt, in der rhythmisierenden Zerlegung in
leere Zeichen. Gegen das Zusammenlesen zu sinnvollen Worten 33
diirfen die Lettern sprechen von einer Zerlegbarkeit jener semanti-
schen Einheit, die aus diesen erst (je) gebildet werden miissen, weil
diese Zerlegbarkeit von typographischen Zeichen an Stelle isolierter
Lettern abgebildet und ausgefiihrt wird. (Diese Zeichen, die nicht et-
was sagen, sondern als >Satz«zeichen die Buchstaben zu sinntragenden
Einheiten sich fligen lassen, diirfen hier die Einheiten skandieren.)3*
Zum buchstdblichen Witz — wie ein Reim und eine Paronomasie — wird
»L...«/ »F...« durch die Auslassung, die die >Worte« teilen: »—...« ist ihr
tertium comparationis und das ist leer, leer wiederholend, rhythmisie-
rend. Kleists Text macht die Schrift zum »Letterntheater«,3> gegen des-
sen Hockerigkeit als dem Schriftbild der Zerlegung Jean Paul den Witz
abzuschirmen suchte, um ihn als »bildlichen« der metaphorischen

32. Ebd., S. 195.

33. Der »Griffel Gottes« schreibt Buchstaben loschend in Erz, und >etwas«< al-
lein, insofern diese iiber Liicken hinweg zusammengelesen werden (H. von Kleist: Werke
und Briefe 11, S. 263, Berliner Abendblitter 5. Oktober 1810); das wird erinnert, wenn
Kleist Tambour und Anekdote gegen Angriffe verteidigt: »das Unschickliche, was in sei-
ner Tat liegt, verschwinde ganz und gar, und die Geschichte kdnnte, so wie ich sie aufge-
schrieben, in Erz gegraben werden« (ebd., S. 840 und zit. 913).

34. »von Komma zu Komma« (J. Paul: »Vorschule der Asthetik«, S. 176); vgl.
(wie bereits zitiert) S. 188 und: er »will nichts als sich und spielt ums Spiel [...] — seine
Systeme gehen in Kommata hinein - er ist atomistisch, ohne wahre Verbindung —.«
S. 201; vgl. M. Schuller, »Der Witz oder die >Liebe zum leersten Ausgange«, S. 16f., 19.

35. Thomas Schestag: »Bar«, in: Ders. (Hg.): »geteilte Aufmerksamkeit«. Zur
Frage des Lesens, Frankfurt/Main, Bern: Peter Lang 1997, S. 179. Dagegen musste der in
Berliner Abendblitter unmittelbar voranstehende Artikel »Theater. Uber Darstellbarkeit
auf der Biihne« die Darstellung einer »fdrmlichen militairischen Execution, d[as] belieb-
te[] Fisiliren« als »gewissermaRen ekelhaft« ausschlieRen (S. 93).

246

14.02.2026, 08:26:54, A



https://doi.org/10.14361/9783839401644-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INGO UHLIG: WIEDERHOLUNG

Verkorperung zu ndahern. Die typographischen Zeichen sind Streuun-
gen, Perkussionen des Wortes,3® vor allem dann, wenn im Fell, auch
das der Trommel mitzulesen ist — und damit noch jenes >Trommelfell,
das, so tierisch die >Felle« sind, Teil des inneren Ohrs auch der Men-
schen ist und wie ersteres widerhallend vibriert. Darauf weist Kleists
Zu-Satz hin, mit dem die Anekdote schlief3t: »— Wobei man noch die
Shakespearesche Eigenschaft bemerken muss, dass der Tambour mit
seinem Witz, aus seiner Sphire als Trommelschldger nicht heraus-
ging «37 Dem Rhythmus des Trommelschlags, der im Ohr widerhallt,
entspricht die Perforation der Worte, in leeren Wiederholungen »....«.
Das Kleistsche Supplement zum tambourischen »Witz« und dessen
nicht-menschendhnlicher Ungeheuerlichkeit schlieBt diesen in einem
Nachtrag und Zusatz, der — das ist der Witz der »Anekdote« — die
Schliefung je aufhdlt. Denn mitzulesen ist jener Rhythmus, der den
Text bewegt und streut, die Durchschiisse des Textes und der Seite (die
auch frither einmal ein »>Fell« war), auf der der Text typographisch or-
ganisiert ist und als streuendes und zerstreutes Schriftbild sichtbar
wird: als Exzess iiber alles Gemeinte.3®

Bettine Menke

Wiederholung

1843 konstatierte Sgren Kierkegaard: »Die Wiederholung ist die neue
Kategorie, welche entdeckt werden soll«*. Der Text, in dem der déni-
sche Philosoph diese Entdeckung vorbereitet, tragt den Titel Die Wie-
derholung. Ein Versuch in der experimentierenden Psychologie von Con-
stantin Constantius. Der Autor hat ihn unter Pseudonym veroffentlicht
und bekennt unter diesem zweifelhaften Status, dass auch der Text al-
les andere als frei von Verkleidungen und Maskeraden, d.h. verwirren-

36. Vgl. fiir diese Metaphorik die Worte »lancés [...] des explosions, vibra-
tions, des machineries« (Roland Barthes: Legon, Paris: Seuil 1978, S. 20; zitiert nach
S. Felman: Le scandale du corps parlant, S. 141).

37. Vgl. den entsprechenden Shakespearebezug zum Wortspiel von J. Paul:
»Vorschule der Asthetike, S. 192.

38. Der »Witz, der ohnehin nichts darstellen will als sich selber«, ist daran
gebunden, dass »er verschwendet« (J. Paul: »Vorschule der Asthetik«, S. 198).

1. Seren Kierkegaard: Die Wiederholung. Ein Versuch in der experimentieren-
den Psychologie von Constantin Constantius, Hamburg: Europdische Verlagsanstalt 1991,
S. 22.

247

14.02.2026, 08:26:54, A



https://doi.org/10.14361/9783839401644-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

