
 

3. Anerkennen als Erfahrungsprozess I:

 Überlegungen zur Ideologiekritik 
            

 

„Das Bedürfnis, Leiden beredt werden zu lassen, ist 

Bedingung aller Wahrheit.“1 

 
 
 

Auch wenn gegenwärtig in verschiedenen Bereichen und mit denkbar verschiede-
nen Ausrichtungen Versuche der Neubegründung einer kritischen Gesellschaftsthe-
orie unternommen werden, so besteht dabei doch bei den unterschiedlichen Ansät-
zen, selbst wenn sie an marxistische Überlegungen anschließen, weitestgehend Ei-
nigkeit in der Hinsicht, dass für sie dabei das Projekt der Ideologiekritik keine Fort-
setzung verdient.2 Zu umfassend scheinen die normativen, epistemologischen und 
die methodologischen Schwierigkeiten zu sein, die mit einem solchen Vorhaben 
einhergehen. 

In normativer Hinsicht hat etwa Anton Leist dem ideologiekritischen Verfahren 
vorgeworfen, es würde nicht berücksichtigen, dass der Geltungsanspruch der jewei-
ligen Moralvorstellung unabhängig von deren gesellschaftlichen Entstehungsbedin-
gungen und Funktionsbestimmungen zu rechtfertigen ist. Der Nachweis der Interes-
senbindung kann somit den der Falschheit nicht ersetzen und deshalb bleibt die Ide-
ologiekritik ein schlichtweg überflüssiges Unterfangen.3 Epistemologisch scheint 
sie in problematischer Weise den Bezugspunkt einer unverstellten Realität und eine 

                                                            
1  Adorno, Theodor W., Negative Dialektik, Frankfurt am Main 1970, S. 29. 

2  Eine wichtige, im Fortgang noch zu diskutierende Ausnahme: Jaeggi, Rahel, Was ist Ide-

ologiekritik, in: Jaeggi, Rahel und Wesche, Tilo (Hrsg.), Was ist Kritik?, Frankfurt am 

Main 2009, S. 266-295. 

3  Vgl. Leist, Anton, Schwierigkeiten mit der Ideologiekritik, in: Angehrn, Emil und Loh-

mann, Georg (Hrsg.), Ethik und Marx. Moralkritik und normative Grundlagen der Marx-

schen Theorie, Stuttgart 1986, S. 75. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-002 - am 14.02.2026, 09:41:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


70 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
darauf gründende Trennung zwischen dem Wesen einer Sache und ihrer bloßen Er-
scheinung vorauszusetzen. Und in dem Maße, in dem die Ideologiekritik, wie im 
Falle Horkheimers und Adornos, insofern total wird, als sie sich gegen das Ver-
nunftpotential der bürgerlichen Kultur selbst wendet, muss auch in methodologi-
scher Hinsicht unklar werden, auf welche Kriterien sie sich dabei selbst bezieht.4 
Zudem wird hier die Frage aufgeworfen, wie sich die Perspektive des Ideologiekri-
tikers, der doch auch Mitglied der jeweiligen gesellschaftlichen Zusammenhänge 
bleibt, zu derjenigen der Akteure verhält, denen er die Befangenheit in ideologi-
schen Verblendungen vorwirft. Es wird unklar, wie unter der Bedingung eines uni-
versal verschleierten Zustandes das Privileg der Einsicht in eben diesen Umstand 
auch nur als möglich gedacht werden kann.5 Weil sie sich in dieser Hinsicht über 
ihre eigenen Möglichkeitsbedingungen nicht aufzuklären vermag, droht die Ideolo-
giekritik dann in eine Position zurückzufallen, gegen die Marx in der „Heiligen 
Familie“ wie folgt polemisierte: 

 
„Einmal erklärt er [hier: Bruno Bauer] die Kritik für den absoluten Geist, und sich selbst für 

die Kritik. Wie das Element der Kritik aus der Masse verbannt ist, so ist das Element der 

Masse aus der Kritik verbannt. Die Kritik weiß sich daher nicht in einer Masse, sondern in ei-

nem geringen Häuflein auserwählter Männer, in Herrn Bauer und seinen Jüngern ausschließ-

lich inkarniert.“6 

 
In den vergangenen Jahren ist das zuletzt benannte Problemfeld, also die Frage 
nach dem Verhältnis zwischen der kritisch-sozialtheoretischen Perspektive und der 
Akteursperspektive in den Mittelpunkt der Debatte gerückt. Jene, hier nur angedeu-
teten, Schwierigkeiten der Ideologiekritik, die sich aus ihrem Anspruch ergeben, die 
jeweiligen Selbst- und Weltverständnisse der Akteure selbst noch einmal hinterfra-
gen und, weitergehend noch, sogar erklären zu können, haben in der Konsequenz 
viele AutorInnen zu Konzeptionen7 geführt, die den im Verfahren der Ideologiekri-

                                                            
4  Vgl. Habermas, Jürgen, Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen, 

Frankfurt am Main 1988, S. 144. 

5  Vgl. Bubner, Rüdiger, Was ist kritische Theorie?, in: Habermas, Jürgen; Henrich, Dieter 

und Tauber, Jacob (Hrsg.), Hermeneutik und Ideologiekritik, Frankfurt am Main 1971, S. 

178ff. 

6  Marx, Karl und Engels, Friedrich, Die heilige Familie oder Kritik der kritischen Kritik. 

Gegen Bruno Bauer und Konsorten, in: MEW. Band 2, S. 90. 

7  Im Folgenden wird von den darüber hinaus bestehenden Differenzen zwischen diesen 

Autoren weitestgehend abgesehen. Sie werden hier nur insofern zusammenfassend disku-

tiert, als sie das Verfahren der Ideologiekritik in ähnlicher Weise problematisieren und 

daraus für die Entwicklung des jeweiligen Ansatzes ähnliche Konsequenzen ziehen. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-002 - am 14.02.2026, 09:41:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS I | 71 

 
tik implizierten Bruch zwischen der Akteursperspektive und der Perspektive der so-
zialtheoretisch fundierten Kritik von vornherein vermeiden. 

Michel Walzer etwa entwickelt ein Modell der Gesellschaftskritik, nach dem 
sich der Kritiker in die gemeinsamen Unternehmungen einer Gemeinschaft einge-
bunden weiß und dieser dann nur aufrichtig von den jeweiligen Erfolgen oder auch 
Misserfolgen in der Umsetzung derselben berichtet.8 Axel Honneth versteht die ei-
gene, gegen klassische Varianten der Frankfurter Schule gerichtete Reformulierung 
der normativen Grundlagen einer kritischen Gesellschaftstheorie so, dass diese nur 
expliziert, was dem sozialen Protestverhalten marginalisierter Gruppen und sozialen 
Unrechtserfahrungen implizit zugrunde liegt. Nur auf einer solchen Grundlage ist 
es, so die These, möglich, die eigenen Kriterien der Kritik in einer vorwissenschaft-
lichen gesellschaftlichen Instanz zu verankern und nur dann kann aus den Bestim-
mungen des Gegenstandes der kritischen Sozialtheorie entwickelt werden, wie die 
eigene kritische Perspektive auf denselben möglich ist.9 Während Bourdieu zufolge 
nur der sozialwissenschaftliche Beobachter die ökonomistische Logik der sozialen 
Felder durchschaut und die Akteure deren Strukturen qua habitueller Vermittlung 
gleichsam blind reproduzieren, verabschieden sich Boltanski und Chiapello von 
dieser Konzeption zugunsten einer „Soziologie der Kritik“, die ausgehend von all-
täglichen Krisensituationen die damit verbundenen Praxen der Rechtfertigung re-
konstruiert.10 

Um zu zeigen, weshalb auch für gegenwärtige Debatten eine Vergegenwärti-
gung der Marxschen Ideologiekritik hilfreich sein könnte, will ich in einem ersten 
Schritt zunächst einige Schwierigkeiten der Ansätze, die den Bruch mit der Akteur-
sperspektive zu vermeiden suchen, diskutieren. Diese Reformulierungen des Pro-
jekts einer kritischen Gesellschaftstheorie können zwar den problematischen Bruch 
mit der Akteursperspektive umgehen; allerdings sind sie in der Konsequenz nicht 
länger in der Lage, Prozesse der Naturalisierung sozialer Verhältnisse, d.h. Prozes-
se, durch die der Umstand, dass diese Verhältnisse das Resultat menschlicher Praxis 
und damit auch veränderbar sind, zu thematisieren (3.1.). 

Vor diesem Hintergrund sollen dann einige Überlegungen dazu vorgestellt wer-
den, ob und wie die erwähnten Problematisierungen ernst genommen können, ohne 
deshalb das Verfahren der Ideologiekritik selbst aufgeben zu müssen. Auf den ers-
ten Blick scheint der Rückbezug auf Marx hierfür jedoch wenig beitragen zu kön-

                                                            
8  Vgl. Walzer, Michael, Kritik und Gemeinsinn, Frankfurt am Main 1993, S. 49. 

9  Vgl. Honneth, Axel, Die soziale Dynamik von Missachtung. Zur Ortsbestimmung einer 

kritischen Gesellschaftstheorie, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur 

praktischen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S. 88-109, insbesondere S. 103f. 

10  Vgl. Boltanski, Luc und Chiapello, Eve, Die Rolle der Kritik in der Dynamik des Kapita-

lismus und der normative Wandel, in: Berliner Journal für Soziologie, H4, 2001, S. 459ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-002 - am 14.02.2026, 09:41:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


72 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
nen: In der „Deutschen Ideologie“ (DI) wird Ideologie entweder nur als Ergebnis 
der bewussten Anwendung der Mittel der geistigen Produktion durch die herr-
schende Klasse gefasst oder aber als passiver Reflex des gesellschaftlichen Lebens-
prozesses. „Wenn in der ganzen Ideologie die Menschen und ihre Verhältnisse wie 
in einer camera obscura auf den Kopf gestellt erscheinen, so geht dies Phänomen 
ebenso sehr aus ihrem Lebensprozess hervor, wie die Umdrehung der Gegenstände 
der Netzhaut aus ihrem unmittelbar physischen.“11 Dies wirft die erwähnte Frage, 
wie es dem soziologischen Beobachter möglich ist, diesen Zusammenhang zu 
durchschauen, nur erneut auf (3.2.). 

Im Gegensatz dazu soll in einem dritten Schritt auf der Grundlage der Schriften 
zur „Kritik der politischen Ökonomie“ (KdpÖ) eine Interpretation der Marxschen 
Ideologiekritik entwickelt werden, bei der die ideologiekritische Perspektive vor 
dem Hintergrund eines praktischen Arguments gewonnen wird: Der Bruch mit der 
jeweils eingespielten Akteursperspektive wird vollzogen, weil sich die Akteure 
selbst nur auf dieser Grundlage die Genesis gesellschaftlicher Strukturen als Ergeb-
nis ihres Handelns zurechnen können. Und nur wenn sie dies können, ist es auch 
möglich, die praktischen Widersprüche, vor denen sie in ihrem Handeln stehen und 
die damit einhergehenden Leidenserfahrungen zu deuten (3.3.). 

 
 

3.1 KRITIK ALS REKONSTRUKTION 
 
Die Ansätze, die den im Verfahren der Ideologiekritik implizierten Bruch zu ver-
meiden suchen, fassen das Verhältnis zwischen der Akteursperspektive und derje-
nigen des kritischen Soziologen zumeist so, dass den Soziologen zunächst die Auf-
gabe zukommt, das Wissen und die Fähigkeiten zu rekonstruieren, über die die Ak-
teure verfügen müssen, um sich in der sozialen Welt zu bewegen. Ihre Aufgabe 
wird mit der des Grammatikers vergleichbar: Sie explizieren und formalisieren die 
Regeln, über die die Akteure schon implizit verfügen.12 

                                                            
11  Marx, Karl und Engels, Friedrich, Die deutsche Ideologie, in: MEW. Band 3, S. 26. 

12  Zwar liegt sowohl für Boltanski als auch für Honneth die Aufgabe der Sozialtheorie in 

einer solchen Nachrekonstruktion impliziten Handlungswissens. Während jedoch 

Boltanski beansprucht, nur eine typisierende Beschreibung bestimmter Konfliktsituatio-

nen vorzunehmen und so das Unternehmen einer Soziologie der Kritik klar von dem einer 

Kritischen Soziologie trennt, wirft Honneth diesem vor, damit die innere Normativität der 

eigenen Begriffe zu leugnen. (Vgl. Honneth, Axel, Verflüssigung des Sozialen. Zur Ge-

sellschaftstheorie von Luc Boltanski und Taurent Thevenot, in: ders. Das Ich im Wir. 

Studien zur Anerkennungstheorie, Frankfurt am Main 2010, S. 151.) 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-002 - am 14.02.2026, 09:41:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS I | 73 

 
Der Weg, den etwa Boltanski und Chiapello in ihrer „Soziologie der Kritik“ ge-

gangen sind, um den Bruch mit der Akteursperspektive zu vermeiden, besteht darin, 
den Ansatzpunkt der Theoriebildung in konkreten Konfliktsituationen zu suchen. 
Dann nämlich zeigt sich, dass die einzelnen Akteure in diesen Situationen, in denen 
ein konkretes Handeln auf Kritik stößt, schon über bestimmte Gerechtigkeitskrite-
rien verfügen müssen, unter Berufung auf die sich einzelne Ansprüche legitimieren 
oder zurückweisen lassen. Sie sind die notwendigen Mittel, um bestehende Konflik-
te beenden und Einigung herstellen zu können. In Konfliktsituationen sind sie zu 
Rechtfertigungen gezwungen und das verlangt, die jeweiligen Kriterien offen legen 
und begründen zu können. Diese jeweils in Anspruch genommenen Gerechtig-
keitskriterien differieren zudem je nach sozialem Kontext. Soziale Ordnungen sind 
also gerade nicht als einheitliche und integrierte Gebilde zu verstehen; vielmehr 
sind sie stets durch eine Pluralität von unterschiedlichen Rechtfertigungsordnungen 
geprägt. Die Möglichkeit, Kritik zu üben, ist dann kein Privileg des soziologischen 
Beobachters, sondern schon in dessen Gegenstand selbst verankert. Denn zum einen 
muss geprüft und begründet werden können, ob die jeweiligen Gerechtigkeitskrite-
rien in der konkreten Konfliktsituation adäquat angewendet wurden. Zum anderen 
besteht gerade durch die Pluralität der Gerechtigkeitskriterien die Möglichkeit, ihre 
Angemessenheit für einen konkreten Kontext überhaupt infrage zu stellen.13 Auf 
diese Weise gelingt es ihnen, schon auf der Ebene alltäglicher Praxen die Möglich-
keit interner und externer Sozialkritik zu begründen. 

Wenn die Teilnahme am sozialen Leben schon die Teilnahme an Praktiken der 
Rechtfertigung und Kritik impliziert, dann muss die Annahme einer starken Diskre-
panz zwischen der Perspektive des wissenschaftlichen Soziologen und derjenigen 
der Akteure aufgegeben werden. 

                                                                                                                                    
 Die Konzeptionen Walzers und Honneths unterscheiden sich zentral hinsichtlich der Fra-

ge, ob die Gesellschaftskritik eine Theorie des Sozialen voraussetzt. Während Walzer die 

Kriterien einer gelungenen Gesellschaftskritik auf die Tugenden des Kritikers reduziert 

(Vgl. Walzer, Michael, Mut, Mitleid und ein gutes Auge. Tugenden der Sozialkritik und 

der Nutzen von Gesellschaftstheorie: Deutsche Zeitschrift für Philosophie, 48, 2000, ins-

besondere S. 709f.), besteht Honneth darauf, dass eine Bestimmung der sozialen Ursa-

chen für das Verfehlen der überindividuellen Bedingungen gelingender Selbstverwirkli-

chung eine Gesellschaftstheorie voraussetzt. (Vgl. Honneth, Axel, Idiosynkrasie als Er-

kenntnismittel. Gesellschaftskritik im Zeitalter des normalisierten Intellektuellen, in: 

ders.: Pathologien der Vernunft. Geschichte und Gegenwart kritischer Theorie, Frankfurt 

am Main 2007, S. 219f.) 

13  Boltanski, Luc, Soziologie und Sozialkritik, Frankfurter Adorno-Vorlesungen 2008, 

Frankfurt am Main 2009, S. 55. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-002 - am 14.02.2026, 09:41:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


74 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
Erst auf dieser Grundlage wird es dann möglich, auch die Praxis der Gesell-

schaftskritik angemessen zu thematisieren. Denn diese kann, so lässt sich hier an 
die Überlegungen Walzers anschließen, nur als Fortführung alltäglicher Praxen der 
Kritik verstanden werden. „Gesellschaftskritik ist weniger ein praktischer Ab-
kömmling wissenschaftlichen Wissens als vielmehr der gebildete Vertreter der ge-
meinen Beschwerde.“14 Der Gesellschaftskritiker gilt dann allenfalls als Experte für 
eine Praxis, die letztlich alle vollziehen. Wenn umgekehrt die reflexiven Fähigkei-
ten der Akteure unterschätzt und diese als vollkommen integriert beschrieben wer-
den, bleibt unklar, wie die Adressaten der Kritik überhaupt erreicht werden können. 
In dem Maße, in dem ihre jeweiligen Situationsdeutungen nicht angemessen rekon-
struiert werden und mit ihrem Verständnis nicht gerechnet werden kann, muss dann 
auch offen bleiben, wie die Kritik zu konkreten Veränderungen beitragen können 
soll. Die Möglichkeit der Veränderung der sozialen Verhältnisse setzt die An-
sprechbarkeit der Akteure durch die Kritik voraus.15 

Wenn jedoch in dieser Weise die Aufgabe einer kritischen Gesellschaftstheorie 
als normative Rekonstruktion verstanden werden muss, die in erster Linie die nor-
mativen Grundannahmen expliziert, die Unrechtserfahrungen und sozialen Konflik-
ten zugrunde liegen, dann kann so zwar ein Bruch mit der Akteursperspektive ver-
mieden werden; jedoch wird sie damit in problematischer Weise an den jeweiligen 
Status quo zurückgebunden. Das umfassende Misstrauen gegenüber den Hand-
lungsorientierungen, die das gesellschaftliche Leben den Einzelnen an die Hand 
gibt, das Horkheimer noch als ein zentrales Motiv kritischer Theoriebildung be-
schrieben hatte, scheint auf dieser Grundlage nicht länger eingeholt werden zu kön-
nen.16 Tatsächlich schreibt Honneth, dass wir für den Normalfall davon ausgehen 
müssen, „daß sich in unseren Mentalitäten und Überlieferungen, in unseren Normen 
und Werten bereits genügend Rationalität niedergeschlagen hat, um als sozialer 
Kontext gelten zu können, dessen moralische Vorgaben wir im allgemeinen zwei-
felsfrei voraussetzen müssen.“17 

Zudem ist mit diesen Konzeptionen die problematische Annahme verknüpft, 
dass die Fähigkeiten zu Rechtfertigung und Kritik unter den Akteuren tatsächlich 
gleich verteilt sind. Demgegenüber muss gefragt werden, ob Ungleichverteilungen 
von materiellen und symbolischen Ressourcen sich nicht auch in den Umgangswei-

                                                            
14  Walzer, Michael, Kritik und Gemeinsinn, Frankfurt am Main 1993, S. 78. 

15  Vgl. Celikates, Robin, Kritik als soziale Praxis. Gesellschaftliche Selbstverständigung 

und kritische Theorie, Frankfurt am Main 2009, S. 79. 

16  Vgl. Horkheimer, Max, Traditionelle und kritische Theorie, in: ders., Traditionelle und 

kritische Theorie. Fünf Aufsätze, Frankfurt am Main 2005, S. 224. 

17  Honneth, Axel, Leiden an Unbestimmtheit. Eine Reaktualisierung der Hegelschen 

Rechtsphilosophie, Stuttgart 2001, S. 67f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-002 - am 14.02.2026, 09:41:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS I | 75 

 
sen mit den Situationen niederschlagen, in denen Rechtfertigungen zu geben und 
einzufordern sind. „Sind nicht Umstände denkbar, unter denen die für diese Prakti-
ken grundlegenden Fähigkeiten der Akteure blockiert oder behindert werden?“18 
Neben dieser drohenden Ausblendung sozialstrukturell bedingter Beschränkungen 
der Kritikfähigkeit ist der Versuch, den Kritikbegriff im Ausgang von alltäglichen 
Konfliktsituationen zu gewinnen, insofern problematisch, als sich die Akteure hier 
bezüglich der Art und Weise, wie Kritik geübt wird, an ihren unmittelbaren Erfolg-
saussichten orientieren und sie zudem die Gerechtigkeit ihrer eigenen Lage in der 
Regel auf der Grundlage eines unmittelbaren Vergleichs mit relevanten Bezugsper-
sonen beurteilen. Die allgemeinen Rahmenbedingungen ihres Handelns werden hier 
zumeist nicht infrage gestellt.19 Der Versuch, nicht nur einzelne Missstände zu the-
matisieren, sondern diese als mit der Struktur des sozialen Ganzen verknüpft zu 
verstehen, kann dann in einer solchen Konzeption keinen Platz mehr finden. Damit 
beraubt sich die kritische Theorie der Möglichkeit, hinter die innerhalb der sozialen 
Wirklichkeit schon etablierten Formen der Problematisierung und Kritik selbst noch 
einmal zurückzugehen. Wenn die kritische Theorie sich darauf beschränkt, die mo-
ralische Grammatik, die den jeweiligen Situationsdeutungen zugrunde liegt, zu ex-
plizieren, geraten die Tendenzen zur Naturalisierung konkreter Institutionen, die 
dazu führen, dass diese nicht mehr als zu rechtfertigende thematisiert werden kön-
nen, aus dem Blick. 

Aus der Ausblendung der faktischen Ungleichverteilung der Rechtfertigungs-
macht, den Beschränkungen situativer und alltagspraktischer Formen der Kritik und 
dem Verlust der Möglichkeit, Naturalisierungs- und Verdinglichungsformen zu 
thematisieren, ergeben sich offensichtlich Schwierigkeiten. Daher soll im Folgen-
den die Frage gestellt werden, ob und wie sie durch eine erneute Vergegenwärti-
gung des Marxschen Ideologiebegriffs bearbeitet werden können. 

 
 

3.2 REFLEX ODER BEWUSSTE MANIPULATION?  
 DIE IDEOLOGIEKRITIK DER „DEUTSCHEN IDEOLOGIE“ 
 
Bei einem solchen Versuch wird jedoch schnell deutlich, dass schon bei Marx 
selbst, und erst recht in der an ihn anschließenden Theorietradition, von einem ein-
heitlichen Ideologiebegriff nicht gesprochen werden kann. Die DI ist zwar die 
Schrift, an der die verschiedenen Rekonstruktionen des von Marx entwickelten Ide-

                                                            
18  Celikates, Robin, Kritik als soziale Praxis. Gesellschaftliche Selbstverständigung und kri-

tische Theorie, Frankfurt am Main 2009, S. 154. 

19  Boltanski, Luc, Soziologie und Sozialkritik, Frankfurter Adorno-Vorlesungen 2008, 

Frankfurt am Main 2009, S. 59. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-002 - am 14.02.2026, 09:41:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


76 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
ologiebegriffs zumeist ansetzen; jedoch findet sich hier weniger eine allgemeine 
methodische Ausarbeitung des Verfahrens der Ideologiekritik als eine Kritik zeit-
genössischer kritisch-philosophischer Positionen, insbesondere der Linkshegelianer 
Feuerbach, Bauer und Stirner. Die zentrale Stoßrichtung dieser Auseinandersetzung 
richtet sich gegen den Versuch der genannten Autoren, die notwendige Kritik an 
den deutschen Zuständen allein als Kritik an entfremdeten Bewusstseinsformen zu 
verstehen. Ein solcher Versuch findet sich etwa in Feuerbachs Interpretation der re-
ligiösen Vorstellungen als Ausdruck der Selbstentfremdung des Menschen. 

 
„Da bei diesen Junghegelianern die Vorstellungen, Gedanken, Begriffe, überhaupt die Pro-

dukte des von ihnen verselbstständigten Bewußtseins für die eigentlichen Fesseln der 

Menschheit gelten, [...] so versteht sich, daß die Junghegelianer auch nur gegen diese Illusio-

nen des Bewußtseins zu kämpfen haben.“20 

 
Der Vorwurf, der gegen diese Variante philosophischer Kritik erhoben wird, lautet 
nun, dass sie selbst noch in einer von ihr nicht durchschauten Weise einem ideolo-
gischen Schein aufsitzt. Sie fragt nämlich nicht nach dem Zusammenhang ihres Ge-
genstandes der Kritik mit den jeweiligen gesellschaftlichen Verhältnissen. Marx in-
terpretiert demgegenüber die Vorstellungen der Religion, ihr Trostversprechen etc. 
als Ausdruck des wirklichen Elends.21 Mit der Ausblendung dieses Zusammenhan-
ges unterläuft der junghegelianischen Kritik nun insofern kein bloß zufälliger Feh-
ler, und nur unter dieser Bedingung kann diese Ausblendung als ideologisch gelten, 
als der Umstand, dass die jeweiligen Vorstellungen nicht auf bestehende gesell-
schaftliche Praktiken und die entsprechenden Erfahrungen zurückbezogen werden, 
selbst als Effekt dieser Praxis zu verstehen ist. Die Verkehrung, die den junghegeli-
anischen Kritikern unterläuft, indem sie bestimmte Vorstellungen als Ursache und 
nicht als Ausdruck von Entfremdungserfahrungen22 verstehen, ist das Ergebnis ei-
ner bestimmten, nämlich ihrerseits verkehrten Praxis: Nur unter der Bedingung ei-
ner Arbeitsteilung, die nicht nur geistige und materielle Tätigkeiten überhaupt 
trennt, sondern dies auch in der Weise vollzieht, dass sie dem Einzelnen als fremde 
Macht gegenübertritt und ihn in einen Kreis von bestimmten ausschließenden Tä-
tigkeiten bannt, „kann sich das Bewußtsein wirklich einbilden, etwas anderes als 
das Bewußtsein der bestehenden Praxen zu sein, wirklich etwas vorzustellen, ohne 

                                                            
20  Marx, Karl und Engels, Friedrich, Die deutsche Ideologie, in: MEW. Band 3, S. 19-20. 

21  Vgl. Marx, Karl, Zur Kritik der Hegelschen Rechtphilosophie. Einleitung, in: MEW. 

Band 1, S. 379. 

22  Dieser Ausdruck wird hier allerdings, und dies ist ein zentrales Ergebnis der Auseinan-

dersetzung mit Stirner, einer scharfen Kritik unterzogen und allenfalls noch in polemi-

scher Absicht gebraucht. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-002 - am 14.02.2026, 09:41:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS I | 77 

 
etwas Wirkliches vorzustellen“.23 Demzufolge verhindert es der Charakter des Pro-
duktionsprozesses – und Marx fasst diesen Begriff so weit, dass darunter auch die 
Produktion von Ideen fällt – bestimmte Produkte als Ergebnis desselben verstehen 
zu können. Die entsprechenden Vorstellungskomplexe müssen dann als ideologisch 
gelten, weil sie ihre eigenen Konstitutionsbedingungen, ihren eigenen Erzeugnis-
charakter nicht durchschauen können. Und damit tragen sie in problematischer 
Weise zur Stabilisierung dieser Konstitutionsbedingungen bei. Sie gehen also aus 
der gesellschaftlichen Praxis hervor und wirken stabilisierend auf sie zurück.24 
Letzteres gilt insofern auch für die Kritik der Junghegelianer, als die Forderung, die 
entfremdeten Vorstellungen zu überwinden, darauf hinausläuft, „das Bestehende 
anders zu interpretieren, d.h., es vermittels einer anderen Interpretation anzuerken-
nen.“25 

Wenn es aber die Natur des Produktionsprozesses selbst ist, die diese ideologi-
sche Verkehrung hervorbringt, die Ideologie als „Echo“ und „Reflex"26 gilt, so stellt 
sich erneut die Frage, wie es dem soziologischen Beobachter im Gegensatz zu den 
verblendeten Akteuren möglich ist, dies zu durchschauen; auch oder gerade dann, 
wenn der Begriff der Produktion so weit gefasst wird, dass darunter auch die Pro-
duktion von Ideen fällt. Die in der Einleitung formulierte zentrale Problemstellung 
wiederholt sich hier nur erneut. 

In der DI findet sich jedoch auch eine weitere Variante der Ideologiekritik, die 
sich hinsichtlich ihres Verständnisses von Funktion, Charakter und Entstehungsbe-
dingungen von Ideologien von der bisher diskutierten unterscheidet.27 Zentraler An-
satzpunkt ist hier nicht länger, dass bestimmte Erzeugnisse des Menschen eine 
problematische Selbstständigkeit gegenüber ihren Erzeugern erlangen, sondern ein 
Gegensatz zwischen dem normativen Selbstverständnis einer Gesellschaft und ihrer 
faktischen Praxis. Diese normativen Ansprüche sind einerseits insofern notwendige 
Bedingungen der kapitalistischen Gesellschaftsformation, als jede Klasse, also auch 
die bürgerliche, um herrschen zu können, gezwungen ist, ihrer Herrschaftsform den 
Charakter der Allgemeinheit zu geben. Nur unter diesen Bedingungen kann sie die 
für ihre Verkehrsformen notwendige Bereitschaft mobilisieren. Die Begriffe des 
„Staatsbürgers“, des „Eigentums“, der „Nation“ etc. sind in diesem Sinne funktio-

                                                            
23  Marx, Karl und Engels, Friedrich, Die deutsche Ideologie, in: MEW. Band 3, S. 31. 

24  Vgl. Jaeggi, Rahel, Was ist Ideologiekritik, in: Jaeggi, Rahel und Wesche, Tilo (Hrsg.), 

Was ist Kritik?, Frankfurt am Main 2009, S. 268. 

25  Marx, Karl und Engels, Friedrich, Die deutsche Ideologie, in: MEW. Band 3, S. 20. 

26  Ebd., S. 26. 

27  Vgl. Bohlender, Matthias, Die Herrschaft der Gedanken. Über Funktionsweise, Effekt 

und Produktionsbedingungen von Ideologie, in: Bluhm, Harald (Hrsg.), Karl 

Marx/Friedrich Engels. Die deutsche Ideologie, Berlin 2010, S. 41ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-002 - am 14.02.2026, 09:41:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


78 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
nale Mittel zur Legitimation von Herrschaft. Die herrschende Klasse kann sie zu 
diesen Zwecken einsetzen, weil sie, indem sie über die Produktionsmittel überhaupt 
verfügt, auch über die Mittel der geistigen Produktion verfügt. Deshalb kann Marx 
die herrschenden Gedanken als die Gedanken der herrschenden Klasse verstehen.28 

Marx versucht in den entsprechenden Passagen der DI und im „Kommunisti-
schen Manifest“ aber auch nachzuweisen, dass die wirklichen Existenzbedingungen 
des Proletariats diesen bürgerlichen Legitimationsformen der kapitalistischen Ge-
sellschaft notwendig widersprechen müssen. In der bürgerlichen Gesellschaft kann 
sich ein großer Teil der Bevölkerung eben nicht, wie es der Begriff des „Staatsbür-
gers“ beansprucht, als Gestalter der eigenen Verhältnisse begreifen; das Eigentum 
ist in ihr faktisch für einen Großteil der Gesellschaft aufgehoben; es ist die Ent-
wicklung der Bourgeoisie selbst, die die nationalen Gegensätze auflöst etc.29 Weil 
das Problem der Ideologie hier nicht in der durch die Struktur der Arbeitsteilung 
bedingten scheinbaren Selbstständigkeit menschlicher Erzeugnisse, sondern in der 
nur scheinbaren Allgemeinheit bestimmter normativer Ansprüche besteht, die durch 
die konkrete Lebenswirklichkeit des Proletariats selbst aufgelöst wird, muss die 
ideologiekritische Perspektive hier nicht von außen, d.h. durch den soziologischen 
Beobachter an den Gegenstand herangetragen werden; sie drängt sich durch Erfah-
rungen praktischen Scheiterns den Akteuren selbst auf. 

 
„Für die Masse der Menschen, d.h. das Proletariat, existieren diese theoretischen Vorstellun-

gen nicht, brauchen für sie also auch nicht aufgelöst zu werden, und wenn die Masse je einige 

theoretische Vorstellungen, z.B. Religion, hatte, so sind diese jetzt schon längst durch die 

Umstände aufgelöst.“30 

 
In dieser Argumentation besteht zwar nicht länger das Problem, wie die Perspektive 
des Ideologiekritikers mit der Akteursperspektive zu vermitteln wäre; vielmehr er-
scheint umgekehrt der rein philosophisch verfahrende Kritiker der Letzte zu sein, 
der die jeweiligen Vorstellungen überhaupt noch als Gegenstand der Kritik ernst 
nimmt. Allerdings ist auch diese von Marx entwickelte Argumentationsfigur nicht 
unproblematisch. Zum einen scheint er von einer strukturell argumentierenden 
Ideologiekritik in eine Konzeption zurückzufallen, nach der ideologische Formatio-
nen durch die herrschende Klasse als Mittel ihrer Machterhaltung bewusst erzeugt 

                                                            
28  Vgl. Marx, Karl und Engels, Friedrich, Die deutsche Ideologie, in: MEW. Band 3, S. 46. 

29  Vgl. Marx, Karl und Engels, Friedrich, Manifest der kommunistischen Partei, in: MEW. 

Band 4, S. 477ff. 

30  Marx, Karl und Engels, Friedrich, Die deutsche Ideologie, in: MEW. Band 3, S. 40. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-002 - am 14.02.2026, 09:41:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS I | 79 

 
werden.31 Das jeweilige normative Selbstverständnis erscheint so einzig als Ergeb-
nis einer zynisch-manipulierenden Kalkulation. Damit wird dann auch unklar, ob 
und inwiefern die jeweiligen normativen Ansprüche auch als zu bewahrende ge-
dacht werden müssen. Zum anderen löst diese Perspektive nicht ein, was hier durch 
die Ideologiekritik gewonnen werden sollte: nämlich die Möglichkeit, Phänomene 
der Naturalisierung konkreter Institutionen benennen und erklären zu können. Sie 
klärt über unzureichende Rechtfertigungen auf und nicht über die Prozesse, über die 
gesellschaftliche Verhältnisse dem Zwang zur Rechtfertigung entzogen werden, in-
dem sie eben nicht als geschaffene, sondern als naturgegebene erscheinen. 

 
 
3.3 DIE AUFKLÄRUNG PRAKTISCHER WIDERSPRÜCHE:
 ZUR IDEOLOGIEKRITIK DER „KRITIK DER POLITISCHEN

 ÖKONOMIE“ 
 
Es gibt jedoch eine dritte Variante der Marxschen Ideologiekritik, die verschiedene 
Motive und Aspekte der zuerst diskutierten Ansätze zusammenführt. Diese lässt 
sich aus den Schriften zur KdpÖ gewinnen. 

Den Ausgangspunkt der Kritik bilden hier praktische Widersprüche, die sich in-
nerhalb der kapitalistischen Gesellschaftsordnung ergeben. Diese praktischen Wi-
dersprüche schlagen sich auch in unterschiedlichen Weisen nieder, in denen sich die 
Akteure in ihr als Handelnde erfahren: Sie erfahren sich als frei und unfrei, als 
gleich und ungleich zugleich. Es ist das zentrale Ziel der KdpÖ, diese Widersprüche 
aufzuklären. Ideologiekritik ist sie dabei insofern, als sie dafür mit den etablierten 
Deutungen der sozialen Welt brechen muss. Diese Widersprüche gelten hier jedoch 
nicht nur, wie noch in der DI, als Gegensatz zwischen dem normativen Selbstver-
ständnis einer Gesellschaft und ihrer faktischen Praxis, sondern als Gegensatz in-
nerhalb der Praxis selbst. Indem sie als Warenbesitzer die zu tauschenden Waren 
hinsichtlich ihrer Wertbestimmung, also hinsichtlich der in ihnen vergegenständ-
lichten Arbeitszeit, gleichsetzen, beziehen sie sich aufeinander als Gleiche; jeder 
hat die Beziehung zum Anderen, die der Andere zu ihm hat. Insofern der Tausch 
dabei von der jeweiligen Willensbestimmung des Einzelnen abhängt, verstehen sie 
sich und den Anderen darin als frei.32 Zugleich jedoch erfahren sie sich, insofern sie 
nicht über eigenständige Mittel ihrer Subsistenz verfügen, als gezwungen, ihre Ar-

                                                            
31  Vgl. Heinrich, Michael, Die Wissenschaft vom Wert. Die Marxsche Kritik der politischen 

Ökonomie zwischen wissenschaftlicher Revolution und klassischer Tradition, Hamburg 

1991, S. 140. 

32  Vgl. Marx, Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie, Berlin 1974, S. 156. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-002 - am 14.02.2026, 09:41:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


80 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
beitskraft zu verkaufen und, insofern der gesellschaftliche Reichtum ihnen als 
fremde Macht, als Kapital gegenübertritt, als Ungleiche.33 

Das, was sich auf der Ebene der einfachen Zirkulation vollzieht, der Tausch von 
Äquivalenten durch freie und gleiche Warenbesitzer, gilt Marx als bloßes „Oberflä-
chenphänomen“.34 Diese Metapher lässt sich so verstehen, dass das, was sich auf 
der Ebene der Zirkulation vollzieht, auf ihr zugrunde, eben in der Tiefe liegende 
Prozesse verweist: Sie setzt die Extreme, d.h. die zu tauschenden Waren nicht, die 
sie vermittelt. Wird der Prozess selbst analysiert, in dem unter den Bedingungen des 
Kapitalverhältnisses die jeweiligen Waren produziert werden, so zeigt sich, dass das 
Anhäufen von Eigentum nicht auf eigene Arbeit, sondern auf die Aneignung frem-
der Surplusarbeit zurückgeht. 

Zudem verweist die Rede von der „Oberfläche“ darauf, dass es die Bestimmun-
gen der Zirkulation und nicht diejenigen der ihr zugrunde liegenden Prozesse sind, 
unter denen die bürgerliche Gesellschaft den in ihr handelnden Akteuren erscheint. 
Deshalb sind sie auch die Grundlage der naturrechtlichen Legitimationsformen der 
bürgerlichen Gesellschaft.35 Marx’ Überlegungen zum Fetischcharakter der Ware 
sollen begründen, weshalb der Tausch von durch Arbeit erworbenen Produkten un-
ter Freien und Gleichen als die zentrale Verkehrsform der kapitalistischen Gesell-
schaft erscheint. 

Fetischcharakter kommt der Ware insofern zu, als der Wert als natürliche Ei-
genschaft der Produkte menschlicher Arbeit und nicht als Ausdruck spezifischer ge-
sellschaftlicher Verhältnisse erscheint. Den Individuen erscheint damit ihr gesell-
schaftliches Verhältnis als ein Verhältnis von Dingen; sie schreiben die undurch-
schaute Macht ihrer gesellschaftlichen Organisation den Dingen, den ausgetausch-
ten Waren zu.36 Dieser Vorgang vollzieht sich, so Marx, deshalb, weil die isolierten 
Warenbesitzer tatsächlich erst im Austausch, also vermittelt über die zu tauschen-
den Waren in ein Verhältnis zueinander treten. Die Verhältnisse der Tauschgegen-
stände jedoch stehen nicht unter der Kontrolle der Tauschenden; diese werden von 
ihnen als fremde Macht erfahren. 

                                                            
33  Darin zeigt sich auch, dass die Weise, wie die praktischen Widersprüche von den Einzel-

nen erfahren werden, von der jeweiligen Stellung im Produktionsprozess abhängt, also 

klassentheoretisch gefasst werden muss. Dem kann ich hier jedoch nicht weiter nachge-

hen. 

34  Ebd., S. 166. 

35  In der Naturrechtskonzeption von Locke können Eigentumsrechte an bestimmten Gütern 

zunächst nur durch ihre vorherige Bearbeitung erworben werden. Diese Eigentumsrechte 

sind dann auch die Grundlage dafür, die Produkte der Arbeit gegen die anderer Produzen-

ten eintauschen zu können. 

36  Vgl. Marx, Karl, Das Kapital. Band 1, in: MEW. Band 23, S. 86. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-002 - am 14.02.2026, 09:41:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS I | 81 

 
„Sosehr [...] die einzelnen Momente dieser Bewegung vom bewußten Willen und besonderen 

Zwecken der Individuen ausgehen, sosehr erscheint die Totalität des Prozesses als ein Zu-

sammenhang, der naturwüchsig entsteht; zwar aus dem Aufeinanderwirken der bewußten In-

dividuen hervorgeht, aber weder in ihrem Bewußtsein liegt, noch als Ganzes unter sie subsu-

miert wird.“37 

 
Wenn der Wert als natürliche Eigenschaft der Produkte menschlicher Arbeit er-
scheint, dann kann zwar, wie in den klassischen Varianten der politischen Ökono-
mie, erkannt werden, dass es der Wert ist, der den verschiedenen Austauschverhält-
nissen der Waren zugrunde liegt und auch, dass die Wertgröße sich über die gesell-
schaftlich notwendige Arbeitszeit bestimmt; es kann jedoch nicht gefragt werden, 
unter welchen spezifischen Umständen der menschlichen Arbeit die Eigenschaft 
zukommt, wertbildend zu sein. Dies gilt dann als ihre unhinterfragte Eigenschaft. 
Damit jedoch wird der historische Charakter der bestimmenden Kategorien der ge-
genwärtigen Produktionsweise übersehen. Denn zu Waren, d.h. zu Gegenständen, 
denen sowohl ein Gebrauchswert als auch ein Tauschwert zukommt, werden die 
Produkte menschlicher Arbeit erst, wenn in einer arbeitsteiligen Gesellschaft die 
einzelnen Produzenten isoliert voneinander produzieren, sodass sie ihren jeweiligen 
Bedarf nur durch den wechselseitigen Austausch ihrer Produkte sichern können. 
Marx beansprucht nun zu zeigen, dass solche Austauschverhältnisse erst dann zur 
allgemeinen Form des gesellschaftlichen Zusammenhangs werden, sobald zum ei-
nen eine Vielzahl von Produzenten nicht mehr für den eigenen Bedarf produziert, 
was historisch erst durch die Trennung von ihren Subsistenzmitteln erreicht wurde, 
und zum anderen die Produzenten als freie Eigentümer ihrer Arbeitskraft diese zum 
Verkauf feilbieten können. 

Dieser Rückgang auf die gesellschaftlichen Bedingungen der Etablierung der 
Wertform ist ein vorbereitender Schritt, um die These eines notwendigen prakti-
schen Widerspruchs zwischen der Oberfläche der bürgerlichen Gesellschaft, den 
entsprechenden naturrechtlichen Legitimationsformen und den tatsächlichen Exis-
tenzbedingungen des Proletariats entwickeln und begründen zu können. Denn unter 
diesen Bedingungen können sich diejenigen, die arbeiten, die Produkte ihrer Arbeit 
nicht aneignen, während diejenigen, die nicht arbeiten, Eigentum anhäufen.38 Die-
ses Verhältnis beruht jedoch gerade auf dem Tausch von Äquivalenten: Die Ar-
beitskraft wird zu ihrem Wert bezahlt, was ihre Reproduktion, jedoch nicht die An-

                                                            
37  Vgl. Marx, Karl, Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie, Berlin 1974, S. 111. 

38  Vgl. Wellmer, Albrecht, Naturrecht und praktische Vernunft: Zur aporetischen Entfaltung 

eines Problems bei Kant, Hegel und Marx, in: Angehrn, Emil und Lohmann, Georg 

(Hrsg.), Ethik und Marx. Moralkritik und normative Grundlagen der Marxschen Theorie, 

Stuttgart 1986, S. 226ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-002 - am 14.02.2026, 09:41:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


82 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
häufung von Eigentum für ihren Träger ermöglicht. Sie kann jedoch, und darin be-
steht ihr Gebrauchswert für das Kapital, mehr Werte schaffen, als zu ihrer Repro-
duktion erforderlich sind und so die Mehrwertbildung in Gang setzen. „Der Aus-
tausch zwischen Kapital und Arbeit, dessen Resultat der Arbeitspreis ist, sosehr er 
von Seiten des Arbeiters einfacher Austausch ist, muß von Seiten des Kapitalisten 
Nicht-Austausch sein. Er muß mehr Wert erhalten, als er gegeben hat.“39 Indem die 
Wertbestimmung als natürliche Eigenschaft der Produkte menschlicher Arbeit er-
scheint und damit der Äquivalententausch nicht als das Kennzeichen einer spezifi-
schen historischen Epoche, wird dieser besondere Charakter des Austauschverhält-
nisses von Kapital und Arbeit, der spezifische Gebrauchswert der Ware Arbeitskraft 
für ihren Käufer, das Kapital, verkannt.40 

Nach Locke war es durch zweierlei Weise möglich, auf legitime Weise Ansprü-
che auf bestimmte Güter zu erwerben: durch eigene Arbeit oder durch Tausch.41 
Marx will nun zeigen, dass sich beide Kriterien in der Praxis notwendig widerspre-
chen: Unter den Bedingungen, unter denen der Tausch zur allgemeinen Form der 
Distribution wird, kann kein Zusammenhang zwischen Eigentum und Arbeit beste-
hen. Umgekehrt erscheint jetzt vielmehr das Eigentumsrecht (an Produktionsmit-
teln) als Recht, sich fremde Arbeit anzueignen und umgekehrt als Pflicht, die Pro-
dukte der eigenen Arbeit als Eigentum Anderer zu respektieren.42 Zwar entspricht 
jeder einzelne Akt des Austauschs zwischen Kapital und Arbeit den Bestimmungen 
des Äquivalententauschs; in Bezug auf den kapitalistischen Produktionsprozess ins-
gesamt zeigt sich jedoch, und dies nennt Marx den „Umschlag der Aneignungsge-
setze“, dass gerade deshalb das Anhäufen von Eigentum auf der Aneignung unbe-
zahlter Arbeit basiert und dies auch die Grundlage dafür ist, auch zukünftig unbe-
zahlte Arbeit anzueignen.43 Der Äquivalententausch verdeckt, dass das private An-
häufen von Gütern entgegen der naturrechtlichen Legitimationsformen gerade nicht 
auf Arbeit beruht, so wie die rechtlich garantierte Freiheit als Voraussetzung des 
Austauschs zwischen Kapital und Arbeit reale Machtasymmetrien verschleiert. Die 
lohnabhängig Beschäftigten sind, um ihre Existenz zu sichern, gezwungen, ihre Ar-
beitskraft zu verkaufen. „Das System des Austauschs beruht auf dem Kapital als 

                                                            
39  Marx, Karl, Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie, Berlin 1974, S. 228. 

40  Diese Tendenz wird durch die Lohnform noch verstärkt: Der Lohn scheint sich einzig an 

der Leistung des Arbeiters zu bemessen; seine gesamte Arbeit und nicht nur die zu seiner 

eigenen Reproduktion erforderliche notwendige Arbeitszeit erscheint als bezahlt. 

41  Diese zweite Form ist von der ersten abgeleitet, denn sie setzt Arbeit voraus. 

42  Vgl. ebd., S. 262. 

43  Vgl. Heinrich, Michael, Die Wissenschaft vom Wert. Die Marxsche Kritik der politischen 

Ökonomie zwischen wissenschaftlicher Revolution und klassischer Tradition, Hamburg 

1991, S. 375. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-002 - am 14.02.2026, 09:41:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS I | 83 

 
seiner Grundlage, und, wenn es getrennt von ihm betrachtet wird, wie es sich an der 
Oberfläche zeigt, als selbstständiges System, so ist es bloßer Schein, aber ein not-
wendiger Schein.“44 

Der Ausbeutungsbegriff, wie er von Marx entwickelt wird, soll zudem zeigen, 
dass sich diese Verhältnisse, sofern sie ihrer eigenen Logik folgen, auch zukünftig 
erhalten werden. Die Ausbeutung reproduziert beständig die Ausgangsbedingungen 
des Austauschs zwischen Kapital und Arbeit; sie garantiert, dass die ArbeiterInnen 
auch künftig nichts zu Markte tragen werden, als eben ihre Arbeitskraft.45 Das his-
torisch angelegte Kapitel zur „Ursprünglichen Akkumulation“ soll zudem zeigen, 
dass sich die Herausbildung des Privateigentums an Produktionsmitteln nicht dem 
Fleiß und der Sparsamkeit Einzelner, sondern vielmehr staatlich durchgesetzten 
Zwangs- und Enteignungsmaßnahmen verdankt.46 Weder die Aussicht auf blühende 
Zukunftslandschaften noch der Rückgriff auf die frühbürgerliche Vergangenheit 
können also für die Rechtfertigung der bestehenden Verhältnisse in Anspruch ge-
nommen werden.47 

In dieser Aufklärung der bestehenden praktischen Widersprüche durch die Re-
konstruktion der sozialen Bedingungen, die den einzelnen Handlungen, also insbe-
sondere den einzelnen Tauschakten, voraus liegen, steckt jedoch noch ein weiterer 
Aspekt: Sie werden von Marx nämlich als Ergebnis einer sich gegen sich selbst 
verkehrenden Praxis gefasst.48 Wenn alle Bestandteile des Kapitals, alle Gestalten, 
die sein Wert annimmt, als Ergebnis der Aneignung fremder Surplusarbeit gelten 
müssen, dann zeigt sich darin auch, dass das Kapital, das von den einzelnen Akteu-
ren ursprünglich als von ihnen unabhängige Macht erfahren wurde, als Bedingung 
der Anwendung ihrer Arbeitskraft und damit ihrer Subsistenz, jetzt vielmehr als Er-
gebnis ihres Tuns verstanden werden muss. „Alle Momente, die dem lebendigen 
Arbeitsvermögen als fremde, äußerliche und es unter gewissen, von ihm selbst un-
abhängigen Bedingungen konsumierende, verwendende Mächte gegenübertraten, 
sind jetzt gesetzt als sein eigenes Produkt und Resultat.“49 Die KdpÖ ermöglicht es 
damit, das gesellschaftliche Verhältnis, in das die Einzelnen sich gestellt sehen, also 

                                                            
44  Marx, Karl, Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie, Berlin 1974, S. 409. 

45  Vgl. ebd., 361. 

46  Vgl. Marx, Karl, Das Kapital. Band 1, in: MEW, Band 23, S. 741ff. 

47  Vgl. Wellmer, Albrecht, Naturrecht und praktische Vernunft: Zur aporetischen Entfaltung 

eines Problems bei Kant, Hegel und Marx, in: Angehrn, Emil und Lohmann, Georg 

(Hrsg.): Ethik und Marx. Moralkritik und normative Grundlagen der Marxschen Theorie, 

Stuttgart 1986, S. 226. 

48  Vgl. Jaeggi, Rahel, Was ist Ideologiekritik, in: Jaeggi, Rahel und Wesche, Tilo (Hrsg.), 

Was ist Kritik?, Frankfurt am Main 2009, S. 287. 

49  Marx, Karl, Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie, Berlin 1974, S. 355. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-002 - am 14.02.2026, 09:41:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


84 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
ihre Abhängigkeit von ihnen als äußerlich erscheinenden Instanzen, auf ihr eigenes 
Handeln zurückzuführen. Der Ideologiekritik, die Marx in diesen Schriften entwi-
ckelt, geht es demnach nicht darum, wie etwa Luhmann behauptet, aus einer Positi-
on des Besserwissens das Nichtsehenkönnen der anderen zu erklären,50 sondern sie 
zielt auf eine Selbstaufklärung der Akteure. Diese werden in die Lage versetzt, die 
Strukturen, in denen sie handeln, die ihnen als fremd gegenübertretende Macht des 
Kapitals als Entfremdung ihrer eigenen Handlungen zu verstehen. Die Selbstaufklä-
rung erweitert durch diese Selbstzurechnung die Einsicht in den künftig möglichen 
Spielraum der Handelnden. Darin liegt für Marx ein entscheidender Schritt für die 
Überwindung der kapitalistischen Produktionsweise. 

 
„Die Erkennung der Produkte als seiner eignen und die Beurteilung der Trennung von den 

Bedingungen seiner Verwirklichung als einer ungehörigen, zwangsweisen – ist [...] so sehr 

das knell to its doom, wie mit dem Bewußtsein des Sklaven, dass er nicht Eigentum eines 

Dritten sein kann, seinem Bewußtsein als Person, die Sklaverei nur noch ein künstliches Da-

sein fortvegetiert und aufgehört hat als Basis der Produktion fortdauern zu können.“51 

 
Die kritische Theorie von Marx zeigt, inwiefern die sozialen Bedingungen, unter 
denen sich eine spezifische Praxis in der kapitalistischen Gesellschaftsordnung 
etabliert, dazu führen, dass diese sich gegen sich selbst verkehrt. Insofern kann sie 
auch nicht dem formalen Modell entsprechen, das etwa Honneth in seiner Rekon-
struktion als deren zentrale Argumentationsschritte bestimmt.52 Dieser unterschei-
det, wie skizziert, zwei voneinander unabhängig zu entwickelnde Schritte: Zum ei-
nen ist zunächst ein Begriff der überindividuellen Bedingungen gelingender Selbst-
verwirklichung zu gewinnen. Dieser muss, um den Bruch mit der Akteursperspekti-
ve zu vermeiden, so gefasst werden, dass er an schon bestehende Praxen anzuknüp-
fen vermag. Zum anderen sind die sozialen Ursachen zu bestimmen, die zum Ver-
fehlen oder zur Verzerrung dieser Praxisformen beitragen. 

Für Marx hingegen lassen sich die Kriterien der Kritik und damit auch die Kri-
terien, von denen sich eine künftige Gestaltung der gesellschaftlichen Verhältnisse 
leiten lassen sollte, erst aus den bestehenden praktischen Widersprüchen entwi-
ckeln. Die Bestimmungen von Freiheit und Gleichheit, die in der bestehenden Pra-
xis des Warentauschs realisiert sind, lassen sich nicht gegen das Kapital als von 

                                                            
50  Vgl. Luhmann, Niklas,  Ich sehe was, was Du nicht siehst, in: ders., Soziologische Auf-

klärung 5. Konstruktivistische Perspektiven, Opladen 1990, S. 222. 

51  Marx, Karl, Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie, Berlin 1974, S. 366-67. 

52  Vgl. Honneth, Axel, Eine soziale Pathologie der Vernunft. Zur intellektuellen Erbschaft 

kritischer Theorie, in: ders., Pathologien der Vernunft. Geschichte und Gegenwart kriti-

scher Theorie, Frankfurt am Main 2007, S. 28ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-002 - am 14.02.2026, 09:41:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS I | 85 

 
ihnen getrennte Ursache ihrer Verfälschung ausspielen; solchen Versuchen ist nach 
Marx zu antworten, „daß, was ihnen in der näheren Entwicklung des Systems stö-
rend entgegentritt, ihm immanente Störungen sind, eben die Verwirklichung der 
Freiheit und Gleichheit, die sich ausweisen als Ungleichheit und Unfreiheit.“53 Dass 
die für den Warentausch konstitutiven Normen sich in ihrer Verwirklichung in ihr 
Gegenteil verkehren konnten, zeigt, dass sie bisher nur in einseitiger Weise gefasst 
wurden und dass demgegenüber künftig ein erweitertes Verständnis von ihnen zu 
entwickeln ist.54 So kann auf der Grundlage der Erfahrung und der Erklärung der 
praktischen Widersprüche der bürgerlichen Gesellschaft Gleichheit nicht nur als 
Bestimmung der Beziehung von einander im Tausch gegenübertretenden Warenbe-
sitzern gefasst werden; vielmehr ist diese künftig auch als soziale Gleichheit zu ver-
stehen, die etwa auch die Güter mit einbezieht, über die die Einzelnen verfügen. 
Auch Freiheit ist nicht nur als im Warentausch vorausgesetzte Freiwilligkeit zu fas-
sen, sondern sie muss auch, und darauf zielt die Marxsche Kritik an der Naturalisie-
rung gesellschaftlicher Verhältnisse, die Möglichkeit der bewussten Gestaltung der 
gemeinsamen Institutionen enthalten. Sie ist erst zu verwirklichen in einem Zu-
stand, in dem der Mensch den Produktionsprozess und nicht, wie bisher, dieser den 
Menschen bemeistert. Was bisher durch ökonomische Gesetze reguliert wird, über 
die die Einzelnen nichts vermögen, soll der gemeinsamen und bewussten Planung 
unterliegen. 

Dieser Argumentationsgang der KdpÖ verweist, ähnlich wie die zweite Varian-
te der Ideologiekritik der DI, auf einen praktischen Widerspruch zwischen den be-
stehenden Gerechtigkeitsprinzipien und der faktischen gesellschaftlichen Praxis. 
Anders als in der DI muss Marx dafür jedoch nicht die These einer zynischen Ver-
schleierung von Herrschaftsinteressen qua Ideenproduktion in Anspruch nehmen, 
sondern er kann sich dabei auf die Strukturlogik der kapitalistischen Wirtschafts-
ordnung selbst beziehen. Die Vorstellungen von Freiheit und Gleichheit sind kon-
stitutiv für die kapitalistischen Verkehrsformen; „es sind Ideen, die gesellschaftlich 
wirksam geworden sind und sich in sozialen Institutionen sedimentiert haben“55. 
Und doch treten diese Vorstellungen in einen Widerspruch zu den faktischen Exis-
tenzbedingungen: die Freiheit erscheint als Zwang, die eigene Arbeitskraft zu ver-
kaufen; der Äquivalententausch produziert und reproduziert soziale Ungleichheiten. 
Der Rückgang auf die gesellschaftlichen Bedingungen der Etablierung der Wert-
form zeigt, weshalb diese praktischen Widersprüche sich notwendig ergeben müs-
sen; insofern lassen sich diese Bedingungen als die ratio essendi der bestehenden 

                                                            
53  Marx, Karl, Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie, Berlin 1974, S. 160. 

54  Vgl. Jaeggi, Rahel, Was ist Ideologiekritik, in: Jaeggi, Rahel und Wesche, Tilo (Hrsg.), 

Was ist Kritik?, Frankfurt am Main 2009, S. 288. 

55  Ebd., S. 274. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-002 - am 14.02.2026, 09:41:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


86 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
praktischen Widersprüche verstehen. Diese praktischen Widersprüche gehen auf 
der Akteursebene mit Leidenserfahrungen einher, da die normativen Ansprüche, die 
sie für ihr Handeln und die Gestaltung der gemeinsamen Institutionen in Anspruch 
nehmen, in der Praxis beständig enttäuscht werden. Es sind diese Erfahrungen, die 
sich eben nicht aus der Perspektive des sozialwissenschaftlichen Beobachters, son-
dern aus der gesellschaftlichen Praxis selbst ergeben, die die Arbeit der Denaturali-
sierung motivieren. Und insofern lassen sich die praktischen Widersprüche der bür-
gerlichen Gesellschaft als die ratio cognoscendi der gesellschaftlichen Bedingungen 
für die Etablierung der Wertform verstehen. 

In einem solchen Modell bricht die Ideologiekritik als Verfahren der Denatura-
lisierung zwar mit den etablierten Deutungen der sozialen Welt; sie bleibt dabei je-
doch insofern an die Perspektive der Akteure zurückgebunden, als es ihre Lei-
denserfahrungen sind, die sie dabei zu deuten versucht. Dabei geht sie so vor, dass 
sie die bestehenden praktischen Widersprüche der bürgerlichen Gesellschaft, aus 
denen die zu deutenden Leidenserfahrungen resultieren, als Ergebnis einer sich ge-
gen sich verkehrenden Praxis rekonstruiert. Was ursprünglich als fremde Macht und 
natürliche Voraussetzung des Handelns erschien, kann jetzt als dessen Ergebnis 
verstanden werden. Die Deutung der praktischen Widersprüche ist damit zugleich 
die Einsicht in die Möglichkeit ihrer Überwindung. 

Mit einer solchen Rekonstruktion sind natürlich nicht alle Schwierigkeiten be-
seitigt, mit denen das Verfahren der Ideologiekritik sich konfrontiert sah. Auch ist 
damit noch nicht bestimmt, wie sich ein solches Argumentationsmodell auf andere 
gesellschaftliche Bereiche als den der Ökonomie übertragen lassen soll. 

Zumindest aber sollten einige Hinweise darauf gewonnen worden sein, wie sich 
die schlechte Alternative zwischen einem bloß rekonstruktiven Kritikverständnis, 
das als solches blind gegenüber Phänomenen der Naturalisierung bleiben muss und 
einer denaturalisierenden Ideologiekritik, die jedoch ihre eigenen Möglichkeitsbe-
dingungen in ihrem Gegenstand nicht auszuweisen vermag, überwunden werden 
könnte. Obwohl sie mit den etablierten Deutungen der sozialen Welt bricht, diese 
als Täuschungen kritisiert und sogar aus der Verfasstheit der sozialen Welt heraus 
erklärt, kann sie selbst noch bestimmen, wie diese kritische Perspektive auf die be-
stehenden Deutungen und die Verfasstheit der sozialen Welt in ihrem Gegenstand 
selbst verankert ist: als Deutung von Erfahrungen praktischen Scheiterns. Eben als 
Ausdruck des Bedürfnisses, Leiden beredt werden zu lassen. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-002 - am 14.02.2026, 09:41:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

