
284 Walter Oswalt: Starker Liberalismus

Vorstellungen wurden im Kampf gegen die drohende Diktatur der Jakobiner gebo-

ren – kurz bevor sein Leben und die Freiheit aller zerstört wurden.66

11.12 Die ideologische Basis der Terreur

Der von girondistischen Abgeordneten unter Führung Condorcets formulierte Ent-

wurf einer Verfassung von 1793 entwarf Institutionen der Konfliktlösung und Kon-

sensfindung, wodurch eine Politisierung des öffentlichen Lebens erreicht werden

sollte, um die unpolitische Existenz des Individuums zu schützen. Die Politik je-

doch, für die Robespierre 1793 eintrat, folgte der genau entgegengesetzten Logik.67

In seiner Tugend-Diktatur wurde dem einzelnen Bürger das Recht auf eine indivi-

duelle Existenz entzogen. Gleichzeitig wurde das öffentliche Leben durch eine sys-

tematische Entpolitisierung zum Zusammenbruch gebracht. Es ging nicht mehr

darum, die Freiheit des Bürgers durch diverse Institutionen und die Balance dieser

Institutionen möglich zu machen und zu sichern, sondern darum – mit der Hilfe

von Begriffen wie »Volkswohl« und mit der Unterscheidung zwischen »guten« und

»schlechten« Bürgern – die Sphäre des Politischen vollständig zu vernichten.

Diese Ideologie wird besonders klar in zwei Reden illustriert, die Robespierre

am25.Dezember 1793undam5.Februar 1794 imNationalkonventhielt. Inder ersten

dieser Reden heißt es:

»Die revolutionäre Regierung braucht eine außerordentliche Aktivität, weil sie

sich im Kriege befindet. Sie ist keinen stabilen Gesetzen unterworfen, weil die

Umstände, unter denen sie herrscht, stürmisch sind, und sich jeden Augenblick

verändern. Sie ist genötigt, ohne Unterbrechung neue Quellen der Kraft gegen-

über den sich schnell verändernden Gefahren zu entdecken. Unter dem Regime

der Verfassung genügt es, die Individuen vor den Übergriffen der öffentlichen

Macht zu beschützen. Unter dem revolutionären Regimemuß sich die öffentliche

Macht selbst gegen alle, die sie angreifen, verteidigen. Die revolutionäre Regie-

rung schuldet den guten Bürgern den nationalen Schutz; sie schuldet den Feinden

nur den Tod. Wenn die revolutionäre Regierung aktiver in ihrem Gang und freier

in ihren Bewegungen als eine gewöhnliche Regierung ist, ist sie deshalb weniger

66 Für die Vita Condorcets siehe Stephan Lüchinger, wie Anm. 60 Kap. 11, Erster Teil. Biographische

Eckpfeiler, S. 11–64.

67 Die folgenden Gedanken stützen sich auf Iring Fetscher: Rousseaus politische Philosophie. Zur

Geschichte des demokratischen Freiheitsbegriffs, Frankfurt a.M. 1975, Abschnitt 7Der Jakobinismus

und Rousseau, S. 276–292, S. 347–350.

https://doi.org/10.14361/9783839471401-088 - am 12.02.2026, 22:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471401-088
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


11. Strategien zur Minimierung von Macht in der Französischen Revolution 285

gerecht und weniger legitim? Nein, sie stützt sich auf das heiligste aller Gesetze,

auf die Volkswohlfahrt und auf das eiserne Gesetz der Notwendigkeit.«68

In der zweitenRede stellte Robespierre klar,worin seinerMeinungnach das Ziel der

Revolution bestehenmüsse:

»In Frieden die Rechte der Freiheit und der Gleichheit zu genießen; jene ewige

Gerechtigkeit zur Herrschaft zu führen, deren Gesetze zwar nicht in Marmor oder

Stein gehauen, aber dafür in die Herzen aller Menschen eingesenkt sind, selbst in

das des Sklaven, der sie nicht beachtet, und in das des Tyrannen, der sie bestreitet.

Eine Ordnung der Dinge wollen wir, wo alle niederen, grausamen Leidenschaften

an Ketten liegen, wo alle wohltätigen, edlen Leidenschaften vom Gesetz wach-

gerufen werden; wo der Ehrgeiz gleich dem Wunsche ist, sich des Ruhms wür-

dig zu zeigen und dem Vaterlande zu dienen; wo die Unterschiede sich nur aus

der Gleichheit selber ergeben; wo der Bürger der Behörde untersteht, die Behör-

de dem Volk, und das Volk der Gerechtigkeit; wo das Vaterland das Wohl jedes

einzelnen garantiert und wo jeder einzelne sich stolz des Wohlstandes und des

Ansehens des Vaterlandes erfreut; wo die Herzen sich erheben im ständigen Aus-

tausch der republikanischen Gesinnung und in dem Bedürfnis, sich der Achtung

eines großen Volkes würdig zu zeigen.«69

Der Politikwissenschaftler Iring Fetscher (1922–2014) hat in seiner Analyse der po-

litischen Philosophie Rousseaus in Bezug auf die hier zitierte Passage Robespierres

betont, dieser habemit der Vorstellung, das Volkmüsse der Herrschaft der Gerech-

tigkeit unterworfenwerden,dieNormderGerechtigkeit noch über die der Souverä-

nität des Volkes gestellt.70 Da aber bei dieser Norm völlig unklar bleibt,wer undwas

sie bestimmt, wird sie zum Einfallstor erst der Willkür, dann der Terreur. Gleiches

geschieht bei Robespierre mit den Normen der Tugend und der Gleichheit:

»Da die Seele der Republik die Tugend, die Gleichheit ist, und euer Ziel, die Repu-

blik zu begründen, zu befestigen, resultiert daraus, daß eure oberste politische

Richtschnur sein muß, alle eure Verrichtungen auf die Erhaltung der Gleichheit

und auf die breite Entfaltung der Tugend abzustimmen; denn der Gesetzgeber

68 Maximilian Robespierre: Bericht über die Prinzipien einer revolutionären Regierung erstattet im II.

Jahr der Republik am 5. nivoîre, in: Maximilian Robespierre. Reden (= Redner der Revolution, Bd. I),

Berlin 1925, S. 59.

69 Maximilien Robespierre: Über die Prinzipien der politischen Moral. Rede am 5. Februar 1794 vor

dem Konvent, mit einem Essay von Uwe Schultz (= Sabine Groenewold, Hg.: EVA Reden, Bd.

28), Hamburg 2000, S. 9f.

70 Iring Fetscher, wie Anm. 67 Kap. 11, S. 279.

https://doi.org/10.14361/9783839471401-088 - am 12.02.2026, 22:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471401-088
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


286 Walter Oswalt: Starker Liberalismus

muß vor allem darauf bedacht sein, das Prinzip der Staatslenkung zu unterbau-

en.«71

Dass die Republik Robespierres,wie oft behauptet wurde, zu einer totalen Politisie-

rung des Alltags geführt habe, ist ein Trugschluss. Das Gegenteil war der Fall: Indi-

viduelle Rechte wurden liquidiert, kollektive Pflichten proklamiert, politische Kon-

troversen vomTugenddiskurs undTugendappell stranguliert.Als »letztesMittel zur

Herstellung eines einheitlichenpolitischenWillens«72 galt eine spezifischeReligion,

bei Rousseau »religion civile«, bei Robespierre »culte de l’être suprême« genannt.

Eswarwohl EdmundBurke,der 1790 in seinemEssayBetrachtungenüber die Fran-

zösische Revolution als erster die Terreur voraussah. Und es war Friedrich Hölderlin

(1770–1843), der 1797/1799 in seinem Roman Hyperion oder Der Eremit in Griechenland

als erster die Destruktivität der Verbindung eines extremenMoralismusmit einem

extremen Etatismus literarisch inWorte fasste:

»Du räumst dem Staate denn doch zu viel Gewalt ein. Er darf nicht fordern, was er

nicht erzwingen kann. Was aber die Liebe gibt und der Geist, das läßt sich nicht

erzwingen. Das lass’ er unangetastet, oder man nehme sein Gesetz und schlag’ es

an den Pranger! Beim Himmel! der weiß nicht, was er sündigt, der den Staat zur

Sittenschulemachenwill. Immerhin hat das den Staat zur Hölle gemacht, daß ihn

der Mensch zu seinem Himmel machen wollte.«73

Was viele heutige Liberale nicht wahrhaben wollen, ist der ungeheure Wandel

der Persönlichkeit Robespierres. Er begann seine politische Karriere als mode-

rater, trotz allem Opportunismus dennoch engagierter Liberaler, setzte sich für

den Schutz des privaten Eigentums und wirtschaftliche Freiheit ein. Doch erwies

sich diese Haltung bald als schwacher Liberalismus, wie wir ihn von Cromwell,

von Locke, von Hamilton kennen. Diese Haltung diente der Eroberung der Macht

und ging mit einer militanten Regression der Revolution einher. Die Rede von

»Volkswohl« und »Gleichheit« und »Tugend« tönte genau da,wo einerseits der freie

Markt durch Plan und Zwang, andererseits die freie Meinungmit ihrer Suche nach

rationalen Lösungen durch Dekret und Diktat ersetzt wurde. Der Irrationalismus

und Despotismus der republikanischenMoral traten auf den Plan.

Eswar also nicht die konsequente Bekämpfung des Reichtums, die in die Terreur

führte, sondern, ganz imGegenteil, das Vergessen undNegieren sozialer Tatsachen

und überindividueller Prinzipien der Machtbegrenzung. Nicht die Radikalisierung

der Revolution im Sinne ihrer Grundprinzipien führte in die Schreckensherrschaft,

71 Maximilien Robespierre, wie Anm. 69 Kap. 11, S. 14f.

72 Iring Fetscher, wie Anm. 67 Kap. 11, S. 287.

73 Friedrich Hölderlin, wie Anm. 7 Kap. 11, S. 39f.

https://doi.org/10.14361/9783839471401-088 - am 12.02.2026, 22:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471401-088
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


11. Strategien zur Minimierung von Macht in der Französischen Revolution 287

sondern eine militante Regression und Abwandlung ihrer Ziele. Die Tugenddikta-

tur ist die konsequenteste Vernichtung der Idee der Menschenrechte und der aus

ihr resultierenden Konzeption der Entmachtung. Denn die Tugenddiktatur macht

die Existenzberechtigung des Einzelnen abhängig von seinemWert für die Gesell-

schaft. Sie verfolgte und töteteMenschen aufgrund ihrer angeblichen oder tatsäch-

lichen Gesinnung. – Die Menschenrechtsidee bedeutet dagegen, dass jedem in der

Gesellschaft unabhängig von seinem Wirken für die Gemeinschaft unzerstörbare

Rechte zustehen.

11.13 Starkliberale Politik in der französischen Revolution:
Gesetze und Dekrete zur Verteidigung des Egalitarismus

Zu den Gemeinplätzen des politischen Diskurses gehört heute die Behauptung,

konsequenter Egalitarismus und Schutz persönlicher Freiheiten seien nicht in

Einklang zu bringen.Dass das einemit dem anderen nicht zu vereinbaren sei, wird

durch die Unterstellung genährt, in der Französischen Revolution habe letztlich

der Wille zur Gleichheit zur Terreur geführt. Unterstellt wird ebenfalls, der Zusam-

menbruch der sozialistischen Staaten des östlichen Europas sei unter anderem das

Resultat einer Politik, bei der das Verhältnis von Gleichheit und Freiheit stets zu

Gunsten der Gleichheit bestimmtworden sei. InWahrheit kann von konsequentem

Egalitarismus weder im Fall Frankreichs noch im Fall des östlichen Europas die

Rede sein. Vielmehr schufen die jakobinische wie die kommunistische Herrschaft,

bei allen historischen Differenzen, über die hier nicht zu schreiben ist, mit ihrer

Unfreiheit auch ein hohes Maß Ungleichheit: Die Masse der Bürger wurde einer

Diktatur unterworfen.

Die liberale Avantgarde der Revolutionszeit kannte den vom heutigen Neolibe-

ralismus vertretenen Gegensatz von Freiheit und Gleichheit nicht. Ihr war selbst-

verständlich, dass Menschenrechte nicht nur im Staat, sondern auch in der Wirt-

schaft realisiert werdenmüssen. Ihre Forderung nach individueller Freiheit warwi-

derspruchslos verquicktmit der Forderung nachGleichheit aller Bürger.Auchwenn

sie mit der Konsequenz, mit der sie dachten und kämpften, eine Minderheit dar-

stellten, so war doch die Einheit von Freiheit und Gleichheit eine Grundvorstellung

der damaligen Zeit, die – wie diffus auch immer – im Denken der revolutionären

Gruppen und der bürgerlichen Öffentlichkeit verankert war. Daraus resultierte die

Konsequenz, dass der Schutz des Eigentums und die Verwirklichung sozialer Ge-

rechtigkeit voneinander nicht zu trennen sind.

Dass zum Beispiel viele arme Bauern die Deklaration der Menschen- und Bür-

gerrechte bald nach ihrer Verkündung auf die eigene Lage anwandten, ist eines der

Indizien für diese Möglichkeit. Es entstand ein öffentlicher Druck, das Recht der

Bauern auf privates Eigentum zu stärken. Am 14. Mai 1790 beschloss die Verfas-

https://doi.org/10.14361/9783839471401-088 - am 12.02.2026, 22:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471401-088
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

