284

Walter Oswalt: Starker Liberalismus

Vorstellungen wurden im Kampf gegen die drohende Diktatur der Jakobiner gebo-
ren — kurz bevor sein Leben und die Freiheit aller zerstort wurden.

11.12 Die ideologische Basis der Terreur

Der von girondistischen Abgeordneten unter Fithrung Condorcets formulierte Ent-
wurf einer Verfassung von 1793 entwarf Institutionen der Konfliktlosung und Kon-
sensfindung, wodurch eine Politisierung des offentlichen Lebens erreicht werden
sollte, um die unpolitische Existenz des Individuums zu schiitzen. Die Politik je-
doch, fiir die Robespierre 1793 eintrat, folgte der genau entgegengesetzten Logik.*
In seiner Tugend-Diktatur wurde dem einzelnen Biirger das Recht auf eine indivi-
duelle Existenz entzogen. Gleichzeitig wurde das 6ffentliche Leben durch eine sys-
tematische Entpolitisierung zum Zusammenbruch gebracht. Es ging nicht mehr
darum, die Freiheit des Biirgers durch diverse Institutionen und die Balance dieser
Institutionen moglich zu machen und zu sichern, sondern darum — mit der Hilfe
von Begriffen wie »Volkswohl« und mit der Unterscheidung zwischen »guten« und
»schlechten« Biirgern — die Sphire des Politischen vollstindig zu vernichten.

Diese Ideologie wird besonders klar in zwei Reden illustriert, die Robespierre
am25. Dezember1793 und ams. Februar 1794 im Nationalkonventhielt. In der ersten
dieser Reden heifit es:

»Die revolutiondre Regierung braucht eine auferordentliche Aktivitat, weil sie
sich im Kriege befindet. Sie ist keinen stabilen Gesetzen unterworfen, weil die
Umstédnde, unter denen sie herrscht, stiirmisch sind, und sich jeden Augenblick
verandern. Sie ist genotigt, ohne Unterbrechung neue Quellen der Kraft gegen-
ber den sich schnell verindernden Gefahren zu entdecken. Unter dem Regime
der Verfassung geniigt es, die Individuen vor den Ubergriffen der &ffentlichen
Macht zu beschiitzen. Unter dem revolutionidren Regime mufd sich die 6ffentliche
Macht selbst gegen alle, die sie angreifen, verteidigen. Die revolutionire Regie-
rung schuldet den guten Biirgern den nationalen Schutz; sie schuldet den Feinden
nur den Tod. Wenn die revolutionire Regierung aktiver in ihrem Gang und freier
in ihren Bewegungen als eine gewohnliche Regierung ist, ist sie deshalb weniger

66  Furdie Vita Condorcets siehe Stephan Liichinger, wie Anm. 60 Kap. 11, Erster Teil. Biographische
Eckpfeiler, S.11—64.

67 Die folgenden Gedanken stitzen sich auf Iring Fetscher: Rousseaus politische Philosophie. Zur
Geschichte des demokratischen Freiheitsbegriffs, Frankfurta.M. 1975, Abschnitt 7 Der Jakobinismus
und Rousseau, S. 276—292, S. 347-350.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839471401-088 - am 12.02.2026, 22:26:36.



https://doi.org/10.14361/9783839471401-088
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Strategien zur Minimierung von Macht in der Franzésischen Revolution

gerecht und weniger legitim? Nein, sie stitzt sich auf das heiligste aller Gesetze,
auf die Volkswohlfahrt und auf das eiserne Gesetz der Notwendigkeit.«®

In der zweiten Rede stellte Robespierre klar, worin seiner Meinung nach das Ziel der

Revolution bestehen miisse:

»In Frieden die Rechte der Freiheit und der Gleichheit zu geniefRen; jene ewige
Gerechtigkeit zur Herrschaft zu fithren, deren Gesetze zwar nicht in Marmor oder
Stein gehauen, aber dafiir in die Herzen aller Menschen eingesenkt sind, selbst in
das des Sklaven, der sie nicht beachtet, und in das des Tyrannen, der sie bestreitet.
Eine Ordnung der Dinge wollen wir, wo alle niederen, grausamen Leidenschaften
an Ketten liegen, wo alle wohltitigen, edlen Leidenschaften vom Cesetz wach-
gerufen werden; wo der Ehrgeiz gleich dem Wunsche ist, sich des Ruhms wiir-
dig zu zeigen und dem Vaterlande zu dienen; wo die Unterschiede sich nur aus
der Cleichheit selber ergeben; wo der Biirger der Behorde untersteht, die Behor-
de dem Volk, und das Volk der Gerechtigkeit; wo das Vaterland das Wohl jedes
einzelnen garantiert und wo jeder einzelne sich stolz des Wohlstandes und des
Ansehens des Vaterlandes erfreut; wo die Herzen sich erheben im stindigen Aus-
tausch der republikanischen Gesinnung und in dem Bedlirfnis, sich der Achtung
eines grofRen Volkes wiirdig zu zeigen.«*®

Der Politikwissenschaftler Iring Fetscher (1922—2014) hat in seiner Analyse der po-
litischen Philosophie Rousseaus in Bezug auf die hier zitierte Passage Robespierres
betont, dieser habe mit der Vorstellung, das Volk miisse der Herrschaft der Gerech-

tigkeit unterworfen werden, die Norm der Gerechtigkeit noch iiber die der Souveri-
nitit des Volkes gestellt.” Da aber bei dieser Norm véllig unklar bleibt, wer und was
sie bestimmt, wird sie zum Einfallstor erst der Willkiir, dann der Terreur. Gleiches

geschieht bei Robespierre mit den Normen der Tugend und der Gleichheit:

»Da die Seele der Republik die Tugend, die Gleichheit ist, und euer Ziel, die Repu-
blik zu begriinden, zu befestigen, resultiert daraus, daf eure oberste politische
Richtschnur sein muf3, alle eure Verrichtungen auf die Erhaltung der Gleichheit
und auf die breite Entfaltung der Tugend abzustimmen; denn der Gesetzgeber

68

69

70

Maximilian Robespierre: Bericht iiber die Prinzipien einer revolutiondren Regierung erstattet im I1.
Jahr der Republik am 5. nivoire, in: Maximilian Robespierre. Reden (= Redner der Revolution, Bd. ),
Berlin 1925, S. 59.

Maximilien Robespierre: Uber die Prinzipien der politischen Moral. Rede am 5. Februar 1794 vor
dem Konvent, mit einem Essay von Uwe Schultz (= Sabine Groenewold, Hg.: EVA Reden, Bd.
28), Hamburg 2000, S. of.

Iring Fetscher, wie Anm. 67 Kap. 11, S. 279.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839471401-088 - am 12.02.2026, 22:26:36.

285


https://doi.org/10.14361/9783839471401-088
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

286

Walter Oswalt: Starker Liberalismus

muf vor allem darauf bedacht sein, das Prinzip der Staatslenkung zu unterbau-
71
en.«

Dass die Republik Robespierres, wie oft behauptet wurde, zu einer totalen Politisie-
rung des Alltags gefiihrt habe, ist ein Trugschluss. Das Gegenteil war der Fall: Indi-
viduelle Rechte wurden liquidiert, kollektive Pflichten proklamiert, politische Kon-
troversen vom Tugenddiskurs und Tugendappell stranguliert. Als »letztes Mittel zur
Herstellung eines einheitlichen politischen Willens«’* galt eine spezifische Religion,
bei Rousseau »religion civile«, bei Robespierre »culte de I'étre supréme« genannt.

Es war wohl Edmund Burke, der 1790 in seinem Essay Betrachtungen iiber die Fran-
zosische Revolution als erster die Terreur voraussah. Und es war Friedrich Holderlin
(1770-1843), der 1797/1799 in seinem Roman Hyperion oder Der Eremit in Griechenland
als erster die Destruktivitit der Verbindung eines extremen Moralismus mit einem
extremen Etatismus literarisch in Worte fasste:

»Du rdumst dem Staate denn doch zu viel Gewalt ein. Er darf nicht fordern, was er
nicht erzwingen kann. Was aber die Liebe gibt und der Ceist, das |aRt sich nicht
erzwingen. Das lass’ er unangetastet, oder man nehme sein CGesetz und schlag’ es
an den Pranger! Beim Himmel! der weif nicht, was er siindigt, der den Staat zur
Sittenschule machen will. Immerhin hat das den Staat zur Holle gemacht, dafd ihn
der Mensch zu seinem Himmel machen wollte.«”

Was viele heutige Liberale nicht wahrhaben wollen, ist der ungeheure Wandel
der Personlichkeit Robespierres. Er begann seine politische Karriere als mode-
rater, trotz allem Opportunismus dennoch engagierter Liberaler, setzte sich fiir
den Schutz des privaten Eigentums und wirtschaftliche Freiheit ein. Doch erwies
sich diese Haltung bald als schwacher Liberalismus, wie wir ihn von Cromwell,
von Locke, von Hamilton kennen. Diese Haltung diente der Eroberung der Macht
und ging mit einer militanten Regression der Revolution einher. Die Rede von
»Volkswohl« und »Gleichheit« und »Tugend« ténte genau da, wo einerseits der freie
Markt durch Plan und Zwang, andererseits die freie Meinung mit ihrer Suche nach
rationalen Losungen durch Dekret und Diktat ersetzt wurde. Der Irrationalismus
und Despotismus der republikanischen Moral traten auf den Plan.

Es war also nicht die konsequente Bekimpfung des Reichtums, die in die Terreur
fithrte, sondern, ganz im Gegenteil, das Vergessen und Negieren sozialer Tatsachen
und tiberindividueller Prinzipien der Machtbegrenzung. Nicht die Radikalisierung
der Revolution im Sinne ihrer Grundprinzipien fithrte in die Schreckensherrschaft,

71 Maximilien Robespierre, wie Anm. 69 Kap. 11, S. 14f.
72 Iring Fetscher, wie Anm. 67 Kap. 11, S. 287.
73 Friedrich Hélderlin, wie Anm. 7 Kap. 11, S. 39f.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839471401-088 - am 12.02.2026, 22:26:36.



https://doi.org/10.14361/9783839471401-088
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Strategien zur Minimierung von Macht in der Franzésischen Revolution

sondern eine militante Regression und Abwandlung ihrer Ziele. Die Tugenddikta-
tur ist die konsequenteste Vernichtung der Idee der Menschenrechte und der aus
ihr resultierenden Konzeption der Entmachtung. Denn die Tugenddiktatur macht
die Existenzberechtigung des Einzelnen abhingig von seinem Wert fiir die Gesell-
schaft. Sie verfolgte und totete Menschen aufgrund ihrer angeblichen oder tatsich-
lichen Gesinnung. — Die Menschenrechtsidee bedeutet dagegen, dass jedem in der
Gesellschaft unabhingig von seinem Wirken fiir die Gemeinschaft unzerstérbare
Rechte zustehen.

1.13 Starkliberale Politik in der franzésischen Revolution:
Gesetze und Dekrete zur Verteidigung des Egalitarismus

Zu den Gemeinplitzen des politischen Diskurses gehort heute die Behauptung,
konsequenter Egalitarismus und Schutz personlicher Freiheiten seien nicht in
Einklang zu bringen. Dass das eine mit dem anderen nicht zu vereinbaren sei, wird
durch die Unterstellung genihrt, in der Franzosischen Revolution habe letztlich
der Wille zur Gleichheit zur Terreur gefithrt. Unterstellt wird ebenfalls, der Zusam-
menbruch der sozialistischen Staaten des stlichen Europas sei unter anderem das
Resultat einer Politik, bei der das Verhiltnis von Gleichheit und Freiheit stets zu
Gunsten der Gleichheit bestimmt worden sei. In Wahrheit kann von konsequentem
Egalitarismus weder im Fall Frankreichs noch im Fall des éstlichen Europas die
Rede sein. Vielmehr schufen die jakobinische wie die kommunistische Herrschaft,
bei allen historischen Differenzen, iiber die hier nicht zu schreiben ist, mit ihrer
Unfreiheit auch ein hohes Maf Ungleichheit: Die Masse der Biirger wurde einer
Diktatur unterworfen.

Die liberale Avantgarde der Revolutionszeit kannte den vom heutigen Neolibe-
ralismus vertretenen Gegensatz von Freiheit und Gleichheit nicht. Ihr war selbst-
verstindlich, dass Menschenrechte nicht nur im Staat, sondern auch in der Wirt-
schaft realisiert werden miissen. Ihre Forderung nach individueller Freiheit war wi-
derspruchslos verquickt mit der Forderung nach Gleichheit aller Biirger. Auch wenn
sie mit der Konsequenz, mit der sie dachten und kimpften, eine Minderheit dar-
stellten, so war doch die Einheit von Freiheit und Gleichheit eine Grundvorstellung
der damaligen Zeit, die — wie diffus auch immer - im Denken der revolutioniren
Gruppen und der bitrgerlichen Offentlichkeit verankert war. Daraus resultierte die
Konsequenz, dass der Schutz des Eigentums und die Verwirklichung sozialer Ge-
rechtigkeit voneinander nicht zu trennen sind.

Dass zum Beispiel viele arme Bauern die Deklaration der Menschen- und Biir-
gerrechte bald nach ihrer Verkiindung auf die eigene Lage anwandten, ist eines der
Indizien fiir diese Moglichkeit. Es entstand ein offentlicher Druck, das Recht der
Bauern auf privates Eigentum zu stirken. Am 14. Mai 1790 beschloss die Verfas-

hittpsy/dol.org/1014361/9783839471401-088 - am 12.02.2026, 22:26:36.

287


https://doi.org/10.14361/9783839471401-088
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

