
Gillissen (48275) / p. 13 /21.2.

Eine Einf�hrung in die
Philosophie des Engagements

Die Frage nach der Beziehung zwischen Mensch und Welt steht seit
jeher im Mittelpunkt philosophischer Betrachtung. In der Erkennt-
nistheorie wird sie als Frage nach den Voraussetzungen unseres Wis-
sens, in der Ethik als Frage nach der Freiheit des Menschen gestellt.
Die Frage impliziert, was zunächst als unbestritten gilt: dass der
Mensch als denkendes, mithin selbstbewusstes Wesen sich von der
Welt, die ihm begegnet, unterscheidet. Aus dieser Unterscheidung
heraus kann und konnte die Beziehung zwischen diesen beiden zu-
nächst immer nur als Einflussnahme des einen auf das andere gedeu-
tet werden. Der ausschlaggebende Impuls dieses letztlich auf das Ver-
hältnis von Geist und Körper reduzierbaren Kontakts zwischen
Mensch und Welt wurde im Allgemeinen entweder auf Seiten der
Ratio oder auf Seiten der weltlichen Dinge gesucht und gefunden.1

Die Auseinandersetzung zwischen diesen beiden grundlegenden
Positionen bildete die Grundlage nicht nur für die ihnen folgenden
philosophischen Untersuchungen, sondern auch für die Methodik
und schließlich die Ergebnisse aller Wissenschaften. Macht man den
Menschen zum Gegenstand wissenschaftlicher Untersuchung, so
stellt sich heraus, dass er zum einen Einflüssen ausgesetzt ist und
zum anderen Einfluss nimmt. Das ist aber nicht das letzte Wort, denn
das Trügerische liegt in der Sichtweise: Können die Wissenschaften

13

1 Während zum Beispiel der methodische Zweifel den Philosophen Réne Descartes dazu
brachte, jede Erkenntnis allein auf »die meinem Denken innewohnende Fähigkeit zu
urteilen« zurückzuführen (in: Ders., Meditationes de prima philosohia / Meditationen
über die Grundlagen der Philosophie. Lateinisch-Deutsch. Hrsg. v. L. Gäbe. Hamburg:
Felix Meiner Verlag, 1959, 57) und dem, was wir von der Welt durch unsere Sinne
erfahren, nur zweitrangige Bedeutung zuzumessen, zeigte die empiristische Philosophie
andererseits z.B. durch John Locke, dass der Verstand leer ist und ohne das, was ihm die
Sinne von der ihm umgebenden Welt liefern, nicht zur Erkenntnis kommen kann. Der
Gegensatz dieser beiden Ansichten sei nur paradigmatisch für die letztlich noch nicht
beendete philosophische Diskussion genannt.

https://doi.org/10.5771/9783495997338-13 - am 16.01.2026, 10:07:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997338-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gillissen (48275) / p. 14 /21.2.

auf der Grundlage dieser grundsätzlichen Bestimmung der Bezie-
hung zwischen Mensch und Welt der unmittelbaren Alltagserfah-
rung gerecht werden, oder grenzt ihre Perspektive nicht schon etwas
aus ihrem Untersuchungsfeld aus, indem sie sich selbst als eine von
zwei Entitäten versteht, die die andere objektive Welt zu analysieren
versucht? Denn: Wann erfährt sich der Mensch tatsächlich als das
Gegenüber der Welt? Dazu gehört notwendig, dass er aus seinem
unmittelbaren Verhalten heraustritt und sich selbst als Objekt der
Betrachtung innerhalb einer vermeintlich objektiven Welt ansieht.
Jemand, der ein Buch liest, erkennt sich zum Beispiel erst als Lesen-
den, wenn er nicht mehr liest, sondern sich beim Lesen beobachtet.
Sein Verhältnis zum Buch bzw. zum Text ist ein anderes als das Le-
sen. Das Lesen ist nämlich kein eindimensionaler Akt der Informati-
onsaufnahme durch den Verstand. Zum Lesen gehören die Vorkennt-
nisse des Lesenden genau wie diejenigen des Autors, der Zweck des
Lesens genau wie der Ort, an dem gelesen wird, die Körperhaltung
des Lesenden genau wie das Papier, auf dem diese Buchstaben ge-
druckt sind. Man kann hier nicht mehr von zwei sich einander gegen-
über befindlichen Entitäten sprechen, sondern vielmehr von einem
schier unüberblickbaren Netz an Bedeutungen, die die konkrete Si-
tuation des Lesens zu dieser Situation dieses Menschen machen. Im
alltäglichen Verhalten gehen wir im Verhältnis zur Welt auf. In die-
sem Sinne leben wir in der Welt und trotz aller Verschiedenheiten
mit Anderen statt ihnen gegenüber, und dieses Leben ist seinem We-
sen nach stete Veränderung, die gewährleistet, dass keine Situation
der anderen gleicht, es sei denn, man fasste sie in einer Statik zusam-
men, die alles aus seinem lebendigen Verhältnis zöge. Entnimmt man
einem Körper ein Organ und seziert es, so kann man zwar durch
seine Beschaffenheiten auf seine Funktionen schließen, man kann es
aber niemals selbst in Funktion sehen, denn das, was es zu dem Or-
gan macht, das es ist, fehlt ihm: sein Platz in der Mitte eines organi-
schen Gefüges.

Die Welt der Wissenschaft ist eine statische Welt – das macht sie
letztlich aus und macht sie zugleich so wertvoll und notwendig. Denn
in ihrer Abstraktionsleistung, d. h. indem sie die Schemata des Kon-
kreten aufschreibt, bildet und verfestigt sie andererseits das Abstrak-
te, das wir gemeinhin als »Weltbild« kennen und das wir brauchen,
um vieles von uns selbst einordnen und gebrauchen zu können –
mithin, um uns im wissenschaftlichen Sinne zu verstehen.

Die Philosophie andererseits vermisst an dieser Perspektive ihre

14

Eine Einf�hrung in die Philosophie des Engagements

https://doi.org/10.5771/9783495997338-13 - am 16.01.2026, 10:07:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997338-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gillissen (48275) / p. 15 /21.2.

lebensweltliche Grundlage – die Tatsache, dass der Mensch als Lebe-
wesen in dieser Welt ist, sich zu ihr verhält und aus ihr im gleichen
Sinne hervorgeht wie er sie formt. Von diesem Ausgangspunkt her,
muss eine Philosophie, die diese Grundlage aufdecken will, sich auf
das beziehen, was allem verstandesmäßigen, mithin reflexiven, Han-
deln in der Welt vorausgeht. Die damit verbundene »Irrationalität«
bzw. »Prä-Reflexivität« menschlichen Weltverhältnisses gilt es auf-
zudecken und gegen das stark zu machen, was sich durch die objekti-
vierende Macht des Verstandes als Wirklichkeit gibt. Es ist verständ-
lich, dass es dazu einer ganz besonderen Methode bedarf, die sich
eben dieser Ebenen der Objektivierung bewusst ist, und sie aus-
zuklammern vermag. Die Phänomenologie ist eine solche Methode,
die die genannten Strukturen offen legen will, indem sie dort ansetzt,
wo die Dinge der Welt uns abseits philosophischer wie wissenschaft-
licher Vorkenntnisse und Vor-Urteile begegnen. Sie versucht damit
das zu fassen, was die Welt zu derjenigen Welt macht, in der wir
umgehen und uns verhalten. Indem sie aufdeckt, wodurch das Jetzt
der Welt sich auszeichnet, nimmt sie die Leistungen des Bewusst-
seins als solche, die selbst erst Resultate des eigentlichen Welt-
umgangs sind.

Der Mensch ist in dieser Weise in ein Gefüge weltlicher Zusam-
menhänge eingebunden, das sich im Sinne eines Dialogs zwischen
Mensch und Welt äußert. Zu einem solchen Dialog gehört die Bereit-
schaft beider Parteien zur Teilnahme an einem sie verbindenden Pro-
zess, der ihr jeweiliges Wesen erst stiftet. Dabei ist auf beiden Seiten
der Anteil des aktiven Einflusses auf diesen Prozess vom Anteil der
Beeinflussung durch denselben nicht zu unterscheiden.

In der französischen Phänomenologie ist die Rede davon, dass
der Mensch in die Welt engagiert ist.2 Durch diesen Begriff des En-
gagements wird die dialogische Eingebundenheit des Menschen in
die Welt bezeichnet. Dabei ist zu beachten, dass der ursprünglich
französische Begriff die Schwierigkeit birgt, in unserem Alltag Be-
deutungen zu haben, die, wenn überhaupt, der praktischen Philoso-
phie zuzuordnen wären. Allerdings kann es einer Philosophie des
Engagements, die sich die oben skizzierten Fragen stellen will, nicht
um diesen alltäglichen Begriff gehen, ist sie doch am letztlich onto-

15

Eine Einf�hrung in die Philosophie des Engagements

2 Vgl. z. B. Jean-Paul Sartre, Das Sein und das Nichts. Versuch einer phänomenologi-
schen Ontologie. [SN] 9. Aufl. Reinbeck: Rowohlt, 2003, 836 und an anderen Stellen in
diesem Werk.

https://doi.org/10.5771/9783495997338-13 - am 16.01.2026, 10:07:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997338-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gillissen (48275) / p. 16 /21.2.

logischen Verhältnis von Mensch und Welt interessiert.3 Vielmehr
erlauben die französischen Ausdrücke »Engagement« und »s’enga-
ger« den Bezug zum herausgestellten Phänomen des Weltverhältnis-
ses, wenn man ihren ursprünglichen Sinn betrachtet.4

Das französische Substantiv »engagement« wird im Allgemei-
nen mit »Verpflichtung« oder »Bindung« übersetzt, das Verb »s’en-
gager« mit »sich (zu etwas) verpflichten«. »Engager« als nicht-refle-
xives Verb im Sinne von »engager quelqu’un dans quelque chose«
bedeutet unter anderem auch »jemanden in etwas hineinziehen, ver-
wickeln«. Bei all diesen Bedeutungen ist davon die Rede, das eine Art
Verpflichtung eingegangen wird, die, einem Vertrag vergleichbar,
zwei Teile aneinander bindet.5 Diese Bindung im Sinne einer Obliga-
tion hat die Grundbedeutung, etwas einzugehen, das sich auf die jet-
zige und zukünftige Situation auswirken wird.6

Es gilt nun, die hier herausgearbeiteten Bedeutungen für das
philosophische Problem nutzbar zu machen und damit herauszustel-
len, was das Feld ist, auf dem sich eine Philosophie des Engagements
aufhält. Inwiefern kann die Beziehung, von der oben gesprochen
wurde, als eine Obligation oder sogar als ein Vertrag verstanden wer-
den? Dass der Mensch sich gegenüber der Welt verpflichtet, ist auf
verschiedenen Ebenen der Bedeutung einzusehen. Immerhin ist er

16

Eine Einf�hrung in die Philosophie des Engagements

3 In diesem Sinne kann es hier nicht um das politische, gesellschaftliche oder anders
geartete Engagement für eine Sache gehen, von dem im Alltag die Rede ist. Dies schließt
zugleich aus, dass es in der vorliegenden Arbeit um jenes Engagement gehen soll, von
dem Sartre außerhalb seiner Phänomenologie gesprochen hat, z. B. das schriftstelleri-
sche Engagement in Was ist Literatur? [Lit] (Reinbeck bei Hamburg: Rowohlt, 1997).
Dass sich Letzteres im Lichte dessen, was die vorliegende Untersuchung zeigen wird,
neu verstehen lässt, bleibt allerdings unbenommen.
4 Auf eine erklärende Literatur zum philosophischen Engagementbegriff kann kaum
zurückgegriffen werden. Hier lässt sich als zentrale Monografie nur die Dissertation
von Peter Kemp nennen. Sie trägt den Titel Théorie de l’engagement und beinhaltet
zwei Bände: Bd. 1, Pathétique de l’engagement und Bd. 2, Poétique de l’engagement
(zitiert wird aus der Ausgabe: Paris: Édition Du Seuil, 1973). Zum Begriff »Engage-
ment« in der Phänomenologie nennt das Wörterbuch der phänomenologischen Begriffe
die Positionen Sartres und Merleau-Pontys, deren Ausführungen den zentralen Be-
standteil der vorliegenden Arbeit ausmachen werden. Vgl. Vetter, H. (Hrsg.), Wörter-
buch der phänomenologischen Begriffe. Hamburg: Felix Meiner Verlag, 2004, 141.
5 Dies liegt etymologisch darin begründet, dass »engager« dem Sinn nach »mettre«
oder »donner« »en gage« in der Bedeutung von »etwas als Pfand abgeben« bezeichnet.
Vgl. Kemp, P., Pathétique de l’engagement, a. a.O., 16–19.
6 Vgl. Kemp, P., Pathétique de l’engagement, a. a.O., 17: »L’engagement devient une
mise en jeu de soi-même: je me lie moi-même pour l’avenir.«

https://doi.org/10.5771/9783495997338-13 - am 16.01.2026, 10:07:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997338-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gillissen (48275) / p. 17 /21.2.

es, der handelt, der die Welt verändert, der sie wahrnimmt und zu-
weilen konstruiert. Aber dass die Welt sich auf uns hin ebenso ver-
pflichtet, stößt im Alltagsverständnis zunächst auf Verwunderung.
Wie kann die Welt uns gegenüber eine aktive Rolle übernehmen?
Inwiefern richtet sie sich also nach uns, wenn wir doch offensichtlich
diejenigen sind, die handeln? So abwegig dieses Fragen erscheinen
mag, so philosophisch bedeutsam ist es andererseits, denn es verlangt
nach der Klärung dessen, was unserem alltäglichen Umgang in der
Welt zugrunde liegt – das heißt: der Klärung unseres Engagements.

Die philosophiewissenschaftliche Literatur zum Begriff des En-
gagements lässt für die Beantwortung der obigen Fragen nur wenig
Raum. Ideengeschichtlich wird »Engagement« zumeist als streng
existentialistischer Begriff verstanden, der sich dadurch auszeichnet,
wenn nicht durch das existentialistische Pathos der menschlichen
Freiheit unnötig gehoben, so doch zumindest sehr unpräzise zu sein.
Das mag vielleicht auch der Grund dafür sein, dass das Konzept des
Engagements oft nur beiläufig Erwähnung findet.7 Die Entwicklung
der existenzphilosophischen Bedeutung des Engagementbegriffs
wird explizit von Peter Kemp in seiner zweibändigen Arbeit Théorie
de l’engagement anhand einiger Philosophen nachgezeichnet. In sei-
ner gesamten Darstellung geht es ihm darum, zu zeigen, dass das
Engagement auf eine existentielle Bindung bzw. Verpflichtung des
Einzelnen verweist.8 Kemps weitere Intention ist es, den Zusammen-

17

Eine Einf�hrung in die Philosophie des Engagements

7 Ein zugegebenermaßen selbst etwas ungenauer Indikator hierfür mag sein, dass der
Begriff nur selten überhaupt in Sachregistern auftaucht, auch wenn der Begriff »Enga-
gement« in den dazu gehörigen Monografien explizit erwähnt wird. Weiterhin sei nur
beispielhaft herausgegriffen, wie Renaud Barabaras Merleau-Ponty’s »Angleichung«
bzw. »Anpassung« (assimilation) an den Existentialismus Sartres beschreibt: »At best,
this assimilation to French existentialism has made the investigations of Merleau-Ponty
insipid by reducing them to the confused themes of existence and engagement.« Vgl.
Barbaras, R., The being of the phenomenon: Merleau-Ponty’s ontology. Aus dem Fran-
zösischen übersetzt v. Ted Toadvine und Leonard Lawlor. Bloomington: Indiana Univer-
sity Press, 2004, xxviii (Hervorhebung, M. G.).
8 Vgl. Kemp, P., Pathétique de l’engagement, a. a.O., 19–40, wo Kemp unter anderem
Blaise Pascal, Maurice Blondel, Gabriel Marcel, Emmanuel Mounier, und Paul-Louis
Landsberg nennt. Laut Bernhard Waldenfels wird der existenzphilosophische Begriff
des Engagements zuerst bei dem »christlichen Existentialisten« Gabriel Marcel aus-
drücklich thematisiert. Vgl. Waldenfels, B., Phänomenologie in Frankreich. Frankfurt/
M.: Suhrkamp, 1983, 25 f. Vgl. dazu ebenfalls Kemp, P., Pathétique de l’engagement,
a. a.O., 25, wo das Engagement z.B. bei Gabriel Marcel als »fidélité creatice« charakte-
risiert wird.

https://doi.org/10.5771/9783495997338-13 - am 16.01.2026, 10:07:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997338-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gillissen (48275) / p. 18 /21.2.

hang zwischen Engagement und christlichem Glauben zu explizie-
ren, der die Grundlage des zweiten Bandes seines Werkes bildet.9

Bei aller grundsätzlichen Ähnlichkeit in Bezug auf die oben be-
schriebene Bedeutung des Engagementbegriffs zeigt sich eben in die-
sem von ihm verfolgten Zusammenhang eines christlichen Engage-
ments der Unterschied zur Absicht, dem Verhältnis von Mensch und
Welt näher zu kommen. Wenn Kemp zum Beispiel über das Engage-
ment in der Philosophie Maurice Merleau-Pontys schreibt: »Le con-
cept d’engagement joue un rôle minime chez Merleau-Ponty. […]
Étre engagé, c’est pour Merleau-Ponty, en 1945, avoir un corps, per-
cevoir le monde, s’ouvrir au monde et à son avenir […]«10, dann ist
das, was für ihn diese unwesentliche Rolle kennzeichnet, andererseits
genau das, was im vorliegenden Zusammenhang zentrale Bedeutung
hat. Das Engagement, das den Mittelpunkt der folgenden Gedanken
bilden soll, ist ohne den Einbezug der Phänomene »Leib«, »Wahr-
nehmung« und ohne das, was als »Offenheit zur Welt« bezeichnet
wird, nicht denkbar. Es wird erst dadurch thematisch, dass es sich als
das Fundament dieser Dimensionen zeigt. Dieses Engagement spielt
bei Merleau-Ponty alles andere als eine »unwesentliche Rolle«, son-
dern ist vielmehr das zentrale Thema seiner ganzen Philosophie.11

Denn das Engagement des Menschen zeigt sich im konkreten Leben,
und eine Philosophie des Engagements betrachtet gerade diejenigen
Phänomene, in denen sich dieses Engagement zeigt. Eine solche Phä-
nomenologie des Engagements macht es schließlich möglich, Aus-
sagen auf ontologischer Ebene zu treffen.

Wenn es zwischen Mensch und Welt eine Distanz in »Schwindel
erregende[r] Nähe«12 gibt, dann ist sie nichts anderes als der zwei-
deutige Ausdruck eines engagierten und dynamischen Austausches,

18

Eine Einf�hrung in die Philosophie des Engagements

9 Vgl. Kemp, P., Pathétique de l’engagement, a. a.O., 67: »[…] la deuxiéme partie est
une poétique de l’engagement chrétien. Ou plus exactement, elle se développe sous
forme d’une théologie fondamentale. Ce concept est repris actuellement par la théologie
protestante.«
10 Kemp, P., Pathétique de l’engagement, a. a.O., 47.
11 Vgl. zur Unterstützung der These, dass Kemp in diesem Zusammenhang einen ande-
ren Engagementbegriff meint, auch Alphonse de Waelhens: »Tout son effort tend à
l’éboration d’une doctrine de la conscience engagée.« Zitiert aus: Merleau-Ponty, M.,
La structure du comportement. Paris: Press Universitaire de France, 61967, XI.
12 So bezeichnet Merleau-Ponty sie in einem kürzlich in deutscher Sprache erschiene-
nen Radiovortrag aus dem Jahre 1948. In: Causerien 1948. Radiovorträge, hrsg. v. Ignaz
Knips und mit einem Vorwort von Bernhard Waldenfels. Köln: Salon Verlag, 2006, 29.

https://doi.org/10.5771/9783495997338-13 - am 16.01.2026, 10:07:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997338-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gillissen (48275) / p. 19 /21.2.

der die Klarheit statischer Zuordnungen verschwimmen lässt und
Freiraum für diejenigen Ambiguitäten schafft, die sich so oft im
Menschen finden lassen. Eben diese Ambiguitäten, so zeigt sich bei
näherer Betrachtung der Philosophie Merleau-Pontys, sind Erschei-
nungsform derjenigen Freiheit, die das Engagement immer begleitet.
Die menschliche Freiheit ist damit insofern ontologisch zu verstehen,
als das Engagiert-sein zugleich ein Frei-sein ist – eine Freiheit, die
dem Menschen durch sein Sein selbst schon zugesprochen werden
muss. Damit ist die Explikation des Engagementbegriffs zugleich die
Klärung des Verhältnisses von Engagement und Freiheit.

Die vorliegende Untersuchung ist der Versuch, dem Konzept des
Engagements anhand einiger prominenter Philosophen nachzuge-
hen. Sie versteht sich als eine Suche nach denjenigen Aspekten, die
das Engagement ausmachen, um durch sie die Dynamik mensch-
licher Existenz in der Welt herauszuarbeiten. Merleau-Pontys Phi-
losophie spielt dabei eine besondere Rolle, da sie – so eine These der
vorliegenden Arbeit – selbst eine Bewegung hin zur Klärung des En-
gagements ist und letztlich auf ontologischer Ebene zu grundlegen-
den Erkenntnissen führt. Insbesondere in der Verbindung zwischen
seiner Spätphilosophie und den früheren Hauptwerken zeigt sich,
inwiefern das Engagement auch dort, wo es nicht explizit verhandelt
wird, doch den Leitfaden seiner philosophischer Überlegungen dar-
stellt. Diese Tatsache verdankt seine Philosophie zu großen Teilen
den Überlegungen seiner philosophischen Vorgänger.

Letzteres herauszustellen, ist ein weiteres Anliegen dieses Bu-
ches. Der Weg zu einem tieferen Verständnis dessen, was mit Enga-
gement gemeint ist, ist ein Weg durch einige derjenigen Philoso-
phien hindurch, die zu Anfang des 20. Jahrhunderts das Denken
insbesondere in Frankreich geprägt und dadurch notwendige Wege
eröffnet haben. Dabei soll gezeigt werden, inwiefern das Engagement
auch dort thematisch wird, wo es dem Begriff nach nicht explizit ist.
Als Ansatzpunkt dient dabei der Begriff »Leben« in Absetzung zur
vorherrschenden wissenschaftlich-rational geprägten Philosophie
zum Ende des 19. Jahrhunderts. Der durch die Lebensphilosophie in
Deutschland und Frankreich geprägte Lebensbegriff stellt sich in sei-
ner Irrationalität dem wissenschaftlichen Totalitätsanspruch ent-
gegen und ermöglicht dabei der Philosophie, sich dem Denken un-
mittelbarer Wahrheit anzunähern und zugleich das oben skizzierte
Problem eines engagierten Weltumgangs in den Blick zu nehmen.

Als »das den Geist, die Kultur, aber auch das individuelle Be-

19

Eine Einf�hrung in die Philosophie des Engagements

https://doi.org/10.5771/9783495997338-13 - am 16.01.2026, 10:07:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997338-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gillissen (48275) / p. 20 /21.2.

wußtsein immer schon Tragende und Umgreifende«13 ist das Leben
zunächst das, worum es geht, will man das Verhältnis des Menschen
zur Welt als Geschehen, als Dynamik verstehen. Der seinerzeit unter
lebensphilosophischen Vorzeichen geführte Schritt hin zur Irrationa-
lität und fort von wissenschaftlichen Deutungsversuchen findet sich
innerhalb Deutschlands unter anderem bei Wilhelm Dilthey und in
Frankreich vor allem in der Philosophie Henri Bergsons. Seine Phi-
losophie soll innerhalb der vorliegenden Untersuchung den Anfang
machen, denn das durch seine Philosophie in das Denken Frankreichs
zu Beginn des 20. Jahrhunderts eingreifende Motiv der Intuition, die
den Zugang zur Totalität eines lebendigen Weltverhältnisses vorbei
an einer durch Wissenschaftlichkeit verstellten Wirklichkeit schafft,
ist wegweisend für das Denken der in unserem Zusammenhang
wichtigen Autoren. Durch Bergsons Philosophie stellt sich heraus,
dass die Bewegung des Lebens einer statischen Gegenüberstellung
von Mensch und Welt die Grundlagen entzieht und sich dem gegen-
über als fundamentale Freiheit des Menschen zu behaupten weiß.
Hier zeigt sich, dass die menschliche Freiheit nur als eine gleichzeiti-
ge Teilhabe an einer alles verbindenden Kraft zu denken ist, die zwar
gegenüber dem, was das Engagement in die Welt letztlich ausmacht,
wichtige Punkte vermissen lässt, aber durch ihre Dynamik die
Grundlage für das Engagement als »Austauschgeschehen« darstellt.

Vor dem Hintergrund der Dynamik des Lebens und ihrer kon-
zeptuellen Bedeutung für das, was als Bewusstseinsstrom und geneti-
sche Phänomenologie thematisch wird, widmet sich die Untersuchung
im zweiten Kapitel dem Gründer der phänomenologischen Bewegung
Edmund Husserl. Dadurch soll ebenso eine methodische Grundlage
für das darauf Folgende gebildet werden, indem eine erste fundamen-
tale Bindung des Menschen an die Welt in Form eines Engagements
festgemacht wird.

Die Philosophie Jean-Paul Sartres stellt den entscheidenden
Punkt innerhalb der Untersuchung dar, an dem das explizit in den
Blick genommen wird, was als existenzphilosophisches Engagement
bekannt wurde, und das sich innerhalb der Untersuchung als phäno-

20

Eine Einf�hrung in die Philosophie des Engagements

13 So charakterisiert Herbert Schnädelbach die »Grundfigur der Lebensphilosophie in
ihren verschiedenen Spielarten« (in: ders., Philosophie in Deutschland 1831–1933.
6. Aufl. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1999, 176). Vgl. auch die dort ausgeführte Einord-
nung und Entwicklung der Lebensphilosophie in Deutschland.

https://doi.org/10.5771/9783495997338-13 - am 16.01.2026, 10:07:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997338-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gillissen (48275) / p. 21 /21.2.

menologische Grundlage des Konzepts engagierter Freiheit heraus-
stellen wird. Ihr wird sich das dritte Kapitel widmen.

Im vierten Kapitel wird schließlich mit der Philosophie Mer-
leau-Pontys dieser Engagementbegriff zunächst phänomenologisch
differenziert und ausgereift, um am Ende zu zeigen, dass der Gedan-
ke des Engagements als eigenständiges Konzept zu verstehen ist. Im
Rückblick wird sich das Engagement dann als ein Leitgedanke dar-
stellen, der sich wie ein roter Faden nicht nur durch die diskutierten
Philosophien hindurch, sondern ebenso durch eine der einfluss-
reichsten philosophischen Strömungen – die Phänomenologie – le-
gen lässt, und dessen Merkmal es ist, in diese Philosophie hinein wie
auch aus ihr heraus zu führen, ohne ihren Grundsätzen untreu zu
werden.

21

Eine Einf�hrung in die Philosophie des Engagements

https://doi.org/10.5771/9783495997338-13 - am 16.01.2026, 10:07:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997338-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

