124

ISLAM UND SELBSTBEHAUPTUNG —
ALLTAGSWELTLICHE STRATEGIEN JUNGER FRAUEN
IN DEUTSCHLAND

Sigrid Nokel

In der zweiten Immigrantengeneration in Deutschland hat der Islam an
Bedeutung gewonnen. Bikulturalitit, Bildungskarrieren und funktionale
Integration sind die Kennzeichen jener jungen Leute, die, zwischen Reli-
gion und Tradition unterscheidend, einen modernen Islam als Mittel der
Selbstaffirmation und Selbstbehauptung wihlen. Anhand biographischer
Erzihlungen junger Frauen lassen sich die an Handlung und Kérperpoli-
tiken gebundenen Bedeutungen und Formen der Islamisierung zeigen.
Dieser Beitrag thematisiert zwei Aspekte der Konstitution als Moralsub-
jekt und der damit verbundenen privaten individuellen Politik der Aner-
kennung: die Asthetisierung des Leibes und die Verschiebung der Macht-
balancen zwischen den Generationen und den Geschlechtern zugunsten
der Franen.

Wie in den Nachbarlindern wird auch in der Bundesrepublik Deutsch-
land ein Islamisierungsprozefy unter den Jugendlichen bzw. jungen Er-
wachsenen der zweiten Immigrantengeneration konstatiert. Mit der
Konzentration auf dieses soziale Segment, das nicht mehr ohne weiteres
unter den Rubriken »Zuwanderer« und »kulturelle Aulenseiter« veror-
tet werden kann, sondern in dessen Reihen »einheimische« Biographien
dominieren, bekommt der Islam eine besondere gesellschaftspolitisch
relevante Problemdimension. Den unterschiedlichen Diagnosen zufolge
ist er ebenso denkbar als Faktor der Desintegration oder Destabilisierung
wie als neokommunitaristisches Instrument der Inklusion (Heitmeier et
al. 1997; Kepel 1996, 1997; Leveau 1997; Soysal 1997). Die Zukunfts-
prognosen weisen in Richtung Konflikt. Demnach sind Krisenszenarios,
zumindest aber unauflosbare Spannungen zwischen Gemeinschaft und
Gesellschaft, die sich im Rahmen demokratischer Prozesse artikulieren,
anzunehmen.

Solche an Universalismus und politischer Steuerung orientierten An-
sitze zur Beschreibung und Analyse dominieren im Moment den Dis-
kurs iiber den Islam in Europa und setzen einen Akzent, der zu einer

https://doi.org/10.14361/6783839400425-007 - am 14.02.2026, 07:17:39,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Islam und Selbstbehauptung in Deutschland 125

Verengung der Perspektive und Ausblendung relevanter Aspekte fiihrt.
Auf der Mikroebene der Alltagspraxis und in der Alltagspragmatik des
Subjekts jedenfalls spiegeln sich solche Szenarien nicht wider. Vielmehr
zeigen sich hier jenseits der »grofien Politik« subjektive Identitdts- und
Authentizititspolitiken. Diese zielen, ganz privat — und dennoch von
offentlicher Wirkung —, ganz personlich — und dennoch vor dem Hinter-
grund symbolischer Auseinandersetzungen um Anerkennung und sozia-
le Reklassifizierung —, iiber Korperpolitiken und tiber die Konstituierung
des Selbst auf eine Umordnung der Beziehung zwischen dem Selbst und
den »signifikanten Anderen« (der gleichen nationalen und religiosen Zu-
gehorigkeit) wie auch den signifikanten »anders Anderen« (den Deut-
schen) (Berger/Luckmann 1969; Berger 1970). In diesen Identititspoliti-
ken residiert ein moderner Islam als alltagsrelevantes Ordnungsregime,
als produktive moralische Kraft der Selbstbehauptung und der Symme-
trierung von Machtbalancen (Elias 1986).

Die biographischen Erzahlungen junger islamischer Frauen der zweiten
Immigrantengeneration bezeugen recht genau den Prozef der Selbstkon-
stitution als Moralsubjekt und der Selbstbehauptung einschliefflich der
damit verbundenen Umordnung sozialer Beziehungen. Sie zeigen, dafi,
abseits von kollektiv orientierten Auseinandersetzungsformen auf der
institutionellen Ebene und abseits von Retraditionalisierungsabsichten,
individuelle weibliche Interessen auf der Basis eines »wahren«, origini-
ren Islam formuliert und umgesetzt werden.

In den folgenden Ausfiihrungen beziehe ich mich auf biographische
Erzihlungen, die zu einem groflen Teil von jungen Frauen aus dem
Frankfurter Raum stammen.' Anhand einiger Aspekte zeige ich auf,
wie sie sich, aus ihrer subjektiven Sicht und gebunden an die alltagswelt-
liche Situativitdt, als islamische Moralsubjekte konstituieren und unter
Verschiebung der Machtbalancen zwischen den Generationen und den
Geschlechtern zu ithren Gunsten zu behaupten versuchen.

ZUM BIOGRAPHISCHEN PROFIL DER NEO-MUSLIMAS

Die jungen »deutschsprachigen Muslimas« — eine zuweilen verwendete
Eigenbezeichnung, die die lokale Residenz anstelle des elterlichen Her-
kunftsortes sowie die lokale Kompetenz, ersichtlich an der Beherrschung
der Sprache und des kulturellen Wissens, betont — zeigen recht homoge-

https://doi.org/10.14361/6783839400425-007 - am 14.02.2026, 07:17:39,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 S1GRID NOKEL

ne biographische Strukturen und Weltsichten auf. Die untersuchten jun-
gen Frauen stammen vorwiegend aus tiirkischen und marokkanischen
Familien. Einige wenige haben arabische Eltern. Thre Islamisierung steht
eindeutig im Kontext der »normalen« symbolischen Klassenauseinander-
setzungen um soziale Ringe (Bourdieu 1982). Sie sind die zumeist erfolg-
reich ins hohere offentliche Bildungswesen integrierten Tochter der
Gastarbeiter. Die Viter sind in der Regel als Arbeiter beschiftigt; die
Miitter, teils Hausfrauen, teils Arbeiterinnen (oder beides), haben zu ei-
nem grofien Teil nie die Schule besucht.” Die Tochter arbeiten zielstre-
big an akademischen Abschlissen oder sind stolz darauf, anerkannter-
maflen tiichtige und qualifizierte Angestellte (z.B. Arzthelferinnen,
kaufminnische Angestellte) zu sein.’ In Deutschland geboren oder als
Kleinkinder mit der Mutter dem Vater zu Anfang der 70er Jahre gefolgt,
gehoren sie zur ersten Generation der vollstindig hier sozialisierten
»kulturellen Hybriden« (Pieterse 1994). Bikulturalitit und Bildungskar-
rieren definieren ihre spezifische, von der ersten Generation deutlich un-
terscheidbare soziale Situierung. Sie sind die Akteure einer neuen Klas-
senfraktion, die als Profiteure des Bildungssystems aus dem unteren so-
zialen Stratum herausgewachsen, gleichzeitig aber — und insbesondere als
Frauen — mit dem an Habitus und Korper ansetzenden Gastarbeiter-
Stigma konfrontiert sind. Wie andere soziale Aufsteiger auch miissen sie
ihre Aspirationen im kompetitiven Raum der Klassenfraktionen und Le-
bensstile behaupten. Im Rahmen dieses Prozesses setzen Reprisenta-
tionspolitiken ein, die einerseits darauf abzielen, die herabsetzenden
Fremddefinitionen abzuwehren, und andererseits eine deutlich kontu-
rierte und unverwechselbare eigene Identitit aufzubauen. Bei der Kre-
ierung eines spezifischen Lebensstils fungiert ein moderner rationaler
Islam als kulturelles Kapital.

Fiir diese These spricht insbesondere, daf§ Religion in der familidren
Sozialisation der jungen Frauen grofitenteils eine marginale Rolle spielt.
Selbst wenn die Eltern als religios beschrieben werden, werfen die Toch-
ter ihnen fehlendes Wissen und daraus resultierend die versiumte Wei-
tergabe islamischer Kultur und Disziplin — zum Beispiel das konsequente
Einhalten der tiglichen fiinf Gebete oder die vorausschauende Abstim-
mung zwischen Handlung und islamischer Norm — vor. Sie bemingeln
die fehlende systematische Vermittlung, die bestenfalls eklektizistische,
von lokalen Traditionen bestimmte religiose Praxis der Eltern sowie die
fehlende Souverinitiat im Umgang mit islamischen Regeln. »Statt selber
nachzudenken und nachzulesen, rennen sie gleich zum Hoca « — so cha-

https://doi.org/10.14361/6783839400425-007 - am 14.02.2026, 07:17:39,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Islam und Selbstbehauptung in Deutschland 127

rakterisiert eine junge Muslima den religiosen Habitus der Eltern bzw.
der Elterngeneration. Trotz bisheriger weitgehender Absenz von Religi-
on oder einer wachsenden Distanz zur elterlichen Religiositit entsteht
bei den Frauen etwa um das 18. Lebensjahr herum ein starkes Interesse
am Islam. Dieses resultiert aus seiner subjektiven Bedeutung als Bestand-
teil der eigenen Authentizitit. Formulierungen wie »Ich habe meine Re-
ligion gefunden« oder »Das war das, was ich schon immer gesucht habe«
geben dariiber Auskunft. Dagegen versuchen diejenigen, die nicht erst
suchen mufiten, sich aus dem einengenden Korsett traditioneller Religio-
sitat zu befreien, indem sie versuchen, auf der Basis islamischer Quellen
das Projekt eines modernen Islam zu entwickeln.*

In der Regel wird in den biographischen Erzahlungen ein individueller
Entwicklungsprozef} beschrieben. An dessen Anfang stehen haufig zufal-
lige Begegnungen mit etwa gleichaltrigen Frauen, die zu ihrer Uberra-
schung die Kombination von Religiositit und modernen Lebensauffas-
sungen aufweisen und dabei noch offen und locker sind. Ein sich heraus-
bildender Freundeskreis mit anderen Muslimen schliefit Freundschaften
mit Nicht-Muslimen keineswegs aus. Im Gegenteil, alte Freundschaften
werden, wenn die Interessen nicht zu sehr auseinandergehen, beibehal-
ten, oder neue mit Nicht-Muslimen konnen sich im Zusammenhang mit
Ausbildung oder Schulwechsel herausbilden und werden auch als wichtig
erachtet. Ausschlaggebend fiir freundschaftliche Kontakte sind jedenfalls
weniger weltanschaulich-religiose Ubereinstimmungen als vielmehr glei-
che Interessenlagen und Positionen im funktionalen System. Bindungen
an religivse Organisationen sind nicht die Regel.” Zentraler Bestandteil
der Religiositat ist die individuelle Entwicklung eines moglichst systema-
tischen islamischen Lebensstils und seine Verkntipfung mit den jeweils
gegebenen alltagsweltlichen Strukturen. Bedingt durch die Vereinzelung
im hoheren Bildungssystem und im Angestelltenbereich bleibt jeder
Frau, jedem Madchen (d.h. jeder unverheirateten jungen Frau) die selbst-
verantwortliche Entscheidung — die Betonung des Selbst als moralisches
Subjekt legitimiert nur diese Entscheidung —, ob es in ihren Interaktions-
feldern opportun ist, als Kopftuchtrigerin aufzutreten, weil nur sie rich-
tig einschitzen kann, welche moglichen Konsequenzen daraus erfolgen
und ob sie es, wie oft formuliert wird, tatsichlich schafft, langfristig als
Muslima aufzutreten und sich als Muslima plausibel zu machen. Da das
Tragen des Kopftuches als irreversibler Akt gilt, ist dieser Schritt von
grofler Tragweite. Thm voran geht eine Phase der Abwigung moglicher
Verluste hinsichtlich 6konomischer Chancen, sozialer Anerkennung

https://doi.org/10.14361/6783839400425-007 - am 14.02.2026, 07:17:39,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128 S1GRID NOKEL

oder individueller Authentizitit. Die Frauen relativieren die Gefahr der
Ausgrenzung durch Erfahrungen, dafl habituelle Assimilation auch kein
Garant fur Anerkennung ist. »Du kannst«, wie eine Frau formuliert, »dir
die Haare rot firben und mit zerrissenen Jeans herumlaufen, fir die an-
deren bleibst du doch immer die Marokkanerin«.

Die Anerkennung als Individuum — ein Hauptmerkmal des westlichen
Universalismus — wird immer wieder durchkreuzt durch die Zuordnung
zum ethnischen Kollektiv. Diese Fremdzuordnung konstruiert Frauen
als Opfer einer zuriickgebliebenen patriarchalischen Ordnung und nicht
als selbstindig Handelnde und Denkende. Das zeigt sich zum Beispiel
darin, daff das Anlegen des Kopftuches — nicht selten zum Entsetzen der
Eltern, die eher Anpassungsstrategien und beruflichen Erfolg favorisie-
ren — zuweilen auch im eigenen Freundeskreis nur als Effekt von Zwang
und Unterordnung gedacht werden kann. Die jungen Frauen empfinden
diese Einschitzung als Krinkung, weil selbst Nahestehende kein Ver-
standnis fiir diesen Akt personlicher Stirke und Autonomie aufbringen
und ihnen damit zeigen, dafl sie sie nie als individuelle, frei entscheidende
Person wahrgenommen haben. Sie entziehen ihnen die Anerkennung fiir
den Mut und das Wagnis, die eigene Authentizitit offen zu zeigen, sich
als »Andere« zu prisentieren und sich von aufoktroyierten Normen und
Werten, die zum Mafistab fiir soziale Rangzuordnung und damit zum
Instrument fiir ein Spiel von Anpassung und Unerreichbarkeit gemacht
werden, zu befreien. Die Prisentation als Muslima hat die subjektive Be-
deutung, sich offensiv von diesen einseitig gesetzten Regeln abzukoppeln
und Besitzerin einer eigenen, gleichwertigen Kultur zu sein. Mit dem Be-
griff »Neo-Muslima« sind die weiblichen Akteure in ebendiesem Prozef}
der Selbstaffirmation gekennzeichnet.®

Der Islam als Ordnung einer hoheren Vernunft bietet durch seine de-
taillierten, gleichwohl interpretationsbediirftigen Regulierungen ein na-
hezu perfektes Gertist, um eine eigene Kultur aufzubauen und sich gegen
die Willkiir der anderen und ihre Anspriiche zu wappnen. Er liefert die
Komponenten fiir eine Gegenkultur, die aus der niedrig bewerteten Gast-
arbeiter-Kultur nicht zu ziehen sind. Offensichtlich wird in diesem Zu-
sammenhang auch eine Ambivalenz: Einerseits wehren sich die jungen
Frauen gegen die Abwertung der ethnischen Kultur, der sie durchaus
auch positive Seiten zumessen wie etwa die Gastfreundschaft; anderer-
seits ibernehmen sie das negative Bild von der Gastarbeiter-Kultur, weil
sie die einzelnen Komponenten nicht falsifizieren konnen. So zum Bei-
spiel belachelt in einem Gesprich ein junges tiirkisches islamisches Ehe-

https://doi.org/10.14361/6783839400425-007 - am 14.02.2026, 07:17:39,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Islam und Selbstbehauptung in Deutschland 129

paar das Vorurteil der Deutschen, tiirkische Eheminner schliigen ihre
Frauen, verweisen jedoch auf einzelne bekannte Paare, in denen es tat-
sachlich der Fall sei — womit sich die Fremddefinition am Einzelfall be-
statigt. Als Ausweg aus dieser ethnischen Falle bleiben nur individuelle
Strategien.

ASTHETISIERUNG DES LEIBES UND ARISTOKRATISIERUNG DES VERHALTENS
ALS MITTEL DER SELBSTAFFIRMATION

Die Entwicklung eines alternativen islamischen Lebensstils ist angesie-
delt zwischen der von den Tochtern als traditionell bezeichneten Kultur
der Elterngeneration und einer deutschen Kultur. Diese beiden Kulturen
stehen im ungleichen Verhiltnis einer niedrigen partikularen Kultur, die
lebensweltlich diffus ist, und einer hohen universalen Kultur, die dis-
kursfihig ist und sich durch einen institutionell (zum Beispiel im Bil-
dungssystem) verankerten Korpus rational nachvollziehbarer Werte und
Normen auszeichnet. Ein neuer islamistischer, Schritt fiir Schritt kre-
ierter Lebensstil rekurriert auf die partikulare Kultur, ist aber durch seine
Komponenten einer methodisch-rationalen Lebensfiihrung, durch die
stete Reflexion und Begriindung dessen, was man tut und warum man es
tut, sowie durch den Rickbezug auf die schriftlichen frithislamischen
Quellen deutlich von ihr unterschieden. Der Islam wird zur Herstellung
einer gleichberechtigten Beziechung zur anderen, universalen Kultur als
diskursfihige und vergleichbare hohe Kultur rekonstruiert. Zugleich for-
dert er diese universale Kultur, die Gleichberechtigung als zentrales Gut
formuliert und diese Maxime durch die Errichtung des Kulturgefilles zu-
gleich unterlduft, heraus. Diese Rekonstruktion geschieht auf der all-
tagsweltlichen Ebene nicht durch die Konkurrenz der Ideen oder Ideo-
logien, sondern auf der Basis einer Selbsttechnologie, die unmittelbar am
Korper ansetzt (Foucault 1993). Dartber realisiert sich eine Idee vom au-
tonomen, eigenverantwortlichen Selbst — auch ein universalistisches
Ideal. Zentral ist nicht die Abgrenzung im Sinne von Negation, sondern
das Projekt der Konstitution des Selbst. Dieser Prozef} ist interaktiv, aber
es geht den jungen Frauen um eine eigenstindige, die Fremddefinition
entmachtende Definition des Selbst. »Den Anderen«, so formuliert eine
junge Frau, »kann man es sowie nicht recht machen«. Und denen will
man es auch nicht mehr linger recht machen. Anstelle der entwiirdigen-

https://doi.org/10.14361/6783839400425-007 - am 14.02.2026, 07:17:39,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130 S1GRID NOKEL

den und letztlich nicht erfolgreichen Akte der Assimilierung riickt die
»Konstituierung als Moralsubjekt« (Foucault 1989), die wiederum, in
Ubereinstimmung mit Pierre Bourdieu und Norbert Elias, mit dem Pro-
jekt der Affirmation als Klassenfraktion konvergiert.

Zu den wesentlichen Komponenten des neuen islamistischen Lebens-
stils zihlen die Asthetisierung des Leibes und die Aristokratisierung des
Verhaltens, denn, so eine Aussage, »man muf} eben sehen, daf§ man sich
verandert hat«. Verbunden mit der personlichen Islamisierung ist die re-
flektierte Selektion der Kleidung. Gemifl der koranischen Vorgabe sollen
die weiblichen Reize nicht zur Schau getragen werden, bis auf das, was
davon sichtbar sein muff. Zur Definition steht, was im einzelnen als
weiblicher Reiz definiert ist und was sichtbar sein mufl.” Hier liegen,
abgenabelt von lokalen Traditionen, Spielriume fiir individuelle Aus-
handlungen und Selbsttechniken. Zum Beispiel ist in der Diaspora nicht
verbindlich zu kliren, ob die nackten Fiifle sichtbar sein diirfen. Dieses
ist allerdings eine Frage von minderem Belang. Zentraler und eindeutiger
ist die Frage des Kopftuches. Nahezu ausnahmslos stimmen die jungen
Frauen darin tiberein, daf} ein Kopftuch als Zeichen der perfekten Mus-
lima unerldfilich ist. Sich nicht zu trauen, ein Kopftuch zu tragen, weil
man auf Ablehnung stoflen konnte, gilt ihnen vom Kopf her als verzeih-
lich; letztlich komme es auf die innere Einstellung an und nicht auf dufle-
re Zeichen. Zugleich aber besteht der Verdacht von Charakterschwiche,
mangelndem Willen, sich durchzusetzen, vom Verrat an der individuel-
len Authentizitit.

Bei der Einstellung zum Kopftuch fillt zweierlei auf: Die Vollver-
schleierung wird im Kreise der Neo-Muslimas durchweg als zwar 1ob-
lich, aber tibertrieben und fiir sie selber unangemessen abgelehnt. Der
uniformierende Charakter eines Tschadors widerspricht der Affirmation
und Prisentation als Individuum. Die Einschrankung des Handlungsra-
dius und die Erhohung der Schamschwelle reduzieren die eigene funk-
tionale Effizienz und fithren zu sozialer Exklusion. Erfolge in Ausbil-
dung und Beruf sind ohne Sicherheit im Umgang mit méinnlichen Kolle-
gen nicht zu haben. Eine Studentin etwa fihrt als Beispiel an, wenn sie
die Hinde bedeckt halten solle, hindere sie der lange Armel daran, im
Horsaal alles mitzuschreiben. Solche Uberperfektion, die aus dem Koran
heraus nicht begrindbar ist, widerspricht dem Projekt des aufstiegs-
orientierten und diskursfahigen Selbst. Das Kopftuch, welches erlaubt, die
offene Stirn zu bieten, bildet eine Art kompromifibereite Minimalkon-
struktion, eine wohldosierte Synthese zwischen partikularistischer

https://doi.org/10.14361/6783839400425-007 - am 14.02.2026, 07:17:39,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Islam und Selbstbehauptung in Deutschland 131

Selbstbehauptung und dominierenden Korperbildern bzw. isthetischen
Vorstellungen. Die zweite Auffalligkeit ist, dafl diese Minimalkonstruk-
tion im Kreis der neo-islamischen Frauen kompromifilos ist, was die Be-
deckung des Haares angeht. Ein eminent hoher Wert wird darauf gelegt,
dafl nicht ein Hirchen sichtbar ist. In der Konsequenz erfolgt eine stin-
dige Selbstiiberprifung und Rickversicherung durch andere Frauen.
Dabei gehe es, wie eine Frau erklirt, nicht etwa darum, daff ein Mann
umfallen wiirde, »wenn er nur ein Stiick meiner Haare sicht, sondern
darum, dafl man perfekt sein will, perfekte Leistungen erbringen will und
sich immer wieder daran erinnert«. Uberdies wird den anderen die Fi-
higkeit zu Perfektion und Selbstdisziplinierung vor Augen gehalten.

Beztiglich der Kleidung halten sich die jungen Frauen an die Regel der
dezenten Korperkonturen. Zugleich aber legen sie mehrheitlich groffen
Wert auf modische und abwechslungsreiche Kleidung sowie ein augen-
fillig sorgfiltiges und geordnetes AufSeres. Ein Arsenal an Kopftiichern
in verschiedenen Farben und Dessins stellt die perfekte Abstimmung von
Tuch und Kleidung sicher. Beziiglich Rock oder Hose sind die Meinun-
gen geteilt. Wihrend die einen aus Griinden der Perfektion auf die ge-
liebte Jeans verzichten, behalten andere sie bei. Fiir manche aus strengen
traditionellen Elternhiusern symbolisiert sie die Uberwindung ethni-
scher Enge. Der Kleidungsmodus der Neo-Muslimas und die bewufit
gewihlte Asthetik haben eingestandenermaflen die Funktion der Distin-
guierung vom Gastarbeiter-Milieu und vom Bild des »Aldi-Tirken«.
Den Nicht-Muslimen wird bewiesen, daf§ auch Muslime Disziplin und
Geschmack haben. Thnen werden tiber Mode und Kleidung symbolisch
die Beherrschung des sozialen Regelwerkes und das hohe, tber die Er-
wartung der bloffen Anpassung hinausgehende Integrationsniveau durch
die Kombination von Schleier und Mode demonstriert. Zudem verweist
die sorgfiltige Ordnung des Korpers auf die kultivierte innere Ordnung,
auf Islamischsein als individuelles Projekt und nicht als Effekt von
Fremdkontrolle.®

Ein Problem der in Deutschland aufgewachsenen jungen Muslimas ist
die Ortung und Definierung von authentischem islamischem Habitus.
Die Elterngeneration gibt als Reprisentant islamischer Kultur wenig her.
Im Gegenteil: Sie gilt als verantwortlich fiir das schlechte Image des Is-
lam im Westen. Thre Prinzipien und Verhaltensweisen gelten als tiber-
holt, mechanisch, eklektizistisch oder ganzlich unislamisch, spontan statt
systematisch. Die jungen Frauen hingegen sind orientiert an Normalisie-
rung (Foucault) und Affektkontrolle (Elias). Sie legen groflen Wert dar-

https://doi.org/10.14361/6783839400425-007 - am 14.02.2026, 07:17:39,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132 S1GRID NOKEL

auf, ihre Weltsicht und ihre Handlungen mit den Vorgaben der islami-
schen Quellen (Koran und Sunna) abzustimmen. Dazu gehort, bereits im
Vorfeld zu erkunden, ob und inwieweit einzelne Handlungen im islami-
schen Sinne richtig sind. Das setzt voraus, sich Koran und Hadith sowie
Teile der Sekundirliteratur nach und nach anzueignen, bei anstehenden
Fragen nachzuschlagen und wenn, wie haufig, keine fertigen Antworten
fur eine situationsgebundene Frage zu finden sind, selber nachzudenken
und abzuleiten. Nicht die traditionell hoch bewertete Asthetik der Ko-
ranrezitation (Murata/Chittick 1994) oder das Aufgreifen von Leitsitzen,
die andere vorformulieren, sondern die eigene Auslegung ist zentral. Es
ist dieser intellektuell-rationale, als minnlich charakterisierte Umgang
mit den Quellen, der kennzeichnend fiir die jungen Frauen ist.

Das anvisierte authentische islamische Verhalten kann, kurz auf den
Punkt gebracht, als wiirdiges Verhalten, als Asthetisierung des Selbst be-
zeichnet werden. Dazu gehoren Verzicht auf die Herabsetzung anderer,
stete Hilfsbereitschaft und Hoflichkeit, Giberlegte, gemessene, damenhaf-
te Reaktionen anstelle teenichaftem Gekichere und tiberflissiger Mimik
und Gestik, gerduschloses Essen und Trinken. Im Grunde handelt es sich
um konventionelle Attribute aus dem Katalog der Tugenden des Prophe-
ten, die im Kampf um Anerkennung fiir die Affirmation von Selbst und
Klasse aktiviert werden. Zentral ist eine reflektierte Selbstdisziplinierung
als Mittel zur Konstruktion eines Respekt einfordernden, Autonomie
beanspruchenden Selbstes, das sich ins Spiel der Definitionen und Rang-
zuordnungen einklinkt. Verbunden mit der Emphase fiir die islamische
Regulierung des Verhaltens ist die Aristokratisierung des Selbst, die Pro-
jektion eines Oberschicht-Habitus, der das (klein-)biirgerliche Regime,
das sich entweder in der Attitiide der konservativen Rigiditat und Xeno-
phobie oder der liberalen Scheinfreiheit und Scheintoleranz gefallt und
je eigene Varianten des GastarbeiterStigmas erzeugt, zur Nichtigkeit
erklirt. Dieser Aspekt kommt in aller Deutlichkeit bei Saida, die durch
ithren jahrelangen Aufenthalt und ihre Fundamentalisierung im Her-
kunftsland der Eltern als Vermittlerin authentischer islamischer Kultur
und distinguierten weiblichen Verhaltens fungiert, zum Vorschein: Thr
erklirtes Vorbild sind die Ladies des britischen Adels, die »nicht in Dis-
cos gehen, sich nicht verhalten wie kleine Kinder«.

https://doi.org/10.14361/6783839400425-007 - am 14.02.2026, 07:17:39,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Islam und Selbstbehauptung in Deutschland 133

DIE VERSCHIEBUNG DER MACHTBALANCEN ZWISCHEN DEN GENERATIONEN

Mit Hilfe des neuen islamischen Habitus (Starrett 1995) werden Kontroll-
anspriiche der Eltern iiber ithre Tochter auf elegante Weise abgewehrt.
Das wird deutlich am Beispiel der 19jdhrigen Aynur, die etwa ein halbes
Jahr vor dem Interview begann, sich fiir den Islam zu interessieren. Ay-
nur reprasentiert hinsichtlich der Zusammensetzung des Untersuchungs-
sample eine Ausnahme: Sie versteht sich nicht als Intellektuelle, hat auch
keinen sonderlichen beruflichen Ehrgeiz. Thr Hauptschulabschluf ist von
mafliger Giite. Nach einer Lehrstelle hat sie anschlieflend nicht gesucht,
weil sie keine Vorstellungen hatte, was das Richtige fiir sie wire. Bisher
hat sie sich mit Aushilfsjobs iiber die Runden gebracht. Die Abendreal-
schule hat sie trotz erfolgreicher Bewiltigung abgebrochen. Inzwischen
hat sie einen handwerklichen Lehrberuf anvisiert. Lieber wiirde sie heira-
ten und sich um eine Familie kiimmern, aber der richtige Mann ist noch
nicht aufgetaucht. Vor kurzem hat sie ihr Interesse fir einen Freund des
Ehemannes ihrer Freundin entdeckt. Weil er aber in einer anderen Stadt
studiert und noch unklar ist, ob es zu einer Verbindung kommen wird,
sehen sie sich nur selten, stehen aber in intensivem telefonischem Kon-
takt. Aynur konstatiert fiir sich eine Vorliebe fiir das Sorgende, was sie
auf die »typische tiirkische Erziehung, die bereits einfache Hausarbeiten
fur finfjahrige Madchen vorsieht, zurtckfihrt. Die Arbeit mit Behinder-
ten wihrend eines Praktikums hat ihr groflen Spaf} gemacht, aber sie
scheut die lange schulische Ausbildung.

Aynur ist somit weder intellektuell ausgerichtet noch leistungsorien-
tiert, aber trotzdem verbringt sie viel Zeit damit, den Koran und andere
islamische Schriften zu lesen, was zu einer drastischen Reduzierung ihres
Fernsehkonsums gefiihrt hat. Zu ihrem Vater, der seit kurzem Frihrent-
ner ist und ebenfalls angefangen hat, sich mit dem Islam auseinanderzu-
setzen, hat sie eine neue Bezugsebene gefunden. Dem Vater fillt es
schwer, lingere Zeit zu lesen, und er greift lieber auf die miindliche Un-
terweisung durch gleichaltrige Hadschis (Mekka-Pilger) zurtick. Fir
Diskussionen, bedauert Aynur, reiche es zwar nicht, aber sie haben ein
gemeinsames Interesse.’

Vor ihrer Islamisierung war Aynur ein durchaus weltlich orientiertes
Midchen. Sie ist oft abends ausgegangen, interessierte sich sehr fir
Mode, hat bewufit, wie sie formuliert, ihre Grenzen iiberschritten. Die
Kosten dafiir waren wachsende Konflikte mit den Eltern, insbesondere
mit der Mutter. Der Vater versuchte sich moglichst herauszuhalten, was

https://doi.org/10.14361/6783839400425-007 - am 14.02.2026, 07:17:39,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 S1GRID NOKEL

ihm seine Ehefrau, die auf die Anwendung viterlicher Autoritit insistier-
te, nicht immer erlaubte, so dafl er widerwillig in Aktion treten mufite.
Aynur fihrte ihre Rebellion zur Eroberung ihrer kleinen Freiheiten mit
Mitteln wie Liigen, Trotz und Beschimpfungen weiter, Mittel, fiir die sie
sich im nachhinein schimt. Als Folge verstirkten sich die Spannungen.
Das hiusliche Klima wurde unangenehmer, aber ihre Position war relativ
glinstig, da sie die Unterstiitzung der dlteren Geschwister und vor allem
des Bruders, der groffen Einflufl auf die Mutter ausiibt, hatte. Ein anderer
Anlaf fir Konflikte mit der Mutter war ihre Kleidung. Vor allem seit sie
auf das 18. Lebensjahr zuging, lag ihr die Mutter in den Ohren, sie solle
sich doch endlich anstindig anziehen und ihre engen Jeans und knappen
T-Shirts durch weite Kleidung und Kopftuch ersetzen. Als Argument
setzte die Mutter ein, dafl die Nachbarinnen bereits iiber sie redeten. Ge-
nau dieses Argument traf bei Aynur allerdings den falschen Nerv, weil
sie sich nicht dafiir interessiert, was die anderen und erst recht diese tra-
ditionellen anderen sagen. Fiir die wohlerzogenen, das heiflt sittsam in
lange Rocke und Kopftuch gekleideten Tochter der Nachbarinnen hat
sie, auch jetzt nach ihrer Islamisierung, nicht viel tibrig: Die zogen, so-
bald sie um die Hausecke verschwunden seien, ihre Rocke hoher und
schminkten sich in der Schule. Von ihnen grenzt sie sich als »innerliche«
Muslima, die sich zudem elegant zu kleiden versteht, dezidiert ab.

Seit Aynur Muslima ist, hat sie die unwiirdige Rolle der schlechten
Tochter, die sich ihre Freiheiten ertrotzt oder durch Vertrauensbriiche
erschleicht, abgelegt. Wenn sie Parties ihrer nunmehr vorwiegend islami-
schen Freundinnen besuchen will, bettelt sie nicht mehr tagelang darum,
gehen zu diirfen, und macht keine Szenen mehr, sondern gibt sachlich an,
wohin sie geht und wann sie zuriickkehrt. Im tibrigen haben sich die
Rollen verkehrt: Jetzt ist sie es, die die Kleidung der Mutter moniert.
Zum Beispiel machte sie ihr Vorwiirfe, dem vom Vater eines Tages tiber-
raschend mitgebrachten Gast das Essen im kurzirmeligen T-Shirt ser-
viert zu haben. Da die Mutter Beweise fiir die Behauptung verlangte, daf}
die Armel bis zu den Handgelenken statt bis zum Ellbogen reichen sol-
len, las Aynur ihr die entsprechenden Stellen aus dem Koran und einer
Hadith-Sammlung vor. Die Mutter blieb jedoch mifitrauisch, weil sie
nicht lesen und somit den Wahrheitsgehalt nicht tiberpriifen kann. Auch
bemingelt Aynur die Art, wie die Mutter das Kopftuch tragt. Deren Ar-
gument, sie konne ein eng am Kopf anliegendes Tuch, das freilich den
Haaransatz sichtbar laf}t, nicht ertragen, setzt sie die eigene Selbstdiszi-
plin entgegen, die es ihr ermoglicht, sich ohne Gewohnung auf das per-

https://doi.org/10.14361/6783839400425-007 - am 14.02.2026, 07:17:39,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Islam und Selbstbehauptung in Deutschland 135

fekte Kopftuch einzulassen. Aynurs gewihlte Verinderung ihrer Selbst-
definition vom beaufsichtigungsbedirftigen Kind zur selbstverantwortli-
chen Erwachsenen 16st die bestehende Machtbeziehung nicht auf, gibt
ihr aber Triimpfe zur Umordnung in die Hand.

Zwar verfihrt Aynur nach dem islamischen Leitsatz, dafl den Eltern
Achtung entgegenzubringen sei, indem sie auf offene Machtkimpfe ver-
zichtet, aber die elterliche Autoritit wird rational, auf der Basis des Ge-
gensatzes zwischen wahren islamischen und scheinbar islamischen bzw.
traditionellen Regeln, demontiert. Das Feld der Auseinandersetzungen
verlagert sich. Die Tochter erzielen Macht- und Legitimationsgewinne
durch den Bezug auf einen skripturalen Islam und auf heilige, unbe-
streitbare Quellen. Die Geste des Respekts gegeniiber den Eltern hat fiir
diese den Vorteil, daf§ die radikalen und spontanen Konfliktformen sich
reduzieren, aber zugleich den Nachteil, dafl ihnen die Konditionen fiir
diese Achtung diktiert werden: nimlich eine verniinftige, dem Islam ge-
mifle Ausiibung von elterlicher Autoritét, die die Wahrung der Person-
lichkeitsrechte der Tochter einschliefit. Thnen wird ein formal vom Uni-
versalismus durchdrungener Diskurs aufgezwungen, in den sie sich aber
nicht ohne weiteres einklinken konnen, weil ihnen die islamischen
Grundlagen fehlen. Mit der Anerkennung ihrer Gliubigkeit verbinden
die Tochter zugleich die Anerkennung als selbstbestimmte Personlich-
keiten, denen aufgrund ihrer Vernunft, Moral und Selbstkontrolle grofie-
re Handlungs- und Entscheidungsspielriume zustehen. Sie kombinieren
das Angebot einer hochwertigen Selbstkontrolle mit der Reduktion der
minderwertigeren Auflenkontrolle. Unter Bezug auf den Islam wird die
traditionelle Hierarchie scheinbar bestitigt und zugleich demontiert.
Wissen, Moral und rationale, kalkulierbare Praktiken, die nicht lebens-
weltlich verankert sind, werden als Kriterien einer Ordnung der Glei-
chen eingefiihrt.'®

Allerdings berufen die Tochter sich nicht nur auf ihre aus der islami-
schen Moral resultierende Eigenverantwortlichkeit. Sie werfen ebenso
Alter und Reife in die Waagschale. Sie finden es, auch wenn es ihnen zu-
weilen ldstig ist und nicht ein generelles Mifitrauen vorliegt, durchaus ge-
rechtfertigt, wenn Eltern sich um ihre heranwachsenden Tochter sorgen
und wissen wollen, wo und mit wem sie sich aufhalten. Fiir sie bedeutet
diese Sorge oft Interesse an der eigenen Person, und Uberzogene Mafi-
nahmen werden als Resultate einer anderen Lebenswelt konzediert. Auf-
gewachsen unter anderen Umstinden, hitten die Eltern eben keine rechte
Vorstellung davon, was zum Beispiel auf einer Party geschehe. Aller-

https://doi.org/10.14361/6783839400425-007 - am 14.02.2026, 07:17:39,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136 S1GRID NOKEL

dings nehmen die jungen Frauen fiir sich in Anspruch, ab dem 18. Le-
bensjahr gentigend Lebenserfahrung zu haben, um auf sich selbst aufzu-
passen, und erwarten von den Eltern, daf} ihnen in dieser Hinsicht Ver-
trauen entgegengebracht wird. Eine solche Regelung scheint in der Praxis
vielfach zu funktionieren — auch ohne Islamisierung. Funktioniert sie
nicht, so laflt sich auch mit der Islamisierung nicht unbedingt viel andern.
Amina zum Beispiel reagiert auf die Frage nach erweiterten Spielriumen
und groflerem elterlichen Vertrauen als Folge ihrer Verschleierung mit
einem Auflacher und der Bemerkung »Die glauben doch an so ’was
nicht«. Mit »so ’was« meint sie die Annahme, daff ein Mensch besser
oder vertrauenswiirdiger sei, nur weil er behauptet, ein islamisch moti-
vierter Moralist zu sein. Aminas Biographie weist auf keine Ansitze
einer Revolte hin, wie sie bei Aynur erscheint. Aber seit dem 18. Lebens-
jahr, dem Jahr ihrer Islamisierung, nimmt sie sich groflere Freiheiten her-
aus. Sie erstattet zwar Bericht, wenn sie ausgegangen ist, lifit aber die
verfanglichen Details aus. Wie Aynur hat sie auf der Basis des Selbstver-
standnisses als souveranes moralisches Subjekt eine personliche Souvera-
nitit entwickelt, die die elterliche Autoritit beeindruckt.

Neben der juristisch definierten Miindigkeit besteht noch das Argu-
ment der Kompetenz. Insbesondere die altesten Tochter haben durch die
Partizipation an Entscheidungen oder Stellvertreterfunktionen zum Bei-
spiel im Kontakt mit Behorden aufgrund ihrer sprachlichen Kompetenz
das Autorititsgefille bereits untergraben. Uberdies weisen die Hiufig-
keit, mit der auch die studierenden Tochter durch Jobs ein eigenes Ein-
kommen haben, und der Wert, den sie darauf legen, eigenes Geld zu ha-
ben, auf eine zumindest partielle finanzielle Unabhangigkeit hin, die die
Idee der individuellen Souverinitat stirkt.

DIE VERSCHIEBUNG DER MACHTBALANCEN ZWISCHEN DEN GESCHLECHTERN

Mit der Konstruktion als modernes islamisches Selbst erfolgt auch eine
Rationalisierung der Geschlechterbeziehung. Anhand der islamischen
Quellen wird das Verhiltnis der Geschlechter zueinander neu vermessen.
Koran und Sunna bieten ein relativ fest umrissenes Repertoire von Rech-
ten und Pflichten fiir beide Geschlechter. Dieses stellen die Neo-Musli-
mas dem traditionellen Verteilungsmodell, das fir sie Pflichten primir
mit Weiblichkeit und Rechte mit Minnlichkeit konnotiert, entgegen. Sie

https://doi.org/10.14361/6783839400425-007 - am 14.02.2026, 07:17:39,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Islam und Selbstbehauptung in Deutschland 137

verkntipfen universalistische islamische normativ-rechtliche Regulierun-
gen mit modernen universalistischen Vorstellungen von Weiblichkeit
und Geschlechterverhiltnis. Ein zentraler Aspekt ist die Absage an das
Hausfrauenmodell und die damit einhergehende Geschlechterasymme-
trie. In diesem Zusammenhang wird festgestellt, dafl die Heirat eine Frau
nicht zwangslaufig zur Hausfrau und damit zum Gegenstand patriarcha-
lischer Attitiiden mache. Der Mann habe die Pflicht, seiner Ehefrau den
Lebensstandard zu bieten, den sie vor der Ehe gewohnt war. Das bedeu-
tet im Hinblick auf die aktuelle Lebenssituation der jungen Frauen ein
unbestreitbares Recht, Ausbildung oder Berufstitigkeit auch nach der
Heirat fortzufiihren. Ferner sei der Ehemann der eigentlich Zustindige
fir den Haushalt. Er habe entsprechende Leistungen zu vergiiten bzw.
eine Haushaltshilfe zu finanzieren oder, als moderne Alternative, einen
Teil der Hausarbeit zu tibernehmen. Diese Beispiele zeigen eine univer-
salistisch aufgeladene Vorstellung vom modernen islamischen konjugalen
Paar, die wiederum im Kontext von Selbst- und Klassenaffirmation steht
(Foucault 1989). Die Demontage eines traditionalen Patriarchalismus
erfolgt durch den, fir den richtigen Muslim, freiwilligen Verzicht auf
Vorrechte zugunsten der Frauen, durch den Verzicht auch auf Doppel-
strategien. Das zeigt sich auch in der Feststellung, daf8 die Minner sich
ebenso tugendhaft und selbstdiszipliniert wie die Frauen zu verhalten
hitten, da sie die gleiche Sorge fiir die Aufrechterhaltung der gesell-
schaftlichen Moral triigen. Die alltagspraktische Relevanz liegt auf der
Hand: Die gleiche Verteilung der Last des »modesty code« (Antoun
1968) verringert die Moglichkeiten weiblichen Fehlverhaltens, wenn auch
die Minner, wie es im Koran formuliert ist, in Anwesenheit von Frauen
»ihre Blicke zu Boden schlagen und ihre Keuschheit wahren sollen«'.
Schuld steht ebenso zur Teilung an wie Verzicht und Vorsicht. Das zeigt
sich beispielsweise in der Auffassung, dafl auch islamische Minner sich
nicht in 6ffentlichen Schwimmbidern, in denen in der Regel keine Ge-
schlechtertrennung herrscht, aufhalten sollten. Eine junge Frau bezieht
sich darauf im Kontext des den Madchen verbotenen Schwimmens:

... meiner Schwester und mir wurde nicht erlaubt, in der dritten Klasse
schwimmen zu gehen. Meinten sie, wir sollen uns nur nicht an so was
gewdhnen, blofl nicht einmal mitmachen, dann will man ja immer, weil
wir durften ja in der dritten Klasse noch, also aus islamischer Sicht durf-
ten wir ja, und wir hitten heute schwimmen konnen. Und jetzt kénnen
wir nicht schwimmen — dank meiner Eltern. Und die Jungs, die durften
das. Die durften das auch sogar spiter ... mit 14, 15, 17 ... sind sie immer

https://doi.org/10.14361/6783839400425-007 - am 14.02.2026, 07:17:39,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138 S1GRID NOKEL

schwimmen gegangen ... Keiner hat in der Familie was gesagt. Mit frem-
den Midchen dort. Madchen laufen dort auch mit Bikini rum, und er [der
Bruder] muf da hingucken. Ist genauso schlimm fiir mich.

Das Gleiche gilt auch fiir die Beschrinkung der Sexualitit auf die Ehe.
Ilknur zum Beispiel regt sich furchtbar auf tiber die jungen Manner, »die
.. immer ... so tun, ... als ob sie nach dem Islam leben wiirden«, aber:
»Die haben so eine doppelte Moral, die Jugendlichen heutzutage in
Deutschland. Kannst du vergessen, echt«. Doppelte Moral hat eindeutig
die Bedeutung von ungleichen Mafistiben und von Verteilungsasymme-
trie:

Die sind mit deutschen Frauen zusammen, erstmal, um sich selber zu be-
friedigen und um Sex zu haben und so. Danach heift es, die wollen ein
sauberes Midchen. Das kommt bei mir nicht in die Tiite. Wenn ich sau-
ber bin, dann hab ich das Recht, auch einen sauberen Mann zu haben.
Und darauf besteh ich. Klar, das ist mein gutes Recht.

Ein anderer Bereich, in dem die Verschiebung der Machtbalancen sowohl
zwischen den Generationen wie auch zwischen den Geschlechtern deut-
lich zutage tritt, ist die Praxis der Partnerwahl. Offensichtlich bestehen
vitale traditionelle Netzwerkstrukturen, in denen die Eltern zentrale Po-
sitionen innehaben. Die Eltern von heiratswilligen jungen Minnern oder,
bei Single-Migranten, ersatzweise Bekannte kniipfen Kontakte zu den
Eltern junger Frauen im Heiratsalter. Dieser Prozef kann den Erzihlun-
gen zufolge einsetzen, wenn die Midchen etwa 15, 16 Jahre alt sind. Das
bedeutet aber nicht, daf} sofort die Heirat erfolgt. Zumeist wird eine lin-
gere Verlobungszeit zwischengeschaltet. Der Tendenz nach scheint der
ernstzunehmende Werbungsprozef§ etwa ab dem 18. Lebensjahr einzu-
setzen, und etwa das 25. Lebensjahr gilt als eine Obergrenze fiir das beste
Heiratsalter. Zumeist wird von den jungen Frauen die Eheschlieffung
nach Abschluf§ der Ausbildung anvisiert. Es sei denn, man trifft unvor-
hergesehen auf den Richtigen. Liebe ist ein Grund, die Ehe einzugehen,
unabhingig von den beruflichen Plinen, die deshalb nicht aufgegeben,
sondern, falls ein Kind sich ankiindigt, zeitlich verschoben werden. Se-
xualitit wird als ein menschliches, nur innerhalb der Ehe zu erfiillendes
Grundbediirfnis definiert.'?

Die Eheschlieffung ist notwendig und unvermeidbar. Die Partnerwahl
ist eine komplizierte Angelegenheit. Zur Affirmation des islamischen
Selbst und der aufstiegsorientierten Klasse gehort das Ideal des gleichge-
sinnten konjugalen Paares. Fiir die Frauen, die akademische Abschliisse

https://doi.org/10.14361/6783839400425-007 - am 14.02.2026, 07:17:39,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Islam und Selbstbehauptung in Deutschland 139

anstreben, mufl der Mann den gleichen Bildungsstand haben. Damit sind
keineswegs finanzielle Erwdgungen verbunden — das entspricht eher dem
Sicherheitsdenken der Eltern, fiir die der Ingenieur oder der erfolgreiche
Kaufmann eine gute Partie ist. Der gleich hohe Bildungsstand — fiir eine
Frau idealerweise im gleichen Fachgebiet, »denn dann kann man sich
auch gegenseitig erganzen, ... zusammen was machen« — hat fur die jun-
gen Frauen eine symbolische und praktische Bedeutung. Er bestitigt die
Gleichheit der Geschlechter tiber die Gleichheit der Kompetenzen und
der Interessen. Mit ihm verbinden sich Hoffnungen auf eine aufgeklirte,
liberale und anti-traditionale Einstellung. Hohe Bildung ist die Voraus-
setzung fiir die Ausbildung einer personlichen islamischen Ethik. Erst
diese ermoglicht die »Stilistik einer Existenz zu zweit«, die Realisierung
des »Paares als wirkliche ethische Einheit« (Foucault 1989, Bd. 3: 196,
212) und damit die Eliminierung der Ungleichheit zwischen den Ge-
schlechtern, die das traditionelle Modell ausmacht und die als Legitimie-
rung fiir den sozialen Rang herhilt. Bildung ist zugleich Versicherung
und Risikominimierung, denn das islamische Geschlechtermodell ist —
auch wenn manche Frauen es schlichtweg ignorieren, weil es fiir sie
kaum vereinbar ist mit ihrem Projekt vom Selbst oder weil sie fiir sich
noch keine Losung fiir deren Handhabung gefunden haben — gekenn-
zeichnet durch ein Autorititsgefille, das nicht reibungslos mit der Idee
der Egalisierung zu vereinbaren ist. Die groflere minnliche Verantwor-
tung fiir die Familie, das Mehr an Pflicht hinsichtlich der materiellen und
moralischen Sicherung der Familie schliefit eine Aufsichtspflicht ein, die
auch die Frau umfaflt. Hier greift ein asymmetrisches reziprokes Prinzip,
das auf der alltagsweltlichen Ebene nicht als alternatives Modell der
Gleichwertigkeit gegentiiber dem Modell der Gleichheit legitimiert wird,
sondern als Gegenstand erhohten Kontrollbedarfs verstanden wird. Glei-
cher Bildungs- und Berufsstatus sowie gleiche umfassende Kenntnisse
der islamischen Prinzipien sind Mittel, um sicherzustellen, dafl das
miannliche Autorititsplus an die Kunst der Selbstbeherrschung gebunden
bleibt und nicht einseitig ausgenutzt wird. Die Gleichheit in Wissen und
Bildung und die gleiche Bindung an die Ehe als gemeinsames ethisches
Projekt der Bildung einer Einheit zu zweit kompensieren das normative
Gleichheitsgefille.

Die Nationalititszugehorigkeit ist zweitrangig. Nicht selten wird von
den unverheirateten Frauen betont, man lege keinen Wert auf einen
Ehemann mit dem gleichen regionalen Hintergrund. So besteht zum Bei-
spiel das Bild eines aufgeklirten, toleranten deutschen Muslims in positi-

https://doi.org/10.14361/6783839400425-007 - am 14.02.2026, 07:17:39,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140 S1GrRID NOKEL

ver Abgrenzung etwa zu einem Tirken, der diese Eigenschaft vermissen
lasse oder bei dem die Gefahr bestehen konne, daf§ er, selbst bei anfing-
lich gutem Willen, diese Toleranz spiter wieder an die Tradition verlie-
ren konne. Daf} es sich um Vorstellungen handelt, zeigt sich daran, daf§
der Ehemann bei den verheirateten Frauen im Untersuchungssample in
zehn von zwolf Fillen die gleiche lokale (ethnische) Abstammung auf-
weist. Zentral ist jedoch der hinter solchen Vorstellungen stehende Ge-
danke der Universalitit, wenn der Anspruch dahingehend formuliert
wird, dafl das Wesentliche an einem Ehemann sein solle, daff er ein »wah-
rer«, ein »richtiger« Muslim sei, der sich freiwillig, aus der Einsicht des
Besseren heraus an die islamischen Regeln einer reziproken Gleichbe-
rechtigung bindet. Kontingente Herkiinfte und damit verbundene soziale
Rangordnungen verlieren ihre Bedeutung an den Willen und die Lei-
stung, die in der beherrschten Stilistik des Selbst liegen.

Die Eltern gelten als unwissend hinsichtlich der islamischen Prinzipien
sowie in bezug darauf, welcher Wert einer Ubereinstimmung des Bil-
dungsniveaus und vor allem geteilten Interessen und Weltanschauungen
zukommt. Somit ist nicht von ihnen zu erwarten, dafl sie einen »wahren«
Muslim erkennen. Einzelne Frauen gehen sogar so weit zu argumentie-
ren, daf} Eltern absolut keinen Grund hitten einen Heiratskandidaten der
Tochter abzulehnen, wenn durch andere nachweislich bezeugt werden
konne, dafl dieser ein guter Muslim sei.”” Dafl dieses Argument durch-
aus ernst genommen wird, zeigt sich in einigen Fillen, in denen eine Hei-
rat erfolgte, obwohl die Eltern den Auserwihlten ablehnten. Zudem ist
das traditionelle Verfahren der Eheanbahnung nicht geeignet zur Uber-
priufung der erforderlichen Feinabstimmung. In seiner Formalitit und
Offentlichkeit durch die Anwesenheit der Eltern und eventuell des Ver-
mittlers ist es nicht moglich, das Wesen oder den Charakter bzw. die Tie-
fe des anderen zu erfassen. Fiir die Frauen bedeutet dieses insbesondere,
daf} sie nicht prifen konnen, ob sie ihre bisherige Selbstaffirmation auch
als Ehefrau aufrechterhalten konnen oder reduziert werden auf eine tra-
ditionelle Hausfrauenrolle, weil sie einem Schein-Muslim auf den Leim
gehen." Zudem wird diese Form als unwiirdig fiir das autonome Selbst
empfunden: Es ist eine hochpeinliche Situation, wie auf dem »Schau-
markt«, wo man sich prisentieren, »das Beste an sich zeigen« soll, redu-
ziert auf duflerliche Eindriicke und in Ignoranz des mithsam erzeugten
innerlichen Selbst. Eine junge Frau duflert dazu, sie habe sich stets ge-
weigert, »solche Typen« kennenzulernen, die sich zunichst von anderen

https://doi.org/10.14361/6783839400425-007 - am 14.02.2026, 07:17:39,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Islam und Selbstbehauptung in Deutschland 141

vertreten lassen, sich »von den Eltern einfach so mitnehmen lassen« oder
sie zuerst »vorschicken zum Beurteilen«: »Die kennen mich nicht mal«.

Die Ignorierung des Selbst und die fehlende Anerkennung als Indivdu-
um werden nicht nur als absurd empfunden, weil das Projekt der Ehe als
ethische Einheit von ebendiesen Faktoren abhingig ist. Auch gerit der
Mann, der seine Eltern vorschickt, in den Verdacht, ein abhingiges,
schwaches Individuum zu sein, dessen Affirmation der Tradition wo-
moglich eine enge Bindung an die Mutter beinhaltet und der damit unfa-
hig zur konjugalen Ehe ist.

Ubereinstimmend wird es nicht nur fiir das Beste gehalten, sondern
weitgehend offensichtlich auch praktiziert, daff die jungen Leute unab-
hangig von der traditionellen Form zusammenkommen, um ihre An-
schauungen zu tiberpriifen. Die jungen Frauen sind mit drei Schwierig-
keiten konfrontiert. Erstens sind die »richtigen Muslime« in der Minder-
heit und nicht ohne weiteres zu erkennen. Es bestehe immer das Risiko,
einem sich fortschrittlich gebendem Muslim aufzusitzen, der 6ffentlich
von Frauenrechten rede, um sich ein Image als moderner Mann zu geben,
aber zu Hause, wo ihn keiner sieht, den Schwestern und der Mutter mit
Verachtung begegne. Zweitens sind die richtigen islamischen Manner rar
gestreut, und man mufl sie erst einmal finden. Dalfiir, so eine Stellung-
nahme, seien die tiberregionalen Muslimtreffen gut geeignet; sie hitten
die Funktion von Heiratsmirkten. Drittens besteht das Problem, daf§
zwar das Prinzip einer generellen Geschlechtersegregation als traditionell
und unislamisch, somit fir die jungen Leute als notwendigerweise auf-
hebbar gilt — so wird von »Kumpels« erzihlt, von gemischtgeschlechtli-
chen Cliquen, die sich in ausgewihlten, schwer von auflen einsehbaren
Cafés und Restaurants treffen, um der Aufmerksamkeit von Bekannten
zu entgehen, die diese Information sofort weiterleiten und Komplikatio-
nen erzeugen —, aber hiufig wird auf den Satz verwiesen, daf}, wenn ein
Mann und eine Frau sich allein treffen, als Dritter der Teufel dabei sei. Es
besteht die Befiirchtung, dafl eine Situation entstehen konnte, die der ei-
genen Kontrolle entgleitet, sowie dafl die anderen dieses annehmen und
die Sittsamkeit der Frau in Verruf bringen. Die jungen Mianner wie auch
die Frauen sind, solange die ganze Geschichte noch in der Schwebe ist,
darauf bedacht, solche Situationen zu vermeiden, um nicht andere Ak-
teure, vor allem die Eltern, ins Spiel zu bringen und sich von ihnen zu
Entscheidungen dringen zu lassen. Offensichtlich 16st das Telefon, tiber
das lang und ausgiebig die Interessenlagen und Vorstellungen von einer
gemeinsamen Ehe abgeklart werden, einen Teil dieser Probleme. Ein an-

https://doi.org/10.14361/6783839400425-007 - am 14.02.2026, 07:17:39,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142 S1GrRID NOKEL

derer Teil wird gelost durch ein Netzwerk unter den jungen Leuten
selbst, indem auch tber grofere Distanzen Freunde und Bekannte Hei-
ratswillige zusammenbringen. Diese Form der Vermittlung ist durchaus
beliebt. Die gleichaltrigen Freunde und Bekannten wissen, welche
Aspekte zentral sind und wer zusammenpassen konnte. Sie sind auch bei
den ersten Treffen zugegen und verleihen der peinlichen Situation des
Schaumarktes, die sich aus der Privatheit des elterlichen Wohnzimmers
in die grofere Distanz erlaubende Offentlichkeit von z.B. Cafés verla-
gert, den Schein der Absichtslosigkeit. Wenn sich ein gegenseitiges Inter-
esse herausstellt, treffen sich die beiden auch allein, allerdings bis zur
Verlobung in 6ffentlichen Riumen.

Obwohl einerseits durchaus die traditionelle Praxis der Eheanbahnung
lebendig ist — viele der Frauen weisen auf eine Reihe von Bewerbern oder
Verhandlungen im Vorfeld hin, die manchmal auch von den Eltern ge-
fithrt wurden, scheint sich daneben die moderne Praxis zu bewihren:
Fast alle verheirateten Frauen im Untersuchungssample zeichnen sich
dadurch aus, daf§ sie thre Eheminner ohne die Eltern, teilweise absichts-
voll durch Freunde zusammengebracht oder, hiufiger noch, direkt ken-
nengelernt haben.

Erst wenn die Heirat beschlossen ist, erfolgt wieder ein Einlenken in
die traditionellen Bahnen. Dann werden die Eltern, die sich zumeist,
wenn auch zunichst protestierend, den geschaffenen Tatsachen beugen,
einbezogen. Sie priifen ihrerseits den Bewerber und seine Familie auf
harte Fakten wie Einkommen und Leumund und arrangieren die anste-
henden formalen Akte. In dieser Funktion, in der sie Erfahrungswissen,
Wissen um den Ritus (Jonker 1997) und Sorge um das Wohlergehen der
Tochter einbringen, werden sie durchaus auch geschitzt. Die traditionel-
le Form erfahrt somit keine Auflosung. Sie wird beibehalten, aber in ih-
rer Bedeutung reduziert. Die wesentliche Dynamik hat sich zu den Jun-
gen hin verschoben. Von einer Individualisierung kann man insofern re-
den, als sich der Prozef} der Entscheidungsfindung auf die beiden Braut-
leute verschiebt. Aber sie erfihrt keine Radikalisierung, sondern eine
Einbindung in ein Arrangement der Hybridisierung und damit der Af-
firmation der eigenen Kultur.

Als Resimee 1aflt sich festhalten, daff Islamisierungsprozesse nicht
zwangslaufig in Desintegration und die Errichtung einer Parallelgesell-
schaft (Heitmeier et al. 1997) miinden. Sie konnen ebensogut, im Spiel
von Universalismus und Partikularismus, auf den Riicken der einzelnen,
Bestandteil eines komplexen hochintegrativen und produktiven Projekts

https://doi.org/10.14361/6783839400425-007 - am 14.02.2026, 07:17:39,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Islam und Selbstbehauptung in Deutschland 143

sein, in dem Korper- und Identititspolitiken dominieren. In der Diffe-
renzierung zwischen Religion und Tradition eroffnet sich den Frauen der
Islam als ein universalistisches Ordnungsregime. Dieses bietet die Chan-
ce der Selbstsituierung im sozialen Raum und erfordert zur Realisierung
zugleich, zuweilen konfliktreich verlaufende, Akte der Symmetrierung
sozialer Beziehungen als Zeichen der Anerkennung. Die Selbstaffirma-
tion als moderne islamische Frau formt sich aus der Dekonstruktion von
Tradition und Assimilation und der souverinen Aneignung des »Besten
aus beiden Kulturen«, vervollkommnet durch das Plus des Islam. Uber
den Islamismus eroffnet sich ein strategisches Feld zur Aushandlung
weiblicher Interessen. Zugleich erfordert er eine Handlungsorientierung,
die die einzelnen in die Auseinandersetzung mit sich selbst wie mit ande-
ren zwingt.

ANMERKUNGEN

1 Ich greife auf etwa zwei Dutzend biographische Erzahlungen zuriick. Eini-
ge wenige davon sind von deutschen Konvertitinnen, auf die ich hier nicht
weiter eingehen werde, die aber aufgrund der biographischen Unterschiede
wesentlich zur Tiefenschirfe und zur analytischen Sicherung beitragen. Das
trifft ebenso zu auf die zahlreichen Situationen teilnehmender Beobachtung
und die im Einzelfalle sehr intensiven Kontakte. Daher kann ich nicht nur
aus dem Erzihlten, sondern erginzend auch aus dem Beobachtbaren schop-
fen. Die aufwendige Erhebung und Auswertung der biographischen Erzih-
lungen wire ohne die Unterstiitzung der Volkswagen-Stiftung nicht zustan-
degekommen.

2 Eine Ausnahme bilden die Eltern der Frauen arabischer Abstammung. Die
Viter arbeiten in Berufen, die einen akademisch-technischen Abschluf} vor-
aussetzen, und die Miitter verfiigen tiber eine hohe Schulbildung.

3 Sicherlich gibt es auch die weniger Ehrgeizigen, aber Zielstrebigkeit ist ein
hervorstechendes Merkmal.

4  Ganz gewifl gibt es auch diejenigen, die als Losung aus einer religios legi-
timierten Einschniirung den Weg der Abwendung wihlen. Diese sind aller-
dings nicht in islamischen Kreisen anzutreffen. Den Muslimas wiederum, die
die Bekanntschaft mit solchen Fillen gemacht haben, scheint diese Konse-
quenz ganz einleuchtend unter solchen diktatorischen Bedingungen, die das
Selbst nicht bilden, sondern ignorieren und damit zerstoren.

5 Selbst die emsige Islamische Gemeinschaft Milli Goriis, der eine Jugendpo-
litik nachgesagt wird, scheint eher von geringer Bedeutung zu sein. Mit

https://doi.org/10.14361/6783839400425-007 - am 14.02.2026, 07:17:39,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144

10
11

12

13

S1GRID NOKEL

Ausnahme von einer Frau wird auf sporadische Kontakte verwiesen. Die
Frauen marokkanischer und arabischer Abstammung verweisen nicht auf
Organisationen. In ihrem Fall gibt es eher lose Gruppen im Rahmen von
Moscheen. Sie sind nur ganz schwach institutionalisiert und basieren auf
personlichen Initiativen, so daf} die Abwesenheit einzelner Personen zur
Auflosung fithren kann. Das jedenfalls spiegelt den lokal begrenzten Zu-
stand von 1994/1995 wider.

Es geht, um es ausdriicklich zu betonen, in diesem Aufsatz nicht darum,
das Bild vom »unterdriickten islamischen Midchen« ins Gegenteil zu ver-
kehren und zu behaupten, daf} jede junge Kopftuchtrigerin das Verstindnis
eines von der Tradition purifizierten, universalistischen Islam aufweist, aber
es gibt genauso gut auch diese anderen, die ein offensichtlich wachsendes
Segment bilden. Es mag durchaus auch sein, dafy Vorstellung und Realisie-
rung in der alltagsweltlichen Komplexitit auseinanderklaffen, aber wesent-
lich ist das Axiom vom souverinen Individuum, das sich mit dem Islam ver-
kntipft.

Manche minnliche in Deutschland lebende Muslime zum Beispiel halten
die Bedeckung des Haares im Westen fiir uiberfliissig und unnoétig konflikt-
erzeugend. Fiir die jungen Frauen ist eine solche Position unhaltbar.

Vgl. auch Nokel (1996).

An dieser Stelle zeigen sich die Kontraste. Wihrend traditionellerweise
haufig die individuelle Islamisierung im Kontext von Alterszyklus oder
Schicksalsschldgen steht mit der Intention, an die Arbeit zu gehen, die ange-
hiuften Siunden abzubiiflen, beginnen die Neo-Muslime bereits voraus-
schauend mit einer pietistischen Lebensweise, um diesen Berg gar nicht erst
anwachsen zu lassen (vgl. Schiffauer 1988; Geiersbach 1990).

Vgl. auch Nokel (1997).

Sure 24, Vers 31, in der Koraniibersetzung der Ahmadiyya Muslim Jamaat
von 1993.

al-Faruqi, der wesentlich den Islamismus beeinflufit hat, beispielsweise pla-
diert aus diesem Grund fir die Frithehe in Kombination mit der generatio-
nentibergreifenden Grofifamilie, um die Aspekte von Sexualitit, Kinderer-
ziehung und Bildung bzw. Beruf zu vereinen (al-Faruqi 1992: 137). Aus den
Erzihlungen geht jedoch eine eindeutige Priferenz fiir die Kleinfamilie her-
vor. Auch wenn die Eltern, falls die rdumliche Nihe tiberhaupt gegeben ist,
gelegentlich als Babysitter genutzt werden, erfahren ihre erzieherischen
Qualititen in der Bewertung eine sehr kritische Distanz und werden in der
Ausdehnung begrenzt.

Dieses Argument fiel ganz deutlich und unmifiverstindlich wahrend eines
von ilteren Muslimas fiir jingere, zumeist nicht praktizierende Frauen or-
ganisierten dawa -Wochenendes zum Thema Rechte der Frauen im Islam in
einer Moschee. Die Aufmerksambkeit der zumeist 15 bis 17jahrigen, aus tiir-
kischen und marokkanischen Familien stammenden Midchen wuchs bei die-

https://doi.org/10.14361/6783839400425-007 - am 14.02.2026, 07:17:39,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Islam und Selbstbehauptung in Deutschland 145

sen Ausfithrungen schlagartig an. Das war auch der Fall bei den Erlduterun-
gen, daf} es ebenso legitim sei, mit 15 oder 16 Jahren zu heiraten, wenn, wie
es in einzelnen Fillen durchaus sein konne, die entsprechende Reife vorhan-
den sei, denn keine brauche unter nicht erfiillbaren sexuellen Bediirfnissen
zu leiden; diese Bediirfnisse miifiten eben nach islamischen Moglichkeiten
kanalisiert werden. Flankierend dazu solle allerdings im Ehevertrag die Fort-
fihrung der Ausbildung festgelegt werden. Nicht alle teilen diese Ansicht.
Den biographischen Erzdhlungen zufolge erscheint den einen eine Ehe um
die 20 als erstrebenswert, wahrend andere fiir sich ein Heiratsalter gegen das
30. Lebensjahr ins Auge fassen. In diesen Fillen gibt es keinen konkreten
Mann. In einem Fall erfolgte die Eheschliefung im Alter von 17, weil die
Entsprechende mit 16 ihren Mann kennenlernte. Sie beklagte sich tibrigens
tiber die »Fiirsorge« einer Lehrerin, die glaubte, sie vor einer Verkuppelung
retten zu miissen.

14 Ein anderes, nicht durchgehend, aber wiederholt geduflertes Argument gip-
felt in der gesellschaftlichen Bedeutung der islamischen Familie: Nur das gu-
te islamische gleichgesinnte und bildungsmaflig gleichermaflen gut ausgestat-
tete Paar kann auch gute Kinder erziehen. Dabei wird ein regionaler Unter-
schied deutlich: Wihrend eine Re-Remigrantin, die zunicht in Deutschland,
dann im Herkunftsland der Eltern aufgewachsen ist, dort Muslima wurde
und anschlieflend wieder nach Deutschland zuriickkehrte, der klassischen
islamistischen Linie folgend islamische Erziehung und damit das Ansetzen
am Individuum als Quelle der moralischen gesellschaftlichen Erneuerung
betont, zielt die Argumentation der Nur-Deutschen auf Selbstbehauptung in
der bestehenden Gesellschaft. Islamische Erziehung bedeutet hier morali-
sche Erziehung zum integrierten Anderssein, zu wissen, wer man ist, und
dieses als individuelles und kollektives Plus (Bhabha 1994) zu begreifen.

LITERATUR

Antoun, Richard (1968): »On the modesty of women in Arab Muslim villages«.
American Anthropologist 70/4, S. 671-697.

Berger, Peter L. (1970): Auf den Spuren der Engel: die moderne Gesellschaft und
die Wiederentdeckung des Transzendenten. Frankfurt/Main.

Berger, Peter L./Luckmann, Thomas (1969): Die gesellschaftliche Konstruktion
der Wirklichkeit, Frankfurt/Main: Fischer.

Bhabha, Homi (1994): »DissemiNation: Time, narrative and the margins of the
modern nation«. In: ders. (Hg.), The location of culture. London, New York:
Routledge, S. 139-170.

Bourdieu, Pierre (1982): Die feinen Unterschiede. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Elias, Norbert (1986): »Wandlungen der Machtbalancen zwischen den Ge-

https://doi.org/10.14361/6783839400425-007 - am 14.02.2026, 07:17:39,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146 S1GrRID NOKEL

schlechtern. Eine prozefisoziologische Untersuchung am Beispiel des antiken
Romerstaates«. Kolner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie 38, S.
425-449.

al-Faruqi, Ismail R. (1992): Al tawhid: Its Implications for Thought and Life.
Herndon/VA: International Institute of Islamic Thought.

Foucault, Michel (1989): Sexualitit und Wahrheit, Bde. 2 und 3. Frankfurt/Main:
Suhrkamp.

Foucault, Michel (1993): »Technologien des Selbst«. In: Foucault, Michel/Martin,
Rux/Martin, Luther H. et al. (Hg.), Technologien des Selbst. Frankfurt/Main:
Fischer, S. 24-62.

Geiersbach, Paul (1990): Gott auch in der Fremde dienen. Ein Tirkenghetto in
Deutschland, Bd. 2. Berlin: Mink.

Heitmeyer, Wilhelm/Miiller, Joachim/Schroder, Helmut (1997): Verlockender
Fundamentalismus. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Jonker, Gerdien (1997): »Death, Gender and Memory. Remembering Loss and
Burial as a Migrant«. In: Field, David/Hookey, Jenny/Small, Nell (Hg.),
Death, Gender and Ethnicity. London, New York: Routledge, S. 187-201.

Kepel, Gilles (1996): Allah im Westen. Die Demokratie und die islamische Her-
ausforderung. Miinchen, Ziirich: Piper.

Kepel, Gilles (1997): »Islamic Groups in Europe: Between Community Affirma-
tion and Social Crisis«. In: Vertovec, Steven/Peach, Ceri (Hg.), Islam in Eu-
rope. The Politics of Religion and Community. Houndsmill et al.: Macmil-
lan, S. 48-55.

Leveau, Rémy (1997): »The Political Culture of the Beurs«. In: Vertovec, Ste-
ven/Peach, Ceri (Hg.), Islam in Europe. The Politics of Religion and Com-
munity. Houndsmill et al.: Macmillan, S. 147-155.

Murata, Sachiko/Chittick, William (1994): The Vision of Islam. St. Paul/MN:
Paragon House.

Nokel, Sigrid (1996): »Ich hab ein Recht darauf, meine Religion zu leben: Islam
und zweite Immigrantengeneration in der Bundesrepublik Deutschland«. In:
Schlee, Giinther/Werner, Karin (Hg.), Inklusion und Exklusion. Koln: Ri-
diger Koppe Verlag, S. 275-303.

Nokel, Sigrid (1997): »Vielleicht bin ich sowas wie eine Emanze: Islam und Au-
thentizitit in Deutschland«. Feministische Studien 15/2, S. 6-22.

Pieterse, Jan N. (1994): »Globalisation as Hybridisation«. International Sociolo-
gy 9/2, . 161-184.

Schiffauer, Werner (1988): Die Migranten aus Subay: Tiirken in Deutschland.
Stuttgart: Klett-Cotta.

Soysal, Yasemin Nuhoglu (1997): »Changing parametors of citizenship and
claims-making: Organized Islam in European public spheres«. Theory and
Society 26/4, S. 509-527.

Starrett, Gregory (1995): »The hexis of interpretation: Islam and the body in
Egyptian popular school«. American Ethnologist 22/4, S. 953-969.

https://doi.org/10.14361/6783839400425-007 - am 14.02.2026, 07:17:39,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

