3 Warum religioses Coping? Eine Spurensuche

Es gibt viele Wege, um mit innerem und dusserem Stress umzugehen. Dass
Religion dabei fiir Thailinderinnen eine wichtigere Rolle als fiir Schweizer:in-
nen spielt, zeigen Bodenmann et al. (2010: 148) in ihrer Untersuchung aus der
klinischen Psychologie. Gemiss dem Ergebnis der Studie greifen thailindi-
sche Frauen hiufiger auf religidses Coping zuriick als die anderen Teilnehmen-
den der Studie, wobei die Autor:innen diesen Umstand mit der unterschiedli-
chen kulturellen Herkunft der Interviewten begriinden. Obwohl auch andere
Untersuchungen bestitigen, dass religidses Coping in bestimmten Kulturkrei-
sen hiufiger vorkommt (Pargament 1997: 117-119), zeigt sich anhand der vorlie-
genden Stichprobe, dass Religion nicht fir alle der befragten Thailinderinnen
gleichermassen eine Rolle bei der Problembewiltigung spielt. Was macht reli-
gidses Coping fir einige von ihnen attraktiver als fir andere? Studien aus der
Religionspsychologie liefern verschiedene Erklirungsansitze. Wihrend Par-
gament betont, dass das Orientierungssystem eines Menschen dariiber ent-
scheidet, ob ihm Religion als Ressource zur Problembewiltigung zuginglich
ist oder nicht (ebd.: 99-100), betonen Murken et al. (2004: 304) die Wichtig-
keit der Persénlichkeitsstruktur, die sich nicht nur aus den biografischen Er-
fahrungen und den aktuellen Lebensumstinden eines Individuums, sondern
auch aus seiner psychologischen Pridisposition formiert.' Aus dem Datenma-
terial lassen sich kulturelle, situative und persénliche Faktoren eruieren, die
einen Einfluss auf das Orientierungssystem und damit auch auf die Person-
lichkeitsstruktur der befragten Thailinderinnen ausiiben und insofern auch

1 Aussagen Uber die Personlichkeitsstrukturen der befragten Thailinderinnen basieren
auf deren Erzdhlungen in den narrativ-biografischen Interviews, die im Rahmen der
ethnografischen Forschung gefithrt wurden. Die Interviews erheben dabei nicht den
Anspruch, einvollstindiges Bild der Personlichkeit der Interviewpartnerinnen wieder-
zugeben, und zielten letztlich auch nicht darauf ab, die psychologische Pradisposition
der Befragten zu ermitteln.

- am 14.02.2026, 16:57:08.


https://doi.org/10.14361/9783839467800-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Teil V: Religiositat von Thai-Frauen - Zwischen Bewahrung und Transformation

als Erklarungsansitze dafiir dienen kénnen, warum religidses Coping fiir einige
von ihnen attraktiver ist als fiir andere.

3.1 Kulturelle Faktoren

Die Kultur als »jenes komplexe Ganze, das Wissen, Glauben, Kunst, Moral, Ge-
setz, Brauch und alle anderen Fihigkeiten und Gewohnheiten umfasst, die sich
der Mensch als Mitglied der Gesellschaft erworben hat« (Tylor 1871: 358; zitiert
in: Grund-Wittenberg 2019: 17), gestaltet das menschliche Orientierungssys-
tem massgebend und spielt insofern auch eine entscheidende Rolle dabei, ob
und inwiefern Religion in bestimmten Lebenssituationen als Copinginstru-
ment aktiviert wird oder nicht. Studien zum Thema Religion und Coping ha-
benin denvergangenen Jahrzehnten nicht nur iibereinstimmend gezeigt, dass
religioses Coping in Kulturen mit einer engen Verbindung zur Religion hiufi-
gervorkommt, sondern dariiber hinaus auch, dass religiése Copingaktivititen
stets durch ihren spezifischen kulturellen Rahmen mitgestaltet werden (Par-
gament 1997: 117-119 und 190-192).

In diesem Sinne richtet sich der Fokus der folgenden Ausfithrungen auf
den kulturell-religiosen Herkunftskontext der befragten Akteurinnen, wobei
niher auf Eigenheiten der verschiedenen religiésen Kulturen des Thai-Bud-
dhismus sowie deren Einfliisse auf das Alltagsleben im Isaan eingegangen
wird. Dort wuchs die Mehrheit der befragten Thailinderinnen auf - meist
getrennt von ihren Mittern, die fernab des Heimatdorfes einer Lohnarbeit
nachgingen. Wie sich in den Interviews zeigt, erwiesen sich daher ihre Gross-
miitter als zentrale Bezugs- und Autorititspersonen, die unter anderem auch
fiir die Tradierung von religiosen Beziigen zustindig waren. Die im Rahmen
der Sozialisation innerhalb der Familie gewonnenen Einsichten und Verhal-
tensweisen gelten als besonders prigend (Zehnder 2009: 227). Der Einfluss
der Grossmiitter, die ihre Heimatdérfer in der Regel zeit ihres Lebens nicht
verlassen haben, diirfte dabei wesentlich dazu beigetragen haben, dass die
religiésen Glaubensvorstellungen der befragten Thailinderinnen in besonde-
rem Ausmass durch die Tai-Lao-Tradition des Isaan beeinflusst sind und ihre
religiése Erziehung seit ihrer Kindheit einen hohen Stellenwert einnahm. So
erinnert sich etwa Ying:

Als ich klein war, immer mit meine Grossmutter zum Tempel am Abend bis
in der Nacht. Ausserhalb Bangkok wir sind sehr eng mit der Religion, beson-

- am 14.02.2026, 16:57:08.


https://doi.org/10.14361/9783839467800-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Warum religidses Coping? Eine Spurensuche

ders an buddhist[schen] Fest[en]. Viele, viele gehen. Alte Leute gehen. Und ich
war klein, aber immer neben meine Grossmutter. (1B/880-882)

Wie sie im Zitat andeutet, nimmt die Religion im Isaan eine besondere Be-
deutung ein. Obwohl lediglich ein Drittel der Bevolkerung Thailands im Nord-
osten lebt, sind dort die Hilfte aller Wat des Landes vorzufinden — weshalb der
Region auch nachgesagt wird, der am stirksten durch die buddhistische Tra-
dition geprégte Teil des Landes zu sein (Hutter 2016: 163).

Obwohl der Theravada-Orthodoxie in Thailand seitens der Politik wie
auch der Bevolkerung im Allgemeinen viel Respekt entgegengebracht wird,
gestaltet sich die tatsichliche religidse Landschaft weitaus pluralistischer
(Franke/Pye 2006: 11). Wie aus den Interviews mit Thailinderinnen hervor-
geht, ist die religiose Vielfalt in Thailand durch ein flexibles Nebeneinander
verschiedener (vor-)buddhistischer Glaubensvorstellungen und -praktiken
gekennzeichnet. Je nach regionalem Kontext, kulturellem Hintergrund und
historischer Entwicklung haben sich unterschiedliche Verschmelzungen der
Theravada-Lehre mit kulturellen und religiésen Elementen herausgebildet,
die bereits vor der Ausbreitung des Buddhismus vorzufinden waren. Um den
von den interviewten Frauen gelebten »Alltagsbuddhismus« in seinen ver-
schiedenen Auspriagungen verstehen zu kénnen, gilt es zunichst, zwischen
dem durch Bangkok, das politisch-kulturelle Zentrum Thailands, dominierten
Staatsbuddhismus und dem ruralen Buddhismus im Isaan zu unterscheiden.

3.1.1 Der zentralthailandische Staatshuddhismus

In Thailand identifiziert sich der Staat mehr als in anderen siidostasiatischen
Lindern mit dem Theravada-Buddhismus® (Freiberger/Kleine 2011:73), der ne-
ben den Ideen eines unteilbaren Staates und der uneingeschrinkten Hingabe
an die Monarchie eine der drei tragenden Siulen der Thai-Identitit darstellt
(Hutter 2016: 157). Dass sich heute fast 95 Prozent der insgesamt 69 Millionen
Thais zum Theravada-Buddhismus bekennen (Keown 2014:107), ist nicht unwe-
sentlich auf die Bemithungen des Staates zuriickzufithren. Dieser stellte den
Buddhismus nach der Abschaffung der absoluten Monarchie im Jahr 1932 in

2 Wird in dieser Studie von Buddhismus gesprochen, so beziehen sich die Ausfithrungen
stets auf die Theravada-Tradition. Zu deren Verbreitung und Besonderheiten siehe u.a.
Spiro1982; King1984; Gombrich1997; Freiberger/Kleine 2011; Keown 2014; Hutter 2016.
Eine praktische Gegeniiberstellung zur Mahayana-Tradition liefern u.a. Dumoulin1969:
199 und Baumann 1999: 17—22.

- am 14.02.2026, 16:57:08.

221


https://doi.org/10.14361/9783839467800-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Teil V: Religiositat von Thai-Frauen - Zwischen Bewahrung und Transformation

seinen Dienst, um die Bevolkerung im Prozess des Nation Building fur die Idee
einer einheitlichen Thai-Nation gewinnen zu konnen. Dabei galt es auch, den
laotisch geprigten Isaan in den noch jungen Nationalstaat zu integrieren. Im
Zuge der Thaiisierung sollte durch die Verbreitung von Wissen tiber den Bud-
dhismus nicht nur die nationale Identitit gestirkt, sondern auch die in den
1960er Jahren befiirchtete Verbreitung von kommunistischem Gedankengut
verhindert werden (Hutter 2016: 157-159). Wie eng in Thailand Nationalismus
und Buddhismus ineinander verwoben sind, zeigt sich derzeit auch im Kon-
flikt mit den muslimischen Minderheiten im Siiden des Landes, wobei es auch
zu gewaltsamen Auseinandersetzungen kommt.?

Trotz der Sonderstellung des Buddhismus wurde er in der Verfassung nie
als Staatsreligion verankert.* Festgehalten ist lediglich, dass sich der Kénig
zum buddhistischen Glauben bekennen und diesem als Schutzpatron dienen
muss (McCargo 2004: 156). Daher besteht zwischen Kénig und dem Sangha,
dem Orden buddhistischer Monche, ein positives Verhiltnis, das nicht zuletzt
auch daher riihrt, dass sich der Kénig kaum in dessen Belange einmischt,
obwohl er als nominell héchster Buddhist iiber diesem steht (Hutter 2016:
177). Trotz den zahlreichen Militirputschen, die seit der Einfithrung der kon-
stitutionellen Monarchie aufeinanderfolgten und jeweils mit Beschneidungen
der Biirgerrechte der Bevolkerung einhergingen, hat sich der Sangha in seiner
Mehrheit dem Staat gegeniiber stets unkritisch und loyal gezeigt. Der Schutz
des Staates und die damit einhergehenden Privilegien sind somit nicht zuletzt
auch als Gegenleistung fiir dieses dienliche Verhalten zu verstehen (McCargo
2004:156-157). Dies zeigt jedoch zugleich, dass die enge Verbindung zwischen
Staat und Buddhismus die Handlungsfihigkeit des Sangha einschrinkt. So
wurden unter anderem Staatspriifungen fiir Monche eingefiihrt, die einer-
seits der Qualititssicherung des Monchsordens dienen, nicht zuletzt aber
auch freie Auslegungen der buddhistischen Lehre verhindern sollen. Wer es
wagt, gegen den Staatsbuddhismus oder die Regierung zu opponieren, muss

3 Siehe dazu u.a. Horstmann, A. (2008). Soziale Kimpfe um die Moschee: Traditiona-
listen, Modernisten und Reformer in Stidthailand, In: M. Hutter (Hg.), Religionsinterne
Kritik und religioser Pluralismus im gegenwirtigen Siidostasien. Frankfurt a.M., 141-160.

4 In der 2007 von der Militdrregierung verabschiedeten Verfassung wurde festgehalten,
dass der Staat den Buddhismus als Religion der meisten Thais férdern und beschiitzen
soll — noch zehn Jahre zuvor waren hierbei auch andere Religionen eingeschlossen.
Nichtsdestotrotz geht die Bevorzugung des Buddhismus einigen Ménchen trotz seines
privilegierten Status noch nicht weit genug. Sie fordern, dass der Buddhismus in der
Verfassung offiziell als Staatsreligion bezeichnet wird (Freiberger/Kleine 2011: 78).

- am 14.02.2026, 16:57:08.



https://doi.org/10.14361/9783839467800-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Warum religidses Coping? Eine Spurensuche

damit rechnen, vom Sangha ausgeschlossen zu werden (Freiberger/Kleine
2011: 78).

Der staatliche Buddhismus wie auch die konservativ-hierarchische Struk-
tur des Sangha werden auch kritisiert, wobei seitens liberaler Ménche und
gebildeter Laien immer wieder Forderungen nach Reformen laut werden.
Dariiber hinaus trugen in den vergangenen Jahrzehnten diverse Skandale um
das Fehlverhalten von Ménchen, die Geld unterschlagen, Luxusgiiter ange-
hiuft oder Alkohol und Drogen konsumiert haben, dazu bei, dass Laien die
moralische Autoritit und Integritit des Sangha zunehmend infrage stellen
(Griinhagen 2013: 152-154). Dies zeigt sich auch bei einigen der befragten
Thailinderinnen, die angeben, ihr spirituelles Wohl lieber in die eigenen
Hinde zu nehmen, als die Verantwortung dafiir an Ménche abzugeben, und
insofern eine autonomere Religiositit entwickelt haben (siehe dazu weiter
unten Kapitel 5.2.2, S. 285). Teilweise sind fiir sie buddhistische Erneuerungs-
bewegungen attraktiv, die in Thailand seit dem 20. Jahrhundert neben dem
traditionellen Staatsbuddhismus existieren und nicht zuletzt als Resultat der
Bemithungen einzelner Monche betrachtet werden kénnen, der staatlichen
Bevormundung zu entfliehen (Freiberger/Kleine 2011: 78).°

Trotz der vordergriindigen Dominanz des Theravada-Buddhismus trifft
man in Thailand auf viele synkretistische Formen der Religion, wobei sich
lokale Religionen und traditionelle Formen der Volksfrommigkeit im Laufe
der Zeit mit dem Buddhismus vermischt haben. Insofern ist es nicht uniiblich,
dass Buddhist:innen in den Dérfern lokale Gotter oder Geistwesen zur Bewél-
tigung ihrer Alltagsprobleme anrufen und »sich an den Buddhismus halten,
wenn sie nach Antworten auf die grossen Menschheitsfragen suchen« (Keown
2014: 108). Trotz zunehmender Modernisierung lassen sich viele magische
Kulte auffinden, die, wie sich anschliessend zeigt, insbesondere auch im Isaan
verbreitet sind. So tragen Glaubige zum Schutz vor Gefahren etwa magische
Talismane, Amulette oder traditionelle Yantra-Titowierungen (Thai sak yant)
und suchen im Falle von Krankheiten und personlichen Krisen Geisterdokto-
ren (Thai moor phi), Medien (Thai khon song) oder Wahrsager auf (Griinhagen
2013: 155). Dies zeigt, dass die religiése Situation in Thailand durchaus kom-
plex ist und eine »hybride Mischung aus animistischen, brahmanischen und
buddhistischen religiosen Elementen« (ebd.: 154-155) darstellt. Innerhalb

5 Im Rahmen dieser Studie sind dies die thailandische Waldtradition, die sich bereits im
19.Jahrhundert aus dem staatlichen Sangha gelost hat (Freiberger/Kleine 2011: 78), und
die Dhammakaya-Bewegung (siehe dazu Teil IV, Kapitel 3.3.2, S.193 und 3.3.3, 5. 199).

- am 14.02.2026, 16:57:08.

229


https://doi.org/10.14361/9783839467800-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Teil V: Religiositat von Thai-Frauen - Zwischen Bewahrung und Transformation

des Sangha gehen die Meinungen beziiglich dieses Pluralismus auseinan-
der; wihrend einige Monche magische Vorstellungen als »unbuddhistischen
Aberglauben« ablehnen und die Laien fiir damit einhergehende Praktiken
kritisieren, iiben andere sie weiterhin aus (Griitnhagen 2013: 155). Letztere
argumentieren oft damit, dass magische Rituale fur die psychologischen
Bediirfnisse von Laien wichtig sind und insofern auch eine Berechtigung
innerhalb des Buddhismus haben (Spiro 1982: 124-125).

In diesem Kontext ebenfalls zu erwihnen ist der zunehmende chinesische
Einfluss in Thailand, der sich nicht nur in der Wirtschaft, sondern auch in
der Religion bemerkbar macht. Dies zeigt sich etwa auch in der Verehrung
von Guanyin (Thai Khwan Yin oder Khwan Im), des weiblichen Bodhisattvas des
Mitgefiihls aus der ostasiatischen Mahayana-Tradition. Statuen der Gottheit
finden sich nicht nur in Theravada-Tempeln, sondern auch in Haus- und Ge-
schiftsaltiren, wo sie vor Unsicherheiten schiitzen und das Geschift positiv
beeinflussen sollen. Als Vermittlerin von Mitgefiihl reprisentiert Khwan Yin
auch Miitterlichkeit und dient somit auch jenen als spirituelle Zuflucht, deren
Bediirfnisse vom konservativen Sangha mit seinem Sexismus gegeniiber Frau-
en nicht erfillt werden (Griinhagen 2013: 155). Auch im Wat in Gretzenbach
ist eine Statue von Khwan Yin vorzufinden — ein Kompromiss, den der Abt
des Klosters eingehen musste, um die Finanzierung des Tempels durch die
thai-chinesische Wirtschaftselite zu sichern (siehe dazu Teil 1V, Kapitel 3.3.1,
S. 183).

Kaum Widerstand — weder in Thailand noch in der Schweiz - erhilt hinge-
gen die quasi-religiose Verehrung verstorbener Kénige. Aufgrund seines welt-
lichen Wirkens fiir den Fortschritt, die Stabilitit und das Prestige der Nation
ist dabei insbesondere Chulalongkorn (1853—1910; auch bekannt als Rama V., der
Grosse) als Vaterfigur sehr populir. Ebenso verehrt werden auch charismati-
sche Monche, welchen eine Vielzahl von Fihigkeiten zugesprochen wird, um
Unheil abzuwenden oder den Wunsch nach Wohlstand zu erfiillen. Auch wenn
der damiteinhergehende Bilder- und Reliquienkult bereits seitlanger Zeit eine
wichtige Rolle in der buddhistischen Andacht spielt, blithen diese Verehrungs-
kulte seit dem 20. Jahrhundert erneut auf. Von hochrangigen Monchen geseg-
nete Medaillen, Amulette oder Bilder, denen eine magische Wirkung nachge-
sagtwird, werden teuer verkauft und auch von Personen getragen, die ansons-
ten eher ein distanziertes Verhiltnis zum Buddhismus haben (ebd.: 155-156).
In diesem Sinne lisst sich in Thailand zunehmend eine Anpassung der Reli-
gion an kommerzielle Werte feststellen — ein Wandel, der sich insbesondere

- am 14.02.2026, 16:57:08.


https://doi.org/10.14361/9783839467800-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Warum religidses Coping? Eine Spurensuche

auch in Zusammenhang mit der kontrovers diskutierten Dhammakaya-Bewe-
gung zeigt (Scott 2019).

3.1.2  Ruraler Buddhismus im Isaan

Beim Isaan, der Herkunftsregion der befragten Thailinderinnen, handelt es
sich um einen eigenen ethnisch-regionalen Kulturraum im Nordosten des
Landes, dessen Bevolkerung weniger durch die durch Zentralthailand propa-
gierte nationale Identitit als durch das angrenzende Laos geprigt ist.® Nicht
zuletzt deshalb hat die thailindische Regierung seit der Schaffung der konsti-
tutionellen Monarchie im Jahr 1932 viel in die Thaiisierung des Isaan investiert.
Um kulturell und religis in den jungen Nationalstaat integriert zu werden,
sollte die dortige Bevolkerung an den Mainstream des Thai-Buddhismus
angepasst werden (Hutter 2016: 157-159). Auch wenn nicht simtliche dieser
Bemithungen erfolgreich verliefen, so lisst sich heute dennoch sagen, dass
die Region im Nordosten Thailands den nationalen Riickhalt fiir den Buddhis-
mus in Thailand darstellt. 99 Prozent der Khon Isaan (Thai fiir »Menschen des
Nordostens«; ethnische Selbstbezeichnung) bekennen sich zum Theravada-
Buddhismus (ebd. 2019: 3), ebenfalls befinden sich mehr als die Hilfte aller
Wat des Landes im Isaan.” Dies widerspiegelt auch die gesellschaftliche Be-
deutung, die dem Buddhismus in den lindlichen Gebieten Thailands bis heute
zukommt. Die Wat bilden nebst der Familie den Mittelpunkt des sozialen
Lebens und Ménche stellen das spirituelle Zentrum der Dorfgemeinschaft
dar. In den mittlerweile in den Staats-Sangha eingegliederten »Dorftempeln«
werden bis heute noch oft junge Minner fir drei Monate als M6nche ordi-
niert. Indem sie nach dem Ablegen ihrer Ménchsroben oft zu Mitgliedern
der Laienkomitees werden, die sich um die weltlichen Angelegenheiten der
Wat kiitmmern, bleiben sie eng mit der Monchsgemeinschaft verbunden. Als
Laienfithrer bemiihen sie sich manchmal auch darum, nichtbuddhistische
Elemente aus der Alltagsreligion der Dorfgemeinschaft zu verdringen (ebd.
2016: 163 und 2019: 4-5).

6 Eine Darstellung der Lebenswelt in den Dérfern des Isaan findet sich in Teil 11, Kapitel
2.1,S.68.

7 Im Isaan lebt eine christliche Minderheit (1 Prozent; meist Katholiken), die in den letz-
ten Jahren auch durch missionierende evangelische Gruppen an Zuwachs gewinnt
(Hutter 2019: 3).

- am 14.02.2026, 16:57:08.

231


https://doi.org/10.14361/9783839467800-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Teil V: Religiositat von Thai-Frauen - Zwischen Bewahrung und Transformation

Im Allgemeinen haben die Wat eine starke Ausstrahlung auf das Alltagsle-
ben der Dorfgemeinschaft. Gerade auf dem Land erfiillen Monche nicht nur
religidse, sondern auch erzieherische, beratende und seelsorgerische Funk-
tionen. So dienen sie etwa als Anlaufstelle bei Streitigkeiten und fungieren als
Ansprechpartner bei persénlichen oder familidren Problemen. Zudem werden
sie teilweise der Heilkunde und Astrologie fiir fihig befunden, was ihnen gera-
de in der einfacheren Bevolkerungsschicht ein hohes Ansehen verschafft (ebd.
2016:162-163). Wie wichtig Religion fiir das Alltagsleben ist, geht auch aus den
Interviews mit Thailinderinnen hervor: Sie schitzen die Kompetenzen der
Monche und ihren Rat nicht nur bei besonderen Lebensereignissen, sondern
auch bei alltdglichen Entscheidungen, fir welche zum Teil auch die einigen
Monchen nachgesagten hellseherischen Fihigkeiten gefragt sind; so etwa zur
Vorhersage eines giinstigen Tages fiir ein bestimmtes Vorhaben oder eine In-
vestition. In diesen auf das alltigliche Leben bezogenen religiosen Praktiken
zeigt sich auch eine Verflechtung verschiedener Glaubensvorstellungen mit
unterschiedlichen Wurzeln. So ist der Glaube an Schutzgeister aus vorbud-
dhistischer Zeit im Nordosten Thailands noch immer weiter verbreitet als in
anderen Theravada-buddhistischen Kontexten Siidostasiens und pragend fiir
das Weltbild vieler Menschen im Isaan. Der Geisterglaube hat in verschiedene
alltagsreligiose Praktiken Einzug gefunden - sei dies in buddhistische Rituale,
die von Ménchen zum Verdiensterwerb durchgefithrt werden, oder in Riten
von Laien fir die Khwan und die Phi, die bei praktisch jeder Gelegenheit aus-
geiibt werden konnen, um das Leben giinstig zu beeinflussen (ebd.: 178-180).
Dem lokalen Glauben nach handelt es sich bei den Khwan um im menschli-
chen Korper lebende Geistwesen, welche die Lebensenergie eines Menschen
bestimmen. Khwan-Riten kénnen anlisslich von Hochzeiten, Geburten oder
auch bei einer Stellensuche durchgefiithrt werden, um die Khwan zu stirken
und alles zu einem guten Gelingen zu bringen (ebd. 2019: 5). Insbesonde-
re finden sie jedoch bei Krankheiten, Bedrangnissituationen und anderen
personlichen Krisen Anwendung, da solche Umstinde auf die Abwesenheit
der Khwan zuriickgefithrt werden. Nicht zuletzt kénnen sich ausserhalb des
Korpers befindende Khwan anderen Dorfbewohnern gefihrlich werden (ebd.
2016:179). Weiter stellen auch die bis weit tiber den Isaan hinaus bekannten Phi
einen wichtigen Faktor der Alltagsreligion vieler Thailinder:innen dar. Dabei
handelt es sich um externe Geister, die fast den ganzen Kosmos bewohnen und
sich besonders gerne in Tempeln oder Biumen aufhalten. Charakteristisch fir
den Phi-Kult ist, dass ihre als Geisterhiuschen bekannten Schreine von Laien
und nicht etwa von professionellen Kultspezialisten mit Opfergaben versorgt

- am 14.02.2026, 16:57:08.


https://doi.org/10.14361/9783839467800-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Warum religidses Coping? Eine Spurensuche

werden. Phi konnen mit Verstorbenen in Verbindung stehen und gelten als
Wachter fir Felder, Tempel oder Strassen. Einige von ihnen sind auch fur
die Fruchtbarkeit der Reisfelder und damit auch fiir das Wohlergehen der
Dorfgemeinschaft verantwortlich. Trotz der Bedeutung der Phiin der Alltags-
religion predigen Ménche oft gegen die mit ihnen verbundenen Praktiken.
Dabei geht es jedoch weniger darum, die Existenz der Phi infrage zu stellen,
als darauf aufmerksam zu machen, dass die Macht des Buddhismus iiber
jener der Geister steht (ebd.: 180).

Die wichtigsten Feste im Jahresverlauf Obwohl in Thailand die wichtigsten Fes-
te im Jahresverlauf in einen buddhistischen Kontext eingebettet sind,® lassen
sich in ihnen stets nichtbuddhistische und folkloristische Elemente auffinden
(Hutter 2016: 180). Einige von ihnen hatten in ithren Urspriingen auch gar kei-
nen Bezug zum Buddhismus und wurden erst im Laufe der Zeit in diesen in-
tegriert. Das gilt sowohl fiir Songkran, das thailindische Neujahrsfest im April,
als auch fiir das Lichterfest Loi Krathong im November (ebd.: 180-183).

Im Isaan zeigt der Festtagskalender zudem einige lokale Besonderheiten,
welche die Nihe der Region zur Lao-Tradition und damit auch die Unterschie-
de zum zentralthailindischen Staatsbuddhismus unterstreichen. Ein Beispiel
dafiir ist etwa das Vesakh-Fest im Mai, das der drei zentralen Ereignisse im Le-
ben Buddhas, seiner Geburt, seiner Erleuchtung und seines Eingehens ins Nir-
wana (Pali nibbana), gedenkt und damit — zumindest seit dem 19. Jahrhundert
- daswichtigste Fest des Theravada-Buddhismus markiert. Obwohl die drei In-
halte des Festes durch die Vereinheitlichung des Buddhismus inzwischen auch
im Nordosten Thailands bekannt sind, findet das Fest dort tendenziell mit ei-
nem anderen Fokus statt. Indem es oft mit dem Griindungstag des Dorftem-
pels verbunden wird, hat es weniger mit der buddhistischen Dogmatik als mit
einem Volksfest zu tun. Ebenfalls im Mai findet mit Bun Bang Fai ein weiteres,
fiir den Isaan wie auch Laos typisches Dorffest aus vorbuddhistischer Zeit statt,
das fiir die Lebenswelt der Landbevélkerung gar relevanter als das Vesakh-Fest
scheint. Das sogenannte »Raketenfest« wird zu Ehren des Dorfgeistes (Thai Phi
Ban) gefeiert und zielt darauf ab, die Fruchtbarkeit der Natur und das Einset-
zen des Monsunregens giinstig zu beeinflussen. Dazu finden auf den Stras-
sen karnevalsartige Umziige - teilweise mit sexueller Symbolik - statt, wobei

8 Sowohlin Thailand als auch in Laos richten sich die Feste in der Regel nach dem Mond-
kalender. Abweichend ist Songkran, das thailindische Neujahrsfest, das aufden Beginn
des Sonnenjahres auf Mitte April datiert wird (Hutter 2016: 180).

- am 14.02.2026, 16:57:08.

233


https://doi.org/10.14361/9783839467800-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Teil V: Religiositat von Thai-Frauen - Zwischen Bewahrung und Transformation

fir den Festablaufinsbesondere das Abschiessen phallusformiger Raketen und
Feuerwerkskorper charakteristisch ist (ebd. 2016: 181-182 und 2019: 6).

Wihrend das Raketenfest mehrheitlich auf den Strassen gefeiert wird, fin-
den die wichtigen Theravada-Feste in den Dorftempeln statt. Dazu z3hlt auch
Asalha Bucha im Juli, das an Buddhas erste Lehrrede an seine Jinger in Sar-
nath erinnert und den Beginn der dreimonatigen Regen- und Fastenzeit kenn-
zeichnet, an deren Ende Wan Ok Phansa steht. Typisch fir diesen Festtag im
Oktober ist die Ubergabe von neuen Roben an die Ménche wihrend der soge-
nannten Kathina-Zeremonie.® Auch dieses buddhistische Fest wird im Isaan in
Verbindung mit einem Naturfest gefeiert, das den Beginn der neuen landwirt-
schaftlichen Saison markiert. Es ist ein Wasserfest, an welchem Prozessionen
mit Booten stattfinden, die mit Reis, Blumen und Kerzen beladen sind und un-
ter anderem schidliche Phi vertreiben sollen, die sich wihrend der Regenzeit
angesammelt haben (ebd. 2016: 182-183).

Als typisches Isaan-Fest ist schliesslich auch Bun Pha Wet zu nennen, das
zwischen Februar und Mirz nach Abschluss der Ernte und vor der neuen Be-
stellung der Felder stattfindet. Insofern ist auch dieses Fest als Ausdruck einer
agrarischen Religiositit zu verstehen, die im Laufe der Zeit in den Buddhis-
mus integriert wurde. Bun Pha Wet wird von rund 83 Prozent der Bevolkerung
des Isaan fur das wichtigste Fest im Jahreskalender gehalten, gefolgt von der
Kathina-Zeremonie (69 Prozent), der Verdienstiibertragung durch Reisspen-
den an Monche (28,5 Prozent) und dem ginzlich unbuddhistischen Bun Ban
Fai (10 Prozent). Auffallend ist dabei, dass in Zentralthailand sehr populdren
Theravada-Festen, so etwa Vesakh, Asalha Bucha oder Maha Bucha (im Mirz), im
Nordosten Thailands vergleichsweise keine grosse Wichtigkeit beigemessen
werden (ebd.: 2019: 7-8).

Diesen Unterschieden zwischen dem Isaan- und dem zentralthailindi-
schen Buddhismus wird in den Festtagskalendern in den Schweizer Tempeln
jedoch kaum Rechnung getragen. Hier dominieren die in Zentralthailand
wichtigen Feste, wobei diese im Rahmenprogramm in der Regel durch Isaan-
Folklore und volksreligiose Kultrituale angereichert werden.

9 In Tempeln, die unter der Schirmherrschaft des thailandischen Kénigshauses stehen,
wie etwa auch das Wat in Gretzenbach, findet die Ubergabe der Roben nicht primar
durch Laien, sondern durch Angehérige der Konigsfamilie statt. In der Schweiz genii-
gen dabei auch diplomatische Vertreter.

- am 14.02.2026, 16:57:08.



https://doi.org/10.14361/9783839467800-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Warum religidses Coping? Eine Spurensuche

3.2 Situative Faktoren

»Not lehrt betenc, besagt ein altes Sprichwort, das sich auch durch religions-
psychologische Studien bestitigen lisst, die zeigen, dass es in der Regel als
besonders bedrohlich, schwierig oder gravierend empfundene Situationen
und Ereignisse sind, die unter Riickgriff auf religiése Problemlésungsstrate-
gien bewiltigt werden (Pargament 1997: 187). Dies zeigt sich auch am Beispiel
der untersuchten Thailinderinnen, wobei persénliches Leid in einigen Fillen
den Anlass dazu gab, sich niher oder auf neue Weise mit religiésen Inhalten
auseinanderzusetzen. Trennungen, Scheidungen und Todesfille innerhalb
der Familie wurden als einschneidende Sinnkrisen geschildert, die eine
Neuausrichtung des Lebens erforderten. Dass diese Lebensereignisse auch
religidse Fragen aufwarfen, zeigt unter anderem die Geschichte von Lek. Uber
den Beginn ihres Interesses am Buddhismus erzahlt sie:

Eigentlich ich habe interessant wegen von wo kommen die Menschen. War-
um ist so traurig die Menschen. Seit ich mein Kind gestorben war. Und mein
Ex hat [neue] Freundin. Und als ich im Spital war, Kind im [Intensivstation].
[..]1Und ich bin alleine vor dem Fenster und ich habe gedacht, uh. Warum ist
so schwer von drinnen? Niemand kann helfen. Seit [mein Sohn] gestorben
war, ich habe ge[sucht] nach Antworten. (4A/565-574)

Gemdss Pargament (1997: 153) ist es umso wahrscheinlicher, dass ein Mensch
auf Religion als Copinginstrument zuriickgreift, desto grésser sein Bewusst-
sein fir die Grenzen seiner Moglichkeiten ist. Insbesondere sensibel fir die
Wahrnehmung der Begrenzung der menschlichen Macht sind Personen, die
sich, wie damals Lek beim Verlust ihres Sohnes, in akuten Krisen befinden,
welche die menschliche Verletzlichkeit und Abhingigkeit von hoheren Mich-
ten praktisch erfahrbar machen.

»I cried everyday [...], because I was so sad, I was just asking, why? Why
does my life have to be like this?« (6A/432-434), erzihlt auch Dim tiber die Zeit,
in der sie entdeckte, dass ihr die Meditationspraxis und das Chanting als reli-
giose Copingaktivititen dabei helfen konnen, einen Umgang mit ihren Proble-
men zu finden:

Many things came up, but I'm lucky, because | do meditation, this one helps
me a lot, chanting and meditation and makes me ok. Ok, even if | have 100
problemsin my head, | try to sortit out. Which one, this that, you know... cool
down, calm down. (6A/721-723)

- am 14.02.2026, 16:57:08.

235


https://doi.org/10.14361/9783839467800-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Teil V: Religiositat von Thai-Frauen - Zwischen Bewahrung und Transformation

Obwohl es im Falle von Lek und Dim herausfordernde Lebenssituationen und
Krisen waren, die religiése Glaubensvorstellungen und -praktiken bedeutsa-
mer machten, heisst das nicht, dass Religion fir sie nur angesichts biografi-
scher Problemlagen wichtig ist. Viele religiése Menschen sehen es als Selbst-
verstindlichkeit, dass ihr gesamtes Leben durch transzendente Krifte mitge-
staltet wird, weshalb sie in ihrem Alltag auch stets mit diesen in Beziehung
stehen (Pargament 1997:155). So zeigt sich auch, dass fiir viele Thailinderinnen
religiése Beziige nicht nur in akuten Krisen, sondern auch davor und danach
eine nicht weniger wichtige Rolle in ihrem Alltag spielen.

3.3 Personliche Faktoren

Neben den kulturellen und situativen Faktoren, die religioses Coping wahr-
scheinlicher machen, spielt auch die personliche Orientierung eines Men-
schen eine Rolle dabei, ob und inwiefern Religion als Problemlésungsstrategie
herangezogen wird. In diesem Kontext ist es naheliegend, dass Religion fiir
Menschen, die im Allgemeinen stirker in einen religidsen Kontext integriert
sind, eher als Ressource verfiigbar ist. Bisherige Studien haben gezeigt, dass
dies insbesondere bei Minderheiten und Randgruppen der Fall ist (Pargament
1997: 143), da ihr Zugang zu Ressourcen im Allgemeinen beschrinkter ist
und ihnen somit im Vergleich zu anderen gesellschaftlichen Gruppen auch
weniger Alternativen offenstehen (ebd.: 145-147). Dass die vorhandenen -
oder aber auch die fehlenden — Ressourcen einen wesentlichen Einfluss auf
die Art und Weise ausiiben, wie Probleme bewiltigt werden, zeigt sich in der
vorliegenden Studie insbesondere in den Beispielen zweier Frauen, die ihre
Schweizer Eheminner und damit auch ihre zentralste Ressource im Umgang
mit alltaglichen Schwierigkeiten aufgrund einer Scheidung resp. eines Todes-
falls verloren haben. In beiden Fillen lisst sich feststellen, dass dieser Verlust
zur Erschliessung neuer Ressourcen und damit zu einer Zunahme von inner-
ethnischen Beziehungen gefiihrt hat, die von beiden Frauen insbesondere im
religiésen Kontext gesucht wurden.

Die Geschichte von Yai illustriert diese Feststellung besonders prignant.
Uber ihr Leben mit ihrem verstorbenen Ehemann erzihlt sie im Interview:

Der erste Teil in unserem... in meinem Leben hier in der Schweiz, in Europa,
ich war sehr viel auf Reisen, sehr viel eigentlich. Und wir benutzen Englisch.
[..] Und dann sind wir meistens in Amerika und reisen in Amerika. Schweiz-

- am 14.02.2026, 16:57:08.


https://doi.org/10.14361/9783839467800-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Warum religidses Coping? Eine Spurensuche

Amerika-Thailand. Immerso unser Zyklus. Hin und her. Ich habe nicht so viel
Kontakt mit Thai-Leute, die ersten 15,16 Jahre. (8A/116-121)

Zu ihrem tatsichlichen Lebensmittelpunkt wurde die Schweiz erst mit der Ge-
burt ihres gemeinsamen Kindes, wonach sie auch damit begann, Deutsch zu
lernen. Dabei bewegte sie sich zunichst in einem Umfeld, in welchem Freund-
schaften zu anderen Thailinderinnen keine grosse Rolle spielten:

Ja, und dann haben wir viel zu Hause auch nur Deutsch und meine Um-
gebung ist auch Deutsch. So mein Deutsch war relativ.. geht leichter im
Vergleich zu andere Thai-Frauen. Die Thai-Frauen haben meistens zu Hause
Thai und ich habe nicht so viel mit Thai-Leute zusammen. (8A/133-136)

Diese Situation inderte sich jedoch nach dem unerwarteten Tod ihres Ehe-
mannes, wie Yai weiter schildert:

Und dann ist mein Mann gestorben. Und mein Kind war damals fiinf Jahre
alt oder sechs Jahre alt und irgendwie, ich fithle mich, ich brauche eine Con-
nection mit Thai-Leute. Ich fithle mich irgendwie mit dem Kind... und kein
Mann und ich habe immer noch Geschift. Also ich arbeite immer noch in
unsere Geschift. Und irgendwie zu viel fiir mich. Und dann habe ich zuriick,
irgendwie the root... irgendwie, die Thai-Leute. Und dann kam ich zum Tem-
pel. The Thai-Temple in Bern. (8A/136-142)

Wie Yai andeutet und in Kapitel 4.2 (S. 258) noch naher ausgefiihrt wird, stellen
Einsamkeit, Uberforderung und Stress bei der Bewiltigung des Alltags zentra-
le Probleme dar, fiir welche die befragten Thailinderinnen in religiésen Kon-
texten nach Losungen suchen. Yai wurde dabei im Dhammakaya-Tempel in Ar-
ni (BE) fiindig, wo sie nach dem Verlust ihres Ehemannes neue Kraft schop-
fen konnte und auf Menschen traf, mit welchen sie sich verbunden fiihlte: »Ich
war, ich denke, fast 15, 16 Jahre war noch nie in solche Zeremonie oder mit dem
Thai-Leute. Ich war so begeistert. Und diese Moment habe ich gefunden mei-
ne Gruppe, meine Tempel, meine Freundeskreis. Und das ist zehn Jahre her«
(8A/151-153), erinnert sie sich. Die im Wat erlernte Meditationstechnik hat da-
bei ebenso zu einer Verbesserung ihrer Lebensqualitit gefithrt wie die dort ge-
kniipfren Kontakte zu anderen Thailinderinnen:

Wenn ich vergleiche heute, wenn ich heute mit meine Ruhe und meine Leu-
te, mit Thai-Leute zusammen, heute bin ich mehr tief happy. Ja, sehr. Und
frither habe ich immer, ich will nicht mit die Thai-Leute Kontakt machen, ich
will nicht... wie heisst... unnotig. (8A/168-171)

- am 14.02.2026, 16:57:08.

237


https://doi.org/10.14361/9783839467800-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Teil V: Religiositat von Thai-Frauen - Zwischen Bewahrung und Transformation

Yais Schilderungen legen nahe, dass sowohl ihr Bediirfnis nach Freundschaf-
ten zu anderen Thais als auch ihr Interesse am Buddhismus erst mit dem
Verlust ihres Ehemannes aufkamen. Auf sich alleine gestellt, sah sie sich
gezwungen, sich umzuorientieren. Um die dafiir notwendigen Ressourcen
zu erschliessen, schien es fiir sie naheliegend gewesen zu sein, sich auf ihre
thailindischen Wurzeln zuriickzubesinnen, um sich ein Umfeld zu schaf-
fen, in welchem sie angesichts der Verunsicherung durch ihre ungewohnte
Lebenssituation Riickhalt und neue Perspektiven fir ihre Zukunft finden
konnte.

Dass die Zuflucht in einen religiésen Kontext und die Wahl von religiésen
Copingstrategien unter anderem durch verlorene, fehlende oder nicht zufrie-
denstellende Alternativen begiinstigt wird, zeigt sich auch im Fallbeispiel von
Som, die ihren Alltag nach der Scheidung von ihrem Schweizer Ehemann neu
organisieren musste. Um die Trennung zu verarbeiten, suchte sie zunichst
einen Arzt auf, der ihr ein Medikament verschrieb. »Ich war Depression«
(7A/255), erzahlt sie im Interview. »Hab ich gedacht, was genau das Leben?
Warum bin ich da, warum ist das passiert? Gibt immer nur Fragen« (7A/261-
263). Die medikamentdse Behandlung brachte dabei jedoch nicht die erhoffte
Linderung, wie sich Som erinnert:

Ja, vielleicht die Tabletten haben mich bisschen beruhigt. Dass man nicht
so viel denkt und in der Nacht schlafen. Weil ich konnte nicht in der Nacht
schlafen. Nur das. Aber mit diese Medikament, habe ich vielleicht zwei, drei
Mal genommen, habe gedacht, das bringt nichts. Nur miide, aber die Gedan-
ken, ich denke immer noch. (7A/442-445)

Die Erkenntnis, dass Medikamente nicht geniigten, um ihre Probleme zu 156-
sen, fithrte sie schliesslich tiber die Empfehlung ihrer Schwester in einen Me-
ditationskurs. »[Nach der] Meditation habe ich ruhig geschlafen« (7A/455), be-
richtet sie iiber diese positive Erfahrung, die sie motivierte, den Kurs weiterhin
zu besuchen und mehr iiber die buddhistische Lehre zu erfahren: »Nachdem
mehr Stunden, wo ich Meditation, hab ich mehr beruhigt und Konzentrati-
on wird immer besser, klar und verstindlich, richtig. Wie man in die Schule
geht, jahrelang, und dann man aha, ich verstehe jetzt meine Leben! Ich verste-
he Karmal« (7A/420-423). Ereignisse im Sinne der buddhistischen Lehre der
Tatenvergeltung als Konsequenz bisheriger Handlungen zu betrachten, ver-
half Som dazu, einen klareren Blick auf ihre damalige Lebenssituation zu ge-
winnen. Ihre negativen Gedanken wichen dem Gefiihl, das Leben und dessen
Wendungen verstehen zu kénnen, wodurch ihre Probleme nicht nur erklarbar,

- am 14.02.2026, 16:57:08.


https://doi.org/10.14361/9783839467800-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Warum religidses Coping? Eine Spurensuche

sondern auch besser handhabbar wurden. »Seit ich Buddhist, ich fiithle mich
wie neue Frau« (7A/226-227), sagt Som iber die neu gewonnene Lebensquali-
tit. »Ich meine, ich fithle mich freundlich mehr als frither, geduldig mehr und
mehr sympathisch und ja... neues Leben, ja« (7A/249-250).

Als Buddhistin hat sich Soms Blick auf ihr Leben verindert. Dass dieser
durch religiése Vorstellungen bedingte Perspektivenwechsel einen grossen
Unterschied bei der Bewertung von Lebensereignissen machen kann, betont
auch Kushner (1989: 27; zitiert in Pargament 1997: 193):

Religion is not primarily a set of beliefs, a collection of prayers, or a series
of rituals. Religion is first and foremost a way of seeing. It can’t change the
facts about the world, but it can change the way we see those facts, and that
in itself can often make a difference.

Som ist nicht die einzige der befragten Thailinderinnen, die diesen Orientie-
rungswechsel — der sich auch als Konversionsgeschichte deuten lisst — als tief-
greifende Verinderung beschreibt. In ihrer Wahrnehmung hat ihre neue Aus-
richtung zu einer Transformation von biografischen Problemlagen, negativen
Gedanken, Gefithlen und Charakterschwichen gefithrt und damit ihr Leben
durchwegs positiv beeinflusst, was sie wiederum darin bestirkt hat, sich noch
eingehender mit dem Buddhismus zu beschiftigen (siehe dazu weiter unten
Kapitel 5.2.2.1, S. 285). An dieser Stelle soll Soms Beispiel jedoch vorerst der
Verdeutlichung dienen, dass Religion nicht unbedingt das Copinginstrument
der ersten Wahl sein muss und auch erst nach anderen, bereits gescheiterten
Copingstrategien — hier konkret die medikamentose Behandlung - iiberhaupt
zu einer Option werden kann.

Wie Spiro (1982: 273) festhilt, ist die Meditationspraxis oft ein Ausweg fiir
Menschen, die alternativ auch die Unterstiitzung eines Psychotherapeuten in
Anspruch nehmen kéonnten. Religigses Coping kann im Falle der befragten Thai-
linderinnen aus verschiedenen Griinden attraktiver sein als die professionel-
le Hilfe einer Fachperson. Neben den personlichen und kulturell bedingten
Priferenzen und Einschitzungen beziiglich der Erfolgsaussichten einer Psy-
chotherapie kénnen auch Sprachprobleme, die Angst vor einer Stigmatisie-
rung innerhalb der tiberschaubaren ethnischen Kolonie in der Schweiz oder aber
auch die mangelnde Unterstiitzung des Ehepartners Faktoren darstellen, wel-
che den Zugang zu alternativen Copingmoglichkeiten ausserhalb des religio-
sen Kontextes erschweren.

- am 14.02.2026, 16:57:08.

239


https://doi.org/10.14361/9783839467800-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

m 14.02.2026, 16:57:08.


https://doi.org/10.14361/9783839467800-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

