
3 Warum religiöses Coping? Eine Spurensuche

Es gibt viele Wege, um mit innerem und äusserem Stress umzugehen. Dass

Religion dabei fürThailänderinnen eine wichtigere Rolle als für Schweizer:in-

nen spielt, zeigen Bodenmann et al. (2010: 148) in ihrer Untersuchung aus der

klinischen Psychologie. Gemäss dem Ergebnis der Studie greifen thailändi-

sche Frauen häufiger auf religiöses Coping zurück als die anderen Teilnehmen-

den der Studie, wobei die Autor:innen diesen Umstandmit der unterschiedli-

chen kulturellen Herkunft der Interviewten begründen. Obwohl auch andere

Untersuchungen bestätigen, dass religiöses Coping in bestimmten Kulturkrei-

senhäufiger vorkommt (Pargament 1997: 117–119), zeigt sich anhandder vorlie-

genden Stichprobe, dass Religion nicht für alle der befragtenThailänderinnen

gleichermassen eine Rolle bei der Problembewältigung spielt. Was macht reli-

giöses Coping für einige von ihnen attraktiver als für andere? Studien aus der

Religionspsychologie liefern verschiedene Erklärungsansätze. Während Par-

gament betont, dass das Orientierungssystem eines Menschen darüber ent-

scheidet, ob ihm Religion als Ressource zur Problembewältigung zugänglich

ist oder nicht (ebd.: 99–100), betonen Murken et al. (2004: 304) die Wichtig-

keit der Persönlichkeitsstruktur, die sich nicht nur aus den biografischen Er-

fahrungen und den aktuellen Lebensumständen eines Individuums, sondern

auch aus seiner psychologischen Prädisposition formiert.1 Aus demDatenma-

terial lassen sich kulturelle, situative und persönliche Faktoren eruieren, die

einen Einfluss auf das Orientierungssystem und damit auch auf die Persön-

lichkeitsstruktur der befragten Thailänderinnen ausüben und insofern auch

1 Aussagen über die Persönlichkeitsstrukturen der befragten Thailänderinnen basieren

auf deren Erzählungen in den narrativ-biografischen Interviews, die im Rahmen der

ethnografischen Forschung geführt wurden. Die Interviews erheben dabei nicht den

Anspruch, ein vollständiges Bild der Persönlichkeit der Interviewpartnerinnenwieder-

zugeben, und zielten letztlich auch nicht darauf ab, die psychologische Prädisposition

der Befragten zu ermitteln.

https://doi.org/10.14361/9783839467800-027 - am 14.02.2026, 16:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467800-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Teil V: Religiosität von Thai-Frauen - Zwischen Bewahrung und Transformation

als Erklärungsansätze dafür dienen können,warum religiöses Coping für einige

von ihnen attraktiver ist als für andere.

3.1 Kulturelle Faktoren

DieKultur als »jenes komplexeGanze, dasWissen,Glauben,Kunst,Moral,Ge-

setz,Brauchundalle anderenFähigkeitenundGewohnheitenumfasst,die sich

derMensch als Mitglied der Gesellschaft erworben hat« (Tylor 1871: 358; zitiert

in: Grund-Wittenberg 2019: 17), gestaltet das menschliche Orientierungssys-

tem massgebend und spielt insofern auch eine entscheidende Rolle dabei, ob

und inwiefern Religion in bestimmten Lebenssituationen als Copinginstru-

ment aktiviert wird oder nicht. Studien zum Thema Religion und Coping ha-

ben inden vergangenen Jahrzehntennicht nurübereinstimmendgezeigt,dass

religiöses Coping in Kulturen mit einer engen Verbindung zur Religion häufi-

ger vorkommt, sondern darüber hinaus auch,dass religiöseCopingaktivitäten

stets durch ihren spezifischen kulturellen Rahmen mitgestaltet werden (Par-

gament 1997: 117–119 und 190–192).

In diesem Sinne richtet sich der Fokus der folgenden Ausführungen auf

den kulturell-religiösen Herkunftskontext der befragten Akteurinnen, wobei

näher auf Eigenheiten der verschiedenen religiösen Kulturen des Thai-Bud-

dhismus sowie deren Einflüsse auf das Alltagsleben im Isaan eingegangen

wird. Dort wuchs die Mehrheit der befragten Thailänderinnen auf – meist

getrennt von ihren Müttern, die fernab des Heimatdorfes einer Lohnarbeit

nachgingen.Wie sich in den Interviews zeigt, erwiesen sich daher ihre Gross-

mütter als zentrale Bezugs- und Autoritätspersonen, die unter anderem auch

für die Tradierung von religiösen Bezügen zuständig waren. Die im Rahmen

der Sozialisation innerhalb der Familie gewonnenen Einsichten und Verhal-

tensweisen gelten als besonders prägend (Zehnder 2009: 227). Der Einfluss

der Grossmütter, die ihre Heimatdörfer in der Regel zeit ihres Lebens nicht

verlassen haben, dürfte dabei wesentlich dazu beigetragen haben, dass die

religiösen Glaubensvorstellungen der befragten Thailänderinnen in besonde-

rem Ausmass durch die Tai-Lao-Tradition des Isaan beeinflusst sind und ihre

religiöse Erziehung seit ihrer Kindheit einen hohen Stellenwert einnahm. So

erinnert sich etwa Ying:

Als ich kleinwar, immermitmeineGrossmutter zumTempel amAbendbis

in der Nacht. Ausserhalb Bangkok wir sind sehr eng mit der Religion, beson-

https://doi.org/10.14361/9783839467800-027 - am 14.02.2026, 16:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467800-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Warum religiöses Coping? Eine Spurensuche 227

ders an buddhist[schen] Fest[en]. Viele, viele gehen. Alte Leute gehen.Und ich

war klein, aber immer nebenmeine Grossmutter. (1B/880-882)

Wie sie im Zitat andeutet, nimmt die Religion im Isaan eine besondere Be-

deutung ein.Obwohl lediglich ein Drittel der BevölkerungThailands imNord-

osten lebt, sind dort dieHälfte allerWat des Landes vorzufinden–weshalb der

Region auch nachgesagt wird, der am stärksten durch die buddhistische Tra-

dition geprägte Teil des Landes zu sein (Hutter 2016: 163).

Obwohl der Theravāda-Orthodoxie in Thailand seitens der Politik wie

auch der Bevölkerung im Allgemeinen viel Respekt entgegengebracht wird,

gestaltet sich die tatsächliche religiöse Landschaft weitaus pluralistischer

(Franke/Pye 2006: 11). Wie aus den Interviews mit Thailänderinnen hervor-

geht, ist die religiöse Vielfalt in Thailand durch ein flexibles Nebeneinander

verschiedener (vor-)buddhistischer Glaubensvorstellungen und -praktiken

gekennzeichnet. Je nach regionalem Kontext, kulturellem Hintergrund und

historischer Entwicklung haben sich unterschiedliche Verschmelzungen der

Theravāda-Lehre mit kulturellen und religiösen Elementen herausgebildet,

die bereits vor der Ausbreitung des Buddhismus vorzufinden waren. Um den

von den interviewten Frauen gelebten »Alltagsbuddhismus« in seinen ver-

schiedenen Ausprägungen verstehen zu können, gilt es zunächst, zwischen

demdurch Bangkok, das politisch-kulturelle ZentrumThailands, dominierten

Staatsbuddhismus und dem ruralen Buddhismus im Isaan zu unterscheiden.

3.1.1 Der zentralthailändische Staatsbuddhismus

InThailand identifiziert sich der Staat mehr als in anderen südostasiatischen

Ländernmit demTheravāda-Buddhismus2 (Freiberger/Kleine 2011: 73), der ne-

ben den Ideen eines unteilbaren Staates und der uneingeschränkten Hingabe

an die Monarchie eine der drei tragenden Säulen der Thai-Identität darstellt

(Hutter 2016: 157). Dass sich heute fast 95 Prozent der insgesamt 69 Millionen

Thais zumTheravāda-Buddhismus bekennen (Keown2014: 107), ist nicht unwe-

sentlich auf die Bemühungen des Staates zurückzuführen. Dieser stellte den

Buddhismus nach der Abschaffung der absoluten Monarchie im Jahr 1932 in

2 Wird in dieser Studie von Buddhismus gesprochen, so beziehen sich die Ausführungen

stets auf die Theravāda-Tradition. Zu deren Verbreitung und Besonderheiten siehe u.a.

Spiro 1982; King 1984; Gombrich 1997; Freiberger/Kleine 2011; Keown2014;Hutter 2016.

EinepraktischeGegenüberstellung zurMahāyāna-Tradition liefern u.a.Dumoulin 1969:

199 und Baumann 1999: 17–22.

https://doi.org/10.14361/9783839467800-027 - am 14.02.2026, 16:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467800-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Teil V: Religiosität von Thai-Frauen - Zwischen Bewahrung und Transformation

seinen Dienst, um die Bevölkerung im Prozess desNation Building für die Idee

einer einheitlichenThai-Nation gewinnen zu können. Dabei galt es auch, den

laotisch geprägten Isaan in den noch jungen Nationalstaat zu integrieren. Im

Zuge derThaiisierung sollte durch die Verbreitung vonWissen über den Bud-

dhismus nicht nur die nationale Identität gestärkt, sondern auch die in den

1960er Jahren befürchtete Verbreitung von kommunistischem Gedankengut

verhindert werden (Hutter 2016: 157–159). Wie eng inThailand Nationalismus

und Buddhismus ineinander verwoben sind, zeigt sich derzeit auch im Kon-

fliktmit denmuslimischenMinderheiten imSüden des Landes,wobei es auch

zu gewaltsamen Auseinandersetzungen kommt.3

Trotz der Sonderstellung des Buddhismus wurde er in der Verfassung nie

als Staatsreligion verankert.4 Festgehalten ist lediglich, dass sich der König

zum buddhistischen Glauben bekennen und diesem als Schutzpatron dienen

muss (McCargo 2004: 156). Daher besteht zwischen König und dem Sangha,

demOrden buddhistischer Mönche, ein positives Verhältnis, das nicht zuletzt

auch daher rührt, dass sich der König kaum in dessen Belange einmischt,

obwohl er als nominell höchster Buddhist über diesem steht (Hutter 2016:

177). Trotz den zahlreichen Militärputschen, die seit der Einführung der kon-

stitutionellenMonarchie aufeinanderfolgten und jeweilsmit Beschneidungen

der Bürgerrechte der Bevölkerung einhergingen, hat sich der Sangha in seiner

Mehrheit dem Staat gegenüber stets unkritisch und loyal gezeigt. Der Schutz

des Staates und die damit einhergehenden Privilegien sind somit nicht zuletzt

auch als Gegenleistung für dieses dienliche Verhalten zu verstehen (McCargo

2004: 156–157).Dies zeigt jedoch zugleich, dass die enge Verbindung zwischen

Staat und Buddhismus die Handlungsfähigkeit des Sangha einschränkt. So

wurden unter anderem Staatsprüfungen für Mönche eingeführt, die einer-

seits der Qualitätssicherung des Mönchsordens dienen, nicht zuletzt aber

auch freie Auslegungen der buddhistischen Lehre verhindern sollen. Wer es

wagt, gegen den Staatsbuddhismus oder die Regierung zu opponieren, muss

3 Siehe dazu u.a. Horstmann, A. (2008). Soziale Kämpfe um die Moschee: Traditiona-

listen, Modernisten und Reformer in Südthailand, In: M. Hutter (Hg.), Religionsinterne

Kritik und religiöser Pluralismus im gegenwärtigen Südostasien. Frankfurt a.M., 141–160.

4 In der 2007 von der Militärregierung verabschiedeten Verfassung wurde festgehalten,

dass der Staat den Buddhismus als Religion dermeisten Thais fördern und beschützen

soll – noch zehn Jahre zuvor waren hierbei auch andere Religionen eingeschlossen.

Nichtsdestotrotz geht die Bevorzugungdes Buddhismus einigenMönchen trotz seines

privilegierten Status noch nicht weit genug. Sie fordern, dass der Buddhismus in der

Verfassung offiziell als Staatsreligion bezeichnet wird (Freiberger/Kleine 2011: 78).

https://doi.org/10.14361/9783839467800-027 - am 14.02.2026, 16:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467800-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Warum religiöses Coping? Eine Spurensuche 229

damit rechnen, vom Sangha ausgeschlossen zu werden (Freiberger/Kleine

2011: 78).

Der staatliche Buddhismus wie auch die konservativ-hierarchische Struk-

tur des Sangha werden auch kritisiert, wobei seitens liberaler Mönche und

gebildeter Laien immer wieder Forderungen nach Reformen laut werden.

Darüber hinaus trugen in den vergangenen Jahrzehnten diverse Skandale um

das Fehlverhalten von Mönchen, die Geld unterschlagen, Luxusgüter ange-

häuft oder Alkohol und Drogen konsumiert haben, dazu bei, dass Laien die

moralische Autorität und Integrität des Sangha zunehmend infrage stellen

(Grünhagen 2013: 152–154). Dies zeigt sich auch bei einigen der befragten

Thailänderinnen, die angeben, ihr spirituelles Wohl lieber in die eigenen

Hände zu nehmen, als die Verantwortung dafür an Mönche abzugeben, und

insofern eine autonomere Religiosität entwickelt haben (siehe dazu weiter

unten Kapitel 5.2.2, S. 285). Teilweise sind für sie buddhistische Erneuerungs-

bewegungen attraktiv, die in Thailand seit dem 20. Jahrhundert neben dem

traditionellen Staatsbuddhismus existieren und nicht zuletzt als Resultat der

Bemühungen einzelner Mönche betrachtet werden können, der staatlichen

Bevormundung zu entfliehen (Freiberger/Kleine 2011: 78).5

Trotz der vordergründigen Dominanz des Theravāda-Buddhismus trifft

man in Thailand auf viele synkretistische Formen der Religion, wobei sich

lokale Religionen und traditionelle Formen der Volksfrömmigkeit im Laufe

der Zeitmit demBuddhismus vermischt haben. Insofern ist es nicht unüblich,

dass Buddhist:innen in den Dörfern lokale Götter oder Geistwesen zur Bewäl-

tigung ihrer Alltagsprobleme anrufen und »sich an den Buddhismus halten,

wenn sie nach Antworten auf die grossenMenschheitsfragen suchen« (Keown

2014: 108). Trotz zunehmender Modernisierung lassen sich viele magische

Kulte auffinden, die, wie sich anschliessend zeigt, insbesondere auch im Isaan

verbreitet sind. So tragen Gläubige zum Schutz vor Gefahren etwa magische

Talismane, Amulette oder traditionelle Yantra-Tätowierungen (Thai sak yant)

und suchen im Falle von Krankheiten und persönlichen Krisen Geisterdokto-

ren (Thai moor phi), Medien (Thai khon song) oder Wahrsager auf (Grünhagen

2013: 155). Dies zeigt, dass die religiöse Situation in Thailand durchaus kom-

plex ist und eine »hybride Mischung aus animistischen, brahmanischen und

buddhistischen religiösen Elementen« (ebd.: 154–155) darstellt. Innerhalb

5 ImRahmen dieser Studie sind dies die thailändischeWaldtradition, die sich bereits im

19. Jahrhundert aus demstaatlichen Sangha gelöst hat (Freiberger/Kleine 2011: 78), und

die Dhammakaya-Bewegung (siehe dazu Teil IV, Kapitel 3.3.2, S. 193 und 3.3.3, S. 199).

https://doi.org/10.14361/9783839467800-027 - am 14.02.2026, 16:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467800-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Teil V: Religiosität von Thai-Frauen - Zwischen Bewahrung und Transformation

des Sangha gehen die Meinungen bezüglich dieses Pluralismus auseinan-

der; während einige Mönche magische Vorstellungen als »unbuddhistischen

Aberglauben« ablehnen und die Laien für damit einhergehende Praktiken

kritisieren, üben andere sie weiterhin aus (Grünhagen 2013: 155). Letztere

argumentieren oft damit, dass magische Rituale für die psychologischen

Bedürfnisse von Laien wichtig sind und insofern auch eine Berechtigung

innerhalb des Buddhismus haben (Spiro 1982: 124–125).

In diesemKontext ebenfalls zu erwähnen ist der zunehmende chinesische

Einfluss in Thailand, der sich nicht nur in der Wirtschaft, sondern auch in

der Religion bemerkbar macht. Dies zeigt sich etwa auch in der Verehrung

von Guanyin (Thai Khwan Yin oder Khwan Im), des weiblichen Bodhisattvas des

Mitgefühls aus der ostasiatischen Mahāyāna-Tradition. Statuen der Gottheit

finden sich nicht nur inTheravāda-Tempeln, sondern auch in Haus- und Ge-

schäftsaltären, wo sie vor Unsicherheiten schützen und das Geschäft positiv

beeinflussen sollen. Als Vermittlerin von Mitgefühl repräsentiert Khwan Yin

auchMütterlichkeit und dient somit auch jenen als spirituelle Zuflucht, deren

Bedürfnisse vom konservativen Sanghamit seinemSexismus gegenüber Frau-

en nicht erfüllt werden (Grünhagen 2013: 155). Auch im Wat in Gretzenbach

ist eine Statue von Khwan Yin vorzufinden – ein Kompromiss, den der Abt

des Klosters eingehen musste, um die Finanzierung des Tempels durch die

thai-chinesische Wirtschaftselite zu sichern (siehe dazu Teil IV, Kapitel 3.3.1,

S. 183).

KaumWiderstand–weder inThailand noch in der Schweiz –erhält hinge-

gen die quasi-religiöse Verehrung verstorbener Könige. Aufgrund seines welt-

lichen Wirkens für den Fortschritt, die Stabilität und das Prestige der Nation

ist dabei insbesondereChulalongkorn (1853–1910; auch bekannt alsRamaV., der

Grosse) als Vaterfigur sehr populär. Ebenso verehrt werden auch charismati-

sche Mönche, welchen eine Vielzahl von Fähigkeiten zugesprochen wird, um

Unheil abzuwenden oder denWunsch nachWohlstand zu erfüllen.Auchwenn

derdamit einhergehendeBilder-undReliquienkult bereits seit langerZeit eine

wichtige Rolle in der buddhistischenAndacht spielt, blühen diese Verehrungs-

kulte seit dem 20. Jahrhundert erneut auf. Von hochrangigenMönchen geseg-

nete Medaillen, Amulette oder Bilder, denen eine magische Wirkung nachge-

sagtwird,werden teuer verkauft und auch vonPersonen getragen,die ansons-

ten eher ein distanziertes Verhältnis zum Buddhismus haben (ebd.: 155–156).

In diesem Sinne lässt sich in Thailand zunehmend eine Anpassung der Reli-

gion an kommerzielle Werte feststellen – ein Wandel, der sich insbesondere

https://doi.org/10.14361/9783839467800-027 - am 14.02.2026, 16:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467800-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Warum religiöses Coping? Eine Spurensuche 231

auch in Zusammenhang mit der kontrovers diskutierten Dhammakaya-Bewe-

gung zeigt (Scott 2019).

3.1.2 Ruraler Buddhismus im Isaan

Beim Isaan, der Herkunftsregion der befragten Thailänderinnen, handelt es

sich um einen eigenen ethnisch-regionalen Kulturraum im Nordosten des

Landes, dessen Bevölkerung weniger durch die durch Zentralthailand propa-

gierte nationale Identität als durch das angrenzende Laos geprägt ist.6 Nicht

zuletzt deshalb hat die thailändische Regierung seit der Schaffung der konsti-

tutionellenMonarchie im Jahr 1932 viel in dieThaiisierung des Isaan investiert.

Um kulturell und religiös in den jungen Nationalstaat integriert zu werden,

sollte die dortige Bevölkerung an den Mainstream des Thai-Buddhismus

angepasst werden (Hutter 2016: 157–159). Auch wenn nicht sämtliche dieser

Bemühungen erfolgreich verliefen, so lässt sich heute dennoch sagen, dass

die Region imNordostenThailands den nationalen Rückhalt für den Buddhis-

mus in Thailand darstellt. 99 Prozent der Khon Isaan (Thai für »Menschen des

Nordostens«; ethnische Selbstbezeichnung) bekennen sich zum Theravāda-

Buddhismus (ebd. 2019: 3), ebenfalls befinden sich mehr als die Hälfte aller

Wat des Landes im Isaan.7 Dies widerspiegelt auch die gesellschaftliche Be-

deutung, die demBuddhismus in den ländlichenGebietenThailands bis heute

zukommt. Die Wat bilden nebst der Familie den Mittelpunkt des sozialen

Lebens und Mönche stellen das spirituelle Zentrum der Dorfgemeinschaft

dar. In den mittlerweile in den Staats-Sangha eingegliederten »Dorftempeln«

werden bis heute noch oft junge Männer für drei Monate als Mönche ordi-

niert. Indem sie nach dem Ablegen ihrer Mönchsroben oft zu Mitgliedern

der Laienkomitees werden, die sich um die weltlichen Angelegenheiten der

Wat kümmern, bleiben sie eng mit der Mönchsgemeinschaft verbunden. Als

Laienführer bemühen sie sich manchmal auch darum, nichtbuddhistische

Elemente aus der Alltagsreligion der Dorfgemeinschaft zu verdrängen (ebd.

2016: 163 und 2019: 4–5).

6 Eine Darstellung der Lebenswelt in den Dörfern des Isaan findet sich in Teil II, Kapitel

2.1, S. 68.

7 Im Isaan lebt eine christliche Minderheit (1 Prozent; meist Katholiken), die in den letz-

ten Jahren auch durch missionierende evangelische Gruppen an Zuwachs gewinnt

(Hutter 2019: 3).

https://doi.org/10.14361/9783839467800-027 - am 14.02.2026, 16:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467800-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Teil V: Religiosität von Thai-Frauen - Zwischen Bewahrung und Transformation

Im Allgemeinen haben dieWat eine starke Ausstrahlung auf das Alltagsle-

ben der Dorfgemeinschaft. Gerade auf dem Land erfüllen Mönche nicht nur

religiöse, sondern auch erzieherische, beratende und seelsorgerische Funk-

tionen. So dienen sie etwa als Anlaufstelle bei Streitigkeiten und fungieren als

Ansprechpartner bei persönlichen oder familiären Problemen.Zudemwerden

sie teilweise derHeilkundeundAstrologie für fähig befunden,was ihnengera-

de in der einfacheren Bevölkerungsschicht ein hohes Ansehen verschafft (ebd.

2016: 162–163).Wiewichtig Religion für das Alltagsleben ist, geht auch aus den

Interviews mit Thailänderinnen hervor: Sie schätzen die Kompetenzen der

Mönche und ihren Rat nicht nur bei besonderen Lebensereignissen, sondern

auch bei alltäglichen Entscheidungen, für welche zum Teil auch die einigen

Mönchen nachgesagten hellseherischen Fähigkeiten gefragt sind; so etwa zur

Vorhersage eines günstigen Tages für ein bestimmtes Vorhaben oder eine In-

vestition. In diesen auf das alltägliche Leben bezogenen religiösen Praktiken

zeigt sich auch eine Verflechtung verschiedener Glaubensvorstellungen mit

unterschiedlichen Wurzeln. So ist der Glaube an Schutzgeister aus vorbud-

dhistischer Zeit im Nordosten Thailands noch immer weiter verbreitet als in

anderen Theravāda-buddhistischen Kontexten Südostasiens und prägend für

dasWeltbild vieler Menschen im Isaan. Der Geisterglaube hat in verschiedene

alltagsreligiöse PraktikenEinzug gefunden–sei dies in buddhistischeRituale,

die von Mönchen zum Verdiensterwerb durchgeführt werden, oder in Riten

von Laien für die Khwan und die Phi, die bei praktisch jeder Gelegenheit aus-

geübt werden können, um das Leben günstig zu beeinflussen (ebd.: 178–180).

Dem lokalen Glauben nach handelt es sich bei den Khwan um im menschli-

chen Körper lebende Geistwesen, welche die Lebensenergie eines Menschen

bestimmen. Khwan-Riten können anlässlich von Hochzeiten, Geburten oder

auch bei einer Stellensuche durchgeführt werden, um die Khwan zu stärken

und alles zu einem guten Gelingen zu bringen (ebd. 2019: 5). Insbesonde-

re finden sie jedoch bei Krankheiten, Bedrängnissituationen und anderen

persönlichen Krisen Anwendung, da solche Umstände auf die Abwesenheit

der Khwan zurückgeführt werden. Nicht zuletzt können sich ausserhalb des

Körpers befindende Khwan anderen Dorfbewohnern gefährlich werden (ebd.

2016: 179).Weiter stellen auch die bis weit über den Isaan hinaus bekannten Phi

einen wichtigen Faktor der Alltagsreligion vieler Thailänder:innen dar. Dabei

handelt es sich umexterneGeister, die fast den ganzenKosmos bewohnenund

sich besonders gerne in Tempeln oder Bäumen aufhalten.Charakteristisch für

den Phi-Kult ist, dass ihre als Geisterhäuschen bekannten Schreine von Laien

und nicht etwa von professionellen Kultspezialisten mit Opfergaben versorgt

https://doi.org/10.14361/9783839467800-027 - am 14.02.2026, 16:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467800-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Warum religiöses Coping? Eine Spurensuche 233

werden. Phi können mit Verstorbenen in Verbindung stehen und gelten als

Wächter für Felder, Tempel oder Strassen. Einige von ihnen sind auch für

die Fruchtbarkeit der Reisfelder und damit auch für das Wohlergehen der

Dorfgemeinschaft verantwortlich. Trotz der Bedeutung der Phi in der Alltags-

religion predigen Mönche oft gegen die mit ihnen verbundenen Praktiken.

Dabei geht es jedoch weniger darum, die Existenz der Phi infrage zu stellen,

als darauf aufmerksam zu machen, dass die Macht des Buddhismus über

jener der Geister steht (ebd.: 180).

Die wichtigsten Feste im Jahresverlauf Obwohl inThailand die wichtigsten Fes-

te im Jahresverlauf in einen buddhistischen Kontext eingebettet sind,8 lassen

sich in ihnen stets nichtbuddhistische und folkloristische Elemente auffinden

(Hutter 2016: 180). Einige von ihnen hatten in ihren Ursprüngen auch gar kei-

nen Bezug zum Buddhismus und wurden erst im Laufe der Zeit in diesen in-

tegriert.Das gilt sowohl für Songkran, das thailändischeNeujahrsfest imApril,

als auch für das Lichterfest Loi Krathong im November (ebd.: 180–183).

Im Isaan zeigt der Festtagskalender zudem einige lokale Besonderheiten,

welche dieNähe der Region zur Lao-Tradition und damit auch dieUnterschie-

de zum zentralthailändischen Staatsbuddhismus unterstreichen. Ein Beispiel

dafür ist etwa dasVesakh-Fest imMai, das der drei zentralen Ereignisse im Le-

benBuddhas, seinerGeburt, seinerErleuchtungund seinesEingehens insNir-

wana (Pāli nibbāna), gedenkt und damit – zumindest seit dem 19. Jahrhundert

–daswichtigste Fest desTheravāda-Buddhismusmarkiert.Obwohl die drei In-

halte des Festes durchdieVereinheitlichungdesBuddhismus inzwischen auch

im NordostenThailands bekannt sind, findet das Fest dort tendenziell mit ei-

nem anderen Fokus statt. Indem es oft mit dem Gründungstag des Dorftem-

pels verbundenwird, hat es wenigermit der buddhistischenDogmatik alsmit

einem Volksfest zu tun. Ebenfalls imMai findet mit Bun Bang Fai ein weiteres,

fürden IsaanwieauchLaos typischesDorffest aus vorbuddhistischerZeit statt,

das für die Lebenswelt der Landbevölkerung gar relevanter als das Vesakh-Fest

scheint.Das sogenannte »Raketenfest«wird zuEhrendesDorfgeistes (ThaiPhi

Ban) gefeiert und zielt darauf ab, die Fruchtbarkeit der Natur und das Einset-

zen des Monsunregens günstig zu beeinflussen. Dazu finden auf den Stras-

sen karnevalsartige Umzüge – teilweise mit sexueller Symbolik – statt, wobei

8 Sowohl in Thailand als auch in Laos richten sich die Feste in der Regel nach demMond-

kalender. Abweichend ist Songkran,das thailändischeNeujahrsfest, das auf denBeginn

des Sonnenjahres auf Mitte April datiert wird (Hutter 2016: 180).

https://doi.org/10.14361/9783839467800-027 - am 14.02.2026, 16:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467800-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Teil V: Religiosität von Thai-Frauen - Zwischen Bewahrung und Transformation

fürdenFestablauf insbesonderedasAbschiessenphallusförmigerRaketenund

Feuerwerkskörper charakteristisch ist (ebd. 2016: 181–182 und 2019: 6).

Während das Raketenfestmehrheitlich auf den Strassen gefeiertwird,fin-

den die wichtigenTheravāda-Feste in den Dorftempeln statt. Dazu zählt auch

Asalha Bucha im Juli, das an Buddhas erste Lehrrede an seine Jünger in Sar-

nath erinnert und den Beginn der dreimonatigen Regen- und Fastenzeit kenn-

zeichnet, an deren EndeWan Ok Phansa steht. Typisch für diesen Festtag im

Oktober ist die Übergabe von neuen Roben an die Mönche während der soge-

nanntenKathina-Zeremonie.9 Auch dieses buddhistische Fest wird im Isaan in

Verbindungmit einemNaturfest gefeiert, das denBeginn der neuen landwirt-

schaftlichen Saisonmarkiert. Es ist einWasserfest, an welchem Prozessionen

mit Booten stattfinden,diemit Reis,BlumenundKerzenbeladen sindundun-

ter anderem schädliche Phi vertreiben sollen, die sich während der Regenzeit

angesammelt haben (ebd. 2016: 182–183).

Als typisches Isaan-Fest ist schliesslich auch Bun Pha Wet zu nennen, das

zwischen Februar und März nach Abschluss der Ernte und vor der neuen Be-

stellung der Felder stattfindet. Insofern ist auch dieses Fest als Ausdruck einer

agrarischen Religiosität zu verstehen, die im Laufe der Zeit in den Buddhis-

mus integriert wurde. Bun PhaWet wird von rund 83 Prozent der Bevölkerung

des Isaan für das wichtigste Fest im Jahreskalender gehalten, gefolgt von der

Kathina-Zeremonie (69 Prozent), der Verdienstübertragung durch Reisspen-

den an Mönche (28,5 Prozent) und dem gänzlich unbuddhistischen Bun Ban

Fai (10 Prozent). Auffallend ist dabei, dass in Zentralthailand sehr populären

Theravāda-Festen, so etwa Vesakh, Asalha Bucha oderMaha Bucha (imMärz), im

Nordosten Thailands vergleichsweise keine grosse Wichtigkeit beigemessen

werden (ebd.: 2019: 7–8).

Diesen Unterschieden zwischen dem Isaan- und dem zentralthailändi-

schen Buddhismus wird in den Festtagskalendern in den Schweizer Tempeln

jedoch kaum Rechnung getragen. Hier dominieren die in Zentralthailand

wichtigen Feste, wobei diese im Rahmenprogramm in der Regel durch Isaan-

Folklore und volksreligiöse Kultrituale angereichert werden.

9 In Tempeln, die unter der Schirmherrschaft des thailändischen Königshauses stehen,

wie etwa auch das Wat in Gretzenbach, findet die Übergabe der Roben nicht primär

durch Laien, sondern durch Angehörige der Königsfamilie statt. In der Schweiz genü-

gen dabei auch diplomatische Vertreter.

https://doi.org/10.14361/9783839467800-027 - am 14.02.2026, 16:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467800-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Warum religiöses Coping? Eine Spurensuche 235

3.2 Situative Faktoren

»Not lehrt beten«, besagt ein altes Sprichwort, das sich auch durch religions-

psychologische Studien bestätigen lässt, die zeigen, dass es in der Regel als

besonders bedrohlich, schwierig oder gravierend empfundene Situationen

und Ereignisse sind, die unter Rückgriff auf religiöse Problemlösungsstrate-

gien bewältigt werden (Pargament 1997: 187). Dies zeigt sich auch am Beispiel

der untersuchten Thailänderinnen, wobei persönliches Leid in einigen Fällen

den Anlass dazu gab, sich näher oder auf neue Weise mit religiösen Inhalten

auseinanderzusetzen. Trennungen, Scheidungen und Todesfälle innerhalb

der Familie wurden als einschneidende Sinnkrisen geschildert, die eine

Neuausrichtung des Lebens erforderten. Dass diese Lebensereignisse auch

religiöse Fragen aufwarfen, zeigt unter anderem die Geschichte von Lek.Über

den Beginn ihres Interesses am Buddhismus erzählt sie:

Eigentlich ich habe interessant wegen von wo kommen die Menschen. War-

um ist so traurig die Menschen. Seit ich mein Kind gestorben war. Undmein

Ex hat [neue] Freundin. Und als ich im Spital war, Kind im [Intensivstation].

[…] Und ich bin alleine vor dem Fenster und ich habe gedacht, uh.Warum ist

so schwer von drinnen? Niemand kann helfen. Seit [mein Sohn] gestorben

war, ich habe ge[sucht] nach Antworten. (4A/565-574)

Gemäss Pargament (1997: 153) ist es umso wahrscheinlicher, dass ein Mensch

auf Religion als Copinginstrument zurückgreift, desto grösser sein Bewusst-

sein für die Grenzen seiner Möglichkeiten ist. Insbesondere sensibel für die

Wahrnehmung der Begrenzung der menschlichen Macht sind Personen, die

sich, wie damals Lek beim Verlust ihres Sohnes, in akuten Krisen befinden,

welche die menschliche Verletzlichkeit und Abhängigkeit von höheren Mäch-

ten praktisch erfahrbar machen.

»I cried everyday […], because I was so sad, I was just asking, why? Why

doesmy life have to be like this?« (6A/432-434), erzählt auch Dim über die Zeit,

in der sie entdeckte, dass ihr die Meditationspraxis und das Chanting als reli-

giöseCopingaktivitäten dabei helfen können, einenUmgangmit ihren Proble-

men zu finden:

Many things came up, but I’m lucky, because I do meditation, this one helps

me a lot, chanting and meditation and makes me ok. Ok, even if I have 100

problems inmy head, I try to sort it out.Which one, this that, you know… cool

down, calm down. (6A/721-723)

https://doi.org/10.14361/9783839467800-027 - am 14.02.2026, 16:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467800-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Teil V: Religiosität von Thai-Frauen - Zwischen Bewahrung und Transformation

Obwohl es im Falle von Lek und Dim herausfordernde Lebenssituationen und

Krisen waren, die religiöse Glaubensvorstellungen und -praktiken bedeutsa-

mer machten, heisst das nicht, dass Religion für sie nur angesichts biografi-

scher Problemlagen wichtig ist. Viele religiöse Menschen sehen es als Selbst-

verständlichkeit, dass ihr gesamtes Leben durch transzendente Kräfte mitge-

staltet wird, weshalb sie in ihrem Alltag auch stets mit diesen in Beziehung

stehen (Pargament 1997: 155). So zeigt sich auch,dass für vieleThailänderinnen

religiöse Bezüge nicht nur in akuten Krisen, sondern auch davor und danach

eine nicht weniger wichtige Rolle in ihrem Alltag spielen.

3.3 Persönliche Faktoren

Neben den kulturellen und situativen Faktoren, die religiöses Coping wahr-

scheinlicher machen, spielt auch die persönliche Orientierung eines Men-

schen eine Rolle dabei, ob und inwiefern Religion als Problemlösungsstrategie

herangezogen wird. In diesem Kontext ist es naheliegend, dass Religion für

Menschen, die im Allgemeinen stärker in einen religiösen Kontext integriert

sind, eher als Ressource verfügbar ist. Bisherige Studien haben gezeigt, dass

dies insbesondere beiMinderheiten und Randgruppen der Fall ist (Pargament

1997: 143), da ihr Zugang zu Ressourcen im Allgemeinen beschränkter ist

und ihnen somit im Vergleich zu anderen gesellschaftlichen Gruppen auch

weniger Alternativen offenstehen (ebd.: 145–147). Dass die vorhandenen –

oder aber auch die fehlenden – Ressourcen einen wesentlichen Einfluss auf

die Art und Weise ausüben, wie Probleme bewältigt werden, zeigt sich in der

vorliegenden Studie insbesondere in den Beispielen zweier Frauen, die ihre

Schweizer Ehemänner und damit auch ihre zentralste Ressource im Umgang

mit alltäglichen Schwierigkeiten aufgrund einer Scheidung resp. eines Todes-

falls verloren haben. In beiden Fällen lässt sich feststellen, dass dieser Verlust

zur Erschliessung neuer Ressourcen und damit zu einer Zunahme von inner-

ethnischen Beziehungen geführt hat, die von beiden Frauen insbesondere im

religiösen Kontext gesucht wurden.

Die Geschichte von Yai illustriert diese Feststellung besonders prägnant.

Über ihr Lebenmit ihrem verstorbenen Ehemann erzählt sie im Interview:

Der erste Teil in unserem… in meinem Leben hier in der Schweiz, in Europa,

ich war sehr viel auf Reisen, sehr viel eigentlich. Und wir benutzen Englisch.

[…] Und dann sind wir meistens in Amerika und reisen in Amerika. Schweiz-

https://doi.org/10.14361/9783839467800-027 - am 14.02.2026, 16:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467800-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Warum religiöses Coping? Eine Spurensuche 237

Amerika-Thailand. Immer so unser Zyklus. Hin und her. Ich habe nicht so viel

Kontakt mit Thai-Leute, die ersten 15, 16 Jahre. (8A/116-121)

Zu ihrem tatsächlichen Lebensmittelpunktwurde die Schweiz erstmit derGe-

burt ihres gemeinsamen Kindes, wonach sie auch damit begann, Deutsch zu

lernen.Dabei bewegte sie sich zunächst in einemUmfeld, inwelchemFreund-

schaften zu anderenThailänderinnen keine grosse Rolle spielten:

Ja, und dann haben wir viel zu Hause auch nur Deutsch und meine Um-

gebung ist auch Deutsch. So mein Deutsch war relativ… geht leichter im

Vergleich zu andere Thai-Frauen. Die Thai-Frauen habenmeistens zu Hause

Thai und ich habe nicht so viel mit Thai-Leute zusammen. (8A/133-136)

Diese Situation änderte sich jedoch nach dem unerwarteten Tod ihres Ehe-

mannes, wie Yai weiter schildert:

Und dann ist mein Mann gestorben. Und mein Kind war damals fünf Jahre

alt oder sechs Jahre alt und irgendwie, ich fühle mich, ich brauche eine Con-

nection mit Thai-Leute. Ich fühle mich irgendwie mit dem Kind… und kein

Mann und ich habe immer noch Geschäft. Also ich arbeite immer noch in

unsere Geschäft. Und irgendwie zu viel für mich. Und dann habe ich zurück,

irgendwie the root… irgendwie, die Thai-Leute. Und dann kam ich zum Tem-

pel. The Thai-Temple in Bern. (8A/136-142)

WieYai andeutet und inKapitel 4.2 (S. 258) nochnäher ausgeführtwird, stellen

Einsamkeit,ÜberforderungundStress bei derBewältigungdesAlltags zentra-

le Probleme dar, für welche die befragten Thailänderinnen in religiösen Kon-

texten nach Lösungen suchen. Yai wurde dabei imDhammakaya-Tempel in Ar-

ni (BE) fündig, wo sie nach dem Verlust ihres Ehemannes neue Kraft schöp-

fen konnte und aufMenschen traf,mit welchen sie sich verbunden fühlte: »Ich

war, ich denke, fast 15, 16 Jahrewar noch nie in solche Zeremonie odermit dem

Thai-Leute. Ich war so begeistert. Und diese Moment habe ich gefunden mei-

ne Gruppe, meine Tempel, meine Freundeskreis. Und das ist zehn Jahre her«

(8A/151-153), erinnert sie sich. Die imWat erlernte Meditationstechnik hat da-

bei ebenso zu einer Verbesserung ihrer Lebensqualität geführtwie die dort ge-

knüpften Kontakte zu anderenThailänderinnen:

Wenn ich vergleiche heute, wenn ich heute mit meine Ruhe undmeine Leu-

te, mit Thai-Leute zusammen, heute bin ich mehr tief happy. Ja, sehr. Und

früher habe ich immer, ich will nicht mit die Thai-Leute Kontaktmachen, ich

will nicht… wie heisst… unnötig. (8A/168-171)

https://doi.org/10.14361/9783839467800-027 - am 14.02.2026, 16:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467800-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Teil V: Religiosität von Thai-Frauen - Zwischen Bewahrung und Transformation

Yais Schilderungen legen nahe, dass sowohl ihr Bedürfnis nach Freundschaf-

ten zu anderen Thais als auch ihr Interesse am Buddhismus erst mit dem

Verlust ihres Ehemannes aufkamen. Auf sich alleine gestellt, sah sie sich

gezwungen, sich umzuorientieren. Um die dafür notwendigen Ressourcen

zu erschliessen, schien es für sie naheliegend gewesen zu sein, sich auf ihre

thailändischen Wurzeln zurückzubesinnen, um sich ein Umfeld zu schaf-

fen, in welchem sie angesichts der Verunsicherung durch ihre ungewohnte

Lebenssituation Rückhalt und neue Perspektiven für ihre Zukunft finden

konnte.

Dass die Zuflucht in einen religiösen Kontext und die Wahl von religiösen

Copingstrategien unter anderem durch verlorene, fehlende oder nicht zufrie-

denstellende Alternativen begünstigt wird, zeigt sich auch im Fallbeispiel von

Som, die ihren Alltag nach der Scheidung von ihrem Schweizer Ehemann neu

organisieren musste. Um die Trennung zu verarbeiten, suchte sie zunächst

einen Arzt auf, der ihr ein Medikament verschrieb. »Ich war Depression«

(7A/255), erzählt sie im Interview. »Hab ich gedacht, was genau das Leben?

Warum bin ich da, warum ist das passiert? Gibt immer nur Fragen« (7A/261-

263). Die medikamentöse Behandlung brachte dabei jedoch nicht die erhoffte

Linderung, wie sich Som erinnert:

Ja, vielleicht die Tabletten haben mich bisschen beruhigt. Dass man nicht

so viel denkt und in der Nacht schlafen. Weil ich konnte nicht in der Nacht

schlafen. Nur das. Aber mit diese Medikament, habe ich vielleicht zwei, drei

Mal genommen, habe gedacht, das bringt nichts. Nurmüde, aber die Gedan-

ken, ich denke immer noch. (7A/442-445)

Die Erkenntnis, dass Medikamente nicht genügten, um ihre Probleme zu lö-

sen, führte sie schliesslich über die Empfehlung ihrer Schwester in einen Me-

ditationskurs. »[Nach der]Meditation habe ich ruhig geschlafen« (7A/455), be-

richtet sieüberdiesepositiveErfahrung,die siemotivierte,denKursweiterhin

zu besuchen und mehr über die buddhistische Lehre zu erfahren: »Nachdem

mehr Stunden, wo ich Meditation, hab ich mehr beruhigt und Konzentrati-

on wird immer besser, klar und verständlich, richtig. Wie man in die Schule

geht, jahrelang, und dannman aha, ich verstehe jetztmeine Leben! Ich verste-

he Karma!« (7A/420-423). Ereignisse im Sinne der buddhistischen Lehre der

Tatenvergeltung als Konsequenz bisheriger Handlungen zu betrachten, ver-

half Som dazu, einen klareren Blick auf ihre damalige Lebenssituation zu ge-

winnen. Ihre negativen Gedanken wichen dem Gefühl, das Leben und dessen

Wendungen verstehen zu können,wodurch ihre Problemenicht nur erklärbar,

https://doi.org/10.14361/9783839467800-027 - am 14.02.2026, 16:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467800-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Warum religiöses Coping? Eine Spurensuche 239

sondern auch besser handhabbar wurden. »Seit ich Buddhist, ich fühle mich

wie neue Frau« (7A/226-227), sagt Som über die neu gewonnene Lebensquali-

tät. »Ichmeine, ich fühle mich freundlichmehr als früher, geduldigmehr und

mehr sympathisch und ja… neues Leben, ja« (7A/249-250).

Als Buddhistin hat sich Soms Blick auf ihr Leben verändert. Dass dieser

durch religiöse Vorstellungen bedingte Perspektivenwechsel einen grossen

Unterschied bei der Bewertung von Lebensereignissen machen kann, betont

auch Kushner (1989: 27; zitiert in Pargament 1997: 193):

Religion is not primarily a set of beliefs, a collection of prayers, or a series

of rituals. Religion is first and foremost a way of seeing. It can’t change the

facts about the world, but it can change the way we see those facts, and that

in itself can often make a difference.

Som ist nicht die einzige der befragtenThailänderinnen, die diesen Orientie-

rungswechsel –der sich auch als Konversionsgeschichte deuten lässt –als tief-

greifende Veränderung beschreibt. In ihrerWahrnehmung hat ihre neue Aus-

richtung zu einer Transformation von biografischen Problemlagen, negativen

Gedanken, Gefühlen und Charakterschwächen geführt und damit ihr Leben

durchwegs positiv beeinflusst, was sie wiederumdarin bestärkt hat, sich noch

eingehender mit dem Buddhismus zu beschäftigen (siehe dazu weiter unten

Kapitel 5.2.2.1, S. 285). An dieser Stelle soll Soms Beispiel jedoch vorerst der

Verdeutlichung dienen, dass Religion nicht unbedingt das Copinginstrument

der ersten Wahl sein muss und auch erst nach anderen, bereits gescheiterten

Copingstrategien –hier konkret diemedikamentöse Behandlung–überhaupt

zu einer Option werden kann.

Wie Spiro (1982: 273) festhält, ist die Meditationspraxis oft ein Ausweg für

Menschen, die alternativ auch die Unterstützung eines Psychotherapeuten in

Anspruch nehmen könnten.Religiöses Coping kann im Falle der befragtenThai-

länderinnen aus verschiedenen Gründen attraktiver sein als die professionel-

le Hilfe einer Fachperson. Neben den persönlichen und kulturell bedingten

Präferenzen und Einschätzungen bezüglich der Erfolgsaussichten einer Psy-

chotherapie können auch Sprachprobleme, die Angst vor einer Stigmatisie-

rung innerhalb der überschaubaren ethnischenKolonie in der Schweiz oder aber

auch diemangelnde Unterstützung des Ehepartners Faktoren darstellen,wel-

che den Zugang zu alternativen Copingmöglichkeiten ausserhalb des religiö-

sen Kontextes erschweren.

https://doi.org/10.14361/9783839467800-027 - am 14.02.2026, 16:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467800-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839467800-027 - am 14.02.2026, 16:57:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467800-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

