
POSITIONEN, BEGRIFFE, DEBATTEN

Karsten Schubert

»Political Correctness« als Sklavenmoral? Zur politischen Theorie
der Privilegienkritik

»Political Correctness« (»PC«) ist zu einem zentralen politischen Kampfbegriff
geworden. Insbesondere bei den gegenwärtigen Wahlgewinnen rechtspopulisti-
scher Parteien in der westlichen Welt spielen Auseinandersetzungen um »PC« eine
wichtige Rolle.1 Vor dem Hintergrund der rechten Kritik an »politisch korrekten«
Freiheitseinschränkungen sind auch Diskussionen wieder aufgeflammt, die seit
längerem über »PC« geführt werden: Einige Kommentator*innen sehen den
Grund für die Wahlerfolge der Rechten darin, dass es tatsächlich eine problemati-
sche »PC«-Kultur gibt, weshalb die rechte Kritik greife. Andere verteidigen »PC«
als wichtigen Teil des emanzipatorischen Projekts für universelle soziale Gerech-
tigkeit. Der Artikel interveniert in diese Debatte, indem er die zweite Position
radikaler formuliert als die vorhandene Literatur: »PC« ist emanzipative Norm-
setzung – der Abbau von Privilegien und damit auch die Einschränkung der Privi-
legierten sind der vernünftige Kern dieser Politik.

Um dies zu zeigen, analysiere ich, wie Nietzsches Konzept der Sklavenmoral in
aktuellen rechten Debatten mobilisiert wird, und ich kontrastiere diesen Rechts-
nietzscheanismus dann mit einer linksnietzscheanischen Position, die »PC« als
emanzipative Umgestaltung herrschender Normen und Privilegienstrukturen
begreift. Zur Untermauerung dieses Verständnisses führe ich den Begriff des
»politischen Urteilens«2 ein und schlage vor, ihn anstelle des von rechts verein-
nahmten Begriffs »PC« zu verwenden. Dabei wird deutlich, dass der emanzipato-
rische Universalismus nur auf Grundlage einer partikularistischen politischen
Epistemologie verfolgt werden kann.

Aktuelle Debatten um »PC«

Als Reaktion auf die Erfolge rechter Parteien ist in letzter Zeit eine akademische
Debatte zur Kritik an »PC« und Identitätspolitik neu aufgeflammt.3 Dabei lassen
sich verschiedene Argumentationslinien unterscheiden: Von konservativer Seite
wird der Verlust gemeinschaftlicher Identität durch partikulare Identitätspolitik

1.

 
1 Vgl. zu diesem positiven Zusammenhang zwischen Verletzungen von »PC« und rechten

Wahlerfolgen die empirische Studie zu Donald Trump von Conway et al. 2017.
2 Damit soll keine Verbindung zum Werk Hannah Arendts angedeutet sein.
3 »PC« wird als Mittel von Identitätspolitik verstanden, und die Problematisierungen bei-

der Phänomene sind gleich.

Leviathan, 48. Jg., 1/2020, S. 29 – 51, DOI: 10.5771/0340-0425-2020-1-29

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:53:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29


als »neuer Tribalismus« kritisiert.4 Linke sehen darin eine Abkehr von der sozia-
len Frage und sogar eine Komplizenschaft mit dem Neoliberalismus.5 Quer durch
die Lager zieht sich die Befürchtung, dass der demokratische Diskurs durch Über-
empfindlichkeiten, Sprechverbote und Zensur zersetzt werde.6 Schematisch lautet
das Kernargument: Der »Weiße Arbeiter« würde durch die hegemoniale, kosmo-
politisch-neoliberale »PC«-Kultur ausgeschlossen und entfremdet und wehre sich
dagegen, indem er aus Protest rechts wähle. Die geteilte Diagnose ist also, dass
Identitätspolitik und »PC«-Kultur eine Ursache für das Erstarken der Rechten
sind. In den Debatten lässt sich somit eine typische »Umkehrung der Begrün-
dungslogik [diagnostizieren; K.S.], in der der Widerstand gegen Rassismus, Sexis-
mus oder Homophobie zur Ursache derselben erklärt wird«.7

Auch innerhalb der »identitätspolitischen« sozialen Bewegungen ist »PC«
umstritten, wie die Publikation mehrerer Sammelbände in jüngster Zeit zeigt:8

Kritisiert wird in erster Linie eine Einschränkung von Freiheit und eine aggressive
Diskussionskultur, wie schon der Titel des breit rezipierten Bands Beissreflexe
andeutet.9

Demgegenüber wird »PC« – auch in Beiträgen der genannten Sammelbände –
verteidigt, wobei vor allem zwei Strategien eingesetzt werden: Erstens wird dis-
kursanalytisch gezeigt, dass »PC«-Kritik rechte Skandalisierung ist und es sich
beim Bild einer totalitären und repressiven »PC«-Kultur um eine »Legende«
beziehungsweise einen »Mythos« handelt.10 Eine systematische Einschränkung
von Redefreiheiten durch »PC« gebe es demnach gar nicht, sondern diese Vorstel-
lung sei nur das Ergebnis von rechtspopulistischer Polemik, die Teil der rechten
Strategie zur Gewinnung kultureller und politischer Hegemonie sei.11 Im Sinne
einer solchen Kritik rekonstruiere ich im nächsten Abschnitt, wie »PC« als rechter
Kampfbegriff hegemonial wurde; aufgrund dieser Diagnose setze ich den Begriff
in Anführungszeichen. Zweitens wird darauf hingewiesen, dass »PC« ein allge-
mein geteiltes Programm der Gerechtigkeit zugrunde liegt und keine partikulare

 
4 Vgl. Fukuyama 2018; Lilla 2017.
5 Vgl. Michaels 2007; Eribon 2016; Fraser 2017. Vgl. zur Kritik an dieser Argumenta-

tion den Beitrag von van Dyk und Graefe im Leviathan 4/2019.
6 Vgl. Ullrich, Diefenbach 2017.
7 Siehe van Dyk 2019.
8 Vgl. lʼAmour laLove 2017; Berendsen et al. 2019.
9 Die Struktur dieser deutschen »innerlinken« Debatten zu »PC« ist auch geprägt von

der seit den 1990er Jahren anhaltenden Debatte zwischen »anti-imperialistischen« und
»antideutschen« Positionen, wobei erstere heute mit postkolonialer Kritik, einem
Fokus auf antimuslimischen Rassismus und poststrukturalistisch geprägter Methodik
einhergeht, während letztere ihren Schwerpunkt auf Antisemitismus legt und – über
den Umweg Adornos – für einen Universalismus der westlichen Aufklärung eintritt. Zu
den gegenläufigen Problematisierungen in der politischen Theorie, die diesen Spannun-
gen innerhalb der deutschen Linken zugrunde liegen, vgl. Edthofer 2015.

10 Vgl. Wilson 1995; Erdl 2004; Sparrow 2018.
11 Vgl. Auer 2002; Stass 2017.

30 Karsten Schubert

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:53:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29


Politik ist, wie ihr regelmäßig vorgeworfen wird12 – auf Grundlage einer solchen
universalistischen Normativität argumentiere ich im letzten Abschnitt für den
Begriff des »politischen Urteilens«.

Ich gehe in meiner Kritik jedoch noch einen Schritt weiter: Durch die Kontras-
tierung der rechtsnietzscheanischen und linksnietzscheanischen Positionen und
mit dem Konzept des »politischen Urteilens« werde ich die als »PC« kritisierten
Phänomene radikaler verteidigen als in der vorhandenen Literatur: Die linksnietz-
scheanische Perspektive hilft dabei, das Politische als einen Kampf um Privilegien
zu verstehen, weshalb Emanzipation notwendig mit der Einschränkung von Privi-
legien einhergeht – was zu Verlusten für Privilegierte und entsprechenden Gefüh-
len der Verletzung führt.

Im Gegensatz zu diesem Linksnietzscheanismus nenne ich »liberal« solche Posi-
tionen, die von der Möglichkeit machtfreier Räume ausgehen.13 Dieser liberalen
Struktur folgt nicht nur das rechte Argument der Meinungsfreiheit gegen die
»politisch korrekte« Verregelung des Sprechens. Auch die beiden Verteidigungen
von »PC« argumentieren in diesem Sinne liberal, wenn sie sich darauf beschrän-
ken, zu zeigen, dass es die als »PC« skandalisierten Phänomene wie »Tugendter-
ror«, »Sprachpolizei« und die Einschränkung der Meinungsfreiheit gar nicht gibt,
sondern es sich um eine große Übertreibung beziehungsweise einen »Mythos«
handelt, oder wenn sie »PC« verteidigen, indem sie universelle Diskriminierungs-
freiheit betonen und dabei Kämpfe um »PC« pazifistischer darstellen, als sie sind
– und sein sollten.14 Das Problem an der liberalen Position ist, dass sie strukturell
apologetisch ist, indem sie die rechte Prämisse anerkennt, dass es die an »PC« kri-
tisieren Einschränkungen nicht geben sollte.

»PC« als rechter Kampfbegriff

Der Begriff der »political correctness« wurde ursprünglich in den 1970er und frü-
hen 1980er Jahren in US-amerikanischen linken Kontexten verwendet, um auf
ironische Weise Kritik an möglicher Orthodoxie zu üben und die Unfähigkeit,
eigenen politischen Idealen gerecht zu werden, zu kommentieren. In den 1980er

2.

 
12 Vgl. van Dyk 2019; Villa, Geier 2019; Müller 2019.
13 Exemplarisch für eine liberale Position ist zum Beispiel auch Hoffmann 1996, der

»PC« bejaht, solange sie nur als politisches Argument auftritt, aber für totalitär hält,
wenn sie sich in sanktionsbewehrten Regeln niederschlägt.

14 Als »pazifistisch« bezeichne ich Positionen, die das Kämpferische, Antagonistische und
Gewaltvolle in der Politik ontologisch abblenden und normativ ablehnen. Dabei geht
es bei »PC« um Kämpfe um gesellschaftliche Normen und Ressourcen – eine pazifisti-
sche Position ist deshalb unrealistisch: So ist beispielsweise die Umsetzung von Antidis-
kriminierungsrichtlinien nicht einfach ein Verwaltungsakt im Zuge der Realisierung
universeller Freiheit, von der alle in gleichem Maße profitieren, sondern Teil eines poli-
tischen Kampfes, der dazu führt, dass Menschen Privilegien entzogen werden, was zu
Leid bei diesen Menschen führen kann. Eine realistische, also nichtpazifistische Posi-
tion rechnet mit solchem Leid durch relative Schlechterstellung als Teil von emanzipa-
torischer Politik.

»Political Correctness« als Sklavenmoral? Zur politischen Theorie der Privilegienkritik 31

Leviathan, 48. Jg., 1/2020

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:53:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29


Jahren wurde er von konservativen und rechten Kommentator*innen angeeignet,
um eine »Unterdrückung« ihrer Positionen durch eine vermeintliche liberale
beziehungsweise linke Hegemonie anzuklagen.15 Das Argument gegen »political
correctness« geht aber noch weiter: Der liberale beziehungsweise linke »Mei-
nungsterror« schränke individuelle Freiheiten und Rechte ein. Die Stärke dieser
Kritikstrategie besteht darin, linke Politik und das Einklagen von Minderheiten-
rechten als eine Verletzung von individuellen Rechten darzustellen.

Die Kritik an »PC« wurde in den 1990er Jahren in Deutschland aufgenommen
und hat dort insbesondere mit den Debatten um Thilo Sarrazin Anfang der
2010er Jahre einen neuen Schub bekommen, der die heutige Diskurshegemonie
der Neuen Rechten in den Massenmedien maßgeblich begünstigte.16 Indem die
grundsätzliche Verschaltung von »PC« und Repression im politischen Bewusstsein
erfolgreich etabliert werden konnte, wurde es für linke Politik erschwert, sich für
»PC« und die damit verbundenen politischen Forderungen einzusetzen.17 Dazu
trug auch eine intensive Skandalisierung von Einzelfällen im konservativen
Feuilleton sowie in liberalen Medien bei.18 Gegenwärtig wird der Begriff »politi-
cal correctness« quer durch das politische Spektrum in diesem Sinne verwendet.19

Systematisch bestimmt ist »PC«-Kritik eine Kritik an einer als repressiv empfun-
denen politischen Moral. Dabei geht es meist um eine Moral, die von gesell-
schaftskritischen Bewegungen gefordert wird, beispielsweise von feministischen,
queeren oder antirassistischen Gruppen. Hauptgegenstand dieser »PC«-Kritik
sind politisch-moralische Bewertungen und Sanktionierungen von sprachlichen
Äußerungen und politischen Praktiken. Darunter fallen erstens die Sanktionierung
von »hate speech«, also beispielsweise sexistische, homophobe oder rassistische
Aussagen oder Ausdrücke (wie »Schwuchtel«, »Schlampe« oder das N-Wort)
sowie Sprachregime, die zur Vermeidung von Verletzung und zur Gleichstellung
beitragen sollen. Zu »political correctness« werden entsprechend auch Reflexio-
nen darüber gezählt, ob man die oben genannten beleidigenden Worte in einem
Artikel benennen sollte (um auf Diskriminierungen hinzuweisen) oder nicht (weil
dies Verletzungen reproduzieren kann).20 Zweitens fällt die Bewertung und Sank-
tionierung von bestimmten Positionen und Weltanschauungen darunter, wie die

 
15 Vgl. Feldstein 1997, S. 1–7; Weigel 2016; Daub 2016; Moser 2017; Sparrow 2018.
16 Vgl. Weiß 2011.
17 Vgl. Brennan 1997, S. x.
18 Für eine Analyse dazu vgl. Daub 2016 und Weigel 2016. Auch in der linken Diskus-

sion werden Einzelfälle immer wieder diskutiert und skandalisiert, wie beispielsweise
die fehlgeleitete Umsetzung von »Critical Whiteness« beim No Border Camp in Köln
2012; vgl. femko 2012.

19 Vgl. Schutzbach 2018.
20 In Bezug auf das N-Wort gibt es die etablierte (wenn auch oft kritisierte) Position, dass

es nicht ausgeschrieben werden sollte, um rassistische Beleidigungen nicht ständig zu
wiederholen, während dies für »Schwuchtel« und »Schlampe« nicht gilt.

32 Karsten Schubert

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:53:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29


Negierung des Holocaust21 oder der Existenz von Rassismus. Damit verbunden
ist drittens die Selektion von Sprecher*innen in öffentlichen Foren. Solche Foren,
wie beispielsweise Vorträge an Universitäten oder Auftritte in Fernsehsendungen,
werden nach einer Vielzahl von Kriterien reguliert, unter anderem nach der poli-
tisch-moralischen Angemessenheit der Einladung von Sprecher*innen. »PC« kann
zur Kritik von Einladungspolitik dienen, insbesondere in Situationen, wo Gäste
nach Protest ausgeladen oder Vorträge abgesagt werden. Viertens geht es um die
politisch-moralische Bewertung von Praktiken, beispielsweise die Sanktionierung
von »cultural appropriation«.22 Fünftens werden politische Programme als »poli-
tisch korrekt« kritisiert, wenn sie auf Gleichstellung oder Minderheitenschutz
ausgerichtet sind; umkämpfte Themen sind hier beispielsweise gender-neutrale
Toiletten oder »affirmative action« (also die aktive Förderung von benachteiligten
Gruppen, insbesondere in den USA).

Zwei Argumentationsmuster sind bei der rechten Kritik solcher politisch-mora-
lischer Bewertungen als »PC« zentral: Erstens wird die Universalisierung einer
partikularen Position kritisiert, dass sich also eine partikulare Minderheit der
Mehrheit unberechtigt aufdränge und dabei durch die Setzung von neuen Regeln
als universell die Meinungsfreiheit einschränke; in diesem Sinne spricht Groth23

schon in den 1990er Jahren von einer »Diktatur der Guten« und Sarrazin24

(2014) von »Meinungsterror« und dem »Diktat der politischen Korrektheit«.
Zweitens wird jeglichen Diskurseinschränkungen das Ideal eines freien und offe-
nen Meinungsaustausches entgegengesetzt, wobei auch unbequeme Positionen
ausgehalten werden müssten.25 Dies werde aber durch eine Rhetorik der Viktimi-
sierung verhindert, mit der »PC« sich als Sache des Opferschutzes verkaufe und
sich somit aggressiv und machtvoll durchsetze. In diesem Sinne wird die junge
Generation der »Millenials« verächtlich als verweichlichte »snowflakes« bezeich-
net.26 Auf eine knappe Formel gebracht geht es bei »PC« also um die Kritik an
einer als unfair dargestellten Ermächtigung einer schwachen Minderheit. Mit der
folgenden Rekonstruktion Nietzsches lässt sich die argumentative Struktur dieser
rechten »PC«-Kritik analysieren. Dies führt zur Diagnose, dass die »PC«-Kritik
durch ihren Fokus auf Formfragen von inhaltlichen Fragen ablenkt und so der
Verteidigung von Privilegien dient.

 
21 In Deutschland ist dies ein Straftatbestand und damit einer der wenigen Fälle, in denen

das Grundrecht der Meinungsfreiheit tatsächlich durch »PC« eingeschränkt ist.
22 Vgl. Matthes 2018, Abschnitt 4.1.
23 Groth 1996.
24 Sarrazin 2014.
25 Vgl. Strenger 2015.
26 Vgl. Ullrich, Diefenbach 2017.

»Political Correctness« als Sklavenmoral? Zur politischen Theorie der Privilegienkritik 33

Leviathan, 48. Jg., 1/2020

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:53:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29


Rechtsnietzscheanismus und »PC«

Nietzsche ist für die Neue Rechte ein attraktiver Denker. Sowohl in Europa als
auch in den USA beziehen sich viele Rechte auf seine Schriften, insbesondere auf
die Genealogie der Moral.27 Diese Attraktivität erklärt sich aus Nietzsches Gestus
der radikalen Kultur- und Moralkritik, die gerade für Rechte, die sich als gesell-
schaftlich randständig und radikal kritisierend verstehen, Anschlussmöglichkeiten
eröffnet.28 Im Lichte der Selbstpositionierung der Rechten gegen die als falsch und
dekadent empfundene Welt, die von »politisch korrekten« Regeln zusammenge-
halten werde, kann die Auflehnung gegen »PC« zum Kernanliegen werden.29 In
rechten oder konservativen Blogeinträgen wird die Verbindung zwischen Nietz-
sches Kritik der Sklavenmoral und der Kritik einer vermeintlichen »PC«-Kultur
explizit gezogen.30 Aus Sicht der Autor*innen würde Nietzsche die heutige »PC«
als ultimativen Kulminationspunkt der Sklavenmoral interpretieren:

»Man kann sich nur vorstellen, welche Verachtung Nietzsche für die zeitgenössischen
westlichen Gesellschaften und ihre Institutionalisierung der Moral des Ressentiments
hegen würde. Er würde die heute allgegenwärtige Institutionalisierung der so genannten
›politischen Korrektheit‹ zweifellos als Kulminationspunkt der Sklavenmoral und Umkeh-
rung des Vornehmen betrachten.«31

Auch in Deutschland wird das so gesehen und Nietzsche für die Kritik des »Gut-
menschentums« herangezogen, für das auch der aggressivere Begriff »linksgrün-
versifft« verwendet wird: »Von dem, was Nietzsche in der Genealogie der Moral
über das Ressentiment schreibt, lässt sich eine direkte Linie zum Gutmenschen-
tum ziehen, dem sich die AfD entgegenstellt.«32 Die Bezugnahme der deutschen
Neuen Rechten auf Nietzsche wurde zuletzt von Kaufmann geschildert,33 aller-
dings geht es ihm nur um Referenzen, weniger um Denkstrukturen und philoso-
phische Argumentationen. Tatsächlich findet man auch in rechten Blogs kaum
mehr als die zitierten Analogisierungen, durch die die eigene Position mit dem
Bezug auf Nietzsches Autorität aufgewertet werden soll; doch es gibt keine syste-
matische Erläuterung der Verbindung zwischen »PC« und Sklavenmoral. Die ein-
zige aktuelle Interpretation, die Nietzsche als rechten Denker ernst nimmt und
dafür kritisiert, bleibt essayistisch und gibt keine Einsichten zur »PC«.34 Diese

3.

 
27 Nietzsche 1999 [1887].
28 Vgl. Illing 2018.
29 Diese Programmatik schlägt sich schon im Namen des rechtsextremen Blogs »Politi-

cally Incorrect« nieder; www.pi-news.net (Zugriff vom 20.12.2019).
30 Vgl. Henriques 2016.
31 »One can only imagine the contempt Nietzsche would have for contemporary Western

societies and their institutionalization of the morality of ressentiment. […] He would
no doubt regard the now all-pervasive institutionalization of what has been termed
›political correctness‹ to be the ultimate in the elevation of slave-morality and the
inversion of nobility.« (Preston 2014).

32 Jongen 2016, Absatz 40.
33 Kaufmann 2018.
34 Vgl. Beiner 2018.

34 Karsten Schubert

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:53:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29


Lücke in der (rechten) Literatur möchte ich im Folgenden schließen, um zu einem
besseren Verständnis der rechten Rationalität beizutragen, was die Voraussetzung
für deren Kritik ist. Die Methode ist dabei, Nietzsches Genealogie der Moral her-
meneutisch zu rekonstruieren und systematisch mit einer Analyse des »PC«-Dis-
kurses zu verbinden.

Um mit Nietzsche »PC« zu kritisieren, ist es nötig, seine Kritik der Sklavenmo-
ral und sein Fürsprechen für die Herrenmoral direkt auf gesellschaftliche Gruppen
zu beziehen, also davon auszugehen, dass mit »Herren« und »Sklaven« real exis-
tierende Gruppen beschrieben werden können. Eine solche rechts-konservative
Interpretation lässt sich durchaus hermeneutisch rechtfertigen.35 Nietzsches Kritik
an der Sklavenmoral, durch die eigentlich Ohnmächtige mächtig geworden sind
und nun die ganze Gesellschaft dominieren und durch ein Korsett moralischer
Regeln quälen, trifft dann tatsächlich genau die oben vorgestellte Kritik an der
»PC«. Die affektive Energie der »PC«-Kritik wird aber durch die Lektüre Nietz-
sches verständlicher, weil sie in seinem Text so beeindruckend auftritt: Sie speist
sich aus der Ablehnung der Schwachen gerade wegen ihrer Schwäche, also aus
einer sozialdarwinistischen Position. Da es Teil der rechten Diskursstrategie ist,
möglichst bürgerlich zu erscheinen,36 ist dies in den typischen »PC«-Kritiken
meist nicht explizit formuliert, sondern schwingt nur mit, wie beispielsweise bei
der Kritik an den verweichlichten »snowflakes«. Bei Nietzsches Hass auf die
Schwachen und Kranken hingegen ist der Sozialdarwinismus explizit und wird
beispielsweise in diesem Zitat sichtbar:

»Die Kranken sind die grösste Gefahr für die Gesunden; nicht von den Stärksten kommt
das Unheil für die Starken, sondern von den Schwächsten. […] Die Krankhaften sind des
Menschen grosse Gefahr: nicht die Bösen, nicht die ›Raubthiere‹. […] Die Schwächsten
sind es, welche am Meisten das Leben unter Menschen unterminiren, welche unser Ver-
trauen zum Leben, zum Menschen, zu uns am gefährlichsten vergiften und in Frage stel-
len.«37

Diese hasserfüllte Kritik an den Schwachen, die das Leben »unterminiren« und
das Vertrauen zum Leben und Menschen »vergiften«, kann gut auf die Debatte
um »PC« übertragen werden. Darin geht es ja gerade um als zu radikal empfun-
dene politische Kritik, die sich bemüht, die üblichen Normen und Maßstäbe zu
reformieren, was aus der universalistischen Perspektive der »Herren« dann einer
Vergiftung und Unterminierung durch eine partikulare Minderheit gleichkommt.

Anhand dreier Argumente von Nietzsches Kritik der Sklavenmoral, die sich sys-
tematisch auch in der »PC«-Kritik finden, erläutere ich den Hass auf die Sklaven
beziehungsweise die »politisch Korrekten«: das naturalistische Argument (1), das
psychologistische Argument (2) und der daraus folgende Unterschied zwischen
Sklaven- und Herrenmoral (3).

(1) Der Naturalismus bei Nietzsche bezeichnet dessen Position, dass es tatsäch-
lich und natürlicherweise Starke und Schwache beziehungsweise Herren und Skla-

 
35 Vgl. Kaufmann, Sommer 2018.
36 Vgl. Schutzbach 2018.
37 Nietzsche 1999 [1887], S. 367–368.

»Political Correctness« als Sklavenmoral? Zur politischen Theorie der Privilegienkritik 35

Leviathan, 48. Jg., 1/2020

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:53:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29


ven gibt und dass sich aus diesen Unterschieden »normative« Forderungen ablei-
ten lassen: das Recht des Stärkeren. Nietzsches Naturalismus wird insbesondere
von analytisch geprägten Moralphilosophen diskutiert38 und spielt in der linken
Nietzsche-Rezeption kaum eine Rolle. In typischen Verteidigungen von Nietzsches
Naturalismus liegt der Fokus auf metaethischen Fragen und nicht auf Nietzsches
hierarchisierend-aristokratischer Aufteilung in Starke und Schwache.39

Nietzsche trägt sein Argument für diesen Naturalismus zunächst in der Meta-
pher der Raubvögel vor, die darüber lachen, wenn die Lämmer es für unmoralisch
halten, von ihnen gefressen zur werden. Er möchte, von der Seite der Raubvögel
argumentierend, die Absurdität der Forderung der schwachen Lämmer nach einer
moralischen Bewertung und praktischen Eindämmung der unfairen Ausgangslage
nachweisen: »Von der Stärke verlangen, dass sie sich nicht als Stärke äussere, dass
sie nicht ein Überwältigen-Wollen, ein Niederwerfen-Wollen, ein Herrwerden-
Wollen, ein Durst nach Feinden und Widerständen und Triumphen sei, ist gerade
so widersinnig als von der Schwäche verlangen, dass sie sich als Stärke äussere.«40

Kurz: Es gibt Starke und Schwache, und eine Moral zu verlangen, die auf den ega-
litären Ausgleich dieser natürlichen Umstände abzielt, ist absurd – in den weiteren
Argumentationsschritten wird klar, dass Nietzsche in einer solchen Moral nicht
nur kognitive Fehlschlüsse sieht, sondern sie auch für gefährlich hält.

In zeitgenössischen »PC«-Debatten finden sich zwei Arten naturalistischer
Argumente. Einerseits werden Unterschiede in rassistischen und anderweitig dis-
kriminierenden Diskursen als natürliche Tatsachen präsentiert, die aber wegen der
von den Schwachen durchgesetzten »PC« nicht ausgesprochen werden dürften.
Nach diesem Schema argumentiert Sarrazin in Deutschland schafft sich ab.41

Andererseits unterliegt ein Naturalismus der Hierarchieunterschiede auch einer
»PC«-Kritik, die nicht offen rassistisch (oder sexistisch, homophob etc.) argumen-
tiert, sondern mit liberalen Argumenten wie formaler Gleichheit und Meinungs-
freiheit. Indem hier die soziale Bedingtheit von Subjektivität ignoriert wird, wird
die soziale Position von Menschen naturalisiert. In diesem Sinne wird beispiels-
weise argumentiert, dass Frauen wegen ihrer eigenen, freien, »natürlichen« Ent-
scheidung oft weniger karriereorientiert seien als Männer, weshalb hier nicht
durch »politisch korrekte« Quoten interveniert werden sollte.42 Auch die politi-
sche Gestaltung von Sprache – ein zentrales Thema der »PC«-Debatte – wird auf
Grundlage des liberal-naturalistischen Paradigmas als ein unzulässiger Eingriff in
deren »natürliche« Entwicklung und in die Meinungsfreiheit der einzelnen Spre-
chenden kritisiert.43

 
38 Vgl. Janaway, Robertson 2012.
39 Vgl. Leiter 2007.
40 Nietzsche 1999 [1887], S. 279.
41 Sarrazin 2010; siehe dazu Kemper 2014.
42 Vgl. Schunke 2018.
43 Vgl. zum Anti-Genderismus Hark, Villa 2015 und zum strukturellen Zusammenhang

zwischen Naturalismus und Liberalismus Menke 2015.

36 Karsten Schubert

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:53:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29


(2) Psychologismus: Nietzsche erklärt die Moral aus der psychischen Disposi-
tion der Schwachen und entwertet damit moralische Forderungen grundsätzlich,
indem er sie als psychische Reaktion pathologisiert, anstatt sie als rationale Posi-
tion zu diskutieren. Nach Nietzsche erfinden »die Unterdrückten, Niedergetrete-
nen, Vergewaltigten« die Moral »aus der rachsüchtigen List der Ohnmacht
heraus«.44 Sie ertragen es nicht, schwach zu sein, wollen sich ermächtigen, indem
sie hinterlistig ihre eigene Schwäche als ein moralisches Gut definieren, das dann
als Gerechtigkeit, Mitleid, Egalität und Rücksichtnahme auftritt.

»Wie man auf Erden Ideale fabriziert? […] Die Schwäche soll zum Verdienste umgelogen
werden; […] und die Ohnmacht, die nicht vergilt, zur ›Güte‹; die ängstliche Niedrigkeit
zur ›Demuth‹; die Unterwerfung vor Denen, die man hasst, zum ›Gehorsam‹ […]. Das
Unoffensive des Schwachen, die Feigheit selbst, […] kommt hier zu guten Namen, als
›Geduld‹; […] das Sich-nicht-rächen-Können heisst Sich-nicht-rächen-Wollen, vielleicht
selbst Verzeihung.«45

Die Energie, die die Schwachen in Moral- und Regeldurchsetzung investieren,
attribuiert Nietzsche einer pathologischen und gewaltvollen Lust an der Bestra-
fung der Starken. Der gekränkte Schwache versuche so seine (ihm natürlich gege-
bene) gesellschaftliche Position umzukehren, wobei die Lust an der so motivierten
Bestrafung umso ausgeprägter sei, je schwächer er ist:

»[…] das Wohlgefühl, seine Macht an einem Machtlosen unbedenklich auslassen zu dür-
fen […]: als welcher Genuss um so höher geschätzt wird, je tiefer und niedriger der Gläu-
biger in der Ordnung der Gesellschaft steht, und leicht ihm als köstlichster Bissen, ja als
Vorgeschmack eines höheren Rangs erscheinen kann.«46

Nietzsche fasst dieses psychopathologische Verhältnis zwischen Schwäche und der
Lust an Regelsetzung und Sanktionierung unter den Begriff des »Ressenti-
ments«.47 Auf diesen greifen auch viele Kritiker von »PC« zurück, um damit die
psychische Konstellation der »politisch Korrekten« zu adressieren, deren
»Tugendterror« als eine verbitterte und aggressive Reaktion der Ermächtigung
aus einer Situation der Schwäche interpretiert wird.

Eine nietzscheanische Kritik an einer pathologischen Umwertung, die das
Schwache als gut definiert, ist in der »PC«-Debatte zentral. Hintergrund dafür ist,
dass in der aktuellen Gesellschaftskritik die soziale Position eine wichtige Rolle
spielt, weil Diskriminierung oft besser aus der Position der Betroffenen beurteilt
werden kann. Der (tatsächlich oft rituelle) Hinweis auf die eigene soziale (Diskri-
minierungs- oder Privilegien-)Position wird ganz im Sinne Nietzsches als eine
Selbstviktimisierungskultur48 kritisiert, bei der es nur darum gehe, auf dem eige-
nen Opferstatus zu beharren, sich dadurch besonders viel Gehör zu verschaffen

 
44 Nietzsche 1999 [1887], S. 280.
45 Ebd., S. 281 f.
46 Ebd., S. 299 f.
47 Ebd., S. 271.
48 Teil der politischen Diskurskultur, die soziale Positionierung berücksichtigt, ist nicht

nur, sich durch den Bezug einer diskriminierten Position als Sprecher*in auszuweisen,
die zu einem bestimmten Thema gehört werden sollte, sondern auch zu zeigen, dass
man die eigene Positioniertheit und Privilegiertheit reflektiert, um auch von einer privi-

»Political Correctness« als Sklavenmoral? Zur politischen Theorie der Privilegienkritik 37

Leviathan, 48. Jg., 1/2020

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:53:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29


und die eigene Schwäche so als politisches Kapital einzusetzen.49 Diese Kritik fin-
det sich nicht nur bei rechten und konservativen Denker*innen, sondern auch in
der linken Debatte um Identitätspolitik.50 So schlägt sich das Psychogramm der
sich aggressiv ermächtigenden Schwachen nicht nur in einigen Beiträgen, sondern
schon im Titel des viel diskutierten Sammelbands Beissreflexe51 nieder, der eine
aggressive Diskussionskultur anprangert, die durch psychopathologische Reflexe
innerhalb einer vermeintlichen Opferkultur und nicht durch rationale Argumenta-
tion gesteuert sei.

Wichtig ist, dass dieses psychologistische Argument nicht ohne die erste, natura-
listische Prämisse funktioniert. Den Schwachen kann nur eine solche psychische
Reaktion diagnostiziert werden, wenn sie als Schwache naturalisiert werden; und
auch nur dann kann ihrer Aggression und Gewalt (beziehungsweise der als
aggressiv wahrgenommenen Moralsetzung) mit dem Hass begegnet werden, den
man in Nietzsches Text und in den »PC«-Kritiken findet. Würde man sie als eben-
bürtig wahrnehmen, als Opponenten grundsätzlich gleichen Ranges (»Herren«),
dann würde man ihre Aggression als Ausdruck ihrer Stärke interpretieren und
ihren Sieg gegebenenfalls akzeptieren – eine Sache der Ehre. Doch auf Basis des
Naturalismus führt der Psychologismus zu Hass.

(3) Sklavenmoral vs. Herrenmoral: Nietzsches psychologistisch motivierter Hass
auf die Schwachen begründet sich nicht nur in seiner naturalistischen Festschrei-
bung ihrer Position, sondern auch auf dem Effekt der Schwachen auf die Moral.
Die psychologistische Erklärung der Moral zeigt, dass sie als Sklavenmoral
bestimmte, in Nietzsches Augen hochproblematische Eigenschaften hat. Dies
beschreibt er mit dem Gegensatz von »gut« und »schlecht« als Codierung der
»guten« Herrenmoral als »gut« und »böse« als Codierung der »schlechten« Skla-
venmoral. »Böse« im Gegensatz zu »schlecht« ist deshalb problematisch, weil die
Moral hier immer schon mit Hass, Aggression und der Lust an der Bestrafung
auftritt. Der »Priester«, der »jenes ›böse‹ aus dem Braukessel des ungesättigten
Hasses«52 schafft, ist für Nietzsche der Idealtyp dieser psychologistischen Ver-
schränkung von Schwäche und Aggression: »Die Priester sind, wie bekannt, die
bösesten Feinde – weshalb doch? Weil sie die ohnmächtigsten sind. Aus der Ohn-
macht wächst bei ihnen der Hass in’s Ungeheure und Unheimliche, in’s Geistigste
und Giftigste.«53

 
legierten Position heraus zu sprechen. Von Rechts wird diese Diskurskultur wiederum
als Herrschaftsinstrument privilegierter Eliten kritisiert, das Menschen, die sie nicht
beherrschen, vom Diskurs ausschließe.

49 Vgl. kritisch dazu Scheu 2016.
50 Selbst die feministische Theoretikerin Wendy Brown kritisiert mit Nietzsches Begriff

des Ressentiments eine psychopathologische Verhaftung der Identitätspolitik am
Opferstatus; Brown 1993.

51 Vgl. lʼAmour laLove 2017. Siehe kritisch dazu Biskamp 2017.
52 Nietzsche 1999 [1887], S. 274.
53 Ebd., S. 266 f.

38 Karsten Schubert

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:53:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29


Dabei spezifiziert Nietzsche die Unterscheidung von »gut und böse« als grund-
sätzlich vom Ressentiment geprägt, weil böse »eben der ›Gute‹ der andren Moral
[ist], eben der Vornehme, der Mächtige, der Herrschende, nur umgefärbt, nur
umgedeutet, nur umgesehn durch das Giftauge des Ressentiment«.54 Besonders
problematisch ist für Nietzsche, dass die so entstehende Sklavenmoral rein reaktiv
und negativ bleibt:

»Der Sklavenaufstand in der Moral beginnt damit, dass das Ressentiment selbst schöpfe-
risch wird und Werthe gebiert […]. Während alle vornehme Moral aus einem triumphi-
renden Ja-sagen zu sich selber herauswächst, sagt die Sklaven-Moral von vornherein Nein
zu einem »Ausserhalb«, zu einem »Anders«, zu einem »Nicht-selbst«: und dies Nein ist
ihre schöpferische That. Diese Umkehrung des werthesetzenden Blicks – diese nothwen-
dige Richtung nach Aussen statt zurück auf sich selber – gehört eben zum Ressentiment:
die Sklaven-Moral bedarf, um zu entstehn, immer zuerst einer Gegen- und Aussenwelt, sie
bedarf, physiologisch gesprochen, äusserer Reize, um überhaupt zu agiren, – ihre Aktion
ist von Grund aus Reaktion.«55

Nietzsche diagnostiziert, dass diese Sklavenmoral im Abendland hegemonial
geworden ist, hält sie für ursächlich für die Strafkultur und das schlechte Gewis-
sen. Denn erst durch aggressive Strafen würde sich ein Moralgedächtnis heraus-
bilden,56 es würde dem Menschen quasi eingeprügelt und führe so zum schlechten
Gewissen und einer quälenden und lähmenden Kultur der Schuld, wofür die
Schwachen verantwortlich seien: »[W]er überhaupt die Erfindung des ›schlechten
Gewissens‹ auf dem Gewissen hat, – der Mensch des Ressentiment!«57

In der zeitgenössischen »PC«-Kritik findet man nun Diagnosen des Untergangs
der politischen Kultur, die nach genau demselben Muster funktionieren. Der
»Tugendterror« und »Meinungsterror« durch eine Minderheit, die aber so mäch-
tig imaginiert wird, dass sie die gesamte politische Kultur dominiere, führe zu dra-
konischen Strafen bei Nichtbeachtung der gerade geltenden »politisch korrekten«
Regeln. Ergebnis einer solchen »Hexenjagd« sei eine Kultur der gegenseitigen
Schuldzuweisung und depressive »Hypersensibilität«.58 Dies wiederum bringe
eine Lähmung des Diskurses durch die ständig notwendige, internalisierte Selbst-
kontrolle mit sich. Die Menschen würden die »PC«-Kultur so sehr verinnerlichen,
dass sie sich permanent schuldig fühlten – das schlechte Gewissen werde in den
Menschen installiert, indem sie zur ständigen Reflexion ihrer Privilegien aufgeru-
fen würden. Der »political correctness« wird darüber hinaus vorgeworfen, rein
negativ, reaktiv und nicht schöpferisch zu sein – wie Nietzsches Sklavenmoral.

Mit dieser systematischen Erläuterung der These vieler Rechter, die sich auf
Nietzsche als Gewährsmann für die Kritik an »PC« berufen, kann man die Tiefen-
struktur der »PC«-Kritik besser verstehen: Sie beruht auf den drei vorgestellten
Argumenten mitsamt ihren Prämissen. Alle drei Argumente – das naturalistische,
das psychologistische und das der repressiven Sklavenmoral – formen, aufeinan-

 
54 Ebd., S. 274, auch 378 f.
55 Ebd., S. 270 f.
56 Vgl. ebd., S. 279.
57 Ebd., S. 311.
58 Köhler 2016.

»Political Correctness« als Sklavenmoral? Zur politischen Theorie der Privilegienkritik 39

Leviathan, 48. Jg., 1/2020

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:53:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29


der aufbauend, eine kohärente politische Position Nietzsches und der »PC«-Kri-
tik, die sich zusammenfassend als Privilegienverteidigung beschreiben lässt. Der
Naturalismus essentialisiert eine Differenz zwischen Starken und Schwachen, Pri-
vilegierten und Nichtprivilegierten, und bildet die Basis für die Ablehnung von
privilegien- und machtkritischer Politik. Der Psychologismus unterfüttert diese
Position mit Hass und disqualifiziert Privilegienkritik als Psychopathologie. Der
Begriff der Sklavenmoral zeigt auf, welche Konsequenz die Moral der Schwachen
für die Allgemeinheit beziehungsweise für die Starken hat: Gewalt, Angst,
schlechtes Gewissen, reine Negativität und daraus folgende Lähmung.

Insbesondere wird hier deutlich, dass eine Verschiebung von Inhaltsfragen zu
Formfragen die generelle Struktur der »PC«-Kritik ist. Ein inhaltliches Anliegen –
nämlich die Verteidigung der existierenden Machtstruktur mit Privilegien für die
einen und Diskriminierung der anderen – soll durchgesetzt werden, doch die
Argumente dafür sind auf einer formellen Ebene angesiedelt: die Kritik der rein
reaktiven und negativistischen Sklavenmoral, die Freiheiten einschränkt und zur
Verbreitung von Qualen durch Strafen und das schlechte Gewissen führt. Die
Frage danach, für welches inhaltliche Ziel welche Qualen vertretbar sind und wel-
che nicht, kann und soll in diesem Rahmen nicht gestellt werden. Dies würde zu
einem Diskurs über Macht- und Diskriminierungsverhältnisse führen, der gerade
vermieden werden soll. Die unterstellte Allgemeinheit der diagnostizierten Dis-
kurspathologien und Freiheitseinschränkungen ist ja gerade die Stärke des Wech-
sels auf die formale Ebene – sonst würde noch unverhohlener sichtbar, dass das
Ziel der Schutz partikularer Privilegien ist. Dass dieses Ziel in Nietzsches Natura-
lismus offener zutage tritt als in der zeitgenössischen »PC«-Kritik, die auf das
Thema der Meinungsfreiheit fokussiert und so erfolgreich vom rechten Rand in
die Mitte wandern konnte, ändert nichts an diesem Befund. Kurz: Der normative
Ausgangspunkt ist eine Differenz zwischen Niederen und Höheren, die verteidigt
werden soll – Nietzsche und die »PC«-Kritik sind die Apologie des Bestehenden,
stärker noch, die (Re-)Kreation autoritärer Differenz.59

Linksnietzscheanismus und politisches Urteilen

Der zentrale Unterschied zwischen der rechten und der linken Nietzsche-Interpre-
tation ist, dass die rechte Interpretation einen Kampf zwischen guter Herrenmoral
und schlechter Sklavenmoral im Hier und Jetzt sieht, während die linke Nietz-
sche-Interpretation die generelle Vermachtung aller Moral in den Mittelpunkt
rückt,60 also einer radikalen Immanenzperspektive folgt. So wird Nietzsche in der
linken Perspektive zum Stichwortgeber der kritischen Sozialphilosophie im Allge-
meinen, weil er prototypisch das Verhältnis zwischen Gesellschaft und Indivi-
duum problematisiert und es als generell vermachtet darstellt. In diesem Sinne

4.

 
59 Dieser Befund lässt sich mit empirischen Studien anreichern, beispielsweise den Dia-

gnosen in Heitmeyers Deutsche Zustände zu einer neuen rohen Bürgerlichkeit; vgl.
Heitmeyer 2015.

60 Vgl. van Tongeren 2008, S. 391.

40 Karsten Schubert

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:53:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29


etwa betont Martin Saar, dass Nietzsches Kritik am schlechten Gewissen auf
Sozialisation in toto abzielt und auf deren Kosten hinweist61 – und das heißt
gerade, dass moralgeleitete Sozialisation nicht überwunden werden kann. Das
Kernanliegen der linken Nietzsche-Interpretation besteht demnach also nicht in
der Kritik der Sklavenmoral, sondern darin, mit Nietzsche ein begriffliches Instru-
mentarium zu entwickeln, mit dem das Leiden durch und die Kosten der Soziali-
sation, die zum schlechten Gewissen oder allgemeiner: zur Internalisierung von
Werten und Handlungsnormen und zur Stabilisierung von Herrschaft führt, auf-
zudecken und zu kritisieren. Nietzsche hilft durch seinen Konstruktivismus und
seine radikale Perspektivität gerade dabei, die arbiträre und kontingente Macht-
verteilung in geltenden gesellschaftlichen Normen zu sehen. Er wird so zum
genauen Gegenteil dessen, was die Rechten aus ihm machen, nämlich eine Optik
zur Exposition von Ungerechtigkeit und gewaltvoller Unterdrückung selbst noch
in neutral scheinenden Regeln, Normen und Institutionen, mit anderen Worten:
zur Sichtbarmachung von Privilegien.

Um die linke Nietzsche-Interpretation zu konturieren, kontrastiere ich die drei
oben rekonstruierten Elemente der rechten Interpretation mit ihren linken Gegen-
stücken. Der Linksnietzscheanismus geht von Konstruktivismus statt Naturalis-
mus aus, macht die Perspektive der Unterdrückten gegen psychologistische Kritik
stark, was schließlich zum Begriff des »politischen Urteilens« statt sklavenmorali-
scher »political correctness« führt. Die folgende Schilderung der linksnietzschea-
nischen Position folgt dabei einer anderen Methode als die hermeneutische
Rekonstruktion der rechten Position im letzten Abschnitt. Sie führt wesentlich
weiter vom Text weg und fasst zusammen, wie die zeitgenössische Sozialtheorie
zentrale Elemente von Nietzsches Denken, insbesondere vermittelt durch Fou-
cault, produktiv aufnimmt. Sie entspricht weniger dem »Geist« von Nietzsches
Text als die hermeneutisch rekonstruierte rechte Position, beruht aber auf plausi-
bleren Prämissen. Zentral sind dabei neben Foucaults Machtanalytik die Theorie
von sozialen Privilegien und die feministische Epistemologie.

(1) Konstruktivismus statt Naturalismus: Nietzsches Genealogie der Moral und
des schlechten Gewissens aus einem Kampf verschiedener sozialer Positionen
wurde in der linken Sozialtheorie aufgenommen, weil sie eine historisierende und
machtanalytische Perspektive auf Normen und Praktiken ermöglicht.62 Von
Nietzsche kommt dann die Einsicht, dass es keine universellen, naturalistisch
begründeten Normen geben kann, sondern dass die geltenden Normen immer das
Resultat von historischen Kämpfen sind. Die Geschichte werde von den Siegern
geschrieben, was durch die Genealogie analysiert werden könne, um zeitgenössi-
sche, geronnene Machtverhältnisse zu kritisieren.63 Aus dieser Perspektive ist
Nietzsches naturalistische Festschreibung der Starken und Schwachen ein Restele-
ment von Metaphysik, das seinem nachmetaphysischen Denken widerspricht.
Starke und Schwache können nicht das naturalistische Fundament der Moralkri-
 
61 Vgl. Saar 2019.
62 Vgl. Schotten 2019.
63 Vgl. Foucault 2005; Saar 2007.

»Political Correctness« als Sklavenmoral? Zur politischen Theorie der Privilegienkritik 41

Leviathan, 48. Jg., 1/2020

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:53:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29


tik sein, weil Subjektivität – wie Nietzsche bezüglich des schlechten Gewissens
zeigt – selbst ein historisch kontingentes Produkt von sozialen Normen ist. Fou-
cault hat dafür den Begriff der Subjektivierung geprägt. Die jeweiligen Positionen
der Stärke und der Schwäche in einer Gesellschaft sind deshalb nicht natürlich
gegeben, sondern das Resultat ihrer Machtregime, Institutionen und Subjektivie-
rungen. Um die strukturelle Dimension von Macht, die Handlungsoptionen eröff-
net und verschließt, zu adressieren, wird heute der Begriff der Privilegien verwen-
det: Vorteile, die sich aus den strukturellen Diskriminierungen anderer ergeben.64

Der Privilegienbegriff bietet sich zur Erläuterung einer linksnietzscheanischen
Position zu »PC« aus zwei Gründen an: Erstens passt er spiegelbildlich zur rechts-
nietzscheanischen »PC«-Kritik, die Einschränkungen und Verluste beklagt; der
Begriff der Privilegien macht deutlich, dass diese weder Zufall noch unerwünschte
Nebenfolgen, sondern notwendiges Mittel und gewünschtes Ziel von emanzipato-
rischer politisch-moralischer Normsetzung sind. Damit lässt sich zweitens ein
offensiverer Linksnietzscheanismus begründen als jene pazifistischen Versionen,
die heute in der Akademie verbreitet sind. Eine pazifistische Ethik entwickelt bei-
spielsweise Butler65 nach Nietzsche und Foucault, in der sie die soziale Konstitu-
iertheit und Undurchsichtigkeit des Subjekts zum Ausgangspunkt macht, um mit
Levinas für eine Ethik der Rücksichtnahme und Nachsicht zu argumentieren:
Wenn den Subjekten Selbstidentität grundsätzlich versagt bleibt, sei es unange-
bracht, sie unnachgiebig zur Rechenschaft und Verantwortung zu ziehen. Doch
bei »PC« geht es nicht um Subjektivierung als ethisches Problem im Allgemeinen,
sondern um spezifische Subjektivierungsregime, die einige Menschen mit Privile-
gien ausstatten, andere nicht. Diese Subjekte sind sich meist transparent genug,
um für ihre eigenen Privilegien zu kämpfen (wie die Rechten) oder denen der
anderen den Kampf anzusagen (wie die Linken). Obwohl Butler diesen kämpferi-
schen Aspekt in ihrer Fundierung einer postnietzscheanischen Normativität kaum
betont,66 helfen ihre Überlegungen dabei, zu begründen, mit ethischer Gewalt für
die Schwachen einzutreten. Denn obwohl man den gesellschaftlichen Normen
ausgesetzt und nicht für sie verantwortlich ist, muss man sie als ethisch Han-

 
64 Der Privilegienbegriff ist deswegen tiefennietzscheanisch, weil er im Gegensatz zur nur

auf die »Opfer« blickenden Gleichstellungspolitik auch die Profiteure der gesellschaft-
lichen Machtverhältnisse fokussiert: Wenn Gesellschaft ein Kampf um Macht ist, dann
ist es illusorisch, die Benachteiligten besserzustellen, ohne dass die Privilegierten
schlechter gestellt werden. Entsprechend liegt Foucaults nietzscheanische Machttheorie
insbesondere aktuelleren Arbeiten zu Privilegien zugrunde, wie Dei et al. 2004, obwohl
die Verbindung zwischen diesen beiden Feldern erstaunlich unterentwickelt ist; vgl.
McWhorter 2016. Der Privilegienbegriff wurde seit den 1970er Jahren insbesondere
von schwarzen Feministinnen in den USA benutzt (vgl. Hull 1982; McIntosh 1988;
Kimmel, Ferber 2018), während die Ursprünge des Konzepts bis zu Du Bois 1935
zurückverfolgt werden können, der vom »public and psychological wage« des Weiß-
Seins spricht.

65 Butler 2014.
66 Ein wenig deutlicher wird das Kämpferische in Butler, Spivak 2017, S. 45–49.

42 Karsten Schubert

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:53:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29


delnde kritisieren. Ethik ist für Butler deshalb Subjekt- und Machtkritik67 – auf
die »PC«-Debatte bezogen bedeutet dies: radikale Privilegienkritik.

(2) Perspektive der Unterdrückten statt Psychologismus: Aus dieser Interpreta-
tion von Nietzsches Macht- und Subjekttheorie leitet sich dann das Gegenteil des
pathologisierenden rechtsnietzscheanischen Psychologismus ab, nämlich die Per-
spektive der Opfer einzunehmen beziehungsweise ihr epistemische Priorität zu
gewähren. Nietzsches psychologistische Erklärung der Entstehung der Sklavenmo-
ral aus dem Ressentiment macht nur vor dem Hintergrund des Naturalismus
Sinn, wenn er also – metaphysisch verhaftet – davon ausgeht, dass es gut und not-
wendig ist, dass die Starken stark und die Schwachen schwach sind. Die kon-
struktivistische Lesart dagegen stellt die Arbitrarität und Brutalität der herrschen-
den Machtverhältnisse heraus und klagt sie an. Einerseits ist die Grundlage dafür
eine objektive Analyse gesellschaftlicher Verhältnisse, denn Privilegien gibt es, sie
sind messbar. Andererseits zeigt aber der linksnietzscheanische Konstruktivismus,
dass es keine universelle Perspektive gibt, von der aus Unrecht beurteilt werden
könnte. Er liefert aber sehr plausible Gründe dafür, dass die Geschichte von den
Siegern geschrieben ist und unser normativ-praktisches Wissen von Macht zumin-
dest teilweise korrumpiert ist.

Die letzte, quasi-universelle Normativität, die sich aus dieser Sozialtheorie ablei-
ten lässt, ist eine Ethik der ständigen Macht- und Subjektkritik.68 Eine solche
Gesellschaftskritik, die mit dem Problem der Korrumpierung des Wissens und der
Unterdrückung minoritärer Wissensformen umgehen will, operiert mit einer spezi-
fischen politischen Epistemologie: einer Hermeneutik des Verdachts gegenüber
dem hegemonialen Wissen und einer politepistemischen Privilegierung von unter-
drückten Perspektiven. Diese linksnietzscheanische Kritik kann sich auf eine
breite Allianz sozialtheoretischer Quellen berufen, wobei insbesondere die femi-
nistische Epistemologie die Standortabhängigkeit von Erfahrungen herausgearbei-
tet hat.69

(3) Politisches Urteilen statt sklavenmoralischer »political correctness«: Die
rechtsnietzscheanische Kritik der Sklavenmoral attackiert sie als passiv, reaktiv
und aggressiv und gegen die »Guten« und »Starken« gerichtet. Der normative
Gegenbegriff dazu ist die schöpferische, kreative, freie Herrenmoral, die Werte
aktiv setzt, ohne dabei immer schon auf einen Feind zu reagieren. Doch die links-

 
67 Butler 2014, S. 112, 145 ff.
68 Dabei ist die ständige Macht- und Subjektkritik der Gehalt eines neuen sozialphiloso-

phischen Freiheitsbegriffs, der sich mit Foucault entwickeln lässt (Schubert 2018) und
der als letzter Universalismus im Postfundamentalismus gelten kann (Schubert 2020).
Vgl. in diesem Zusammenhang auch die umfangreiche Beschäftigung der aktuellen
Generation der Frankfurter Schule mit Begründungsproblemen im Postfundamentalis-
mus (Marchart 2011) und das dafür entwickelte Konzept der »immanenten Kritik«,
unter anderem in Jaeggi, Wesche 2009; dabei liefert Allen die detaillierteste Vereini-
gung von linksnietzscheanischer Machtkritik und Frankfurter Normativität; Allen
2008; Allen 2016.

69 Zentral sind Harding 1991 und Fricker 2007, für einen systematischen Überblick siehe
Anderson 2019.

»Political Correctness« als Sklavenmoral? Zur politischen Theorie der Privilegienkritik 43

Leviathan, 48. Jg., 1/2020

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:53:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29


nietzscheanische Interpretation von Nietzsches Machttheorie der Immanenz ent-
blößt diese Kritik als falsch. Denn die von Nietzsche als unschuldig und friedlich
imaginierte Herrenmoral der freien Setzung ist tatsächlich nur denkbar als Effekt
von Privilegien in bestehenden Machtstrukturen, die wiederum andere benachtei-
ligen. Die Unterscheidung von Herrenmoral und Sklavenmoral bricht deshalb
zusammen; es gibt keine freie Kreativität der Herrenmoral, durch die andere nicht
eingeschränkt werden – mit Foucault würde man sagen: Es gibt kein Außerhalb
der Macht. Die von Nietzsche kritisierte Sklavenmoral ist deshalb tatsächlich der
Kern des Politischen. Es besteht aus Machtkämpfen um die geltende Ordnung, bei
der es immer Gewinner und Verlierer gibt, aber nie neutral-unschuldige Gestal-
tung.70 Das Errichten von moralischen Regimen, die sanktionsbewehrt durchge-
setzt und nach Möglichkeit internalisiert werden, ist der Kern von Politik und
keine Pathologie der Schwachen.

Hier besteht eine klare Abgrenzung des Linksnietzscheanismus vom politischen
Liberalismus, der Subjekte als vorsozial konzipiert und sie, basierend auf einem
negativen Freiheitsbegriff,71 vor politischem Zugriff schützen möchte. Eine solche
Vorstellung ist deshalb falsch, weil es keine vom politischen Zugriff freie Subjekti-
vität geben kann. Denn Subjektivität ist, wie gezeigt, durch Macht und Privilegien
konstituiert. Die »PC«-Kritik beruht nun auf einem solchen liberalen Konzept des
Politischen, in dem Vermachtung und Privilegien ausgeblendet werden. Vor der
Imagination der neutralen Gewaltlosigkeit der aktuellen Ordnung kann dann
»PC« als Gewalt erscheinen.72 Dabei ist es einfach Politik – aber eben solche, die
die aktuelle Ordnung und ihre Privilegienstruktur infrage stellt.

Wenn Politik immer im Modus der Sklavenmoral funktioniert und Emanzipati-
onsbestrebungen mit einer relativen Schlechterstellung der Privilegierten einherge-
hen, ist es kein Wunder, dass »PC« als verletzend und aggressiv kritisiert wird –
denn sie ist es. Insofern sie aber die Privilegierten verletzt, um die Unterdrückten
besserzustellen, ist das völlig unproblematisch, zumindest wenn man ein Interesse
an emanzipativer Politik teilt. Denn: Macht, ergo Verletzung, gibt es so oder so,
die Frage ist nur, wen sie trifft. Um diese affirmative Perspektive auf die Umgestal-
tung der herrschenden Normen mit dem Ziel der Emanzipation (und deshalb not-
wendig: dem Entzug von Privilegien) zu beschreiben, schlage ich den Begriff des
»politischen Urteilens« vor. Denn der Begriff »political correctness« ist für eman-
zipative Politik nicht zu gebrauchen; es war ja nie ein affirmativer Begriff, und

 
70 Zum antagonistischen Konzept des Politischen siehe Mouffe 2009 und Marchart 2018.
71 Vgl. Berlin 2002.
72 Damit steht der Linksnietzscheanismus in der Tradition der marxistischen Liberalis-

muskritik, die Menke 2015 zuletzt rekonstruiert hat. In seinem Vorschlag für gute
postmarxistische Politik kritisiert er aber die Sklavenmoral als rechtsfixiert und damit
liberal, während sein Konzept des »neuen Rechts« alle grundsätzlichen Einschränkun-
gen der Politik hinter sich lassen soll und damit der machtvergessenen Romantik der
freien Herrenmoral nahesteht. Im Gegensatz zu Menkes großer Erzählung kann der
linksnietzscheanische Blick auf konkrete Kampffelder wie »PC« die notwendige Skla-
venmoralität von Politik – und damit auch die Notwendigkeit der Festschreibung von
Emanzipationsgewinnen in Rechten – darlegen.

44 Karsten Schubert

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:53:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29


hinter seine 30-jährige Geschichte als rechter Kampfbegriff zur Privilegienverteidi-
gung gibt es kein Zurück.

Partikularistischer Universalismus

Mit emanzipativer Politik ist die Fortsetzung des herrschaftskritischen Projekts
der Aufklärung gemeint, dessen normativer Gehalt die Forderung von universel-
len und gleichen Freiheitsrechten für alle ist. Von dieser Universalität wurden und
werden trotz ihrer formalen Affirmation aber viele Menschengruppen praktisch
ausgeschlossen, sodass Identitätspolitik und politisches Urteilen Instrumente für
die Realisierung dieser Universalitätsforderung sind.73 Insbesondere Balibar74 hat
die Normativität und Struktur dieser Einforderung gleicher Freiheitsrechte und
der damit notwendig verbundenen Dynamisierung und Neuverhandlung der Uni-
versalität beschrieben. Die linksnietzscheanische Perspektive operiert zwar mit
dieser Normativität, stellt aber den kämpferischen und gewaltvollen Aspekt des
Privilegienabbaus stärker heraus als reine Rekonstruktionen der universellen Nor-
mativität der Identitätspolitik. Ihr Beitrag zur Debatte um »PC« liegt also darin,
die »liberalen« Argumentationsmuster in den verbreiteten »PC«-Verteidigungen
zu überwinden, durch die der politische Kampf ausgeblendet wird und politisches
Urteilen pazifistischer erscheint als es ist und sein sollte.

Das Konzept des politischen Urteils weist also darauf hin, dass politischer Fort-
schritt nicht ohne Folgen für die Privilegierten bleiben kann, auch dann, wenn sie
sich manchmal selbst gar nicht so wahrnehmen. Dies ist gerade bei vielen The-
men, an denen sich die Gemüter der »PC«-Kritik erhitzen, der Fall, wie beispiels-
weise bei der sprachlichen Umgestaltung. Wenn Sprache gar nicht als zu einer
Machtstruktur gehörend wahrgenommen wird, sondern als neutrales Medium,
werden neue Sprachregeln als übergriffig empfunden. Die »PC«-Kritiken, die mit
dem Schutz der Meinungsfreiheit argumentieren, übersehen, dass Sprache immer
verregelt ist und die alten Sprachregeln die eigene Position gestützt haben. Beim
politischen Urteilen geht es fast nie um die Beschneidung der Meinungsfreiheit
(außer in extremen Fällen wie der Holocaustleugnung), sondern um die Umgestal-
tung von Normen und Regeln.

Wenn man nun die Prämisse der emanzipativen Politik teilt, sollte man konse-
quenterweise große Offenheit gegenüber dem politischen Urteilen und seinen
Regeländerungsprojekten haben, auch wenn damit eigene Komfort- und Privile-
gieneinbußen verbunden sind, und auch eigene Privilegien nutzen, um politisches
Urteilen zu unterstützen.75 Dies sollte man auch dann tun, wenn sich die Sinnhaf-
tigkeit mancher Projekte nicht intuitiv erschließt – denn es kann gut sein, dass das
an der eigenen Privilegienblindheit liegt.

5.

 
73 Vgl. van Dyk 2019.
74 Balibar 2014.
75 Vgl. Matthews 2013.

»Political Correctness« als Sklavenmoral? Zur politischen Theorie der Privilegienkritik 45

Leviathan, 48. Jg., 1/2020

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:53:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29


Das heißt natürlich nicht, dass es gut ist, blind allen politischen Urteilen von
Aktivist*innen zu folgen. Natürlich kann und soll man weiterhin kritisch über
politische Urteile diskutieren, beispielsweise darüber, welche Art von Gendern
sinnvoll ist. Aber oft geht es in den Konflikten um etwas, für das ich den Begriff
»Symbolpolitik zweiter Ordnung« vorschlage. Damit ist gemeint, dass nicht nur
die unmittelbare Ebene des politischen Urteils (Gendern oder nicht) eine politische
Rolle spielt (weil, wie die Linksnietzscheaner verteidigen werden, Sprache immer
eine bestimmte normative Ordnung transportiert), sondern auch, ob und wie auf
politische Urteile von Minderheiten reagiert wird. Auf dieser Metaebene geht es
dann um die Sichtbarkeit von bestimmten politischen Problemfeldern, die gerade
darüber funktioniert, dass neue Normen geschaffen werden, und um die Zeugen-
schaft über die Allianz mit den entsprechenden emanzipativen Projekten. Die
Änderung der Normen selbst, unter Absehung ihres konkreten Inhalts, ist zentra-
les Mittel zur Dynamisierung der Politik und zum Aufbrechen der verhärteten Pri-
vilegienstrukturen.76 Dies erklärt auch die im »PC«-Diskurs immer kritisierte
Konjunktur und geringe Halbwertszeit der Begriffe und Normen des politischen
Urteilens, genauso wie die Übertretung von konventionellen Formen des politi-
schen Deliberierens, beispielsweise durch Aggression oder zivilen Ungehorsam.77

Das bedeutet für solidarische Praxis: Auch wenn man vielleicht denkt, dass eine
partikulare Regelung oder Protestart sinnlos, schädlich oder unangenehm ist, gibt
es gute Gründe, sie trotzdem zu unterstützen und eigene Komforteinschränkungen
in Kauf zu nehmen, weil die Wirkung auf der symbolpolitischen Metaebene liegt.

Natürlich gibt es auch oft Streitigkeiten darüber, wer überhaupt unterdrückt ist
und durch entsprechendes politisches Urteilen bessergestellt werden sollte, gerade
innerhalb der Linken. Die hier vorgeschlagene Perspektive kann selbstredend
keine allgemeinen Leitlinien für solche Konflikte anbieten. »PC« mit dem Rechts-
und Linksnietzscheanismus zu analysieren hilft aber dabei, die problematische
Struktur der »PC« besser zu verstehen und die linke Position des politischen
Urteilens klarer zu beschreiben als in der aktuellen Debatte, die von strukturell
liberalen Argumenten geprägt ist. Die Analyse der rechtsnietzscheanischen »PC«-
Kritik zeigt, dass universalistische Argumente der Form eingesetzt werden, um
davon abzulenken, dass inhaltlich ein Projekt der Verteidigung partikularer Privi-
legien verfolgt wird. Die Etablierung der linksnietzscheanischen Position macht
hingegen klar, dass politisches Urteilen ein Kampf um die Neugestaltung von Nor-
men ist, der zwar einer universalistischen Normativität der gleichen Freiheit für
alle folgt, aber gleichzeitig aus einer partikularen Perspektive der Ausgeschlosse-
nen formuliert wird und von der aktuellen Ordnung Privilegierte notwendig
schlechterstellt. Politik in dieser Weise als Kampf zu betrachten und sie nicht
durch liberale Konzepte pazifistischer darzustellen als sie ist und sein sollte, hat
konkrete praktische Folgen: Der Linksnietzscheanismus hilft, nicht von rechter

 
76 Diese Dynamisierung lässt sich mit Rancières (2002 [1995]) formalem und dennoch

normativem Begriff der Politik als Änderung einer Ordnung mit dem Ziel, Sichtbar-
keitsregime zu ändern, erklären.

77 Vgl. Celikates 2010.

46 Karsten Schubert

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:53:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29


Aggression überrascht zu werden und ihr entsprechend kämpferisch durch strikte
Normsetzung zu begegnen.

Literatur

Allen, Amy 2008. The Politics of Our Selves. Power, Autonomy, and Gender in Contemporary
Critical Theory. New York: Columbia University Press.

Allen, Amy 2016. The End of Progress. Decolonizing the Normative Foundations of Critical
Theory. New York: Columbia University Press.

Anderson, Elizabeth 2019. »Feminist Epistemology and Philosophy of Science«, in The Stan-
ford Encyclopedia of Philosophy, hrsg. v. Zalta, Edward N. https://plato.stanford.edu/entr
ies/feminism-epistemology/#toc (Zugriff vom 20.12.2019).

Auer, Katrin 2002. »›Political Correctness‹ – ideologischer Code, Feindbild und Stigmawort
der Rechten«, in Österreichische Zeitschrift für Politikwissenschaft 31, 3, S. 291–303.

Balibar, Étienne 2014. Equaliberty. Political Essays. Durham: Duke University Press.
Beiner, Ronald 2018. Dangerous Minds. Nietzsche, Heidegger, and the Return of the Far

Right. Philadelphia: University of Pennsylvania Press.
Berendsen, Eva; Mendel, Meron; Cheema, Saba-Nur 2019. Trigger Warnung. Identitätspolitik

zwischen Abwehr, Abschottung und Allianzen. Berlin: Verbrecher Verlag.
Berlin, Isaiah 2002. »Two Concepts of Liberty«, in Liberty, hrsg. v. Hardy, Henry; Harris, Ian,

S. 166–217. Oxford: Oxford University Press.
Biskamp, Floris 2017. Beissreflexe: Je böser, desto mehr freu’n sich die Leut’! www.ruhrbarone

.de/beissreflexe-je-boeser-desto-mehr-freun-sich-die-leut/144213#_ftn7 (Zugriff vom
20.12.2019).

Brennan, Teresa 1997. »Foreword«, in Richard Feldstein: Political Correctness. A Response
from the Cultural Left, S. ix-xx. Mineapolis: University of Minnesota Press.

Brown, Wendy 1993. »Wounded Attachments«, in Political Theory 21, 3, S. 390–410.
Butler, Judith 2014. Kritik der ethischen Gewalt. Adorno-Vorlesungen 2002, Institut für Sozi-

alforschung an der Johann Wolfgang Goethe-Universität. 4. Auflage. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Butler, Judith; Spivak, Gayatri C. 2017. Sprache, Politik, Zugehörigkeit. Zürich, Berlin: dia-
phanes.

Celikates, Robin 2010. »Ziviler Ungehorsam und radikale Demokratie. Konstituierende vs.
konstituierte Macht«, in Das Politische und die Politik, hrsg. v. Bedorf, Thomas; Röttgers,
Kurt, S. 274–300. Berlin: Suhrkamp.

Conway, Lucian G.; Repke, Meredith A.; Houck, Shannon C. 2017. »Donald Trump as a Cul-
tural Revolt against Perceived Communication Restriction. Priming Political Correctness
Norms Causes more Trump Support«, in Journal of Social and Political Psychology 5, 1,
S. 244–259.

Daub, Adrian 2016. »Mehr Tugendfuror wagen: Das Sprachspiel ›Politische Korrektheit‹«, in
Merkur vom 3. Februar 2016. www.merkur-zeitschrift.de/2016/02/03/mehr-tugendfuror-
wagen-das-sprachspiel-politische-korrektheit/ (Zugriff vom 22.02.2019).

Dei, George J.; Karumanchery, Leeno L.; Karumanchery-Luik, Nisha 2004. Playing the Race
Card. Exposing White Power and Privilege. New York et al.: Peter Lang.

Du Bois, William E. 1935. Black Reconstruction. An Essay toward a History of the Part
Which Black Folk Played in the Attempt to Reconstruct Democracy in America, 1860–
1880. New York: Harcourt Brace.

Edthofer, Julia 2015. »Gegenläufige Perspektiven auf Antisemitismus und antimuslimischen
Rassismus im post-nationalsozialistischen und postkolonialen Forschungskontext«, in
Österreichische Zeitschrift für Soziologie 40, 2, S. 189–207.

Erdl, Marc F. 2004. Die Legende von der Politischen Korrektheit. Zur Erfolgsgeschichte eines
importierten Mythos. Bielefeld: transcript.

Eribon, Didier 2016. Rückkehr nach Reims. Berlin: Suhrkamp.
Feldstein, Richard 1997. Political Correctness. A Response From the Cultural Left. Mineapo-

lis: University of Minnesota Press.

»Political Correctness« als Sklavenmoral? Zur politischen Theorie der Privilegienkritik 47

Leviathan, 48. Jg., 1/2020

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:53:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29


femko 2012. Auseinandersetzungen um Critical Whiteness nach dem No Border Camp 2012.
http://femko.blogsport.de/2012/08/15/auseinandersetzung-um-critical-whiteness-nach-dem
-no-border-camp-2012/ (Zugriff vom 04.12.2019).

Foucault, Michel 2005. »Nietzsche, die Genealogie, die Historie«, in Michel Foucault: Schrif-
ten, hrsg. v. Defert, Daniel, S. 166. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Fraser, Nancy 2017. »Vom Regen des progressiven Neoliberalismus in die Traufe des reaktio-
nären Populismus«, in Die große Regression. Eine internationale Debatte über die geistige
Situation der Zeit, hrsg. v. Geiselberger, Heinrich, 2. Auflage, S. 77–90. Berlin: Suhrkamp.

Fricker, Miranda 2007. Epistemic Injustice. Power and Ethics of Knowledge. New York:
Oxford University Press.

Fukuyama, Francis 2018. »Against Identity Politics: The New Tribalism and the Crisis of
Democracy«, in Foreign Affairs 97, 5, S. 90–114.

Groth, Klaus J. 1996. Die Diktatur der Guten. Political Correctness. München: Herbig.
Harding, Sandra G. 1991. Whose Science? Whose Knowledge? Thinking from Women’s Lives.

Ithaca: Cornell University Press.
Hark, Sabine; Villa, Paula-Irene. Hrsg. 2015. Anti-Genderismus. Sexualität und Geschlecht als

Schauplätze aktueller politischer Auseinandersetzungen. Bielefeld: transcript.
Heitmeyer, Wilhelm. Hrsg. 2015. Deutsche Zustände. 3. Auflage. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Henriques, Gregg 2016. »Political Correctness is All about Slave Morality«, in Psychology

today vom 26. April 2016. www.psychologytoday.com/us/blog/theory-knowledge/201604/
political-correctness-is-all-about-slave-morality (Zugriff vom 26.08.2019).

Hoffmann, Arne 1996. Political correctness. Zwischen Sprachzensur und Minderheitenschutz.
Marburg: Tectum.

Hull, Gloria T. Hrsg. 1982. All the Women Are White, All the Blacks Are Men, but Some of
Us Are Brave. Black Women’s Studies. New York: Feminist Press.

Illing, Sean 2018. The Alt-right is Drunk on Bad Readings of Nietzsche. The Nazis Were Too.
www.vox.com/2017/8/17/16140846/alt-right-nietzsche-richard-spencer-nazism (Zugriff
vom 30.03.2019).

Jaeggi, Rahel; Wesche, Tilo. Hrsg. 2009. Was ist Kritik? Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Janaway, Christopher; Robertson, Simon. Hrsg. 2012. Nietzsche, Naturalism, and Normati-

vity. Oxford: Oxford University Press.
Jongen, Marc 2016. »Man macht sich zum Knecht«, in Die Zeit 23 vom 25. Mai 2016.

www.zeit.de/2016/23/marc-jongen-afd-karlsruhe-philosophie-asylpolitik (Zugriff vom
20.12.2019)

Kaufmann, Sebastian 2018. »Nietzsche und die Neue Rechte. Auch eine Fortführung der Kon-
servativen Revolution«, in Nietzsche und die Konservative Revolution, hrsg. v. Kaufmann,
Sebastian; Sommer, Andreas U., S. 591–620. Berlin, Boston: de Gruyter.

Kaufmann, Sebastian; Sommer, Andreas U. Hrsg. 2018. Nietzsche und die Konservative Revo-
lution. Berlin, Boston: de Gruyter.

Kemper, Andreas 2014. Sarrazins Correctness. Zur Tradition der Menschen- und Bevölke-
rungskorrekturen. Münster: Unrast.

Kimmel, Michael S.; Ferber, Abby L. Hrsg. 2018. Privilege. A Reader. 4. Auflage. Boulder:
Routledge.

Köhler, Andrea 2016. »Hexenjagd auf dem Campus«, in Neue Zürcher Zeitung vom 21. Juni
2016. www.nzz.ch/meinung/political-correctness-in-den-usa-hexenjagd-auf-dem-campus-l
d.90416 (Zugriff vom 24.09.2019).

lʼAmour laLove, Patsy. Hrsg. 2017. Beissreflexe. Kritik an queerem Aktivismus, autoritären
Sehnsüchten, Sprechverboten. Berlin: Querverlag.

Leiter, Brian 2007. Routledge Philosophy Guidebook to Nietzsche on Morality. London: Rout-
ledge.

Lilla, Mark 2017. The Once and Future Liberal. After Identity Politics. New York: Harper-
Collins.

Marchart, Oliver 2011. Die politische Differenz. Zum Denken des Politischen bei Nancy,
Lefort, Badiou, Laclau und Agamben. Berlin: Suhrkamp.

Marchart, Oliver 2018. Thinking Antagonism. Political Ontology after Laclau. Edinburgh:
Edinburgh University Press.

48 Karsten Schubert

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:53:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29


Matthes, Erich H. 2018. The Ethics of Cultural Heritage. The Stanford Encyclopedia of Philo-
sophy, hrsg. v. Zalta, Edward N. Stanford: Metaphysics Research Lab, Stanford Univer-
sity.

Matthews, Sally 2013. »Reflections on the Appropriate Use of Unjustly Conferred Privilege«,
in Theoria 60, 135, S. 23–41.

McIntosh, Peggy 1988. White Privilege and Male Privilege. A Personal Account of Coming to
See Correspondences through Work in Women’s Studies. Abingdon: Taylor & Francis.

McWhorter, Ladelle 2016. »Where Do White People Come from? A Foucaultian Critique of
Whiteness Studies«, in Philosophy & Social Criticism 31, 5–6, S. 533–556.

Menke, Christoph 2015. Kritik der Rechte. Berlin: Suhrkamp.
Michaels, Walter B. 2007. The Trouble with Diversity. How We Learned to Love Identity and

Ignore Inequality. New York: Metropolitan Books/Henry Holt and Co.
Moser, Susanne 2017. »Political Correctness oder Tugendterror?«, in LABYRINTH 19, 1,

S. 166–179.
Mouffe, Chantal 2009. Über das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion. Frankfurt a.

M.: Suhrkamp.
Müller, Jan-Werner 2019. »›Das wahre Volk‹ gegen alle anderen. Rechtspopulismus als Identi-

tätspolitik«, in Aus Politik und Zeitgeschichte 69, 9–11, S. 18–24.
Nietzsche, Friedrich 1999 [1887]. »Zur Genealogie der Moral«, in Jenseits von Gut und Böse.

Zur Genealogie der Moral. Kritische Studienausgabe, hrsg. v. Colli, Giorgio; Montinari,
Mazzino, S. 245–412. Berlin: de Gruyter.

Preston, Keith 2014. Nietzsche the Visionary. https://affirmativeright.blogspot.com/2014/10/ni
etzsche-visionary.html (Zugriff vom 30.03.2019).

Rancière, Jacques 2002 [1995]. Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Saar, Martin 2007. Genealogie als Kritik. Geschichte und Theorie des Subjekts nach Nietzsche
und Foucault. Frankfurt a. M.: Campus.

Saar, Martin 2019. Das Trauma des Werdens – Nietzsche gegen die Identität. Unveröffentlich-
tes Manuskript.

Sarrazin, Thilo 2010. Deutschland schafft sich ab. Wie wir unser Land aufs Spiel setzen. Mün-
chen: Deutsche Verlagsanstalt.

Sarrazin, Thilo 2014. Der neue Tugendterror. Über die Grenzen der Meinungsfreiheit in
Deutschland. 2. Auflage. München: Deutsche Verlagsanstalt.

Scheu, René 2016. »Der neue Opferautoritarismus«, in Neue Zürcher Zeitung vom 12. August
2016. www.nzz.ch/feuilleton/zeitgeschehen/diskriminierung-und-viktimisierung-der-neue-o
pferautoritarismus-ld.110624 (Zugriff vom 24.09.2019).

Schotten, C. Heike 2019. »Nietzsche and Emancipatory Politics. Queer Theory as Anti-Mora-
lity«, in Critical Sociology 45, 2, S. 213–226.

Schubert, Karsten 2018. Freiheit als Kritik. Sozialphilosophie nach Foucault. Bielefeld: tran-
script.

Schubert, Karsten 2020. »Der letzte Universalismus. Kontingenz, Konflikt und normative
Demokratietheorie«, in Das Politische (in) der politischen Theorie, hrsg. v. Flügel-Martin-
sen, Oliver; Martinsen, Franziska; Saar, Martin. Baden-Baden: Nomos (im Erscheinen)
(online verfügbar: Schubert, Karsten 2017. Der letzte Universalismus. Kontingenz, Kon-
flikt und normative Demokratietheorie. Schwerpunktbeitrag, in Philosophie InDebate.
https://philosophie-indebate.de/2995/schwerpunktbeitrag-der-letzte-universalismus-kontin
genz-konflikt-und-normative-demokratietheorie/; Zugriff vom 17.11.2019).

Schunke, Anabel 2018. Nieder mit der Frauenquote. www.achgut.com/artikel/nieder_mit_der_f
rauenquote (Zugriff vom 24.09.2019).

Schutzbach, Franziska 2018. Die Rhetorik der Rechten. Rechtspopulistische Diskursstrategien
im Überblick. Zürich: Xanthippe.

Sparrow, Jeff 2018. Trigger Warnings. Political Correctness in the Age of Trump. Brunswick,
Victoria: Scribe Publications.

Stass, Christian 2017. »Populismus: Political Correctness«, in Die Zeit vom 19. Januar 2017.
www.zeit.de/2017/04/politicial-correctness-populismus-afd-zensur (Zugriff vom
20.12.2019).

»Political Correctness« als Sklavenmoral? Zur politischen Theorie der Privilegienkritik 49

Leviathan, 48. Jg., 1/2020

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:53:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29


Strenger, Carlo 2015. Zivilisierte Verachtung. Eine Anleitung zur Verteidigung unserer Frei-
heit. Berlin: Suhrkamp.

Ullrich, Daniel; Diefenbach, Sarah 2017. Es war doch gut gemeint. Wie Political Correctness
unsere freiheitliche Gesellschaft zerstörte. München: riva.

van Dyk, Silke 2019. »Identitätspolitik gegen ihre Kritik gelesen. Für einen rebellischen Univer-
salismus«, in Aus Politik und Zeitgeschichte 69, 9–11, S. 25–32.

van Dyk, Silke; Graefe, Stefanie 2019. »Wer ist schuld am Rechtspopulismus? Zur Vereinnah-
mung der Vereinnahmungsdiagnose: eine Kritik«, in Leviathan 47, 4, S. 405–427.

van Tongeren, Paul J. M. 2008. »Nietzsche and Ethics«, in A Companion to Nietzsche, hrsg. v.
Ansell Pearson, Keith, S. 387–403. Hoboken: John Wiley & Sons.

Villa, Paula-Irene; Geier, Andrea 2019. Wer hat Angst vorm Zuhören? www.republik.ch/2019/
08/17/wer-hat-angst-vorm-zuhoeren (Zugriff vom 23.09.2019).

Weigel, Moira 2016. »Political Correctness: How the Right Invented a Phantom Enemy«, in
The Guardian vom 30. November 2016. www.theguardian.com/us-news/2016/nov/30/poli
tical-correctness-how-the-right-invented-phantom-enemy-donald-trump (Zugriff vom
22.03.2019).

Weiß, Volker 2011. Deutschlands Neue Rechte. Angriff der Eliten – Von Spengler bis Sarrazin.
Paderborn: Ferdinand Schöningh.

Wilson, John K. 1995. The Myth of Political Correctness. The Conservative Attack on Higher
Education. Durham: Duke University Press.

50 Karsten Schubert

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:53:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29


Zusammenfassung: Rechte Intellektuelle berufen sich oft auf Nietzsches Konzept der Skla-
venmoral, um damit ihre Kritik an »political correctness« (»PC«) zu untermauern. Diese
Verschaltung von Nietzsches Sklavenmoral und »PC«-Kritik ist zutreffend, wie die syste-
matische Analyse ihrer gemeinsamen Elemente zeigt, die zu einer Neubeschreibung von
»PC«-Kritik als Privilegienverteidigung führt. Im Gegensatz zur rechtsnietzscheanischen
»PC«-Kritik zeigt der linksnietzscheanische Begriff des privilegienkritischen »politischen
Urteilens«, dass Politik ein Kampf um Macht und Ansprüche ist, wobei der politische
Raum und seine Diskurse immer verregelt und ein Verteilungssystem für Ressourcen und
Privilegien sind. Deshalb ist es für eine emanzipatorische Position angebracht, die etablier-
ten Normen kritisch zu hinterfragen und politische Projekte, die sie emanzipativ umschrei-
ben wollen, zu unterstützen. Weil »PC« als emanzipatives politisches Urteilen Privilegien
abbaut, ist es kein zu vermeidender Nebeneffekt, sondern ihr vernünftiger Kern, wenn Pri-
vilegierte davon eingeschränkt werden. Der Linksnietzscheanismus hilft, nicht von rechter
Aggression überrascht zu werden und ihr entsprechend kämpferisch durch strikte Norm-
setzung zu begegnen.

Stichworte: »politische Korrektheit«, Nietzsche, Identitätspolitik, Rechtspopulismus, Privi-
legien, Standpunkttheorie, Gesellschaftskritik

»Political Correctness« as Slave Morality? Towards a Political Theory of Privilege
Critique

Summary: Right-wing intellectuals often invoke Nietzsche’s concept of slave morality to
underpin their criticism of »political correctness« (»PC«). This interconnection of Niet-
zsche’s slave morality and »PC« criticism is correct, as a systematic analysis of their com-
mon elements shows, which leads to a new description of »PC« criticism as a defense of
privilege. In contrast to the right-wing Nietzschean »PC« critique, the left-wing Niet-
zschean concept of a privilege-critical »political judgement« understands politics as a
struggle for power, in which the space of the political and related discourses are always
already regulated and determine the conditions under which resources and privileges are
distributed. Therefore, it is appropriate for an emancipatory position to critically question
the established norms and to support political projects that aim to rewrite them.
Because »PC«, as emancipative political judgement, dismantles privileges, its restricting of
the privileged is not a side effect to be avoided but one of its reasonable core effects. Left-
wing Nietzscheanism helps to avoid being surprised by right-wing aggression and to
counter it vigorously by setting strict political norms.

Keywords: »political correctness«, Nietzsche, identity politics, right-wing populism, privi-
leges, standpoint theory, social criticism

Autor

Karsten Schubert
Seminar für Wissenschaftliche Politik
Albert-Ludwigs-Universität Freiburg
Rempartstr. 15
79098 Freiburg
karsten.schubert@politik.uni-freiburg.de

»Political Correctness« als Sklavenmoral? Zur politischen Theorie der Privilegienkritik 51

Leviathan, 48. Jg., 1/2020

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:53:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-1-29

