132 I1. Begriffe und Theorien

der Gefahr, auch solche Phinomene und Prozesse kurzerhand zu
nkulturellen* zu erkliren, die zunichst in gesellschaftlichen und poli-
tischen Ursachen begriindet sind. Es ist eine Gefahr der ,,Kulturalisie-
rung” unseres Blickes auf die Gesellschaft, einer moglicherweise zu
starken Fixierung auf die Zeichen und die Formen menschlichen
Handelns zu Lasten der politischen Motive und der sozialen Ursa-
chen. So verkorpern sich im Geschlechterverhiltnis eben nicht nur
kulturelle Praxen, sondern auch gesellschaftspolitische Macht- und
Herrschaftsmittel. Auslinderfeindlichkeit 146t sich nicht nur als kultu-
relle Abgrenzungsstrategie erkliren, sondern muf} in ihren sozialen
Ursachen und politischen Zielsetzungen zuriickverfolgt werden, um
nicht bei der simplen Formel zu enden, sie sei lediglich eine mentale
Reaktion auf ein kulturelles ,,Anderssein®. Die Selbstdarstellung als
,ethnische Gruppe bedeutet auch ein Stiick kultureller Insze-
nierung, durch die Anerkennung, Rechte und Mittel eingefordert
werden; und kulturelles ,,Anderssein® fulit sehr oft auf sozialen Lager-
unterschieden, in denen sich ungleiche materielle Lebenschancen aus-
driicken — nicht einfach unterschiedliche Lebensstile, wie gern sugge-
riert wird. Mit anderen Worten: Die gewiinschte Nihe des Kultur-
und Alltagsbegriffs zur Praxis der Menschen bedeutet auch eine hohe
theoretische und methodologische Herausforderung, weil sie deut-
lich macht, wie eng Kultur und Gesellschaft, wie eng aber auch Ge-
sellschaftspraxis und Wissenschaftspraxis ineinander verwoben sind
(Kaschuba 1995b). Als Alltagsmenschen teilen wir vielfach jene zeit-
geisthaft praktizierten Kultur- und Politikauffassungen, die wir als
WissenschaftlerInnen kritisch und distanziert beleuchten wollen.

2. Konstruktionen: Identitit und Ethnizitit

Man kann diese Feststellungen gleich auf die beiden Begriffe ausdeh-
nen, die nun unter dem Stichwort ,,Konstruktionen® vorgestellt wer-
den. Denn diese Charakterisierung soll darauf hinweisen, dal Vor-
stellungen von sozialer oder ethnischer Identitit sich stets an Bilder
kniipfen, in denen unbewulte wie bewulte Anteile enthalten sind:
Einerseits wird damit ein umstandsloses So-Sein praktiziert und ge-
lebt, andererseits ein absichtsvolles So-Sein/So-Erscheinen-Wollen
beschrieben. Es sind stets zugleich fast reflexhafte, alltigliche Selbst-
verstindlichkeiten und Standorte, die unser Identisch-Sein mit uns
ausmachen, aber eben auch strategische Setzungen und Selbstver-
stindnisse, die bewuBte Effekte unserer Selbstdarstellung und unserer
Wahrnehmung durch andere erzeugen sollen. Ethnische Identitits-
vorstellungen spiegeln diese zweite Seite der ,,Konstruktion® viel-
leicht am auffilligsten wider. Sie werden deshalb hier als ein eigenes

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:55:41. © Uthebrrechtiich geschitzter Inhaf 3
im mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-131

2. Konstruktionen: Identitit und Ethnizitdit 133

Modell von Identititsentwiirfen genannt, obwohl sie eigentlich nur
eine von vielen Varianten des allgemeinen Identititsbegrifts bilden.

Kollektive Identititen

Ahnlich wie Kultur und Alltag verkorpert Identitit einen Begriff,
der seit mindestens zwei, drei Jahrzehnten als Schlagwort in sozial-
wissenschaftlichen wie politischen Diskussionen vielfiltig prisent ist
und deswegen nicht nur geschitzt wird. Schon im Jahr 1978 kom-
mentierte Hermann Bausinger diese Ambivalenz mit den Sitzen:
»Zweifellos ist Identitit ein modischer Begriff; aber sprachliche Mo-
den — auch solche der Wissenschaftssprachen — kommen nicht von
ungefihr. Von Identitit ist deshalb so viel die Rede, weil Identitit
zum Problem geworden ist. Der Begrift verkorpert, so weit die Kon-
notationen im einzelnen auseinanderlaufen mogen, ein Moment von
Ordnung und Sicherheit inmitten des Wechsels; und sein besonderer
Reiz liegt dabei darin, dal3 er nicht eigentlich die Bedeutung von
Starrheit oder Erstarrung vermittelt, sondern dal3 er verhiltnismiBig
elastisch etwas Bleibendes in wechselnden Konstellationen anvisiert.*
(Bausinger 1978: 204) Dieses Schillernde des Begriffs und seiner An-
wendungen produziert Anziehung wie Skepsis, jedenfalls bleibt bis-
lang die Einsicht, dal} offenbar kein anderer Begrift in dhnlich ein-
dringlicher Weise die bestand1ge gesellschaftliche Suche nach kultu-
rellen Mustern innerer wie duBerer Ubereinstimmung zu bezeichnen
vermag.

Begriftsgeschichtlich gehort die lateinische identitas in den Bereich
der Logik und beschreibt dort die Ubereinstimmung eines Gegen-
standes mit sich selbst, seine Einzigartigkeit, sein ,,In-Sich-Gefestigt-
Sein®. Damit deutet sich bereits auf der etymologischen Ebene an,
daB3 der Begriff in sich schon eine theoretische Vorannahme enthilt,
niamlich die Vorstellung, da sich zwischen der Beschreibung eines
Soll- und eines Ist-Zustandes jeweils Unterschiede, Defizite auftun,
die nach Verringerung, nach wachsender ,Identitit dringen. Die
moderne Psychologie hat diesen Begrift deshalb ibernommen, um
damit als ein wesentliches Ziel menschlichen und gesellschaftlichen
Lebens das Streben nach Ubereinstimmung mit sich selbst zu be-
schreiben: den Wunsch zu werden, was man ,,ist”“. Namentlich der
schwedische Psychologe Erik Erikson (1957) hat den Autfbau eines
Selbstbildes bei Kindern und Jugendlichen, das iiber Nachahmung
der und zugleich Abgrenzung von den Erwachsenen stattfindet, in die-
sem Sinne charakterisiert. Er beschreibt diesen kindlichen Identitits-
aufbau als einen langwierigen Prozel3 sozialer Selbstfindung, der sich
raumlich, korperlich, psychisch, emotional und sozial vollzieht und
zunichst in der Losung des Kindes aus der emotionalen Symbiose

216.73.216.60, am 23,01.2026, 10:55:41. © Urhebermechtlich geschitzter Inhat
tersagt, m i, 10r oder n Ki-Systemen, KI-Modullen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-131

134 I1. Begriffe und Theorien

mit Eltern und Familie und in der Integration in die Gruppen
Gleichaltriger besteht, der aber auch im spiteren Lebenszyklus im-
mer wieder neu zu justieren ist. Bereits in diesem Anwendungs-
zusammenhang verweist der Begriff iiber eine psychologische Di-
mension hinaus auf kulturelle Prozesse, die in der Sozialisations- und
Enkulturationsphase von Kindern und Jugendlichen sowohl die
Ubernahme anderer als auch die Entwicklung eigener Verhaltensmu-
ster bezeichnen, also das Einleben in soziale Situationen und Zusam-
menhinge, das Einiiben von deren kulturellen Regeln und Prak-
tiken, die Ubernahme von ethisch-moralischen Grundsitzen etwa
religiosen Denkens bis in den Bereich der Hoflichkeit oder der
EBkultur.

Insofern 146t sich der Begriff Identitit als ein anthropogenes, also
menschheitsgeschichtliches Grundmuster verstehen, das in den
Wunsch miindet, sich als soziales Wesen in den Zusammenhang sei-
ner Umwelt einzupassen und dabei durch Ubereinstimmung wie
durch Abgrenzung seinen spezifischen ,,sozialen Ort* zu finden. In
diesem erweiterten Bedeutungssinn meint Identitit in den Gesell-
schafts- und Kulturwissenschaften die Kennzeichnung eines Bildes
und eines Prozesses zugleich: die Vorstellung eines sozialen So-Seins
wie den Vorgang der gesellschaftlichen Aushandlung dieser Vorstel-
lung. Diese Vorstellung wie die Aushandlung enthalten dabei immer
sowohl eher feste, indisponible als auch mehr fliissige, verhandelbare
Komponenten. So werden im gesellschaftlichen Alltag einerseits Fest-
stellungen etwa geschlechtlicher, sozialer oder religioser Identitit nur
selten verindert werden konnen, wenn es denn tiberhaupt gewollt
ist. Andererseits sind bestimmte Wertvorstellungen, asthetische Stile
oder altersbezogene Rollen zwar immer unabdingbare Festlegungen
fir den Moment, um sich ein geschlossenes Selbstbild zu erhalten,
ihre Inhalte jedoch sind zeitlich wandelbar, ja mitunter sogar relativ
kurzwelligen Verinderungsprozessen unterworfen, wenn beispiels-
weise eine Alters- oder Ausbildungsschwelle tiberschritten wird, sich
also der soziale Lebenskontext und dessen Logik verindern.

Zugleich meint Identitit immer sowohl eine Ich- als auch eine
Wir-Identitit, zwei sich ineinander verschrinkende Bedeutungsdi-
mensionen von Selbstsein und Dazugehéren. Individuelle und kol-
lektive Identititsvorstellungen sind zwar nicht ,,identisch®, aber sie
gehen immer wieder Hand in Hand. Sie beschreiben unterschiedli-
che Wege der Suche nach Ubereinstimmungen wie Grenzziechungen
und spielen sich damit wesentlich auch in einer kulturellen Dimensi-
on der Symbole und Gesten ab, die als Kodeformeln sozialer Wech-
selbeziehungen und Verstindigungsprozesse fungieren: Blicke wie
GruBformeln, Lifestyle-T-Shirts wie nationale Embleme am Auto.
Was Identitit jedoch als Umschreibung eines ,,Bei-Sich-Seins® letzt-

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:55:41. © Uthebrrechtiich geschitzter Inhaf 3
im mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-131

2. Konstruktionen: Identitit und Ethnizitdit 135

lich bedeutet, ist zwar durch die ,,groben” Verhaltensregeln und
Identititsmerkmale generell vorbestimmt, als ein konkretes Sich-
Verhalten zu sich selbst und zu anderen indessen unterliegt es stets
ausgesprochen ,.feinen‘ situativen Prigungen. Wir werden in einer
beliebigen Gesprichssituation zwar kaum unsere geschlechtliche oder
Altersidentitit grundsitzlich in Frage stellen. Wie wir darin die Ziige
unseres Selbstbildes jedoch nuancieren, hingt vom sozialen Kontext
der Verhaltenssituation ab, also davon, welche konkreten Integrati-
ons- oder Exklusionsimpulse uns die anderen Teilnehmer dieser Si-
tuation vermitteln und iiber welchen Darstellungsspielraum wir dabei
verfligen. Identitit bezieht sich so immer auch auf den Vorgang eines
konkreten Aushandelns in konkreten Situationen, in denen jeweils
andere Zuordnungen und Beziige gegeben sind: Jeder soziale Ort
weist seine eigene Struktur von festliegenden Verhaltensregeln wie
offenen Verhaltensspielriumen auf, die respektiert und gestaltet wer-
den miissen. So kann Identitit nur als soziale Praxis verstanden wer-
den: als ein Umsetzen allgemeiner Regeln und Vorstellungen des
eigenen So-Seins in konkretes kommunikatives und interaktives Ver-
halten, das sich mit jeder Verinderung der Situation wiederum selbst
verindert.

Ein einprigsames Beispiel fiir dieses situative Spiel von Identititen
und dessen Regeln gibt der Ethnologe Werner Schiffauer im Rah-
men einer Migrationsstudie, in der er aus einem Bericht tiber eine
Feldforschung in einem tiirkischen Dorf zitiert: ,,Ein junges Ehepaar
sitzt mit der Ethnologin in einem Raum. Beide necken sich und zie-
hen sich gegenseitig auf. Die Stimmung ist freundlich und entspannt.
Sie schligt jedoch in dem Augenblick um, in dem der Vater des Ehe-
gatten, der Haushaltsvorstand, den Raum betritt. Plotzlich ist die
Atmosphire gespannt. Der junge Mann gibt seiner Frau knappe
Befehle, die sie ohne Widerspruch ausftihrt.” Daran schlieBt sich fol-
gende Interpretation an: ,,Die Interaktion zwischen zwei Personen
ist abhingig von Dritten. Es wird in dieser Gesellschaft nicht erwar-
tet, dal man dem anderen immer in der gleichen Haltung gegen-
tibertritt — im Gegenteil: In der hier beschriebenen Szene wire es als
massive Respektlosigkeit ... gegeniiber dem Vater erschienen, wenn
der Ehemann weiterhin Zirtlichkeit gegentiber seiner Frau gezeigt
hitte. Die abrupte Verhaltensinderung des Ehemanns wirft indessen
keine Probleme der Kontinuitit auf, weil in diesem sozialen Univer-
sum des Dorfes jedem bewult ist, wie die Status sich einander zu-
ordnen, d.h. wie jeder zu jedem steht. Dies 1alt sich verallgemei-
nern: Identitit muB in der tiirkischen dorflichen Gesellschaft nicht
vom Individuum selbst hergestellt werden, sondern sie wird gleich-
sam auBerhalb des einzelnen durch die Transparenz des sozialen Rah-
mens gestiftet.” (Schiffauer 1991: 47)

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:55:41. © Uthebrrechtiich geschitzter Inhaf 3
im mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-131

136 I1. Begriffe und Theorien

Dieses Beispiel stammt aus einer in ihren sozialen Raum- und
Rollenordnungen besonders fest und konservativ strukturierten Ge-
sellschaft, die wenig individuelle Gestaltungsmdglichkeiten 1iBt. Da-
fir zeigt es um so klarer, wie eine wesentliche Grenze dieses Spiel-
raumes dadurch festgelegt wird, dal3 unsere individuelle immer auch
kollektive Identitit ist, daf3 sie stets auch die Sicht Zweiter und Drit-
ter einschlieBt, also aus Interaktionen wie aus ,,Fremdzuschreibun-
gen® besteht. Andere sehen uns, machen sich ihr Bild von uns,
»identifizieren* uns — als Deutsche, als religiose Menschen oder als
Individualisten. Mit diesen Zuschreibungen verbinden sie Bilder, auf
deren Inhalt wir zunichst wenig EinfluB3 haben, die wir — wenn wir
sie als negativ fiir uns empfinden — hochstens in der Interaktion selbst
zu beeinflussen versuchen konnen. Wie erfolgreich, hingt davon ab,
wie sehr uns dieses Bild von uns beeindruckt, wie sehr wir davon ab-
hingig sind oder uns davon unabhingig machen.

Dieser Aushandlungsprozel3 zwischen den Selbstbildern und den
Fremdbildern in sozialen Begegnungs- und Beziehungssituationen
gehort sicherlich zu den kompliziertesten Balanceakten, die wir im
Alltag vollftihren. Zugleich sind es die vielleicht wichtigsten Akte
unserer Identititsbehauptung, weil dieses ,,Echo* auf uns in Gespri-
chen und Begegnungen flir unsere psychische wie soziale Verfassung
existentiell ist. Wer ohne solches Echo, ohne soziale Beriihrungen
durch die anderen lebt, hat gleichsam seine Haut verloren, die ihn
mit der Umwelt verbindet und ihn zugleich gegen diese abgrenzt.

., Wieviel Heimat braucht der Mensch? “

Wie sensibel und lebensnotwendig diese ,,kulturelle Haut* der Iden-
titit ist, zeigt sich sowohl in der Situation des sozialen Identitditsverlusts
in existentiellen oder psychischen Krisen als auch in der Gefahr der
sozialen Uberidentifikation, wenn wir uns von einem zentralen Identi-
titsbezug vollig abhingig machen — etwa von einem bestimmten
Korperlichkeitsbild, von der Akzeptanz einer bestimmten Bezugs-
gruppe, wie das in Bereichen der Jugendkultur hiufig geschieht,
oder von einer nationalistischen Einstellung, die sich aggressiv gegen
das ,,Fremde” wendet. Erfahrungen des Identititsverlusts wie der
Uberidentifikation beschreiben also pathogene Situationen, die im
sozialen wie im psychosomatischen Sinne krank machen konnen.

Im Blick auf das Individuum meint der Begrift der Identititskrise
also die intensiv erlebte Erfahrung grundlegender sozialer und kultu-
reller Dissonanzen mit der gesellschaftlichen Umwelt. Er wird in den
gegenwirtigen Diskussionen einer ,,reflexiven® Moderne aber auch
als Kennzeichnung gesellschaftlicher Befunde benutzt: gesellschaftli-
che Identititskrisen als Ausdruck iiberwiltigender Erfahrungen eines

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:55:41. © Uthebrrechtiich geschitzter Inhaf 3
im mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-131

2. Konstruktionen: Identitit und Ethnizitdit 137

beschleunigten sozialen und kulturellen Wandels, einer globalen Ver-
inderung Okonomischer und technologischer Rationalitit, einer
wachsenden sozialen Entwurzelung durch Mobilitit und Migration.
Es sind Bilder eines aufbrechenden und fragmentierten Gegenwarts-
horizonts, die heute als Beschreibung der Krise der Moderne ent-
worfen werden — Bilder, in denen Motive der permanenten Verin-
derung, der politischen Unruhe, der sozialen Unsicherheit, des
Verlustes kultureller Bindung dominieren — skeptische, ja bedrohliche
Bilder, in denen die kiinftige Integrationskraft der bisherigen gesell-
schaftlichen Identititsentwiirfe zu Recht angezweifelt wird: Nation,
Schicht, Region, Generation scheinen als soziale Bezugssysteme in
globalen Horizonten zu verschwinden.

Freilich sind es keine ganz neuen Bilder. Denn viele dieser Motive
gehoren zu einem festen Themenkreis, der in der Wissenschaft wie
in der Kunst und der Literatur der letzten hundert Jahre immer wie-
der aufscheint, beschrieben als ein ,,Unbehagen an der Moderne®,
als ein grundlegendes Unsicherwerden der Gesellschaft an sich selbst.
Auch damals waren die Krisenbefunde stets verbunden mit der Frage
nach Konzepten der Krisenbewiltigung, nach Instanzen einer neuen
Identitits- und Sinnstiftung, die man sich nicht zuletzt im Bereich
der Wissenschaften erhoffte.”? Solche versichernden Gegenrezepte
versuchte in der Vergangenheit gerade auch die Volkskunde zu
liefern, wenn sie mit Begriffen wie Volk, Tradition, Region oder
Heimat ihre rlckwirtsgewandten Visionen von Ursprung und
Gemeinschaft entwarf, die der Gegenwart als Haltegriffe vor einem
Abgleiten in den Abgrund der Moderne dienen, ihr also wieder
»ldentitit” bieten sollten — hiufig genug in nationalistischen und
ethnozentrischen Bildern.”

Wie wenig allerdings solche ideologischen Haltegriffe von ,,Volk*
und ,,Heimat” meist taugten, zeigen die Fachgeschichte wie die
deutsche Geschichte insgesamt. Der Schriftsteller Jean Améry hat die
Bodenlosigkeit solchen vermeintlichen Haltes in der deutschen Ver-
gangenheit und Gegenwart immer wieder zum Thema seines litera-
rischen Nachdenkens gemacht und diese Erfahrung auch in einem
Essay mit dem Titel «Wieviel Heimat braucht der Mensch? autobio-
graphisch festgehalten. Darin schildert er, wie er als 6sterreichischer
Jude und deutscher Linker im Jahr 1938 vor dem Nazismus nach
Belgien flieht, in Antwerpen als Exilant und Antifaschist jenes
Deutschland bekidmpft, sich zugleich aber auch vor Heimweh nach
ihm verzehrt. Nach der Besetzung Belgiens durch die Wehrmacht
beteiligt sich Améry am aktiven Widerstand, wird dann 1943 verhaf-
tet und in ein Konzentrationslager gebracht. Kurz zuvor jedoch er-
lebt er, wie seine Wohnung, die auch als Stiitzpunkt der illegalen Ar-
beit dient, von einem im Hause wohnenden SS-Mann betreten wird,

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:55:41. © Uthebrrechtiich geschitzter Inhaf 3
im mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-131

138 I1. Begriffe und Theorien

der sich nichtsahnend lediglich wegen des Larms aus dieser Nachbar-
wohnung beschweren und seine Nachtruhe einfordern will. Die Si-
tuation wird fur Améry grotesk: ,,Er stellte seine Forderung — und
dies war fir mich das eigentlich Erschreckende an der Szene — im
Dialekt meiner engeren Heimat. Ich hatte lange diesen Tonfall nicht
mehr vernommen, und darum regte sich in mir der aberwitzige
Wunsch, ithm in seiner Mundart zu antworten. Ich befand mich in
einem paradoxen, beinahe perversen Gefuihlszustand von schlottern-
der Angst und gleichzeitig aufwallender familidrer Herzlichkeit, denn
der Kerl ... erschien mir plotzlich als ein potentieller Kamerad.*
(Améry 1980: 85f.)

Einerseits fithlt Améry sich tiberwiltigt durch die Rihrung, diesen
seit Jahren nicht mehr vernommenen Dialekt als ,,Heimatklang*
wieder zu horen — die Sprache als den symbolischen Ort der Heimat.
Andererseits Giberwiltigt ihn die Todesangst dieser Situation, in der
sein Landsmann zu seinem Morder werden konnte. Es ist ein fast ab-
surder Zwiespalt, der gefuhlsmiBlige Momente eines volligen Iden-
tisch-Seins mit dem klaren Wissen eines absoluten Nicht-Identisch-
Seins verbindet. Was heil3t da Heimat, was nationale Identitit, wenn
er bei Fremden in Belgien Sicherheit finden, wihrend er vom Nach-
barn den Tod erwarten kann? Améry antwortet darauf: ,,Die Feind-
heimat wurde von uns vernichtet, und zugleich tilgten wir das Stiick
eigenen Lebens aus, das mit ihr verbunden war. Der mit Selbsthal3
gekoppelte Heimathal3 tat wehe, und der Schmerz steigerte sich aufs
unertriglichste, wenn mitten in der angestrengten Arbeit der Selbst-
vernichtung dann und wann auch das traditionelle Heimweh auf-
wallte und Platz verlangte.” (Améry 1980: 88)

Diese tiickische Erfahrung des existentiellen Sicherheitsverlusts in
einst versichernd beschriebenen und geglaubten Identititsbildern be-
schrinkt sich nicht auf die deutsche Geschichte wie auf Geschichte
iberhaupt. Sie begegnet uns gegenwirtig in zahllosen Erfahrungsbe-
richten aus dem Krieg und den ,,ethnischen Siuberungen® der letz-
ten Jahre im ehemaligen Jugoslawien ebenso wieder wie in Erlebnis-
sen deutscher Auslinderfeindlichkeit durch Migranten. Und sie stellt
in der Tat immer wieder die Frage neu, ,,wieviel Heimat* und wel-
che Identitat wir brauchen, wenn wir nicht bloB3 tiber versichernde
Bilder von uns verfligen, sondern in sicheren menschlichen Bezie-
hungen leben wollen.

Aus all dem wird deutlich, daf3 Identitat also nichts ,,fiir sich® Exi-
stentes ist, sondern stets auf soziale Relationen und kulturelle Inter-
pretationen verweist; sie konstituiert sich tiberhaupt erst durch die
Bezugnahme auf ein Anderes. Die klassische Konstruktion jener Bil-
der vom ,,Eigenen® und ,,Fremden® versuchte aus dieser Abgren-
zung von einem Anderen als fremdem Gegeniiber eine versichernde

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:55:41. © Uthebrrechtiich geschitzter Inhaf 3
im mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-131

2. Konstruktionen: Identitit und Ethnizitdit 139

Wirkung zu erzielen: Das Andere konnte als ,,Fremdes” getrennt
vom ,,Eigenen gedacht werden, als eine ,,Welt da drauflen®. Heute
sind diese Trennungen als stimmige soziale Weltbilder, als kollektive
Vorstellungen sicherlich ins Wanken geraten, weil Eigenes auch
fremd und Fremdes uns vertraut geworden ist. Unsere spitmodernen
Arbeits- und Lebenswelten, unser Medienkonsum und unser Reisen
offnen und verschrinken unsere Wahrnehmungshorizonte. Sie lassen
uns in sich iberschneidenden und tberlagernden Identititen zu
Hause sein, die vielfiltiger, aber auch instabiler werden, deren versi-
chernde Wirkungen sich riumlich wie zeitlich einschrinken. Wir
selbst scheinen vielfach Fremde in einem Eigenen zu werden, das
sich durch soziale Difterenzierung und Mobilitit, durch Individuali-
sierung und Asthetisierung zunehmend aufldst, jedenfalls keine Er-
wartungen ,,totaler* Ubereinstimmung mehr zuliBt (Kristeva 1990;
Giesen 1991). ,,Moderne Gesellschaft kann nur deshalb Fremdheit
generalisieren, weil sie gleichzeitig Fremdheit als Sonderstatus da-
durch aufhebt, daf3 alle Fremde sind. Paradox formuliert: Nur dort
konnen alle Fremde sein, wo es keine Fremden mehr gibt.“ (Hahn
1994: 162)

Dies macht einsichtig, weshalb es wenig hilfreich ist, von der Iden-
titat zu sprechen, weshalb dieser Begriff auch kaum zur systemati-
schen Kennzeichnung eines Forschungskonzeptes taugt. Seine Niitz-
lichkeit kann sich nur in konkreten Untersuchungsfeldern erweisen,
um vor allem dort, wo Eigen- und Fremdbilder entworfen und be-
nutzt werden, zu kliren, wie diese kulturell aufgebaut und legitimiert
sind und welche politisch-strategische Bedeutung ihnen ,,als Diskurs-
formationen® (Assman 1993: 240) zukommt. Denn die vielgefiihrte
Rede von der ,kulturellen Identitit“ erweist sich heute auf den
zweiten Blick zumeist als eine iberaus politische Rede.

Das ,,ethnische Paradigma“ als Identititskonzept

Ein derartiger politischer — man konnte auch sagen: ,kulturali-
stischer, also den kulturellen Aspekt absolut setzender — Verwen-
dungszusammenhang kennzeichnet heute sicherlich den Begrift der
Ethnizitit. Zugleich beschreibt dieser ein besonders traditions- und
folgenreiches kollektives Identititskonzept, das aufs engste mit der
Fachgeschichte der Volks- und Vélkerkunde verbunden ist. Da von
ihm bereits vielfach die Rede war, kann ich mich hier auf wesent-
liche Gesichtpunkte beschrinken.

Begriftsgeschichtlich greift die Vorstellung ethnischer Identitit zu-
rlick auf das griechische Wort ethnos, das im Sprachgebrauch der An-
tike die Gesamtheit aller nichtgriechischen Bevoélkerungsgruppen
bezeichnete. Es setzt semantisch also bereits ein BewuBtsein kulturel-

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:55:41. © Uthebrrechtiich geschitzter Inhaf 3
im mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-131

140 I1. Begriffe und Theorien

ler Zusammengehorigkeit voraus, das sich aus der Wahrnehmung der
»Andersartigkeit” aller anderen speist. Dies ist in doppelter Hinsicht
bemerkenswert: Zum einen ist darin bereits jenes Relationale des
spateren ethnischen Verstindnisses in der Volker- und Volkskunde
angelegt, die solche Wir-Identititen ja als Resultat einer quasi natur-
wiichsigen Vergleichs- und Differenzbestimmung ,,zum Anderen‘
betrachten. Zum andern ist in diesem ethnos bereits eine ,,Feststellung
von Fremdartigkeit” enthalten, die auf der Ebene des Kulturellen
argumentiert: in Vorstellungen einer als , kulturelle Daseinsform® ge-
dachten kollektiven Identitit (Rudolph 1992: s9f.).

Daraus wird freilich auch ersichtlich, daB ethnos mit der Ubertra-
gung in den deutschen Begrift des ,,Volkes* spiter eine deutlich ab-
weichende semantische Bedeutungsrichtung erhalten hat. Eine eige-
ne Richtung, die nicht mehr primir auf das kulturelle Prinzip von
Zusammengehorigkeitsgefihlen verweist, sondern auf das biologi-
sche Abstammungsprinzip. Volkszugehorigkeit wird in diesem Sinne
als Resultat des Hineingeboren-Werdens in eine ,,Abstammungsge-
meinschaft verstanden. Sie meint eine blutsmiBige Bindung, die
entsprechende Zuschreibungen physischer, mentaler und kultureller
Verwandtschaft nach sich zieht, auch auf ,,angestammte® raumliche
Grenzen und Territorien verweist und die nun als ein scheinbar ,,na-
tirliches” Grundprinzip kollektiver Identitit betrachtet wird: das
Volk als Abstammungs- und Territorialgemeinschaft.

Diese Bedeutungsverschiebung vollzieht sich zu Beginn des
19. Jahrhunderts, und sie beschreibt die ,,Erfindung des ethnischen
Paradigmas®. Es ist die Zeit des Umbruchs in die Moderne, jene
Epoche also, in der sich verstirkt regionale und nationale Bewegun-
gen in Europa gegen Feudal- wie Fremdherrschaften erheben, in der
zugleich das Konzept der modernen Nationalstaaten die europiische
Landkarte grundlegend zu verindern beginnt und in der schlieflich
im Gefolge der Aufklirung neues wissenschaftliches wie padagogi-
sches Denken in die lokalen Wissensordnungen des Alltags ein-
dringt.** Damit brechen die tradierten Erfahrungshorizonte auf, alte
Auffassungen von lokaler Tradition und Geschichte, von Landschaft
und Raum miissen in neue, unvertraute Begriffe sozialer und staatli-
cher Existenz iibertragen werden. So entsteht in den sozialen Le-
benswelten ein mentales wie emotionales Vakuum, das durch neue
Bindungsangebote gefiillt werden soll: durch die ,,wirmenden®,
Nihe und Gemeinschaft versprechenden Formeln von Heimat und
Volk, also von einer ,,Volks-Kunde®, die als literarisch-asthetisches
Modell wie als ethnisches Denkprinzip wirkt und die verspricht, Na-
tur und Kultur wieder im Ursprungsgedanken zu versdhnen. ,,Die
behauptete Abstammungsgemeinschaft imitiert eine Familienbezie-
hung und einen exklusiven Gemeinsamkeitsglauben. Diese moderne

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:55:41. © Uthebrrechtiich geschitzter Inhaf 3
im mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-131

2. Konstruktionen: Identitit und Ethnizitdit 141

Verwandtschaft der Ethnie wird zur geglaubten Wirklichkeit, indem
der Ideologie eine emotionale Struktur eingezogen wird, die eine
neue, nationale Erfahrung erméglicht. Krieg, aber auch Geschichte,
Literatur und Volksdichtung werden zu Verstindigungsmustern der
Ethnien, weil in ihnen Gemeinsamkeit erfahrbar wird. Das Ethnische
ist eine Antwort auf die Auflésung der traditionalen Strukturen. Die
Ethnien sind aber nicht naturgewachsen, sondern sie sind im intel-
lektuellen Diskurs im Verlauf der Modernisierung hergestellt wor-
den.” (Kostlin 1994: 10f.) An dieser ,,Erfindung® sind Volkskunde
und Volkerkunde in jener Zeit maBgeblich beteiligt.

Dies bedeutet nicht, daf3 die frithen Volks- und Volkerkundler das
ethnische Denken selbst ,,erfunden haben. Wie die Etymologie des
Wortes ethnos bestitigt, finden sich kulturelle Zuordnungen nach
Stimmen, die zugleich oft auch Territorial- und Abstammungsver-
binde beschreiben sollten, bereits in der antiken Geschichtsschrei-
bung. Auch in mittelalterlichen und frihneuzeitlichen Quellen
taucht der Stammesbegrift immer wieder auf, wo er der Charakteri-
sierung fremder Gruppen, ihrer riumlichen Herkunft, ihrer ,,ande-
ren Kultur, ihres ,.fremden® Wesens dient. Und Vorstellungen kul-
tureller Zusammengehorigkeit durch Sprache und Werte, aber auch
durch Geschichte und regionale Herkunft, die als ethnische ,,Zu-
schreibungskriterien® immer bis zu einem gewissen Grad ,,wandel-
bar* sind (Elwert 1989: 447), prigen auch noch moderne Gesell-
schaften. Doch betrifft dies bislang nur die kulturelle Produktion von
Bildern und Stereotypen. Es ist noch nicht jene nunmehr angeblich
wissenschaftlich erhirtete Feststellung, wonach sich Ethnizitit an einem
,objektiven Merkmalskatalog festmachen liBt, der die Zugehorig-
keit zu Sprach- und Kulturgemeinschaften an eine genetisch, biolo-
gisch und physisch attestierte ,,Blutsverwandtschaft® bindet. Damit
erst sind strikte Grenzen zwischen einem ,,eigenen Innen und ei-
nem ,fremden” Aullen gezogen (Barth 1969). Und erst auf dieser
scheinbar objektiven Grundlage 1Bt sich eine ethnische ,,Weltan-
schauung®” im wortlichen Sinne durchsetzen, die iiber die wissen-
schaftlichen wie populiren Medien vermittelt und zu einem selbst-
verstandlichen Bestandeteil, ja zu einem Grundgefiihl sozialen Alltags-
wissens wird: zur ethnischen Identitit.

Ethnische Gemeinschaft: Inklusion durch Exklusion

Dieses ethnische Paradigma baut wesentlich auf zwei gedanklichen
Grundlagen auf: zum einen auf jenem romantisch angehauchten
Volksbegrift Herders, der zunichst zivilisationskritisch nach kulturel-
ler Urspriinglichkeit und Authentizitit sucht und diese Eigenschaften
im ,,einfachen Volk“ und in seinen Uberlieferungen zu finden

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:55:41. © Uthebrrechtiich geschitzter Inhaf 3
tersagt, im mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-131

142 I1. Begriffe und Theorien

glaubt. Schon mit Friedrich Ludwig Jahn aber entwickeln sich daraus
verengende Deutungen, die zu einem nationalen ,,Volkstum®, zum
,Deutschtum® hinfithren. Die Vorstellungen von einer ,,Volksseele®,
einer ,,Volkspersonlichkeit™ schreiben dem eigenen Volk nun eine
Individualitat zu, die sich im kollektiven ,,Nationalcharakter® zu er-
fillen scheint. Volk wird immer mehr ,,nationales Volk®“. Es wird
ideologisch aufladbar zu jenem Volks- und Gemeinschaftsbild, das
Abstammungs- und Territorialgemeinschaft, Kultur- und Nationsge-
meinschaft in eins setzt. Denn auch die Volkskultur erscheint darin
einerseits als historisch tberlieferte Kultur, die an den mythologi-
schen Urspriingen ankniipft und deren Ideen lebendig erhilt, ande-
rerseits als eine ethnische Linie der Uberlieferung, als Stammraum
und Erbe einer Schicksalsgemeinschaft.

Schon Max Weber charakterisiert diese ,, kiinstliche® Art der Ent-
stchung eines ethnischen Gemeinsamkeitsglaubens® als ein obligates
und politisch niitzliches ,,Schema der Umdeutung von rationalen
Vergesellschaftungen in personliche Gemeinschaftsbeziehungen®: der
Mitbiirger als Stammesverwandter. Weber sieht darin vor allem eine
Strategie der ,,sozialen AbschlieBung® angelegt: das (nationale) ,,Ei-
gene® in Blut und Kultur gegen das ,,Fremde (Weber 1972: 237f.).
Dies bedeutet auch, daB die Uberfiihrung ethnischer Motive in na-
tionales Denken dabei hilft, ethnische Fragmentierungen zu iiber-
winden, soziale Gruppen zu integrieren, Gesellschaften oft iiber-
haupt erst mit einem ,,nationalen® Horizont zu versehen. Aber es ist
Integration nach innen um den Preis der Abgrenzung nach auflen,
der Stigmatisierung von sozialen AuBlenseitern wie anderen Gesell-
schaften als wesensmifBige und daher bedrohliche ,,Fremde®, gegen
die nur ein waches Gemeinschaftsgefiihl schiitzt: das Prinzip der In-
klusion durch Exklusion (Gellner 1991).

Die zweite Grundlage fiir diese Definition des ethnischen Prinzips
legt das naturwissenschaftliche Denken des 19. Jahrhunderts. Dessen
biologisches Modell der wissenschaftlichen Einteilung der tierischen
und pflanzlichen Welt in Arten, Rassen und Ordnungen scheint ge-
eignet, auch flir neue, prizise Vorstellungen menschheitsgeschichtli-
cher Ordnungssysteme Pate zu stehen. Insbesondere Charles Darwin
mit seiner — vielfach verkiirzt rezipierten — Lehre vom evolutioniren
Aufstiegsprinzip von der niederen zur hoheren Ordnung und vom
biologischen Grundgesetz des survival of the fittest legt den Analogie-
schluB} nahe, daB sich die Vielfalt der physischen und kulturellen Er-
scheinungsformen menschlichen Lebens ebenfalls in ein Stufenmo-
dell fassen lassen muB. In diesem Modell verkorpert der weille und
zivilisierte Mensch bzw. Mann die ,,Krone der Schépfung®, gleich-
sam als die Verkorperung der wertvollsten genetischen Anlagen und
intellektuellen Eigenschaften. Damit lassen sich die Ethnien letztlich

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:55:41. © Uthebrrechtiich geschitzter Inhaf 3
tersagt, im mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-131

2. Konstruktionen: Identitit und Ethnizitdit 143

als Ausdrucksform rassischer Ordnung betrachten und auf der Ent-
wicklungsskala eines universell gedachten Zivilisationsmodells einstu-
fen (Kardorff 1991).

Diese naturwissenschaftliche Anleithe einer Stammes- und Rassen-
lehre wird zwar nicht von allen in der Volks- und Volkerkunde und
selten in aller Konsequenz iibernommen. Aber die Perspektive
scheint dem zeitgendssischen Denken in ,,Nationalkulturen® und
Lotimmen** verwandt und zumindest als generelles Argument ein-
leuchtend genug, um das ethnische Identititskonzept nachhaltig zu
beeinflussen — in der Voélkerkunde im Kontext ihrer kolonialen Ver-
wicklungen vielleicht etwas frither, in der Volkskunde etwas spiter,
dann jedoch um so intensiver auf dem Weg zur ,,Volksgemeinschaft®.
Insofern sind beide Ficher an dieser wissenschaftlichen Begriindung
einer universellen Menschen- und Kulturordnung aktiv beteiligt. Sie
tragen wesentlich zur ,,Ethnisierung” populdrer Vorstellungswelten
bei, bestirken die Bilder von kulturell angeblich homogenen Ab-
stammungs- und Volksgemeinschaften und geraten dabei teilweise
auch in das Fahrwasser einer physischen Anthropologie. Deren ex-
tremste Formen fithren dann bis zu einer Rassenanthropologie, die
ihren biologischen Rassebegriff durch menschliche Koérper- und
Skelettvermessungen zu verifizieren sucht, um dadurch ein anthro-
pometrisches Rassemodell zu erhalten. Auch solche Extreme in Be-
griffe und Bilder zu fassen, wissenschaftliche Begriindungsinstanz
und zugleich populire Vermittlungsinstanz fiir ethnische Vorstellun-
gen zu sein, die dadurch den Rang eines universellen ,,Naturgeset-
zes* zu erhalten scheinen: dies ist die Last — man mochte auch sagen:
Schuld — der ,,Volkstumswissenschaften®.

Bilder und Praktiken

Dabei kénnen wir uns heute nicht mehr auf das lange Zeit bequeme
Argument zuriickziehen, diese Hypothek sei lediglich von den har-
ten ,,Rassekundlern® aufgehiuft worden. Spitestens mit dem Beginn
der Aufarbeitung der nationalsozialistischen Fachgeschichte ist viel-
mehr deutlich geworden, wie sehr daran selbst der scheinbar so
harmlose Folklorismus beteiligt war, dessen Bilder von regionalen
Trachten und Territorien, von kulturellen Eigenheiten und Eigenar-
ten stets auch ethnisch eingefirbte Mosaiksteine lieferten. Dies besti-
tigt nicht nur der Blick auf die deutsche Geschichte. Wer die Situati-
on in Jugoslawien zu Anfang der neunziger Jahre beobachtet hat, in
der ethnisch-regionale Folklore — gleichsam: Sprach- und Singer-
kriege um ,,Blut und Boden® — die ,,ethnischen Siuberungen® des
militirischen Krieges vorbereiten half, kann sich von der Aktualitit
und der politischen Wirkung solcher ,,Volks-Kunde® {iberzeugen.

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:55:41. © Uthebrrechtiich geschitzter Inhaf 3
im mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-131

144 I1. Begriffe und Theorien

Denn allzu hiufig werden dabei regionale Kulturphinomene aus ih-
rem Zusammenhang herausgeldst, pathetisch tiberhoht, zum Signum
eines ,kollektiven Gedichtnisses” erklirt und zugleich in neue pa-
triotische Erzihlungen von ,, Territorium®, ,,Ethnie* und ,,Nation*
gefal3t. Damit sind sie mit einer neuen sozialen Semantik versehen,
die sich strategisch nutzen und fundamentalistisch interpretieren l383t:
als ein sendungsbewubBter kultureller Alleinvertretungsanspruch ge-
genliber anderen Meinungen wie Gruppenkulturen, als Zwang zu
unbedingter Loyalitit gegeniiber der beschworenen Gemeinschaft.”

Das jugoslawische Beispiel ist sicherlich ein extremes, aber es steht
keineswegs allein. Nachdem man noch in den 1970er Jahren den
Eindruck haben mochte, daB3 ethnozentrische und nationalistische
Konzepte fast schon archaisch anmutende ,,Auslaufmodelle” einer
Weltanschauung seien, ist nunmehr untibersehbar, dal3 das Gegenteil
eingetreten ist: Eine Welle von neuen regionalistischen und ethni-
schen Bewegungen hat sich auf eine Sinn- und Identititssuche bege-
ben, die sich insbesondere nach dem Zusammenbruch des Sozialis-
mus in Osteuropa noch weiter aufgetiirmt®® und lingst globale Wir-
kung erreicht hat. Wieder wird nach Urspriingen und Kontinuititen
gesucht, um kulturelle und territoriale Anspriiche zu legitimieren
und sie notfalls gewaltsam gegen andere durchzusetzen. Und wieder
werden Mythen und Legenden, Kulte und Feste wiederbelebt, um
Geflihle zu mobilisieren, Volksstimme zu beschworen, Gemeinschaft
zu stiften. Den Charme des Naiven haben solche folkloristischen Be-
schiftigungen allerdings endgiiltig verloren. Vor diesem aktuellen
Hintergrund bezeichnete der Kulturanthropologe Eric Wolf vor
kurzem die Begriffe Rasse, Ethnie und andere fundamentalistische
Kulturvorstellungen zu Recht als ,,gefihrliche Ideen®, die liangst
(wieder) zu einem ,ideologischen Kampfmittel in der politischen
Auseinandersetzung® geworden sind (Wolf 1993: 346).

Nun speisen sich ethnische Zusammengehorigkeitsgefiihle keines-
wegs nur aus Ideologie und Imagination, sie beruhen auch auf kon-
kreten sozialen Praktiken. Neben den traditionellen Formen sozialen
Gruppenhandelns hat eben auch dieses ,,ethnische Paradigma® durch
seine lange Wirkungszeit und dank vielfiltiger wissenschaftlicher, po-
litischer wie medialer Vermittlungsstrategien eine hohe Wirkmich-
tigkeit erzeugt, die uns vielfach fast automatisch ethnisch denken liBt.
So sind Bilder ethnischer Identitit fester Bestandteil unserer alltags-
kulturellen Vorstellungswelt geworden, ein selbstverstindliches Zu-
ordnungsschema etwa in der Arbeitswelt, in den Medien, in Literatur
und Kunst.”” Wir haben mit diesem Zuschreibungsprinzip gelernt,
unsere Wahrnehmung von Musik oder Mentalitit, von Kriminalitit
oder Migration stets auch auf einer ethnischen Folie zu interpretie-
ren: Die Zeitungsmeldung etwa, die einen ,tiirkischen® Jugendli-

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:55:41. © Uthebrrechtiich geschitzter Inhaf 3
im mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-131

2. Konstruktionen: Identitit und Ethnizitdit 145

chen als den Titer einer Korperverletzung benennt, setzt bei uns
eine reflexhafte Assoziationskette um Begriffe von ,,Ehre” oder
,Blutrache® in Gang, die wohl kaum entstehen wiirde, wire der Ju-
gendliche ,,ethnisch* als Bayer identifiziert.

Sozial anderes Verhalten erscheint in der ethnischen Betrachtungs-
weise als eine gleichsam systematische Folge kultureller Andersartig-
keit. Diese Schematisierung kommt sicherlich auch jener Neigung
entgegen (die freilich anthropologisch erst noch genauer zu kliren
wire), die Komplexitit und Kompliziertheit unserer Welt zu verein-
fachen, indem wir deren Erscheinungen zusammenzufassen und zu
vereinheitlichen versuchen, indem wir eingrenzen und abgrenzen.
Diesem Bediirfnis bietet das ethnische Paradigma Bilder und Stereo-
type mit scheinbar hoher Plausibilitit und Erklirungskraft an, weil
soziale Situationen dadurch in der simplen Dichotomie von ,,innen —
aullen”, ,eigen — fremd* interpretiert werden kdnnen, nach dem
simplen Schwarz-Weil3-Modell verfahrend.

Es ist also unnotig, nach mystischen Erklirungen zu suchen, wenn
die neue Attraktivitit des ethnischen Paradigmas erklirt werden soll.
Meist geht es um recht handfeste Interessen: Das ethnische Argu-
ment zielt in aller Regel auf Ressourcen- und Gebietsanspriiche, auf
soziale und kulturelle Machtpositionen, zumal in Regionen, in de-
nen die politischen wie ideologischen Ordnungsgeflige fragil gewor-
den sind. Und die Zahl dieser Regionen scheint weltweit nicht ab-,
sondern zuzunehmen. Es ist eine Politik der Differenz und der
Macht. Dabei wird im ethnischen Jargon iiberwiegend kulturell argu-
mentiert, also mit Begriften von Sprache und Religion, von Mentali-
tit und Authentizitit ,,kulturalisiert”™, weil dadurch starke Bindungs-
kraft nach innen und hohe Legitimationskraft nach auflen erzeugt
werden konnen. Vor allem dann, wenn das Gefiihl der Bedrohung
solcher kulturellen ,,Grundrechte® vermittelt wird (Bielefeld 19971).

Nirgendwo bildet sich das gegenwirtig schirfer ab als im Bereich
der Migration, wo juristische Barrieren der Einwanderung gegen
,,Uberfremdung“ errichtet werden, selbst in traditionellen Emigrati-
onslaindern wie in Italien und Griechenland, die mittlerweile selbst
zu Einwanderungslindern geworden sind. Diese ethnisch begriinde-
ten Barrieren fiihren wiederum bei denen, die dennoch ,,durchkom-
men®, zwangsliufig zur Antwort der kulturellen Selbstreprisentation
als ,,ethnische Minderheiten®, zur Riickbesinnung auf eigene — ver-
meintliche? — Traditionen. Solche Auseinandersetzungen um Asyl-
und Staatsbiirgerrechte stehen flir existentielle gesellschaftliche Erfah-
rungen: Sie sind nicht nur den Pissen, sondern auch den Menschen
tief eingeschrieben. Denen, die juristisch die geforderte Identitit be-
sitzen, wie denen, die sie — allerdings nicht um den Preis der Selbst-
aufgabe — erwerben wollen. Beiden ist damit die Beachtung jenes

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:55:41. © Uthebrrechtiich geschitzter Inhaf 3
im mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-131

146 I1. Begriffe und Theorien

schon tberholt geglaubten Abstammungsprinzips wieder zu einer
Uberlebensfrage gemacht worden. Dies gilt auch fiir ,klassische®
Einwanderungslinder wie Frankreich, in denen heute gerne verges-
sen wird, daf} die Anwerbung auslindischer Arbeitskrifte schon seit
dem Ende des 19. Jahrhunderts eine bewulte politische Entschei-
dung war (Augé 1995). Der Historiker Gérard Noiriel hat rekonstru-
iert, wie damals explizit um ,,Einwanderer” geworben wurde, da
grofle einheimische Bevolkerungsgruppen die Industriearbeit ab-
lehnten (Noiriel 1988). In diesen Jahren schien sich die Grande Nati-
on noch nicht in ihrer Identitit bedroht zu fiihlen — allerdings kam
diese Einwanderung auch noch nicht wie heute zu tiber flinfzig Pro-
zent aus den ,,dunklen® nordafrikanischen Landern ...

Fir eine Ethnologie, die sich ihrer fachgeschichtlichen wie ihrer
gesellschaftswissenschaftlichen Verpflichtung bewuBt sein will, hat
der Begrift der Ethnizitit jedenfalls seine Unschuld verloren. Wenn
jetzt Kulturwissenschaftler davon sprechen, dall nach dem Ende der
»groffen’ sozialen und nationalen Erzihlungen nun ,,ethnische Dif-
ferenz zur Quelle von Identitit* werde, und wenn sie dies nicht kri-
tisch beobachten, sondern ihrerseits die ,,ethnische Revolution als
eine globale Alternative zur Krise der alten Ordnung und zur Her-
ausforderung durch die neue ,postmoderne’ Welt“ propagieren, gar
als die ,,duBerste Form* der Abwehr all jener Uniformierungs- und
Standardisierungstendenzen unserer kulturellen Identitit (Durando
1993), dann werden kritisches Denken wie geschichtliche Erfahrung
auf den Kopf gestellt. Es wird — noch zurtickhaltend formuliert —
wissenschaftliche Naivitit zu einer gesellschaftlichen Gefahr. Denn
dieses ethnische Argument erwies sich fast immer als ein extrem ag-
gressives Identititskonzept, das sich beinahe beliebig in rassistische,
nationalistische und hegemoniale Strategien einpassen lie3. Das wis-
sen wir inzwischen, aber offenbar haben wir dies nicht laut genug
gesagt, um solche wissenschaftlichen ,,Wiederentdeckungen® zu ver-
hindern.

In diesem Versiumnis scheinen sich eigene Unsicherheiten dar-
tiber auszudriicken, ob die Rede von der ethnischen Identitit als
,Konstruktion® nicht eine lediglich intellektuelle Denkfigur sei, der
im Alltag ein populires Denkprinzip gegeniiberstehe, das sich unbe-
kiimmert auf ethnische ,,Wirklichkeiten® beruft. Es ist sicherlich
kein Zufall, dal} wir bei solchen Gegenargumenten meist sofort die
generelle Notwendigkeit von Gruppenidentititen einrdumen, die in
einer ,,world in transition“ als Halt und Orientierung unverzichtbar
seien. Wie solche Identititsvorstellungen dann freilich ohne ethni-
sche Komponenten und Difterenz aussehen sollen, wird von uns
meist nicht naher beschrieben. Denn mit ,,Gemeinschaftsvorstellun-
gen™ tun wir uns — aus guten wissenschafts- wie gesellschaftsge-

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:55:41. © Uthebrrechtiich geschitzter Inhaf 3
im mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-131

3. Verortungen: Schicht und Geschlecht 147

schichtlichen Griinden — ohnehin schwer. Die Frage, wie sich soziale
Bindungen innerhalb der Gesellschaft auch symbolisch und emotio-
nal gestalten, ob dies nicht immer zunichst iiber die Konstruktion ei-
nes ,,Anderen geschieht, bevor man wahrnehmen kann, ,,dal3 das
Eigene auch Aspekte des Fremden birgt™ (Schiffauer 1996: 30) —
diese Frage steht in gewisser Weise offenbar unter Ideologieverdacht
bzw. gegen die Regeln der Political Correctness. Nun kommt der
einst geworfene ethnische Bumerang jedoch zuriick, und er trifft ins
Zentrum der Fachidentitit: Der Frage nach dem Umgang mit einem
ethnos, das nicht mehr in grauer Geschichte, sondern mitten in der
Gegenwart zu verorten ist, kann eine Europiische Ethnologie nicht
linger ausweichen. Die — nicht immer gliicklich geftihrte — Diskussi-
on um ,,multikulturelle” Konzepte gesellschaftlichen Lebens zwingt
dazu, wissenschaftlich wie politisch Farbe zu bekennen.?

Wenn Ethnizitit also von den ,,Leidenschaften der kollektiven
Identitat” handelt, wie Clifford Geertz einmal formulierte, dann
sollte unser Fach zu zeigen versuchen, wie diese Leidenschaft zu-
nichst in Europa erlernt wurde und welche unausloschliche Spur sie
in unserer Geschichte hinterlassen hat.”” Und umgekehrt wire zu
verdeutlichen, wie sich andere, weniger schmerzhafte Formen der
Erfahrung von Zusammengehorigkeit entwickelt haben — Modelle
sozialer Loyalitit, die im Schatten solcher dominanten Konzepte wie
Nation und Ethnie geblieben sind. Das Fach hat in seiner Geschichte
dazu beigetragen, derlei Alternativen unsicher und unsichtbar zu
machen. Eigene Blindheiten zu korrigieren und dabei das ethnische
Paradigma im Sinne des Verursacherprinzips gleich selbst mit zu ent-
sorgen, es in konkreten ethnographischen Studien als kulturelle
Denkfigur zu entideologisieren und zu entdramatisieren scheint mir
heute eine lohnende Herausforderung zu sein.

3. Verortungen: Schicht und Geschlecht

Mit der Frage nach der sozialen und geschlechtlichen Ortsbestim-
mung innerhalb des gesellschaftlichen Geftiges sind zwei Grundvor-
stellungen benannt, die das Thema Identitit in vieler Hinsicht wei-
terflihren bzw. es genauer fassen. Jenes generelle ,,Wer bin ich?* er-
hilt dabei die Zusatzfrage: ,,Wo stehe ich, wozu gehore ich?*. Diese
Fragen und die Antworten darauf geben zugleich Aufschliisse dar-
iber, wie wir, indem wir unsere eigene Position zu beschreiben ver-
suchen, eine allgemeine ,,Ordnung der Gesellschaft* wahrnehmen.
Die Kategorien Schicht und Geschlecht verbinden zunichst einige
gemeinsame Eigenschaften: Beides sind Beschreibungsdimensionen
individueller Identitit, die sich allerdings nur aus der Beziehung zu

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:55:41. © Uthebrrechtiich geschitzter Inhaf 3
im mitt, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-131

	Kollektive Identitäten
	„Wieviel Heimat braucht der Mensch?"
	Das „ethnische Paradigma" als Identitätskonzept
	Ethnische Gemeinschaft: Inklusion durch Exklusion
	Bilder und Praktiken

