
Zusammenfassung
Eine Anthropologie des Alters ist notwendig, weil
das Altsein inzwischen einen Zeitraum von fast 30
Jahren umfasst. Das ist ein absolutes Novum in der
Geschichte. Darum ist eine Anthropologie des alten
Menschen zwingend notwendig. Auch er lebt ja in
den Strukturen des Menschseins. Dies ist grundle-
gend die Zeitstruktur des Nicht-mehr mit den beiden
Modi des Erinnerns und Vergessens. Das Nicht-mehr
bedeutet, dass kein weiterer Lebensabschnitt folgt:
Dies beinhaltet, dass der alte Mensche auf den Tod
verwiesen ist. Intentionalität und Intersubjektivität
bilden auch im Alter die Grundstruktur des Mensch-
seins. Raum- und Zeitoffenheit erfordern eine um-
fassende Alterssozialisierung. Und das Sein des Men-
schen als Leiblichkeit bleibt dem alten Menschen
noch lange erhalten. Schließlich ist der alte Mensch
auch ein Objekt der Gesellschaft.
Abstract
An anthropology of aging has become necessary
because old age covers a span of some 30 years in
our times. This is a novelty in history, making an an-
thropology of old people an absolute necessity. Old
people live within the structures of being human as
well. Basically, this is the time structure of „nicht-
mehr”(no more) with the two modes of remember-
ing and forgetting.„No more”means that no further
periods of life will follow, pointing the old person
towards death. Intentionality and inter-subjectivity
form the basic structure of being human in old age
as in all life periods. A comprehensive geriatric so-
cialization is the prerequisite for adequate space
and time (Raum- und Zeitoffenheit). And physically
being remains with old people for a long time. Fi-
nally, they are also an object of society.
Schlüsselwörter
alter Mensch - Altenhilfe - Sozialpädagogik - Anthro-
pologie - Identität - Selbstkonzept

1. Einleitung
Eine Anthropologie des Alters ist meines Erachtens
noch nicht entwickelt worden. Aber sie scheint not-
wendig zu sein, da zum ersten Mal in der Geschichte
eine neue Bevölkerungskohorte der Alten entstan-
den ist. Zwar gab es alte Menschen zu allen Zeiten.
Aber bis ins Mittelalter hinein vergreisten die Men-
schen im Alter von 30 Jahren. Heute werden viele
Arbeitnehmerinnen und Arbeitnehmer mit 55 Jahren

aus dem Arbeitsprozess ausgegliedert.Vor ihnen liegt
eine Altersphase von etwa 30 Jahren, eine lange und
vollständige Lebensphase. Die alten Menschen neh-
men an Zahl zu, so dass eine komplette Bevölke-
rungsgruppe der Alten entstanden ist. Wer mit und
für alte Menschen arbeitet, braucht darum eine an-
thropologische Grundlage der Seniorenarbeit.

In Zahlen ausgedrückt stellt sich die Langlebigkeits-
gesellschaft wie folgt dar (Lehr 1987, S. 11 f., Braun
1992, S. 12 f., Noack 2001, S. 214): Die Lebenserwar-
tung eines Neugeborenen zur Zeit des Perikles im
klassischen Griechenland betrug 20 Jahre. Kaum
länger lebte der Durchschnitt der Bevölkerung in
Deutschland während des frühen und hohen Mittel-
alters. Noch 1875 wurde der Durchschnitt der Bevöl-
kerung nur 35 Jahre alt. Heute liegt die Lebenser-
wartung der Männer bei 72 Jahren und die der
Frauen bei 78 Jahren. Dies bedeutet lebensweltlich,
dass noch 1871 nur eines von vier Kindern das 14.
Lebensjahr erreichte. Noch um 1750 herum verlor
ein Kind zumindest einen Elternteil mit 14 Jahren.
Heute hingegen erleben viele Kinder ihre Eltern in
allen Lebensphasen. Es gab früher nur wenige alte
Menschen, die darum auch einen hohen Wert reprä-
sentierten (obgleich auch damals schon die Haltung
alten Menschen gegenüber ambivalent war). Heute
sind 21 Prozent der Bevölkerung über 60 Jahre alt.
Diese Tendenz setzt sich fort. Man erwartet für das
Jahr 2030 einen Altenanteil von 31 Prozent. Dies
schließt ein, dass auch der Anteil der Hochbetagten
zunimmt. Die Konsequenzen dieser Langlebigkeits-
revolution sind noch kaum abzusehen.

2. Zeitlichkeit
Das Alter ist grundlegend bestimmt durch die Zeit-
lichkeit. Und zwar ist es die Struktur des Nicht-mehr.
Dies erlaubt es dem alten Menschen, selbstreflexiv
das Ergebnis seines Lebens zu betrachten und noch
ein letztes Mal einen autopoietischen Lebensent-
wurf zu wagen. Die Altersphase mag heute eine
Lebensspanne von 30 Jahren umfassen, und sie
kann noch einmal sinnvoll gestaltet werden. Aber
es folgt keine weitere Phase mehr. Es ist unwider-
ruflich die letzte. Durch die Zeitstruktur des Nicht-
mehr lebt der Mensch aus dem Erinnern/Vergessen
und dem Nicht-mehr, das auf ein Letztes verweist.

2.1 Erinnern: Der Erwachsene als
autopoietisches und reflexives Wesen 
Die Zeitstruktur des Nicht-mehr zwingt zunächst
zum Erinnern. Woran erinnert sich der alte Mensch?
Es gibt eine Neigung alter Menschen zum trivialen
Erinnern. Wir alle haben erfahren, wie alte Menschen
im Kurzzeiterinnern über ihre Krankheiten und Ope-

16 Soziale Arbeit 1.2005

Anthropologische Grundlagen
der sozialpädagogischen
Seniorenarbeit
Winfried Noack

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2005-1-16 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:04:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2005-1-16


rationen sowie über das Nachlassen der Kräfte spre-
chen. Zugleich grenzen sie sich ab von anderen alten
Menschen, wie leistungsfähig sie noch im Vergleich
zu jenen seien. Sogar gegenüber den jungen Men-
schen wird die eigene Leistungsfähigkeit herausge-
stellt. Vor allem aber erzählen alte Menschen im
Langzeiterinnern gern von früher, wie schön es ge-
wesen sei, wie kompetent sie waren und wie sie
Konflikte gelöst haben. Hier ist auch der Ort der ro-
mantisierenden Kriegserinnerungen. Obgleich solch
eine Weise des Erinnerns trivial erscheint, hat es doch
unter Umständen eine therapeutische Funktion.

Eine tiefere Weise des Erinnerns ergibt sich aus dem
Biographie- und Identitätslernen (Osborne u.a. 1997,
Ruhe 1998, Noack 2001, S. 243-246). Dabei wird ver-
sucht, die sowohl individuelle als auch altersgrup-
penspezifische Lebensgeschichte zu strukturieren,
nachzuerleben und zu deuten (Karl 1990, S. 44 ff.).
Sie ist die subjektive Deutung des eigenen Lebens,
die in die Gegenwart hineinreicht und zur Zukunft
mit ihren Möglichkeiten geöffnet ist. Vor allem ist
die Biographiearbeit ein Heilmittel gegen die Zer-
splitterung des Lebens in Zeitabschnitte und Erfah-
rungswelten in einer immer stärker funktional aus-
differenzierten Gesellschaft. Biographiearbeit ver-
sucht darum, Lebensintegration und Erfahrungsin-
tegration zu leisten. Indem im Vergangenen Sinn
gefunden wird und die vorhandenen Lebensmög-
lichkeiten erhellt werden, erwachsen daraus Begrün-
dungen für eine lebenswerte Zukunft. Biographische
Sinnfindung verknüpft somit Vergangenheit, Gegen-
wart und Zukunft zu einem Sinn tragenden Ganzen.

Dem lebensgeschichtlichen Lernen ähnlich ist das
Identitätslernen. Auch die Identität ist nicht nur kon-
stanz- und kontinuitätsstiftend, sondern sie wächst
und reift, das heißt sie verändert sich im Laufe der
Lebensgeschichte. Dabei dürfen wir nicht von einem
einfachen Ich ausgehen, weil in der pluralen Gesell-
schaft auch die Identität segmentiert wird. Identi-
tätslernen hat also mit den einzelnen Lebensseg-
menten zu tun, die die Identität ausmachen; das
sind die berufliche, die geschlechtliche, die soziale,
die kulturelle, die politische, die gesellschaftliche,
die weltanschauliche, die religiöse und die prakti-
sche Identität, die das Ich integriert. Dazu kommt,
dass die Identität durch bedeutsame Lebensereig-
nisse beeinflusst wurde, wie berufliche Erfolge, wich-
tige Freundschaften, gemeinsame Erlebnisse, Eltern-
schaft, Erfolge der Kinder erleben und so weiter.
Aber es können auch traumatisierende Erlebnisse
sein, die die Identität zwar prägen, aber verdunkeln.
Dies alles gilt es, bewusst zu machen, indem es er-
zählt wird.

Der alte Mensch als autopoietisches, reflexives We-
sen erkennt sich im Langzeiterinnern darüber hin-
aus als ein integratives Ganzes. Nach Erikson (1974,
S. 262-364) erinnert sich der alte Mensch grund-
sätzlich an das vergangene Leben. Wer die zeugen-
de, generative Aufgabe seines Erwachsenenlebens
erfüllt hat, kann auf sein Leben zurückblicken und
die Integration aller seiner Lebensphasen vorneh-
men. Damit erlangt er seine Ich-Integrität.

▲ Sie enthält ein sicheres Wissen über die universa-
len Ordnungen und die Sinnerfülltheit seines Lebens.

▲ Sie ist eine postnarzistische Liebe zum menschli-
chen Ich, und zwar zu einem jeden Menschlichen,
weil es Menschlichkeit umfasst. Fähig wird der alte
Mensch dazu, weil er sich selbst vergessen kann
und in Entsagung und Weisheit Verantwortung für
die Generationenfolge übernimmt.

▲ Im Erinnern erschaut der alte Mensch sein Leben
als ein Ganzes, das sinnvoll, einzigartig und einma-
lig ist. Er würde dies Leben ein zweites Mal wieder
so leben.

▲ Auch gewinnt der alte Mensch ein historisches
Bewusstsein, ein Gefühl der Verbundenheit mit al-
lem, was menschlich ist, auch mit vergangenen und
fremden Kulturen. Er erkennt einerseits die Relativi-
tät aller Kulturen mit ihren Werten und Sinngebun-
gen, aber er weiß sich andererseits in die eigene ein-
gebunden. Und er ist bereit, seine gefundene und
an universale Menschenrechte gebundene Sinnge-
bung zu verteidigen. Während er also fremde Iden-
titätsstile anerkennt, weiß er seinen Integritätsstil
eingebunden in die eigene Kultur und die eigene
geschichtliche Wirklichkeit.

▲ Weil der Mensch auf sein Leben zurückblickt, kann
er die Ernte seines Lebens einfahren. Er hat aus Feh-
lern gelernt, er hat Neues in sein Leben integriert,
und er kann nun über einen großen Wissens- und
Erfahrungsschatz verfügen. Diese Weisheit befähigt
ihn zu einer besonders intensiven Fürsorge für die
Jugend, die er versteht und der er sein Weisheitswis-
sen weitergibt. So wird er zum Träger der Tradition.

▲ Zur Ich-Integrität gehört auch, sich an den Ange-
legenheiten der eigenen Gesellschaft zu beteiligen.
Der alte Mensch ist eingebunden in die Fragen der
Religion, Politik, Gesellschaft, Politik, Wirtschaft und
Technik, in Kunst und Wissenschaften. Er ist bereit,
auch im Alter noch Verantwortung zu übernehmen.
Dies kann er – wie wir noch sehen werden – weil er
in seinem Alter möglicherweise noch aktiv ist.

17 Soziale Arbeit 1.2005
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2005-1-16 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:04:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2005-1-16


Erinnern erlaubt also durch die Zeitstruktur des
Nicht-mehr das Leben als ein Ganzes zu sehen.
Während der Erwachsene durch das Sein zum Tode
und dem Sich-vor-weg-Sein zwischen dem Jetzt und
dem Tod sein Lebensganzes schaut, blickt der alte
Mensch durch das Erinnern auf das Lebensganze zu-
rück, das für ihn nicht nur Möglichkeit ist, sondern
geschehene Wirklichkeit. Was er zurückblickend er-
kennt, ist sein wirklich gelebtes Leben. Sinnhaftigkeit
oder Sinnlosigkeit lassen sich nicht mehr verändern.

2.2 Vergessen
Im Gegensatz zum Erinnern steht das Vergessen.
Menschen können durch Erinnern ihre Altersidenti-
tät finden, sie können aber auch das ganze vergan-
gene Leben vergessen. Die Gründe dafür sind viel-
fältig. Denken wir nur an die Kriegsgeneration, die
Furchtbares erlebt hat, oder an die oft lang andau-
ernden Ängste missbrauchter Kinder.Vergessen kann
durchaus ein Selbstschutz sein. Aber viele Menschen
vergessen aus Alltagsverfangenheit. Sie richten sich
im Alter behaglich ein und denken gar nicht daran,
das Leben als Ganzes aufzuarbeiten.

Vergessen hängt eng zusammen mit der Verdrän-
gung. Freud (1970, S.23) erklärte es folgenderma-
ßen: Ursprünglich, beim Säugling, sind Ich und Es
eins. Erst sobald das Kind die Außenwelt entdeckt,
scheiden sich Bewusstes und Unbewusstes vonein-
ander. Dabei bleiben einige Inhalte des Es im Vor-
bewussten, und sie werden Inhalte des Ich. Andere
befinden sich unverändert im Unbewussten als ein
schwer zugänglicher Kern. Aber das kindliche Ich ver-
setzt viele bereits aufgenommene Inhalte wiederum
ins Es zurück, und neue Eindrücke, die von ähnlicher
Qualität sind, werden nicht aufgenommen, sondern
ebenfalls verdrängt. Sie sind nur noch dort auffind-
bar. Es handelt sich beim Verdrängten also um ur-
sprünglich Mitgebrachtes und Erworbenes, das ver-
drängt wurde.Warum aber verdrängen schon Kinder
und später die Erwachsenen Triebansprüche und Be-
wusstseinsinhalte? Es sind Triebe, deren Befriedigung
mit Strafe bedroht wird. So dient die Verdrängung
der Angstabwehr. Bewusstseinsinhalte wiederum
werden verdrängt, weil sie für die Person nicht ak-
zeptabel sind. So sammelt sich im Laufe des Lebens
ein ungeheurer Verdrängungskomplex an. Komplex
deshalb, weil die Verdrängungen dynamischen Cha-
rakter besitzen und sich miteinander verknüpfen.

Anders steht es im Gegensatz zum Verdrängen mit
dem Vergessen (ebd., S. 37). In der psychoanalyti-
schen Beratung, aber auch in der meditativen, selbst-
referenziellen Innenwendung dringen Triebansprüche
und verdrängte Bewusstseinsinhalte ins Bewusste

vor. Jetzt kann der Mensch entweder diese Triebe be-
friedigen und die Bewusstseinsinhalte verwirklichen,
weil er einsieht, dass sie zu Unrecht verdrängt wor-
den waren. Oder er verdrängt sie endgültig, er ver-
wirft sie. Bewusstes Verwerfen von Verdrängtem, das
bewusst geworden ist, und das endgültig als nicht
annehmbar beurteilt worden ist, ist demzufolge ein
heilender Vorgang. Alte Menschen haben also die
Aufgabe, Vergangenes zu erinnern, um Unbewuss-
tes bewusst zu machen und zu verarbeiten. In die-
sem Zusammenhang steht das Vergessen als Heilung.

Es gibt noch eine weitere Weise des Vergessens, die
notwendig ist: die Versöhnung. Bei der Versöhnung
geht es um ambivalente Gefühle. So gibt es bei Ver-
letzungen beides: Zorn, Neid oder verbitterte Ent-
täuschung, die wir erleiden, und doch lieben und
achten wir die Person, die uns verletzt hat. Die Ge-
fahr besteht, dass wir, um den anderen nicht hassen
zu müssen, die Aggression gegen uns selber richten.
Dies führt zu psychischen Störungen. In meiner Be-
ratungspraxis habe ich oft gefragt, ob es eine Per-
son im Leben des Klienten gibt, die geliebt und ge-
hasst zugleich wird. Wenn dies der Fall war, begann
die schwere, aber notwendige Versöhnungsarbeit,
das heißt Zorn, Groll, Kränkung,Vergeltungsabsich-
ten aufzulösen. Wenn sie gelang, konnte ich einen
entscheidenden Heilungsschub beobachten. Aber
was heißt das: Versöhnung? Es bedeutet, die Verbin-
dung mit der verletzenden Person wiederherzustel-
len, beispielsweise durch eine Postkarte zu Weih-
nachten, zu Ostern, zum Geburtstag oder aus den
Ferien. Interessant ist, dass der andere Mensch oft
schon lange darauf gewartet hat. Die Regel für die
Versöhnung heißt: Getrennt, aber versöhnt. Ein wich-
tiges Merkmal der Versöhnung ist meines Erachtens,
an die verletzende Person ohne Groll denken zu
können.Vergessen können ist also eine wichtige
Lebensaufgabe, während nicht vergessen können
zu schmerzlichen Gefühlen und Racheabsichten
führt, wodurch Trauer- und Versöhnungsarbeit un-
möglich werden.

3. Das Nicht-mehr als Verwiesensein 
auf den Tod
Das Nicht-mehr des alten Menschen bedeutet, dass
keine weitere Lebensphase vor ihm liegt.Was kommt,
ist nicht ein neuer Lebensabschnitt, sondern der Tod.
Darum ist der alte Mensch verwiesen auf den Tod.

Der Mensch hat im Gegensatz zum Tier nicht nur den
Augenblick, sondern die Gegenwart als Erlebnis- und
Handlungsraum, die Vergangenheit als erinnertes
Leben und als gesellschaftliches, geschichtliches
Traditionsgut sowie die Zukunft als das Sich-vor-

18 Soziale Arbeit 1.2005
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2005-1-16 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:04:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2005-1-16


weg-Sein, als ein Vorlaufen in die Zukunft. Zwischen
Gegenwart und Zukunft ist die Sorge und das Be-
sorgtsein gespannt. Der Mensch sorgt vor und sorgt
sich vor. Denn Zukunft heißt auch, vom Tod zu wissen.
In der unendlichen Sorge um die eigene Existenz
droht der Tod als Ende allen Bemühens und aller
Existenzentwürfe. So führt die Sorge zum Wissen
von der Existenz als ein Sein zum Tode, woraus
Angst und Verzweiflung folgen (Heidegger 1993, S.
235-267). Heidegger gibt fünf Bestimmungspunkte
für das Verfallensein an den Tod:

▲ Der Tod als eigenste Möglichkeit. Der Tod ist die
einzige Möglichkeit, sich selbst als Subjekt zu be-
stimmen ohne Bezug auf ein Co-Subjekt oder die
anonyme Masse der Menschen. Allerdings ist dies
nur eine Möglichkeit, ein Können. Tatsächlich ist der
Mensch faktisch verloren an das Alltägliche, an die
Massenanonymität, wodurch er den Tod vergisst.

▲ Der Tod als unbezügliche Möglichkeit. Wenn sich
das Subjekt durch seinen Bezug zum Tod selbst be-
stimmt, trennt es sich ab von allen anderen Bezü-
gen, es ist bezuglos zu ihnen. So bringt es sich her-
vor als ein Einzelner in seiner Einzigartigkeit. Alle
anderen Bezüge zu den Mitmenschen und der Ge-
brauchswelt verschwinden angesichts des Todes.
Wenn auch das Subjekt als ein einzelnes nur ge-
trennt von allen Mit-Menschen und Dingen als auf
den Tod bezogen ein Einzigartiges ist, so bleibt es
doch verantwortlich für Versorgung von und die Für-
sorge für die anderen, gebunden an die Mitwelt.

▲ Der Tod als unüberholbare Möglichkeit. Das Sein
zum Tode macht dem Menschen bewusst, dass seine
letzte und äußerste Möglichkeit ist, sich aufzugeben.
Damit aber erlernt er den Modus des Aufgebens als
lebenslangen Prozess. Er lernt, sich nicht an die zu-
fällig sich andrängenden Möglichkeiten hinzugeben,
sondern frei zu sein für das Eigentliche. Indem der
Mensch Zukunft hat, er in die Zukunft vorläuft, weiß
er von der Möglichkeit der Selbstaufgabe und zer-
bricht so jede Versteifung auf die je erreichte Exis-
tenz. Das Vorlaufen in die Zukunft verhütet, dass er
hinter das Erreichte zurückfällt und den jeweiligen
Besitz fixiert, sondern frei wird vom Zufälligen und
offen für die tatsächlichen Möglichkeiten. Frei zu
werden für das Mögliche ist aber auch frei zu sein
für die vom Ende her bestimmten, die endlichen Mög-
lichkeiten. Das Bewusstsein der Endlichkeit bewahrt
gleichzeitig davor, andere Menschen in ihren Exis-
tenzmöglichkeiten zu beschneiden und sie auf die
eigenen hinzuzwingen. Denn Dasein ist immer zu-
gleich Mitsein und das Seinkönnen für den anderen.
Weil nun schließlich das Vorlaufen in die Zukunft

zum Ende alle Möglichkeiten, die bis dorthin da sind,
enthält, liegt darin die Möglichkeit der existenziellen
Vorwegnahme des ganzen Daseins, eines vollstän-
digen Lebensentwurfs.

▲ Der Tod als gewisse Möglichkeit. Dies bedeutet,
dass der Tod unumstößlich sicher kommt. Davon weiß
ich in strikter Evidenz nicht durch den Tod anderer.
Unbezweifelbare Evidenz gewinnt er nur durch mein
eigenes Vorlaufen in die Zukunft, bei dem ich alle
Bezüge zu dem mich Umgebenden abbreche. Es ist
mein eigener Tod, nicht der anderer, der ihn so apo-
diktisch evident macht.

▲ Der Tod als unbestimmte Möglichkeit. Tag und
Stunde des Todes sind unbestimmt. Dies Vorlaufen
zum unbestimmten und doch gewissen Tod bringt
eine aus diesem Dasein selbst hervorgehende Be-
drohung hervor. Im Vorlaufen auf den Tod kann die
Todesdrohung nie ausgeblendet werden. Sie ist im-
mer gegenwärtig. Die Befindlichkeit aber, welche
die ständige aus dem eigensten, vereinzelten, ein-
maligen Sein des Daseins aufsteigende Bedrohung
als eine immer vorhandene Bedrohung offen hält,
ist die Angst. In ihr befindet sich der Mensch vor dem
Nichts. Das Sein zum Tode ist wesenhaft Angst.

Die fünffache Bestimmung des Menschen als Sein
zum Tode fasst Heidegger zusammen unter dem Be-
griff „Freiheit zum Tode”. Denn der Mensch, vorlau-
fend zum Tode, löst sich von allen illusionären Stüt-
zen und Mitmenschen, er ist frei; und er ist das sei-
ner selbst gewisse und doch sich ängstende Selbst.
Auf diese Weise macht der Tod frei. Die Aufgabe
einer Person, die Beistand beim Sterben leisten will,
muss darum beides bewusst halten: die Funktion
des Todes im Dasein des Menschen als ein Sein zum
Tode als ein stetiger irreversibler Zerfallsprozess auf
der einen Seite und andererseits die Hoffnung, die
der Glaube geben will, der sich rückbezieht auf die
Auferstehung Jesu Christi, die unsere Auferstehung
garantiert.

Nun ist der Tod, wie Heidegger zu Recht feststellt,
eine unbestimmte Möglichkeit. Jeder Mensch kann
jederzeit sterben. Der Tod ist keineswegs dem Alter
vorbehalten. Wir kennen auch den frühen Tod. Und
in den vergangenen Zeitaltern war der frühe der
normale Tod. Noch vor 100 Jahren lag das mittlere
Sterbealter der Frauen bei 38 und der Männer bei
36 Jahren (Dinkel 1992, S. 62-93). In nur 100 Jahren
hat sich die durchschnittliche Lebenserwartung ver-
doppelt. Deshalb ist heute der späte Tod der nor-
male. Er ist ein Altersphänomen geworden. Weil der
Mensch so spät stirbt, hat er es nicht nötig, sich vor

19 Soziale Arbeit 1.2005
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2005-1-16 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:04:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2005-1-16


der Zeit mit ihm auseinander zu setzen; er lernt nicht
die ars moriendi, die Kunst zu sterben. Darum kann
aber der Mensch auch nicht eine neue ars vivendi
(Lebenskunst) entwickeln, da diese ja, wie Heidegger
gezeigt hat, nur aus einem Bezug auf den Tod mög-
lich wird. So leben die meisten Menschen ohne die
Kunst der Lebensführung und ohne die Kunst eines
reifen Sterbens.

Weil der Umgang mit dem Tod aus gesellschaftlichen
Gründen ausbleibt, gibt es auch nur wenig bewusste
Angst vor dem Tod. Es scheint sogar so zu sein, dass
mit zunehmendem Alter die Angst vor dem Tod ab-
nimmt, jedenfalls nicht ansteigt (Schmitz-Scherzer
1992, S. 594). Dabei haben Frauen eine ausgepräg-
tere Angst vor dem Tod als Männer. Auch scheint die
Religion keinen Einfluss auf das Maß der Angst zu
haben, sondern letztere ist eher individuell geprägt,
und auch die Sinngebung des Todes ist individuali-
siert. Alte Menschen stellen sich den Tod vorwiegend
als Erlösung von Schmerzen vor, bei jüngeren dage-
gen sind Todesvorstellungen vorzugsweise angstbe-
setzt. Ein hoher Bildungsstand scheint hingegen die
Angstbesetzung zu reduzieren. Immer aber ist es
wichtig, dass Sterbende begleitet und nicht allein
gelassen werden.

4. Die Intentionalität des alten Menschen
Sie ist für den alten Menschen besonders zutreffend,
wenn er reif geworden ist. Für Erikson (1974, S. 270)
sind die beidenTugenden des alten Menschen Entsa-
gung und Weisheit. Entsagung ist aber nichts ande-
res als von sich weg auf ein anderes Werttragendes
hingerichtet zu sein. Der reife alte Mensch weiß sich
verwiesen auf die jüngere Generation und auf die
Menschen aller Kulturen und aller Zeitalter. So bleibt
auch im Alter die Grundstruktur des Menschseins,
die Intentionalität, erhalten.Wenn jedoch der Mensch
sein Leben nicht reifend, sondern stagnierend durch-
lebte, dann treten an die Stelle von Entsagung und
Weisheit Verzweiflung und Ekel. Die Intentionalität
wurde nie ausgebildet,und darum ist sie im Alter auch
nicht da. Damit verfehlt der Mensch seine Grund-
struktur und damit sich selbst und seine Sinngebung.

5. Die Leiblichkeit 
Auch die Leiblichkeit des alten Menschen hängt aufs
Engste mit seiner Zeitstruktur des Nicht-mehr zu-
sammen. Denn Altern bedeutet auch, dass die Kräfte
nachlassen und dass Alterskrankheiten drohen. Da-
rum findet der Leib im Alter eine starke Beachtung.
Vor allem besteht aus der Zeit des frühen Sterbens
immer noch die Vorstellung vom gebrechlichen Alter,
das bestimmt wird durch Schwäche und Krankheit.
So wollen Krankenkassen bestimmte Versorgungen

der alten Menschen nicht mehr bezahlen, da sie an-
geblich die Etats zu stark belasten. Tatsächlich aber
müssen die Kassen die höchsten Aufwendungen für
die Schwerkranken des mittleren Lebensalters auf-
bringen, nicht aber für die alten Menschen, die nicht
teuerer sind als die jungen Leute (Max-Planck-In-
stitut 2003). Es ist also wichtig, wenn wir über die
Leiblichkeit des Alters sprechen, über die Gesund-
heit und das Wohlbefinden zu reden.

Die Gesundheit bewerten Männer wie Frauen nach
dem Eintritt in das Ruhealter höher als früher. Sie
fühlten sich ein Jahr nach Beginn des Ruhestandes
körperlich und geistig gesünder (Schäuble 1995,
S.164-168). Als Grund wird angegeben, dass die Be-
rufsanforderung und der Arbeitsstress nun wegge-
fallen seien. Stattdessen verlaufe das Leben nun
ruhiger und gemäß den persönlichen Vorlieben. Al-
lerdings schätzen die Frauen ihr Wohlbefinden ne-
gativer ein, da sich ja ihre Hausfrauenpflichten fort-
setzen. Auch sollten wir bei der Einschätzung der
Altengesundheit differenzieren zwischen jungem
und hohem Alter. Ab 80 Jahren werden Menschen
anfälliger für Multimorbidität und schwere Erkran-
kungen. Allerdings hat Lehr (1987) nachgewiesen,
dass ältere Menschen dazu neigen, ihren Gesund-
heitszustand positiver einzuschätzen als er ist.

Gesundheit, Wohlbefinden und Lebensqualität kor-
relieren miteinander, wobei die subjektive Einschät-
zung ein wichtigerer Indikator ist als der objektive
Zustand. Perrig-Chiello (1997, S.115-127) unterschei-
det drei Komponenten des allgemeinen Wohlbefin-
dens: das physische, psychische und soziale Wohlbe-
finden. Dabei bilden diese drei eine Wohlbefinden-
heits-Pyramide. Alle drei Ebenen stehen in ständiger
Wechselwirkung zueinander und das in unterschied-
licher Stärke. Es hat sich gezeigt, dass die Selbstein-
schätzung der körperlichen Gesundheit außerordent-
lich positiv ausfällt, weit besser als es der objektive
Gesundheitszustand erlaubt. Dies erklärt sich mit
dem recht hohen psychischen Wohlbefinden. So fan-
den zwar nur 30 Prozent der alten Leute die Vergan-
genheit als befriedigend, aber 70 Prozent waren zu-
frieden mit der Gegenwart. Auch das soziale Wohl-
befinden ist hoch: 81 Prozent der befragten alten
Personen gaben an, mit den sozialen Kontakten zu-
frieden zu sein. Mit der Wohnsituation waren 82 Pro-
zent der Personen und mit der finanziellen Situation
80 Prozent zufrieden. Dies zeigt, dass der alte Mensch
einen starken Bezug zu seiner Leiblichkeit hat und
diese positiv einschätzt.

6. Intersubjektivität
Die These von der Isolation alter Menschen ist em-

20 Soziale Arbeit 1.2005
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2005-1-16 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:04:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2005-1-16


pirisch nicht haltbar. Auch alte Menschen leben aus
ihrer Seinsstruktur der Intersubjektivität heraus.
Wäre dies nicht so, würden sie ihre Daseinsstruktur
verloren haben. Und wirklich gibt es eine gewisse
Isolation, und zwar im institutionalisierten Wohnen.
Hier haben die Menschen nur noch vier bis fünf Kon-
takte. Aber es gibt nur etwa 4,8 Prozent Menschen,
die in Heimen wohnen. Zudem erfolgt der Heimein-
tritt in der Regel erst zwischen 80 und 90 Jahren.
Aber auch aus dieser Altersgruppe siedeln nur 10
Prozent in ein Heim über. Fast alle bleiben in ihren
Wohnungen und setzen ihre sozialen Kontakte fort
(Witterstätter 1994, S.105 f.). Sie leben also weiter-
hin in sozialen Netzwerken, die Intersubjektivität
ermöglichen.

Soziale Netzwerke alter Menschen (Wagner u.a.
1996, S. 304) variieren zwischen null und 49 Perso-
nen, zu denen sie Beziehungen pflegen. Daraus er-
gibt sich eine mittlere Netzwerkdichte von 10,9 Per-
sonen. Allerdings nimmt mit zunehmendem Alter die
Netzwerkdichte und damit der Reichtum an Inter-
subjektivität ab, weil Gleichaltrige sterben und es
schwer ist, neue Beziehungen zu knüpfen. Die Dichte
der Intersubjektivität hängt von einer Reihe von Fak-
toren ab. So haben Verheiratete 14,1 Netzwerkpart-
nerinnen und -partner,Verwitwete 10,6; bei Geschie-
denen sind es 7,8 Personen und bei kinderlosen alten
Menschen 8,1 Personen. Alle noch nicht sehr alten
Menschen, die verheiratet sind und die in einem
Privathaushalt leben, sind keineswegs einsam. Nur
Heimbewohner und -bewohnerinnen sind mit vier
bis fünf Partnern recht isoliert.

Intersubjektivität verwirklicht sich in Kommunika-
tionen und gemeinsamen Handlungen. Tatsächlich
sind die Beziehungen alter Menschen multifunktio-
nal und multiplex (ebd.). So sind materielle Hilfe-
leistungen gleichzeitig Zeichen der Zuwendung und
Anteilnahme. 86 Prozent aller alten Menschen leis-
ten wenigstens einer Person Hilfe, während 87 Pro-
zent von mindestens einer Person Hilfe empfangen.
So ist der Hilfeaustausch zwischenmenschlich. Inter-
subjektivität ist also weiterhin ein Strukturmerkmal
der Person.

7. Der Mensch als handelndes und lernendes
Wesen: die Alterssozialisation 
Wie bereits erwähnt, dauert das Alter ungefähr 30
Jahre und ist damit fast so lang wie das Erwachse-
nenalter, aber die alten Menschen stehen in der Regel
nicht mehr im Arbeitsprozess. Sie haben entweder
keine geplante Zeit mehr, sie verschwimmt zur Nicht-
Zeit, oder sie entwerfen ein letztes Mal ihr Leben
neu. Das bezeichnen wir als die Alterssozialisation.

Handeln und Lernen setzt die Autonomie des Men-
schen voraus. Sie steht bei alten Menschen oft in
der Spannung zwischen Autonomie und Abhängig-
keit. Darum ist es wichtig, dass sie ihre Autonomie
entwickeln und sich zugleich auf die Zeit vorberei-
ten, in der die Autonomie eingeschränkt wird. Die
wichtigste Möglichkeit, Handeln und Lernen fortzu-
setzen, auch wenn der Beruf es nicht mehr erfordert,
ist die Bildung (Rudolph 1996, S. 2-10). Bildung kann
jetzt aber nicht mehr heißen, Berufsqualifikationen
zu verlängern, sondern sich allseitig und ganzheitlich
zu bilden, zumal nun auch Zeit dafür da ist. Ganzheit-
lich bedeutet, im Alter bewegungsorientiertes Han-
deln zu fördern wie Wandern, Rad fahren, Schwim-
men, Gymnastik im Sinne der Leibgestaltung. Ganz-
heitliche Bildung ist weiterhin die Entfaltung seeli-
scher und gemütsmäßiger Lebenskräfte. Dies kann
geschehen durch Naturerlebnisse, Geselligkeit,Feiern
und Spiel, Literatur und so weiter.

Geselliger Umgang weist auf eine weitere Ebene der
Altersentfaltung hin: die Pflege eines Netzes von
sozialen Beziehungen, die soziales Engagement ein-
schließen. Schließlich ist ganzheitliche Altersbildung
kulturelle und religiöse Kompetenz. Befreit vom Druck
der Arbeitsnotwendigkeit hat der alte Mensch in ei-
nem Reich der Freiheit Zeit und Muße für die künst-
lerische, philosophische, menschenkundliche, wis-
senschaftliche, gesellschaftliche und politische Welt
seiner Kultur. Und er kann in seiner Religion Lebens-
sinn und Lebensvollendung finden. Mit der Vielfalt
der kulturellen Welt haben wir die allseitige Entfal-
tung berührt. Wozu die Arbeit als totale Absorption
keine Zeit ließ, das ist nun im Alter möglich: allseitige
Bildung. So bleibt der Mensch nicht nur im Alter ein
handelndes und lernendes Wesen, er ist es durch die
freie Zeit, das Reich der Freiheit, in höherem Maße
als je zuvor.

8. Die Offenheit des alten Menschen
Kann man beim alten Menschen noch von Offenheit
sprechen? Wozu ist er denn offen? Zum Tod hin? Ist
dies Offenheit oder Ende? Diese Lebensphase ist eine
letzte Zeit des Selbstentwurfs, um Lebenssinn im
Alter zu finden.

8.1 Raumoffenheit
Raumoffenheit meint ja, dass die ganze Weltfülle
dem Menschen offen steht. Weltfülle als Inhalt des
Bewusstseins aber ist abhängig von der ganzheitli-
chen und allseitigen Bildung. Lohnt sich aber für
Menschen des fortgeschrittenen Alters noch Bildung?
Die Frage wäre vor einigen Jahrzehnten noch ver-
neint worden. Wenn die Werktätigen mit 65 Jahren
in den Ruhestand traten und häufig im selben Jahr

21 Soziale Arbeit 1.2005
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2005-1-16 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:04:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2005-1-16


starben, war Altenbildung zwecklos. Da heute das
Alter länger währt, erfordert die Raumoffenheit des
alten Menschen Bildung (Schäuble 1995, S.241-153).
Es gibt nach Schäuble für die Seniorenarbeit einige
konkurrierende Bildungskonzepte:

▲ Das traditionelle Bildungskonzept für alte Men-
schen: Betreuen, unterhalten, beschäftigen (Veelken
1990, S. 34, Voges 1991, S. 36 f.). Alte Menschen sol-
len nach diesem Ansatz betreut, gepflegt und erhal-
ten werden. Dementsprechend erschöpft sich die
Betreuung in Dia-Abenden, Gesangs- und Musikdar-
bietungen,Vorträgen über Reisen, Kaffeekränzchen,
Bastelhobbys,Töpfern, Batiken und so weiter. Es geht
dabei weniger um Bildung, sondern um eine gesel-
lige Atmosphäre und Beschäftigung.

▲ Das kognitive Bildungskonzept: Informations- und
Wissensvermittlung. Hierbei wird die Langlebigkeit
ernst genommen. Ein Teil der Seniorinnen und Senio-
ren, besonders die „neuen Alten“,die 25 Prozent der
Alten ausmachen (Brauchbar; Heer 1993, S. 24), sind
bildungshungrig und wissensdurstig und sind bereit,
noch einmal das zu studieren, was sie im Berufsleben
nicht verwirklichen konnten: Ernährung,Gesundheit,
Psychologie, Soziales, Politik, Sprachen, Kultur, Lite-
ratur, Kunst oder Geschichte.

▲ Das Bildungskonzept als Bildung zur Aktivierung:
Hilfe zur Lebensplanung und -gestaltung. Der Ge-
danke ist dabei, dass die alten Menschen die Kom-
petenzen des mittleren Lebensalters fortsetzen kön-
nen. Deshalb werden Angebote wie Computer- und
Internetnutzung, Zeitstrukturierung, Teilnahme am
politischen und gesellschaftlichen Leben oder die
Übernahme eines Ehrenamtes gemacht. Dadurch
soll das Alter mit Sinn gefüllt und der Kompetenz-
und Altersabbau verlangsamt werden.

▲ Das Bildungskonzept nach dem Biographie- und
Identitätsansatz (Osborne u.a.1997): Nach diesem
Konzept wird die Lebensgeschichte bewusst gemacht
und aufgearbeitet. Dieses Verfahren kann therapeu-
tisch wirken, wenn der Mensch bisher seine Identi-
tät nicht gefunden hat. Dadurch kann Biographie-
lernen zu einer verspäteten, aber beglückenden
Identitätsfindung führen.

▲ Erlebnispädagogik als Ausweitung des Lebens:
Zur Leiblichkeit gehören alterspezifische Ernäh-
rungsweisen, Sozialleben, aber auch Erlebnis und
Bewegung. Die Erlebnispädagogik will die alten
Menschen wieder mit der lebendigen, natürlich ge-
wachsenen, aber widerständigen Natur in Berührung
bringen. Weil die Lebenswelt von der Natur als das

Umgreifende eingehüllt und durchdrungen wird, ge-
hört die Naturerfahrung zur Lebenswelt und darum
zur Altersbildung. Erlebnispädagogik ist ein unver-
zichtbarer Bestandteil der Seniorenbildung. Denn
sie fördert durch Erleben und Bewegung vor allem
die Leiblichkeit, das heißt die Erhaltung und Stärkung
sowohl der Körperlichkeit als auch des Seelenlebens.
So ist die Raumoffenheit des Menschen nicht nur eine
bildungsmäßige Erweiterung in die geistige und ge-
schichtliche Welt, sondern auch in die Natur hinein.

8.2 Zeitoffenheit
Zeitoffenheit heißt, offen zu sein für die Zukunft. Dies
beinhaltet das Zeitbewusstsein und daraus folgend
das Wissen vom Geworfensein ins Dasein und von
dem Sein zum Tode, die Wahl zwischen Hoffnung
und Verzweiflung, aber auch die Notwendigkeit, das
Dasein in die Zukunft zu entwerfen. Weil der alte
Mensch noch vor kurzer Zeit (bis in die 50er-Jahre
des 20. Jahrhunderts hinein) keine Zukunft hatte,
sondern sich nach dem Verlassen der Arbeitswelt
mit dem Tod vertraut machen musste, gibt es noch
relativ wenige Menschen, die die Notwendigkeit ei-
nes Altersentwurfes des Lebens einsehen und ver-
wirklichen. Tatsächlich bedeuten 30 Jahre Lebens-
zeit die Herausforderung, im Sinne Sartres sich noch
ein letztes Mal als Existenz in die Zukunft zu entwer-
fen und sich zu etwas zu machen, das anders ist als
das Sein in der Arbeitswelt, und dennoch die Identi-
tät fortsetzt und ausweitet.

9. Der erwachsene Mensch als Objekt 
der Gesellschaft
Wenn der Mensch die Arbeitswelt verlässt, ist er mög-
licherweise in doppelter Hinsicht ein Objekt der Ge-
sellschaft: Er ist abhängig von der Alterversorgung
des Staates. Und er wird abhängig, wenn er pflege-
bedürftig und in ein Heim eingewiesen wird. Die so-
ziale Sicherung wird immer schwieriger. Die Politik
erklärt dies mit der Überalterung der Gesellschaft.
Die Ursache ist meines Erachtens jedoch in der ho-
hen Arbeitslosigkeit und in der Kurz- und Schwarz-
arbeit zu suchen: Die Sozialkassen bleiben leer. Für
die Anthropologie des Alters bedeutet dies, dass der
alte Mensch nicht in der Sicherheit und Sorglosig-
keit leben kann wie in den Jahren zuvor. Wenn wir
indes das Sozialnetz in den entwickelten Industrie-
staaten mit anderen Kulturen oder gar vergangenen
Geschichtsperioden vergleichen, dann leben auch
die alten Menschen so gesichert wie noch selten in
der Geschichte.

Heute werden die alten Menschen vor allem dann
ein Objekt der Gesellschaft, wenn sie auf Pflege an-
gewiesen sind. Pflege bedeutet entweder mobile

22 Soziale Arbeit 1.2005
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2005-1-16 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:04:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2005-1-16


oder institutionalisierte Pflege. Bei der mobilen Pfle-
ge wird dem alten Menschen noch in der Wohnung,
in vertrauter Umgebung geholfen. Seine gewohnte
Lebenswelt umgibt ihn und er kann sich noch selbst
behelfen. Zu seinem Leben als Mensch mit eigener
Identität, in der Fülle seiner Lebensweisheit, treten
lediglich Hilfen hinzu.

Bleibt die Würde der alten Menschen bei der mobi-
len Altenpflege erhalten, so ist sie in der stationären
Pflege, im institutionalisierten Wohnen, gefährdet,
denn es muss die bisherige Lebenswelt aufgeben
werden. Ja, die gesamte Lebensstruktur steht nun
unter dem Vorzeichen des Verlassens. Denn zur Le-
benswelt gehören die Wohnungseinrichtung, ver-
traute Gegenstände der Erinnerung, das Haus mit
den Nachbarn, die Wohnumgebung, die bekannten
Einkaufs- und Verkehrswege und vieles andere mehr.
Stattdessen treten sie nun in ein neues soziales Sys-
tem ein, das sich von allem unterscheidet, was bis-
her gelebt wurde. Es ist ein geschlossenes, zweck-
rationales System, das der Rechenhaftigkeit unter-
liegt und ein System festgelegter Rollen ist. Zur Welt
außerhalb des Heims gibt es nur reduzierte Bezüge.
Selbst sie sind ein Teil des Systems und werden von
ihm geregelt: die Besuche von Verwandten und Be-
kannten, die Ausflüge, die Wanderungen. In man-
cher Hinsicht entspricht das Heim einem totalen
System. Denn nach Goffman (1973) unterstehen die
alten Menschen an einem festen Ort und in einer ge-
planten und kontrollierten Zeit einer Autorität, der
sie sich nicht entziehen können. Die Aufgabe der
Sozialpädagogik besteht darin, die totalen Struktu-
ren aufzubrechen und die alten Menschen gemäß
ihren anthropologischen Wesenszügen leben zu las-
sen: gemäß ihrem Selbstsein, ihrer Intentionalität,
ihrer Leiblichkeit, der Intersubjektivität, ihrem Han-
deln und Lernen und ihrer Raum- und Zeitoffenheit.

Literatur
Brauchbar, M.; Heer, H.: Zukunft Alter. Herausforderung und
Chance. Hamburg 1993
Braun, H.: Alter als gesellschaftliche Herausforderung. Re-
gensburg 1992
Dinkel, R.H.: Demographische Alterung: Ein Überblick unter
besonderer Berücksichtigung der Mortalitätsentwicklung. In:
Baltes, P.B.; Mittelstraß, J. (Hrsg.): Zukunft des Alterns und
gesellschaftliche Entwicklung. Berlin 1992, S. 62-93
Erikson, E. H.: Identität und Lebenszyklus. Frankfurt am Main
1974
Freud, S.: Abriß der Psychoanalyse. Das Unbehagen in der
Kultur. Frankfurt am Main 1970 (orig. 1938)
Goffman, E.: Asyle. Über die soziale Situation psychiatrischer
Patienten und anderer Insassen. Frankfurt am Main 1973
Heidegger, M.: Sein und Zeit. Tübingen 1993
Karl, F.: Neue Wege in der sozialen Altenarbeit. Freiburg im
Breisgau 1990

Lehr, U.: Von der neuen Kunst des Älterwerdens. In: Aktion
Gemeinsinn (Hrsg.): Das neue Alter. Bonn 1987
Max-Planck-Institut für demografische Forschung: Demo-
grafie: Hohes Alter – sinkende Gesundheitskosten. In: Max-
Planck-Forschung 1/2003
Noack, W.: Sozialpädagogik. Ein Lehrbuch. Freiburg im Breis-
gau 2001
Osborne, C.; u.a.: Erinnern. Eine Anleitung zur Biographie-
arbeit mit alten Menschen. Freiburg im Breisgau 1997
Perrig-Chiello, P.: Wohlbefinden im Alter. Körperliche, psychi-
sche und soziale Determinanten und Ressourcen. Weinheim
1997
Rudolph, W.: Autonomie und Alter. In: Soziale Arbeit 1/1996,
S. 2-10
Ruhe, H. G.: Methoden der Biographiearbeit. Lebensgeschich-
te und Lebensbilanzen. Therapie, Altenhilfe und Erwachsenen-
bildung. Weinheim 1998
Schäuble, G.: Sozialisation und Bildung der jungen Alten vor
und nach der Berufsaufgabe. Stuttgart 1995
Schmitz-Scherzer, R.: Sterben und Tod im Alter. In: Baltes,
P.B.; Mittelstraß, J. (Hrsg.): a.a.O.. Berlin 1992, S. 544-562
Veelken, L., Neues Lernen im Alter. Heidelberg 1990
Voges, W., Soziologie des höheren Lebensalters. München
1991
Wagner, M. u.a.: Soziale Beziehungen alter Menschen. In:
Mayer, K.U.; Baltes, P.M. (Hrsg.): Die Berliner Altersstudie.
Berlin 1996, S. 301-320
Witterstätter, K.: Soziologie für die Altenarbeit. Freiburg im
Breisgau 1994

23 Soziale Arbeit 1.2005
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2005-1-16 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:04:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2005-1-16

