Kapitel 2

Von Commons & Sein

Beim Nachdenken tiber die praktische Welt der Commons sind uns zwei Dinge
klargeworden: dass das, was all diese Beispiele verbindet, auf einer tieferen Ebe-
ne liegt — der Ebene des Seinsverstindnisses — und dass wir fiir das Besondere
an Commons im Wortsinne sprachlos sind. Wir kénnen es mit den Begriffen der
Wirtschafts-, Rechts- und Politikwissenschaften nicht wirklich erfassen und brau-
chen daher ein anderes Vokabular (siehe Kapitel 3).

In der modernen Welt dreht sich alles um das Individuum, das Wirtschafts-
wachstum oder die Herrschaft der Menschen tiber die Natur. In solch einem Kon-
text erscheint Commoning wie etwas Sonderbares, bestenfalls Auflergewshnliches:
die von Buurtzorg-Pflegekriften geleistete (Fiir-)Sorge, die behutsame Gegensei-
tigkeit einer Solidarischen Landwirtschaft, die Kreativitit eines kosmo-lokalen
Designnetzwerks oder die kapitalarme Verfiigbarmachung von erschwinglichem
Internetzugang durch die Guifi.net-Infrastruktur. In Wirklichkeit aber sind Ele-
mente des Commonings weitverbreitet. Wir wollten ergriinden, warum das Thema
dennoch »politisch irrelevant« oder gar wie eine Terra incognita erscheint, die sich
nicht aus sich selbst heraus erklirt und erst entschliisselt werden muss. Das Pro-
blem liegt sehr tief: auf der Ebene der Ontologien, also der Seinsverstindisse, die
all unserem Tun und Gestalten zu Grunde liegen. Um dies nachzuvollziehen bzw.
zu erldutern, erzihlen wir eine bemerkenswerte Episode aus der Wissenschaftsge-
schichte und nehmen Sie mit in ein eindrucksvolles Museum.

Es war an einem dieser Tage, an denen unsere Gespriche um die — zur Ge-
wissheit werdende — Ahnung kreiste, dass etwas ganz Grundlegendes den Blick
fur Commons verstellt. Wir wollten die Gedankenginge fassen und plausibel be-
schreiben. Doch gefiihlt gingen wir drei Argumentationsschritte nach vorn und
vier wieder zurtick. Irgendwann beschlossen wir innezuhalten, eine kreative Pause
einzulegen und das nahegelegene Beneski-Naturkundemuseum am Ambherst Col-
lege zu besuchen. Das erwies sich als ausgesprochener Gliicksfall. Wihrend wir
eindrucksvolle Exponate bestaunten, die wir uns so wenig erkliren konnten wie
die Unsichtbarkeit des Commons-Themas, hatten wir ein Aha-Erlebnis: Manchmal
konnen neue Einsichten nur durch einen Wechsel der ontologischen Perspektive gewon-
nen werden — wir nennen dies einen »Onto-Wandel«.

https://dol.org/10:14361/9783839455746-004 - am 14.02.2028, 14:40:21.



https://doi.org/10.14361/9783839455746-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

34

Teil I: Commons grundlegen

Das kleine, aber exzellent ausgestattete Beneski-Museum im westlichen Mas-
sachusetts ist im Wesentlichen ein Arbeitsraum, in dem Studierende lernen, geo-
logische Ritsel zu entziffern. Viele der Exponate dokumentieren die Forschung
von Edward Hitchcock, einem fithrenden Geologen der 1830er Jahre, der in Stein-
briichen und auf Farmen der Umgebung Tausende Steine und Steinplatten mit
eigenartigen Markierungen entdeckt hatte. Im Museum gab es beeindruckende
Dinosaurierknochen, darunter den Kopf eines Tyrannosaurus Rex. Daneben lag
ein Raum, dessen Winde Dutzende Platten Sedimentgestein zierten. Eine neben
der anderen, allesamt erklirungslos. Jede enthielt ein Ritsel aus der Zeit vor 270
Millionen Jahren. Handelte es sich bei diesen Markierungen um »Fuflspuren von
Truthihnen«, wie viele Menschen vor Ort sie nannten, oder waren es etwa die
Fuflabdriicke von »Noahs Raben«, einem gigantischen Vogel der Arche Noah? Es
war schwierig, dariiber zu spekulieren, denn versteinerte Knochen waren nicht
zu finden.! Hitchcock war ein seriéser Wissenschaftler und gliubiger Christ. Sein
Bezugsrahmen zum Theoretisieren, um den Markierungen ihr Geheimnis zu ent-
locken, bestand aus seiner eigenen Beobachtung und der Bibel. Als er auf Cape
Cod auf Kies-, Lehm-, Sand- und Felsablagerungen stief3, fand er es vollkommen lo-
gisch, sie als »Diluvium« zu bezeichnen — als Verweis auf die in der Bibel beschrie-
bene grofle Flut. Tatsichlich aber waren die Ablagerungen Uberbleibsel eiszeitli-
cher Gletscher. Obwohl Hitchcock mit Robert Owen, Charles Darwin und Charles
Lyell korrespondierte, beharrte er auf seiner Uberzeugung, dass die im Sediment-
gestein erhaltenen »Fuflabdriicke« (wie er sie nannte), von grofRen vorzeitlichen
Vogeln kamen. Warum auch nicht? Das war in Hitchcocks Welt plausibel. In seiner
Zeit hatte die Entdeckung der prihistorischen Welt gerade begonnen. Das Wort
»Dinosaurier« wurde erst 1841 vom britischen Geologen Robert Owen geprigt, und
die ersten Dinosaurierfossilien in den USA wurden 1858 entdeckt. Charles Darwin
veroffentlichte Die Entstehung der Arten ein Jahr spiter, und die Entdeckung einiger
der bedeutendsten Fossilien geschah erst in den 189oer Jahren. Fiir Hitchcock, der
an die Bibel glaubte, war die Idee riesiger echsenartiger Kreaturen, die vor 273 Mil-
lionen Jahren eine ganz andere Lebenswelt durchstreiften, buchstiblich undenkbar.

In ithrem 2006 erschienenen Buch tiber den Geologen bekannte sich die Wis-
senschaftsautorin Nancy Pick zu ihrer Bewunderung fiir Hitchcocks wissenschaft-
lichen Leistungen. In einem fiktiven Brief an ihn schrieb sie jedoch mit etwas
schlechtem Gewissen: »Ich muss Thnen sagen, dass sich die meisten ihrer gréfiten
Uberzeugungen als falsch erwiesen haben. Sie hatten unrecht, die Existenz einer
Eiszeit anzuzweifeln. Sie hatten unrecht, die Theorie der Evolution zu bestreiten.
Und, was am meisten schmerzt, Sie hatten unrecht beziiglich der Tiere, die ihre
geliebten fossilen Abdriicke hinterlieRen. Es handelte sich nicht um gigantische
vorzeitliche Végel, sondern um Dinosaurier.«

Die Nachwelt blickt nicht selten verstindnislos auf das Tun vorangegangener
Generationen, weil sie bestimmte Dinge nicht wussten oder wissen konnten. Das
ist hier nicht unser Thema. Wir mochten die Aufmerksambkeit vielmehr darauf
lenken, wie eine Weltsicht bereits vorstrukturiert — und damit auch beschrinkt —,
was wir wahrnehmen. Wir kénnen die Welt niemals wirklich so sehen, »wie sie
ist«, weil wir im Kopf zu stark damit beschiftigt sind, sie zu erschaffen. Nattirlich
gehen wir dennoch davon aus, dass das, was wir wahrnehmen, offensichtlich und
universell ist. Tatsdchlich aber basiert jegliche Sicht auf die »Realitit« auf einigen
Vorannahmen {iiber die Natur der Welt. Unsere Uberzeugungen iiber das, »was

https://dol.org/10:14361/9783839455746-004 - am 14.02.2028, 14:40:21.



https://doi.org/10.14361/9783839455746-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 2: Von Commons & Sein

ist«, sind von unsichtbaren Annahmen geformt, die durch Kultur, Geschichte und
personliche Erfahrung beeinflusst sind.

Die Sprache ist fiir diese Art des Erschaffens der Welt in unserem Bewusst-
sein entscheidend. Welche Sprache (Woérter, Begriffe und Kategorien) wir in einer
bestimmten politischen Okonomie und Kultur verwenden, entscheidet mit darii-
ber, welche Phinomene als bedeutend gelten, ob und wie sie moralisch aufgeladen
werden und welche anderen Phinomene unbenannt bleiben und damit ignoriert
werden. So formt sich ein mentales Bild, ein Rahmen bzw. Frame fiir die Wahr-
nehmung und die Nicht-Wahrnehmung. Und das kann politisch niitzlich sein. Bei-
spielsweise fordern Konservative gern »Steuerentlastungen«?, was implizit behaup-
tet, dass Steuern per Definition eine Last und Biirde seien, die es abzuschiitteln
gelte. Ein solches »Framing« ignoriert, dass »Steuern der Preis sind, den wir fiir
eine zivilisierte Gesellschaft zahlen«.? In seiner klassischen Studie iiber die »Fol-
klore des Kapitalismus« beschrieb Thurman Arnold, wie Konzerne in den USA
filschlicherweise als Personen charakterisiert werden und damit Biirgerrechte er-
halten — etwa unbegrenzt im Wahlkampf zu spenden —, die ihnen sonst vermutlich
verweigert wiirden.* Wenn wir hingegen fiir etwas gar kein Wort haben, bleibt es
unbenannt, unbesprochen, unbemerkt. So gibt es keine wirklich treffende deut-
sche Entsprechung fiir den Begriff Commons im Deutschen. Kognitionswissen-
schaftlerinnen und -wissenschaftler verweisen hiufig auf den »ideologisch selekti-
ven Charakter« solcher Frames.® Dass sie hoch effektive Wahrnehmungsfilter sind
— und zugleich allgegenwirtig —, hilft zu erkliren, warum Neues unsichtbar er-
scheint, obwohl es vor aller Augen existiert. Als John Maynard Keynes damit rang,
die Wirtschaftswissenschaften neu zu erfinden, schrieb er: »Die Gedanken, die
hier so mithevoll ausgedriickt sind, sind duflerst einfach und sollten augenschein-
lich sein. Die Schwierigkeit liegt nicht so sehr in den neuen Gedanken, als in der
Befreiung von den alten, die sich bei allen, die so erzogen wurden, wie die meisten
von uns, bis in die letzten Winkel ihres Verstandes verzweigen.«® Hitchcock ver-
suchte, sich von der tradierten Weltsicht zu befreien. Es gelang ihm nicht. Owen,
Darwin und Lyell waren in ihren Loslésungsversuchen vom Alten (mit einigem
Bangen wegen der potenziell explosiven theologischen Konsequenzen) im Grofien
und Ganzen erfolgreich. Eine vorherrschende Weltsicht ist unglaublich michtig.
Sie setzt Phinomene unbemerkt in einen geordneten mentalen Rahmen. Dieser
wiederum verdrangt andere, potenziell wichtige Betrachtungsweisen der Welt. Wir
haben also gegenwirtig nicht nur das grofle Problem, dass die Institutionen libe-
ral-demokratischer Staatlichkeit zerfallen — auch die Arten und Weisen, die Welt
wahrzunehmen und darzustellen, tun dies. Die ganzen grundlegenden Geschich-
ten, die wir uns erzihlen, funktionieren nicht mehr. Selbstverstindlich sind die
Probleme eng miteinander verkniipft. Wenn politische Systeme nicht mehr funk-
tionieren, dann auch deswegen, weil sie auf Erzihlungen (Narrativen) tiber das
Sein aufbauen, die untauglich geworden sind oder nicht mehr respektiert werden.
Liebgewonnene Geschichten und Denkkategorien konnen die Wirklichkeit, die
sich verdndert hat, nicht mehr angemessen abbilden. Wer aber die herrschende
Ordnung bewahren will, mochte oft nichts Anderes und hilt sich an archaischen
Ausdrucksweisen fest, um die vertraute Sichtweise zu bestitigen. Neue Realititen
werden zudem auch deswegen nicht erkannt, weil Vokabular und Logik fehlen, um
sie gewissermafien aufzuschlieRen und fiir die jeweilige Kultur lesbar zu machen.
Stellen Sie sich vor, wie die Anerkennung der Existenz sowie der Begriff »Dino-

https://dol.org/10:14361/9783839455746-004 - am 14.02.2028, 14:40:21.

35


https://doi.org/10.14361/9783839455746-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

36

Teil I: Commons grundlegen

saurier« im Kontext der Darwin’schen Evolutionstheorie die Bibel und die darauf
beruhenden Weltsichten in Frage stellten... Und wie dies zugleich ganz neue Per-
spektiven erdffnete.

Etwas Ahnliches haben wir erlebt, als wir die Phinomene des Commoning er-
klaren wollten. Uns wurde bewusst, dass wir in der Sprache der konventionellen
Politik- und Wirtschaftswissenschaften nicht angemessen ausdriicken konnten,
was wir beobachtet hatten. Da klafften mehrere lexikalische und kategoriale Lii-
cken, so dass bestimmte Realititen und Erkenntnisse im Dunkeln blieben. Der
Historiker E.P. Thompson bemerkte einmal treffend: »Es war stets ein Problem,
Commons mit kapitalistischen Kategorien zu erkliren. Da passte etwas nicht.«’
Wenn wir iiber die Zukunft unseres Zusammenlebens und die Zukunft des Politi-
schen nachdenken, so kommt es in hohem Mafle auf diese tieferen Register unse-
rer Wahrnehmungsméglichkeiten an — mindestens so sehr wie auf die tigliche
politische Auseinandersetzung. Oder sogar noch mehr. Der deutsche Philosoph
Hans-Georg Gadamer wies einmal darauf hin, dass es ein Fehler sei zu glauben,
man miisse iiber Politik reden, um Politik zu verindern. Er hatte recht. Das miis-
sen wir nicht. Wir miissen uns zunichst iiber unsere — oft im Verborgenen liegen-
den — Vorstellungen von der Welt und vom Menschen verstindigen.

Fenster, durch die wir die Welt betrachten

Die Lehre von der Natur und den Grundstrukturen der Realitit wird Ontologie ge-
nannt. Sie ist das Fenster, durch das wir die Welt betrachten. Obwohl wir nicht vor-
haben, uns in metaphysische Tiefen zu stiirzen — das kann rasch kompliziert und
etwas weltfremd werden — ist ein Sprung in ontologische Gewisser so erfrischend
wie unausweichlich. Lassen Sie uns deshalb kurz eintauchen.

Unsere Grundannahmen iiber die Wirklichkeit bestimmen, was wir fiir nor-
mal und wiinschenswert halten. Sie strukturieren vor, was als gut oder schlecht
gilt, als richtig oder falsch. Damit sind sie so etwas wie die Verfassung eines jeden
Glaubenssystems. Sie ordnen unsere Vorstellungen — etwa davon, welche Politische
Okonomie oder Steuerung wir fiir notwendig und méglich halten. Kurz: Sie for-
men direkt mit, was wir aus der Welt machen. Wenn alle Menschen als unverbun-
dene Einzelne betrachtet werden, wird dies eher zu einer sozialen Ordnung fithren,
die die Freiheit des Einzelnen auf Kosten zusammenwirkender Institutionen privi-
legiert. Wenn demgegeniiber alle Menschen als miteinander verbunden sowie von-
einander und von der Erde abhingig betrachtet werden, eréffnen sich ganz andere
Moglichkeiten. Andere Vorstellungen von der Welt verlangen andere Kategorien
und ein Vokabular, das die Welt entsprechend derselben zu beschreiben vermag.
Zudem driicken sich verschiedene Weltsichten in verschiedenen Metaphern aus.

Man kénnte sagen, dass die jeweiligen ontologischen Primissen — die Grund-
annahmen tiber das (Mensch-)Sein — verschiedene Angebote schaffen: Sie leisten
Unterschiedliches, sind potenziell anders nutzbar und beinhalten andere politische
und Skonomische Konsequenzen. So wie das Fahrrad andere Angebote fiir den
Verkehr schafft als das Auto. Das eine ist verbunden mit kérperlicher Anstren-
gung, kostengiinstiger Mobilitit und dem Antrieb durch Muskelkraft. Das andere
ist schneller, weitreichender, sicherer, teurer und auf mehr als Muskelkraft zur
Fortbewegung angewiesen. Stift und Papier — billig und leicht zu benutzen — bie-

https://dol.org/10:14361/9783839455746-004 - am 14.02.2028, 14:40:21.



https://doi.org/10.14361/9783839455746-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 2: Von Commons & Sein

ten andere Mdglichkeiten der Kommunikation als Smartphones, die von Strom-
zufuhr abhingen, interaktiv und vielseitig verwendbar sind. Mit Ontologien ist es
genauso: Sie beeinflussen ganz entscheidend, welche Welt wir auf ihrer Grundlage
aufbauen konnen. Wenn daher von Weltsicht die Rede ist, muss gefragt werden:
Was behauptet diese Weltsicht hinsichtlich der Qualitit der Beziehungen zwischen
Individuen oder zwischen dem Einzelnen und Kollektiven? Schreibt sie Dingen
und Phinomenen einen festgefiigten Wesenskern zu? Wird dem Menschen ein
So-Sein unterstellt, oder enthilt die Idee vom Menschen auch andere Menschen
sowie den Gedanken der Verinderung durch Beziehungen? Uberhaupt: Wie wird
Verinderung und Wandel gedacht? Entsteht er durch konkrete Faktoren, die kau-
sal aufeinander wirken — dhnlich einer Kettenreaktion, die ich ausldse, wenn ich
eine Maschine in Betrieb setze? Oder entsteht er in einem Feld komplexer, subtiler,
kurz- und langfristiger Interaktionen zwischen mehreren Faktoren in einem gro-
Reren Wirkzusammenhang? Sind Phinomene, die wir beobachten, historisch und
kulturell unverinderlich, d.h. universell, oder sind sie kontextabhingig?

Solche philosophisch anmutenden Fragen gelten in der handfesten, oft rauen
Welt der Politik gemeinhin als irrelevant. Wir jedoch glauben, dass, gerade ange-
sichts des Wankens politischer Institutionen, nichts strategischer ist als eine Neu-
bewertung der Fundamente, auf denen Politik steht. Wir miissen uns deshalb
die Arten und Weisen anschauen, in denen wir die Realitit wahrnehmen und
verstehen, wie sie mit Gestaltungsoptionen zusammenhingen. Einen solchen
Ansatz kénnte man »onto-politisch« nennen, denn — wie gesagt — unsere unter-
schiedlichen Verstindnisse von der Beschaffenheit der Wirklichkeit beeinflussen
sehr direkt, welche soziale und politische Ordnung wir fiir méglich halten. Wenn
wir beispielsweise glauben, dass Gott als allmichtige Kraft existiert und in allen
menschlichen Angelegenheiten die Quelle von Wahrheit und Sinn ist, dann wer-
den wir eine andere gesellschaftliche Ordnung erschaffen als eine, in der Men-
schen davon ausgehen, dass sie ganz auf sich selbst gestellt sind, ohne géttliche
Lenkung und géttlichen Schutz. Weil diese allgemeinen Ideen beeinflussen, wie
wir politische Institutionen bilden, sollten wir die Welt nicht nur durch ein Fens-
ter betrachten — als wire dies die einzige und offensichtlich richtige Moglichkeit
der Wahrnehmung. Wir sollten innehalten und beginnen, das Fenster selbst zu be-
trachten.® Die Verwaltungstheoretikerin Margaret Stout driickt dies mit einfachen
Worten aus: »Ontologie ist fiir die politische Theorie wichtig, weil sie den Vorannah-
men tiber alle Aspekte des Lebens und dariiber, was gut und richtig ist, einen Rahmen
verletht.«® (Hervorhebung im Original)

Onto-Geschichten des modernen Westens

Die Zeit ist reif, das allgemeine Glaubenssystem zu tiberdenken, das sich im siku-
laren Westen wihrend der Renaissance entwickelt und im 18. und 19. Jahrhundert
verfestigt hat. Wir »Modernen« sind von einer grofen Erzihlung umgeben, in der
die Hauptrollen prominent besetzt sind: die Freiheit des Einzelnen, das Eigentum
und eine Staatsidee, die von Philosophen wie René Descartes, Thomas Hobbes und
John Locke entwickelt wurde. Die entsprechende Onto-Geschichte, die wir stindig
weitergeben, betrachtet uns als Individuum beziehungsweise Vereinzelte. Als solche
sind wir die primir Agierenden und bewegen uns in einem Aufsen: in einer Welt

https://dol.org/10:14361/9783839455746-004 - am 14.02.2028, 14:40:21.

37


https://doi.org/10.14361/9783839455746-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

38

Teil I: Commons grundlegen

voller Dinge (einschlieRlich der »Natur«), denen wesensbestimmende Eigenschaften
zugesprochen werden. Diese Erzihlung behauptet, dass wir Menschen vollkommen
frei, in einen pripolitischen »Naturzustand« geboren wurden. Dann allerdings haben
sich unsere Vorfahren — Wer genau? Wann? Wo? — in Sorge um den Schutz unseres
Eigentums und unserer individuellen Freiheit versammelt und — trotz ihres radikalen
Individualismus — miteinander einen »Gesellschaftsvertrag« geschlossen.' SchlieR-
lich haben alle die Etablierung des Staates autorisiert, der zum Garanten der individu-
ellen Freiheit und des individuellen Eigentums aller werden sollte."! Wir sind heute
Erbinnen und Erben dieses Schopfungsmythos, der die Urspriinge des liberalen,
sikularen Staates erklart — und der theologische Vorstellungen von Omnipotenz
(Gott, Monarchinnen und Monarchen) auf den souverdnen Staat (Prisidentinnen
und Prisidenten, Parlamente, Gerichte) iibertrégt.’? Der Leviathan handelt mit sou-
verdner Macht und privilegiert individuelle Freiheit gegeniiber simtlichen sozialen
Zugehorigkeiten oder auf Geschichte, Ethnizitit, Kultur, Religion, geographischer
Herkunft etc. beruhenden Identititen. (Wir werden in Kapitel 9 darauf zuriickkom-
men.) Die primiren Akteure der Gesellschaft sind in dieser Konzeption das Indivi-
duum und der Staat. Dabei setzt der politische Liberalismus eine menschliche Natur
voraus, schreibt Margaret Stout, »die eigenniitzige, atomistische Individuen mit von-
einander unabhingigen, statischen Priferenzen dazu bringt, miteinander zu konkur-
rieren. Sie tun das im Bestreben, ihre eigenen Vorteile zu maximieren und die Kon-
sequenzen fiir andere wenig oder gar nicht zu beachten. In dieser Denkform entsteht
politische Reprisentation durch Wettbewerb unter souveridnen Individuen und durch
das Mehrheitsprinzip.«'* Die gleiche Geschichte ist auch die Grundlage des Kapita-
lismus, der mit denselben Grundannahmen erkliren will, warum es Marktwettbe-
werb und Hierarchien gibt. Der Nobelpreistriger und Okonom James Buchanan hat
einmal die Autonomie des Einzelnen, die Rationalitit der Entscheidung (»rational
choice«) und die spontane Koordination von Menschen auf dem »freien Markt« als die
grundlegenden Prinzipien seiner Disziplin bezeichnet.* In der Moderne sind diese
Ideen in einem Grofiteil des Alltagslebens zu Ordnungsprinzipien geworden. Die in-
dividuelle Entscheidungsfreiheit — unseren Fernsehsender, unsere Biermarke, unse-
re politischen Parteien wihlen zu diirfen — wird gefeiert. Dabei wird kaum bedacht,
wie das Spektrum der Wahlmoglichkeiten tiberhaupt zustande kommt und welche
Optionen darin nicht enthalten sind. Unsere Vorannahmen tiber die Welt genauer
zu erkunden ist demnach keine rein intellektuelle Ubung. Sie ist von praktischer
Bedeutung, weil sie beeinflussen, wie wir die Welt wahrnehmen und welche poli-
tischen Systeme wir fiir moglich und wiinschenswert halten. Um die Kraft der
Grundannahmen ins Bild zu setzen, verwendete der deutsche Physiker Hans-Pe-
ter Diirr hiufig folgende Metapher: Fischerinnen und Fischer, die Netze mit einer
Maschenweite von 5 cm benutzen, kénnten verstindlicherweise zu dem Schluss
kommen, dass es im Meer keine Fische gibt, die kleiner als 5 cm sind. Zumindest
werden sie nicht viel iiber die Welt der Fische lernen, die kleiner als 5 cm sind, denn
3 cm grofle Fische verfangen sich nicht im Netz. Wer sich auf bestimmte Vorstel-
lungen von der Wirklichkeit festgelegt hat, wird es schwer haben, den weitreichen-
den Auswirkungen der eigenen »Wahrnehmungsnetze« zu entgehen. Wir sehen:
Auch wenn die Verkniipfung zwischen Ontologie, dem Gemeinwesen und der poli-
tischen Okonomie weder den meisten Menschen noch politischen Entscheidungs-
trigerinnen und Entscheidungstrigern geldufig ist, ist die Idee gar nicht so kom-
pliziert. Vergegenwirtigen Sie sich noch eine andere Analogie: Stellen Sie sich vor,

https://dol.org/10:14361/9783839455746-004 - am 14.02.2028, 14:40:21.



https://doi.org/10.14361/9783839455746-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 2: Von Commons & Sein

Sie bauen ein Haus und legen dafiir ein schwaches Fundament. Die Grundfliche
ist zu klein. Zu viel der verfiigbaren Moglichkeiten (Fliche) wurde ausgeklammert.
Zudem reicht das Fundament nicht tief genug. Auf diesem Fundament errichten
Sie ein Gebidude in der Hoffnung, dass es dauerhaft steht. Sie setzen die tragenden
Bauteile auf, die z.B. 100 Tonnen Gewicht abstiitzen konnen. Ein paar Jahre spiter
hat sich vieles in ihrem Leben verdndert. Sie mochten ein weiteres Geschoss bauen.
Es wiirde 50 Tonnen wiegen. Das Haus wiirde einstiirzen. Das zusitzliche Gewicht
— Thr neues Leben — hat auf diesem Fundament keinen Platz. Es ist nicht sinnvoll,
an der Qualitit der Fundamente zu sparen.

Genau das aber ist das Problem des modernen Kapitalismus. Er ist auf fehler-
haften Primissen iiber unsere Welt, uns Menschen und iiber unsere Gestaltungs-
optionen aufgebaut und kann deswegen das grofle Gedankengebdude des globalen
und modernen Systems aus Markt- und Staat nicht linger tragen. Seine institutio-
nellen Formen sind zunehmend ineffektiv und schidlich, und ihnen wird miss-
traut. Die steigende Entfremdung und Wut von Wihlerinnen und Wihlern in vie-
len Lindern gibt dies zu erkennen — in den USA genauso wie in Brasilien, in vielen
europiischen Lindern genauso wie auf den Philippinen. Wenn unsere Verpflich-
tung auf »individuelle Freiheit« weder vor der Pliinderung der Erde noch vor jener
der Staatskassen (Stichwort »CumExFiles«) haltmacht, wenn Kapitalanlagen und
»Direktinvestitionen« in ihrem Charakter als Privateigentum mehr Schutz genie-
Ren als Landschaften oder Okosysteme, dann sollte es nicht {iberraschen, dass das
resultierende Wirtschaftssystem fiir den Planeten hochst zerstorerisch und buch-
stablich todlich ist. Oft wird »der Kapitalismus« kritisiert und »der Staat« angegrif-
fen — ohne die onto-politischen Primissen in Frage zu stellen, auf denen beide er-
richtet sind. Der Grund: Die meisten von uns haben diese Primissen internalisiert.
Das »vorherrschende Lebensmotiv« des modernen Kapitalismus und des liberalen
Staates, schreibt der griechische Sozialkritiker Andreas Karitzis, »fordert die Vor-
stellung, dass ein gutes Leben im Grunde genommen eine individuelle Leistung
ist. Gesellschaft und Natur sind lediglich Kulissen, eine Tapete fiir unser Ego und
der zufillige Kontext, in dem unser vereinzeltes Selbst sich durch die Verfolgung
individueller Ziele weiterentwickelt. Das Individuum schuldet niemandem irgend-
etwas, hat weder Achtung fiir die vorangegangenen Generationen noch Verantwor-
tung fur die zukiinftigen — und Gleichgiiltigkeit gegeniiber heutigen gesellschaft-
lichen Problemen und Verhiltnissen erscheint wie eine angemessene Haltung«.’®

Die sichtbaren Pathologien des Kapitalismus — Umweltzerstérung, Prekaritit,
Ungleichheit, Ausgrenzung etc. — sind nicht einfach seelenlosen Konzernen und
zynischen Politikerinnen und Politikern zuzuschreiben. Sie spiegeln ein grund-
legenderes Problem wider: ein irriges Verstindnis der Wirklichkeit selbst. Dies an-
zupacken verlangt uns einiges ab. Es ist schwierig, auf das Fenster zu schauen,
durch das wir die Welt betrachten, statt nur durch dieses Fenster zu schauen. Es ist
alles andere als trivial, die Onto-Grundlagen unserer sozioékonomischen und poli-
tischen Ordnung wirklich zu sehen, geschweige denn etwas Sinnvolles zu tun, um
sie zu verdndern. Diese Dinge sind stark normierend und doch subtil. Sie liegen
oft unter der Schwelle des Bewussten und werden deshalb nicht problematisiert.
Dennoch gibt es natiirlich Méglichkeiten, die Herausforderung anzugehen. Wir
kénnen beispielsweise ein anderes Weltverstindnis kultivieren, indem wir unsere
Sprache, die Metaphern, die wir nutzen, und die Geschichten, die wir erzihlen,
etwas niher betrachten. Wir konnen dadurch mehr Achtsambkeit fiir diese Fragen

https://dol.org/10:14361/9783839455746-004 - am 14.02.2028, 14:40:21.

39


https://doi.org/10.14361/9783839455746-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

40

Teil I: Commons grundlegen

und fiir unsere eigenen Verstrickungen in die moderne Onto-Geschichte entwi-
ckeln. Die daraus resultierenden Erkenntnisse kénnen wir mit Erfahrungen — etwa
Commoning-Praktiken — verbinden und daraus eine onto-politische Ordnung ent-
wickeln, die auf einem breiteren und tieferen Fundament ruht.

Der erste Schritt ist also, die im Verborgenen liegenden Grundiiberzeugungen
zu erkennen, zu iiberpriifen und neu zu formulieren. Wir miissen begreifen, was
es bedeutet, dass alles miteinander verbunden ist, dass die Dinge — gegenseitig —
voneinander abhingen, so wie unser individuelles Wohlergehen vom kollektiven
Wohlergehen abhingig ist und umgekehrt. Unser Gemeinwesen muss, um den
kolumbianischen Anthropologen Arturo Escobar zu zitieren, »auf die relationale
Dimension des Lebens abgestimmt sein«.'®

Onto-Geschichten als verborgene Dimension der Politik

Viele Argumente, die in 6ffentlichen Debatten oberflichlich wie politische Mei-
nungsverschiedenheiten aussehen, sind in Wirklichkeit tiefer liegende Meinungs-
verschiedenheiten iiber das Menschenbild oder iiber unser Weltverstindnis. Sie
setzen den Rahmen der Debatte, den »Frame«. Nehmen Sie die Figur des »Self-
mademan.« Sie entspricht der in der Kultur des modernen Kapitalismus veranker-
ten Fantasie, dass die Einzelnen wirklich ganz allein erfolgreich werden konnen,
ohne Unterstiitzung von anderen. Diese Geschichte rahmt die 6ffentliche Diskus-
sion und so einige persénliche Ambitionen. Oder denken Sie an die Erde selbst, die
oft wie etwas beschrieben wird, dass nicht-lebendig, eigenstindig und von uns ge-
trennt ist. Wie ein Gegenstand, der unabhingig von der Menschheit existiert. Dies
ist die Grundlage der Rede von Land und Wasser als »Ressourcen, die in Besitz
genommen und vermarktlicht werden kénnen. Die Kategorien selbst, die seit den
Philosophen der Frithen Neuzeit eingefithrt wurden, haben Standarddenkweisen
etabliert, die in den modernen kapitalistischen Gesellschaften als selbstverstind-
lich gelten. Minner (!) wie Francis Bacon, Thomas Hobbes, René Descartes und
John Locke artikulierten als erste eine Erzihlung von der Welt, in der (vermeint-
liche) Dualititen aufeinanderprallen: Individuum und Kollektiv, Menschheit und
Natur, Geist und Materie. Offentlicher und privater Raum gelten als voneinander
getrennt. Das Objektive wird dem Subjektiven entgegengesetzt. Es ist eine Erzih-
lung des Entweder-oder, die zur Denkgewohnheit wird. Moderne kapitalistische
Gesellschaften haben aus diesen Gewohnheiten Kulturen geschaffen. Sie spiegeln
wider, was in der Wissenschaft als Onto-Geschichten (»ontostories«) bezeichnet
wird.

Es gibt zahllose Onto-Geschichten, die auf vielerlei Weise ihren Ausdruck fin-
den. Unterm Strich kénnen sie entlang einiger zentraler Aspekte etwas geordnet
werden. So basieren manche Geschichten auf der Vorstellung, dass »das Sein ein-
fach ist« (statisch). Andere gehen davon aus, dass das Sein ein stindiges Werden
ist (dynamisch). Eine dynamische Weltvorstellung erfasst das Sein als eine Anei-
nanderreihung von Ereignissen, als einen stindigen Prozess. In einer statischen
Welt wird die Gegenwart als etwas erlebt, das stets ist und stets sein wird. Dieses
»$0 ist sie eben, erklirt auch die Beharrungskraft eines Kastensystems, wie wir
es aus Indien kennen. Eine statische Sicht auf Wirklichkeit wird ihren politischen
Ausdruck eher in einer Theokratie, Monarchie oder einer dhnlichen Form autori-

https://dol.org/10:14361/9783839455746-004 - am 14.02.2028, 14:40:21.



https://doi.org/10.14361/9783839455746-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 2: Von Commons & Sein

tirer Herrschaft finden. In einer dynamischen Weltsicht hingegen entfaltet sich
die Realitit fortdauernd und entwickelt stindig Neues — die politischen Organisa-
tionsformen miissten sich dem permanent anpassen. Manche Onto-Geschichten
griinden auf der Idee einer einzigen, ungeteilten Existenz, was tendenziell zum So-
zialismus oder Kollektivismus fithrt. Andere postulieren viele Quellen des Seins,
die nicht auf ein unteilbares Ganzes zuriickgehen. Sie stiitzen eher eine politische
Ordnung des modernen Liberalismus und des sozialen Anarchismus. In manchen
Onto-Geschichten stammen Wahrheit und Sinn von einer transzendenten Quel-
le (Gott, Konig, Papst), in anderen wiederum stammen sie aus uns immanenten
Quellen — dem Raum gelebter Erfahrung (das Géttliche in jedem Menschen bzw.
in allen Lebewesen).” Jedenfalls reflektieren Onto-Geschichten immer eine Welt-
sicht und ihr Angebot — ein vorstrukturiertes Moglichkeitsfeld. Die Sprechweise
und Praktiken, die darauf aufbauen, verleihen dann bestimmten Archetypen des
menschlichen Strebens Seriositit. Sie erinnern sich an den Selfmademan. Schlief3-
lich werden menschliche Energien auf diese Weise nicht nur kulturell akzeptiert,
sondern auch kanalisiert. Entsprechend geht es in der Dauerbeschallung mit Wer-
bung und Marketing einerseits darum, Produkte zu verkaufen; und andererseits
darum, ein Ideal zu stirken, in dem der Mensch durch individuellen Konsum Er-
fullung findet. Dabei wird eine Geschichte dariiber erzihlt, wie die Welt ist und
wie sie sein soll. Es sind die zwei Seiten derselben Onto-Medaille. Unsere Identi-
tit wird durch das definiert, was wir kaufen bzw. was wir kaufen sollen. Selbst
Konzerne entwickeln heute Onto-Geschichten und schaffen so eine Wirklichkeit,
die ihren Interessen dient. Auf Grundlage enormer Datenmengen hat Twitter ein
ausgefeiltes Klassifikationssystem fiir die Nutzerinnen- und Nutzer entwickelt. In
diesem System werden wir zu Menschen, »die Kiichenausstattung kaufen«, »eine
Oberklasselimousine besitzen«, »Tiefkithlgemiise essen« — das strukturiert den
Verkauf der Datensitze an Werbetreibende.”® Und es schligt auf uns zuriick. Die
Versicherungsbranche hat komplizierte Klassifikationen menschlicher Krankhei-
ten und Verletzungen entwickelt, um festzustellen, welche Behandlungskosten er-
stattet werden. Viele Gerichte setzen auf Datenanalytik tiber Kriminelle (Rasse,
Alter, Wohngegend, Einkommen), um die Wahrscheinlichkeit zu prognostizieren,
dass sie ein weiteres Verbrechen begehen werden und auf dieser Grundlage »ange-
messene« Gefingnisstrafen zu bestimmen.” Solche Kategorisierungen transpor-
tieren Vorstellungen von (anstrebenswerter) menschlicher Existenz, von sozialem
Verhalten und kausalen Zusammenhingen immer mit. Sogar die nationalen Si-
cherheitsbehérden in den USA haben sich eine Onto-Geschichte ausgedacht, um
ihre politischen Interessen voranzubringen. Brian Massumi beschreibt das in sei-
nem Buch Ontopower® so plastisch, dass es einen schaudert. Anstatt zu versuchen,
Terroranschlige auf Grundlage bekannter, beweisbarer Fakten zu verhindern — der
historische Standard fiir Militirinterventionen —, bringt die US-Regierung eine
ganz eigene Zeit-, Verlaufs- und Kausalititsvorstellung ins Spiel. Die Moglichkeit
einer terroristischen Bedrohung wird von Sicherheitsfachleuten unilateral behaup-
tet und dann eingesetzt, um todliche staatliche Aggression gegen »Terroristinnen
und Terroristen« zu rechtfertigen, bevor etwas geschehen ist. Hypothetische Be-
drohungen werden als Provokationen definiert. Was in der Zukunft maéglich sein
konnte, wird zum Faktum im hier und heute erklirt. Es ist im Kern der Versuch,
den Ablauf von Zeit und die Idee von Ursichlichkeit umzudefinieren. Indem das
Militdr ein Bedrohungen erzeugendes Narrativ spinnt, schreibt Massumi, definiert

https://dol.org/10:14361/9783839455746-004 - am 14.02.2028, 14:40:21.

41


https://doi.org/10.14361/9783839455746-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

42

Teil I: Commons grundlegen

es die Wirklichkeit mit dem Ziel um, die dann folgende staatlich ausgetibte Gewalt
und Massentiberwachung zu legitimieren.

Solche Geschichten helfen uns, die Rolle zu verstehen, die Ontologien in politi-
schen Auseinandersetzungen spielen — als im Verborgenen wirkende Kraft. Wenn
wir die Vorstellung des Selbst als unteilbare, abgegrenzte Einheit autonomen Han-
delns akzeptieren, folgt daraus alles andere: wie wir der Welt und den Anderen
begegnen; wie wir in der Welt agieren und Fithrung konzeptualisieren; wie wir
Institutionen und Politiken konstruieren und wo die wissenschaftliche Analyse an-
setzt (»methodologischer Individualismus«). Man kénnte argumentieren, dass die
wichtigsten politischen Auseinandersetzungen nicht in den Parlamenten oder Ge-
richten stattfinden, sondern auf dieser Ebene der »Realititsdefinition«. Welch bes-
seren Weg, welch michtigeren Hebel gibt es, um die eigenen langfristigen politi-
schen Ziele durchzusetzen, als eine eigene Version der Wirklichkeit zu erschaffen?
Das dringt schon im Vorfeld politischer Konflikte des Alltagsgeschifts alternative
Zukunftsvorstellungen an den Rand.

Keine Ontologie, und sei sie noch so breit akzeptiert, wird garantiert ewig funktio-
nieren oder respektiert werden. Es kann sein, dass eine lange Zeit giiltige Weltvorstel-
lung nicht mehr zu iiberzeugen vermag, an ihren eigenen Anspriichen scheitert oder
durch bahnbrechende neue Erkenntnisse Risse erfihrt. Hitchcocks Theorie, dass ver-
steinerte Fuflabdriicke Belege fiir vorzeitliche Vigel seien, wurde letztlich durch die
Entdeckung von Dinosaurierfossilien und durch Darwins neue Evolutionserzihlung
ersetzt. In dhnlicher Weise erscheinen uns die ontologischen Grundlagen des Kapi-
talismus heute antiquierter denn je. Die Vorstellung, dass Individuen frei und sou-
verin geboren sind — der Eckpfeiler des liberalen Staates und der »freien Mirkte« —,
war immer eine Art Fabel. Die Glaubwiirdigkeit dieser Geschichte lisst in dem Mafle
nach, wie Menschen erkennen, dass sie in einer héchst vernetzten Welt leben. Der all-
mihliche Kollaps verschiedener Okosysteme diskreditiert ebenfalls die Vorstellung,
dass wir vollkommen autonome Individuen sind und dass die Menschheit sich von
der »Natur« unterscheidet.

Zahllose, teils heftige Konfrontationen in der ganzen Welt, die vordergriindig
eine staatliche Mafnahme oder ein bestimmtes Gesetz betreffen, sind — wie gesagt
— in Wahrheit ontologische Konflikte. Konflikte zwischen indigenen Vélkern und der
Staatsmacht sind vielleicht das hiufigste Beispiel. Typischerweise betrachtet der Na-
tionalstaat einen bestimmten Bestandteil der Natur als Marktressource, die auszubeu-
ten ist, um Arbeitsplitze zu schaffen, das Wachstum anzukurbeln und die 6ffentli-
chen Haushalte aufzubessern. Viele indigene Gemeinschaften sehen darin eher eine
grobe Missachtung ihrer Kosmo-Vision. Aber auf dieser Ebene ist moderne Politik
selten ansprechbar. Beispielsweise bekimpfen die Maori in Neuseeland die von der
Regierung erteilte Genehmigung fiir Olbohrungen in ihren angestammten Fisch-
griinden, was gegen den 1840 mit Konigin Victoria geschlossenen Waitangi-Vertrag
verstoRt. Die vielfach ausgezeichnete Anthropologin Anne Salmond hat in ihren Stu-
dien zu diesem Konflikt bemerkt, dass Staat und Maori »grundlegend unterschied-
liche Onto-Logiken der Beziehungen von Menschen zum Meer« vertreten.?! Der
Staat betrachtet das Meer als nicht-lebendige Ressource. Eine solche kann man in
abgegrenzte Einheiten aufteilen, quantifizieren und entsprechend einer abstrakten
Logik vermarkten. Die Olférderung passt perfekt zu diesem Verstéindnis. Das Rechts-
system ist so konstruiert, dass solche Aktivititen privilegiert werden. Im Gegensatz
dazu sehen die Maori das Meer als Lebewesen mit intensiven, intergenerationellen

https://dol.org/10:14361/9783839455746-004 - am 14.02.2028, 14:40:21.



https://doi.org/10.14361/9783839455746-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 2: Von Commons & Sein

Verbindungen zum Volk der Maori. Das Meer ist von Mana (der Macht der Vorfahren)
durchdrungen. Es muss durch Rituale und Traditionen geehrt werden. Wenn Thnen
das irrational vorkommt, bedenken Sie Folgendes: Eine solche Weltsicht schiitzt die
Meere. Die in unseren liberalen Demokratien dominierende tut es nicht. Selbstre-
dend beschrinken sich Onto-Konflikte zwischen Staat und Commoners nicht auf vor-
moderne Kulturen. Die Geographin Andrea Nightingale hat die Praxis schottischer
Fischerinnen und Fischer untersucht, die die »rationalen« Fischereipolitiken der Re-
gulierungsbehérden ablehnen.”? Wenn Fischereipolitik gemacht wird, geht der Staat
von der Annahme aus, dass Fischerinnen und Fischer individualistisch miteinander
konkurrieren und jeweils versuchen, ihren eigenen Fang zu maximieren. Dabei wird
»nicht-rationaler« Eigen-Sinn, der schottische Fischersleute als Commoners ausweist,
gar nicht wahrgenommen. In Wirklichkeit nimlich besteht ihr Leben aus den Er-
fahrungen, den Gefahren und der Kooperation mit anderen, die sie auf ihren kleinen
Fischkuttern erleben. Es ist eng verwoben mit »der Perspektive der Gemeinschaft,
[der Notwendigkeit,] Verwandtschaftsbeziehungen [mit anderen im Dorf] zu bewah-
ren [und] mit dem Meer verbunden zu seing, schreibt Nightingale. Wenn Fischerei-
politik eine andere Lebensrealitit voraussetzt, wird sie Konflikte erzeugen. Obwohl
solche Onto-Konflikte hiufig vorkommen, dominieren nach wie vor die zu Beginn
dieses Kapitels genannten Grundannahmen {iber die Welt und die Menschen. Sie
bilden das Flussbett® des Gemeinwesens in vielen Lindern dieser Welt. Doch die On-
to-Geschichten, auf denen moderne staatliche Politik ruht, sehen zunehmend aus wie
ein schibiger, schlechtsitzender Anzug. Tatséchlich sind sie ein Relikt aus vergange-
nen Zeiten. Es ist Zeit, dariiber nachzudenken: wie ein anderer Anzug aussehen und
wie wir ihn schneidern kénnten.

Ich-in-Bezogenheit und Ubuntu-Rationalitat

Die Welt des Commoning stellt den Kapitalismus schon deshalb in seinen Grund-
festen in Frage, weil sie auf einem anderen Seinsverstindnis basiert. Dies wird
hiufig nicht erkannt, denn viele Menschen sehen Commons durch die normative
Linse der modernen westlichen Kultur. Sie haben den methodologischen Indivi-
dualismus und die Sprache der Trennung verinnerlicht. Darin haben Dinge unver-
inderbare Wesenseigenschaften und sind von ihrem Werden und ihrem Kontext
losgeldst. Commoning aber folgt einer anderen Orientierung, weil es auf der
Grundidee tiefgreifender Relationalitit von allem basiert. Die Welt wird als Ort dich-
ter zwischenmenschlicher Verbindungen und gegenseitiger Abhingigkeiten wahr-
genommen. Die Praxis ist nicht einfach eine Angelegenheit von Reaktion und
Gegenreaktion zwischen unmittelbaren, sichtbaren Akteurinnen und Akteuren;
sondern ein pulsierendes Netz aus Kultur und unzihligen Beziehungsdynamiken,
aus dem Neues hervorgeht. Fiir diejenigen unter uns, die aus dem euro-amerikani-
schen Kulturkreis stammen, ist es nicht so einfach, die Schicht freizulegen, die den
Commons zugrunde liegt. Schon unsere Sprache hat alle moglichen Einseitigkei-
ten fixiert, die uns in andere Richtungen schicken. Sie lisst uns sprachlos im Ver-
such zuriick, die Netze der Bezogenheit beim Namen zu nennen. Deswegen miis-
sen wir unpassende und iiberkommene Konzepte aufgeben und neue erfinden,
wenn wir Commons wirklich verstehen wollen. Es ist wichtig, iiber Commoning in
unseren je eigenen Sprachen zu sprechen, denn Englisch als dominante Weltspra-

https://dol.org/10:14361/9783839455746-004 - am 14.02.2028, 14:40:21.

43


https://doi.org/10.14361/9783839455746-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

44

Teil I: Commons grundlegen

che filtert viele Erkenntnisse heraus, die in anderen Sprachen und kulturellen Er-
fahrungen durchaus Ausdruck finden.?* Auf die Sprache gehen wir im folgenden
Kapitel niher ein. An dieser Stelle méchten wir an wichtigen Begriffen, die Thnen
in diesem Buch begegnen werden, verdeutlichen, wie folgenreich unsere grundle-
genden Weltsichten sind. Als wir versuchten, die vielen Commons-Wirklichkeiten
zu kommunizieren, haben wir immer wieder mit der Dualitit der Begriffe ich und
wir gerungen. Sie werden in unserer Kultur als Gegensatz behauptet. Das ist zwar
Unsinn und wird auch in der Praxis iiberwunden, doch eben dies lief sich mit den
Wortern ich und wir (im schibigen Anzug) nicht darstellen. Eines Tages tauchte im
Gesprich eine Losung fiir diese verzwickte Angelegenheit auf: der Begriff Ich-in-Be-
zogenheit.

Ich-in-Bezogenheit

Er mag nicht perfekt sein, doch er hilft uns die Praktiken und Selbstverstindnisse
von Commoners zu beschreiben. Er iiberwindet tief verwurzelte Annahmen {iber
individuelle Identitit und Handlungsfihigkeit als Gegensatz zum Kollektiven.
Durch den Ausdruck Ich-in-Bezogenheit verweisen wir auf subtile Beziehungen in
jeweiligen Situationen und Zusammenhingen, aus denen »Ich« und »Wir« letzt-
lich hervorgehen. Auch wenn wir mit unserer westlichen Mentalitit diese Idee
nicht ohne Weiteres verstehen, wird sie iiberall gelebt. Trotz dieser Liicke in unse-
rer Sprache, bestitigt die anthropologische Forschung, dass wir Menschen — unent-
rinnbar — jeweils ein Ich-in-Bezogenheit sind. Der britischen Professorin Marilyn
Strathern zufolge kann man sich in vielen nicht-westlichen Kulturen »die einzel-
ne Person als sozialen Mikrokosmos vorstellen. ... Tatsichlich werden Personen
hiufig als der plurale und zusammengesetzte Ort der Beziehungen konstruiert,
die sie hervorgebracht haben.«* Nach Strathern wird eine Person nicht selbstin-
dig, indem sie ihre eigenen Interessen den gesellschaftlichen Interessen entgegen-
stellt, sondern indem sie »ihre ihr eigene Gesellschaftlichkeit zelebriert«.?® Unsere
Identititen sind also »vielfach konstituiert«, durch eine »Verkettung von Beziehun-
gen«.” Oder, mit den berithmten Worten des Dichters Walt Whitman: »Ich bin
weitriumig, enthalte Vielheit.«*® Dies spiegelt sich auch in dem, was entsteht. So
schreibt Johann Wolfgang von Goethe mit Blick auf sein Schaffen: »Alles, was ich
gesehen, geh6rt und beobachtet, habe ich gesammelt und ausgenutzt. Meine Werke
sind von unzihligen verschiedenen Individuen genihrt worden, von Ignoranten

https://dol.org/10:14361/9783839455746-004 - am 14.02.2028, 14:40:21.



https://doi.org/10.14361/9783839455746-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 2: Von Commons & Sein

und Weisen, Leuten von Geist und Dummkdpfen; die Kindheit, das reife und das
Greisenalter, alle haben mir ihre Gedanken entgegengebracht, ihre ... Lebensan-
sichten; ich habe oft geerntet, was andere gesit haben, mein Werk ist das eines Kol-
lektivwesens, das den Namen Goethe trigt.«?Auch die Entwicklungspsychologie
erklart uns, dass ein Einzelner nur durch den Austausch mit anderen zu einem
Selbst werden kann. »Es braucht ein Dorf, um ein Kind grofizuziehen«, geht der
alte afrikanische Spruch. Und umgekehrt gilt: Das Kollektive kann nur durch die
Beitrage und die freiwillige Zusammenarbeit der Einzelnen entstehen. Dem An-
thropologen Thomas Widlok zufolge sollten wir vielleicht davon sprechen, dass
wir alle »miteinander verschrinkte Identititen«, »miteinander verbundene Leben«
und ein »erweitertes Selbst« haben.*® Mit anderen Worten, Individuen und Kollek-
tive sind keine unvereinbaren Gegensitze wie Wasser und Ol. Sie sind vielmehr
verbunden und voneinander abhingig. Genau genommen haben »Ich« und »Wir«
nur in Bezug aufeinander Bedeutung. Sie sind — wie auch die Begriffe »individu-
ell« und »kollektiv« — relational. Sie erhalten eine Bedeutung nur durch einander.
Von Ich-in-Bezogenheit zu sprechen erlaubt uns, die Vorstellung zu verabschieden,
dass das isolierte Individuum eine selbstverstindliche Denkkategorie ist — auch
wenn dies weiterhin viele Debatten der Evolutionswissenschaft, der Biologie und
verschiedener Sozialwissenschaften — insbesondere der Okonomie — dominiert.*
Doch ist alles Leben immer ein Prozess, in dem sich Individualitit aus dem Kol-
lektiven bildet, aus den Gepflogenheiten, den Ideen, ja, den Kérpern der anderen.
Bereits die Zelle, beobachtet der Philosoph und Biologe Andreas Weber, »hat ihren
Stoff von der Welt nur auf Zeit geliehen und kann sich allein darum erhalten, weil
sie die Bestandteile anderer Wesen zu sich selbst macht«.*

In Lebendigkeit: eine erotische Okologie, vollzieht Andreas Weber diese neue Sicht
der Lebendigkeit als Selbst-durch-Viele nach. Dort schreibt er, beim Leben auf der Erde
gehe es um »reziproke Spezifikation«als ein gegenseitiges Hervorbringen. Erstin der
Begegnung kommt der eigene Charakter zur Geltung. Die Welt ist nicht die Summe
der Dinge, sondern die Symphonie der Beziehungen...«<** Ein weiterer Begriff, dem
Sie in diesem Buch hiufig begegnen werden, ist Ubuntu-Rationalitit. In mehre-
ren Bantu-Sprachen in Stidafrika wird die Beziehung zwischen »mir« und »der/
dem Anderen« mit dem Wort Ubuntu ausgedriickt.** John Mbiti, ein christlicher
Religionsphilosoph und Autor aus Kenia, iibersetzte das Wort Ubuntu folgender-
mafen: »Ich bin, weil wir sind, und weil wir sind, deshalb bin ich.«*> Das Indivi-
duum ist Teil eines »Wir« — genau genommen vieler »Wirs«. Die beiden sind eng
miteinander verkntipft. Westliche Sprachen haben zwar kein Synonym fiir Ubuntu,
aber auch hier gibt es Praktiken, die den Ubuntu-Geist widerspiegeln. Daher be-
zeichnen wir mit Ubuntu-Rationalitit eine Handlungsweise, die versucht, indivi-
duelles und kollektives Wohlergehen in Einklang zu bringen. Gewiss, zwischen
dem Einzelnen und dem Kollektiv gibt es Spannungen, aber durch das Eingehen
von tiefen, ehrlichen Beziehungen und die Praxis eines fortdauernden Dialogs kon-
nen solche Spannungen abgebaut werden. Die vermeintliche Dualitét tritt in den
Hintergrund. Und es gibt zahllose Griinde, warum wir das tun sollten. Wir brau-
chen mehr Ubuntu-Rationalitit als Quelle von Identititsbildung — und als soziales
Sicherungsnetz. Der Einzelne erfihrt Sinn, Bedeutung und Identitit im und durch
den Kontext von Gemeinschaften und Gesellschaft — und diese wiederum konsti-
tuieren sich durch das Gedeihen des Einzelnen. Diese Gedanken sind von feminis-
tischen Politologinnen, von Okophilosophinnen, indigenen Vélkern, traditionellen

https://dol.org/10:14361/9783839455746-004 - am 14.02.2028, 14:40:21.

45


https://doi.org/10.14361/9783839455746-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

46

Teil I: Commons grundlegen

Kulturen, Theologinnen und Theologen und anderen in unterschiedlichen Zu-
sammenhingen entwickelt worden. Rabindranath Tagore, der indische Poet und
Philosoph, schrieb dazu: »Beziehung ist die fundamentale Wahrheit dieser Welt
der Erscheinung.«*® Das zentrale Argument im Klassiker der existentiellen Philo-
sophie Ich und Du des Philosophen Martin Buber ist, dass Leben in Bezogenheit
stattfindet. Wir erfahren Sinn im direkten Kontakt mit anderen lebendigen Prisen-
zen, ob mit anderen Menschen, der Natur oder Gott — und wir erleben Spaltung,
wenn wir Andere als Objekte betrachten, ausgedriickt in einer Ich-Es-Beziehung.”
Die Visionirinnen und Visionire dieser Welt haben auf ihre je eigene Art und Wei-
se ganz dhnliche Ideen formuliert: Martin Luther King Jr., erkannte uns »gefan-
gen in einem unentrinnbaren Netzwerk der Gegenseitigkeit, verbunden in einem
einzigen Kleid des Schicksals.«*® Und in ihrem ersten grofen Essay »Undersea«
(1937) und spiter in Der stumme Friihling beschrieb Rachel Carson das Leben als
tiefgreifend verkniipftes Netz. In Teil II dieses Buches fithren wir weitere Wendun-
gen ein, die uns ermoglichen, Commoning genauer zu beschreiben, als das in der
»Sprache des Kapitalismus<« moglich ist. In der Philosophie wiirde diese Sprache
als Ausdruck einer relationalen Ontologie verstanden. In diesem Seinsverstindnis
geht es im Kern darum, dass Beziehungen zwischen Einheiten grundlegender sind als
die Einheiten selbst. — Lassen Sie diese Idee auf sich wirken. Sie bedeutet, dass sich
lebende Organismen durch ihre Interaktionen miteinander entwickeln. Es ist die Ba-
sis ihrer Identitit, ihres Lebendigseins. Aber sie bedeutet auch: Wenn wir irgendetwas
politisch gestalten wollen — einen Raum, eine Sache, einen Bildungsprozess —, dann
miissen wir die Beziehungen gestalten, in denen es existieren kann. Dass Commons
auf einer relationalen Ontologie beruhen, zeigt sich auch ganz praktisch. Das kommt
in wiederkehrenden Handlungsmustern zum Ausdruck, etwa: SITUIERTEM WISSEN
VERTRAUEN, GEMEINSTIMMIG ENTSCHEIDEN, KONFLIKTE BEZIEHUNGSWAHREND BE-
ARBEITEN und andere mehr (Kapitel 4-6).

In der Philosophie, der Anthropologie und anderen Disziplinen wurden viele ver-
schiedene relationale Ontologien theoretisiert und natiirlich dartiber debattiert, was
»Beziehungen« zwischen Einheiten eigentlich bedeuten. Im Allgemeinen werden
sie als die Vermittlung oder den Ausdruck von Wert verstanden. So driickt in vie-
len Lindern die Beziehung zwischen der Flagge eines Landes und den Biirgerinnen
und Biirgern eine wiirdevolle Gemeinsambkeit aus. Menschen haben Beziehungen zu
dem Land, das sie bewirtschaften. Aber auch zu den Algen, Pilzen, Bakterien und
Strukturen, wenn sie sie tiglich durch ein Mikroskop anschauen, oder zu der Farbe,
mit denen sie Hiuser und Wande verschonern. Beziehungen sind omniprisent. Wir
haben spirituelle Beziehungen, biologische Beziehungen zu Eltern und GroReltern,
Beziehungen zu Freundinnen und Freunden, zu Kolleginnen und Kollegen, fliichtige
Beziehungen zu Menschen im Internet. Die Vielfalt ist unermesslich, die damit ver-
bundenen Konzeptualisierungen sind zahlreich. Wir beschrinken uns deshalb dar-
auf, zwei grofe Typen relationaler Ontologien zu unterscheiden. Das ist wichtig, weil
sie uns miteinander unvereinbare Geschichten tiber das Sein erzihlen und unter-
schiedliche politische Auswirkungen haben.

https://dol.org/10:14361/9783839455746-004 - am 14.02.2028, 14:40:21.



https://doi.org/10.14361/9783839455746-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 2: Von Commons & Sein

Ein Typus wird undifferenzierte relationale Ontologie genannt. Hier liegt die Quelle
des Seins in seiner transzendenten Kraft, die in allen Lebewesen da ist. Man kann
sich das wie eine Matrjoschka vorstellen. Die gréflte Puppe verleibt sich letztlich die
kleineren ein. Deswegen gilt sie als »undifferenziert«. Niemandem kommt notwen-
digerweise eine ausgeprigte individuelle Handlungsfihigkeit oder ein ganz anderer
Charakter zu; alle sind und gelten als mehr oder weniger gleich.*® Eine solche Ontolo-
gie fithrt tendenziell in einen erzwungenen Kollektivismus oder eine zentralistische
Monokultur, in der alles Einzelne als undifferenzierter Teil des Ganzen gilt. Dem-
gegeniiber kénnen nur solche Seinsverstindnisse die Wirklichkeiten des Commo-
ning angemessen erfassen — und Grundlage einer Commons-basierten Gesellschaft
sein — die Vielfalt aufnehmen und ausdriicken. Jedes Individuum muss Raum haben,
sein einzigartiges Selbst zu entfalten. Menschen werden unterschiedlich geboren,
ihre Talente, Erziehung und Sehnsiichte sind ganz verschieden. Das sind auch die
Gegebenheiten, mit denen sie sich an unterschiedlichen Orten auseinandersetzen
miissen. Es gibt keinen Grund, diese Unterschiede einzuebnen, auf einen universel-
len Standard zu reduzieren und in einem grofen Ganzen versinken zu lassen. Daher
ist der Ontologietyp, der die Realititen von Commoning am besten beschreibt, diffe-
renziert relational.*® Dies bedeutet: die Quelle des Seins entsteht aus allen lebendigen
Einheiten heraus. Sein manifestiert sich in sehr verschiedener Art und Weise. Zu-
gleich ist jede Einheit mit jeder anderen verbunden — und zwar, weil sie alle ein Ge-
meinsames teilen. So wie Blut durch alle menschlichen Kérper fliefdt und doch jeder
Mensch einzigartig ist. Aufeinander bezogene Einzelne sind also sehr individuell und
Teil eines grofRen Ganzen zugleich. Margaret Stout resiimiert: Jedes Lebewesen ist »in
einem Dauerzustand des gegenseitigen Werdens«. Da sich jedes Lebewesen stindig
weiterentwickelt und von unzihligen Faktoren beeinflusst wird (das Individuelle ist
multidimensional), kann es keine einheitliche Darstellung der Welt geben. Die Welt
ist plural, nicht singuldr. Oder um es mit Arturo Escobar zu sagen: Wir leben nicht in
einer »Eine-Welt-Welt«, sondern im Pluriversum.

https://dol.org/10:14361/9783839455746-004 - am 14.02.2028, 14:40:21.

47


https://doi.org/10.14361/9783839455746-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Teil I: Commons grundlegen

Theorien komplexer sozialer Systeme und Commoning

Es ist sicher verlockend, diesen Ausflug ins Abstrakte als von geringem praktischem
Wert anzusehen; aber das ist ein Irrtum. Lassen Sie uns deshalb zum Schluss dieses
Kapitels darauf hinweisen, dass andere Seinsverstindnisse auch neue Forschungs-
felder und theoretische Zuginge eréffnen. Zum Beispiel die Theorien komplexer
Systeme, die u.a. Biologie, Chemie, Evolutionswissenschaften, Physik sowie Wirt-
schafts- und Sozialwissenschaften revolutionieren. Systemtheoretische Ansitze sind
fiir Commons wichtig, denn sie beschreiben die Welt als dynamisches, sich stindig
verinderndes Biindel lebendiger, integrierter Systeme.” Obwohl einzelne Organis-
men relativ viel eigene Handlungsfahigkeit haben, sind sie doch nur aus ihren zahl-
losen Beziehungen heraus zu verstehen; samt der Beschrinkungen, die sich aus ihrer
Zugehorigkeit zu gréferen Strukturen ergeben. So sind die Nieren in unserem Kor-
per keine vollig autonomen Einheiten. Sie sind eingebettet in komplexe physiologi-
sche Systeme, an die sie sich anpassen miissen. Der menschliche Kérper insgesamt
wiederum befindet sich — wie gesagt — in dynamischer Koexistenz mit einer noch
grofleren Umwelt. Indem wir die Welt durch das Fenster einer relationalen Ontologie
betrachten, konnen wir alle méglichen sozialen und 6kologischen Phinomene besser
erkennen und erkliren. Wir kénnen Commons als Lebensform verstehen, anstatt als
»Ressource; als organisches, integriertes System, nicht als Ansammlung von Einzel-
teilen (Projekten). Das Fenster, durch das wir auf die Wirklichkeit schauen, ist grofRer
und weiter offen. Es ist der Wirklichkeit angemessener als Seinsverstindnisse, die
Beziehungsdynamiken als »exogene Variablen« in den Hintergrund dringen.* Das
Verstindnis komplexer sozialer Systeme erlaubt zum Beispiel kohirenter zu erkliren,
wie und woraus funktionales Design ohne Designerin bzw. Designer entstehen kann.
Etwa dadurch, dass anpassungsfihige Handelnde miteinander interagieren. Sie or-
ganisieren sich selbst — was wir im Commons-Kontext »Organisation durch Gleich-
rangige« nennen — und lassen nach und nach komplexe Organisationssysteme entste-
hen.® Hinter einem solchen Prozess stehen weder Blaupausen noch Expertenwissen,
das »von oben nach unten« weitergegeben wird. Organisationsformen entwickeln
sich dadurch, dass Handelnde auf ihre eigenen lokalen, begrenzten Gegebenheiten
reagieren.* Indem Menschen mit der Art und Weise ihres Zusammenkommens
experimentieren, indem sie Regeln einfiihren, anpassen und verfeinern, finden sie
Problemlésungen. Der Kern tragfihiger Losungen kann als Muster bezeichnet wer-
den. Auch ein Muster ist keine Blaupause; eher eine Vorlage, aus der viele dhnliche,
aber nicht identische Variationen entstehen kénnen. Jede Variante spiegelt eine be-
stimmte Zeit, einen Kontext, eine spezifische Gruppe von Beteiligten etc. wider. Was
komplexe adaptive Systeme ausmacht, ist bei der Selbstorganisation von Mikroben zu
erkennen, die sich an Wirtsorganismen anpassen oder bei Ameisen beim Nestbau,
die sich irgendwie selbst koordinieren, um eine gemeinsame Ordnung zu schaffen.
Der Biologe Stuart Kauffman, ein bahnbrechender Theoretiker der Komplexititswis-
senschaft, hat Schliisselprinzipien der Autokatalyse ausfindig gemacht. Autokatalyse
kann auftreten, wenn eine Form Materie mit einer anderen in Kontakt kommt.* Auf
Grundlage von experimentell gewonnenen Erkenntnissen hat er eine Theorie der Ur-
spriinge der molekularen Reproduktion vorgeschlagen — eine Dynamik, die andere
u.a. in biologischen Stoffwechselprozessen, chemischen Netzwerken und in der Phy-
sik bestitigt haben. Die Herausbildung »spontaner Ordnung«, wie sie auch genannt
wird, geschieht durch die Interaktionen lokaler Handelnder ohne jegliche Aufsicht

https://dol.org/10:14361/9783839455746-004 - am 14.02.2028, 14:40:21.



https://doi.org/10.14361/9783839455746-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 2: Von Commons & Sein

oder Kontrolle von auflen. Sie wird hiufig von »positiven Riickkopplungsschleifen«
innerhalb eines Systems angetrieben, die konstruktive, ordnungsschaffende Ver-
haltensweisen verstirken. Selbstordnungs- und Selbstheilungskrifte sind Systemen
und ihren Bestandteilen tief »eingewoben«. Das macht sie gegeniiber Stérungen von
aufen auRergewdshnlich widerstandsfihig. Selbstorganisation*® kann eine stabile, le-
bendige Ordnung in einem Meer chaotischer, ungeordneter Entropie erzeugen. Und
damit sind wir beim zweiten Hauptsatz der Thermodynamik! Er postuliert, dass das
Universum stets nach Unordnung strebt, also in einem Zustand zunehmender En-
tropie ist. Jiingere wissenschaftliche Theorien vertreten dazu eine interessante The-
se. Thnen zufolge sind lebendige Organismen — Zellen, Pflanzen, Tiere (und Com-
mons?) — in der Lage, entropische Energie zeitweise aufzunehmen und ihre Nutzung
so zu strukturieren, dass Leben erhalten wird. Lebendigkeit und Ordnung entstehen
»spontan« aus chaotischer Unordnung. Doch auch hier gibt es Muster: Ein Organis-
mus ist darauf angewiesen von halbdurchlissigen Membranen umgeben zu sein, die
es ihm erlauben, Niitzliches aus der Umwelt aufzunehmen und Schidliches heraus-
zufiltern.” »Identitit und Umwelt sind also wechselseitig und mit Bezug aufeinander
definiert und determiniert«, schreibt der biologische Anthropologe Terrence Deacon
in Incomplete Nature.*® Es gibt keine gottliche Uhrmacherin, keinen géttlichen Uhr-
macher, keine externe Kraft, die fiir Ordnung sorgt. Stattdessen entsteht Ordnung
durch die internen Systeme eines Organismus, die Energie »verstoffwechseln« und
den Organismus kreativ an seine Umwelt anpassen. Es kann sehr aufschlussreich
sein, tiber die Parallelen zwischen diesem biologischen Prozess und Commoning ge-
nauer nachzudenken. Obgleich die hier nur grob skizzierten Ideen in der Welt der
Wissenschaft (noch) einen schweren Stand genieflen, haben sich bereits zahlreiche
Fachleute aus Biologie, Chemie, Evolutionswissenschaften und Physik der Erfor-
schung komplexer adaptiver Systeme angenommen. Erstaunlich ist das nicht, denn
sie erklirt Dinge, die die herkémmliche Wissenschaft nicht erkliren kann, weil sie
in einem eher mechanischen und individualistischen Bezugsrahmen operiert. Eine
relationale Ontologie ermoglicht es Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftlern, die
Welt als etwas Dynamisches und Ganzheitliches zu »sehen« und zu erkennen, dass
wir selbst (auch die Forschenden selbst) darinnen sind und uns deshalb nicht véllig
neutral von auflen beobachten kénnen.

Onto-Wandel: Commons den Weg bereiten

Die Sicht auf das Sein, die auch wir in diesem Buch einnehmen, hat der Philosoph
und Biologe Andreas Weber so zusammengefasst: »Nicht einsame, autonome, souve-
rine Wesenheiten bevélkern diese Welt. Vielmehr besteht diese aus einem bestindig
oszillierenden Netz von dynamischen Interaktionen, in denen sich eins durch das an-
dere verwandelt. Die Beziehung zihlt, nicht die Substanz.«* Zumindest zihlt etwas
Substanzielles nur aus Beziehungen heraus.

Es diirfte inzwischen klar geworden sein, warum Garrett Hardin, Autor des be-
rithmten Essays tiber die »Tragik der Allmende«, Commons als lebbares Sozialsys-
tem nicht wirklich wahrnehmen konnte. Einer der Griinde war, dass sein Denken
auf den Vorannahmen einer individualistischen Weltsicht beruhte.>® Wer in diesem
Denkrahmen gefangen ist, kann Commoning buchstiblich nicht verstehen und sich
ebensowenig grundsitzlich andere politische Angebote vorstellen. Um also die Dyna-

https://dol.org/10:14361/9783839455746-004 - am 14.02.2028, 14:40:21.

49


https://doi.org/10.14361/9783839455746-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

50

Teil I: Commons grundlegen

mik von Commons zu begreifen, muss man zunichst anerkennen, dass relationale
Kategorien des Denkens und Beziehungserfahrungen an erster Stelle stehen. Wir
nennen das: einen Onto-Wandel vollziehen. Dabei geht es nicht nur um Interaktionen
zwischen autonomen Individuen. Es geht um Intra-Aktionen. Die Physikerin und
Philosophin Karen Barad beschreibt mit diesem Begriff, wie Beziehungen selbst eine
treibende Kraft fiir Verinderung, Transformation und Werden sind. Eine Kommen-
tatorin Barads {ibersetzt: »Wenn Korper intra-agieren, dann tun sie das in ko-konsti-
tutiver Art und Weise. Individuen materialisieren sich durch Intra-Aktionen, und die
Fihigkeit zu handeln entsteht aus der Beziehung heraus.«> Relationale Kategorien
sind also nicht einfach theoretische Container fiir Ursache-Wirkungs-Interaktionen
zwischen unabhingigen Objekten, wie Billardkugeln, die auf einem Billardtisch hin
und her kullern. Vielmehr sollten sie es auch leisten, die inneren Dimensionen leben-
diger Organismen — die Innenseite alles Lebendigen — in den Blick zu nehmen, weil
Verinderung und Wert auch von innen, aus dem Fiihlen entsteht. Zudem gibt es kein
vereinzeltes, essentialistisches »Ich«, sondern viele dynamische »Ichs«, die in viele
Gemeinschaften zugleich involviert und deshalb Teil »vieler Wirs« sind.

Man kénnte Commons mit einigem Recht als grofle Intra-Aktionssysteme be-
schreiben: als soziale Phinomene, die Sinnhaftes und Wertvolles erzeugen, die Wirk-
lichkeit werden, wenn Menschen zusammenkommen, um gemeinsam Probleme zu
l6sen oder Neues zu kreieren und dabei Regeln verhandeln, Konflikte anpacken und
eine Kultur bewusster Selbstorganisation entwickeln. Ein Commons entsteht, wenn
Muster verwirklicht werden, die selbst Ausdruck des in diesem Kapitel skizzierten
Seinsverstindnisses sind.

Fiir Menschen, die es gewohnt sind, in Dualititen zu denken, ist das Umdenken
herausfordernd. Es ist nicht leicht, sich der Wucht relationalen Denkens zu 6ffnen,
denn es erfordert einen anderen Sinn fiir die Wirklichkeit. Niemand kann einfach
verkiinden, sie/er nehme ab jetzt eine neue Perspektive ein. Das muss gelernt und
eingetibt werden. Alte Denkgewohnheiten zu verabschieden erfordert Durchhalte-
vermogen. Genau wie der Versuch, das Rauchen aufzugeben. Wer dauerhaft vom
Glimmstengel lassen will, findet iiberall hilfreiche Tipps. Wer »wie ein Commoner«
denken und den Onto-Wandel vollziehen will, kann die nichsten Kapitel lesen. Darin
laden wir Sie ein, die Welt durch ein anderes Fenster zu sehen und uns andere On-
to-Geschichten zu erzihlen.

https://dol.org/10:14361/9783839455746-004 - am 14.02.2028, 14:40:21.



https://doi.org/10.14361/9783839455746-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 2: Von Commons & Sein

Bisher haben wir das Fundament gegossen: ein anderes Verstindnis der Wirklich-
keit. In Kapitel 3 bis 10 liefern wir das Material fiir den Bau von Hiusern, Gebiuden
und Nachbarschaften. Dies wiederum kann ein neues Gemeinwesen, ein neues Wirt-
schaftssystem und neue Institutionen denkbar machen — und vor allem kann das
Bauen eine neue Kultur unterstiitzen.

Der erste Schritt auf diesem Weg ist das Nachdenken tiber die Worter und Begrif-
fe unserer Alltags- und Fachsprache. Sie transportieren alte Denkgewohnheiten und
begrenzen die Bandbreite dessen, was wir fiir mdglich halten. Schulen wir uns also
selbst darin, die Welt durch neue Woérter, Beziehungen und Praktiken auf neue Weise
zu sehen und zu erfahren.

https://dol.org/10:14361/9783839455746-004 - am 14.02.2028, 14:40:21.

51


https://doi.org/10.14361/9783839455746-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839455746-004 - am 14.02.2028, 14:40:21.



https://doi.org/10.14361/9783839455746-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

