
https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Francis Seeck
Care trans_formieren

Queer Studies  |  Band 31

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Francis Seeck, geb. 1987, ist Geschlechterforscher*in und Kulturanthropolog*in und 
arbeitet zu Klassismus, sozialer Ungleichheit, Care und geschlechtlicher Vielfalt. 
Francis Seeck hat 2021 an der Humboldt-Universität zu Berlin promoviert und ist 
Vertretungsprofessor*in für Sozialarbeitswissenschaft an der Hochschule Neubran-
denburg. Seit 2009 ist Francis Seeck in der Antidiskriminierungsarbeit tätig und gibt 
Fortbildungen zu den Themen Klassismus und geschlechtliche Vielfalt.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Francis Seeck

Care trans_formieren
Eine ethnographische Studie zu trans und nicht-binärer Sorgearbeit

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dissertation am Institut für Europäische Ethnologie der Humboldt-Universität 
zu Berlin (Einreichung 2020, Disputation 2021). 

Die Veröffentlichung wurde gefördert durch die Rosa-Luxemburg-Stiftung sowie 
aus dem Open-Access-Publikationsfonds der Humboldt-Universtität zu Berlin. 
 
  

 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). Diese 
Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Bearbeitung, 
Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium für belie-
bige Zwecke, auch kommerziell. (Lizenztext:
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de) 
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 

Erschienen 2021 im transcript Verlag, Bielefeld
© Francis Seeck

Umschlaggestaltung: Kordula Röckenhaus, Bielefeld
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-5835-4
PDF-ISBN 978-3-8394-5835-8
https://doi.org/10.14361/9783839458358
Buchreihen-ISSN: 2703-1365
Buchreihen-eISSN: 2703-1373

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download 

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

Danksagung ........................................................................ 9

1. Eine Einleitung................................................................ 13

1.1 Gender und Care. Theoretische Verortungen .................................... 16

1.2 Trans und nicht-binäre Sorge als Forschungsfeld ............................... 21

1.3 Geschlechterordnungen in Bewegung ......................................... 26

1.4 Leitende Fragen und Aufbau des Buches ...................................... 30

2. Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit .............. 35

2.1 Insider-Ethnographie queeren und Forschungsumwege gehen ................. 36

2.2 Zwischen Aktivismus und Wissenschaft.

Engagierte Ethnographie in trans und nicht-binären Räumen .................. 45

2.3 Sorgende Ethnographie als Forschungsstrategie............................... 50

2.4 Suizid und Co-Schmerz.

Forschungsethische Herausforderungen Sorgender Ethnographie .............. 55

2.5 Geschlechtliche Zusammenarbeit als queere Forschungspraxis ................ 59

2.6 »Forscht mit uns, nicht über uns.« ........................................... 65

2.7 Zusammenfassung ........................................................... 69

3. »Da wirst du von mir eine ganz andere Geschichte hören.«

Trans Prekarität, Klasse und Care ............................................ 71

3.1 »Ich mache hier einfach meinen kleinen Beitrag.«

Trans Prekarität, Care und Metronormativität.................................. 73

3.2 »Trans war für mich ein Ausstieg.«

Als erwerbslose nicht-binäre Person Care organisieren ........................ 83

3.3 »Die haben Geld, aber niemanden, der sie begleitet.«

Trans Sorgeketten ........................................................... 89

3.4 Queere ökonomische Gerechtigkeit. Praktiken der Ent_Prekarisierung.......... 96

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.5 Zusammenfassung ........................................................... 99

4. Zwischen selbstsorgender Fürsorge und Selbstunternehmer_innentum...... 101

4.1 »Wie willst du durch die Welt gehen?«

Butch-Care zwischen Selbstheilung und Selbstunternehmer_innentum ........ 104

4.2 Von Spendendosen und trans_formativer Arbeit.

Für_Sorge in einer Stimmgruppe .............................................. 112

4.3 »Weniger denken, mehr fühlen.«

Experimentelle trans Körperarbeit als Care-Aktivismus ........................ 117

4.4 »Wir werden stärker, wenn wir uns umeinander kümmern.«

Selbstbestimmte Trans-Fürsorge............................................. 125

4.5 Zusammenfassung .......................................................... 132

5. Care jenseits von Transnormativität – nicht-binäre Für- und Selbstsorge ... 137

5.1 Nicht-binärer Aktivismus als Raum der Trans_formation ...................... 139

5.2 »Wir denken miteinander auf Umwegen.«

Trans_formative Sorgearbeit am Küchentisch ................................. 147

5.3 »Deswegen brauchen wir Selbstsorge: weil die Gesellschaft

uns so wenig unterstützt.«

Sorgearbeit für nicht-binäres Wohlergehen ................................... 152

5.4 Begleitender Austausch, Transitionszuarbeit und Trans-Sibling-Care

als Geschlechterarbeit ....................................................... 159

5.5 Zusammenfassung .......................................................... 166

6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen – von der Isolation

zur Kollektivierung von Care ................................................ 169

6.1 Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen. Fürsorge-Netze und Mikrozellen .... 172

6.2 »Aus der Vereinzelung raus«.

Transpädagogische Sorgearbeit gegen Isolation

und für einen anderen Blick auf Geschlecht ................................... 176

6.3 »Trans-Hilfe hat den Weg zur Selbstfindung ausgebaut,

ausgesteckt mit Wegweisern und Steighilfen.«

Wege der Institutionalisierung ................................................ 181

6.4 Becoming trans-professional. Ein Weg vom Betroffenen zum Experten ......... 186

6.5 Hängematte, Durchlaufstation oder Aktivist_innenschmiede? ................. 191

6.6 Fürsorge unter trans Aktivist_innen .......................................... 193

6.7 Zusammenfassung .......................................................... 196

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Wege in eine sorgende Zukunft – Trans_formation durch Care .............. 199

7.1 »Es kann auch um mich gehen, während ich andere unterstütze.«

Sorgepraktiken des Zukünftigen ............................................. 201

7.2 Trans und nicht-binäre Zukünfte zwischen ökonomischer,

körperlicher und rechtlicher Trans_formation ................................. 211

7.3 Ist die Zukunft nicht-binär? ................................................... 217

7.4 Zusammenfassung .......................................................... 220

8. Für_Sorge trans_formieren! Fazit und Ausblick ............................. 223

8.1 Trans und nicht-binäre Sorgearbeit in der Corona-Pandemie .................. 228

Literaturverzeichnis.............................................................. 231

Quellenverzeichnis ............................................................... 251

Interviews ........................................................................ 251

Feldnotizen ....................................................................... 252

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Danksagung

Die Bedeutung von Care für die akademischeWissensproduktionwird oft un-

sichtbar gemacht. Dieses Buch wäre ohne eine Vielzahl an Sorgebeziehungen

wahrscheinlich nicht zustande gekommen. Zunächst möchte ich mich bei al-

len 19 Interviewpartner_innen bedanken, die sich die Zeit nahmen, um mir

über ihre Erfahrungenmit Fürsorge und Selbstsorge zu berichten. Ich bedan-

ke mich auch bei allen, die mir bei der Suche nach Gesprächspartner_innen

halfen oder mich bei sich aufnahmen, damit ich Interviews führen konnte.

Ein großer Dank geht an meine Erstbetreuerin Beate Binder, die diese

Dissertation auf eine zugewandte, ermutigende Art begleitete. Ihre engagier-

te Betreuung meiner Masterarbeit zu anonymen Bestattungen bereitete den

Boden für meine tiefergehende Auseinandersetzung mit Care. Ich bedanke

mich für die Impulse, mich den Ambivalenzen von Sorgearbeit ethnogra-

phisch queer/feministisch schreibend zu nähern und den interviewten Ak-

tivist_innen auch kritische Fragen zu stellen. Mein Dank gilt ebenso meiner

Zweitbetreuer_in Sabine Hark, die einen inspirierenden und in der Wissen-

schaft seltenen Raum für trans, nicht-binäre und queertheoretische Fragen

organisierte. Ich bedanke mich für anregende Fragen und die Ermutigung,

eigenen Fragen zu folgen und die Grenzen akademischer Wissensproduktion

auszutesten.

Auch die langjährige Unterstützung seitens der Rosa-Luxemburg-Stiftung

durch ein Promotionsstipendium ist nicht zu unterschätzen. Ich bedanke

mich nicht nur für die materielle Unterstützung, sondern auch für das kriti-

sche wissenschaftliche Netzwerk und die Ermutigung, neoliberalen Entwick-

lungen in der Wissenschaft kritisch zu begegnen und mich der Selbstausbeu-

tung zu verweigern. Ich bedanke mich bei Nina Borst, Marcus Hawel und

Sandra Thieme aus dem Studienwerk sowie Katharina Pühl vom Arbeitskreis

Gender & Kapitalismusanalyse.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10 Care trans_formieren

Wichtige Räume gegenseitiger Fürsorgewaren zwei selbstorganisierte In-

terpretationsgruppen.Die wöchentlichen Treffen, bei denenwir unsere Inter-

views gemeinsam interpretierten, waren unersetzlich undwirkten der akade-

mischen Isolation entgegen. Danke an Leoni Linek, Julia Teschlade und Pa-

trick Wielowiejski (Gruppe Queer Interpretieren), die mich einige Zeit beglei-

teten. Danke an Cash Hauke, Myriam Raboldt und Anna Sauerwein (Inter-

pretieren in der Leine), die mich während der letzten zwei Jahre meines Pro-

motionsprozesses begleiteten und mit denen ich zahlreiche Interviews und

Kapitelentwürfe diskutierte. Danke auch an die Bürokollektive, in denen ich

dieses Buch in einem solidarischen Umfeld schreiben konnte.

Ich danke den Menschen, die mich dabei unterstützten, eine Promoti-

onsförderung zu erhalten: Danke an Gabriele Dietze für die Unterstützung

bei der Bewerbung. Ich danke Mike Laufenberg und Eva von Redecker, die

mir wichtige Hinweise auf den Weg mitgaben. Schwung für den Start gab

mir zudem die Einladung zur »Trans Studies Conference« an der University

of Arizona im September 2016. Danke an Susan Stryker und ihr Team für die

Organisation der Konferenz und an Yv Nay und Dean Spade für das inspirie-

rende Feedback zu meinem Vortrag.

Ich bedanke mich bei meinen Kolleg_innen aus dem Labor GenderQueer-

Ethno – GenderQueer in der ethnografischen Forschung, organisiert von Beate Bin-

der am Institut für Europäische Ethnologie, mit denen ich mein Promotions-

vorhaben und ethnographische Forschungsstrategien besprechen konnte; ich

bedanke mich bei Friederike Faust, Leoe Klöppel, Tillie Kluthe, Esto Mader,

Alik Mazukatow, Sebastian Pampuch, Todd Sekuler, Vanja Solovej und Patrick

Wielowejski.

In der mittleren Phase der Promotion waren neben den Interpretati-

onsgruppen und Kolloquien meine Freund_innen und Kolleg_innen, die

Kapitelentwürfe lasen und Rückmeldungen gaben, sehr wichtig. Ich bedanke

mich bei Utan Schirmer für das Engagement, mit mir einige Kapitelentwürfe

zu diskutieren, und für den Anstoß dazu, die Leichtigkeit, die Trans-

Fürsorgeräume neben all den Herausforderungen in sich tragen, stärker

sichtbar zu machen. Auch Todd Sekuler danke ich für die vielen Gespräche

zu Kapitelentwürfen und queeren ethnographischen Perspektiven auf Care.

Weitere wichtige Feedbackleser_innen waren: Tanja Abou, Mai-Anh Boger,

Tashy Endres, Nello Fragner, Jonah Garde, Simon Harder, Magdalena Hutter,

Eugen Januschke, Toni Marer, Sebastian Mohr, Inga Nüthen, Annika Spahn,

Jennifer Stoll, Brigitte Theißl, Mechthild van Vacano und Margareta von

Oswald.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Danksagung 11

Ab dem zweiten Forschungsjahr war das Kolloquium am Zentrum für In-

terdisziplinäre Frauen- und Geschlechterforschung (ZIFG), organisiert von

Sabine Hark, ein wichtiger Ort der Reflexion. Mein Dank geht an Lisa Bor,

Folke Brodersen, Inka Greusing, Anna Kasten, Xenia Kokoula, Leoni Linek,

Maria Magdalena Mayer, Myriam Raboldt, Sabrina Saase, Sebastian Scheele,

Svenja Spyra, Ray Trautwein, Juliette Wedl und Patrick Wielowiejski für die

gemeinsame Zeit. Ich danke Andrea Maihofer und Andrea Zimmermann für

die Möglichkeit, das Sommersemester 2018 als Gastdoktorand_in am Zen-

trum Gender Studies (Basel) zu verbringen. Ich danke Tina Bopp, Laura Ei-

genmann, Matthias Luterbach, Frank Luck, Geneva Moser, Susanne Richter,

Franziska Schutzbach, Anika Thym, Fleur Weibel und Cita Wetterich für die

Gastfreund_innenschaft und den interessanten Austausch.

In das autonome Institut fürQueerTheory (iQt) eingebunden zu sein, ermög-

lichte mir eine Auseinandersetzung mit queeren und trans Theorien jenseits

universitärer Räume. Danke an Antke_Antek Engel und Ferdiansyah Thajib

für die Zusammenarbeit. Auch das Inter*_Trans*_Wissenschaftsnetzwerk (ITW)

bot einen Raum, um Trans Studies im deutschsprachigen Kontext weiterzu-

entwickeln.

Nicht zuletzt die Fragen der Studierenden zu Trans- und Care-Theorien

an der ASH, aber auch in den Seminaren, die ich an derHumboldt-Universität

zu Berlin, an der Universität der Künste Berlin (UdK) und an der Hochschu-

le Neubrandenburg unterrichtete, prägten diese Studie. Jutta Hartmann und

Stefanie v. Schnurbein danke ich für das queere/feministischeWissenschafts-

mentoring und für die Einführung in die unausgesprochenen Regeln desWis-

senschaftsbetriebs. Ich danke Cornelia Rahn und Carla Schriever für die Un-

terstützung dabei, meinen Weg in der Wissenschaft zu finden und mir da-

bei treu zu bleiben. Ohne das großartige und sorgsame Lektorat durch Julia

Roßhart hätte sich die Abgabe dieser Dissertation wahrscheinlich um Jahre

verzögert.

Auch die Unterstützung durch (tierische) Freund_innen ist nicht zu un-

terschätzen. Muffin forderte mich insbesondere in der Endphase regelmäßig

zum Spielen auf, leistete mir beim Schreiben Gesellschaft und stellte beim

Gassigehen sicher, dass ichmich ausreichend bewegte.Meinen Freund_innen

Tanja Abou, Kat Dressler, Tashy Endres, Cash Hauke, Tina Heise, Leonie Je-

gen, Elias Kosanke, ToniMarer undManjiri Pelucha danke ich für die langjäh-

rige Unterstützung, für das Erinnern daran, dassmeinWert nicht vonmeiner

Promotionsarbeit abhängt, und für die Ablenkungen; Leonie und Cash danke

ich für die gemeinsamen Schreiburlaube. Ich danke Sannik BenDehler für die

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Care trans_formieren

gemeinsame Zeit und für die Geduld, wenn ich phasenweise über nichts an-

deres als über meine Doktor_innenarbeit sprach, für die geteilten Abenteuer,

inhaltlichen Diskussionen und Ostseeurlaube.

Ich danke meiner Mutter Anne Seeck für die Neugier und Offenheit, die

ich sicherlich von ihr habe. Danke für die gemeinsamen Diskussionen über

das Thema Prekarität und für die Vermittlung, dass Theorie schlussendlich

dafür da ist, die Welt zu verändern, und nicht dafür, in elitären Unibibliothe-

ken zu verstauben.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Eine Einleitung

Ich erinnere mich an den Kneipenabend vor einigen Jahren, als ein Freund

mir erzählte, dass er trans ist. Nach einigen Wochen trafen wir uns erneut;

er zählte Namen auf, die ihm für eineNamensänderung gefielen, und fragte

mich nachmeinerMeinung. Einige Tage später erhielt ich eine SMS, in der er

darum bat, ihn mit einem neuen Namen, den er ausprobieren wolle, anzu-

sprechen. Ein paar Monate danach besuchte ich ein Fundraising-Event, mit

dem er Geld für geschlechtsangleichendeOperationen sammelte; ermusste

sie selbstständig finanzieren, da er ohne deutsche Staatsbürgerschaft keine

Chance auf Kostenübernahme durch die Krankenkassen hatte. Bald flog

er für die Mastektomie zusammen mit seiner Freundin nach Thailand. Ich

telefonierte damals mit seiner Freundin und versuchte, sie emotional zu

unterstützen, da sie am Ende ihrer Kräfte war. Da mein Freund nicht die

finanziellen Ressourcen hatte, sich nach der OP im Krankenhaus versorgen

zu lassen, übernahm sein Berliner Freund_innenkreis die Nachversorgung;

wir entwickelten einen 24-Stunden-Plan, weil er sicherheitshalber nicht

allein sein sollte. Wir überlegten und besprachen, wer sich welche Aufgabe

vorstellen und wer wie nah sein konnte. Eine Freundin, die eine pflegerische

Grundausbildung hatte, wechselte die Blutbeutel, andere kauften ein, koch-

ten, halfen beim Anziehen oder waren einfach da, um von den Schmerzen

abzulenken.

Dies sollte nicht meine einzige Erfahrung gegenseitiger Unterstützung in

queeren und trans Freund_innenkreisen bleiben. Ich begleitete Personen zu

Operationen und dekorierte Krankenhauszimmer mit Girlanden, ich nahm

an Partys teil, bei denen die erste Hormonspritze oder der erste Tag mit

einem neuen Namen gefeiert wurde, ich führte zahllose Gespräche über

das Sich-weg-Bewegen von dem bei der Geburt zugewiesenen Geschlecht.

Auch ich erfuhr in trans und nicht-binären Räumen Care. Fürsorge zu geben

wiederum fühlte sich selten einseitig an. Die Begleitung anderer eröffnet

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Care trans_formieren

den begleitenden Personen einen Raum, in dem sie sich mit geschlecht-

lichen Zuweisungen und Möglichkeiten auseinandersetzen können. So

nutzten ich und andere begleitende Personen die Zeit des Wartens in

Krankenhaus-Cafeterias dafür, uns über unsere eigenen geschlechtlichen

Verortungen und Wünsche auszutauschen. »Willst du auch eine Mastek?«,

fragten wir uns gegenseitig. Häufig kam es vor, dass wir nach einiger Zeit

die Rollen – als Care-Gebende und Care-Nehmende – wechselten; andere

Beziehungen fühlten sich von Beginn an ausgewogen an. In manchen Räu-

men ist trans, nicht-binäre und queere Sorgearbeit Alltag. »Mastek-Besuch

haben wir immer wieder«, sagt Sam begeistert, als er mir die queereWG am

Hamburger Hafen zeigt, in der ich eine Woche lang wohnen kann, während

ich eine mir nahestehende Person bei der Mastektomie begleite. Die WG

hat häufig »Mastek-Besuch«, da viele trans Personen in einer Hamburger

Klinik Operationen durchführen lassen. »Mastek-Besuch«, das mag für Au-

ßenstehende wie eine Geheimsprache klingen, trans Personen und deren

Begleiter_innen wissen, was gemeint ist.

Bei den Begriffen Care, Fürsorge und Sorgearbeit denken viele Menschen

an Kinderbetreuung, die Pflege alter und kranker Menschen oder Hausar-

beit. Sorgearbeit, die in trans und nicht-binären Räumen geleistet wird und

die über familiäre oder medizinische Fürsorge hinausweist, wird selten in

den Blick genommen. Diese ethnographische Studie wendet sich damit ei-

ner Leerstelle in der kulturanthropologischen und geschlechtertheoretischen

Care-Forschung zu: Praktiken der Selbstsorge und kollektiven Fürsorge, die

trans und nicht-binäre Personen entwerfen und füreinander leisten. Wie ich

in der Eingangssequenz angedeutet habe und im Laufe dieser Studie zeigen

werde, werden in trans und nicht-binären Räumen eine Vielzahl von Care-

Praktiken entwickelt: etwa das gemeinsame Ausprobieren neuer Namen, die

Begleitung zu Terminen, die für eine amtliche Änderung des Vornamens oder

des Personenstands notwendig sind, oder die Besprechung von Diskriminie-

rungserfahrungen. Neben trans und nicht-binärer Sorgearbeit, die sich kon-

kret auf eine Transition bezieht, geht es oft auch um Unterstützung bei Dis-

kriminierung und Gewalt, sei es auf der Straße, im Büro, in der Universität

oder im Jobcenter.

Im Zentrum der vorliegenden Studie steht die Frage, wie Care jenseits he-

teronormativer Zweigeschlechtlichkeit organisiert und entworfen wird. Die

Interviews fördern eine Vielzahl und Vielfalt an trans und nicht-binären Per-

spektiven auf Care zutage; Unterschiede kristallisieren sich unter anderem

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Eine Einleitung 15

entlang vonKlasse, Alter undWohnort heraus.1 ImUnterschied zur Eingangs-

sequenz beschränkt sich diese Studie nicht auf Perspektiven, die sichmit dem

Begriff trans männlich fassen lassen, auch geht es nicht allein oder haupt-

sächlich ummedizinische Care-Kontexte. In den Blick nehme ich Sorgearbeit,

die über privatisierte Familienverantwortung,medizinische Versorgungskon-

texte und Zweigeschlechtlichkeit hinausweist.

Über einen Zeitraum von eineinhalb Jahren (November 2016 bis April 2018)

begleitete und interviewte ich 19 trans und/oder nicht-binäre Personen in

Deutschland und der deutschsprachigen Schweiz, die Care-Räume aufbauen

und die im Feld geschlechtlicher Vielfalt politisch aktiv sind. Während einige

in der Kampagne zur Dritten Option und der »Aktion Standesamt 2018« an

vorderster aktivistischer Front kämpften, begleiteten andere trans und nicht-

binäre Personen zu Gutachter_innen, gaben Rechtsberatung oder planten, ein

Retreat-Haus für ausgebrannte Aktivist_innen aufzubauen. Die Orte/Bezie-

hungen für Care sind vielfältig: Fürsorge wird in Freund_innen- und Part-

ner_innenschaften geleistet, in Selbsthilfegruppen, bei trans Cafés, in akti-

vistischen Gruppen und durch selbstständige Sorgearbeiter_innen. Fürsor-

ge wird gegen Spende oder im Tauschhandel geleistet, oft verschwimmt die

Grenze zwischen bezahlter und unbezahlter Sorgearbeit. Dasselbe gilt für je-

ne zwischen Für_Sorge und Selbstsorge und zwischen Umsorgt-Werden und

Umsorgen –Grenzen, die kontinuierlich neu ausgehandelt werden. Diese Er-

kenntnisse meiner ethnographischen Studie gründen auf Datenmaterial, das

ich durch Interviews sowie teilnehmende Beobachtung gewonnen habe.2

Meine vorausgehenden Erfahrungen der Eingebundenheit in Alltagsprak-

tiken nicht-binärer und Trans-Fürsorge lassen sich als Vorgeschichte zu die-

1 Ich habe keine trans und/oder nicht-binären Personen interviewt, die von Rassismus

betroffen sind, deswegen kann ich zur Verwobenheit von Rassismus und Transfeind-

lichkeit und zu deren Effekten auf Care imKontext dieser Studie keine Aussage treffen.

Es gibt jedoch einige Studien aus dem englischsprachigen Raum, die sich spezifisch

mit der Verwobenheit von Rassismus und Heteronormativität und deren Auswirkun-

gen auf Care beschäftigen (Haritaworn 2015;Ware 2017; Aizura 2018). Zu kulturanthro-

pologischen/europäisch-ethnologischen Studien zur Verflechtung von Rassismus, Ca-

re und Gender siehe Goel (2013, 2020).

2 Ich arbeitete mit der Reflexiven Grounded Theory (Breuer 2009) und wertete die In-

terviews und das Material aus teilnehmenden Beobachtungen in zwei wöchentlich

stattfindenden Interpretationsgruppen aus. Ausführlicher gehe ich auf meine Metho-

de der Sorgenden Ethnographie im folgenden Kapitel, »Sorgende Ethnographie und

Geschlechtliche Zusammenarbeit«, ein.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Care trans_formieren

ser Studie verstehen. Auch meine theoretische Beschäftigung mit Fürsorge-

praktiken, die in der Care-Forschung marginalisiert sind, hat eine längere

Geschichte. In der ethnographischen Studie »Recht auf Trauer. Bestattungen

aus machtkritischer Perspektive« (Seeck 2017) zu ordnungsbehördlichen an-

onymen Bestattungen in Berlin-Neukölln widmete ich mich dem Thema To-

tenfürsorge aus einer klassismuskritischen Perspektive. Hierbei wurde deut-

lich,wiewichtigwiderständige Praxen kollektiver Totenfürsorge sein können,

wenn es um die Anerkennung sozial marginalisierter Menschen geht (Seeck

2016, 2017b, 2019; Guthoff 2018). Diese Beschäftigung mit marginalisierten

Care-Praktiken, mit der Frage, wie Klassenverhältnisse sich auf die Möglich-

keiten, umsorgt zu werden, auswirken, sowie mit Praktiken sorgenden For-

schens setzt die vorliegende Studie fort.

Bei der Lektüre von Care-Theorien und bei Tagungen zum Thema Care

stellte ich fest, dass trans, nicht-binäre und queere Care-Praktiken in der

Forschung ausgespart werden und folglich unsichtbar bleiben, insbesondere

wenn es um Sorgebeziehungen jenseits des medizinischen Versorgungssys-

tems geht (Dehler 2019; Stein 2019). Die öffentliche und akademische Debatte

zu Care ist von Heteronormativität durchzogen (Manalansan IV 2008, 2018;

Binder/Hess 2019); Publikationen setzenmeist normative Zweigeschlechtlich-

keit und heterosexuelle Beziehungen voraus und/oder beziehen sich exklusiv

darauf. Im deutschsprachigen Raum gibt es kaum Forschungen zur Organi-

sierung von Care jenseits des binären Geschlechtersystems.

1.1 Gender und Care. Theoretische Verortungen

Grundlegende theoretische Bezüge dieser Studie stellen queere/feministische

kulturanthropologische Ansätze, Care-Forschung und Trans Studies dar. Ich

möchte zunächst die Verwobenheit von Gender und Care und die zentralen

Begriffe dieser Studie erläutern. Die Auseinandersetzung mit Care ist eng

mit feministischer und geschlechtertheoretischer Forschung und Theorie-

bildung verbunden (Schmitt 2019). Ein traditionell wichtiges Anliegen von

Frauen- und Geschlechterforscher_innen ist es, unbezahlte Sorgearbeit wie

Hausarbeit oder Kinderbetreuung, diemehrheitlich von Frauen geleistet wer-

den, als Arbeit sichtbar zu machen und deren gesellschaftliche Anerkennung

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Eine Einleitung 17

einzufordern (Thielen 2014: 25).3 Zudemmachten sie auf den Zusammenhang

zwischen vergeschlechtlichter (Care-)Arbeitsteilung und kapitalistischer Pro-

duktionsweise aufmerksam.4 Feministische Theoretiker_innen kritisierten

die Annahme eines autonomen Subjektes und betonten, dass alle Menschen

im Laufe ihres Lebens auf Care angewiesen seien (Tronto 2013, 1993; de

la Bellacasa 2012, 2017). So argumentiert Joan Tronto, dass Care auch die

kollektive Praxis des Sorgens um die Welt einschließe: wahrzunehmen, dass

auch entfernte Lebewesen und Dinge durch ein komplexes Netz mit unserem

Leben verwoben seien und unsere Aufmerksamkeit benötigten (Tronto 2013).

Ich beendete diese Studie im Frühjahr und Sommer 2020, also während

der erstenWelle der Corona-Pandemie. Durch die Pandemie rückten dieThe-

men Care, Sorge und Fürsorge kurzzeitig ins Zentrum des öffentlichen In-

teresses, und deren geschlechtliche Dimension wurde sichtbarer. Sorgear-

beiter_innen wie Pfleger_innen und Erzieher_innen wurden mit dem Begriff

»systemrelevant« symbolisch ausgezeichnet.5 Diese Care-Berufe sind in star-

kemMaße vergeschlechtlicht, so liegt der Anteil an Frauen in Pflegeberufen in

Deutschland bei circa 75 Prozent (Just 2020). Mit der Corona-Pandemie wur-

de zudem sehr deutlich, dass alle Menschen von Care abhängig sind, dass der

Zugang zum Gesundheitssystem jedoch entlang gesellschaftlicher Ungleich-

heitsdimensionen beschränkt ist. Sabine Hark schreibt hierzu:

»Doch Corona erinnert uns nicht nur daran, dass wir alle verletzlich, wir im-

mer schon in der Hand der anderen sind und genau dies die prekäre Bedin-

gung des Lebens ist. Es führt uns auch vor Augen, dass in einem von vielfäl-

tigen Achsen der Dominanz durchzogenen und von eklatanter Ungleichheit

geprägten weltgesellschaftlichen Kontext diese Prekarität extrem ungleich

verteilt ist.« (Hark 2020a)

Die meisten Debatten im Zusammenhang mit Covid-19 orientieren sich am

Modell der weißen heterosexuellen Mittelklassefamilie, die Auswirkung der

Pandemie auf LSBTIQ-Personen bleibt unsichtbar (Schnepf/Probst 2020;

3 Rassismuskritische Care-Theoretiker_innen zeigten im Zuge der Care-Chain-Debatte

auf, dass Versorgungslücken in weißen Mittelklassefamilien häufig durch ein-

kommensarme migrantische Frauen ausgefüllt werden (Parreñas 2002; Gutiérrez-

Rodríguez 2010).

4 Siehe: Bock/Duden 1977; Ungerson 1987; Aulenbacher 2014; Klinger 2014;Winker 2015;

Fraser 2016.

5 Es blieb bei einer rein symbolischen Auszeichnung.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Care trans_formieren

Trott 2020). Kritik an Hetero- und Cisnormativität taucht in der Corona-

Care-Debatte selten auf, dies zeigt sich in normativen Vorstellungen davon,

was Familie, Intimität und Geschlecht bedeuten.Während die Bedeutung von

Care gesamtgesellschaftlich durch Covid-19 zum Thema wurde, war Care für

trans und nicht-binäre Personen bereits zuvor ein drängendes Thema, dies

aufgrund der Ausschlüsse im medizinischen Care-Feld (Appenroth/Castro

Varela 2019).

Angelehnt an die feministischen Theoretiker_innen Berenice Fisher und

Joan Tronto verwende ich eine breite Definition von Care. Fisher und Tron-

to verstehen Care als eine Aktivität, die alles einschließe, was notwendig sei,

um unsere Lebenswelt so zu erhalten und zu verbessern, dass wir gut in ihr

leben könnten (Fisher/Tronto 1990: 40). Der Begriff Care wird im deutsch-

sprachigen Raum meistens mit Sorge, Fürsorge, fürsorglicher Praxis oder

Sorgearbeit übersetzt (Schmitt 2019). Häufig tritt aktuell der englischspra-

chige an die Stelle deutschsprachiger Begriffe; aufgrund seiner Mehrdeutig-

keit sei er besser geeignet, die Vielschichtigkeit von Care zu erfassen (Ger-

hard/Klinger 2013: 203).6 Ich verwende den Begriff Care in dieser Studie als

Sammel- oder »Dachbegriff« (Aulenbacher/Dammayr 2014: 126) für eine Viel-

zahl von Praktiken der Fürsorge, Selbstsorge und kollektiven Sorge. Somit

geht mein Care-Begriff über den engeren Bereich dessen, was mit Reproduk-

tionsarbeit bezeichnet wird, hinaus. Ausgehend von den Analysen von María

Puig de la Bellacasa (2017) halte ich es zudem für zentral, Care als ambivalent

und widersprüchlich zu verstehen. Care kann Gutes tun, aber auch unter-

drücken; Personen können Care in verschiedenen Kontexten als Vergnügen,

Belastung, Arbeit, moralische Verpflichtung oder Emotion verstehen und er-

leben (ebd.: 1). Um diesen schillernden und vielschichtigen Charakter von Ca-

re auch beim Lesen spürbar zu machen, habe ich mich entschieden,mit einer

Vielzahl von Care-Begriffen zu arbeiten. Englischsprachige Care-Begriffe ver-

wende ich aus klassismuskritischen Gründen nur, wenn sie eine Dimension

transportieren, die bei der deutschen Übersetzung verloren ginge.7

6 Es bestehe jedoch die Gefahr, dass Fürsorgepraktiken aus demhistorischen und gesell-

schaftlichen Kontext gerissen würden (ebd.: 267).

7 Im Sinne engagierter Forschung richtet sich meine Studie an ein breiteres Publikum

und soll auch für meine Forschungspartner_innen, die nicht alle Englisch sprechen,

zugänglich sein. Mehr zur Methode der engagierten Forschung findet sich in Kapitel 2,

»Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit«.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Eine Einleitung 19

Ich möchte nun auf jene Begriffe eingehen, die sich unter dem Dachbe-

griff Care versammeln und fürmeine Studie relevant sind. Von Bedeutung für

diese Studie ist die Unterscheidung zwischen Selbstsorge, Fürsorge, Sorge-

arbeit, Sorgenden und Umsorgten sowie kollektiver Sorge/Community-Care.

Den Begriff der Selbstsorge verwende ich für Praktiken, in denen die Sorge

um sich selbst im Zentrum steht. In der Eingangssequenz blieben Praktiken

der Selbstsorge unsichtbar, obgleich die meisten interviewten trans und

nicht-binären Personen eigene Selbstsorgestrategien entwickeln und Selbst-

sorge politisieren, wie ich im Laufe der Studie zeigen werde. Selbstsorge

kann eine kollektive oder relationale Dimension haben. Oft bewegt sie sich

im Spannungsfeld zwischen zunehmender Individualisierung und Ökono-

misierung, die individuelle Selbstsorge erschweren, und der gleichzeitigen

Herausbildung kollektiver Selbstsorgepraktiken (Brückner 2010; Flick 2010;

Rau 2020).

Fürsorge verwende ich als Bezeichnung für Praktiken, in denen Sorge für

andere Menschen im Mittelpunkt steht. Fürsorge umfasst bezahlte und un-

bezahlte Tätigkeiten und kann als private Fürsorge, als Zwang, als morali-

sche Verpflichtung, aber auch als berufliche Tätigkeit verrichtet werden (Ger-

hard/Klinger 2013). In der Eingangssequenz wurden vor allem Formen der

unbezahlten Fürsorge in trans, nicht-binären und queeren Freund_innen-

schaften deutlich. Fürsorge findet in Interaktionen und Beziehungen statt;

ich unterscheide hier zwischen den Positionen der Sorgenden und der Umsorg-

ten, wenn es um die Frage geht, wer in der Interaktion Fürsorge leistet und

wer sie erhält.8 Die Trennung zwischen Umsorgen und Sorgen erwies sich

in dieser Studie als relevant, auch wenn an vielen Stellen Überschneidungen

und Verschränkungen der beiden Positionen sichtbar werden. Um die Ver-

wobenheit von Fürsorge und Selbstsorge sichtbar zu machen, entwickelte ich

das Konzept der Selbstsorgenden Fürsorge. An Stellen, an denen die Grenzen

zwischen Sorgen und Umsorgt werden brüchig werden, und um dies und die

damit verbundenen Ambivalenzen sichtbar zu machen, verwende ich außer-

dem den Begriff Für_Sorgemit Unterstrich (Binder/Hess 2019: 11).

Ich spreche explizit von Sorgearbeit, wenn Fragen der Ökonomie und der

Verteilung von Fürsorge im Zentrum stehen: Wer sorgt sich um wen? Aktu-

ell wird das Problemder gesellschaftlichen Verteilung von Sorgearbeit entlang

neoliberaler Logiken gelöst; wer Sorgearbeit übernimmt,wird rassifiziert und

8 Alternative Begriffe hierfür sind Care-Geber_in und Care-Nehmer_in. Diese verwende

ich ebenfalls an einigen Stellen.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Care trans_formieren

entlang von Klassenlinien und Geschlecht entschieden (Gerhard/Klinger 2013:

272; Gutiérrez-Rodríguez 2012; Seeck/Hauke 2019). Care ist ein gesellschaft-

liches Feld, auf dem um geschlechtliche, klassenbezogene und rassifizierte

Arbeitsteilung gekämpft wird (Dück/Hajek 2018: 230). Meine Studie wird zei-

gen, dass Sorgearbeit in trans und nicht-binären Räumen häufig auch eine

Klassenfrage ist. Die Eingangssequenz liefert darauf allerdings keine direk-

ten Hinweise; in der nacherzählten Situation wurde unbezahlte Sorgearbeit

entlang der Frage organisiert und verteilt, wer sich diese oder jene Tätigkeit

und Verantwortung vorstellen kann und/oder wer der umsorgten Person wie

nahesteht.9

Häufig wird zwischen bezahlter und unbezahlter Sorgearbeit unterschieden.

Bezahlte Sorgearbeit bezieht sich beispielsweise auf den Bereich der profes-

sionalisierten Pflege und der Sozialen Arbeit, unbezahlte Sorgearbeit auf den

Bereich der Hausarbeit und unbezahlten Kinderbetreuung oder Pflege. Sor-

gearbeit, die in trans und nicht-binären Räumen geleistet wird, bewegt sich

häufig in einemGraubereich zwischen diesen beiden Polen, etwawenn Sorge-

arbeit gegen Spende angeboten wird. Diese Gleichzeitigkeit und die Bedeu-

tung prekärer Ökonomien im Kontext trans und nicht-binärer Sorgearbeit

diskutiere ich in den Kapiteln 3 und 4.

Angelehnt an das Konzept »gender labor« von Jane Ward spreche ich von

Geschlechterarbeit, wenn es um Sorgearbeit geht, die notwendig ist, um mar-

ginalisierte Geschlechtsidentitäten kollektiv herzustellen.10 Ward bezeichnet

Geschlechterarbeit als kollektiven Prozess, in dem Geschlechtsidentitäten re-

lational hergestellt werden, und unterscheidet dabei zwischen affektiver, so-

zialer und politischer Arbeit (Ward 2010: 241).

Von Community-Care oder kollektiver Fürsorge spreche ich, wenn es um

Sorgepraktiken geht, die Prozesse der Kollektivierung anstoßen. Der Begriff

Community-Care (Laufenberg 2012) rückt Care-Praktiken in den Mittelpunkt,

die sich an Gemeinschaften oder kollektive Zusammenhänge richten, in

meinem Feld transaktivistische Räume. Bezogen auf die Eingangssequenz

wäre dies der Fall, wenn die gemeinschaftliche transitionsbezogene Fürsorge

systematisch auch für Personen jenseits des eigenen Freund_innenkrei-

ses organisiert worden wäre. Im Feld trans und nicht-binärer Care sind

9 Dies kann eine Klassendimension haben, die jedoch nicht sichtbar wurde.

10 Das Konzept »gender labor«/Geschlechterarbeit führe ich in Kapitel 2 »Sorgende Eth-

nographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit« aus.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Eine Einleitung 21

Praktiken der Selbstsorge, Fürsorge und kollektiven Sorge oft unmittel-

bar miteinander verwoben. In dieser Studie spielen all diese Ebenen von

Care eine Rolle, insbesondere ihre Verbindungen und Widersprüche; so

können Praktiken der Selbstsorge auch Praktiken der Fürsorge sein, beide

können jedoch auch in Konflikt miteinander geraten. Im Sinne eines quee-

ren Care-Begriffes hebe ich in dieser Studie die Ambivalenzen hervor, die

Sorgeverhältnissen innewohnen und die sich beispielsweise in der queeren

Praktik des Konflikte-Umsorgens zeigen (Thajib/Seeck/Engel 2020).

Ich schaue mir in dieser Studie Sorgepraktiken an, das heißt Care als

konkrete Praktik, und verwende dafür die Begriffe des Sorgens und Umsor-

gens. Das Umsorgen verweist auf einen feministischen Care-Begriff: Ausge-

hend von dem Wissen um Relationalität und Angewiesenheit betont er die

Arbeit, die Fürsorgen bedeutet, und ebenso die Risiken von Ausbeutung und

Abhängigkeit (Conradi 2016; de la Bellacasa 2011; Tronto 2013).

Selbstsorge, Fürsorge, kollektive Sorge und ebenso die Rollen des Umsor-

gens und Umsorgt-Werdens sind miteinander verwoben und die jeweiligen

Grenzen sind Ergebnis komplexer Aushandlungsprozesse.

1.2 Trans und nicht-binäre Sorge als Forschungsfeld

Diese Studie ist an der Schnittstelle kulturanthropologischer Geschlech-

terforschung und Trans Studies verortet.11 Ethnographische Forschungen

zu Formationen von Geschlecht jenseits der Zweigeschlechtlichkeit sowie

trans/nicht-binären Lebensweisen und Praktiken wurden, von Abschlussar-

11 1983 gründete sich in der deutschsprachigen Europäischen Ethnologie die Kommission

für Frauenforschung, die später in Kommission für Frauen- und Geschlechterforschung um-

benanntwurde. Sie bietet einen Raum für feministische und geschlechtersensible eth-

nographische Forschungen.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Care trans_formieren

beiten abgesehen, bisher kaum durchgeführt.12 Dies stellt – auch angesichts

der weitreichenden Veränderungen in der Geschlechterordnung durch die

Einführung des Geschlechtseintrags divers im Geburtenregister – eine große

Leerstelle in Deutschland dar. Ein Anliegen dieser Studie ist es, die euro-

päisch-ethnologische Forschung jenseits der Zweigeschlechterordnung zu

denken und ihr Impulse zu geben, sich marginalisierten Formationen von

Geschlecht zuzuwenden.

Die Trans Studies, die sich in den 1990er-Jahren vor allem in den USA

und zeitgleich mit den Queer Studies herausbildeten, nehmen vor allem die

Medikalisierung, Regulierung und Psychopathologisierung von »Transsexua-

lität« in den Blick (Aizura/Stryer 2013; Baumgartinger 2017; Genschel 2003;

Hoenes/Schirmer 2019; Stryker 2004; Stryker/Whittle 2006). Trans Studies

fordern dominante Wissenspraktiken zu Geschlecht und Körper und damit

verbundene zweigeschlechtliche Normen heraus und produzieren nicht-

pathologisierendes Wissen zu trans (Llaveria 2019; Hoenes/Koch 2017). Sie

machen die zweigeschlechtliche Norm sichtbar, die bestimmte Körper und

Identitäten als normal und natürlich und andere als abweichend erscheinen

lässt (Stryker/Whittle 2006). Trans Studies nehmen ineinandergreifende

Unterdrückungsregime in den Blick, die an den Grenzen der Geschlech-

ternormen sichtbar gemacht werden können (Baumgartinger 2017; Tudor

2015).

Forschungen an den Rändern der Zweigeschlechtlichkeit sind im deutsch-

sprachigen Raum noch immer marginalisiert; auch in der Geschlechterfor-

schung sind trans und inter*Themen eine Seltenheit (Gregor 2018).13 In dieser

12 Ausnahmenbildendie ethnographischen Studien »Un/Certain Care: FromaDiagnostic

to a Somatechnic Regime of Care for Medical Transition in Public Hospitals in France«

von Todd Sekuler (2018, 2019) zu somatechnischen trans Care-Regimen sowie »Visu-

al Kei. Körper und Geschlecht in einer translokalen Subkultur« von Nadine Heymann

(2014), die sich mit der Überschreitung der Geschlechterbinarität in der transnationa-

len Subkultur Visual Kei auseinandersetzt. Es liegen zudem eine Reihe ethnographi-

scher Studien vor, die sichmit Geschlechterverhältnissen und queeren/feministischen

Praktiken auseinandersetzen (von Bose 2017; Heissenberger 2018; Mohr 2018; Thajib

2018, 2019; Faust 2019).

13 So sind in den letzten Jahren in der deutschsprachigen Geschlechterforschung nur ei-

ne überschaubare Anzahl an Studien erschienen, die sich trans und inter* Themen

widmen. Zu nennen sind hier unter anderem »Transgeschlechtlichkeit und Visualität:

Sichtbarkeitsordnungen in Medizin, Subkultur und Spielfilm« (Saalfeld 2020), »Con-

structing intersex: Intergeschlechtlichkeit als soziale Kategorie« (Gregor 2015) und

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Eine Einleitung 23

Studie möchte ich trans und nicht-binäre Care in den Blick nehmen, schwer-

punktmäßig jenseits des medizinischen Sektors (Hamm/Sauer 2014; Bauer

2019). Viele bisherige Studien im Feld Trans-Care legen den Fokus auf denme-

dizinischen und psychologischen Versorgungskontext. So gibt es einige Ar-

beiten, die trans Care imKontextmedizinischer Versorgung untersuchen und

die strukturelle Gewalt aufzeigen, die trans Personen in der medizinischen,

psychotherapeutischen, psychosozialen und pflegerischen Versorgung erle-

ben (Hamm/Sauer 2014; Sauer/Güldenring 2017; Schirmer 2017; Seeck/Dehler

2019). Im Sammelband »Trans & Care« plädieren die Herausgeber_innenMax

Nicolai Appenroth und María do Mar Castro Varela für das Recht auf eine gu-

te Gesundheitsversorgung, Pflege und Sorgearbeit (Appenroth/Castro Varela

2019: 19). Schwerpunktmäßig bezogen auf die medizinische und gesundheit-

liche Versorgungslage (ebd.) zeigen sieWege auf, wie Sorgearbeit und Versor-

gung für trans Personen affirmativ und inklusiv zu gestalten ist. Sie betonen:

»Wenn wir über trans Gesundheit und Pflege sprechen, so geht dies nicht,

ohne auch Wege aufzuzeigen, die Sorgearbeit anders definieren und den-

ken; dann müssen wir auch von Selbstsorge und Widerstand gegen eine

Pflegearbeit sprechen, die nicht pflegt, sondern demütigt.« (Ebd.)

Studien, die sichmit trans Care imKontextmedizinischer Versorgungsräume

beschäftigen, hinterfragen also normative Vorgaben von Geschlecht und Ca-

re und weisen auf die Notwendigkeit einer selbstbestimmten medizinischen

Versorgung hin.

Die vorliegende Studie nun geht über ein Verständnis von trans Care als

medizinische, therapeutische und pflegerische Fürsorge und Versorgung hin-

aus. Dabei verfolgt sie das Anliegen, Praktiken der trans und nicht-binären

Fürsorge jenseits der offiziellen Versorgung, die von medizinischen Institu-

tionen reguliert wird, sichtbar zu machen; in den Blick nimmt sie die Sor-

gearbeit von trans Organisationen und Aktivist_innen, die sich oft zwischen

formeller und informeller Für_Sorge bewegt (Hines 2007).

Es gibt einige Studien aus dem englischsprachigen Raum zu unbezahlter

transitionsbezogener Sorgearbeit, insbesondere in romantischen Beziehun-

gen (Pfeffer 2010; Ward 2010). Laut Carla Pfeffer umfasst transitionsbezoge-

ne Sorgearbeit ein ganzes Bündel an Tätigkeiten. Neben emotionaler Arbeit,

»Nicht Frosch – nicht Laborratte: Transmännlichkeiten im Bild. Eine kunst- und kul-

turwissenschaftliche Analyse visueller Politiken« (Hoenes 2014).

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Care trans_formieren

beispielsweise der Unterstützung bei Coming-out-Prozessen, nennt sie Ad-

vocacy: den Einsatz für geschlechtliche Selbstbestimmung, zum Beispiel die

Unterstützung bei der Beantragung der Kostenübernahme für geschlechtsan-

gleichendeMaßnahmen oder bei Terminen bei Gutachter_innen (Pfeffer 2010:

178). Außerdem, so zeigt Pfeffer, übernehmen Unterstützer_innen postope-

rative pflegerische Tätigkeiten, etwa die Injektion von Testosteron.14 Weiter

nehmen sie bisweilen eine vermittelnde Rolle zwischen trans Personen und

ihren Herkunftsfamilien ein (ebd.). Da in vielen Fällen eine medizinische und

rechtliche Transition mit hohen Kosten beispielsweise für Gutachten verbun-

den ist, kann Trans-Care außerdem die finanzielle Unterstützung oder die

Organisation von Fundraisings bedeuten (ebd.: 179). Sorgende, so stellt Pfef-

fer fest, seien gerade in Momenten, in denen trans Personen wenig Kontakt

zur Außenwelt haben, Inseln der Unterstützung (ebd.); gesamtgesellschaft-

lich jedoch sei wenig Verständnis für diese Form der Fürsorge vorhanden.

Partner_innen von trans Personen, berichtet Pfeffer, beschrieben diese Sorge-

arbeit in den Interviews als erschöpfend, herausfordernd, bereichernd, bei-

spiellos und transformativ (ebd.: 177). Diese Gleichzeitigkeit, mit der trans

Sorgearbeit als erschöpfend, erfüllend und transformativ erlebt wird, wird

auch in meiner Studie deutlich.

Zusammenfassend halte ich fest, dass sich bisherige Forschungen zu

trans Sorgearbeit auf den Bereich der bezahlten Fürsorgearbeit im me-

dizinischen Kontext beschränken oder transitionsbezogene Für_Sorge in

Paarbeziehungen in den Blick nehmen. Dies, so möchte ich nun argumen-

tieren, führt zu einem transnormativen Blick auf Care, der nur einen kleinen

Ausschnitt trans und nicht-binärer Care-Erfahrungen erfasst: nämlich die

Erfahrungen jener, die eine körperliche und rechtliche Transition anstreben

und denen diese zugänglich ist. Dazu kommt, dass vor allem Paarbeziehun-

gen zwischen trans Männern und cis Frauen/Femmes beforscht wurden.15

Ein Ergebnis der Studien von Carla Pfeffer und Jane Ward ist, dass cis

Frauen Sorgearbeit für trans Männer übernehmen und dass diese Arbeit

sowohl in den Sorgebeziehungen selbst als auch in aktivistischen Zusam-

menhängen nicht anerkannt, sondern abgewertet wird; damit reproduzieren

14 Postoperative Care kannbeispielsweise bedeuten, beimAnziehen zuhelfen, zu kochen

oder dabei zu unterstützen, mit Schmerzen umzugehen.

15 Natürlichen können auch Femmes trans und/oder nicht-binär positioniert sein. Die

zitierten Studien jedochmachten eine Trennlinie zwischen trans Männlichkeit und cis

Femmes/Feminität auf.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Eine Einleitung 25

sie die trans- und heteronormative Annahme der Feminisierung von Care

(Pfeffer 2010; Ward 2010). Trans Sorgearbeit, die zwischen trans Personen,

jenseits von Paarbeziehungen oder in anderen Geschlechterkonstellationen

geleistet wird, bleibt auch innerhalb der Trans-Care-Forschung bislang un-

sichtbar. Dies befördert essentialistische Analysen zu Gender und Care, die

durch Beforschung diverserer Care-Konstellationen infrage gestellt werden

könnten.

Die vorliegende Studie wendet sich einer Leerstelle, Sorgearbeit jenseits

heteronormativer Zweigeschlechtlichkeit, zu und zeigt auf, dass undwie Gen-

der, Klasse und Care auf ambivalente Weise miteinander verwoben sind. Der

analytische Fokus liegt auf den alltäglichen Sorgepraktiken von trans und

nicht-binären Aktivist_innen. In den Räumen der Für_Sorge, in denen sich

meine Forschung bewegt, entwickeln sie Praktiken, die normative Vorstellun-

gen von trans Care infrage stellen. So schließt der Begriff »trans und nicht-

binäre Sorgearbeit« auch Fürsorge ein, die jenseits von Transitionen geleis-

tet wird. Diese Form der Sorgearbeit lädt dazu ein, sich mit den eigenen

geschlechtlichen Zuweisungen auseinanderzusetzen, andere geschlechtliche

Möglichkeiten auszuprobieren sowie eine Kollektivierung von Fürsorge an-

zustoßen.

Der Sprachgebrauch bezüglich geschlechtlicher Vielfalt ist permanent

im Wandel. Den Begriff trans verwende ich hier als Sammelbegriff für eine

Vielzahl von Identitäten, Lebensweisen und Praktiken von Personen, die sich

nicht (vollständig) mit dem Geschlecht identifizieren, welches ihnen bei der

Geburt zugewiesen wurde (Appenroth/Castro Varela 2019). Ich fragte meine

Interviewpartner_innen nach ihrer bevorzugten Schreibweise von trans und

erhielt viele verschiedene Antworten: trans, trans*, trans_, Trans. Nach

zahlreichen Überlegungen entschied ich mich zum Zwecke der Lesefreund-

lichkeit für eine einheitliche Schreibweise: trans/Trans. Darunter fallen eine

Vielzahl von Zugehörigkeiten, zum Beispiel trans weiblich, trans männlich,

nicht-binär, agender, genderqueer und transsexuell; viele weitere Zusam-

mensetzungen sind möglich. Für einige trans Personen ist eine rechtliche

und/oder medizinische Transition von Bedeutung, für andere nicht.

Viele nicht-binäre Personen verstehen sich als trans (QNN 2018). Da dies

auch für die meisten meiner nicht-binären Interviewpartner_innen gilt, ver-

wende ich trans als Sammelbegriff. Andererseits bilden sich zunehmend ei-

genständige nicht-binäre politische Praktiken heraus, die sich nicht immer

unter dem Sammelbegriff trans formieren. Yori Gagarim (2017: o. S.) schreibt:

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Care trans_formieren

»Nicht-binäre Menschen können trans oder cis, inter oder dyadisch sein. Sie

können weiblich, männlich, beides, weder-noch, vieles, mehreres, femme,

agender, neutrois oder etwas ganz anderes sein. Sie können feminin, mas-

kulin, queer und politisch sein. Sie können unterschiedliche, neue oder alte,

mehrere, wechselnde oder keine Pronomen benutzen. Sie können die un-

terschiedlichsten Körper, Transitionsbedürfnisse oder -erfahrungen haben

oder nichts von alldem.«16

Daher nutze ich an vielen Stellen zusätzlich die Bezeichnungen »trans und

nicht-binäre Personen«, »trans/nicht-binär« und »trans und nicht-binäre

Praktiken«, um diese diversen und teilweise widersprüchlichen Felder aufzu-

zeigen. Mit dieser Formulierung will ich nicht andeuten, dass trans Personen

generell ein binäres Verständnis von Geschlecht hätten. Trans Communitys

sind divers, es gibt keine stabile, fixe Community, in der ich Forschung

durchgeführt hätte. Stattdessen ist das Feld in Bewegung: Während es an

einer Stelle Verfestigungen gibt, während Wege breiter werden und Wegwei-

ser aufgestellt werden, entstehen anderswo Schleich- und Umwege. Trans

Care-Praktiken sind Praktiken in ständiger Veränderung, die kontinuier-

lich reflektiert und weiterentwickelt werden, auch im Zusammenspiel mit

rechtlichen Veränderungen.

Zudem verwende ich den Unterstrich (zum Beispiel: Aktivist_innen), um

mit dieser Schreibweise Platz für jene zu machen, die sich zwischen oder au-

ßerhalb geschlechtlicher Binarität verorten (Herrmann 2003; Appenroth/Cas-

tro Varela 2019: 23).

1.3 Geschlechterordnungen in Bewegung

Während meiner Forschung fanden einige grundlegende rechtliche Verän-

derungen in der Geschlechterordnung statt, und das Thema geschlechtliche

Vielfalt erhielt große mediale Aufmerksamkeit. Das erste Interview führte

ich im November 2016, das letzte im April 2018. Die Initiative Dritte Option

war mit ihrer Kampagne »dritte Option. Für einen dritten Geschlechtsein-

trag« zum Zeitpunkt des ersten Interviews in Deutschland sehr aktiv. Nach-

dem Beschwerden beim Bundesgerichtshof im Jahre 2015 abgelehnt worden

16 Alternative Begriffe zu nicht-binär sind unter anderem: abinär, weder-noch, enby, gen-

der-fluide, X.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Eine Einleitung 27

waren, legte die Kampagne im September 2016 mit mehreren hundert Akti-

vist_innen eine Verfassungsbeschwerde ein (Dritte Option 2016). Am 10. Ok-

tober 2017 war die Euphorie unter trans, inter* und nicht-binären Aktivist_in-

nen und Initiativen in Deutschland groß. Das Bundesverfassungsgericht hat-

te einen positiven Beschluss gefällt: Bis Ende 2018 musste eine Änderung im

Personenstandsrecht umgesetzt und eine dritte positive Geschlechtsoption

geschaffen werden. Die Kampagnengruppe hinter der »Aktion Standesamt

2018« knüpfte in den folgenden Monaten an die Dritte-Option-Kampagne

und an den Beschluss des Bundesverfassungsgerichts an und forderte ein Ge-

setz für einen selbstbestimmten positiven dritten Geschlechtseintrag bis Jah-

resende 2018 ein (Aktion Standesamt 2018). Die Kampagne organisierte im

Jahr 2018 über 40 deutschlandweite Infoveranstaltungen und vom 8. bis 12.

Oktober eine Aktionswoche, bei der parallel in zwölf Städten gemeinsam An-

träge beim Standesamt abgegeben wurden. Aktivist_innen der »Aktion Stan-

desamt 2018« schrieben:

»Wir haben keine Lust mehr auf die Einteilung in Mann und Frau, langjähri-

ge Gerichtsverfahren und Begutachtungen von Medizin und Gerichten. Ge-

schlecht ist vielfältig. Wir stellen daher u.a. Anträge auf Streichung des Ge-

schlechtseintrags, die Eintragung von ›divers‹ oder ›nicht-binär‹ bei den zu-

ständigen Standesämtern.« (Aktion Standesamt 2018: o. S.)

Im Dezember 2018 verabschiedete der Bundestag ein Gesetz für eine Reform

des Personenstandsgesetzes (PStG). Das reformierte PStG sieht mit dem Pa-

ragrafen 45 die Möglichkeit vor, eine Änderung des Geschlechtseintrags im

Geburtenregister vorzunehmen.Neben demOffenlassen des Eintrags (x) sind

die Optionen weiblich (w), männlich (m) oder divers (d) vorgesehen. Die Än-

derung ist an das Vorlegen einer ärztlichen Bescheinigung gebunden, die eine

»Variante der Geschlechtsentwicklung« bestätigt – eine Bedingung, die von

Aktivist_innen als Einschränkung des Rechts auf geschlechtliche Selbstbe-

stimmung und als verfassungswidrig kritisiert wird, da sie hinter die Urteils-

begründung des Bundesverfassungsgerichts zurückfällt (Engel 2019).17 Die

Kampagnengruppe zur »Aktion Standesamt 2018« war über das Jahr 2018 hin-

aus nicht mehr aktiv, aus den lokalen Gruppen formierten sich jedoch neue

17 Laut Urteilsbegründung hängt die Geschlechtszugehörigkeit eines Menschen maß-

geblich vom »eigenen Identitätsempfinden« (1 BvR 2019/16 <16>) ab und wird »von

sozialen und psychischen Faktoren mitbestimmt« (1 BvR 2019/16 <9>).

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Care trans_formieren

Initiativen. Dazu zählt beispielsweise die Gruppe Geschlechtliche Selbstbestim-

mung finanzieren, die einen Rechtshilfefonds aufbaut, um trans, inter* und

nicht-binäre Menschen bei der Durchsetzung ihrer Rechte zu unterstützen.18

Die Kampagnengruppe Dritte Option resümierte Anfang 2020, dass nicht-

binäre sowie binäre trans und inter* Personen nach wie vor um einen gleich-

berechtigten Umgang und die ihnen zustehenden Rechte kämpfen müssen

(Dritte Option 2020).19 Sie betonten:

»Auch einzelne Personen bzw. wenige Menschen können unserer Einschät-

zung nach gerade hinsichtlich der Umsetzung des Personenstandsgesetzes

und der Entscheidung des Bundesverfassungsgerichts zurzeit viel erreichen.

Auch wenn wir uns wünschen würden, unsere Gruppe hätte ausreichende

Kapazitäten, um in all diesen Fällen emotional und juristisch zu unterstüt-

zen und politisch bzw. öffentlichkeitswirksam zu intervenieren, ist das Ge-

genteil der Fall.Wir können leider auch keine Einzelfallberatung leisten.Wir

raten allen Menschen, sich vor Ort zusammen zu tun, um nicht allein kämp-

fen zu müssen.« (Dritte Option 2020)

Die Spannung zwischen mangelnden Ressourcen einerseits und dem großen

Bedarf an Begleitung andererseits im Kontext eines erstarkenden nicht-binä-

ren Aktivismus wird auch ein Thema dieser Studie sein.

Während sich nicht-binärer Aktivismus in Deutschland aktuell im Auf-

bruch befindet und einige Erfolge zu verzeichnen hat, sind andere Berei-

che, was die rechtliche Anerkennung geschlechtlicher Vielfalt anbelangt, von

Stillstand gekennzeichnet. Die juristische Anerkennung des Vornamens und

Personenstandes von trans Personen wird in Deutschland/der BRD seit 1981

durch das sogenannte Transsexuellengesetz (TSG) geregelt.20 Dessen umfas-

sende Reform wird seit Jahrzehnten angekündigt, jedoch immer wieder auf-

geschoben. Das TSG ist an Zweigeschlechtlichkeit gebunden, trans Personen

müssen sich (strategisch) als männlich oder weiblich verorten, um rechtlich

anerkannt zu werden: Es ist von einer empfundenen Zugehörigkeit zum »an-

deren Geschlecht« die Rede, Geschlecht werde als binär und klar abgrenz-

18 Die Aktivist_innen verwenden die Abkürzung TIN: trans, inter* und nicht-binäre Men-

schen (TIN Solifest 2020).

19 Dies ist auch deshalb der Fall, weil sich das Gesetz aktuell offiziell nur auf inter* Per-

sonen bezieht.

20 Zur rechtlichen Anerkennung in der DDR siehe Klöppel (2012).

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Eine Einleitung 29

bar konstruiert (Fütty 2019: 88).21 Zudem muss das besagte Zugehörigkeits-

empfinden laut TSG permanent seit mindestens drei Jahren bestehen und ir-

reversibel sein.22 Der Zwang zu medizinischen Maßnahmen wie Sterilisatio-

nen sowie geschlechtsangleichenden Operationen und Hormontherapien als

Voraussetzung für die Anpassung von Namen und Geschlechtseintrag wurde

in Deutschland 2011 für verfassungswidrig erklärt.23 Die rechtliche Anerken-

nung sowie der Zugang zu geschlechtsangleichenden medizinischen Maß-

nahmen sind jedoch nach wie vor in vielen Fällen an Begutachtungsprozesse

gebunden.24 Die im Juni 2018 von der WHO herausgegebene 11. Neuauflage

der ICD25, die ab 2022 in Kraft treten soll, wird von vielen trans Aktivist_innen

als Erfolg gewertet, da sie die lange geforderte Entpathologisierung umsetzt.

Transgender Europe spricht von einem »historic achievement the global trans

community has been fighting for many years« (TGEU 2018).26 Der Referenz-

rahmen cisnormativer Zweigeschlechtlichkeit wird jedoch beibehalten, und

trans Personen werden weiterhin als abweichend konstruiert, weshalb Jules

Tamás Fütty von einer nur partiellen Depathologisierung spricht (Fütty 2019).

21 Ummedizinisch-rechtliche Anerkennung zu erlangen, werden trans Personen im Rah-

men des diagnostischen Verfahrens aufgefordert, bei Gericht oder Behörden vorzu-

sprechen und dabei ein zweigeschlechtliches transnormatives Narrativ zu wiederho-

len. Jay Prosser bezeichnet »Transsexualität« daher als narrative Arbeit, die im medi-

zinischen Kontext ihren Anfang nehme; die Narration sei die Transition selbst (Prosser

1998: 9).

22 Der sogenannte Alltagstest zwingt trans Menschen zu einem Zwangsouting in allen

Lebensbereichen, daher ist das Risiko für Diskriminierung hoch (Hamm/Sauer 2014:

19).

23 In den Schweizer Kantonen darf dies nach einem Entscheid des EuropäischenMenschen-

gerichtshofs spätestens seit 2017 keine Voraussetzung mehr sein.

24 Die Diagnosen sind international institutionalisiert durch den Diagnoseklassifikati-

onskatalog »International Statistical Classification ofDiseases andRelatedHealth Pro-

blems« (ICD) derWeltgesundheitsorganisation (WHO), das ebenfalls international aner-

kannte »Diagnostic and Statistical Manual of Mental Disorders« (DSM) der American

Psychiatric Association (APA) sowie die internationalen Behandlungsrichtlinien »Stan-

dards of Care for the Health of Transsexuals, Transgender and Gender Nonconforming

People« (SoC 7).

25 ICD: Internationale statistische Klassifikation der Krankheiten und verwandter Ge-

sundheitsprobleme; sie ist die amtliche Klassifikation für Diagnosen in der ambulan-

ten und stationären Versorgung.

26 Der bisherige Name der Diagnose »Transsexualismus« wurde durch »Geschlechter-

inkongruenz« ersetzt; zudemwird sie nichtmehr als »psychische Störung« klassifiziert,

sondern ist dem Diagnosebereich der sexuellen Gesundheit zugeordnet.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Care trans_formieren

Deutlich wird: Es gibt eine zunehmende Sichtbarkeit nicht-binärer Ak-

tivist_innen, und auch eine gewisse Entpathologisierung von trans Lebens-

weisen wurde erreicht. Gleichzeitig ist ein Stillstand in Bezug auf die Reform

des Transsexuellengesetzes (TSG) festzustellen. In der Schweiz ist die Ände-

rung des Personenstandes und Vornamens kantonal unterschiedlich geregelt,

weswegen ich im Rahmen dieser Studie nicht ausführlich darauf eingehen

kann.27

1.4 Leitende Fragen und Aufbau des Buches

Die leitenden Fragen dieser Studie sind:

• Wie wird Care jenseits heteronormativer Zweigeschlechtlichkeit organi-

siert und entworfen? Inwiefern geraten hegemoniale Formen von Care

in Bewegung? Welche (neuen) Formen von Care und Kollektivität werden

entwickelt?

• Wie lässt sich das Prinzip der Für_Sorge methodisch auf den Forschungs-

prozess übertragen und darin umsetzen?

• Wer leistet in trans und nicht-binären Räumen welche Sorgearbeit? Wel-

che Bedeutung spielen die Kategorien Klasse, Alter und Stadt/Land? Wie

sind trans und nicht-binäre Für_Sorgepraktiken in neoliberale Arbeits-

und Lebensverhältnisse eingebunden?

• Welche Imaginationen und Zukünfte von Care werden entworfen?

Das Kapitel 2 führt in die queer/feministische28 und engagierte ethnographi-

sche Methodologie ein. Dabei entwickle ich meine Forschungsstrategie der

Sorgenden Ethnographie; damit lenke ich den Blick auf die Sorgearbeit und

die Sorgebeziehungen, die eine forschende Tätigkeit erst ermöglichen, aber

oft unsichtbar bleiben. Ausgehend von Sorgebeziehungen zwischen mir und

27 Mehr Infos zur rechtlichen Situation von trans Menschen in der Schweiz sind beim

Transgender Network Switzerland (TGNS) nachzulesen: https://www.tgns.ch/de/.

28 Ich verwende angelehnt anAntke Engel undNina Schuster die Schreibweise »queer/fe-

ministisch« und »trans/nicht-binär/queer«, um anzudeuten, dass diese Theorieströ-

mungen und diese soziale Bewegung unabhängig voneinander betrachtet werden

können, ich jedoch deren Verknüpfung befürworte (Engel/Schuster 2007: 135).

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/


1. Eine Einleitung 31

meinen Forschungspartner_innen frage ich, wie Geschlecht in diesen Bezie-

hungen kollektiv hergestellt wird. Ich argumentiere, dass sich das Prinzip

der Fürsorge auf das Forschen übertragen lässt. Dafür zeige ich auf, welche

Möglichkeiten eine engagierte queer/feministische Ethnographie bietet, um

Care jenseits von Zweigeschlechtlichkeit in den Blick zu nehmen und um ge-

schlechtliche Vielfalt zu umsorgen. In diesem Rahmen entwickle ich das Kon-

zept der Geschlechtlichen Zusammenarbeit; ich plädiere dafür, der Komple-

xität geschlechtlicher Positionierungen durch sorgsames Hinschauen Raum

zu geben, um geschlechtliche Selbstbestimmung zu ermöglichen. Diskutie-

ren werde ich zudem die Ambivalenzen einer Sorgenden Ethnographie sowie

forschungsethische Herausforderungen.

Im Kapitel 3 stehen trans Sorgearbeiter_innen im Mittelpunkt, die von

mehrdimensionaler Prekarisierung betroffen sind und/oder Care jenseits der

Großstädte organisieren. Ich nähere mich demThema trans Care aus der Per-

spektive ökonomisch prekärer trans Personen an, die für wohlhabende trans

Personen Sorgearbeit leisten. Ich nehme prekäre Lebens- und Arbeitsverhält-

nisse von trans und nicht-binären Personen in den Blick und zeige, welche

Rolle Sorgearbeit bei der Bewältigung von Prekarität spielt. In der Folge ar-

gumentiere ich, dass sich in der trans Prekarität verschiedene Dimensionen

der Unsicherheit verschränken, dass trans Personen Prekarität unterschied-

lich erleben und dass sie diverse Praktiken entwickeln, um mit ihr umzu-

gehen. Einige Forschungspartner_innen sehen prekäre Selbstständigkeit im

Care-Bereich als Möglichkeit, langfristig eine bessere Situation zu erlangen.

Sie verfügen durch eigene Transitionserfahrungen überWissen, das sie infor-

mell an wohlhabendere trans Personen weitergeben. Ich zeige auf, inwiefern

Trans-Fürsorge eine Klassenfrage ist.

Im urbanen Raum bilden sich Praktiken des prekären Selbstunter-

nehmer_innentums heraus (Kapitel 4). Trans, nicht-binäre und gender-

nicht-konforme Personen, die eine Krise überwunden haben, geben das

daraus resultierende Wissen gegen Spende an andere Menschen weiter. Ich

zeige, wie trans, nicht-binäre und queere Sorgearbeiter_innen Praktiken der

Fürsorge und Selbstsorge, Positionen des Sorgens und Umsorgt-Werdens

sowie bezahlte und unbezahlte Sorgearbeit miteinander verweben. Bei groß-

städtischen Care-Angeboten zeichnet sich eine prekäre Professionalisierung

trans und nicht-binärer Interviewpartner_innen ab: eine Gleichzeitigkeit von

ökonomischer Unsicherheit und zunehmender Anerkennung. Immer wieder

lässt sich von einer Dreifach-Care-Belastung von trans und nicht-binären

Personen sprechen; das ist dann der Fall, wenn zusätzlich zur Sorgearbeit in

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Care trans_formieren

trans, nicht-binären und queeren Räumen häusliche oder familiäre Anfor-

derungen an sie herangetragen werden, während sie selbst einen erhöhten

Bedarf an Selbstsorge und Fürsorge haben.

In Kapitel 5 stehen nicht-binäre Perspektiven im Mittelpunkt und die

Frage, wie sich eine nicht-binäre Perspektive auf Selbstsorge und Fürsorge

beschreiben lässt. Trans und/oder nicht-binäre Personen haben aufgrund

zweigeschlechtlicher Gewalt häufig einen erhöhten Bedarf an Selbstsorge und

Fürsorge. So beschreiben sie ihre Erfahrung, als nicht-binäre Person durch

die Welt zu gehen, als geprägt von Unsichtbarkeit oder einem Nicht-ernst-

genommen-Werden sowohl in trans Räumen als auch gesamtgesellschaftlich

einerseits, von extremer Sichtbarkeit – beispielsweise bei einer Körperver-

änderung, die transnormativen Bildern nicht entspricht – andererseits. Ich

argumentiere, dass nicht-binäre Personen kreative Praktiken der Selbstsorge

und Fürsorge entwickeln, da es kaum vorgegebene Wege und Formen gibt.

Sie entwerfen neue Pronomen sowie Begriffe, die ihre Sorgebeziehungen

und -Praktiken beschreiben. Nicht-binäre Sorgearbeit, Wissensproduktion

und Theoriearbeit sind hierbei eng miteinander verbunden.

In Kapitel 6 stehen Praktiken und Prozesse kollektiver Trans-Fürsorge

und Vergemeinschaftung im Zentrum. Ich nehme zwei Felder sorgender

trans Gemeinschaften in den Blick, zum einen Trans-Cafés, zum anderen die

Begleitungs-, Beratungs- und Vernetzungsarbeit von trans Vereinen. Durch

den steigenden Bedarf an Begleitung und die prekären ehrenamtlichen

Strukturen entstehen Care-Lücken, Aktivist_innen leiden unter Belastungen

und Burn-out. Zudem sind nicht alle gleichermaßen bereit oder in der Lage,

sich ehrenamtlich in den geschaffenen Community-Räumen zu engagieren,

auch da sich nicht alle gleichermaßen mit ihnen identifizieren. Der Ambiva-

lenz aus dem Wunsch, Begleitung mit wenigen Hierarchien zu organisieren,

und jenem, dem erschöpfenden Ehrenamt durch Professionalisierung zu be-

gegnen, gehe ich in diesem Kapitel nach. Ich zeige auch, dass Care-Konzepte

nicht frei von Normativitäten sind. Viele Vorstellungen von Care, verstanden

als Wegbegleitung, orientieren sich an transnormativen Ideen, in denen

nicht-binäre Verortungen als Abweichung konstituiert werden; prägend ist

insbesondere die Annahme eines Weges von A nach B oder »zu sich selbst«.

Im letzten Kapitel (7) geht es um in die Zukunft gerichtete Care-Entwürfe

und um die Auseinandersetzungen mit Zukunft und mit Utopien, die trans

und nicht-binäre Aktivist_innen anstoßen. Sie entwickeln, so werde ich zei-

gen, neue Rituale, Rhythmen und Formen von Für_Sorge, die sich nicht nur

auf trans und queere Communitys beziehen, sondern gesamtgesellschaftli-

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Eine Einleitung 33

che Fragen ins Zentrum stellen. Oft sind hierbei die Transformation des ei-

genen Körpers, der sozio-ökonomischen Lage und der rechtlichen Situati-

on eng miteinander verwoben. Kritisch setze ich mich mit der dominanten

Erzählung auseinander, die nicht-binäre Praktiken in die Zukunft verlagert,

während sie trans Selbsthilfe in der Vergangenheit verortet. Trans und nicht-

binäre Aktivist_innen, so argumentiere ich, entwickeln Praktiken der Sorge,

die auf eine Transformation des Selbst, der Beziehungsweisen und der Ge-

sellschaft abzielen.

Fazit und Ausblick (8) fassen erstens die Ergebnisse der Studie hinsicht-

lich der Frage zusammen, wie Care in trans und nicht-binären Räumen ge-

dacht und gelebt wird und welche Rolle hierbei Fragen von Ökonomie und

Geschlecht spielen. Zweitens diskutiere ich, wie sich Sorge vor dem darge-

legten gesellschaftlichen Hintergrund anders denken lässt. Ich gebe zudem

einen Ausblick auf die Folgen der Corona-Krise für trans und nicht-binäre

Für_Sorge und darauf, welche neuen Fragen sich daraus ergeben.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Sorgende Ethnographie

und Geschlechtliche Zusammenarbeit

In diesem Kapitel lege ich mein methodisches Vorgehen und meine For-

schungsstrategie dar. Es geht mir um die Frage, wie sich das Prinzip

der Fürsorge auf das Forschen übertragen lässt. Ich zeige Möglichkeiten

engagierter queer/feministischer Ethnographie auf, Care jenseits von Zwei-

geschlechtlichkeit in den Blick zu nehmen und geschlechtliche Vielfalt zu

umsorgen. Dabei widme ich mich insbesondere den Sorgebeziehungen

zwischen Forscher_innen und Forschungspartner_innen. Folgende Fragen

stehen im Mittelpunkt: Auf welche Weisen können Praxen der Sorge metho-

dologisch genutzt werden? Wie wird Geschlecht in einem Forschungsprozess

durch kollektive Arbeit hergestellt, und welche Rolle spielt Care dabei? Was

sind die Dilemmata sorgender ethnographischer Praxis?

Ich entwickle das Konzept der Geschlechtlichen Zusammenarbeit, ange-

lehnt an »gender labor«. Die Queertheoretikerin Jane Ward verwendet den

Begriff der Geschlechterarbeit (»gender labor«), um den kollektiven Aufwand

sichtbar zu machen, der notwendig ist, um geschlechtliche Subjektivität an-

zuerkennen und herzustellen (Ward 2010). Geschlechterarbeit, so argumen-

tiere ich, wird auch in Forschungsbeziehungen geleistet und kann Bestandteil

einer sorgenden Forschungspraxis sein. Ich zeige anhand empirischer Bei-

spiele auf, in welcher Weise ich Geschlechterarbeit leiste, während ich for-

sche, und welche Chancen diese Studie für eine engagierte Ethnographie bie-

tet. Jede qualitative Forschung ist durch eine kollektive Geschlechterarbeit

geprägt, in der die Geschlechtsidentitäten der_s Forscher_in sowie der For-

schungspartner_innen re_produziert werden. Aus einer queer/feministischen

ethnographischen Perspektive gilt es, diese Arbeit sichtbar zu machen, um

geschlechtliche Selbstbestimmung zu ermöglichen.

Das Kapitel ist folgendermaßen aufgebaut: In 2.1 reflektiere ich meinen

Feldeinstieg und die Rollen, die ich im Feld trans und nicht-binärer Sorge-

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Care trans_formieren

arbeit einnahm. Die für den Zugang häufig notwendige klare geschlechtli-

che Verortung löste bei mir Vereindeutigungsdruck aus. Ich argumentiere,

dass das Queeren von Insider-Forschung die Position der_s Insider_in ver-

komplizieren kann. Außerdem zeige ich, dass eine strikte Unterscheidung

zwischen Insider- und Outsider-Position zu kurz greift, da sie die Fluidität

der Positionierungen nicht abbilden kann. In 2.2 diskutiere ich Herausforde-

rungen und Potenziale engagierter Ethnographie im Kontext von trans/nicht-

binärem Aktivismus. Ich argumentiere, dass eine Tradition pathologisieren-

der Forschung zu trans Themen zu der Müdigkeit, beforscht zu werden, bei-

trug. Trans Aktivist_innen kooperieren aktuell nur in Ausnahmefällen mit

Forscher_innen. Engagierte und kollaborative Ansätze stellen eine Möglich-

keit der Zusammenarbeit dar; ich stelle Strategien zurDiskussion, die ich ent-

wickelt habe, ummit den Anforderungen im Feld zwischenWissenschaft und

Aktivismus umzugehen. In 2.3 erläutere ich den von mir entwickelten Ansatz

der Sorgenden Ethnographie. Ich zeige, wie ich das Prinzip Care in der eth-

nographischen Praxis verwendet und auf welcheWeisen ich forschend Sorge-

Netzwerke aufgebaut habe. Ich argumentiere, dass Für_Sorge in Forschungs-

beziehungen ein wechselseitiger Prozess des Unterstützens und Unterstützt-

Werdens darstellt. In 2.4 stehen forschungsethische Fragen im Mittelpunkt.

Im Laufe meiner Forschung war ich mit der Suizidalität einer Interviewpart-

nerin konfrontiert. Ich diskutiere wie ein verantwortungsvoller Umgang mit

emotionalen Krisen in der Forschung aussehen kann. In 2.5 erläutere ich das

Konzept der Geschlechtlichen Zusammenarbeit in Forschungsbeziehungen.

Anhand ethnographischer Erfahrungen argumentiere ich, dass Geschlechtli-

che Zusammenarbeit eine Strategie engagierter queerer Ethnographie ist, die

geschlechtliche Selbstbestimmung ermöglicht. Ich erläutere dies anhand von

Interviewführung, Anonymisierung und Sprachpraxis. AmEnde des Kapitels,

in 2.6, ändere ich die Blickrichtung, indem ich Wünsche von Aktivist_innen

an trans Forschung ins Zentrum stelle.

2.1 Insider-Ethnographie queeren und Forschungsumwege gehen

Welche Rollen nahm ichwährendmeiner Forschung ein? Zunächst reflektie-

re ich den Anfang meines Forschungswegs und meinen Forschungseinstieg.

Im Frühjahr 2016 nahm ich an einer Transtagung teil.

An den Wänden des Fabrikgebäudes kleben die Plakate der diesjährigen

Transtagung. Im Zentrum steht ein riesiges pinkesHerz. Daneben dasMotto

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit 37

der Tagung: »Love yourself!« Es ist die zweite Transtagung, an der ich teilneh-

me. Aufregung durchströmt meinen Körper. Wie wird es? Werde ich Leute

kennenlernen? Das scheint nicht nur mir so zu gehen, denn als ich mit zwei

Freund_innen aus Berlin vor dem Gebäude stehe, sind Aufregung, Unsicher-

heit und Vorfreude allgegenwärtig.

Eine Verkäuferin tritt von der Seite an uns heran, leicht gebeugt. »Wollt ihr

einen kaufen?«, flüstert sie uns zu und zeigt uns Packer1, die in ihrer Tüte wa-

ckeln. »Nein«, sagen wir alle gleichzeitig und kichern. Auch andere Verkäu-

fer_innen haben Transtagungen als Markt entdeckt. Überall gibt es Stände,

an denen transitionsbezogene Produkte verkauft werden, Binder2, Packer,

Perücken und Mittel für Haarentfernung.

Als ich das Tagungsgebäude betrete, fliegenmir Gesprächsfetzen entgegen:

»Kennst du transsensible Therapeut_innen?« – »Wo hast du die Mastek3 ge-

macht?« Früher, erzähltemir ein trans Aktivist imVorfeld der Tagung, hätten

cis ÄrztInnen und cis TherapeutInnen nicht an Transtagungen teilnehmen

dürfen; mittlerweile sind sie selbstverständlich dabei. Das dreitägige Pro-

gramm ist voll. Es finden 79 Veranstaltungen statt, darunter Workshops zu

OP-Techniken, Selbstsorge, Queer undKapitalismuskritik, Stimmtraining; es

gibt Räume des Austausches für cis Partner_innen, Angehörige und Paare. In

einemWorkshop zu Selbstsorge tauschen wir uns über Strategien zum Um-

gang mit Diskriminierung aus. In einem anderen diskutieren wir über Ge-

schlecht jenseits der Binarität.

Die Tagung ist »professioneller«, als ich siemir vorgestellt habe. Es gibt keine

selbst mitgebrachten Kaffeekannen, ein Cappuccino im Café kostet drei Eu-

ro. Ich kenne fast niemanden und mir gelingt es im Laufe der Tagung kaum,

mit neuen Menschen ins Gespräch zu kommen. Am Ende der drei Tage füh-

le ich mich trotzdem mit vielen der Anwesenden verbunden. Einer der Or-

ganisator_innen sagt in der Abschlussrede, als viele Teilnehmer_innen ver-

sammelt sind: »Nun ist der Zeitpunkt gekommen, wo wir alle wieder nach

Hause fahren. Viele von unswerden sich einsam fühlen – zurück allein in der

cis Welt. Ich bitte euch alle, euch für die nächsten Abende Zeit zu nehmen.

Wenn ihr schlafen geht, denkt an die Leute hier. Ihr seid nicht allein.« Viele

1 Packer: ein Penis aus Kunststoff.

2 EinBinder ist ein ähnlichwie ein Tanktopgeschnittenes Kleidungsstück, das denBrust-

korb abbindet, um ihn flacher wirken zu lassen.

3 Mastek: kurz für Mastektomie.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Care trans_formieren

haben Tränen in den Augen. Ich fahre mit einem warmen Gefühl im Bauch

zurück nach Berlin.4

In Erinnerung bleibt mir die Intensität, mit der ich die Tagung erlebte. Ich

tauchte ein, ließ mich berühren und mitziehen in das Gefühl der Verbun-

denheit, das wir gemeinsam herstellten. Wochenlang dachte ich abends an

die anderen Besucher_innen, die nun wieder in Städten und Dörfern versu-

chen, ihren Weg zu finden. Ich startete mit – auch ganz persönlichen – Fra-

gen, Hoffnungen und mit Neugier in die Forschung: Wie will ich in der Welt

wahrgenommen werden? Auf welche Weisen können wir uns unterstützen,

um in einer heteronormativen Gesellschaft zu überleben? Meine ersten For-

schungsschritte waren geprägt von Aufregung und Euphorie, während ich die

Forschungsbeziehungen erst noch aufbauen musste.

Zurück zur Tagung: Mein Insider-Status wird bereits beim Ankommen,

vor der Tür, deutlich. Die Verkäuferin spricht mich und meine Freund_innen

als potenzielle Käufer_innen mit Bedarf an transitionsbezogenen Produkten

an. Es handelt sich um Packer, ich werde also als trans männlich oder als

nicht-binäre Person wahrgenommen, die bei der Geburt dem weiblichen Ge-

schlecht zugewiesen wurde. Unser Kichern zeigt, dass wir nicht alltäglich mit

Packern in Kontakt sind. Zugleich ist mir klar, was ihr Sinn ist – niemand

muss mir erklären, welche Bedeutung sie in diesem sozialen Raum haben.

Rückblickend halte ich das geteilte feldspezifische Wissen und den Humor,

der mich durch meine Forschung begleiten wird, als wichtige Forschungser-

fahrung fest.

Zu Beginn meiner Studie verortete ich meinen Ansatz in der Insider-

Ethnographie. Ich forschte in trans/queeren/nicht-binären Räumen, mit

denen ich mich verbunden fühle. Diese Form der Forschung wird in der

Kulturanthropologie als Insider-Ethnographie oder close to home bezeichnet

(Rooke 2009). Das Erfahrungswissen, das Insider-Forscher_innen mitbrin-

gen, stellt in der wissenschaftlichen Praxis eine Ressource dar, zum Beispiel

für den Feldzugang (Scheunemann 2017: 126). Nach dem Besuch der Trans-

tagung wurde mir klar, dass dieser Ansatz die Heterogenität von trans/nicht-

binären Räumen nicht abbilden kann. Er macht unterschiedliche Positio-

nierungen beispielsweise aufgrund von Klasse und Wohnort unsichtbar. Die

Soziologin Kath Weston betont die Gefahr, dass Insider-Ethnographie die

Komplexität von Insider-Positionen ausblende (Weston 1998: 201). Insider_in

4 Die Transtagung besuchte ich im Mai 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit 39

reicht auch zur Beschreibung meiner eigenen Positionierung nicht aus.

So wurde ich zwar als Teil des Feldes wahrgenommen, verfügte jedoch zu

Beginn über wenige Kontakte, die ich für meine Forschung hätte nutzen

können. Wie lässt sich Positionalität jenseits von Insider_in oder Outsider_in

denken (Dahl 2011)?

Ich plädiere dafür, Selbstreflexion und Positionierung als kontinuierliche

Prozesse einer Forschung zu verstehen. Selbstreflexivität gehört zu den Fach-

kulturen der Europäischen Ethnologie und der Geschlechterforschung – je-

denfalls zu deren Schnittmenge (Binder 2019: 3). Reflexivität wird als Kor-

rektiv ethnographischen Schreibens eingesetzt, mit dem die_er Autor_in die

eigene Präsenz und Situiertheit im Forschungsprozess sichtbar macht (u.a.

Abu-Lughod 1991; Abu-Lughod/Fox 1991; Robertson 2002). Was genau bedeu-

tet nun die Reflexion der eigenen Positionalität? In ihrer »Pity Polemic on ›Po-

sitionality‹« kritisiert Jennifer Robertson starre Positionierungen, die Selbst-

reflexivität als Selbstzweck einsetzten und Kategorien als »ready to wear pro-

ducts of identity politics« verwendeten (Robertson 2002: 788). Fixe Kategori-

en, so Robertson, verschleierten oft die eigene komplizierte Geschichte; sie

seien nicht in der Lage, die komplexen, multiplen und sich kontinuierlich

veränderndenWeisen, wie Forscher_innen sich selbst repräsentieren und von

anderen im Feld wahrgenommen werden, sichtbar zu machen (ebd.: 790). Ich

verstehe Identitäten und geschlechtliche Kategorien im Kontext dieser Stu-

die als Verschränkung von Positionen und Interessen, der ein bloßes Addie-

ren unterschiedlicher Zuschreibungen nicht gerecht wird (Yuval-Davis 2007).

Daran anknüpfend gehe ichmit Timothy Pachirat davon aus, dass Positionali-

tät erst im Laufe der Forschung deutlich wird (Pachirat 2017: 63). Ich versuchte

daher, nichtmit vorab definierten Identitätskategorien ins Feld zu gehen, und

stelltemir folgende Fragen: InwelchenRollen bin ich imFeld? AufwelcheWei-

sen werde ich positioniert, und welche Rolle spielen Achsen gesellschaftlicher

Ungleichheit? Wie wirkt sich dies darauf aus, was ich und wie ich Geschehen

im Feld wahrnehme?

Mich als queer und nicht-binär zu verorten, bedeutet nicht, dass ich

zwangsläufig die geschlechtlichen Erfahrungen meiner trans Interview-

partner_innen teile. Zum einen unterscheiden sich die Erfahrungen und

Perspektiven trans männlicher, nicht-binärer und trans weiblicher Personen

durchaus. Zum anderen hat die Frage, inwiefern rechtliche oder medizini-

sche Transitionserfahrungen gemacht wurden, und auf welcher gesetzlichen

Grundlage, große Auswirkungen auf (die Möglichkeit von) Sorge-Praxen. So

waren einige meiner Interviewpartner_innen noch von dem Sterilisationsge-

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Care trans_formieren

setz betroffen, das 2011 durch einen Beschluss des Bundesverfassungsgerichts

gekippt worden war.5 Hinzu kamen Differenzen in Bezug auf Rassismus,

Klassismus und Ableismus. Im Sinne einer feministischen ethnographischen

Perspektive lenkte ich meine Aufmerksamkeit auch auf Machtverhältnisse

jenseits von Heterosexismus. So schreiben Davis und Craven, feministische

Ethnographie umfasse »a feminist sensibility, and a commitment to pay-

ing attention to marginality and power differentials; they include not only

gender, but also race, class, nation, sexuality, ability and other areas of differ-

ence« (Davis/Craven 2016: 11). Feministische Ethnograph_innen versuchen,

den Blick auf Marginalisierung zu lenken und Machtdynamiken, die im

Forschungsprozess wirken, zu reflektieren (ebd.). Da einige Interviewpart-

ner_innen von Einkommensarmut- und Erwerbslosigkeit betroffen waren

und dies die Zugänge zu und die Notwendigkeit von kollektiver Sorgearbeit

beeinflusste, legte ich den Fokus auf die Intersektion von Gender und Klasse.

An verschiedenen Punkten im Forschungsprozess erhielt ich sehr direkte

Rückmeldungen,wie ich von Forschungspartner_innenwahrgenommenwur-

de. Bei einem Workshop teilte mir eine Person mit, ich hätte als queere Per-

son in Berlin kein Wissen darüber, wie die Realität fernab der Großstädte für

trans Personen aussehe. Ein anderes Mal antwortete mir eine trans Aktivis-

tin schriftlich auf meinen Interviewaufruf, sie verstehe nur die Hälfte davon;

sie ergänzte, dass ihre zwanzigjährige Partnerinnenschaft mit einer ande-

ren trans Frau vermutlich nicht das Lebensmodell sei, das mich interessiere.

Franz Breuer und Barbara Dieris halten fest: »Als Forschender positioniere ich

mich und ich werde positioniert; ich beobachte und ich werde beobachtet.«

(Breuer 2009: 31) Ich wurde im Feld als akademische queere Person aus Berlin

wahrgenommen, mit wenig Wissen über Realitäten jenseits queerer urbaner

Zentren.

Beim Besuch der erwähnten Transtagung werdenmir Vorannahmenmei-

nerseits bewusst. Ich stellte mir trans Aktivismus als ein kleines selbstorgani-

siertes Feld vor.Nun lerne ich, dass es ein professionalisiertesNetzwerk diver-

ser Akteur_innen ist: trans Personen unterschiedlicher Verortungen, Angehö-

rige, Partner_innen, Anbieter_innen transitionsbezogener Produkte, Psycho-

log_innen, Chirurg_innen, trans Aktivist_innen und Verbündete. Während

einige trans Personen tagtäglich mit anderen trans Aktivist_innen politisch

aktiv sind, ist die Tagung für andere eine Möglichkeit, einmal im Jahr mit

5 Die Gesetzesänderung 2011 machte es in Deutschland möglich, den Personenstand

ohne Zwangssterilisierung zu ändern.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit 41

trans Personen in Kontakt zu kommen. Fürsorge und Selbstsorge spielen in

aktuellen trans aktivistischen Diskursen eine Rolle und fallen während der

Tagung immer wieder als Schlagworte.

In einer ethnographischen Forschung ist der Eintritt in das Forschungs-

feld ein informativer Schritt im Forschungsprozess. Gemäß der Reflexiven

Grounded Theory gilt es, den Feldeinstieg zu reflektieren: »Auf welchem We-

ge und auf welche Weise gelangen sie dorthin? Wie, über wessen Vermitt-

lung und Empfehlung und in welcher Rolle kommen sie mit den Mitgliedern

in Kontakt?« (ebd.: 32) Jedes Feld habe hierbei eigene Voraussetzungen und

Regelwerke (ebd.). Auch ich musste zunächst einen Zugang zu meinem Feld

finden. Nach der Tagung fing ich an, trans Organisationen als potenzielle

Forschungspartner_innen oder Gatekeeper_innen anzuschreiben. Ich präsen-

tiere und reflektiere nun eine Szene, die sich im Laufe dieser frühen Phase,

einige Monate nach der Tagung, ereignete – und die mich mit einer weiteren

Vorannahme konfrontierte: Ich war der Annahme gewesen, dass sich der For-

schungseinstieg eher unkompliziert gestaltenwürde, denn ich hatte erwartet,

als Insider_in wahrgenommen zu werden. – Es kam jedoch anders.

Ich sitze auf meinem Fahrrad und bin auf dem Weg zu einem Berliner

trans/queeren Verein. Ich treffe einen potenziellen Interviewpartner: ei-

nen trans Berater, der im Vorstand einer trans Organisation ist, in der ich

ethnographisch forschen möchte. Ich bin nervös, denn bisher habe ich von

Gruppen in Berlin nur Absagen auf meine Forschungsanfrage bekommen.

Auch dieser Verein hat erst nach mehreren Wochen auf meine Anfrage

geantwortet. Ich öffne die Metalltür und gehe vorbei an den All-Gender-

Toiletten. Ich kenne die Räumlichkeiten, da ich bereits Veranstaltungen

in den Räumen besucht habe. Im Gemeinschaftsraum sitzt eine Gruppe

trans Frauen zu Kaffee und Kuchen zusammen. Der Geruch von Schoko-

lade liegt in der Luft. Links befinden sich Büros und Beratungsräume. Flo

begrüßt mich herzlich, umarmt mich und fragt: »Magst du einen Kaffee

und Kuchen?« – »Gern«, antworte ich. »Die sind umsonst, Teil kollektiver

Selbstsorge sozusagen«, fügt er hinzu und lacht. Wir bewegen uns durch

den Raum, und ich werde neugierig angeschaut. Flo stellt mir Maria vor.

»Sie macht den Kuchen für dieses Treffen, sie ist unsere Kuchenbäckerin.« –

»Großartig«, sage ich. Mit Kaffee und Schokokuchen setzen wir uns in den

Beratungsraum. In dem lichtdurchfluteten Raum stehen sich zwei Stühle

gegenüber, auf dem Tisch steht eine Vase mit gelben Tulpen. An der Wand

hängt das Plakat einer Transtagung. Ich setze mich auf den rechten Stuhl.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Care trans_formieren

»Wow, du setzt dich wie alle auf den Stuhl. Der linke riecht wohl schon nach

mir«, lacht Flo. Ich hole mein Notizbuch und das Aufnahmegerät aus mei-

nem Rucksack und lege es auf den Tisch. Flo merkt an, dass er nicht genau

wisse, in welcher Rolle er hier ist, und fragt: »Hatten wir das besprochen?«

– »Das ist dir überlassen. Ich habe das Aufnahmegerät dabei und wäre für

ein Interview vorbereitet, es ist aber okay, wenn es nicht passt«, antworte

ich. »Für ein richtiges Interview muss ich mit dem Vorstand sprechen«,

sagt Flo. »Erzähl doch, worum es in deinem Projekt geht«, fordert er mich

auf. Ich erkläre also: »Ich forsche in meiner Promotion zu Sorgearbeit und

Selbstsorgepraktiken innerhalb von trans Räumen. Mir ist aufgefallen, dass

im trans Aktivismus aktuell viel über das Thema gesprochen wird.« – »Ist

das was Neues?«, fragt mich Flo kritisch. – »Das ist eine gute Frage. Ich

nehme Sorgearbeit innerhalb von trans Räumen in den Blick, auch aus einer

intersektionalen Perspektive.« Ich spüre, wie mir das Blut in den Kopf steigt.

Nach einem Moment der Stille fragt Flo: »Mich würde interessieren, was

deine Interviewfragen wären.« Ich lese ihm einige vor. Er sagt, dass er das

Thema spannend finde. Er nehme eine Überforderung von trans Aktivist_in-

nen wahr. Es sei schwierig, in trans Aktivismus reinzukommen – und wenn

man dann drin sei, sei es zu viel. »Wie viele Interviews willst du machen?«,

fragt Flo. »15 bis 17«, antworte ich. – »So viele? Die willst du alle transkri-

bieren? Wie viele Jahre hast du dafür?« Wir lachen. »Ach das geht. Ich bin

schnell«, sage ich. Ich erzähle Flo, dass ich auf meine Interviewaufrufe

manchmal lange Antworten von trans Personen in Krisen bekomme. Flo

betont: »Ich will dir eine Außenperspektive geben, als Berater: Es ist nicht

deine Aufgabe, dafür zu sorgen, dass es Menschen besser geht. Du musst

auf dich selbst achten. Wenn schon die E-Mails so formuliert sind, ist es

gut, die Interviews abzusagen und die Personen zu trans Beratungen zu

schicken. Das ist ein Akt der Selbstsorge.«

Flo schaut auf seine Armbanduhr und erzählt, dass sein Verein skeptisch

gegenüber Wissenschaftler_innen sei. »Als einer der sichtbarsten trans Ver-

eine bekommen wir viele Anfragen, auf die wir oft gar nicht erst antworten.

Aber du bist sensibilisiert.« Es gebe inzwischen eine »research fatigue« in

der trans Community. Wer schon zwei Interviews für Bachelor Arbeiten

mitgemacht habe, sei weniger motiviert, bei einer bedeutenden EU-Studie

mitzumachen; deswegen müssten sie als Verein abwägen, was wirklich

wichtig sei und was sie an ihre Mitglieder weiterleiten würden. Das Gute

an einer Dissertation sei, überlegt Flo, dass sie veröffentlicht werde. Flo

entschuldigt sich, dass er so spät erst auf meine E-Mail geantwortet hat;

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit 43

das sei auch ein Akt der Selbstsorge. Er schaut erneut auf seine Armband-

uhr: »Perfekt, es hat eine Stunde gedauert, die anvisierte Zeit, bis meine

nächste Beratung losgeht.« Er verspricht mir, mein Projekt beim nächsten

Vorstandstreffen vorzustellen. Dann werde sich klären, ob jemand ein

Interview mit mir machen möchte. Wir verlassen den Beratungsraum. Das

Kaffeekränzchen hat sich aufgelöst. Ich steige auf mein Rad und mache

mich auf den Weg zurück zu meinem Schreibtisch.

Ein paar Wochen nach dem Treffen erhalte ich einen Anruf von Flo. Der

Vorstand habe dem Interview zugestimmt, da Flo seine Hand für mich ins

Feuer gelegt habe. »Ich will die Hand brennen sehen«, habe daraufhin eine

Kollegin geäußert. Ein kleiner Schauer läuft über meinen Rücken. Wenn

ich wolle, könne ich eine Aktivistin aus dem Verein in einer westdeutschen

Stadt interviewen. »Ist es für dich okay, dahin zu fahren?« – »Klar«, sage

ich. Eine längerfristige teilnehmende Beobachtung im Verein sei nicht

möglich.6

Enttäuscht war ich aus dem Treffen mit Flo herausgegangen, und auch der

spätere Anruf brachte Vorannahmen ins Wanken. Die Szene beschreibt einen

Schlüsselmoment zu Beginn meines Forschungsprozesses, in dem ich lernte,

dass der Feldeinstieg nicht unkompliziert verlaufen würde. Zudem hatte ich

mir den Forschungsprozess als einen asymmetrischen vorgestellt: Ich hatte

mich als diejenige Person, die mehr Macht hat, gesehen und wollte kritisch

mit dieser Position umgehen. Auch diese Vorstellung wurde inmeiner Begeg-

nung mit Flo grundlegend herausgefordert. Die Szene offenbart eine weit-

aus komplexere Machtdynamik. Flo stellte mir Fragen – nicht umgekehrt –

und bestimmte über den zeitlichen Rahmen. Der Vereinsvorstand würde die

Entscheidung treffen, ob ich forschen darf. Hier werden Hierarchien im Feld

deutlich. Gerade zu Beginn meiner Forschung hatte ich mit hierarchiehohen

Personen zu tun.7

Die Szene verdeutlicht auch den professionalisierten Rahmen, in dem sich

Flo bewegt. Er gab mir Tipps aus der Beratungspraxis, wie ich mich abgren-

zen kann. Viele trans Organisationen forschen, führen Studien durch, pro-

duzieren Wissen; Flo ist wie viele andere trans Aktivist_innen Teil der wis-

senschaftlichen Community. Er berichtete von einer Erschöpfung oder Ermü-

dung (»fatigue«), was die Beteiligung an universitärer Forschung betrifft. Da-

6 Das Vorgespräch fand im Februar 2017 statt.

7 Zu Hierarchien im Feld: Breuer 2009: 32.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Care trans_formieren

her und angesichts vieler Anfragen und knapper Ressourcen überlegen trans

Organisationen offenbar, welche Forschungen sie für bedeutend genug hal-

ten, um sich zu beteiligen; dies scheint dann der Fall zu sein, wenn sie für

die Öffentlichkeit zugänglich sind. Aus welchem Grund fand Flo meine For-

schung unterstützenswert? Neben der Tatsache, dass ich die Dissertation als

Buch veröffentlichen würde, betonte er: »Du bist sensibel.« Sensibilität be-

zieht sich auf mein Vorwissen,meine Auseinandersetzungmit transThemen;

relevant war neben meinem Forschungsthema also das Geschlechterwissen,

über das ich verfüge. Zudem kannten wir uns flüchtig von Veranstaltungen.

Unser Verhältnis zueinander in der beschriebenen Szene lässt sich nicht als

eines zwischen einer Person, die forscht und fragt, und einer, die beforscht

und befragt wird, beschreiben.

Mein Feldeinstieg zeigte mir, dass Machtverhältnisse im Forschungspro-

zess nicht (zwingend) eindeutig sind. Auch in aktivistischen Feldern können

Forschungspartner_innen statushohe Rollen einnehmen. Es ist eine Heraus-

forderung, in einem Feld zu forschen, das derart politisiert ist und in dem

Forscher_innen aufmerksam beobachtet werden. Als Forscher_in beobachtet

zu werden oder als Person im Feld beforscht zu werden, hat gleichwohl un-

terschiedliche Qualitäten und Auswirkungen: Die Beobachtungen über mich

werden nicht verschriftlicht und veröffentlicht.

In den ersten Monaten meines Forschungsprozesses wartete ich viel. Ich

wartete auf Antworten zu Interviewaufrufen und auf Entscheidungen von

trans Vereinen. Letzteres war insbesondere bei Anfragen in Großstädten der

Fall. Gerade trans Organisationen in Berlin erhalten mehr Anfragen, als sie

beantworten können. Zwei weitere trans Organisationen luden mich zu Vor-

gesprächen ein, in denen ich befragt wurde. Ich erhielt zunächst keine Ant-

worten, in einem Fall kam eine Absage mit der Begründung, dass es an Res-

sourcen mangele. Zusammenfassend: Ich erhielt Absagen, keine Antworten

oder zögerliche Zusagen. Niemand, so wurde mir nun klar, hatte darauf ge-

wartet, dass ich diese Forschung durchführen würde.

Ich saß an meinem Schreibtisch und zweifelte an der Relevanz meiner

Studie. Zeitgleich kamen gestresste großstädtische trans Aktivist_innen aus

Selbstsorgegründen nicht dazu, meine E-Mails zu beantworten. Mir war es

wichtig, niemanden zu einer Kollaboration zu drängen. Dána-Ain Davis und

Christa Craven betonen: »We do think it is worth mentioning that sometimes

our research matters more to us than it does to the people with whom we

work« (Davis/Craven 2016: 114). Ich schlug daher einen etwas anderen For-

schungsweg ein. Ich hatte ursprünglich geplant, eine Feldforschung bei einer

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit 45

trans Organisation in Berlin zu machen. Nun entschied ich mich, schwer-

punktmäßig jenseits von Berlin zu forschen; zudem würde ich nicht so viele

teilnehmende Beobachtungen durchführen wie geplant.

Die Reaktionen großstädtischer trans Organisationen und Aktivist_innen

lassen sich unter dem Stichwort refusal zusammenfassen. Feministische und

rassismuskritische Ethnograph_innen machen auf die Bedeutung der Ver-

weigerung in der Forschung aufmerksam (u.a. Visweswaran 1994; Simpson

2007; Tuck/Yang 2014). Eine Forschungszusammenarbeit zu verweigern, sei

eine Möglichkeit marginalisierter Gruppen, für ihr Recht auf Selbstrepräsen-

tation einzustehen. In meiner Ethnographie spielten Fragen der Verweige-

rung bereits in der Phase des Feldeinstiegs eine wichtige Rolle. Ich betrachte

sie als elementaren Bestandteil des Forschungsprozesses.8 Refusal machte in

diesem Fall auf die Tradition transdiskriminierender Forschung aufmerksam

und darauf, dass sich Studien auf urbane queere Räume konzentrieren. Mei-

ne anfängliche Idee, innerhalb einer Berliner trans Organisation ethnogra-

phisch zu Sorge-Praxen zu forschen, konnte ich nicht umsetzen. Von trans

Aktivist_innen aus kleineren Städten und ländlichen Kontexten bekam ich

hingegen euphorische E-Mails. Im Zuge dessen fiel mir auf, dass viele trans

Akteur_innen informelle Sorgearbeit jenseits großer trans Vereine organisie-

ren. So änderte sich mein Weg.

2.2 Zwischen Aktivismus und Wissenschaft.
Engagierte Ethnographie in trans und nicht-binären Räumen

Dass auch ein Forschungseinstieg in Felder, denen Forscher_innen akti-

vistisch nahestehen, nicht unkompliziert verlaufen muss, wurde bereits

deutlich. Mein relativer Insider-Status unterstützte meinen Feldzugang,

hierbei zählte nicht nur das queere Wissen, über das ich verfüge, sondern

auch meine geschlechtliche Selbstpositionierung als nicht-binär/gender-

queer. Dies schuf im Feld einen Vertrauensvorsprung. Zugleich ging damit

die Erwartung angenommener und bisweilen explizit abgefragter politischer

Interessensallianzen einher. Dies führte zu einem Spannungsverhältnis von

Vertrauensvorschuss und Erwartungen; damit möchte ich mich nun in Bezug

8 Insbesondere rassismuskritische Autor_innen weisen auf die Notwendigkeit hin, Ver-

weigerung im Forschungsprozess als relevantes Ergebnis zu betrachten (Simpson

2007).

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Care trans_formieren

auf Praxen engagierter Forschung zwischen Aktivismus und Wissenschaft

näher beschäftigen.

Die Szene aus dem vorherigen Unterkapitel verdeutlicht, dass für eine

Zusammenarbeit mit trans Aktivist_innen das Ziel geschlechtlicher Selbstbe-

stimmung eine Voraussetzung ist. Trans Organisationen stellen Ressourcen

zur Verfügung, um mit Forscher_innen zusammenzuarbeiten, die trans

emanzipatorische Ziele teilen. Trans Aktivist_innen intervenieren in die Aka-

demie mit dem Ziel, kritisches Wissen zu Geschlecht in den hegemonialen

wissenschaftlichen Kanon einzuschreiben. In der Szene werden durchaus

divergierende Interessen und Ziele deutlich, die Flo und ich verfolgen. Flo

möchte Forschung produzieren, die politisch mobilisiert werden kann; dies

ist bei EU-Studien eher möglich als bei Qualifikationsarbeiten. Mir ist wich-

tig, dass eine ethnographische Offenheit besteht und ich die Möglichkeit

habe, trans Aktivismus solidarisch zu kritisieren. Unsere Ziele überschneiden

sich jedoch auch. So haben wir beide das Interesse an einer trans emanzi-

patorischen wissenschaftlichen Praxis, die sich von pathologisierender und

stereotyper Forschung zu trans Lebensweisen distanziert.

Ich verorte diese Studie in der Tradition der engagierten Ethnographie,

die sich mit dem Verhältnis von Wissenschaft und sozialen Bewegungen

beschäftigt. In der Europäischen Ethnologie/Kulturanthropologie wird

intensiv über Praktiken engagierten Forschens diskutiert, beispielsweise

unter den Schlagworten Engaged Anthropology (Rappaport 1993; Merry/Low

2010), Public Anthropology (Marcus 2008) und Kollaborative Forschung

(Marcus 2008; Rappaport 2008). In dem Sammelband »Eingreifen, kriti-

sieren, verändern. Interventionen ethnographisch und gendertheoretisch«

diskutieren Wissenschaftler_innen Möglichkeiten und Herausforderungen

einer engagierten wissenschaftlichen Praxis, auf bestehende gesellschaftliche

Verhältnisse einzuwirken (Binder/Hess 2013: 9). Im Mittelpunkt stehen theo-

retische und methodische Potenziale der Europäischen Ethnologie und der

Geschlechterforschung für interventionistische Wissenspraktiken und eine

eingreifende Wissenschaft (ebd.: 10). Beate Binder und Sabine Hess zeigen

das komplexe Verhältnis von akademischem Gender-Wissen, Praxisansätzen

und politischen Bewegungskontexten (ebd.: 12) und werfen folgende Fragen

auf:

»Es steht zur Debatte, wie wir produktiv umgehen können mit divergieren-

den Interessen, ambivalenten, widersprüchlichen und uneindeutigen Situa-

tionen, mit denen wir als Forschende in der empirischen Praxis häufig kon-

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit 47

frontiert sind? […] Wie zwischen politischen Zielen und wissenschaftlichen

Interessen vermitteln, die meist doch anders gelagert sind als die der For-

schungspartner*innen?« (Ebd.: 13)

Hierbei gibt es viele Bezüge zu einer feministischen ethnographischen Tradi-

tion, die den Anspruch hat, politisch relevantes Wissen zu produzieren und

emanzipatorische soziale Bewegungen durch Forschung zu unterstützen

(Fluehr-Lobban 2008: 45). Im Kontext meiner Studie zu trans und nicht-

binärer Sorgearbeit verstehe ich engagierte Ethnographie als eine Bewe-

gung in zwei Richtungen. Zum einen interveniere ich in wissenschaftliche

Debatten und beteilige mich an transemanzipatorischer Wissensproduk-

tion. Zum anderen interveniere ich in trans Communitys, indem ich im

Forschungsprozess Care-Prozesse unterstütze sowie Transnormativität und

soziale Ungleichheit im trans Aktivismus kritisiere.

Ich werde nun zunächst darauf eingehen, wie ich engagierte Forschung

im Sinne einer Intervention in wissenschaftliche Diskurse praktizierte. Da-

bei werde ich auch die Binarität Aktivist_in versus Forscher_in infrage stellen

und meine Rolle als forschende Aktivist_in/aktivistische Forscher_in aufzei-

gen. Die Herausforderungen, die ein Eingebundensein in das Forschungsfeld

mit sich bringt, werde ich im Laufe dieses Kapitels ebenfalls diskutieren. Auf

die zweite Interventionsrichtung komme ich im folgenden Unterkapitel zu

sprechen.

Engagierte Ethnograph_innen zeigen die verschiedenen Zielsetzungen

von Wissen auf: Wissenschaftliche Wissensproduktion müsse Erkenntnisse

hervorbringen, die innerhalb akademischer Bewertungsschemata als relevant

und legitim anerkannt werden; für Produzent_innen von Bewegungswissen

sei hingegen der strategische politische Nutzen des Wissens innerhalb der

Bewegung entscheidend (König/Steffen 2013: 271). Dass die Intentionen und

Sprechweisen in Wissenschaft und Aktivismus sich durchaus unterscheiden

können, darauf weisen Beate Binder und Sabine Hess hin:

»Während Bewegungswissen meist darauf abzielt, (selbst) aufzuklären, zu

skandalisieren und zu mobilisieren – also zuzuspitzen, die Extreme her-

auszuarbeiten –, stellt Wissenschaft einen Raum dar, der es auch möglich

macht, Grautöne, Komplexitäten und Widersprüche herauszuarbeiten und

eben nicht gleich zu einem Ergebnis respektive einer Lösung zu kommen.

Dies sehen wir als ›Vorteile‹ wissenschaftlicher Wissensproduktion und

gerade paradoxerweise als Basis, wissenschaftliches Wissen zur Selbst-

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Care trans_formieren

aufklärung und Reflexion politischer Positionierungen heranzuziehen.«

(Binder/Hess 2013: 28-29)

Ich stimme dem Zitat in Bezug auf trans Forschung nur teilweise zu. Ich den-

ke, dass eine klare Trennung zwischen Bewegungswissen und wissenschaft-

licher Wissensproduktion im Bereich trans Aktivismus und Trans Studies

kaum aufrechtzuerhalten ist, da diese eng miteinander verflochten sind, per-

sonell wie inhaltlich. Meine eigene Position würde ich als aktivistische_r oder

engagierte_r Forscher_in bezeichnen. Aktivistische Forscher_innen und for-

schende Aktivist_innen besetzen Schnittstellen zwischen verschiedenen Fel-

dern, und sie vermitteln wissenschaftliche und politische Ansprüche an das

von ihnen produzierteWissen. Dabei entstehenWidersprüche und Spannun-

gen, die es auszuhalten gilt. Marion Hamm betont:

»Gerade engagierten Forschenden in sozialen Bewegungen, die sowohl die

aktivistische Rolle als auch die der Wissenschaftlerin/des Wissenschaftlers

einnehmen, bietet das ethnographische Oszillieren zwischen Teilnahme

und Beobachtung einen methodischen Rahmen, in dem ihre hybride Po-

sitionierung von einem Hindernis zu einem Vorteil wird.« (Hamm 2013:

65)

In diesem hybriden Raum können die Potenziale der Schnittstelle von Aka-

demie und Bewegung ausgelotet werden. Jana König und Elisabeth Steffen

betonen, dass es wesentlich sei, das Spannungsverhältnis weder in Richtung

der bloßen Affirmation von Aktivismus noch in Richtung der kritischen wis-

senschaftlichen Distanzierung aufzulösen (König/Steffen 2013: 272). Sie plä-

dieren dafür, dass sich kritischesWissen weder einem akademischen noch ei-

nem aktivistischen Verwertungsimperativ unterwerfen, sondern immer wie-

der versuchen sollte, sich beidem zu widersetzen (König/Steffen 2013: 276).

Dies ermögliche Wissensproduzent_innen, als Doppelagent_innen im Span-

nungsfeld von Akademie und Bewegung zu denken (ebd.: 273). Das Selbstver-

ständnis als Doppelagent_in berge jedoch auch Gefahren. So entstehe leicht

der Eindruck, die jeweilige Bewegung sei automatisch repräsentiert in Ge-

stalt der_s aktivistischen Akademiker_in. Dies könne dazu führen, dass Wis-

senschaftler_innen die Zusammenarbeit mit weiteren Bewegungakteur_in-

nen nicht mehr suchten (ebd.: 276).

Wie füllte ich die Rolle der_s aktivistischen Forscher_in aus? Ich interve-

nierte in Wissenstraditionen zu geschlechtlicher Vielfalt, insbesondere durch

Bildungsarbeit. Ich nahm Einladungen an, mich in praxisnahen Feldern als

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit 49

Expert_in zu Fragen von Care und geschlechtlicher Vielfalt zu äußern, sei es

bei einer Fachtagung der AWO9 zu geschlechtlicher und sexueller Vielfalt in

sozialen Berufen, sei es bei Konferenzen, sei es im Deutschlandfunk. Theresay

Petray betont, dass es nicht ausreiche, als Ethnograph_in Teil eines Feldes zu

sein, da wir ohne tiefgehende ethnographische Analyse nur ein_e weitere_r

Unterstützer_in der betreffenden sozialen Bewegung seien (Petray 2012: 561).

Ich stimme zu, würde aber ergänzen, dass eine enge Beziehung zum Feld

eine Notwendigkeit für eine tiefgreifende Analyse ist. Ich versuchte, kollabo-

rative Forschungspraktiken umzusetzen, in demWissen, dass Feldforschung

ein dialogischer und gemeinschaftlicher Prozess ist (Marcus 2008). Ich traf

vor Beginn der Forschung Aktivist_innen, um mit ihnen über mein geplan-

tes Vorgehen zu sprechen. Zudem fragte ich Interviewpartner_innen, was sie

sich von trans Forschung wünschen. Dies sind einige Möglichkeiten, Zusam-

menarbeit praktisch umzusetzen.

Kollaboration verliert ihr emanzipatives Potenzial, wenn sie Forschungs-

partner_innen unbezahlte Arbeit zumutet; sie wird dann zu einer »besonders

raffinierte[n] Form des Abschöpfens von Wissen« (Hamm 2013: 60). Mari-

on Hamm, die den inflationären Gebrauch des Begriffs Kollaboration auf-

zeigt, spricht in diesem Zusammenhang von einem partizipativen Imperativ

im kognitiven Kapitalismus (ebd.: 46). Formen kollektiver Wissensprodukti-

on, die auf einer gleichberechtigten Partizipation fußten, seien in institutio-

nell verorteten Forschungsprojekten schwer einzulösen; unter anderem das

Gebot eindeutiger Autor_innenschaft stehe dem im Wege (ebd.: 63). Hamm

entschied sich deswegen für eine dialogische, offene Ethnographie, »die der

komplexen und konfliktreichen Forschungsbeziehung zwischen Aktivist_in-

nen (die oft gleichzeitig Intellektuelle sind) und Akademiker_innen (die oft

auch Aktivist_innen sind) besser gerecht wurde« (ebd.: 64). Sie argumentiert:

»Wichtiger als die generalisierende Frage, ob partizipative Methoden der

Königsweg zu einer emanzipativen Forschung sind, erscheint es mir, genau

zu überlegen, wer an was und zu welchemZweck partizipiert, wer davonwie

profitiert und welche Machtverhältnisse in der asymmetrischen Partizipati-

on von Forschenden und Erforschten am gleichen Forschungsprozess entste-

hen. Mit seiner Betonung von Reflexivität und Prozessualität ist das metho-

9 AWO: kurz für Arbeiterwohlfahrt, einemder größtenWohlfahrtsverbände in Deutsch-

land.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Care trans_formieren

dische Instrumentarium der Ethnographie nach wie vor zur Klärung solcher

Fragen geeignet.« (Ebd.: 69)

Ich stimme zu, aufmerksam dafür zu sein, aus welchen Gründen kollaborati-

ve Methoden in Forschungen gewählt werden und welche widersprüchlichen

Effekte sie haben. Auch durch Kollaboration lassen sich unterschiedliche ge-

sellschaftliche Positionierungen nicht aus demWeg räumen. Ich selbst erhielt

ein Promotionsstipendium der Rosa-Luxemburg-Stiftung, während einige For-

schungspartner_innen mir ihre Zeit kostenlos zur Verfügung stellten. Außer-

dem musste ich diese Dissertation am Ende als Einzelperson einreichen.

2.3 Sorgende Ethnographie als Forschungsstrategie

Forschungsbeziehungen zwischen Forscher_innen und Aktivist_innen sozia-

ler Bewegungen bezeichnet die Anthropologin Theresa Petray als »mutual ex-

ploitative«, denn beide gingen sie nur dann ein, wenn sie sie für sich nutzen

könnten (Petray 2012: 558). Ich stimme zu, würde sie allerdings zugleich als

mutual caring bezeichnen.

Dána-Ain Davis und Christa Craven argumentieren, feministische Ethno-

graphie »aims to produce scholarship – in both traditional and experimental

forms – that may contribute to movement building and/or be in the service

of organizations, people, communities, and issues we study« (Davis/Craven

2016: 11). Das Anliegen, etwas zurückzugeben, sei ein zentraler Bestand-

teil feministischer Forschungspraxis. Unterstützende (Care-)Praxen in der

Forschungsbeziehung seien beispielsweise, die Kinderbetreuung zu über-

nehmen oder Essen zur Verfügung zu stellen (ebd.: 10). Setha M. Low und

Sally Engle Merry nennen Alltagspraxen des Teilens und Unterstützens durch

Forscher_innen oder das gemeinsame Engagement für soziale Gerechtigkeit

(Low/Merry 2010: 204); auch Bildungsarbeit zählen sie dazu (ebd. 208).

Angewendet auf meine eigene Studie fragte ich mich also: Wie kann meine

Forschung einen Beitrag zu Trans-Für_Sorge leisten? Im Laufe meines For-

schungsprozesses entwickelte ich die Strategie der Sorgenden Ethnographie,

konkret baute ich Trans-Für_Sorgenetzwerke als unterstützende Praxis mit

auf. Im Folgenden beschreibe und reflektiere ich ausführlich, auf welcheWei-

sen und mit welchen Mitteln ich forschend trans/queere Sorgenetzwerke mit

aufbaute; dabei zeige ich auch, dass Für_Sorge in einer Forschungsbeziehung

ein wechselseitiger Prozess sein kann.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit 51

Zu Beginn meiner Forschung war ich kaum mit trans Aktivist_innen jen-

seits von Berlin vernetzt, dies änderte sich im Laufe der Zeit. Ich gestaltete

das Feld zunehmend mit. Zum Ende der Forschung hin wurde ich von For-

schungspartner_innen eingeladen, Workshops zu Trans-Care zu leiten; als

Antidiskriminierungstrainer_in war ich bereits bekannt gewesen. Ich entwi-

ckelte speziell auf trans/nicht-binäre Räume zugeschnittene Workshopfor-

mate. DieWorkshops boten die Möglichkeit, Räume der Kollektivierung aktiv

mit aufzubauen. Sie waren zudem eine willkommene Gelegenheit für mich,

das erworbene Wissen, mit Timothy Pachirat (2017:18) gesprochen, in meine

Forschungszusammenhänge »zurückreisen« zu lassen.

Als ich in dem Frauenzentrum einer süddeutschen Kleinstadt ankomme,

sind bereits einige Teilnehmer_innen vor Ort, viele sind aus umliegenden

Orten angereist. Gleich werde ich einen trans Empowerment-Workshop

geben. Eingeladen haben mich Interviewpartner_innen, die hier ein Trans-

café organisieren. Beim Warten machen einige Witze über geheime trans

Botschaften, die sich in der Innenstadt finden lassen, zum Beispiel den

Binder-Hof. Tamara und Lisa schauen verwirrt. »Binder kann man anziehen,

um den Brustkorb flacher zu machen«, erkläre ich. »Ach so«, sagt Tamara.

Elia erzählt lachend, dass sie_er letztens ein Testo-30-Zeichen entdeckt hat.

»Ich hatte auch 28 Jahre Testo«, ruft Tamara, »und nun fast genauso lange

Östrogen.« Alle lachen.

Im Raum habe ich fünf Plakate verteilt, mit den Begriffen Leistung, Spiel,

Ruhe, Kontakt und Körper – eine Methode, die ich von einem queeren

Selbstsorgekollektiv übernommen habe. Ich frage: »Wo würdest du dich

hinstellen, wenn du dich an deine letzte Woche erinnerst?« Später dann:

»Wie war dein Tag heute?« Und schließlich: »Wie hättest du es gerne?« Was

die vergangenen Tage betrifft, stellen sich viele zu Leistung, einige zu Ruhe

und Körper. In der Zukunft hätten viele gerne mehr Spaß.

Im Anschluss tauschen sich die Teilnehmer_innen aus: »Was sind deine

Selbstsorgestrategien? Was hilft dir, und was willst du mit anderen teilen?«

Ich sage dazu, dass oft gesellschaftlich bewertet wird, was gute und was

schlechte Selbstsorge sei – dass hier jedoch alles da sein darf, was irgend-

wann geholfen hat. Nach ein paar Minuten Stille, in der alle ihre Strategien

auf Moderationskarten schreiben, kommen wir ins Gespräch. Tamara teilt

mit uns, dass sie früher Strategien hatte, die ihr langfristig nicht geholfen

haben, etwa viel Alkohol trinken. Nun hat sie das Singen für sich entdeckt;

sie hat einen Singcoach, mit dem sie sich wöchentlich per Skype trifft. Tom

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Care trans_formieren

erzählt: »Ich habe Sachen verdrängt – aber es hilft, mit anderen zu spre-

chen.« Lisa erklärt: »Mir ging es oft schlecht mit Blicken:Wie ich angeschaut

werde. Ich musste lernen, drauf zu scheißen, was andere von mir denken.

›Face your fear‹ ist mein Leitspruch.« Tamara teilt: »Bei mir ist das anders.

Ich will nicht so viel erinnern und reden. Denn dann ärger ich mich, dass

ich so viel Zeit meines Lebens verschwendet und mich nicht früher geoutet

hab.« Sie hat den Kopf gesenkt und die Augen geschlossen. Sie ergänzt:

»Aber nein, ich habe nichts verschwendet. Ich habe die Zeit gebraucht, das

musste alles so sein.«

In der Abschlussrunde geht es um die Frage, was sich die Teilnehmer_innen

von der trans Community wünschen. Lisa erzählt: »Ich habe keine Lustmehr,

in Selbsthilfegruppen zu gehen. Dort sagen die anderen: ›Ich bin femininer

als du. Du musst noch das und das machen.‹« Die anderen nicken ihr zu.

Eine jüngere trans Frau, die den ganzen Workshop über geschwiegen hat,

sagt leise: »Es tut mir leid, dass ich nichts gesagt habe. Ich muss lernen,

nicht so schüchtern zu sein.« Ich sage, dass es keine Verpflichtung gebe,

etwas zu sagen. Tamara neigt sich zu ihr: »Ich kenn das, bei mir war das

früher auch so. Ich habe mich nie getraut, was zu sagen.«

Nach der Veranstaltung räumen wir gemeinsam auf und gehen zusammen

auf den Weihnachtsmarkt. Wir sind eine sichtbare Gruppe und ich merke,

wie uns neugierige und feindliche Blicke streifen.10

Der geteilte trans/queere Humor spielt in der Szene, die ich in meinem

Forschungstagebuch notierte, eine wesentliche Rolle, um eine Verständigung

über gemeinsames Wissen herzustellen. Gleichzeitig wurden dabei Wis-

sensunterschiede zwischen trans Personen unterschiedlicher Verortungen

deutlich und geklärt. So zeigte sich beim gemeinsamen Witzeln, dass trans

weibliche Personen nicht unbedingt wissen, was Binder sind. Ich selbst nahm

in dieser und in anderen Situationen die Aufgabe des Erklärens auf mich; dies

ist eine Form der geschlechtlichen Arbeit. Als außenstehende_r Trainer_in

mit Geschlechterwissen eigne ich mich gut, um den Vernetzungsprozess und

Wissensaustausch zu unterstützen.

ImWorkshop verwendete ichMethoden des nachhaltigen Aktivismus, um

Leistungsnormen in sozialen Bewegungen zu adressieren und Strategien der

Selbstsorge zu entwerfen. Eine besondere Rolle spielten die Themen Selbst-

bewusstsein und Scham. Die Teilnehmer_innen bestärken sich darin, selbst-

10 Der Workshop fand im Dezember 2017 statt.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit 53

bewusst zu sein, sich selbst anzuerkennen und Gewalt von außen abprallen

zu lassen. Die Queertheoretiker_in Finn Enke betont, dass Zweigeschlecht-

lichkeit durch Gewalt gegenüber jenen, die sichtbar von ihr abwichen, auf-

rechterhalten werde (Enke 2012). Im Trans-Care-Workshop erzählten Teil-

nehmer_innen von ihren Erfahrungen mit Transfeindlichkeit im öffentlichen

Raum und entwickelten individuelle und kollektive Strategien, damit umzu-

gehen. Nach der Veranstaltung blieben viele der Teilnehmer_innen miteinan-

der in Kontakt und begannen, sich in Untergruppen zu unterstützen.

Workshops zu Trans-Care bilden einen Bestandteil dessen, was ich als

Sorgende Ethnographie bezeichne. Zudem setzte ich eine sorgende Haltung

in meinen Forschungsinteraktionen um, indem ich meinen Forschungspart-

ner_innen Wertschätzung und Anerkennung entgegenbrachte. Oft werden

solche sensiblen Zugänge lediglich als Maßnahme zur Vertrauensbildung re-

flektiert – aus einer Care-Perspektive wird ihr Eigenwert sichtbar (Davis/Cra-

ven 2016: 77). In vielen ethnographischen Forschungen entstehen tiefgehende

persönliche Beziehungen zwischen Forschenden und Forschungspartner_in-

nen (Tweedy 2016: 215). Diese sind wechselseitig. Auch die sorgende Haltung

in meinen Forschungsbeziehungen war beidseitig: Interviewpartner_innen

nutzten häufig die Möglichkeit, Wertschätzung für meine Fragen und mei-

ne Art der Forschung auszudrücken. Eine Kultur der Wertschätzung und des

Carings begleitete mich.

Francis: Mich würde interessieren: Ich habe mich viel mit Trauer und Tod

beschäftigt –

 

Leo: Ja, spannend.

 

Francis: Du hast erzählt, dass du deinen Vater sterbebegleitet hast.

 

Leo: Genau.

 

Francis: Und jetzt leistest du Pflege. Magst du da was zu sagen: Was du dir

da wünschen würdest von Community?

 

Leo: Oh ja. Das ist eine superspannende Frage – tatsächlich, die ist groß-

artig! Super Frage! Übrigens, das ist eine Community-Frage, wie ich sie mir

wünsche! Dass überhaupt so eine Frage gestellt wird […], dass eine solche

Frage, wie du sie gerade gestellt hast, tatsächlich gestellt wird, wenn ich von

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Care trans_formieren

meiner Biographie berichte! Das ist nämlich das Interessante, dass das –was

ich meinte: die Norm, das autonome Subjekt, das immer leistungsfähig ist,

das keine Familie in Anführungsstrichen hat, keine Herkunftsfamilie, keine

Wahlfamilie – in Szenen eben nicht wahrgenommen wird. Das ist nämlich

interessant.11

Deutlich wird in der Interviewsequenz, dass Leo sich auf eine wertschätzen-

de Art zu mir in Beziehung setzte.Wir hatten Care-Themen besprochen, zum

Schluss hakte ich nach bei den Themen Tod und Pflege, die laut Leo in ak-

tivistischen Räumen tabuisiert sind. Leo bezeichnet meine Frage dazu als

»Community-Frage«. Dies zeigt auf, das Interviews eine Möglichkeit für Ge-

spräche bieten, die Forschungspartner_innen relevant finden.

Nicht nur in der Forschungsbeziehung zu Leo war meine Forschung von

Verbundenheit geprägt. Bei einigen Forschungspartner_innen außerhalb Ber-

lins übernachtete ich für ein paar Tage; wir verbrachten Zeit über das Inter-

view hinaus, gingen spazieren, zu Veranstaltungen oder in die Kneipe. Mit

manchen verband mich freundschaftliches und aktivistisches Interesse. Mit

vielen blieb ich in Kontakt, und mit einigen freundete ich mich an. Einige

Aktivist_innen luden mich erneut ein, diesmal für einen Vortrag oder einen

Workshop. Einige der aufgezeichneten Interviews lesen sich wie gegenseitige

Beratungsgespräche.

Oft erlebte ich, dass sich Forschungspartner_innen ummich kümmerten.

Sie luden mich zu Kaffee und Kuchen ein. Sie fragten mich: »Was für Inter-

views brauchst du noch?« Gerade zu Beginn der Forschung verfügten Akti-

vist_innen über mehr Wissen als ich und gaben es an mich weiter (Hamm

2013). Sorgebeziehungen werden in ethnographischen Texten selten themati-

siert. Den meisten meiner Forschungspartner_innen waren sie durchaus be-

wusst und wurden bisweilen auch als solche benannt. So schrieb mir ein_e

Aktivist_in: »We are caring for our non-binary researcher.« Als ich Noa er-

zählte, dass ich eine Dankesliste mit den Namen aller, die mich im Laufe der

Forschung unterstützt haben, schreibe und dass diese bereits jetzt, nach ei-

nem Forschungsjahr, sehr lang sei, antwortete Noa lachend: »Das kannst du

als eigenes Buch veröffentlichen.«

Sorgende Forschung bedeutet für mich auch, die oft unsichtbare Sorge-

arbeit von Forschenden wertzuschätzen und sichtbar zu machen, die sie

sowohl in der wissenschaftlichen als auch in der aktivistischen Community

11 Das Interview führte ich im März 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit 55

leisten. Die feministischen Anthropologinnen Dána-Ain Davis und Christa

Craven argumentieren, dass insbesondere marginalisierte Forscher_innen

im Kontext Wissenschaft Sorgearbeit verrichteten (Davis/Craven 2016: 71).

Die oft intensiven Forschungsbeziehungen wiederum machen Selbstsorge

notwendig. Tom Boellstorff betont, dass gerade queere kollaborative ethno-

graphische Ansätze das Potenzial für Burn-out besäßen und dass deswegen

Selbstsorge so bedeutend sei (Boellstorff 2016). Ich selbst erlebte während

meiner Forschung Phasen extremer Erschöpfung, die ich unter anderem auf

den hohen Anteil an unsichtbarer Sorgearbeit in der Forschung zurückführe.

Diese Form der Arbeit nahm ich selbstreflexiv in den Blick und strebte an,

sie in meinem Schreibprozess sichtbar zu machen. Sara Ahmed betont:

»Die Anstrengung oder die Mühe in unseren Texten nicht zu verdrängen,

wird dann zu einem akademischen Ziel, weil uns beigebracht wurde, unsere

Texte aufzuräumen, unseren inneren Kampf nicht zu offenbaren, denwir auf

demWeg zu unserem Ziel führen.« (Ahmed 2017: 26)

Die Frage nach einer sorgenden Forschung beziehe ich auch auf Prozesse des

Lesens und Schreibens sowie auf Zitierpolitiken. Die Literatur, mit der ich

während meiner Forschung eine Beziehung aufnahm, bezeichne ich ange-

lehnt an Ahmed als Begleittext. Dies ist »ein Text, dessen Begleitung dich da-

zu gebracht hat, einem Pfad zu folgen, der noch nicht besonders ausgetreten

war« (ebd.: 31). Ahmed beschreibt, dass ihr das Lesen feministischer Texte

einer Freund_innenschaft gleichkam: »Ich denke oft daran, dass das Lesen

feministischer Bücher wie das Schließen von Freund_innenschaften ist, weil

man feststellt, dass andere bereits an demselben Punkt waren« (ebd.: 50).

2.4 Suizid und Co-Schmerz.
Forschungsethische Herausforderungen
Sorgender Ethnographie

Während Leah Lakshmi Piepzna-Samarasinha dazu aufruft, die vergnügli-

chen Seiten von Care anzuerkennen (Piepzna-Samarasinha 2018), sehe ich

Für_Sorge und Schmerz als eng miteinander verbunden an und argumen-

tiere, dass auch darauf die Aufmerksamkeit gerichtet werden sollte. Der Po-

litologe Timothy Pachirat, der als Arbeiter in einem Industrieschlachthof in

Nebraska eine ethnographische Studie durchgeführt hat und die Alltäglich-

keit von Gewalt aufzeigt, fordert Ethnograph_innen auf, sich emotional in-

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Care trans_formieren

tensiv auf den Forschungsprozess einzulassen. Er versteht das Einlassen auf

und das Kultivieren von Freund_innenschaft, Mitgefühl, Hoffnung, Trauer,

Wut, Rache und Loyalität als ethnographische Grundvoraussetzung, welche

die Ethnographie von anderenMethoden unterscheide (Pachirat 2017: 157). Er

argumentiert:

»Indeed in this light we might see all other method as attempts to harness,

repress, control, or direct such qualities through specific channels on thewa-

ger that such harnessing, repression and control will lead in the end to the

superior knowledge about the social worlds we inhabit. Ethnography’s wa-

ger is almost exactly the inverse: that is precisely by connecting with others

deeply at the level of joy, disappointment, and heartbreak that we can begin

to achieve not just knowledge, but understanding.« (Ebd.)

Auch ich versuchte,mich inmeinen forschungsbedingten Begegnungen emo-

tional zu öffnen – und zwar nicht nur für das Vergnügen queerer/nicht-binä-

rer/trans Care-Praktiken, sondern ebenso für das Leiden, mit dem viele trans

Personen konfrontiert sind, bedingt durch strukturelle Diskriminierung und

soziale Isolation.

Ich möchte nun auf eine der herausforderndsten Situationen in meinem

Forschungsprozess zu sprechen kommen; lange war ich mir unsicher, ob ich

darüber schreiben sollte. Mit vielen Interviewpartner_innen war ich bereits

vor dem eigentlichen Treffen auf Facebook befreundet. Ein paar Tage bevor

ich Nina besuchen wollte, las ich die Nachricht, die sie auf Facebook gepostet

hatte. »Tschüss, das war es! Auf Wiedersehen für immer«, schrieb sie. Sie

hatte mir erzählt, dass sie »am Kämpfen« sei, sich isoliert fühle und unter

Depressionen leide. Unter dem Post schrieben ihr einige ihrer Facebook-

Freund_innen Nachrichten, auf die sie nicht antwortete. Ich stand unter

Strom. Wie mit so einer Situation verantwortlich umgehen? Solche Fragen

kamen in Dissertationskolloquien selten zur Sprache. Dabei bedeutet ethno-

graphisches Forschen oft, Beziehungen einzugehen und Verantwortung zu

übernehmen, vor allem wenn die Interviewpartner_innen sozial isoliert sind.

Viele queere Forschungen legen ihren Schwerpunkt auf die Lebensrealitäten

urbaner Personen, die vernetzt und in Sorgegemeinschaften eingebunden

sind. Oft werden Personen interviewt, die mit vielen ökonomischen, kul-

turellen, sozialen und psychischen Ressourcen ausgestattet sind; dem hatte

auch mein eigenes anfängliches Forschungsdesign entsprochen. Dadurch

verlieren wir den Blick dafür, dass viele trans Personen auch heute von

Gewalt, Ausgrenzung, Isolation und Suizidalität betroffen sind. Einige mei-

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit 57

ner Forschungspartner_innen waren isoliert, hatten ausschließlich über das

Internet soziale Kontakte. Hier schließen forschungsethische Fragen an: Aus

welchen Motiven, aus welcher Not heraus stimmten Teilnehmer_innen der

Forschung zu? Gleichzeitig kann in Fällen von Isolation bereits das empathi-

sche Zuhören eine Form des Zurückgebens sein. Es ist eine Gratwanderung

zwischen dem verantwortungsvollen Umgang mit emotionaler Abhängigkeit

und einer auch für mich als Forscher_in stark belastenden Situation.12

Mit Ninas verzweifeltem Post im Hinterkopf fuhr ich nervös zum Inter-

view. Die Stimmung des Interviews war zunächst gedrückt, wurde aber im

Laufe der Begegnung lockerer. Ich versprach Nina, sie wieder zu besuchen.

Ich fand sie sympathisch und konnte die Isolation, mit der sie konfrontiert

war, kaum aushalten. Ich dachte an den Rat von Flo, dass ich Leuten nicht hel-

fen könne und mich abgrenzen müsse. Doch wie sollte Nina eine trans Bera-

tung in Anspruch nehmen, wenn die nächste Anlaufstelle viele Kilometer ent-

fernt liegt und eine stundenlange Anreise erfordert? Möglich wäre höchstens

eine telefonische Beratung. Als ich im Büro des Gender-Studies-Instituts, wo

ich Gastdoktorand_in war, ankam, brach ich in Tränen aus. Ich spürte Ver-

zweiflung, ein Gefühl, das eine_r meiner Interviewpartner_innen später als

Co-Schmerz beschreibenwird.13Meine Tränen lösten Überforderung imDok-

torand_innenbüro aus. Ein Doktorand war Mediziner und besorgt, dass ich

retraumatisiert worden war. Er fragte: »Warum hast du dich in so eine belas-

tende Situation gebracht?« Ohne mein Einverständnis einzuholen, rief er die

Leiterin des Instituts zu Hilfe.

Warum habe ich Nina entgegen der Warnung des trans Aktivisten Flo be-

sucht, und was hat dies mit Sorgender Ethnographie zu tun? Bewegt und

angeregt hat mich das »Requiem for a Street Fighter« der Ethnographin Kath

Weston. Ihr Trauertext beschreibt die Situation einer Freundin, Julie, die vol-

ler Hoffnung nach San Francisco zog, auf der Suche nach einer Community.

Sie kam aus einer evangelikalen homofeindlichen Familie, war von ökono-

mischer Prekarität betroffen und in einer psychischen Krise. Am Ende war

sie wie meine Forschungspartnerin Nina ganz allein. Sie fühlte sich von der

LGBTIQ-Community im Stich gelassen, sie wurde im Stich gelassen (West-

on 1998: 183). Weston betont, dass auch in einer Zeit, die als Post-Aids- oder

12 Zu Auseinandersetzungen mit Care und Intimität in der ethnographischen Feldfor-

schung vergleiche auch Funk/Ferdiansyah 2019.

13 Siehe hierzu Kapitel 5, »Care jenseits von Transnormativität – nicht-binäre Für- und

Selbstsorge«.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Care trans_formieren

selbstbewusste queere Ära bezeichnet werde, viele mit Heteronormativität

und Diskriminierung zu kämpfen hätten, sei es in Bezug auf Lohnarbeit, sei

es im Gesundheitssystem oder sei es in der Herkunftsfamilie (ebd.). Zwar

wachse in urbanen Zentren die Sichtbarkeit, die Mehrheit queerer Perso-

nen müsse jedoch weiterhin für ein Minimum an (Selbst-)Akzeptanz kämp-

fen (ebd.). Suizid, so betont Weston, sei jenseits der organisierten urbanen

LGBTIQ-Zentren ein zentrales Thema. Es existierten unterschiedliche Reali-

täten.

KathWeston wirft die Frage auf, ob die LGBTIQ-Community das Gewicht

der Probleme und die Unterdrückung tragen könne, mit denen Personen wie

Julie konfrontiert seien (Weston 1998: 187). Weston stellt fest:

»For Julie, as for many others ›community‹ turned out to be an entity to ab-

stract, too encompassing, and too homogenizing to provide for face-to-face

relationships, the tolerance for conflict, and the emotional sustenance that

could have seen her through a difficult life transition.« (Weston 1998: 186-

187)

Das zeigt sich auch inmeiner Studie.Natürlich gibt es trans Beratungsstellen,

die aufgesucht werden können. Da sie aber hauptsächlich in urbanen Zentren

angesiedelt und prekär ausgestattet sind, braucht es eine Vielzahl anderer

Sorgebeziehungen. Die trans Frau, die ich besuchte, hatte keinen Zugang zu

urbanen trans Beratungsstellen, sie wünschte sich keine telefonische Bera-

tung, sondern realen Kontakt und Anerkennung. Mobile Forscher_innen, wie

ich es war, können diese Versorgungslücke für einen kurzen Moment füllen,

sofern sie Interviewpartner_innen fernab der queeren Knotenpunkte besu-

chen.

Offen bleiben für mich folgende Fragen: Welche Verantwortung haben

Forscher_innen, die ethnographisch in Feldern forschen, in denen Menschen

von sozialer Isolation betroffen sind? Wie können wir mit der Verantwor-

tung umgehen, die einzige Person zu sein, mit der ein_e Forschungspart-

ner_in Kontakt hat? Was bedeutet Care für eine Ethnograph_in ganz konkret?

Und auf welche Weisen könnten Institute Forscher_innen unterstützen, die

in Räumen sozialer Isolation forschen?

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit 59

2.5 Geschlechtliche Zusammenarbeit
als queere Forschungspraxis

Die Praktiken des Sorgens inmeiner Studie beziehen sich auch auf dasThema

Geschlecht. Ich argumentiere, dass eine sorgende ethnographische Praxis zur

Stärkung geschlechtlicher Selbstbestimmung beitragen kann. Ich entschied

mich, die Aushandlungen um geschlechtliche Vielfalt im Feld als methodo-

logisches Tool ernst zu nehmen (Tweedy 2016: 214). Das bedeutete, aufmerk-

sam dafür zu sein, auf welche Weisen ich geschlechtlich eingelesen werde

und welche Effekte meine geschlechtliche Verortung hat. Diese queere ethno-

graphische Forschungspraxis verbinde ich mit dem Konzept »gender labor«

der Queertheoretikerin Jane Ward. Sie entwickelte in ihrer Studie zu Sorge-

arbeit in Beziehungen zwischen trans Männlichkeiten und Femmes. Gender

sei, so Ward, von kollektiver Arbeit abhängig; sie fordert Transparenz und

Wertschätzung für den investierten Aufwand (Ward 2010: 240).

»Focusing on gender labor draws attention to the collective work that pro-

duces and sustains gender. Though we already know that genders exist in-

side an interdependent gender system, little attention has been given to the

laborious quality of reproducing other people’s genders in daily life, and we

remain without a clear mapping of the training, skills, duties, and specific

efforts that various genders require.« (ebd.: 251)

Inspiriert durch die Arbeiten von Jane Ward nahm ich während meines

Forschungsprozesses den Aufwand in den Blick, der notwendig ist, um

Geschlecht kollektiv herzustellen. In trans/nicht-binären Räumen spielen

Fähigkeiten und Praktiken, die geschlechtliche Selbstbestimmung unter-

stützen, eine zentrale Rolle. Dies ist eine Form der kollektiven Fürsorge.

Jane Ward kritisiert, dass trans Personen in aktivistischen Diskursen oft als

»gender warrior« dargestellt würden, die ihr vergeschlechtlichtes Selbst im

Einzelgängertum erfänden. Geschlechterarbeit (»gender labor«) sei jedoch

ein kollektiver Prozess, in dem Geschlechtsidentitäten relational und inter-

aktiv gemeinsam hergestellt würden. Sie unterscheidet zwischen affektiver,

sozialer und politischer Arbeit, die notwendig sei, um trans Subjektivitäten

herauszubilden (ebd.: 241). Der Begriff Geschlechterarbeit de-essenziali-

siert Geschlecht als Kategorie, indem er darauf verweist, dass Geschlecht

alltäglich und kontinuierlich hergestellt wird. Ward macht deutlich, dass

Geschlechterarbeit auch Training bedeutet.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Care trans_formieren

Wie lässt sich dieses geschlechtertheoretische Konzept mit einer eth-

nographischen Forschungspraxis zusammendenken? Stephen Valocchi

argumentiert, dass sich ethnographisches Arbeiten für Intersektionen zwi-

schen queerer Theorie und empirischer Forschung eigne, da es Offenheit,

Flexibilität und Veränderung im Forschungsprozess ermögliche (Valocchi

2005). In meiner eigenen ethnographischen Forschung stellte Geschlechter-

arbeit als Lernen über Gender und als Verlernen von Zweigeschlechtlichkeit

einen wichtigen Bestandteil dar. Geschlechterarbeit zeigte sich auch im

Kontakt zwischen mir und meinen Forschungspartner_innen und bildete

einen zentralen Aspekt unserer Zusammenarbeit. Dies möchte ich anhand

einer Szene diskutieren.

Eine trans Gruppe, die ich im Rahmenmeiner Forschung kennengelernt hat-

te, lud mich in ihre Stadt ein, um dort einen Empowerment-Workshop zu

geben. Ich fragte zu Beginn des Workshops, ob ich darüber in meiner Dis-

sertation schreiben dürfe. Alle stimmten zu. Nach der Veranstaltung stehen

wir in der Küche. Einige trans weibliche Teilnehmerinnen unterhalten sich

über Hormone, die sie nehmen, und darüber, welche Auswirkungen sie ha-

ben. Anna fragt mich: »Und was ist für dich ein nicht-binärer Körper?« Ich

stutze. »Na ja, ein Körper einer nicht-binären Person ist für mich ein nicht-

binärer Körper!« – »Aber für dich ganz persönlich, meine ich«, erklärt An-

na. Alle schauen mich neugierig an. »Aber wenn es dir zu persönlich ist, voll

okay«, fügt sie hinzu.14

An diesem Auszug aus meinem Forschungstagebuch wird deutlich, dass ich

in meiner Forschung keine außenstehende Position einnahm. Gerade binäre

trans Personen interessierten sich für meine Erfahrungen aus einer nicht-

binären/queeren Perspektive. Ich lese diese Neugier als Caring füreinan-

der: als ein Sich-füreinander-Interessieren und ein Die-Aufmerksamkeit-

aufeinander-Richten. Zudem verstehe ich die Lernbereitschaft von Anna und

meine Bereitschaft, (mich) zu erklären, als Geschlechtliche Zusammenarbeit.

Im Laufe meiner Forschung wurde ich häufig implizit dazu angehal-

ten, (m)eine nicht-binäre Identität anzunehmen. Manche Interview- und

Forschungsgenehmigungen erhielt ich nur unter der Voraussetzung meiner

Verortung als nicht-binär. Dies löste Druck aus, da ich mich fragte: Was

ist, wenn sich meine geschlechtliche Verortung im Laufe der Forschung

verändert? Verliere ich dann meine Forschungsgenehmigung? Wie kann

14 Dieses Gespräch fand im Januar 2017 statt.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit 61

ich mir selbst dennoch Veränderung zugestehen? Über diese Unsicherheit,

was die eigene geschlechtliche Positionierung und das diesbezügliche Ein-

gelesenwerden betrifft, berichten viele Forscher_innen in queeren Räumen

(Sekuler 2014). Amy Tweedy beschreibt, dass sie ihre Kleidungspraktiken

verändert habe und sich »down dresste« (Tweedy 2016: 219). Gerade nicht-

binäre Personen werden in trans Räumen häufig als nicht trans genug wahr-

genommen: Diese Form der Transnormativität hatte Einfluss auf mich. Ich

beobachtete, dass ich versuchte, mich »maskuliner« zu präsentieren, als ich

dies außerhalb der Forschungssettings tat.

Auf welche Weisen Forscher_innen in Feldern, in denen (Geschlechts-)

Identität das zentrale Anliegen darstellt, Geschlechterarbeit leisten (müssen),

werde ich im Folgenden ausführen. Zu Beginn möchte ich dazu eine_n Inter-

viewpartner_in zitieren:

Francis: Was wünschst du dir von Forscher_innen, die zu trans Themen for-

schen?

 

Kalle: Was ich mir als Support von einer wissenschaftlichen Community

wünsche, ist, wegzugehen von der Biologie und dahin, was eine Person bei

sich wahrnimmt: »Das Geschlecht bin ich!« – dass das wahr und richtig ist

und nicht überprüft wird. Das sehe ich als eine politische Dimension, weil

wir rechtliche und medizinische Gutachtenprozesse haben, wo irgendwel-

che Expert_innen über die Geschlechtsidentität einer Person entscheiden.

Mir wäre wichtig, dass der Expert_innenstatus der trans Person gestärkt

wird; dass es einen Diskurs aus der Wissenschaft gibt, zu sagen: »Das weiß

die Person für sich selbst! Wenn die Person Auskunft gibt: ›Ich habe dieses

Geschlecht‹, dann ist das so!« Das wäre mir wichtig. Und deutlich zu sagen:

Es gibt viele Geschlechter. Es gibt jenseits von binären trans Personen auch

nicht-binäre trans Personen. […] Wenn das mehr als eine Fußnote ist, wenn

das Raum bekommt, find ich das toll.«15

Deutlich wird, dass Kalle eine genaue Vorstellung davon hat, was why16 sich

von Forschung erhofft. Why plädiert für eine wissenschaftliche Praxis, die

sich aktiv für geschlechtliche Selbstbestimmung einsetzt und die diesbezügli-

che medizinische Hoheit infrage stellt. In meinen Forschungsprozess flossen

15 Das Interview führte ich im Januar 2018.

16 Why ist das Pronomen von Kalle.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Care trans_formieren

solche Überlegungen folgendermaßen ein: Ich fragte Interviewpartner_in-

nen, mit welchen Pronomen sie angesprochen werden möchten, und teilte

meine Pronomen mit. Ich betonte, dass sie ihre Angaben jederzeit verändern

könnten, bis kurz vor der Veröffentlichung. Denjenigen Personen, die anony-

misiert werden wollten, bot ich an, sich einen Vornamen für die Anonymisie-

rung auszuwählen; da Namensänderungen gegendert sind und die meisten

Interviewpartner_innen eineNamensänderung hinter sich hatten, hatte diese

Praxis einen queeren kulturellen Wert (Weston 1997: 9). Typische Reaktionen

meiner Interviewpartner_innen waren etwa: »Großartig, diesen Namen woll-

te ich schon immer ausprobieren« oder »Dieser Name passt. Der war damals

meine zweite Wahl«.

Vielfältige Erzählweisen von Geschlecht zu ermöglichen, bedeutet mitun-

ter, Erfahrungen zu antizipieren und bestimmte Fragen im Interview nicht

zu stellen. Trans Personen, die eine rechtliche oder medizinische Transition

anstreben, müssen durch ein langjähriges Begutachtungsverfahren, in dem

ihre Identität angezweifelt wird. Sara Ahmed schreibt: Trans Theoretiker_in-

nen hätten erforscht,

»inwiefern Geschlechter und Heteronormen zu einem Apparat der Wahr-

heit innerhalb medizinischer Institutionen geworden sind; die Studien ha-

ben aufgezeigt, dass trans-Subjekte, wenn sie Zugang zu Operationen und

Hormonen erhalten wollen, eine Geschichte erzählen müssen, die lesbar ist

für Autoritäten«. (Ahmed 2017: 26)

Ich vermied Interviewsituationen, die an Begutachtungsprozesse erinnerten.

Deswegen stellte ich keine klassischen biographischen Trans-Coming-Out-

Fragen. Ich richtete meine Fragen in die Zukunft. Ich schuf einen Raum, in

dem wir uns gegenseitig befragen konnten, und einen Raum dafür, keine Ant-

worten geben zu müssen, sich zu entziehen oder Fragen an mich zurückzu-

spielen. Um diese Form der geschlechtlichen Zusammenarbeit zu ermögli-

chen, ist Geschlechterwissen notwendig, etwa über die Bedeutung und die

Effekte von Pronomen und Namenspraktiken oder über Begutachtungsver-

fahren. Dieses Wissen können sich Forscher_innen im Prozess der Feldfor-

schung aneignen, oder sie verfügen bereits durch ihr Engagement in Räu-

men des trans/queeren Aktivismus darüber. Über dieses Wissen zu verfügen

oder es sich anzueignen, ist Bestandteil und Voraussetzung Geschlechtlicher

Zusammenarbeit.

Im Sinne einer feministischen Interviewpraxis gab ich den Interviewpart-

ner_innen die Möglichkeit, mich zu interviewen (Davis/Craven 2016: 84). Sie

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit 63

wurde reichlich genutzt, vor allem von Forschungspartner_innen, die darin

geübt sind, etwa von einer Aktivistin, die eine trans Radioshow organisiert.

So liefen einige Interviews als ein wechselseitiges Interviewen ab. Ihre Teil-

nahme an der Studie konnten meine Forschungspartner_innen jederzeit zu-

rückziehen; Einwilligung verstehe ich als Prozess.

Die Gespräche fanden an unterschiedlichen Orten statt, in queeren Ca-

fés, in einer Kneipe, auf einer Parkbank, auf einem Berg, in meiner Küche,

in den Wohnzimmern meiner Interviewpartner_innen oder in deren Büros.

Häufig suchten sich Interviewpartner_innen, passend zum Thema, persönli-

che Selbstsorgeorte aus. Manche äußerten konkrete Wünsche, zum Beispiel,

dass ich einen Beratungsraum in einem queeren Verein reservieren solle.

Die Art der Fragen handelte ich zu Beginn mit meinen Interviewpart-

ner_innen aus. Dies zeigt sich in der Eingangssequenz eines Interviews mit

zwei nicht-binären Aktivist_innen:

Francis: Könnt ihr euch erst mal zu Beginn vorstellen – was ihr denkt, was

wichtig ist?

 

L: Hmm, ich glaube, es ist für mich gerade – […]. [sehr lange Pause]

 

Francis: Ihr müsst euch auch nicht vorstellen, wenn ihr da gerade keine Lust

drauf habt.

 

L: […] Ich glaube, das ist für mich gerade schwierig, weil ich denke, ich habe

da ein Narrativ, was ich runterrattern kann, aber ich weiß nicht, ob ich es

passend finde für den Kontext.

 

Francis: Ja, eigentlich kennen wir uns ja schon. Ich habe das gestern bespro-

chen im Kolloquium – ich habe das öfter, dass Leute die Fragen zurückwei-

sen. […] Es ist ja schwierig, sich vorzustellen, ohne auf Kategorien zurückzu-

greifen.

 

L: Ja, angefangen mit dem Namen, deswegen ist bei mir das Rattern im Ge-

hirn losgegangen. […] Aber beschließen wir, wir kennen uns. [lacht]17

In dieser Sequenz fällt es der_dem Interviewpartner_in schwer, sich vorzu-

stellen. Es wird deutlich, wie kompliziert es sein kann, sich jenseits norma-

17 Das Interview führte ich im Dezember 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Care trans_formieren

tiver Erzählungen zu verorten und eine stabile Subjektposition jenseits von

Zweigeschlechtlichkeit einzunehmen. Auch in queeren Räumen, wo zur Vor-

stellung oft der Name und das Pronomen genannt werden, kann eine Vor-

stellungsaufforderung zu Unsicherheit führen. So erfahre ich später, dass

sich die_er Forschungspartner_in unsicher war, welcher Name aktuell passt,

und eine Namensänderung plante. Ich bringe queeres Geschlechterwissen ins

Feld mit und ein. Deutlich wird, dass die Person sich unsicher ist, ob mei-

ne Fremdzuschreibung und ihre Selbstdefinition übereinstimmen. Ich stärke

die_den Interviewpartner_in in ihrem Impuls, die Frage zu verweigern, und

wirke Scham entgegen, indem ich betone, dass es anderen ähnlich gehe; ich

kollektiviere und theoretisiere die Herausforderung.

Geschlechtliche Zusammenarbeit setzt sich im Schreiben fort. Im An-

schluss an das eben erwähnte Interview fragte ich mich: Wodurch können

unstabile geschlechtliche Subjektpositionen in der Forschung ihren Raumfin-

den (Browne/Nash 2010: 2)? Kath Browne und Catherine Nash beschäftigten

sich damit, wie wir empirisch forschen können, wenn – wie queere Theorie

suggeriert – Subjekte und Subjektivitäten unstabil und fluide sind (ebd.: 1).

Es gibt keine einfache Antwort auf die Frage, wie sich geschlechtliche Vielfalt

in einem Forschungsprozess der Stabilisierung und Kategorisierung entzie-

hen kann. Es ist mit Aufwand verbunden, trans, nicht-binäre und gender-

fluide Verortungen in ihrer Beweglichkeit zu zeigen. Bei Personen, die sich

als gender-fluide verorten, verwende ich unterschiedliche Pronomen, wenn

dies gewünscht wird. Um eine Homogenisierung von trans Perspektiven zu

vermeiden, interviewte ich sowohl binäre also auch nicht-binäre trans sowie

genderqueere Personen, die unterschiedliche Vorstellungen von Geschlecht

vertraten. Im Sinne geschlechtlicher Selbstbestimmung versuchte ich, so vie-

le Freiräume wie möglich zu schaffen und Prozesse der Vereindeutigung im

Kontext der Forschung sichtbar zu machen.

Meine Interviewpartner_innen konnten selbst entscheiden, ob und wie

sie anonymisiert werden. Wir führten ein Gespräch über die Risiken einer

etwaigen Nicht-Anonymisierung. Einige wollten nicht anonymisiert werden,

diesem Wunsch kam ich nach; dies ist eine Form der Wertschätzung ak-

tivistischer Arbeit, die oft unsichtbar und unterbezahlt ist. Einige meiner

Interview- und Forschungspartner_innen habe ich namentlich anonymisiert,

ebenso ihre Wohnorte und die Organisationen und Initiativen, in denen sie

aktiv sind. Sorgfältig gingen wir gemeinsam die Interviewtranskripte durch

und sprachen ab, welche Ausschnitte nicht veröffentlicht werden sollten, um

zu verhindern, dass diese Partner_innen Schaden davontragen. Dies war

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit 65

ein Mehraufwand in meiner wissenschaftlichen Praxis, um geschlechtliche

Selbstbestimmung zu ermöglichen. Gemäß dem Ansatz »Do no harm« (u.a.

Hough 2003; Stacey 1988) versuche ich, durch meine Forschung keinen

Schaden anzurichten.

2.6 »Forscht mit uns, nicht über uns.«

»Es wäre sicherlich produktiv, den Erfahrungen von Aktivist_innen in Bezug

auf die Kooperationmit Akademiker_innen Raum zu geben und sowertvolle

Aufschlüsse über die tatsächliche Nützlichkeit wissenschaftlichen Wissens

in Intervention zu erhalten. Dieser Fokus auf Nützlichkeit birgt zugleich die

Gefahr, Wissen auf seine unmittelbare Anwendbarkeit zu reduzieren und

damit auf Verwertbarkeit. Dies bedeutet im schlechtesten Fall eine Emer-

genz mit hegemonialen akademischen und gesamtgesellschaftlichen Ver-

hältnissen.« (König/Steffens 2013: 276)

Der Aufforderung, direkt mit Aktivist_innen in Dialog zu treten, folgte ich.

Ich fragte alle Interviewpartner_innen nach ihren bisherigen Erfahrungen

mit Wissenschaftler_innen, nach ihren Wünschen an Wissenschaft und da-

nach, welche Themen im Bereich Trans sie erforschenswert finden. Auch das

verstehe ich als eine Praxis Sorgender Ethnographie. Trans Aktivist_innen be-

richtetenmir von einer research fatigue und einer Unzufriedenheit mit Studien

zu trans Themen. Einige wünschten sich mehr Forschung im Bereich Medi-

zin, andere eine engagierte sozialwissenschaftliche Forschung. Wiedergeben

möchte ich zunächst Wünsche, die Rahel äußerte:

Francis: Was wünschst du dir von Forscher_innen, die zu trans Themen ar-

beiten?

 

Rahel: Die Art und Weise, wie ihr mit euren Ergebnissen umgeht. Es gibt

viele Forschungsergebnisse in den Trans und Gender Studies, die Dinge

klarstellen, die von der Politik ignoriert werden. […] Dass diese Ergebnisse

nicht in der Forschungsbubble bleiben, sondern dass man sie der Politik

aufzwingt. Außerdem fände ich es gut – dasmachst du ja schon –, wennman

auf trans Leute eingeht, partizipative Forschung macht und die Ergebnisse

mit der Community teilt. Denn meistens verschwinden die verschiedenen

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Care trans_formieren

B.A.-, M.A.- und Doktorarbeiten, werden an der Uni abgegeben, und man

hört nie wieder was von seinem Interview.«18

Rahel beschreibt eine Erfahrung, die mir viele trans Aktivist_innen schilder-

ten: Sie geben ein Interview – für sie ein ehrenamtlicher Aufwand –, und im

Nachhinein wird ihnen nicht wie abgesprochen die fertige Arbeit geschickt.

Sie bleibt in der »Forschungsbubble«. Diese unengagierte wissenschaftliche

Praxis führt dazu, dass immer weniger trans Personen bereit sind, für In-

terviews zur Verfügung zu stehen. Für Rahel ist wesentlich, dass Forschung

sich für geschlechtliche Selbstbestimmung einsetzt. Interessant ist, dass Ra-

hel mir ein partizipatives Design zuschreibt, obwohl dies nur ansatzweise der

Fall ist: Ich arbeite nicht mit Co-Forscher_innen, aber allein die Frage nach

bisherigen Erfahrungen mit Forschung und nach eigenen Wünschen scheint

Räume der Partizipation zu öffnen. Ich teile Rahels Ziele: Auch ich möchte,

dass meine Studie den Weg in die Welt findet und nicht in einer Schublade

verstaubt. Der Forderung, für Öffentlichkeit zu sorgen, komme ich als akti-

vistische_r Forscher_in nach.

Alecs, ein trans Vollzeitaktivist, ergänzt diese Perspektive um ein Plädoy-

er für Insider-Forschung. Das Wichtigste sei für ihn, was auch für die Poli-

tik gelte, nämlich: »›Nothing about us without us.‹ Schreibt nicht über uns,

sondern sprecht mit uns.« Er befürworte vor allem Forschung, die aus der

Community komme, da jene von einer größeren Sensibilität geprägt sei. Von

Wissenschaftler_innen wünscht er sich, dass man

»sich nicht an den Schreibtisch setzt, weilman denkt: ›Boah, ist das ein span-

nendes Thema: Männer, die Frauen werden, und Frauen, die Männer wer-

den‹, und dann irgendwas dazu schreibt. Sondern sich auf Augenhöhe mit

transMenschen begibt, sich auf ihreWelt einlässt; Forschungmacht, die un-

terstützt und nicht nur den eigenen Interessen entspricht. Das ist eine Her-

ausforderung, das braucht mehr Zeit, weil es Zeit braucht, um sich einzulas-

sen, nicht nur auf das Thema, sondern auf die Lebenswelt, Realität, Gedan-

kenwelt, Community, Sprache.«19

Auch für Alecs ist partizipative Forschung, die nicht über, sondern mit trans

Personen forscht, wesentlich. Dabei betont er die Notwendigkeit einer ent-

schleunigten Forschung, da es Zeit brauche, sich auf trans Lebenswelten ein-

18 Das Interview führte ich im Juni 2017.

19 Das Interview führte ich im Mai 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit 67

zulassen. Studien, in denen die Neugier von cis Forscher_innen im Mittel-

punkt steht, kritisiert er.

Die Erfahrungen von Alecs und Rahel mit Forscher_innen, die nichts an

die Community zurückgeben oder die auf eine stereotype Art zumThema ge-

schlechtliche Vielfalt forschen, sind Gründe, warum aktuell viele trans Orga-

nisationen nur noch ungern mit Forscher_innen zusammenarbeiten, die sie

nicht persönlich kennen. Die Verweigerung der Zusammenarbeit lässt sich

als Antwort auf epistemische Gewalt beschreiben. Lange Zeit haben sich die

meistenWissenschaftler_innen, die zu transThemen forschten, an der Patho-

logisierung und Exotisierung von trans Lebensweisen beteiligt (Hoenes/Koch

2017). In der Erzählung von Alecs wird auch die enge Verzahnung von Politik

und Wissenschaft im Feld Trans deutlich; er selbst beteiligt sich an beiden

Sphären und betont, dass hier wie dort die gleichen Prinzipien der Selbstbe-

stimmung zentral seien.

Leo wünscht sich mehr Forschungen, in denen Fragen der Fürsorge im

Zentrum stehen und in denen transaktivistische Normen infrage gestellt wer-

den. Er sagt dazu:

»Du hast spannende Fragen gestellt. Über manches habe ich mir noch kei-

ne Gedanken gemacht, außer an diesem Tisch. Was ich interessant fände,

wären Fragen über Autonomievorstellungen, über Tabus, Verletzbarkeiten,

Vulnerabilität, Scham, Neid. Darüber, was wir wollen – aneinander undmit-

einander; ob wir nicht positiver über Abhängigkeit und Verletzbarkeit spre-

chen wollen und ob das integrierbar ist in eine Unterstützungspraxis. Und

wie gesagt, deine Frage, die du gestellt hast, zum Thema Tod und Sterben,

und dass das Teil von Biographien ist, also dass das wahrgenommen wird –

wenn du die Frage weiter stellst, sag ich: Super, die sollte häufiger gestellt

werden. Wie sind die eigenen Pflegebiographien?«20

Das Zitat legt nahe, dass Leo sich weitere Forschung wünscht, die das Thema

Care explizit zumThemamacht, in Bezug auf Sorgearbeit innerhalb von trans

und queer/feministischen Communities, aber auch in Bezug auf die Bedeu-

tung von Fürsorge in der eigenen Biographie.

Andere Forschungspartner_innen äußern Wünsche, die in andere Rich-

tungen weisen. Nina wünscht sich Studien, die die Effekte von Hormonen

genauer erforschen, um diese besser auf trans Personen abstimmen zu kön-

nen. Aktuell nehme man als trans Frau »einfach Hormone, die die Frau in ih-

20 Das Interview führte ich im März 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Care trans_formieren

renWechseljahren nimmt. […] Statistiken brauch ich nicht. Ich brauche keine

Statistiken, wie viele trans Menschen es gibt.« Für Nina steht die verbesserte

Gesundheitsversorgung für trans Personen im Vordergrund. Sie äußertWün-

sche an die Forschung, die sich mit einer empirischen ethnographischen For-

schung nicht verwirklichen lassen. Viele Personen machen die Relevanz von

Forschung vor allem an den Effekten auf die medizinische Versorgung fest.

Michelle wünscht sich, dass sich Forscher_innen stärker der Realität an-

nähern. In den vergangenen zwanzig Jahren habe sie erlebt, dass viele trans

Menschen im Umgang mit Psychiatrie und Medizin diejenige biographische

Geschichte erzählten, die sie glaubten, erzählen zu müssen. Das habe sie

selbst so erlebt, zu einer Zeit, als die trans Szene aus Einzelpersonen bestand

und es noch keine trans Vereine gab:

»Da hat man sich vorinformiert, und es wurde gesagt: ›Wenn du da ein Ge-

spräch hast, musst du erzählen, dass du ganz extrem Frau sein willst, und

zum Gespräch musst du geschminkt hingehen. Du musst in einem kurzen

Mini hingehen, du brauchst High Heels, sonst wirst du nicht ernst genom-

men.‹ Das hat mich aber nicht interessiert, weil ich schon damals gesagt ha-

be: Ich bin, wie ich bin, undmein Gender stimmt nichtmit demKörper über-

ein.

Ich hatte beim Gespräch im Universitätsspital in Basel tatsächlich die Erfah-

rung, dass ich gefragt wurde, wie groß ich meine Brüste möchte. Da habe

ich gesagt: ›Die wachsen so groß, wie sie wachsen. Gibt es ein A, gibt es ein

A; gibt es ein B, gibt es ein B. Das ist so, wie es die Natur mit den Hormo-

nen produziert –.‹ Da wurde ich unterbrochen, und es wurde gesagt: ›Das ist

nicht typisch trans. Trans Frauenwollen immermöglichst die größten Brüste

haben.‹ Dieses Klischeebild ist verbreitet.

Davon weg und hin zu der real existierenden Diversity zu kommen, hier se-

he ich Forschungsbedarf. Aufzuzeigen, dass Geschlecht viel breiter gestreut

ist und klassisch Mann, klassisch Frau, diese gesellschaftlichen und soziolo-

gischen Konstrukte, nicht alles sind, und es vielen Menschen nicht darum

geht, dem einen oder dem anderen Extrem anzugehören, sondern zu sich

selbst zu finden. Dazu wünsche ich mir Forschung.

Ich treffe immer wieder junge trans Menschen, die wissen, dass ein quee-

rer Weg in der Schweiz machbar ist, aber dennoch in der Therapie eine Ge-

schichte erzählen, die sie zu einem Stereotyp macht, um ihr Ziel schneller

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit 69

zu erreichen: aus Angst, nicht wahrgenommen zu werden, aus Angst, dass

es länger dauert, bis sie ihren Weg machen können.«21

Michelle wünscht sich eine trans Forschung, die die Vielfalt von trans Lebens-

weisen aufzeigt und hegemonialen Bildern entgegenwirkt. Indem Ethnogra-

phie die gelebten Erfahrungen von Menschen zu erzählen versucht, stellt sie

Stereotype infrage (Davis/Craven 2016: 99). Bereits in den Wünschen zeigt

sich die Diversität von Vorstellungen von Geschlecht und geschlechtlichen

Verortungen innerhalb von trans/nicht-binären Räumen. Darüber hinaus er-

wies sich die Frage, ob und wie Forschung für trans Communitys nützlich

sein kann, als kompliziert. Denn die Communitys sind divers und die Wün-

sche meiner Forschungspartner_innen unterschiedlich. Ich plädiere dafür,

im Kontext einer engagierten Forschung direkt mit Forschungspartner_in-

nen über Erfahrungen mit und Erwartungen an Forschungen ins Gespräch

zu kommen.

2.7 Zusammenfassung

In diesem Kapitel habe ich aufgezeigt, dass die Binaritäten Insider- und

Outsider-Forschung sowie Aktivist_in und Forscher_in im Feld in Bewegung

gebracht werden müssen. Nur so kann die Komplexität der Positionierung in

der ethnographischen Forschung aufmerksam beschrieben werden.

Zudem habe ich das Konzept der Sorgenden Ethnographie entwickelt.

Eine Sorgende Ethnographie lenkt den Blick auf Sorgearbeit und Sorgebe-

ziehungen, beides oft unsichtbare Bestandteile ethnographischer Praxis; ge-

meint sind Sorgebeziehungen im Feld und die Selbstsorge und Für_Sorge, die

die forschende Tätigkeit überhaupt ermöglichen.22 Eine Sorgende Ethnogra-

phie nimmt Machtdynamiken und Machtungleichgewichte im Forschungs-

prozess kritisch in den Blick, auch in Bezug auf die Frage, wer von der For-

schung profitiert und für wen sie zugänglich ist. Ausführlich habe ich mich

mit Geschlechtlicher Zusammenarbeit als einer Form von Care und queerer

Forschungspraxis beschäftigt.Geschlechtliche Zusammenarbeit zeichnet sich

dadurch aus, dass eine Praxis des Sichsorgens für geschlechtliche Selbstbe-

stimmung gepflegt wird.

21 Das Interview führte ich im Mai 2017.

22 Zu »sorgender Theoriearbeit«: Niggemann 2020.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Care trans_formieren

Die Leistung queerer Ethnographie liegt darin, genau hinzuschauen, Ge-

schlechterarbeit sichtbar und transparent zu machen und eine forschende

Sorgearbeit zu leisten, die geschlechtliche Selbstbestimmung ermöglicht.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. »Da wirst du von mir eine ganz andere

Geschichte hören.«

Trans Prekarität, Klasse und Care

Während ich zu Beginnmeiner Forschung sozio-ökonomische Fragen nur am

Rande betrachtete, wurde im Laufe der Zeit deutlich, dass kollektive trans

Care-Praktiken unmittelbar mit prekären Lebens- und Arbeitsverhältnissen

verbunden sind. Viele meiner Interviewpartner_innen waren zum Zeitpunkt

der Interviews und darüber hinaus von Einkommensarmut betroffen. Sie be-

ziehen Sozialhilfe oder Arbeitslosengeld 2, stocken Transferleistungen auf

oder sind prekär selbstständig tätig. Ein Großteil der trans Sorgearbeit, die

trans und nicht-binäre Aktivist_innen leisten, findet unter prekären Bedin-

gungen statt; gleichzeitig ist sie ein Versuch, mit Prekarität umzugehen. In

diesem Kapitel nehme ich prekäre Lebens- und Arbeitsverhältnisse und den

Umgang von trans/nicht-binären Personen mit diesen Verhältnissen in den

Blick. Es geht um folgende Fragen: Wie organisieren trans Personen unter

prekären Bedingungen Für_Sorge? Welche Bedeutung haben finanziell und

rechtlich ungesicherte Bedingungen und die Kategorie Klasse für trans Sor-

gearbeit?

Anknüpfend an die feministische Gruppe Precarias a la Deriva verwende

ich ein Konzept von Prekarität, das über unsichere Lohnarbeitsverhältnisse

hinausgeht. Die Beteiligten beschreiben Prekarität als eine Verbindung ma-

terieller und symbolischer unsicherer Bedingungen, als eine Unsicherheit »in

Bezug auf einen nachhaltigen Zugang zu jenen materiellen und immateriel-

len Ressourcen, die für die volle Lebensentfaltung eines Subjektes grundle-

gend sind« (a la Deriva 2011: 45). Eine geschlechter- und queertheoretische

Betrachtungsweise der Konzepte Prekarisierung und Prekarität »überwindet

die Engführung auf Erwerbsarbeit, geht von einem erweiterten Arbeitsbe-

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Care trans_formieren

griff aus und nimmt zentral auch Fürsorgetätigkeiten und Sorgeverhältnisse

in den Blick« (Motakef and Wimbauer 2019: 788).

Häufig wird in queertheoretischen Debatten zwischen zwei Formen der

Prekarität unterschieden. Einerseits wird sie als Effekt einer Prekarisierung

gefasst, einer von machtvollen Instanzen und Herrschaftsprozessen durch-

gesetzten Verunsicherung. Aus der anderen Perspektive resultiert sie daraus,

dass wir für unser Überleben schon immer auf andere verwiesen sind (Butler

2006).

Der Begriff der Prekarisierung verweist auf einen Abbau gesicherter Ar-

beitsplätze, sozialer Absicherung und in der Gesundheitsversorgung. Diese

Debatte bezieht sich insbesondere auf Felder, die vorher vergleichsweise ab-

gesichert waren, zum Beispiel das cis-männliche sogenannte Normalarbeits-

verhältnis.

Ich selbst schließe in die Begriffe um Prekarität und Prekarisierung neben

sozio-ökonomischer Unsicherheit auch soziale Beziehungen, Zeitressourcen,

Emotionen und Anerkennung als Kriterien ein. Die Frage nach der Mög-

lichkeit, als Subjekt einen gesellschaftlichen Platz zugestanden zu bekom-

men und einnehmen zu können, muss mit Arbeitsverhältnissen zusammen-

gedacht werden (Lorenz/Kuster 2007: 20). ImMittelpunkt dieses Kapitels ste-

hen die spezifischen Unsicherheitserfahrungen, mit denen trans Personen,

insbesondere trans Frauen und gender-nicht-konforme transMenschen, kon-

frontiert sind.Diese Erfahrungenwerden in feministischenDebatten umPre-

karisierung bisher kaum in den Blick genommen.

Das Kapitel ist wie folgt aufgebaut: Ich begleite drei trans Personen durch

ihren prekären Alltag und bei ihrem Umgang mit strukturellen und ökono-

mischen Unsicherheiten. In 3.1 gehe ich mit Nina durch das Dorf, in dem sie

lebt. Nach ihrem trans Coming-out verlor sie ihre berufliche Anstellung und

ihre sozialen Kontakte. Ein BDSM-/Fetisch-Club wurde zu einem wichtigen

Ort für sie und zum Ausgangspunkt neuer sozialer Beziehungs- und Arbeits-

netzwerke. Nina betont die Ambivalenz zwischen ihrer gewonnenen Freiheit

und der Prekarität, mit der sie konfrontiert ist. Ausgehend von Jack Halbers-

tams Konzept der Metronormativität werde ich die Verschränkung von Klas-

se, Geschlecht und Urbanität in den Blick nehmen. Zudem wird es um die

Verschränkung ökonomischer und sozialer Prekarität gehen. Welche Auswir-

kungen hat die Zentrierung von trans Selbsthilfe im städtischen Raum für

Personen wie Nina? In 3.2 wird deutlich, dass auch in städtischen trans Räu-

men Klassenunterschiede und Klassismus den Zugang zu Für_Sorge erschwe-

ren. Madeleine ist erwerbslos und chronisch krank. Sie macht auf die Aka-

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Trans Prekarität, Klasse und Care 73

demisierung und Lohnarbeitszentrierung urbaner trans Räume aufmerksam

und betont die Verschränkung der Kategorien Klasse, Gender, Alter und Abi-

lity. In 3.3 nehme ich Sorgeketten innerhalb von trans Räumen in den Blick.

Für von Prekarität betroffene trans Personen bietet die Weitergabe transiti-

onsbezogenen Wissens an wohlhabende trans Personen eine Möglichkeit für

einen informellen Zuverdienst. Im Zentrum steht die erwerbslose Schweizer

Vollzeitaktivistin Michelle, die wohlhabende trans Frauen gegen Spende zu

genitalangleichenden Operationen nach Thailand begleitet. Kollektive Versu-

che, mit Prekarität umzugehen, und Politiken der Ent_Prekarisierung stehen

im Zentrum des Kapitels 3.4. Im Kontext kollektiver trans Für_Sorge werden

ökonomische Praktiken der Umverteilung und Solidarität entworfen, sei es

durch Crowdfunding, Binder-Sammlung1 oder informelle Zuverdienstmög-

lichkeiten, sei es durch wirtschaftliche Utopien.

3.1 »Ich mache hier einfach meinen kleinen Beitrag.«
Trans Prekarität, Care und Metronormativität

Ich sitze im Zug nach Interlaken, einem Schweizer Ferienort im Berner Ober-

land. Ich bin auf demWeg zu meinem Interview mit Nina, einer trans Frau,

mit der mich Sasha, ein_e lokale_r nicht-binäre_r Aktivist_in aus Zürich,

vernetzt hat. Ich war damals auf der Suche nach Gesprächspartner_innen,

die nicht studiert hatten, jenseits der Großstädte. Sasha hatte Nina bei einer

Podiumsdiskussion zum Thema »Heimat« kennengelernt. Als ich Nina auf

Facebook anschrieb, lud sie mich ein, sie zu besuchen. Seit einigen Wochen

sind wir auf Facebook befreundet, fast täglich lese ich ihre Posts und chatte

mir ihr. Nach ihrem Coming-out als trans Frau wurde ihr gekündigt, ihre

Partnerin verließ sie, und fast alle Freund_innen brachen den Kontakt ab. –

Eine Durchsage reißt mich aus meinen Gedanken. Der Zug wird in wenigen

Minuten in Interlaken einfahren. Zum letzten Mal hole ich mein Smart-

phone raus, öffne Facebook und schaue mir ein Foto von Nina an, damit

ich sie erkenne. Ninas Motto auf Facebook lautet: »Genieß den Augenblick,

denn der Augenblick ist dein Leben«, und sie strahlt mir auf dem Screen

entgegen. Der Zug fährt in den Bahnhof ein. Die zwei Backpacker_innen

neben mir stürmen bereits zur Tür.

1 Ein Binder ist ein ähnlichwie ein Tanktopgeschnittenes Kleidungsstück, das denBrust-

korb abbindet, um ihn flacher wirken zu lassen.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Care trans_formieren

Auf dem Bahnsteig sehe ich Nina sofort. Sie ist groß, hat lange blonde

Haare und trägt eine knallrote Jacke. Sie läuft zielgerichtet auf mich zu. Zur

Begrüßung geben wir uns drei Küsschen. ImHintergrund ragt der Hausberg

in den Himmel. Auf seiner Spitze glitzert der Schnee. Die bunten Schirme

der Gleitschirmspringer sind als Konfetti am Himmel zu sehen. »Wow, ist es

hier schön«, sage ich, und sie strahlt. »Ja, das ist meine Heimat hier. Andere

kommen hierher in den Urlaub.«

»Wo wollen wir das Interview führen?«, frage ich, und sie hat sofort eine

Idee. Vorbei an Hostels, gehobenen Hotels und Restaurants machen wir

uns auf den Weg zum Supermarkt, um uns für das Interview mit Essen zu

versorgen. »Letzten Monat war es hart mit der Sozialhilfe, ich hatte gar

nichts mehr zu essen«, erzählt mir Nina, während ich auf die teuren Preise

des Supermarkt-Buffets blicke. Mein Angebot, sie einzuladen, lehnt sie ab.

Nachdem ich mir einen überteuerten Salat gekauft habe und Nina sich

ein Stück Kuchen, folge ich ihr einen Weg am Fluss entlang. Immer wieder

kommen uns Familien in Wanderausrüstung entgegen. Es ist ein warmer

Apriltag. Ich merke, dass ab und an Personen Nina mustern.

Nach einer Viertelstunde kommen wir an ihrer Lieblingsbank an. Im

Hintergrund das Rauschen der schnell fließenden Aare. Ich stelle das Auf-

nahmegerät unter die Bank. »Worum geht es noch mal?«, fragt Nina. Ich

erzähle ihr, dass ich zu Unterstützung und Freund_innenschaft zwischen

trans Menschen forsche. »Da wirst du von mir aber eine ganz andere Ge-

schichte hören«, betont sie. »Ich gehe seit eh und je meinen eigenen Weg.«

Ich bitte sie, sich vorzustellen. »Ich bin die Nina, komme aus den Bergen

von Unterseen und bin 41 Jahre alt.«

Ich frage sie, inwieweit sich ihr Leben nach ihremComing-out vor vier Jahren

verändert hat. Sie erzählt: »Eigentlich ist es fast wie vorher, nur dass die

Freundschaften auseinandergegangen sind. Wir hatten hier eine Clique,

mit der Trennung ist alles auseinandergebrochen. Das ist weg. Ein guter

Freund ist mir geblieben.« Sie atmet tief ein und fügt hinzu: »Als ich mit

der Transition angefangen habe, bin ich natürlich überglücklich gewesen

und ein bisschen ausgeflippt. […] Die wussten ja nie was, auch mein Vater

wusste nie was.« Nur Ninas Exfreundin wusste bereits, dass Nina einen

»Hang zu Frauenkleidern hatte«. Jene allerdings hatte ihr verboten, sie öfter

als einmal im Monat zu tragen. Nach ihrem Coming-out schämte sich ihre

Exfreundin für sie. »Das haben sie alle«, sagt Nina. Sie hatten Angst, mit ihr

auf der Straße gesehen zu werden.

 

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Trans Prekarität, Klasse und Care 75

Nina fügt hinzu: »Was ich heute natürlich nicht mehr habe im Vergleich

zu damals, ist ein Job. Den habe ich auch verloren.« Ihr Chef sagte: »Du

kannst hier weiterarbeiten, aber nicht als Frau.« Dabei war er eigentlich

ein Freund und Nina seine erste Mitarbeiterin. Wegen »Transsexualität«

kündigen durfte er ihr nicht, also gab er andere Gründe an. Nina hatte im

Sonderfahrzeugbau gearbeitet, Polizeiautos gebaut. Ihr Chef hatte wohl

Angst um seinen Ruf. »Ich habe ihm immer wieder gesagt, es gibt hier in

der Schweiz auch trans Menschen bei der Polizei. Aber er hat ein Problem

damit.«

Vor ihrem Coming-out überwies Ninas Hausarzt sie wegen psychosomati-

scher Magen- und Rückenschmerzen zu einem Psychologen: »Ich wusste

selbst nicht genau, was los ist. Ich hatte ja dieses heimliche Ding, dachte

aber, es sind andere Sachen, die mir so zusetzen.« In der ersten Therapiesit-

zung äußerte sie die Vermutung, dass es ihr schlecht gehe, weil ihre Mutter

früh gestorben und weil sie bei der Arbeit unzufrieden sei. Sie erinnert sich:

»Aber dann antwortete er: ›Ja, das geht allen so, mal mehr, mal weniger.‹

[…] – Oh scheiße, was mache ich hier, er kann mir auch nicht helfen.« Ihr

wird klar: »Es kann nur noch das heimliche Ding sein. Und als ich ihm das

zaghaft gesagt habe, ist schon nach dieser Sitzung eine riesige Last abge-

fallen. Ich konnte es endlich mal jemandem sagen.« Nach einer längeren

Schweigepause resümiert sie: »Heute im Vergleich zu damals […] ich bin

grundsätzlich sicher glücklicher. Ich kann das sein, was ich bin, und muss

nichts verheimlichen. Ich bin frei.«

Nina ist nun seit vier Jahren auf Jobsuche. Heute ist ihr klar: »Ich möchte gar

nicht mehr das machen, was ich vorher gemacht habe. Das sagt mir nichts

mehr.« Sie bewirbt sich zwar noch in diesem Bereich, will aber langfristig

eine andere Richtung einschlagen. Lachend erklärt sie mir: »Ich will mich

selbstständig machen. Ich gehe putzen. Ich habe schon ein, zwei Verträge

und schaue weiter. Aber ich will nicht nur putzen, ich will auch andere

Dienstleistungen anbieten. Und ich schaue auch nach Teilzeitjobs, Verkauf,

was mich gerade anspricht. Oder auch Fahrerin, Kategorie B, Lieferwagen.

Aber dasMechanische, das sagtmir nichts mehr. Und das ist auch schwierig:

In welcher Garderobe gehst du dich da umziehen? Und vielleicht haben die

was dagegen? Obschon, man soll ja nicht immer alles negativ malen, weißt

du, ich habe nichts mehr zu verbergen. Mir ist es egal, in welche Garderobe

ich gehe. Sie haben die Probleme. In der Schweiz sagen die Leute: ›Toll, wie

mutig du bist‹, aber wenn es dann um eine Anstellung geht, ist es doch

nicht so.« Nina betont, dass es anderen trans Frauen ähnlich geht: »Die

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Care trans_formieren

einen haben ihren Job verloren, die anderen hatten schon zuvor keinen.«

Insbesondere trans Frauen, die nicht passen2, haben es schwer auf dem Ar-

beitsmarkt: »Diese trans Menschen haben es schwerer als die unsichtbaren,

weil es ja doch wieder um das Äußerliche geht. […] Also mir ist auch klar,

dass man mir das ansieht. Aber ich habe da kein Problemmit. Mich kennen

viele Leute hier. Überall kennen mich die Leute ein bisschen, mehr oder

weniger.«

Nina schautmich an: »Jedenfalls habe ich diesen Job dort nichtmehr, meine

Exfreundin nicht mehr, aber mein Ex-Chef hat jetzt meine Exfreundin.« Ich

schaue sie entsetzt an. »Ach du Scheiße«, rutscht mir heraus. Sie beschwich-

tigt mich und betont, dass sie nicht mehr wütend sei. Nach einer längeren

Schweigepause schaut sie mich an und sagt: »Es ist so schön, wenn du frei

sein kannst, hier auf diesem Bänkle hocken, mit dir quatschen, und nicht

die ganze Zeit denkst: Sieht mich jemand, sieht mich jemand?«

Nina erzählt mir, dass sie mit anderen trans Personen nicht viel zu tun

habe. Vor ihrem Coming-out lernte sie allerdings eine andere trans Frau

kennen: »Wir sind den Weg ein bisschen zusammen gegangen. Sie wusste

schon Bescheid.« Nina erzählt: »Wir sind mal zu zweit nach Zürich zu

Trans-Hilfe gegangen, aber ja […], wir wussten alles, wir brauchten nichts.«

Nina ist noch Mitglied, kann aber ihren Beitrag nicht bezahlen. Sie hat

damals den Rechtsdienst in Anspruch genommen, als sie unsicher war, ob

ihr Psychologe sie weiterhin unterstützen und ihr das Gutachten für die

Hormonbehandlung ausstellen würde.

Aktuell begleitet Nina einen trans Jungen im Nachbardorf. Sie fährt ihn zu

seinen Terminen bei Ärzt_innen und Psycholog_innen und trifft ihn regel-

mäßig. Ihr Therapeut hat sie darauf angesprochen, sie gefragt, ob sie das

übernehmen könne. Nina sagt: »Das ist ehrenamtlich, aber ich habe einen

100-Franken-Coop-Gutschein bekommen. Genau im richtigen Moment. Ich

habe nicht damit gerechnet, ich habe ja nichts verlangt. Ich kann dann

auf dem Sozialamt sagen, ich arbeite ehrenamtlich. Also ich mache nicht

2 Der Begriff »Passing« kommt aus dem Englischen und bedeutet »als … durchgehen«.

Aus einer heteronormativitätskritischen Perspektive kann »Passing« verstanden wer-

den als in dem Ausdruck der eigenen Geschlechtsidentität anerkannt zu werden. Die

Geschlechtskritische »Passing«gruppe des Vereins TransInterQueer e. V. schreibt: »Wir wol-

len uns nicht an-passen. Wir wollen unseren Identitäten entsprechend leben. Dabei

geht es uns nicht darum, als stereotype ›Männer‹ oder ›Frauen‹ zu passen.« (TransIn-

terQueer o. J.).

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Trans Prekarität, Klasse und Care 77

gar nichts.« Ich frage kritisch nach der unbezahlten Arbeit, für die sie ihr

Therapeut einspannt. Nina betont: »Ich würde es auch für einen anderen

Menschen tun, wenn ich jemandem helfen kann, mache ich es gern.«

Der wichtigste Ort für Nina ist nun ein BDSM-Club in der Nähe von Zürich.

Sie erzählt: »Ich habe mit der Kollegin einen Ort gesucht, wo wir hinkönnen

und so sein können, wie wir sind. Und dann sind wir auf diese Party in

Zürich gestoßen. Diese Fetisch-Party. Das war wunderbar, dort habe ich

Selbstvertrauen gewonnen. Dort sind Menschen, die dich akzeptieren. Und

wenn du dort an die richtigen Menschen gerätst, kannst du das passend

zusammensetzen. Also ich bin schon am Aufbauen meines Netzes und des-

halb ist mir diese Party so wichtig. Ich habe alle Leute dort kennengelernt,

und es baut sich fast alles darauf auf.«

Nina sagt zu mir: »Weißt du, ich habe eh die Berge und die Natur, und

das ist das Größte, was ich habe.« Ich antworte: »Ja, du hast auf jeden Fall

den schönsten Wohnort, den ich je gesehen habe.« Sie fährt fort: »Darum

komm ich ja nicht weg hier. Ich hatte auch mal eine Phase: Ich will weg, ihr

könnt mich mal hier. Aber dann kam wieder die Phase: Ich zeig es allen.

Und ich kann hier nicht weg. Wenn ich hier weggehe, dann fehlt mir was.

Es ist nicht ausgeschlossen, wegzuziehen, aber dann müsste etwas Großes

sein. Ich gehe zu einem Herren putzen, der in Zürich lebt. Das ist ein weiter

Arbeitsweg für drei Stunden Putzen. Aber ich mach das lieber so, als nach

Zürich zu ziehen und mir das Ding dort aufzubauen. Ich will hier wohnen –

und in Amerika hättest du größere Arbeitswege! Weißt du, ich bin hier auf

die Welt gekommen, und ich will auch hier wieder gehen. Klar gibt es auch

andere schöne Orte auf dieser Welt. Aber ich habe nicht das Geld, und ich

könnte nicht weg hier.«

Ich frage Nina, was sie sich von den trans Organisationen in der Schweiz

wünsche. Sie sagt bestimmt: »Nein, ich glaube, da gibt es sich gar nichts zu

wünschen, denn sie machen ihre Arbeit. Ich finde gut, dass es Menschen

gibt, die sich für Gerechtigkeit einsetzen. Es ist gut, dass das Thema Trans

so auch in die Öffentlichkeit kommt, weil: bevor ich geoutet war, kannte ich

das auch nicht. Ich kannte keine Person.« Von urbanem trans Aktivismus

distanziert sichNina eher: »Manmuss nicht etwas zu stark forcieren. Es kann

auch belästigend wirken, wenn es zu viel ist. Aber die machen sicher gute

Arbeit, und es ist nicht meine Aufgabe, das machen sie.« Später wird mir

klarer, wovon sich Nina abgrenzt. Sie sagt: »Da gibt es die trans Menschen,

die sich so extrem anziehen. Ein bisschen nuttig. Es ist ein Unterschied:

ländlich – städtisch. Wenn du dich ländlich so anziehst … Jeder soll sich so

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Care trans_formieren

anziehen, wie er will, aber wenn du so provozierst, musst dumit Reaktionen

rechnen.« Nina betont, dass auch sie ihren aktivistischen Beitrag leistet:

»Ich bin offen, transparent und verstecke mich nicht. Ich trage meinen

kleinen Beitrag dazu bei, so wie ich einfach bin.« Sie erzählt mir, dass eine

ehemalige Schulfreundin sie angeschrieben hat, auf Facebook: »Sie findet

es gut, dass es auch hier Paradiesvögel gibt, in dieser eintönigen öden Welt

hier; dieser konservativenWelt. In den Städten fällst du nicht auf, da kennen

die Leute das eher. Hier schaut schnell mal jemand. In der Stadt, da gibt es

alle Völker und Paradiesvögel.« Nina lacht mich an und sagt: »Ich mache

hier einfach meinen kleinen Beitrag im Berner Oberland.«

Ich frage Nina: »Und wenn du in die Zukunft denkst, wo siehst du dich da so

in zehn Jahren?« Nina betont, dass sie eigentlich nicht so weit schaue. »Aber

ich frage mich manchmal, wie ich in zehn Jahren aussehe. Und es wäre gut,

wenn ich spätestens in zehn Jahren auf meinen eigenen Beinen stehen und

mein Leben selbst finanzieren kann. Aber das sollte eigentlich schon vorher

geschehen.«

Nach dem eigentlichen Interview machen Nina und ich eine Wanderung

entlang der Aare. Nach einer guten Stunde machen wir eine Pause bei

einem Restaurant direkt am See. Sie bestellt sich einen Kaffee mit Schnaps,

und wir stoßen auf unsere Begegnung an. Auf dem Rückweg zeigt mir Nina

das Haus, in dem sie aufgewachsen ist, und das Haus ihres Vaters und

das ihres Bruders. Sie fragt, ob ich noch einen Kaffee bei ihr trinken will.

»Gern«, sage ich. Auf dem Tisch in Ninas Dachgeschosswohnung steht ein

eingerahmtes Bild ihrer Exfreundin, von getrockneten Blüten umrandet.

Die beiden hatten hier zusammen gewohnt. Wir schweigen eine Weile. Sie

erzählt mir, dass die Miete sehr teuer sei, und fragt mich, wovon ich lebe.

Ich erzähle ihr, dass ich ein Stipendium der Rosa-Luxemburg-Stiftung be-

kommen hätte, die Höhe aber für die Schweiz sehr gering sei. »Aber du hast

viel mehr als ich«, sagt sie und erläutert mir ihre monatlichen Ausgaben.

Insbesondere die hohe Miete für die Wohnung, die sie nun allein stemmen

muss, stellt für sie eine finanzielle Herausforderung dar. Gegen 18Uhr bringt

Nina mich zurück zum Bahnhof. Wir verabschieden uns mit drei Küsschen

auf die Wange, und ich verspreche, wieder einmal vorbeizukommen.3

Nina warnte mich bereits in ihrem ersten Satz, »dass sie mir eine ganz an-

dere Geschichte erzählen wird«. Offenbar möchte sie mir keine romantische

3 Das Interview führte ich im April 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Trans Prekarität, Klasse und Care 79

Geschichte von Freund_innenschaft und Sorge-Netzwerken unter trans Per-

sonen erzählen. Während viele trans Aktivist_innen in städtischen Räumen

ihre eigenen queeren Wahlfamilien aufbauen, ist dies nicht Ninas Ziel; sie

sieht sich als eine Person, die schon immer ihren eigenen Weg gegangen ist.

Wie erlebt Nina Prekarität, und welche Dimensionen spielen dabei eine Rolle?

Da Nina nach ihrem Coming-out von ihrem Arbeitgeber gekündigt wor-

den ist und ihr soziales Netzwerk den Kontakt abgebrochen hat, befindet sie

sich in einer sozial und ökonomisch prekären Situation; zudem ist ihreWohn-

situation unsicher. Wie Nina leben und arbeiten viele trans Personen unter

prekären Bedingungen. In Europa ist ein Großteil von ihnen Teil des »queeren

Prekariats« (Hollibaugh/Weiss 2015). Was macht das Leben von trans Men-

schen prekär? Viele trans Personen sind von Armut, unsicheren Beschäfti-

gungsverhältnissen und Erwerbslosigkeit betroffen. Ihr Lebensalltag ist häu-

fig durch dauerhafte Unsicherheit, intensive Ausbeutung, eine mangelhaf-

te Gesundheitsversorgung, das Fehlen existenzsichernder Renten und eine

prekäre Wohnsituation geprägt (Becker 2018). Der Arbeitsmarkt ist ebenso

wie andere gesellschaftliche Institutionen von Normen der Zweigeschlecht-

lichkeit durchzogen. Viele trans Personen verlieren wie Nina ihren Job nach

ihrem trans Coming-out (Fuchs u.a. 2012: 126). In der EU sind über 30 Pro-

zent aller trans Personen erwerbslos (Franzen/Sauer 2010). Die Verschrän-

kung von alltäglicher Diskriminierung, pathologisierenden Transitionsver-

fahren und ökonomischer Unsicherheit führt zudem dazu, dass viele trans

Menschen unter psychischen Belastungen leiden. Sie landen häufig in pre-

kären Teilzeitbeschäftigungen oder sind von Erwerbslosigkeit betroffen. Die

Mehrheit der trans Beschäftigten finanziert den eigenen Lebensunterhalt mit

informeller Arbeit oder geringen Löhnen, die keine Existenzsicherung im Al-

ter oder bei Krankheit zulassen (Becker 2018). Zudem sind viele trans Per-

sonen im Bildungssystem benachteiligt. Das Schulsystem ist von Cisnorma-

tivität durchzogen, was die hohe Quote an Schulabbrüchen unter trans Ju-

gendlichen erklärt und den Zugang zu Bildungsabschlüssen erschwert (Fütty

2017: 123). Nina spricht an, dass nicht alle trans Personen gleichermaßen von

Prekarität betroffen sind. Insbesondere berühre sie trans weibliche Personen.

Diesmacht deutlich, dass trans Prekarität aus einer intersektionalen Perspek-

tive betrachtet werden muss, die zum Beispiel die Verschränkung von trans

Feindlichkeit, Sexismus und bodyistischen Schönheitsidealen berücksichtigt.

Nina erlebt Prekarität jedoch auch auf einer sozialen und geschlechtli-

chen Ebene: durch fehlende soziale Ressourcen und durch Transfeindlichkeit

in ihrem sozialen Umfeld. Ihre vorherigen Sorge-Netzwerke stehen ihr nach

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Care trans_formieren

ihrem Coming-out größtenteils nicht mehr zur Verfügung. Immer wieder

wird ihre Zerrissenheit zwischen dem Wunsch, ihre transfeindliche Umge-

bung zu verlassen, und der Verbundenheit mit ihrem Geburtsort deutlich;

die Anbindung an trans Netzwerke durch einen Umzug in eine Stadt hat da-

bei nicht oberste Priorität für sie. Nina identifiziert sich mit ihrem Wohn-

ort. Immer wieder jedoch wird sie gefragt, warum sie nicht in die nächste

Stadt ziehe. Jack Halberstam verwendet den Begriff Metronormativität, um

eine queere »Besessenheit mit urbanen Kontexten« zu beschreiben, die er in

LSBTIQ-Subkulturen beobachtet (Halberstam 2005: 271). Zudem kritisiert er

die Konstruktion queerer Identität als etwas Großstädtisches, während zu-

gleich das ländliche queere Leben als eintönig und einschränkend abgewertet

werde (ebd.). JackHalberstam betont: »Rural and small-town queer life is gen-

erally mythologized by urban queers as sad and lonely, or else rural queers

might be thought of as ›stuck‹ in a place that they would leave if they only

could« (ebd.: 36). Die Großstadt gelte in queeren normativen Erzählungen

häufig als derjenige Ort, der es ermögliche, ein Coming-out zu durchlaufen

und danach sicher und offen zu leben und eigene soziale Netzwerke aufzu-

bauen (ebd.). Im Gegensatz dazu werde der ländliche Raum als risikoreicher

Raum konstruiert, in dem queere Menschen Anfeindungen ausgesetzt und

bedroht sowie einsam und isoliert seien (ebd.). Auch Nina bezieht sich auf

diese Dichotomie zwischen Großstadt und Land und betont immer wieder,

dass ihre Erfahrungen von jenen städtisch lebender trans Personen abwei-

che. Dabei ist sie sich sicher, dass sie nicht wegziehen möchte. Sie sieht ihre

Zukunft nicht in der Stadt.

JackHalberstam beschreibt die Verbindung vonUrbanität,Queerness und

Klasse: »Affluent gay populations are often described as part of a ›creative

class‹ that enhances a city’s cultural life and cultural capital, and this class

of gays are then cast in opposition to the small-town family life and values

of midwestern Americans.« (Halberstam 2005: 15) In Ninas Erzählungen wird

deutlich, wie Klasse und Nicht-/Urbanität auch in der Schweiz miteinander

verbunden sind. Generell spielt in meiner Forschung die Unterstützung im

prekären Alltag (Rechtsberatung, Wohnen, Gesundheitsversorgung, emotio-

nale Unterstützung) eine wichtige Rolle; gerade außerhalb der Großstädte

fehlt es jedoch oft an trans Versorgungs- und Infrastrukturen (Becker 2017).

Das Gesprächmit Nina zeigt, dass sich auch im ländlichen RaumWege finden

lassen – in diesem Fall, indem NinasTherapeut sie als Unterstützerin einbin-

det. Aber auch diese Dynamik ist als Ausdruck fehlender Infrastrukturen zu

verstehen.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Trans Prekarität, Klasse und Care 81

Wie geht Nina mit ihrer prekären Situation um? Sie entwickelt neue

Ressourcen und erschließt sich neue soziale Räume. Ein wichtiger Ort ist

der BDSM-Club, in dem sie Selbstvertrauen gewinnen kann, angenommen

wird und sich vernetzen kann; auch kann sie dort erste Schritte in Rich-

tung Selbstständigkeit gehen. Im Gegensatz dazu ist ihr Leben im Dorf

nach ihrem Coming-out durch große ökonomische Unsicherheit und eine

weitgreifende Nicht-Verbindung geprägt. Nina hat die gewohnten Pfade

ihres Dorfes und einer heteronormativen Gesellschaft verlassen und dadurch

auch ihre bisherigen Sorgeverbindungen und Freund_innenschaften, ihre

Lohnarbeit und ihre Paarbeziehung verloren. Gleichzeitig bedeutet der Ver-

lust dieser sozialen Beziehungen für sie Freiheit und dass sie nichts mehr

verheimlichen muss. Die Transition bedeutet für sie trotz ökonomischer und

sozialer Prekarität auch geschlechtliche Selbstbestimmung und den Aufbau

neuer Netzwerke und das Erkunden neuer Räume.

Nach ihrem Coming-out verspürt Nina also auch Freiheit, verbunden mit

dem Beginn einer neuen Lebensphase, in der sie sich beruflich umorientieren

möchte – und muss. Precarias a la Deriva beschreiben ebenso wie Nina das

Erleben von Prekarität als ambivalent:

»Wir sind prekarisiert. Das bedeutet ein paar gute Dinge (die Akkumu-

lierung unterschiedlichen Wissens und von verschiedenen Fähigkeiten

und Kompetenzen durch eine ständig sich neu konstituierende Arbeit

und Lebenserfahrung) und eine Menge negativer Dinge (Verletzlichkeit,

Unsicherheit, Armut, soziale Gefährdung).« (Precarias a la Deriva 2004: o. S.)

Selbstständig zu arbeiten bedeutet für Nina geschlechtliche Selbstbe-

stimmung, selbst wenn sie unter prekären ökonomischen Bedingungen

stattfindet. Während sie auf dem zweigeschlechtlich organisierten Arbeits-

markt von Diskriminierung betroffen ist und ihr deshalb der Zugang dazu

verwehrt bleibt, ermöglicht ihr der informelle Care-Bereich, die Sozialhilfe

aufzustocken. Die Mehrzahl ihrer Jobs findet sie über den Fetisch-Club, den

sie regelmäßig besucht. Dort begann sie zu putzen, wodurch sie keinen Club-

Eintritt bezahlen musste, den sie sich nämlich nicht hätte leisten können.

Obwohl ihre Jobs als Reinigungskraft ihr wenig finanzielle Sicherheit bieten,

sind sie für Nina von großer Bedeutung. Sie erzählt mir über Facebook

regelmäßig begeistert von neuen Kund_innen. Wichtig ist ihr außerdem die

ehrenamtliche Begleitung eines trans Jungen im Nebendorf, da sie dadurch

soziale Anerkennung und Einkaufsgutscheine bekommt. Sie hofft sich mit-

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Care trans_formieren

hilfe sozialer Beziehungen einen Weg aus der Erwerbslosigkeit bahnen zu

können.

Wie hängen für Nina Fürsorge und Arbeitsverhältnisse mit Fragen

geschlechtlicher Anerkennung zusammen? Lohnarbeit erfüllt auch soziale

Funktionen im Leben vonMenschen, insbesondere bietet sie die Möglichkeit,

Bestätigung zu finden (Weeks 2011: 38). Für Nina bedeutet ihre Berufstä-

tigkeit geschlechtliche, sexuelle und soziale Anerkennung, die ihr in ihrem

Dorf verwehrt wird. Dabei haben sich ihre Berufsperspektiven im Zuge ihrer

Transition verändert. Lia Becker betont, dass viele trans Frauen nach ihrer

Transition versuchten, in Bereichen Lohnarbeit zu finden,

»in denen die Gender-Performance nicht so stark mit Disziplinierung und

Diskriminierung verbunden ist, zum Beispiel im Handel, in der Logistik und

Pflege oder in untergeordneten Positionen in der Medien- und Kulturbran-

che. Auch die Pink-Economy mit ihren Jobs im Kultursektor, in der Gastro-

nomie oder in der Solo-Selbstständigkeit bedeutet oft relativ niedrige Ein-

kommen und geringe soziale Absicherung.« (Becker 2017: o. S.)

Ninas Strategie, um vom Sozialamt unabhängig zu werden, ist, sich mit Rei-

nigungsarbeit in Privathaushalten und Gewerberäumen selbstständig zu ma-

chen. Aktuell arbeitet sie vor allem für Personen, die sie im Fetisch-Club ken-

nengelernt hat. Teilweise ist diese Tätigkeit auch im Bereich der Sexarbeit zu

verorten, da sie von einigen Kund_innen gebeten wird, in BDSM-Outfits zu

arbeiten.

Ninas selbstständige Tätigkeiten ermöglichen ihr, Geld zur Sozialhilfe da-

zuzuverdienen und, da es sich um weiblich konnotierte Arbeitsbereiche han-

delt, in ihrer Geschlechtsidentität anerkannt zu werden. Ist Prekarität hier

eine Bedingung für ihre Anerkennung? Nina arbeitet nun in einem femini-

sierten Care-Bereich, der wenig ökonomische Sicherheit bietet, dafür aber

die Möglichkeit, geoutet als trans Frau zu arbeiten. Lohnarbeitskontexte sind

häufig von heteronormativen Skripten geprägt und eine Abweichung von die-

sen führt zu Ausschlüssen (Wagels 2013; Frohn 2014; Woltersdorff 2015). Die

geschlechterspezifische Arbeitsteilung im Kapitalismus und der marginale

Status von trans Personen innerhalb von LSBTIQ-Räumen spiegeln sich auch

in Ninas Position in einem gegenderten und gendernormativen Arbeitsmarkt

wider. Nina selbst re_produziert geschlechtliche und klassenspezifische Nor-

mierungen, wenn sie sich beispielsweise von trans Frauen abgrenzt, die »zu

nuttig angezogen« seien. Ihr ist es wichtig, nicht als Person angesehen zu

werden, die Sozialleistungen in Anspruch nimmt, aber »nichts tut«. Sabine

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Trans Prekarität, Klasse und Care 83

Hark und Susanne Völker (2010) betonen, dass das Konzept des fördernden

und fordernden Sozialstaates die »Schuld« erhöhe, sich subjektiv zu veraus-

gaben, um nicht in die Gruppe der »unwürdigen Armen« zu fallen. Auch bei

Nina wird deutlich, dass sie versucht dem klassistischen Stigma der Faulheit

zu entgehen, indem sie ihre eigene Produktivität betont.

In Ninas Erzählung zeigt sich deutlich ein Anerkennungsdilemma, in-

sofern sie materielle gegen symbolische Anerkennung eintauscht. Ich frage

mich, warum Nina ihre neu gewonnene Freiheit in dem Maße betont – trotz

ihrer sehr prekären Lebens- und Arbeitsbedingungen. Ich verstehe diese Er-

zählung der Freiheit und Flexibilität durch Prekarisierung als eine Rückerobe-

rung von Handlungsfähigkeit und einen Umgang mit Prekarität. Deutlich

wird außerdem die Verschränkung von Diskriminierungserfahrungen auf-

grund von Klassismus und Transfeindlichkeit, die dazu führt, dass Nina nicht

die gleichen Freiheitserfahrungen macht wie wohlhabende trans Personen.

3.2 »Trans war für mich ein Ausstieg.«
Als erwerbslose nicht-binäre Person Care organisieren

Heute bin ich in Köln, um Madeleine zu interviewen, eine nicht-binäre

Aktivistin, die ich bei einem trans Vernetzungstreffen kennengelernt habe.

Madeleine begrüßt mich vor der Tür des etwas in die Jahre gekommenen

Hausprojektes. Die Farbe blättert von der Fassade, der Flur ist vollgestellt

mit Kisten voller Demoplakate. In ihrem Zimmer wandern meine Augen

von einer DDR-Fahne und noch mehr Demoplakaten an den Wänden zu

einer Bibel auf der Fensterbank. Madeleine stellt sich mit den Worten vor:

»Ich bin Madeleine, ich bin 52 Jahre alt, komme ursprünglich aus Thürin-

gen und wohne jetzt seit etwa dreieinhalb Jahren in Köln. Ich bin damals

hierhergekommen, weil ich frei leben wollte in meiner Transidentität.

Das ist in meiner Heimat nur schwer möglich, schon aufgrund der ganzen

Rechtstendenz, die wir dort zu spüren haben.«

Madeleine bezeichnet den Umzug nicht als Neustart, sondern als Ausstieg:

»Beruflich mach ich schon lange nichts mehr. Ich bin langzeitarbeitslos und

auf dem Weg in die Sozialrente. Ich stehe vor einem großen Fragezeichen.

Die Menschen definieren sich heute hauptsächlich über den Beruf. Ich muss

jedenMorgen sehen, wie ichmeinen Tag gestalte. Praktisch ist jeder Tag für

mich eine neue Herausforderung.« Sie ist zudem chronisch krank und muss

deshalb auf ihre Grenzen achten.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Care trans_formieren

Madeleine ist gleichzeitig in verschiedenen ehrenamtlichen Projekten

engagiert und erscheint mir sehr aktiv. Sie schreibt einen Roman, den sie

online veröffentlicht, und ist in verschiedenen trans Gruppen. Das Schreiben

ist für sie das Wichtigste: »Das ist für mich eine Lebensaufgabe geworden,

obwohl ich nicht weiß, was da jemals draus wird oder ob da überhaupt

irgendwas draus werden kann. Aber es ist für mich eine Lebensmotivation,

einfach etwas Sinnvolles zu machen. Überhaupt einen Sinn zu finden – mit

meinen Krankheiten und dem ganzen Umfeld. Also da ist man sehr schnell

abgestumpft und dem versuche ich mich dadurch zu entziehen, indem ich

mir Fantasiewelten aufbaue, in die ich auch flüchten kann.« Sie ist auf der

Suche nach Gemeinschaft und erzählt mir, dass sie überlegt, in ein queeres

Landprojekt zu ziehen.

Madeleine stört, dass in trans Räumen so viel über Lohnarbeit gesprochen

wird. Sie beobachtet: »Unter trans Leuten ist es so, dass viele stark das

Bedürfnis haben, sich beruflich zu beweisen. Weil sie damit sagen: ›Wir

sind nicht schwach. Wir können was schaffen.‹ Die versuchen, sich über

beruflichen Status eine Position zu erarbeiten, in der sie anerkannt werden.

Früher konnte man als trans Person, hauptsächlich natürlich als trans Frau,

nur in Schuhgeschäften oder in der Prostitution arbeiten. Mehr gab es da

gar nicht. Und heute versuchen sie über den Beruf zu sagen: ›Wir können

auch was.‹ – Aber viel siehst du ja nicht. Wo siehst du schon trans Leute

in renommierten Berufen? Schon gar nicht Leute, die nicht operiert sind

oder die nicht-binär leben. Wo ist die_der offen lebende trans Lehrer_in,

Richter_in, Pfarrer_in, Ingenieur_in, Professor_in?« Dieser Ausschluss aus

dem Arbeitsmarkt führe nach Madeleines Meinung dazu, dass viele trans

Personen, vor allem trans Frauen, sich nicht outeten: »Deshalb sind viele,

wie ich sie immer bezeichne, Freizeit-Trans, die tagsüber in ihrem Beruf im

angestammten Geschlecht arbeiten, und wenn sie nach Hause kommen,

ziehen sie sich um.«

Madeleine fällt auf, dass die meisten Personen, die sie aus trans Räumen

kennt, Akademiker_innen sind. Sie sagt: »Wenn du Abitur in der Tasche

hast als junger trans Mensch und sagst: ›Ich mach jetzt was aus meinem

Leben, trotzdem, gehe an eine Universität in eine größere Stadt, da finde

ich Gleichgesinnte, Initiativen und Vereine, was mir hilft und wo ich mich

beweisen kann.‹ Aber wenn du nur einen Hauptschulabschluss hast, was

willst du da machen? Da bleibst du in deinem Dörfchen hängen und in den

Strukturen. Das sehe ich auch hier in Köln. Da habe ich einige kennenge-

lernt, die im Rotlichtmilieu landen. Die nur über wenig Bildung verfügen

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Trans Prekarität, Klasse und Care 85

und keine Chancen haben. Da ist Bildung natürlich wichtig, um sich eine

Position zu erarbeiten, um im Leben auch zu bestehen.« Madeleine selbst

hatte in der DDR angefangen, Theologie zu studieren, aber das Studium

abgebrochen. Sie beschreibt, dass nicht-akademische trans Personen aktiv

aus trans Räumen ausgeschlossen würden: »Die Art, wie dort gesprochen

wird, ist teilweise hochgeschraubt. Man setzt voraus, dass die Leute auf

einer Uni waren und sich da schon in Gruppen engagiert haben.«

Madeleine stellt fest, dass ein spätes Coming-out etwas anderes bedeutet,

als sich als junger Mensch zu outen: »Trans im Alter ist sehr schwierig. Je

jünger die Leute sind, wenn sie sich outen, desto besser. Ich habe so richtig

angefangen, dauerhaft trans zu leben mit 49, als ich hierhergezogen bin.

Und ich merke, dass das schwer ist, das alles noch nachzuholen. Da droht

immer – das habe ich bei Leuten auch gesehen – der Rückfall. Sie sagen,

wir lassen es lieber doch bleiben und gehen wieder in die andere Identität

zurück, weil es einfach zu schwer ist.« Da sie in trans Räumen oft eine der

wenigen Älteren ist, versucht Madeleine seit einigen Monaten eine trans

Gruppe 50+ aufzubauen: für ältere trans Personen, die nicht von der einen

Gender-Schublade in die andere wechseln wollen. Das Vorhaben gestalte

sich allerdings schwierig. »Warum?«, frage ich sie. Sie sagt, dass viele ältere

trans Leute in ihrem Verständnis von trans etwas eingeschränkt seien;

außerdem sei es schwierig, trans im Alter zu leben, da ein Passing oft nicht

mehr möglich sei.

Nach ihrem späten Coming-out nimmt Madeleine ihre eigene Zukunft als

unsicher wahr. Zudem hat sie mit chronischen Krankheiten zu kämpfen,

deswegen hat sie häufig wenig Energie.

Madeleine kämpft gegen Transnormativität. Oft begegnet sie dem Stereo-

typ, Personen seien nur richtig trans, wenn sie eine genitalangleichende

OP hinter sich haben. Madeleine erzählt, in den Selbsthilfegruppen gebe

es oft nur »den Weg zum Wunschgeschlecht und was dazwischen war, das

wird ganz schnell absolviert«. Und: »Vergangenheit ist weg, jetzt bin ich

ein völlig neuer Mensch. Ich sag mal von einer Schublade in die andere.«

Für Madeleine gibt es hingegen viele Möglichkeiten, trans zu leben. Für sie

bedeutet trans: »Ich bewege mich in eine andere Richtung, oder ich fühle

mich hier nicht beheimatet und strebe halt eine neue Existenz an.« Nach

der Gesetzesänderung 2011, die es möglich macht, den Personenstand ohne

Zwangssterilisierung zu ändern, beantragte sie die Personenstandsände-

rung.

 

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Care trans_formieren

Ein bedeutender Moment war für sie die Gründung des Bundesverbandes

Trans. Sie ist Gründungsmitglied und freut sich über die zunehmende Hand-

lungsfähigkeit der trans Bewegung. Madeleine möchte Gemeinschafts-

räume für und von trans Personen aufbauen, um das Selbstbewusstsein

zu stärken und Selbstfindung zu befördern: Trans Menschen müssten sich

gegenseitig Anerkennung spenden, da dies gesellschaftlich, auch in quee-

ren Räumen, oft nicht gegeben sei. Madeleine selbst wird regelmäßig aus

lesbischen Räumen ausgeschlossen, da sie dort nicht als Frau und Lesbe

anerkannt wird. Deswegen ist es für Madeleine wichtig, eigene Räume

aufzubauen: »Da gibt es noch andere trans Menschen.« Dieses Gefühl der

Zugehörigkeit ist wichtig für Madeleine – auch wenn sie das Gefühl der

Einsamkeit damit nicht ganz überwinden kann.

Madeleines wichtigster trans Für_Sorge-Moment: ein Ritual des Übergangs

bei einem bisexuellen Netzwerktreffen im queeren TagungsortWaldschlöss-

chen. Mit leuchtenden Augen erinnert sie sich: »Ich bin da im Oktober 2006

noch in männlicher Identität zu dieser Party angereist. Ich hatte allerdings

vorher schon einige per Mail informiert, weil ich Hilfe brauchte für mein

Vorhaben. Einige Frauen habenmich gestylt, weil ich keine Erfahrung damit

hatte. Ich war vorher nie öffentlich in Frauenkleidung aufgetreten. Ich habe

mich umgezogen und war natürlich für einen Großteil eine Überraschung.

Da gibt es immer eine kleine Eröffnung, die habe ich übernommen. Ich habe

mich öffentlich bekannt und meinen Namen gesagt. Mir war bis wenige

Stunden vor Beginn nicht klar, welchen Namen ich wähle. Ursprünglich

wollte ich Marlene, habe mich dann aber für Madeleine entschieden. Ich

habe dann gesagt: ›Ich bin jetzt Madeleine.‹ Dann gab es ein Glas Sekt zum

Anstoßen und einen Tanz. Ich hatte darum gebeten, dass mich ein Mann

auffordert zum Tanz, ganz konventionell. Es hat allen sehr gut gefallen. Es

sind etliche Tränen geflossen. Ich bin für so Rituale des Übergangs – nicht

einfach so sang- und klanglos.« DasWaldschlösschen ist seitdem ein Ort des

Sich-Wiederfindens für sie.

Nach dem Interview zeigt mir Madeleine ein Fotoalbum, in dem viele

ihrer Freund_innen und andere Aktivist_innen abgelichtet sind. Sie macht

mehrere Fotos von mir und von uns beiden zusammen. »Um mich an dich

zu erinnern!«, sagt sie strahlend und umarmt mich zum Abschied fest.4

4 Das Interview führte ich im September 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Trans Prekarität, Klasse und Care 87

Während Nina von Einsamkeit berichtete, die sie auf dem Dorf erlebt, fühlt

sich Madeleine als erwerbslose trans Frau auch in der Stadt oft einsam. Der

Umzug in die Stadt war eine Befreiung fürMadeleine, was die geschlechtliche

Selbstbestimmung betrifft. Wie Nina berichtet auch sie jedoch von Gefühlen

der Einsamkeit und Isolation, sowohl in trans Räumen als auch in ihrem sons-

tigen Umfeld.

Wie erlebt Madeleine Prekarität, und welche Dimensionen spielen dabei

eine Rolle? Madeleine steht nach ihrem trans Coming-out mit 49 vor der Her-

ausforderung, sich einen neuen Platz in der Welt zu suchen und Für_Sorge-

Netzwerke aufzubauen. Prekarität erlebt sie auf einer ökonomischen Ebene,

sie bezeichnet sich als langzeiterwerbslos und auf demWeg in die Sozialren-

te.Die ökonomische Prekarität verschränkt sichmit ihrer chronischen Krank-

heit. Ökonomische Prekarität ist für sie seit längerer Zeit präsent, anders als

Nina beschreibt sie diese nicht als temporär.Madeleine belastet ihre Erwerbs-

losigkeit, da sie sich selbst einen Lebensinhalt schaffen und jeden Tag neu

strukturieren muss. Arbeit ist nicht nur für das eigene ökonomische Überle-

ben wichtig, sondern auch für die soziale Position, den »sense of selfhood«

(Weeks 2011: 38) und als Form der Anerkennung. Lohnarbeit ist für viele Men-

schen eine der wichtigsten Quellen der Subjektivität und Identität und eine

Möglichkeit, sich als Teil der Welt zu verstehen (ebd.). Gerade deshalb ist für

erwerbslose Personen wie Madeleine die Erfahrung, dass viele trans Räume

auf Erwerbsarbeit zentriert und akademisiert sind, eine Herausforderung.

Gleichzeitig ermöglicht dies Madeleine, ihre Leben auf trans Aktivismus aus-

zurichten.

Durch das Gefühl der Nichtzugehörigkeit in vielen Räumen erlebt Made-

leine auch soziale Prekarität. Sie ist im trans Aktivismus verortet. In klassi-

schen Selbsthilfegruppen ermüden sie allerdings die transnormativen Wege

von A nach B; ihre Erfahrung als nicht-binäre Person kommt darin nicht vor.5

In trans Räumen ist sie zudem von Klassismus betroffen.6 Madeleine kri-

tisiert, dass sich viele trans/nicht-binäre Personen ausschließlich über ihre

Lohnarbeit identifizierten und nicht offen seien für trans und nicht-binäre

5 Der Weg von A nach B bezeichnet hier die Vorstellung, dass trans Personen eine

Personen- undNamensänderung anstreben sowie eine Veränderung desHormonspie-

gels und geschlechtsangleichende Operationen.

6 Klassismus bezeichnet die Diskriminierung aufgrund von Klassenherkunft oder Klas-

senzugehörigkeit (Kemper/Weinbach 2009; Wellgraf 2013; Roßhart 2016; Eilers 2018;

Seeck/Theißl 2020).

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Care trans_formieren

Personen aus der Arbeiter_innen- oder Armutsklasse. Sie selbst richtet ihr

Leben nicht mehr auf Lohnerwerbsarbeit aus; dies führt zu Gefühlen der Iso-

lation, aber gleichzeitig auch zu der Freiheit, ihr Leben auf Aktivismus aus-

zurichten und trans Räume aufzubauen.

Wie kommt es zur Akademisierung von trans Räumen? Der Kulturanthro-

pologe David Valentine zeigt für den US-amerikanischen Raum, dass die In-

stitutionalisierung der Kategorie transgender zu einer Dominanz akademi-

scher Perspektiven in trans Räumen geführt hat (Valentine 2007). Im US-

amerikanischen Raum seien durch die Verbreitung der Kategorie transgender

andere Praktiken geschlechtlicher Vielfalt unsichtbar geworden, insbesonde-

re von ökonomisch marginalisierten Personen.

Zudem ist queere Kultur oft kommodifiziert in Form von Bars, Restau-

rants, Geschäften, Cafés sowie Ästhetiken und Kleiderstilen, wie der Sozio-

loge Alan Sears schreibt. Er argumentiert: »A community structured around

commodified public spaces is economically exclusive. […] Queers with lim-

ited incomes are invisible because they cannot enter the commodified realm

of lesbian/gay visibility.« (Sears 2005: 105) LSBTIQ-Personen mit mehr öko-

nomischem Kapital haben einen privilegierten Zugang zu kommerzialisier-

ten Räumen und Lebensstilen, die als »queer Communities« definiert werden

(ebd.: 93). Da Madeleine von Armut betroffen ist, sind ihre Möglichkeiten, an

dieser queeren Kultur teilzuhaben, beschränkt.

Madeleine beschreibt sich selbst als durch Akademisierung Ausgeschlos-

sene und zugleich als intellektuell überlegene Person, die komplexere Modelle

und Theorien als die A-B-transnormative Einbahnstraße im Kopf hat. Made-

leine fordert, dass trans und queere Räume intellektuell und gesellschaftskri-

tisch würden, damit dort eigene Konzepte und Wissensproduktionen entwi-

ckelt werden könnten. Sie selbst schreibt an einem Roman und eignete sich

das Wissen selbst an, das sie benötigt, um Transnormativität zu kritisieren.

Sie plant zudem, eine Gruppe zu gründen, um anderen trans und queeren

Personen 50+ bei der Erweiterung ihres Horizontes zu helfen.

In der Art und Weise, wie Madeleine Prekarität erlebt, verschränken sich

Fragen der Erwerbslosigkeit, des Alters und der Krankheit; auch gesetzliche

Regelungen bestimmenmit, welcheMöglichkeiten, trans zu leben,Madeleine

bereitstehen und wie Sorge organisiert werden kann.Wie geht Madeleinemit

diesen Erfahrungen der Prekarität um? Sie versucht nicht, wie Nina einen

Ausweg in der prekären Selbstständigkeit zu finden. Stattdessen strebt sie an,

sich dem System der Lohnarbeit zu entziehen, Klassismus in trans Räumen

entgegenzuwirken und Freiräume zu schaffen. Hierbei ist sie auch auf die

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Trans Prekarität, Klasse und Care 89

kollektive Arbeit anderer angewiesen, zum Beispiel, wenn es um den Zugang

zu queer/feministischen Wohnprojekten geht, wo sie aufgrund ihres Alters

und ihrer chronischen Krankheiten nicht den gleichen Anteil an Arbeit wie

junge gesundeMenschen leisten kann.Madeleinesmacht die Erfahrung, dass

in vielen trans Räumen Mittelklasseperspektiven dominieren.

3.3 »Die haben Geld, aber niemanden, der sie begleitet.«
Trans Sorgeketten

»Du musst mit Michelle sprechen«, bekräftigt Alecs, ein Interviewpartner,

mit dem ich auf dem Weg zu einer queeren Party in Zürich bin. »Sie macht

wichtige Sorgearbeit in der trans Community. Sie ist die Person für deine

Forschung. Aber am besten erzählt sie dir selbst mehr.« Am nächsten Tag

rufe ich Michelle an, und sie lädt mich sofort ein, sie für ein Interview

zu treffen, und zwar an ihrem Selbstsorge-Ort. Am nächsten Vormittag

mache ich mich auf den Weg. Ich laufe durch die recht schicke Innenstadt

und wandere auf den Berg, von dem aus man auf den Zürichsee blicken

kann. Wir sind vor einem Supermarkt verabredet. Sie sieht mich sofort, wir

geben uns drei Küsschen auf die Wangen, links, rechts, links. »Bist du von

Alecs hergelaufen?«, fragt sie mich. »Ja!« Sie würde mit mir gerne in der

Straßenbahn nach oben fahren, da sei es schön, zu sitzen. »Ich kann dir auch

das Ticket bezahlen?«, fragt sie mich. »Nein, das brauchst du nicht, danke!«

Ich gehe zum Fahrkartenautomaten, und bevor ich nein sagen kann, wirft

auch Michelle ein paar Münzen ein. Wieder fällt mir auf, wie sensibel viele

meiner Forschungspartner_innen für Prekarität sind und dass wir bei jeder

Begegnung aushandeln, wer wen einlädt.

Michelle erzählt mir von ihren Besuchen in Berlin und ihrer Vernetzung

mit Aktivist_innen dort. Zudem will sie wissen, wen ich in Basel bereits

kennengelernt habe, und überlegt, mit wem sie mich vernetzen kann: »Also

mit Simo auf jeden Fall, die anderen sind zu sehr mit ihrem eigenen Leben

beschäftigt.« Wir laufen einen kleinen Wanderweg den Berg hinauf. In der

Ferne glitzert der Schnee auf den Alpen, hier unten sind es 29 Grad. Vor

einem Hotel setzen wir uns auf eine Parkbank.

»Dies ist mein Kraftort«, sagtMichelle. Sie hat Blaubeeren zumTeilen dabei,

und ich ärgere mich, nicht daran gedacht zu haben, selbst etwas mitzubrin-

gen. Dabei profitiere ich als Forscher_in am meisten von diesem Interview.

»Worum geht es noch mal?«, fragt sie mich. Ich erkläre: »Ich forsche zu

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Care trans_formieren

Sorgearbeit in trans Räumen in Deutschland und in der deutschsprachigen

Schweiz. Du kannst mir auch jederzeit Fragen stellen, und ich schicke dir

das abgetippte Interview später.« »Also ich will nicht anonymisiert werden,

das kann ich gleich sagen!«, sagt sie lachend.

Ich möchte gerne wissen, wie sie zum trans Aktivismus gekommen ist,

und sie erzählt: »Was ich persönlich mache: einmal pro Jahr die Züricher

Transtagung organisieren, mit Workshops- und Vernetzungsmöglichkeiten,

und Trans schön nass, das ist das Schwimmangebot.« Außerdem hat sie eine

Gesprächsgruppe für trans und queere Personen ins Leben gerufen und ist

in einer queer/feministischen antikapitalistischen Gruppe aktiv. Aber das

ist noch nicht alles: »Dann unterstütze ich von Zeit zu Zeit noch den Walk-

in mit kleineren Aufgaben, das ist ein Angebot von Trans-Hilfe, das einmal

imMonat stattfindet. Dort können trans Menschen […] ohne Voranmeldung

vorbeikommen, um rechtliche oder transspezifische Informationen zu

erhalten.« Zudemmacht sie ein Langzeitporträtprojekt »mit Menschen, die

den Weg zu sich selbst gehen«.

Zusammengebracht hat uns Alecs, weil Michelle außerdem trans Frauen

begleitet, die OPs im Ausland in Anspruch nehmen. Michelle sagt dazu:

»Wir haben in der Schweiz ein Qualitätsproblem, was die Resultate der

OPs betrifft. Das hat sich langsam verbessert.7 Aber noch vor zehn Jahren

bis vor ganz Kurzem waren die Resultate nicht gut, und etliche haben

sich entschieden, die Operationen im Ausland machen zu lassen: meist

in Thailand, dem Land mit der meisten Erfahrung auf dem Gebiet, und

mit den größten Spezialisten. Gerade für trans Menschen, die über kein

sozial intaktes Umfeld verfügen, für die ist es schwierig, eine Begleitperson

zu finden. Und da spring ich dann ein, wenn der Bedarf gegeben ist, und

begleite die Person, mit einer Vorbereitung: Was man packen muss, was

einen kulturell erwartet, wie der Ablauf ist, wie die verschiedenenHeilungs-

phasen verlaufen. Und vor Ort wohne ich dann im gleichen Hotel, mache

Besuche im Spital, begleite zu Voruntersuchungen, mache Übersetzungen

und danach die Nachbereitung: im Sinne von Ausflügen oder einfach nur

Händchen halten, zuhören, was gerade der Bedarf ist – bis wieder zurück in

die Schweiz. Aber dann endet auch meine Aufgabe wieder.«

Michelle sieht die OP-Begleitung nicht als langfristige Aufgabe. Ihr Wunsch

ist vielmehr, dass auch in der Schweiz qualitativ hochwertige OPs angebo-

ten werden. Fürs Erste wird sie jedoch weitermachen: »Ich habe jetzt schon

7 Gemeint sind hier genitalangleichende OPs für trans Frauen.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Trans Prekarität, Klasse und Care 91

wieder Anfragen, Menschen, die mich einplanen und auf mich zählen, für

die Zukunft. Wenn die Chemie stimmt und die Situation das erfordert,

dann mach ich das auch.« Die trans Personen, die Michelle begleitet, über-

nehmen für sie die Reise- und Unterkunftskosten und zahlen ein kleines

Taschengeld.

Ich frage Michelle, was sie sich von staatlicher Seite und von der trans Com-

munity wünscht. Sie antwortet: »Ich würde mir wünschen, eine Stiftung

zu haben, die Geld geben kann für Härtefälle, für Menschen, die durch

ihre schwierige Geschichte nicht finanziell rosig gebettet sind, dass diese

Menschen ein zinsloses Darlehen bekommen und die Chance auf eine gute

Operation haben. In der Schweiz ist es bis jetzt nur die äußerste Ausnahme,

dass so was übernommen wird. Und somit steht nicht allen die gleich gute

medizinische Versorgung zur Verfügung.«

Ich frage sie, welche Tipps sie begleitenden Menschen geben würde. Sie

erklärt mir: »Für mich ist Abgrenzung sehr wichtig, denn als begleitende

Person muss mein Energielevel deutlich über dem sein, das die andere

Person hat. Ich bin darum bemüht, meine Akkus zu schonen, zu laden, um

dann was mitgeben zu können. Was für mich auch ganz klar heißt, dass ich

Zeit für mich einplane, dass ich zwischendurch einen freien Tag habe, an

dem ich machen kann, was ich will, und dass ich im Vorfeld die Wünsche

und Bedürfnisse mit meiner Machbarkeit abgleiche und dass wir das auch

schriftlich festhalten – wie viele Besuche, in welchem Zeitabstand, was ist

gewünscht? –, damit es gegenseitig ein klares Verständnis gibt.« Ich erzähle

Michelle von transitionsbezogener Sorgearbeit, die ich selbst im Freund_in-

nenkreis geleistet habe: »Abgrenzung und Austausch finde ich sehr wichtig.

Denn bei uns, da war es so, dass der Freund krasse Schmerzen hatte und das

nicht vorhersehbar war. Seine Freundin war an ihrem Limit.« Michelle sagt:

»Kenn ich, kenn ich. Habe ich alles gesehen. Ich habe diverse Burn-outs

gesehen von Menschen, die Begleitungen gemacht haben. Es kommt noch

dazu: Wenn du direkt verwandt bist, Mutter, Partner_in von der Person,

dann geht dir das viel näher. Und zwischendurch mal Zeit einräumen, was

Gutes für sich selbst tun, ’ne Massage machen oder ins Kino gehen, das ist

schwierig. Schlussendlich sind oft beide genervt, sowohl Patientin als auch

begleitende Person, weil sie beide keine Ruhe hatten, sondern das Gefühl,

ständig zusammenkleben zu müssen. Da liegen die Nerven nach drei, vier

Tagen blank, und nach drei Wochen sind beide ferienreif.«

Ich frage Michelle, welche Tipps sie Personen geben kann, die begleiten. Sie

überlegt kurz und teilt dann ihre Erfahrungen: »Für mein Leben habe ich

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Care trans_formieren

eine Regel: ›Be good to yourself.‹ Das ist die erste Regel vor allen anderen

Regeln. Ich glaube, um im Leben wirklich leben zu können, bedarf man

einer gewissen Reserve. Und ich versuche, meine Reserve stets auf einem

Level zu halten, dass ich auch in außerordentlichen Situationen adäquat re-

agieren kann, das setzt Self-Care voraus. Das setzt aber auch einen gewissen

gesunden Egoismus voraus, nämlich sich selbst an die erste Stelle zu setzen,

weil: Erst dann kann ich nachhaltig geben. Ich kann kurzfristig geben, aber

wenn meine Reserven leer sind, dann brauch ich auch noch jemanden,

der sich um mich kümmert. Ab dem Moment, an dem jede Person für sich

selbst schauen kann, ist ja für jede Person gesorgt.« Michelle selbst ist von

chronischer Krankheit betroffen: »Das Leben ist ein ganz fieser Lehrmeister,

und ich habemeine Erfahrung gemacht. Ich habe selbst eine eingeschränkte

Leistungsfähigkeit. Meine Akkus lassen sich seit einem Unfall nicht mehr

ganz laden, und ich musste lernen, damit irgendwie umzugehen. […] Und

das ist eine Gratwanderung und eine Kunst, halt immer oben zu sein.«

Ein wichtiges Thema für Michelle sind Klassenunterschiede in trans Räu-

men. Sie wünscht sich »mehr finanzielle Spielräume« und erzählt: »Also ich

bin finanziell nicht im Luxus zuhause. Ich zahle viel Aktivismus eigentlich

auch aus der eigenen Tasche, und da eine Kostenneutralität hinzubekom-

men, fände ich wahnsinnig wichtig. Viele Menschen sind aus finanziellen

Gründen ausgeschlossen von der Teilnahme an Aktivitäten. Wir haben hier

in Zürich das Partykollektiv Offstream, die spenden uns jährlich Geld, damit

wir für Menschen mit finanziell engem Budget sowohl Anreisekosten als

auch Tagungsgebühren übernehmen können. Damit genau diejenigen, die

es wirklich am intensivsten nötig haben, auch partizipieren können.« In

ihrem Aktivismus ist Michelle darum bemüht, Angebote zugänglich zu ma-

chen. Sie berichtet mir von den Herausforderungen, die damit verbunden

sind: »Wir haben das auf der Webseite bei den Anmeldungen geschrieben,

dass man geben kann, was man geben kann: dass man auch ohne Nach-

weise von Armut, also ohne einen Kontoauszug vorzulegen, ohne staatliche

Abhängigkeit nachzuweisen, ganz unkompliziert diese Finanzmittel be-

kommt. Was ich sehe, ist, dass diejenigen, die es in Anspruch nehmen,

immer anbieten: ›Ich kann dafür mithelfen, ich kann einen Kuchen mitbrin-

gen.‹ Das sitzt so tief, dieses Gefühl, dafür in der Schuld zu stehen. Das finde

ich schade. Noch blöder finde ich es, wenn Tagungen die Möglichkeit einer

vergünstigten Teilnahme nur geben, wenn man im Gegenzug mithilft und

Zeit opfert. Das finde ich diskriminierend.«

 

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Trans Prekarität, Klasse und Care 93

Zudem wünscht sich Michelle, dass es einen ökonomisch sicheren Ort für

Transitionen gibt: »Ich lerne viele trans Menschen kennen durch meine Tä-

tigkeiten, und ich habe unzählige Lebensgeschichten gehört. Und in vielen

Fällen ist es so, dass die Akzeptanz noch nicht da ist, dass es ein Kampf

ist, eine schwierige Lebensphase. Und ich wünschte mir ein Modell wie in

Sydney mit dem Gender Center, in demman während der Transition wohnen

kann, für die Transitionsphase abgesichert ist, keine sozialen Ängste hat.

Denn hier zeigt sich bei den zweiwöchentlichen Meetings, dass Menschen,

die sich geoutet haben, entweder die Stelle verlieren oder zurückversetzt

werden vom sichtbaren Bereich in administrative Tätigkeiten.«

Nach einer knappen Stunde teilt mir Michelle mit, dass ihr Energielevel

überschritten ist und sie ihren Akku aufladen muss. Daher beenden wir das

Gespräch. Sie geht zur Straßenbahn, aber vorher machen wir noch ein Foto

von unserem Ausblick. »Ich hoffe, das Gespräch hat dir was gebracht?«, fragt

sie mich und verabschiedet sich.8

Michelle lässt sich als Vollzeitaktivistin beschreiben, die trans Räume in der

Schweiz maßgeblich mit aufbaut und aufrechterhält. Sie leistet in diesem Be-

reich viel unbezahlte ehrenamtliche Arbeit. Wie und auf welchen Ebenen er-

lebt Michelle Prekarität und welche Strategien hat sie, damit umzugehen?

Michelle ist ebenso wie Nina und Madeleine auf Sozialhilfe angewiesen

und erlebt Prekarität auf der ökonomischen Ebene. Zudem spielt in ihrer Er-

zählung Prekarität auf einer affektiven Ebene eine Rolle, in Bezug auf Gefühle

und Erfahrungen der körperlichen und psychischen Erschöpfung.Wie Made-

leine ist sie chronisch krank und hat deswegen mit begrenzten Ressourcen zu

kämpfen. Im Gegensatz zu Nina und Madeleine ist Michelle in eine Vielzahl

sozialer Netzwerke eingebunden, die sie als unterstützend und zuverlässig

wahrnimmt.

Michelle hat für sich individuelle Strategien im Umgang mit Prekarität

entwickelt. Sie begleitet wohlhabende trans Personen, die über finanzielle

Ressourcen für genitalangleichendeOPs inThailand verfügen, aber nicht über

soziale Kontakte für eine Begleitung. Zum Hintergrund ihrer Tätigkeit weist

Michelle darauf hin, dass es in der Schweiz eine Frage des sozialen Status ist,

wer sich welche OP-Qualität leisten kann. Klasse und Prekarität schreiben

sich folglich in den Körper ein. Eine körperliche und rechtliche Transition

8 Das Interview führte ich im Mai 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Care trans_formieren

kann teuer sein; so kommen gegebenenfalls Kosten für Gutachten, Fahrtkos-

ten, Übernachtungskosten für sich und eine Begleitung sowie Namensände-

rungskosten auf die betreffende Person zu. Trans Personen mit viel ökono-

mischem Kapital haben die Möglichkeit, private Dienstleistungen oder eine

bessere Versorgung zu kaufen. Michelle füllt Versorgungslücken, gibt transi-

tionsbezogenes Wissen weiter und leistet Sorgearbeit für andere trans Per-

sonen. Laut Michelle gibt es im deutschsprachigen Raum nicht viele andere

trans Personen, die ähnliche Sorgearbeit leisten. Sie kennt nur eine weitere

trans Frau in Süddeutschland, die diese Form der transitionsbezogenen Sor-

gearbeit anbietet.

Michelle leistet in einem persönlichen Setting emotionale Arbeit. Dabei

versucht sie, klare Absprachen über Care-Aufgaben zu treffen und die Arbeit

im Rahmen ihrer Möglichkeiten zu professionalisieren, auch indem sie Ver-

träge macht. Trotzdem bleibt die Arbeit prekär und informell. Michelle defi-

niert ihre Sorge-Praxis als Arbeit und nicht wie andere Interviewpartner_in-

nen als Liebe oder ehrenamtliche Community-Aufgabe jenseits der Ökono-

mie. Um diese Sorgearbeit leisten zu können, ist es für Michelle wichtig, dass

sie auf ihre emotionale Verfassung achtgibt. Hierbei verwendet sie Begrif-

fe, die eine starke Ökonomisierung andeuten, zum Beispiel »Energiereser-

ven« und »Akkus«. Ich interpretiere ihren ökonomischen Blick auf Fürsorge

und die Metaphern, die sie verwendet, als Versuch, Sorgearbeit unter prekä-

ren und informellen Bedingungen zu professionalisieren.Dies ermöglicht ihr,

sich stärker von den Anforderungen, die an sie gestellt werden, abzugrenzen.

Michelles Perspektive »Wenn jeder für sich selbst schaut, ist für jede Per-

son gesorgt« erinnert an neoliberale Freiheitsversprechen und steht im Wi-

derspruch zu feministischen Betrachtungen von Care, die betonen, dass wir

alle aufeinander angewiesen sind. Michelles Erzählung verkörpert die Ent-

täuschung, die sie und andere Sorgearbeiter_innen im Feld haben: darüber,

dass viel Bedarf an Für_Sorge besteht, die Bereitstellung aber unter prekären

Bedingungen stattfindet. Selbstsorge ist für Michelle die Voraussetzung für

Fürsorge. Das Sorgen für andere ist hierbei das eigentliche Ziel, ganz anders

als in einer neoliberalen Form von Care.

Michelles Sorgearbeit lässt sich als emotionale Arbeit im Kontext von

trans Sorgeketten bezeichnen. Der Begriff der emotionalen Arbeit wurde

1983 von der Soziologin Arlie Hochschild entwickelt (Hochschild 2012). Sie

forschte zur Erwartung an Mitarbeiterinnen im Dienstleistungssektor, ihre

Emotionen zu gestalten, zu kontrollieren und gezielt einzusetzen. Es gibt

bisher wenig Forschung zu queerer oder trans emotionaler Arbeit, und ein

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Trans Prekarität, Klasse und Care 95

Großteil der Forschung zu Sorgearbeit basiert auf heteronormativen An-

nahmen und Zweigeschlechtlichkeit. Auch Beziehungsarbeit und die Arbeit,

Gemeinschaft herzustellen und Beziehungen aufrechtzuerhalten, kann als

emotionale Arbeit bezeichnet werden (Erickson 2005). Die Forschung zu

Care-Chains diskutiert Sorgeketten zwischen weißen cis Mittelklassefrauen

und ärmeren und häufig von Rassismus betroffenen cis Frauen. Diese werden

eingestellt, um Versorgungslücken zu schließen und Sorgearbeit zu überneh-

men. Was trans Sorgearbeit betrifft, gibt es hier eine Forschungslücke, da im

Kontext feministischer Care-Forschung fast ausschließlich cis Frauen in den

Blick genommen werden. Auch in trans Räumen übernehmen jedoch ärmere

trans Frauen wie Michelle Sorgearbeit für wohlhabendere trans Personen

und füllen damit Versorgungslücken.9

Warum arbeiten so viele trans Personen wie Michelle und Nina im

Care-Sektor? Mit dem Konzept »Purple Collar Labor« betont Emmanuel

David (2015), dass sich eine transspezifische Arbeitsmarktsegregation her-

ausgebildet hat. Dies schließt an das feministische Konzept »Pink-Collar

Ghetto« (Miller 1994) an, das sich auf schlecht bezahlte Care-Jobs bezieht,

die vor allem von Frauen verrichtet werden. David bezieht »Purple Collar

Labor« vor allem auf die strukturellen Bedingungen, denen trans Personen,

insbesondere trans Frauen, auf dem Arbeitsmarkt begegnen. Während sich

einige trans Personen aufgrund ökonomischer und politischer Zwänge nicht

öffentlich outen (Connell 2010), sind andere auch in der Öffentlichkeit und

am Arbeitsmarkt sichtbar. Trans Personen haben schon immer auch bezahlte

Lohnarbeit verrichtet sowie eine Vielzahl von unbezahlter und emotiona-

ler Arbeit (Green 2006; Namaste 2009; Connell 2012; Nordmarken 2014).

Aktuell bilden sich jedoch transspezifische Arbeitsrollen, Beziehungen und

Erwartungen heraus (David 2015: 170). Trans Personen werden auf dem

Arbeitsmarkt segregiert und in ganz bestimmten Jobs, Arbeitsplätzen und

Industrien beschäftigt (ebd.). Lässt sich emotionale und transitionsbezogene

Sorgearbeit als ein solches Feld verstehen? David betont, dass affektive

und emotionale Arbeit eine Variante der »Purple Collar Labor« darstellt.

Insbesondere die Service-Industrie hat eine neue Beschäftigungsnische für

trans Personen geschaffen (ebd.). Vor allem trans Weiblichkeiten finden

sich in Care-Jobs, Putz-Jobs und Service-Jobs wieder. Dies liegt auch an der

Abwertung von trans Weiblichkeit, die den Arbeitsmarkt strukturiert. Julia

9 Siehe Martin Manalansan zu queeren Care Chains und Care Praktiken (Manalansan

2008, 2018).

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Care trans_formieren

Serano bezeichnet diese Abwertung als Transmisogynie, eine Diskriminie-

rungsform, »which specifically targets transgender expressions of femaleness

and femininity« (Serano 2012: 172). Im Kontext des heteronormativen und

vergeschlechtlichten Arbeitsmarktes sind trans weibliche Personen sowohl

von Sexismus als auch von Transfeindlichkeit (und gegebenenfalls weiteren

Diskriminierungsachsen) betroffen.

Gerade wegen Marginalisierungserfahrungen entwickelten sich eine

spezifische Form der Sorgearbeit und eine Zentralität von Care in queeren

Communitys (Bradley 2016: 45). Auch hier existieren gegenderte Care-Rollen,

etwa im Bild des »gay best friend« (ebd.). Es gibt eine eigene queere Service-

Ökonomie, beispielsweise queere Bars und queere Friseursalons. Queere

Arbeitnehmer_innen sind häufig bereit, geringe Löhne in Kauf zu nehmen,

wenn sie dafür in einem queeren »comfort environment« arbeiten können

(Sears 2005: 106).

Michelle fragt sich: Wie können einkommensarme trans Personen mit

Ressourcen unterstützt werden? Wie können trans Räume auch für prekär le-

bende und nicht-akademische trans Personen zugänglich werden? Wie kann

der ökonomischen Unsicherheit während einer Transition begegnet werden,

zumal jene ein großer Faktor der Marginalisierung und des Ausschlusses

ist? Deutlich wurde, dass für Michelle Klassenunterschiede in trans Räumen

sichtbar und relevant sind. Dabei lässt sich als Widerspruch ausmachen,

dass sie ihren Aktivismus gegen soziale Ungleichheit oft aus eigener Tasche

subventionieren muss. Die ökonomische Dimension von Care ist für Michelle

ein zentraler Bestandteil kollektiver Trans-Fürsorge.

3.4 Queere ökonomische Gerechtigkeit.
Praktiken der Ent_Prekarisierung

In vielen LSBTIQ-Aktivismen und queeren Theorien werden die Themen

Armut, Klasse und ökonomische Un_Sicherheit ausgeblendet und nicht als

queere Themen anerkannt (Hollibaugh/Weiss 2015: 18). Margot Weiss und

AmberHollibaugh diskutieren in ihremArtikel »Queer Precarity and theMyth

of Gay Affluence« die strukturell prekäre Situation von LSBTIQ, insbesondere

von trans und lesbischen Personen. Gesellschaftlich herrsche hingegen das

Stereotyp vor, dass LSBTIQ mehrheitlich in der Mittelklasse verortet seien.

Der scheinbare Wohlstand von LSBTIQ-Personen sei ein Mythos, der dazu

führe, dass sowohl die LSBTIQ- als auch die gewerkschaftliche Bewegung das

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Trans Prekarität, Klasse und Care 97

zunehmende queere Prekariat übersähen (ebd.). Zudem würden Menschen,

die in LSBTIQ-Kontexten Sprecher_innenrollen einnehmen, fast immer aus

der »queer professional oder entrepreneurial class« (ebd.) kommen und

Prekarität selten mitdenken.

Margot Weiss und Amber Hollibaugh beschreiben, dass viele LSBTIQ-

Personen in der Armuts- oder Arbeiter_innenklasse verortet und/oder von

Rassismus betroffen sind und Probleme haben, einen Job zu finden, ihre Mie-

te zu bezahlen und sich um sich selbst und um andere zu kümmern (ebd.). Sie

argumentieren: »An analysis of queer precarity centers LGBT/Q lives, as our

multiple genders, sexualities and orientations intersect with the lived reali-

ties of class and race.« Unter dem Begriff Queer Economic Injustice diskutie-

ren sie, wie sich Diskriminierungen von LSBTIQ-Personen, die im Niedrig-

lohnsektor arbeitenmüssen oder erwerbslos sind und gleichzeitig von Queer-

und Transdiskriminierung betroffen sind, verschränken. Queere und gender-

nicht-konforme Personen seien vulnerabler für Armut als heterosexuelleweiße

able-bodied cis Personen. Oft arbeiten jene im Niedriglohnsektor, im Care-

Sektor, der wenig gewerkschaftlich organisiert ist, oder im informellen Sektor

(vgl. Hollibaugh/Weiss 2015: 19 ff.). Der informelle Care-Sektor ist für LSBTIQ

ein Bereich, den sie wählen, umCisnormativität zu entkommen. So schreiben

Hollibaugh und Weiss, dass queere und trans Personen diese Arbeitskontex-

te bevorzugen: »As a site where gender expression and sexuality will not be

disciplined in the same ways as professional jobs« (ebd.: 22). Ökonomische

Sicherheit bieten diese Arbeitsmöglichkeiten jedoch nicht.

In den kollektiven Trans-Fürsorge-Räumen, in denen ich geforscht habe,

werden Mikropraktiken der Umverteilung entworfen, seien es Fahrtkosten-

übernahmen, Crowdfunding, Soli-Partys oder Spendenaufrufe. Zudem wer-

den Möglichkeiten geschaffen, wie prekär lebende trans Personen transiti-

onsbezogenes Wissen gegen Spende weitergeben können, um sich ihr Über-

leben zu sichern. Langfristig ermöglicht dies den Sorgearbeiter_innen, sich

von staatlichen Transferleistungen und der damit verbundenen Abwertung

und Kontrolle unabhängig zu machen. Zudem kann trans Care-Wissen, das

gesamtgesellschaftlich unsichtbar ist, hier Anerkennung finden, auch öko-

nomische. Transitionsbezogenes Wissen gegen Spende weiterzugeben, stellt

eine Form der Fürsorge in den Zonen der Prekarität dar.

Wie herausfordernd es ist, klassenübergreifende trans Sorgearbeit zu or-

ganisieren, wird in den Ausführungen von Michelle deutlich. Denn oft schä-

men sich arme trans Personen, Angebote anzunehmen, und nehmen nicht

an Veranstaltungen teil. Auch in meiner Forschung erlebte ich, dass das Spre-

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Care trans_formieren

chen über Geld oftmit Scham verbundenwar (auchwenn teilweisemit großer

Offenheit über Prekarität gesprochen wurde). Hier stellt sich die Frage: Wel-

cheModelle der Umverteilung können entworfen werden?Wie können queere

und klassismuskritische Ansätze zu Care miteinander verbunden werden?

Lassen sich trans Sorge-Praktiken als Politiken der Ent_Prekarisierung

(Motakef 2015) fassen? Die Soziologinnen Mona Motakef und Christine

Wimbauer betonen, dass aus einer geschlechtertheoretischen Perspektive

die Ambivalenzen von Prekarisierungsprozessen in den Blick genommen

werden müssen (Motakef/Wimbauer 2019: 783). Mit der Engführung auf

Erwerbsarbeit fänden nur destruktive Prekarisierungstendenzen Berück-

sichtigung, »während eine Perspektive auf das Brüchigwerden des gesamten

fordistischen Arrangements aus männlicher Normalarbeit, Wohlfahrtsstaat

und Familie auch neue Öffnungen im Geschlechterverhältnis sichtbar ma-

chen kann« (ebd.: 784). Aus einer geschlechtertheoretischen Perspektive wird

Prekarisierung also nicht nur als »Bedrohung des sozialen Zusammenhalts

diskutiert«, sondern auch als Chance für neue Freiheiten (ebd.: 787).

Eine Leerstelle in der Forschung stellen empirische queer- und sexual-

theoretische Fragen von Prekarität dar (ebd.: 789). Meine Forschung zeigt,

dass trans Perspektiven andere Fragen in Bezug auf Prekarität aufwerfen.

Trans Personen haben oft keinen Zugang zu gut bezahlter Lohnarbeit oder

verlieren sie nach ihrem Coming-out. Deshalb spielen andere Formen von

Kapital eine bedeutende Rolle, zum Beispiel soziales und kulturelles sowie

Besitz und Vermögen. In trans Räumen bildet sich eine eigene Ökonomie her-

aus, die es trans Personen ermöglicht, unter prekären ökonomischen Bedin-

gungen transitionsbezogenes Wissen und Sorgearbeit weiterzugeben. Die-

se informelle Arbeit bewegt sich im Spannungsfeld ökonomischer Prekarität,

verhilft aber auch zu geschlechtlicher Selbstbestimmung und sozialen Netz-

werken, die Sicherheit bieten. In diesen trans Ökonomien entwickeln sich

– fluide, temporäre – trans Sorgeketten zwischen ärmeren und wohlhaben-

deren trans Personen. Auch die Vergeschlechtlichung von Prekarität in trans

Kontexten sollte genauer in den Blick genommen werden: zum Beispiel, dass

sichtbare trans Personen stärker und insbesondere trans Frauen von Armut

und Erwerbslosigkeit betroffen sind.

Aus einer trans/queer/feministischen Perspektive stellt sich die Frage:

»Welche Politiken der Entprekarisierung, die auf Absicherung und Schutz

prekärer Lebenslagen abzielen, sind notwendig?« (Motakef/Wimbauer 2017:

789). Einige meiner Forschungspartner_innen plädieren für eine Professio-

nalisierung und bilden sich fort, indem sie Ausbildungen als Logopäd_innen

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Trans Prekarität, Klasse und Care 99

oder Berater_innen machen, andere wünschen sich Umverteilungsmodelle

oder ein bedingungsloses Grundeinkommen. Viele sehen Freiberuflichkeit

als eine Möglichkeit, sich aus der Erwerbslosigkeit herauszuwinden.

Aber ist die Idee vom Freiheitsgewinn durch Prekarisierung nicht auch

eine neoliberale Erzählung? In »Bilder von Sexualität und Ökonomie« fragt

Antke Engel nach neoliberalen »Individualisierungsversprechen« (Engel 2015:

21). Im Kontext der Neoliberalisierung werde auch geschlechtliche Subjekti-

vität als flexible forciert, im Sinne einer_s an Marktprinzip und individueller

Leistung orientierten Arbeitskraftunternehmer_in (ebd.: 24). Neoliberale Dis-

kurse förderten die Pluralisierung sexueller und geschlechtlicher Subjektivi-

täten und Lebensformen, wenn damit eine Ideologie der freien Gestaltbarkeit

des eigenen Lebens inklusive Körper und Sein versinnbildlicht werden könne

(Engel 2009: 105). Die Gestaltungsmacht werde als Befreiung von repressiven

Regularien gepriesen – gehe jedochmit dem Abbau sozialstaatlicher Absiche-

rung einher. Engel plädiert für ein Verständnis von spätmoderner Sexualität

undÖkonomie als komplexemwechselseitigemBedingungsgefüge undwarnt

vor einfachen Ableitungs- und Vereinnahmungsthesen. Queere Bewegungen

seien nicht einfach Effekte neoliberaler Transformation oder Instrumente ih-

rer Durchführung, sondern auch Stolpersteine und kritische Anfechtungen.

Prekäre queere Selbstständigkeit ist demnach in der Ambivalenz zwischen

Selbstbestimmung und Verunsicherung angesiedelt (u.a. Woltersdorff 2011).

3.5 Zusammenfassung

In diesemKapitel wurde deutlich, dass sich in der trans Prekarität verschiede-

ne Dimensionen von Unsicherheit verschränken, nämlich ökonomische, so-

ziale, geschlechtliche, affektive und sexuelle. Zudem zeigte sich: Prekarität ist

durch strukturelle Ungleichheiten, was den Zugang zu Gesundheit betrifft, in

Körper eingeschrieben.Meine Interviewpartner_innen erleben Prekarität un-

terschiedlich und entwickeln diverse Praktiken,mit ihr umzugehen.Nina und

Michelle sehen prekäre Selbstständigkeit im Bereich Care als eine Möglich-

keit, Geld dazuzuverdienen, und hoffen, langfristig nicht mehr von Transfer-

leistungen abhängig zu sein. Sie haben durch eigene Transitionserfahrungen

Wissen, und dieses geben sie informell weiter. Michelle geht einen Tausch-

handel ein, indem sie Sorgearbeit für wohlhabende trans Frauen leistet, die

von sozialer Isolation betroffen sind.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Care trans_formieren

Die Hoffnung, durch Sorgearbeit einen Ausstieg aus ökonomischer Pre-

karität zu finden, erfüllt sich für meine Interviewpartner_innen jedoch nicht

– zumindest bisher nicht. Als ich Nina zwei Jahre nach dem Interview wie-

dertreffe, hat sich an ihrer ökonomischen Situation nichts verbessert. Räume

der Sorgearbeit ermöglichen ihr jedoch mehr geschlechtliche Selbstbestim-

mung und soziale Anerkennung. Madeleine steht der Fokussierung auf An-

erkennung durch Lohnarbeit kritisch gegenüber und versucht stattdessen,

Freiräume zu schaffen und ihre Zeit für Aktivismus zu nutzen. Auch Michel-

le entwickelt Praxen der Solidarität und Umverteilung, die Community-Care

auch für trans/nicht-binäre Personen, die von Armut betroffen sind, zugäng-

lich macht.

In bisheriger Forschung zu queerer Für_Sorge, etwa von Mike Laufen-

berg (Laufenberg 2012) wird der Blick nur ungenügend auf die soziale Her-

kunft und die Klassenposition gerichtet. Welche Bedeutung hat die Katego-

rie Klasse dafür, wie Sorgearbeit verteilt wird und wer Zugang zu ihr erhält?

Kann ökonomische Unsicherheit durch soziale und kulturelle Ressourcen ab-

gefedert werden – oder soziale Isolation durch ökonomische Ressourcen? Die

Frage, in welchem Arbeitsverhältnis trans Menschen vor ihrem Coming-out

tätig waren und über welches ökonomische Kapital sie verfügen (zumBeispiel

Vermögen und Eigentum), äußert sich in sehr unterschiedlichen Erfahrungen

von Prekarität sowie in klassenbezogenen Sorgeketten.

In diesem Kapitel habe ich den Zusammenhang von Geschlecht, Preka-

rität, Alter und Care aus einer trans/queer/feministischen Perspektive mit

spezifischem Fokus auf Verschränkung von Klassismus, Transmysoginie und

Stadt/Land-Differenzen adressiert. Trans Lebensrealitäten sind häufig von

einer mehrdimensionalen Unsicherheit der Lebens- und Arbeitsverhältnisse

geprägt. Dies gilt insbesondere, wenn trans Personen aus dem cis-männli-

chen Normalarbeitsverhältnis ausgeschlossen und vonMehrfachdiskriminie-

rung betroffen sind – und gleichzeitig erhöhte Kosten aufgrund rechtlicher

und medizinischer Regulierungen zu tragen haben. Welche Praktiken der

Ent_Prekarisierung werden in Sorgegemeinschaften entworfen? Oder wer-

den gerade in diesen Sorgegemeinschaften Care-Rollen entlang der Kategorie

Klasse ausgeübt? Diese Fragen werden in den folgenden Kapiteln weiterver-

folgt.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen selbstsorgender Fürsorge

und Selbstunternehmer_innentum

In diesem Kapitel wende ich mich den Für_Sorge-Praktiken von trans/nicht-

binären/gender-nicht-konformen/queeren Personen zu, die Sorgearbeit im

urbanen Raum anbieten: als Barber_in, Stimm- oder Körperarbeiter_innen

oder Berater_innen. Folgende Fragen stehen im Mittelpunkt: Wie sind Gen-

der und Care miteinander verwoben? Auf welche Weisen sind Praktiken der

Selbstsorge und Fürsorge verbunden? Welche Rolle spielt Prekarität?

Ich werde argumentieren, dass meine Forschungspartner_innen ihre ei-

genen Überlebensstrategien ökonomisieren und dass ihre Professionalisie-

rung wiederum dem eigenen Empowerment dient. Zudem zeige ich, dass die

Rollen Expert_in versus Betroffene_r und die Trennung unbezahlte versus be-

zahlte Sorgearbeit durchkreuzt werden, und schließlich, dass Selbstbestim-

mung und Fürsorge eng miteinander verwoben sind. Außerdem richte ich

den Blick auf Normativitäten, die sich herausbilden: insbesondere die Anfor-

derung, Sorgearbeit ehrenamtlich anzubieten und die Unterscheidung zwi-

schen trans Profis und trans Selbsthilfe.

Die Beziehung von Care, Geschlecht und Ökonomie wird von queer/trans/

feministischen Theoretiker_innen breit diskutiert. Die Frage, wie Sorge ge-

meinschaftlich organisiert wird oder werden kann, ist seit den Anfängen der

feministischen Bewegungen eines ihrer zentralen Themen (u.a. Tronto 1993;

Ungerson 2006; Sainsbury 2013; Himmelweit/Plomien 2014).1 Dabei ging es

zum einen darum, Sorgearbeit als Arbeit sichtbar zu machen, zum ande-

ren galt es, geschlechtlichen Anforderungen zu widersprechen und die ge-

sellschaftlich ungleiche Verteilung von Sorgearbeit in den Blick zu nehmen

1 Feministische Theoretiker_innen zeigen, dass die Konstruktion von Weiblichkeit und

Vorstellungen von Fürsorge eng miteinander verwoben sind und zu Ungleichheit füh-

ren (Hausen 1976).

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Care trans_formieren

(Speck 2019: 35). Die Kampagne »Lohn für Hausarbeit« wies in den 1970er-

Jahren auf die Funktion von Sorgearbeit im Kapitalismus hin und darauf,

dass es diese oft unsichtbare, aber gesellschaftlich essenzielle Arbeit anzu-

erkennen gelte (u.a. Dalla Costa/James 1973; Bock and Duden 1977; Federici

1975).2

Trans und gender-nicht-konforme Perspektiven werden nicht nur

aus Sorge-Räumen, sondern auch aus Care-Theorien ausgeschlossen;

trans/queertheoretische Interventionen in diesemThemenfeld wurden bisher

nur am Rande formuliert. Eine Ausnahme bildet die Arbeit des Anthropo-

logen Martin Manalansan, der die Heteronormativität von Care-Theorien

kritisiert, speziell im Kontext der Care-Chain-Debatte (Ehrenreich/Hoch-

schild 2003; kritisch Manalansan IV 2008).3 Der Großteil feministischer

Care-Theorien, so Manalansan, re_produziere die Vorstellung binär gegen-

derter Personen und setze Heterosexualität als Norm (Manalansan IV 2008).

Ausgehend von der Analyse des Dokumentarfilms »Paper Dolls« (Heymann

2006) schlägt er ein alternatives Verständnis von Sorgearbeit, Gender und

Migration vor. Der Film zeigt das Leben schwuler philippinischer cis Männer

und trans Frauen, die in Israel als Pfleger_innen für ultraorthodoxe jüdische

Männer angestellt und Teil der Performancegruppe Paper Dolls sind; die

Protagonist_innen verstehen Care als Lohnarbeit, die sie aus finanziellen

Gründen leisten. Manalansan argumentiert nun, dass die Paper Dolls »war-

me« Sorgearbeit nicht für ihre Arbeitgeber_innen performten, sondern für

sich selbst, in den Drag Shows, und folgert: Care-Theorien müssten gequeert

werden (Manalansan IV 2014). Manalansan plädiert dafür, Sorge-Praktiken

und Beziehungen als »messy«, ungeordnet, ambivalent und widersprüchlich

zu verstehen (Manalansan IV 2018).

Ein zweiter Bezugspunkt bildet die Arbeit der Soziologin und Ethnogra-

phin Kath Weston, die zu Care in queeren Räumen forschte und dabei auch

2 Postkoloniale Theoretiker_innen machen unter dem Stichwort Global Care Chain

darauf aufmerksam, dass Sorgearbeit entlang rassistischer Strukturen verteilt ist

(Gutiérrez-Rodríguez 2010).

3 In der Care-Chain-Theorie geht es darum, die globale Verteilung von Sorgearbeit ent-

lang von Klasse, Race und Geschlecht aufzuzeigen. Im Mittelpunkt steht die These,

dass von Rassismus betroffene Frauen Sorgearbeit für weiße Frauen aus der Mittel-

klasse übernehmen und dadurch neue Sorgelücken hinterlassen. Martin Manalansan

und Aren Z. Aizura kritisieren die heteronormativen Annahmen dieser Debatte und

die Ausblendung von trans und cis-männlicher migrantischer Sorgearbeit (Manalan-

san IV 2008; Aizura 2014).

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen selbstsorgender Fürsorge und Selbstunternehmer_innentum 103

die Bedeutung von Klasse ins Zentrum stellte. In ihrer ethnographischen

Studie »Families We Choose. Lesbians, Gays, Kinship« zeichnet sie auf, wie

lesbische und schwule Personen in den 1980er-Jahren in den USA eigene

Wahlfamilien gründeten (Weston 1997). Mit ihrem Konzept »families of

choice« dekonstruiert sie Sexualität, Familie und Care (Weston 1997, 1998).4

Erwähnt sei außerdem die Ethnographie der feministischen Anthropologin

Esther Newton (2015) über den US-amerikanischen Urlaubsort Fire Island,

der zum Ort einer lesbisch/schwulen Sorgegemeinschaft geworden sei.5 Alles

in allem stehen bei diesen kulturanthropologischen Auseinandersetzungen

mit Fürsorge schwule und lesbische cis Personen im US-amerikanischen

Raum im Fokus. Trans Perspektiven auf Community-Care, zumal jenseits

des US-amerikanischen Raums, stellen in der Kulturanthropologie eine

Forschungslücke dar.

Zu Beginn dieses Kapitels beschäftige ichmichmit den Care Perspektiven

vonHank, die einen queeren Barbershop aufgebaut hat, in dem sie Geschlech-

terwissen weitergibt. Ihre Sorge-Praktiken bewegen sich zwischen emotiona-

ler Arbeit, Haareschneiden, Begleitung bei der Frage »Wie willst du durch die

Welt gehen?« und dem Aufbau queerer sorgender Gemeinschaften (4.1). Im

Dialog mit der angehenden Logopädin Mathilda, die in einer Stimmgrup-

pe transitionsbezogenes Wissen gegen Spende an andere trans Frauen wei-

tergibt, diskutiere ich die Bedeutung von Praktiken queeren/trans Selbstun-

ternehmer_innentums und die Verwobenheit von Queer-Care und Ökonomie

(4.2). In 4.3 zeige ich anhand der Erzählungen des Körperarbeiters und Ge-

schlechterforschers Leo normative Konzepte von Fürsorge in queeren/trans

Communitys auf; Leo berichtet von den Potenzialen experimenteller Körper-

arbeit und davon, wie er sich selbst von Care-Anforderungen emanzipier-

te. In 4.4 begleite ich Rahel, die als trans Beraterin lohnarbeitet und ehren-

amtlich eine Selbsthilfegruppe mit aufgebaut hat; sie bricht in ihrer Praxis

mit der Trennung zwischen Sorgenden und Umsorgten und stellt die Auftei-

lung Betroffene versus Expertin infrage. Rahel formuliert, dass »gute Trans-

Care« bedeute, die Vielfalt innerhalb der trans Community anzuerkennen,

Selbstbestimmung zu fördern und kollektive Praktiken, ummit verinnerlich-

ter Diskriminierung umzugehen, zu entwickeln. Abschließend diskutiere ich,

4 Zur Auseinandersetzung mit Politiken von Verwandtschaft und Fürsorge siehe Michi

Knecht (2003).

5 Weitere kulturanthropologische Perspektiven auf queere Care und Familien liefern

Borneman (1997) und Lewin (1993).

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Care trans_formieren

wie die Binaritäten Sorgende versus Umsorgte, Selbstsorge versus Fürsorge,

Lohnarbeit versus Aktivismus mit Praktiken des queeren/trans Selbstunter-

nehmer_innentums zusammenhängen und zugleich durch Sorgearbeiter_in-

nen in Bewegung gebracht werden (4.5).

4.1 »Wie willst du durch die Welt gehen?«
Butch-Care zwischen Selbstheilung
und Selbstunternehmer_innentum

Hank erinnert sich genau an den Moment, als sie sich, als Jugendliche, die

Haare zum ersten Mal kurz schneiden ließ. Nach wochenlanger Suche in der

konservativen Kleinstadt, in der sie aufwuchs, stieß sie auf einen schwulen

Friseur. »Ich will einen Herrenhaarschnitt«, bat sie ihn schüchtern. Er wurde

ihr Komplize. Diese Unterstützung war eine lebensverändernde Erfahrung

für sie: Voller Energie, so erinnert sie sich, ging sie danach durch die grauen

und geordneten Straßen der als eng erlebten Welt.

Es ist ein warmer Tag im August, als mich Hank Jahrzehnte später bei

Butch Cut in Berlin-Kreuzberg begrüßt. Sie ist Mitte vierzig, trägt ein karier-

tes Hemd, ist groß und hat die Haare kurz rasiert. Die Haare ihrer Kund_in-

nen schneidet sie in einem kleinen Raum, der zugleich ein Kunstatelier ist.

Links stehen zwei viel genutzte beige Sofas, auf der rechten Seite steht der Fri-

seur_innenstuhl, dahinter ein Tisch mit einer Karaffe Wasser, einer Schüssel

mit Walnüssen und Schokopralinen. Im Raum verteilt hängen Merchandise,

Muskelshirts mit Butch-Cut-Aufdruck, Beutel und Patches. Im Hintergrund

läuft leise Technomusik. »Such dir erst mal einen Tee aus«, sagt Hank. Sie

stellt den Wasserkocher an, ich mache es mir auf dem Friseurstuhl bequem.

Kurz darauf legt Hank mir einen schwarzen Umhang um und fragt mich:

»Was willst du heute? Wie möchtest du aussehen?«

Hank hatte ihr lesbisches Coming-out in den 1980er-Jahren. Butch, das

ist für sie ein drittes Geschlecht, eine Weiblichkeit, die gesellschaftlich nicht

anerkannt wird. Seit sie sich als Butch durch die Welt bewegt, ist sie Beob-

achterin von Geschlechterperformances.Hank erzählt: »Es funktioniert übers

Gucken und Lernen, wenn man keine Leute hat, mit denen man über so was

sprechen kann. Butches gab es Mitte der 80er in Deutschland nicht. Ich be-

obachte auf der Straße, wie Männlichkeit funktioniert oder wie Leute rum-

laufen. […] Es ist eine erhöhte Wahrnehmung, Eigenrecherche, weil ich selbst

eine Weile versucht habe, als Typ zu passen – wobei ich mich nicht als trans

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen selbstsorgender Fürsorge und Selbstunternehmer_innentum 105

verstehe, es ist ein Sicherheitsding. Wenn mich Leute als Frau lesen, die aus-

sieht wie ein Mann, werde ich schneller angegriffen, als wenn mich Leute als

Mann lesen und sich nichts dabei denken. In dem Zusammenhang spielen

Körpergröße, Körperhaltung, Ausstrahlung, Stimme, Mimik, Blicke, wie ich

gucke, wie ich nicht gucke, ’ne ganz wichtige Rolle bei diesem Passing – aber

eben auch die Frisur! Die Frisur ist der Teil, den man am einfachsten än-

dern kann, um eine Wirkung zu erzielen, zusammen mit Kleidung. Wie man

läuft, spricht, sich bewegt, gestikuliert oder Mimik macht, ist komplizierter

umzulernen. Das Wissen gebe ich an Leute weiter, die sich von mir die Haare

schneiden lassen. Wenn ich dreißig Jahre über was nachgedacht habe, kenn

ich mich natürlich ein bisschen aus.«

Hank fragt mich, ob sie meine Koteletten spitz oder eckig schneiden oder

sie komplett abrasieren soll. Ich bin überrascht, so viele Optionen hatte ich

noch nie. Sie erklärt mir die zweigeschlechtliche Norm von Koteletten. In

den meisten Friseur_innensalons würden die Koteletten von Menschen, die

als Frauen gelesen werden, wegrasiert oder spitz geschnitten; die eckige und

kantige Form werde mit Männlichkeit assoziiert, sie könne ein Passing un-

terstützen. »Zu mir kommen viele trans Männer, deshalb frag ich«, ergänzt

Hank. Nach dem Einstiegsgespräch setzt Hank den Rasierer an meinemHin-

terkopf an, 0,5 Millimeter, und ein Surren erfüllt den Raum.

Hank hat Kunst studiert, als Kuratorin und Boxtrainerin gearbeitet.

Zum Haareschneiden ist sie durch Zufall gekommen. Hank erzählt mir, dass

es dazu zwei Geschichten gibt: »Die eine Version ist: Ich hatte kein Geld.

Freund_innen fragten mich, ob ich ihnen die Haare schneiden kann. Ich

habe gesagt, ja, und das mach ich umsonst, aber wenn jemand sagt, ›coole

Frisur‹, dann sollen sie meine Telefonnummer weitergeben, dann schneide

ich Leuten gegen Spende die Haare. – Vor dem Hintergrund, dass ich kein

Geld hatte. Man könnte das auch offizieller formulieren und sagen: Ich habe

in meinem Freund_innenkreis festgestellt, dass es den Bedarf gibt, dass eine

queere Person anderen queeren Personen die Haare schneidet, da es viele

Leute gibt, die ein Problem damit haben, zu regulären Friseuren zu gehen.«

Butch Cut war als temporäres Projekt geplant. Hank fing mit vier Haar-

schnitten pro Woche an. – Plötzlich standen die Menschen Schlange, heute

ist sie jeden Tag hier. Hank skizziert ihren Arbeitsalltag: »Ich mache das fünf

Tage die Woche, sechs bis acht Stunden am Tag. Ein Haarschnitt dauert zwi-

schen ein und zwei Stunden, weil ich mir Zeit nehme für die Leute: um die

Erfahrung zu bieten, die die meisten, die zu mir kommen, bei einem regulä-

ren Friseur nicht haben, nämlich sich zu entspannen und zu genießen; damit

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Care trans_formieren

man Zeit hat, sich zu überlegen, wie man aussehen möchte, denn für viele

Leute, die zu mir kommen, ist das ein schwieriges Thema. Statt vorgefertigte

stereotype Genderbilder zu übernehmen, werden hier neue konstruiert. […]

Deswegen will ich Leute nicht hetzen; ich will den Raum geben, zu überlegen,

den Raum, Unsicherheit zum Ausdruck zu bringen, sodass wir zusammen

überlegen, was sie für eine Frisur haben wollen, sodass diese Unsicherheit

umgewandelt wird in ein Erlebnis des Wissens, was ich möchte und wie ich

mich gut fühle damit, wie ich aussehe. Das ist für Leute, die sich nicht in

ein binäres Gendersystem einordnen können oder wollen, oft wirklich eine

lebensverändernde Erfahrung.«

Als Hank das Butch-Cut-Projekt aufnahm, befand sie sich in einer Kri-

se. Sie erzählt: »Am Anfang habe ich einfach gedacht: Ich habe kein Geld;

wenn ich jemandem die Haare schneide – vielleicht spenden die mir zehn

Euro, dann kann ich mir was zu essen kaufen. Mir ging es zu der Zeit selbst

schlecht. Es ging um den Übergang von einem Lebensabschnitt in einen an-

deren, das kann einfach schwierig sein. […] Ich wusste am Anfang nicht, was

ich da mache. Ich habe gemerkt, dass es eine Arbeit ist, die ich gerade ma-

chen kann – und vor allem ist es eine Arbeit, für die die Leute mir gerne Geld

geben wollen. […] Es war für mich nie einfach, einen Job zu finden. – Dann in

der Situation zu sein, dass Leute meine Dienste unbedingt haben wollen, ist

natürlich interessant. Insofern ist es im Zusammenspiel entstanden: Ich ha-

be gemerkt, das kann ich gerade machen, viele andere Sachen kann ich nicht

machen, weil es mir mental nicht gut geht; weil es mir aber mental nicht gut

geht, bin ich sensibel dafür, wie es anderen Leuten geht. Ich habe oft intime

Gespräche geführt, worauf sich die meisten Leute gerne eingelassen haben.

Viele waren aber erst mal verwundert, weil man normalerweise beim Friseur

nicht über so intime Sachen redet: über Mental Health, Beziehungsprobleme

und solche Geschichten. Das war interessant, weil das nämlich mir in mei-

nem Healing-Prozess, also bei der Stabilisierung meiner Situation, geholfen

hat, aber auch den Leuten, denen ich die Haare geschnitten habe. Die sind

wiedergekommen oder haben mir ihre Freund_innen geschickt. Fanden es

wohl gut und nicht grenzüberschreitend, sondern angemessen. Es gab einen

Bedarf, und durch das Tun und durch dieseWechselwirkung habe ich im Lau-

fe der Wochen und Monate immer mehr geschnallt, dass es viel sowohl mit

Selbstheilung als auch mit einem Fürsorgemodell für andere Leute zu tun

hat.«

Für Hank ist Butch Cut deshalb kein Friseursalon, sondern ein Raum für

Selbstheilung und Fürsorge. Sie beschreibt ihr Projekt im Interview und auf

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen selbstsorgender Fürsorge und Selbstunternehmer_innentum 107

der eigenen Facebook-Seite als »queer/trans/non-binary safer space commu-

nity building art project«. Sie will eine Gemeinschaft von Menschen, für die

gender-nicht-konforme Frisuren überlebensnotwendig sind, aufbauen. Oft

mache sie Selbstbewusstseins-Coaching: Es gehe darum, »sich mal betüdeln

zu lassen« und »einfach nur zu sitzen, sexy auszusehen«. Alle zweiMonate or-

ganisiert Hank Social Events: Veranstaltungen, um sich die Haare schneiden

zu lassen, andere kennenzulernen und zu flirten.Hank versteht ihre Arbeit als

Healing und als Community-Building. Vor zehn Jahren, so erinnert sie sich,

hielt sie dergleichen für Nonsens, inzwischen findet sie es, bedingt durch ei-

gene Krisen, sehr relevant. Für die Zukunft ist Hank wichtig, dass sich Butch

Cut durch Spenden trägt und dass sie sich nicht selbst ausbeuten muss.

Care nimmt sie bei Butch Cut heute weniger wechselseitig wahr als am

Anfang – »also, dass es für mich selbst eine heilende Wirkung hatte und für

die anderen auch. Mittlerweile geht es mir besser und ich muss das neu ver-

orten und gucken, wie ich damit umgehe. Ich muss gucken, wie ich es hin-

kriege, dass ich Leuten so viel von meiner Energie geben kann, und wie ich

mich selbst regeneriere.« Hank erklärt, dass sie in einer ähnlichen Situation

sei wie andere in pflegenden Berufen, zum Beispiel ein Physiotherapeut oder

eine Psychologin. Es gehe um die Frage: »Wie kann ich mich regenerieren,

oder wie kann ich mich davon abgrenzen?«

Nachdem mir Hank die Haare sehr kurz geschnitten und alle Haarreste

weggefegt hat,macht sie drei Fotos vonmir – von vorne und von beiden Seiten

– und lädt sie auf Facebook hoch. »This cutie stopped by today«, schreibt sie

darunter, ich bekomme einige Likes. Beim Hinausgehen fällt mir ein Plakat

auf: »What happens in the barber shop stays in the barber shop!« Plötzlich

steht ein trans Aktivist vor der Tür, ich kenne ihn, wir begrüßen uns kurz.

»Gonna cut your hair, baby«, begrüßt ihn Hank, als ich gerade rausgehe.6

Ich besuchte Hank mehrmals, für ein Interview und für weiterführen-

de Gespräche. Anders als das erwähnte Plakat behauptet, bleibt das, was im

queeren Barbershop passiert, nicht dort. Es wird in die Öffentlichkeit getra-

gen, sei es über die Fotos, die Hank – mit meiner Erlaubnis – in sozialen

Netzwerken postet, sei es durch diese Studie. Sowohl die Betonung von Inti-

mität und Vertrautheit als auch die Verbundenheit mit einer größeren (auch

virtuellen) Community sind zentral für die Sorgearbeit, die Hank leistet.

6 MitHank traf ichmichmehrmals informell und nahmein Interview imNovember 2016

auf. DieseVignette stellt eineVerdichtungmehrerer Gespräche unddes Interviewsdar.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Care trans_formieren

Hank gibt Geschlechterwissen, das sie sich über Jahre als Butch angeeig-

net hat, weiter und eröffnet einen Raum für geschlechtliche Selbstbestim-

mung. Hanks Sorgearbeit umfasst neben der konkreten Tätigkeit des Haa-

reschneidens emotionale Arbeit; so führt sie Gespräche über geschlechtliche

Identitäten und Utopien.7 Die Arbeit, die Hank leistet, bezeichne ich ange-

lehnt an Jane Ward als Geschlechterarbeit.8 Wards Studie stellt die Sorge-

arbeit von cis Femmes in trans Räumen als besonders bedeutend heraus.

Auf Basis des Interviews mit Hank argumentiere ich, dass auch Butch-Care

ein bedeutender Bestandteil von Geschlechterarbeit ist. In Hanks Barber-

shop findet eine kollektive Auseinandersetzung mit Zweigeschlechtlichkeit

statt, zusammen mit ihren Kund_innen entwirft Hank alternative Möglich-

keiten. Hank macht darauf aufmerksam, dass die Beschäftigung mit den ei-

genen Haaren und mit eingeübten Körperbewegungen sowie diesbezügliche

Veränderungen eine Überlebenspraxis sein können, um zweigeschlechtlicher

Gewalt zu entgehen und sich mit der eigenen geschlechtlichen Verortung

auseinanderzusetzen.9 Kulturanthropolog_innen wiesen bereits auf die Ver-

knüpfung von Haaren und Identität hin, um Überlebenspraxen ging es dabei

weniger (De Witte 2017: 128).10 Bei Butch Cut sind Auseinandersetzungen mit

der eigenen Identität und Überlebensstrategien untrennbar.

Wie hängen in den Erzählungen und Praktiken von Hank Selbstsorge und

Fürsorge zusammen? Einsamkeit als Butch in einem konservativen Dorf war

für Hank ein Auslöser dafür, sich mit Geschlechternormen zu beschäftigten.

Sie beschreibt ihr bisheriges Leben als Weg, der sie von der Isolation hin

zu ihrer Rolle als Sorgegebende für trans/queere Menschen führte. Auf Ein-

samkeitsempfinden als Folge einer geschlechtlichen Verortung, die von der

hegemonialen Norm abweicht, weist auch Kim Scheunemann in einer Stu-

die zu Geschlechterwissen hin; für die interviewten trans und gender-nicht-

konformen Personen hält Scheunemann fest: »Auch hier ist Einsamkeit am-

7 Eine Ausgabe des Journals »Open Anthropology« mit dem Titel »Hair Everywhere: An-

thropological Notes on the Long and Short of It« widmet sich der anthropologischen

Debatte zur kulturellen Bedeutung von Haaren (Han/Antrosio 2018).

8 Dieses Konzept habe ich bereits imKapitel 2, »Sorgende Ethnographie undGeschlecht-

liche Zusammenarbeit«, eingeführt.

9 Zur Bedeutung vonHaaren als eine Form der Disziplinierung entlang rassistischer und

sexistischer Normen (Toerien/Wilkinson 2003).

10 Frisuren spielen auch in queeren Räumen eine bedeutende Rolle für die Verkörperung

von Identitäten und für das Widersetzen gesellschaftlicher Normen (u.a. Cole 2008;

Tate 2012).

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen selbstsorgender Fürsorge und Selbstunternehmer_innentum 109

bivalent im Sinne des Risikos, alleine zu sein, zugleich jedoch auch mit der

Chance verknüpft, ein anderes Sein zu leben sowie ein neues Wissen mitzu-

generieren und damit auch Expert_in zu werden« (Scheunemann 2018: 160).

Diese Ambivalenz lässt sich auch in Hanks Erzählungen ausmachen: Prakti-

ken der Selbstsorge – nämlich Butch-Verkörperungen zu leben – waren für

Hank ein Ausgangspunkt, um Fähigkeiten zu erwerben, die sie heute als Ex-

pertin weitergeben kann.11

Das Interview und die Gespräche mit Hank verdeutlichten für mich, wie

eng Gender, Ökonomie, Prekarität und Sorgearbeit bei Butch Cut verbunden

sind. Um diesen Zusammenhang genauer in den Blick nehmen zu können,

wendete ich mich den Arbeiten von Kath Weston zu. »Was ist die Sexualität

der Ökonomie?«, fragt sie in ihrem Essay »Production as Means – Produc-

tion as Metaphor?« (Weston 1998). Sie zeichnet die Kämpfe lesbischer Frauen

nach, die auf der Suche nach Lohnarbeit die Genderlinie überschritten und

sich der geschlechtlichen Arbeitsteilung widersetzten. Lohnarbeitsräume sei-

en ebenso wie der Haushalt und die Familie Räume, in denen Gender produ-

ziert und reproduziert werde (Weston 1998: 112). Mit ihrem Barberhop über-

schreitet auch Hank die gegenderte Linie der Lohnarbeit: Barbershops sind

Räume, die üblicherweise cis Männern vorbehalten sind. Hank durchkreuzt

außerdem die Cis-trans-Binarität und verwebt lesbische und transmännliche

Räume: Unter demNamen Butch Cut, der ihren Barbershop an lesbische Com-

munitys anbindet, schafft sie einen Raum, in den sie trans Männer einlädt

und beim Passing unterstützt; sie gibt Wissen weiter, das in trans Kontexten

relevant ist.

Neben Genderlinien durchkreuzt Hank auch Klassenlinien, Barbershops

sind nämlich mit Arbeiter-Männlichkeiten assoziiert. Hank selbst hat eine

ambivalente Klassenposition. Sie studierte an einer Kunstakademie, ist je-

doch seit Längerem von Prekarität und Einkommensarmut betroffen. Sie hat

viel kulturelles Kapital, Butch Cut beschreibt sie als Kunstprojekt. Auf diese

Weise versucht sie, es für die Kunstförderung anschlussfähig zumachen, und

spricht eine akademische queere Szene an.12

11 Auch andere sozialwissenschaftliche Studien betonen, dass Friseursalons Räume sind,

in denen intimeBeziehungen entwickelt werden und in denen gemeinschaftliche Care

organisiert wird (Majors 2001; Liebelt 2016).

12 Dies zeigt sich auch darin, dass auf der Homepage die Angebote ausschließlich auf

Englisch formuliert werden.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Care trans_formieren

Kath Weston forschte ethnographisch an queeren Arbeitsplätzen; in ih-

rem Essay »Sexuality, Class and Conflict in a Lesbian Workplace« themati-

siert sie einen Streik in einer lesbischen Autowerkstatt in den USA und wid-

met sich Klassenfragen, die dort von Bedeutung sind. Klasse definiere ich

angelehnt an Weston über den Klassenhintergrund hinausgehend als konti-

nuierliche Produktion sozialer Beziehungen, die durch die gesellschaftliche

Arbeitsteilung strukturiert sind (Weston 1998: 115). Was kennzeichnet einen

lesbischen/queeren Arbeitsort? Weston macht als Besonderheit lesbischer Ar-

beit aus, dass sie die Dichotomie zwischen privat und öffentlich überwinde.

Lesbische Identität werde oft als etwas Privates verortet und müsse in he-

teronormativen Einrichtungen häufig versteckt werden (ebd.: 118). Lesbische

Arbeit verbinde hingegen beide Bereiche und erlaube, out zu sein und die

eigene Partnerin und Kinder an den Arbeitsort mitzubringen. Die Autowerk-

statt Amazon, in der Weston forschte, wurde zu einem anerkennenden Ort, in

dem lesbische Identitäten keine Ausnahme, sondern die Regel waren (ebd.:

119). Es entwickelten sich Freund_innenschaften, die Privatleben und Lohnar-

beit verwoben.13 Dies beschreibt Weston als typisch für alternative und kleine

Unternehmen und queere Selbstunternehmer_innen oder Entrepreneurs. Sie

setzten sich für die Integration persönlicher und beruflicher Beziehungen ein

und versprächen eine Transformation der entfremdeten Arbeit (ebd.: 120).

Ähnlich verschwimmen in Hanks Erzählungen zu ihrer Care-Tätigkeit die

Grenzen zwischen Fürsorge als Lohnarbeit, Fürsorge als Ehrenamt und Für-

sorge als Freund_innenschaftspraktik. Sie versucht, das erworbene gender-

nicht-konforme und queereWissen in einer informellen Formweiterzugeben,

sie tut dies gegen Spende und verfolgt den Wunsch, sich durch ihre Selbst-

ständigkeit langfristig finanzieren zu können. Zum Zeitpunkt des Interviews

bezieht sie ALG II und kann von den Spenden nicht leben. Die Professio-

nalisierung ihrer Sorgearbeit ist also eine prekäre; zugleich widerspricht ein

Mehr an Professionalisierung dem, was Hank unter guter Care versteht. So

erläutert sie, dass sie sich mehr Zeit für die einzelnen Personen nehme als

in herkömmlichen Friseursalons üblich; Hank möchte »gute Care« anbieten

und verweigert sich einer ökonomischen Zeit-Kosten-Nutzen-Rechnung. In-

wiefern sie so das eigene ökonomische Überleben langfristig absichern kann,

13 Mehrere Studien diskutieren die Aushandlungen zwischen Friseur_innen und

Kund_innen in Bezug auf klassifizierte und gegenderte Positionalitäten, aber auch

wie Sorgearbeit ausgehandelt wird (u.a. Lindsay 2004; Cohen 2010).

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen selbstsorgender Fürsorge und Selbstunternehmer_innentum 111

bleibt ungewiss. Deswegen überlegt sie, die Ausbildung als barber nachzuho-

len.

Die Handlungslogiken und Praktiken, die Hank verfolgt und umsetzt, las-

sen sich als queeres Selbstunternehmer_innentum verstehen. Hank legt dar,

dass sie ihre Sorgearbeit zunächst als heilend empfand. Für die Anfangszeit

von ButchCut beschreibt sie das Verhältnis von Energie (der eigenen) und Care

(für andere) als ausgeglichen und die Grenze zwischen Sorgenden und Um-

sorgten als fließend. Dies habe sich verändert, nun überwiege die Erschöp-

fung. Energie interpretiere ich als eine bei Butch Cut bedeutende Ressource,

insofern dort ausgewogene Beziehungen des Energiegebens und -nehmens

entstehen.Dies lässt sich als queerer Tauschhandel bezeichnen.Hank übt sich

in einem selbstverantwortlichen Umgang mit den eigenen emotionalen Res-

sourcen. Zu Beginn reichte die gegenseitige Aufmerksamkeit als Tauschmittel

aus; seitdem es Hank besser geht, geraten die transformativen Effekte ihrer

Arbeit in den Hintergrund, nun ist Geld notwendig. Isolation/Austausch, Er-

schöpfung/Energie und Geld sind in Hanks Erzählungen aufs Engste mitein-

ander verflochten. Bei ungleichem Care-Bedarf kommt zum Ausgleich Geld

ins Spiel, um die Reziprozität aufrechtzuerhalten.

Hank erläutert, dass sie ihre Arbeit nur deshalb leisten könne, weil der

Bedarf der Community gegeben sei. Sie verortet ihre Sorgearbeit klar bei den

bezahlten pflegenden Berufen, deren Beschäftigte grundsätzlich vor der Her-

ausforderung stehen,mit ökonomischen Zwängen umzugehen und Praktiken

der Regeneration zu entwickeln. Zugleich grenzt sie sich vonDienstleistungs-

berufen, zu denen der Friseurberuf eigentlich zählt, ab, indem sie Butch Cut

als queeres Kunstprojekt rahmt.

Die Zukunft von Butch Cut ist ungewiss. Langfristig hat Hank den Traum,

ein Retreat Center aufzubauen. Wenngleich sie den Barbershop allein auf-

gezogen hat, ist es ihr wichtig, Netzwerke aufzubauen. Sie ist mit queeren

barbers in England und den USA vernetzt; mit ihnen tauscht sie regelmäßig

Arbeitsplätze, dann arbeitet sie für ein paar Wochen in einem queeren Bar-

bershop in London oder New York. Auch Hank und ich sprechen nach dem

Interview über mögliche Kollaborationen. Sie hat die Idee, das Interview on-

line zu veröffentlichen und es mit der Butch-Cut-Community zu diskutieren.

Zudem könne ich gerne ein Social Event zu Care bei Butch Cut organisieren.

Unsere Forschungszusammenarbeit lief nicht immer konfliktfrei ab.

Hank interessierte sich für meine Arbeit und Perspektiven auf Care, und

sie kommentierte regelmäßig meine Posts zu Care auf Facebook. Unsere

größten Konflikte drehten sich um ihre Repräsentation: Sie forderte mich

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Care trans_formieren

auf, sie als erfolgreiche Selbstunternehmerin darzustellen, während es mir

wichtig war, Fragen zu Prekarität zu stellen. Hank steht mehr kulturelles und

soziales Kapital zur Verfügung als den meisten anderen Personen, die ich

interviewte. Utan Schirmer argumentiert in seiner Studie zu Drag-Kinging,

dass die Frage, ob es gelinge, »trotz der partiellen Verweigerung bestimmter

geschlechtlicher Anforderungen das eigene Arbeitsverhältnis zu sichern und

beruflich erfolgreich zu sein«, insbesondere von den verfügbaren Ressourcen

abhänge (Schirmer 2015: 370). Gemeint sind kulturelle und ökonomische

Ressourcen wie Bildungsabschlüsse, soziale Beziehungen und Ressourcen an

Macht und Einfluss (ebd.). Dieses Ergebnis kann ich insofern bestätigen, als

sich die Zukunftsperspektiven von Hank und den Sorgearbeiter_innen aus

dem vorherigen Kapitel, die voraussichtlich langfristig von Einkommensar-

mut betroffen sein werden, unterscheiden. Hank nutzt ihr abgeschlossenes

Kunststudium, um Butch Cut als künstlerisches Projekt zu rahmen. Dies

ermöglicht ihr, ein queeres Milieu mit mehr ökonomischen und kulturellen

Ressourcen zu erreichen und sich für eine Kunstförderung zu bewerben.

Trotzdem bleibt es auch für sie eine Herausforderung, von ihrer Freiberuf-

lichkeit zu leben, da dies nur mit einer anderen Logik und Herangehensweise

möglich wäre, nämlich: in kürzerer Zeit mehr Kund_innen zu einem festen

Preis die Haare zu schneiden. So lässt sich Hanks Sorgearbeit zwar im

Sinne eines queeren Selbstunternehmer_innentums lesen; gleichzeitig aber

wird eine ökonomische Prekarität deutlich, die angesichts der kulturellen

Ressourcen, über die Hank verfügt, auf den ersten Blick unsichtbar bleiben

mag.14 Der Verbindung zwischen Care, Geschlecht und Ökonomie sowie

zwischen Selbstsorge und Fürsorge gehe ich auch im folgenden Unterkapitel

nach, in dem eine trans Stimmarbeiterin im Mittelpunkt steht.

4.2 Von Spendendosen und trans_formativer Arbeit.
Für_Sorge in einer Stimmgruppe

Mit Mathilda treffe ich mich in einem linken Café in Berlin-Neukölln. Das

Café ist gefüllt mit vor allem jungen Menschen zwischen zwanzig und drei-

ßig. An den Wänden hängen Plakate von Demonstrationen und Veranstal-

14 Auch die Verbindung zur queeren Community ist eine Ressource; so gelang es dem

Projekt, während der Corona-Krise innerhalb weniger Tage über Crowdfunding 3.000

Euro für Mietkosten zu fundraisen.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen selbstsorgender Fürsorge und Selbstunternehmer_innentum 113

tungen zu den Themen Antirassismus und Queer-Feminismus. Leider muss

ich fast eine Stunde auf Mathilda warten. Diese Stunde verbringe ich mit

der Frage der Einlesbarkeit: Werde ich sie erkennen, ist sie vielleicht doch

schon anwesend?Wen lese ich als trans und wen nicht? Wird Mathilda mich

unter all den Leuten wahrnehmen, von denen einige allein an ihrem Tisch

sitzen? Vielleicht signalisiert mein Notizbuch: Hey, ich forsche. Eine große

Frau, komplett in Schwarz gekleidet, tritt ein und läuft suchend durch den

Raum. Ich gehe auf sie zu: »Hey, bist du Mathilda?« – »Ja genau!« – »Cool,

dass du noch gekommen bist.« Ich lade sie auf einen Milchkaffee ein, da ich

annehme, dass sie ökonomisch schlechter gestellt ist als ich. Sie spricht sehr

leise und schaut sich häufig um,weshalb sie aufmich nervös wirkt. Ich frage,

ob ich das Gespräch aufnehmen kann. »Klar«, sagt sie. Etwas unsicher sei sie

allerdings, was die Nebengeräusche betreffe: Sie selbst mache trans Radio,

es könne mühsam sein, die Aufnahme später zu verstehen.

Mathilda leitet eine Stimmgruppe für trans Frauen, ehrenamtlich in einem

trans Verein. Sie erzählt mir, wie sie dazu gekommen ist, die Stimmgruppe

vor sechs Jahren aufzubauen. »Mich hat eine Freundin gefragt, die gerade

in der Transition drinsteckte, wie ich das mit der Stimme mache. Da dachte

ich: Ist ja blöd, wenn ich das nur ihr erzähle – es ist relativ viel. Dann ha-

ben wir zu zweit eine Gruppe angefangen.« Eigentlich wollten die beiden

die Gruppe hierarchiefrei organisieren und mit allen gemeinsam vorberei-

ten, das funktionierte aber nicht: AmEnde erledigte doch sie selbst diemeis-

ten Aufgaben. Nun ist Mathilda in der »Leitungsposition«, wie sie es nennt,

und organisiert die Gruppe als Kurs. Danebenmacht sie eine Ausbildung als

Logopädin, »nicht, weil das weiterhilft in dem Kontext, sondern weil ich es

dann finanziert kriege über die Krankenkassen«; sie ist der Meinung, dass

Gesangstechniken eigentlich mehr helfen würden.

Über die Stimmarbeit »arbeitet man auch viel an psychischen Dingen«, be-

tont Mathilda. »Man kann eigentlich gar nicht mit der Stimme arbeiten, oh-

ne die Psyche miteinzubeziehen.« Sie erklärt: »Die Stimme ist der größte

Ausdruck der Persönlichkeit. Für mich ist es so, dass sie fast die Persönlich-

keit ist. Wenn ich damit unzufrieden bin, ist es krass. Für mich war es wich-

tig, mich damit zu beschäftigen, auch für mein Wohlergehen.« Sie bezeich-

net die Stimmarbeit als »eine Art von Therapie, also sehr selbstbestimmt.

Man setzt sich damit auseinander, was man machen mag mit der Stimme

und was nicht. Oft verändert sich nicht nur stimmlich etwas, sondern auch

psychisch und körperlich. Umgekehrt gelte: »Wenn Leute eine Verspannung

haben oder nicht gut atmen, kommt man irgendwann nicht mehr weiter.«

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Care trans_formieren

Mathildawünscht sich, dass queere Ersatzfamilien entstehen. In der Stimm-

gruppe seien sie davon noch weit entfernt, aber sie träfen sich auch privat

nach dem Kurs, und es entwickelten sich Freund_innenschaften. Sie erklärt:

»Ich finde, dass Leute, die solche Gruppen organisieren, fast mehr davon ha-

ben als die Leute, die teilnehmen.« Von professionalisierten trans Unterstüt-

zungsangeboten, die sie als unpersönlich beschreibt, grenzt sie ihre Gruppe

ab. Sie findet es wichtig, »sich gegenseitig zu unterstützen«, und argumen-

tiert: »Wenn das so sozialpädagogisch ist, dann fehlt das Empowerment,

weil sie sich nicht gegenseitig unterstützen, sondern unterstütztwerden von

oben.« Wenn die Rollen dermaßen klar verteilt seien, sei es einseitig – »zu-

mindest wird das so dargestellt.« Mathilda erklärt: »Ich finde es ganz groß-

artig, wenn es in beide Richtungen geht.«

Aktuell finanziert Mathilda die Stimmgruppe über eine Spendendose: »Ich

stellemeine Spendendose auf und kriege ungefähr zehnbis zwanzig Euro im

Schnitt [pro Treffen]. Das funktioniert gerade, weil zwei Leute dabei sind, die

einen guten Job haben. Aber ich gebe auch viel Geld dafür aus – von daher ist

es nicht kostendeckend.« Sie wünscht sich ein bedingungsloses Grundein-

kommen, um das Dilemma der unterbezahlten queeren Sorgearbeit auflö-

sen zu können. Sie sagt: »Mir wäre schon geholfen, wenn das Jobcenter mir

vertrauen würde, dass das, was ich tue, sinnvoll ist, und dass ich nicht zu

Hause im Bett liege und Fernsehen gucke; wenn ich keinen Druck kriegen

würde. Meine Forderung wäre das bedingungslose Grundeinkommen, ins-

besondere für den Care-Bereich, der sonst nicht funktioniert, weil er keinen

Gewinn abwirft.«15

Wie hängen in Mathildas Erzählung Selbstsorge und Fürsorge zusammen?

Mathilda eignete sich trans Geschlechterwissen an, zunächst für sich selbst.

Da die Nachfrage vorhandenwar, begann sie, dasWissen in einer Gruppewei-

terzugeben, und geriet in eine Fürsorgerolle. Praktiken der Selbstsorge und

Fürsorge sind eng verbunden. Das wird insbesondere in Mathildas Aussage

deutlich, sie selbst profitiere ebenso von der Gruppe, auch wenn sie nun in ei-

ner Leitungsrolle sei. Für sie selbst war die Gruppe wichtig, umGemeinschaft

zu finden und Anerkennung zu erfahren. Die Positionen Sorgende und Um-

sorgte sind miteinander verwoben. Sich selbst sieht Mathilda als Sorgende,

aber auch als Umsorgte. Trans_formationsenergie fließt in beide Richtungen,

15 Das Interview führte ich im Februar 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen selbstsorgender Fürsorge und Selbstunternehmer_innentum 115

und der Übergang zur Expertin war/ist fließend. Mathilda versucht, selbst-

reflexiv mit der eigenen Expert_innenrolle umzugehen.

Mathilda leistet als trans Frau Sorgearbeit speziell für andere trans Frau-

en, die ihre Stimme verändern möchten. Dabei geht es ihr nicht nur um die

Arbeit an der eigenen Stimme, sondern auch um die Arbeit an der eigenen

Psyche. In der transfemininen Sorgearbeit, die Mathilda leistet, ist die Arbeit

amKörper untrennbarmit der Beschäftigungmit der Psyche,mit Emotionen,

verbunden: Über die Arbeit mit dem Körper lässt sich das eigene emotionale

Wohlergehen (kollektiv) bearbeiten, und Emotionen zeigen sich im Körper.

Ich frage mich, warum in Mathildas Erzählung Energie und Emotionen

eine so große Rolle spielen. Hier geben Alexandra Raus Gedanken zu Psycho-

politik und Neoliberalismus hilfreiche Hinweise. Angelehnt an Michel Fou-

cault argumentiert sie, dass Individuen als Subjekte nie außerhalb der Macht

stünden, sondern stets als Subjekte produziert würden (Rau 2010: 32); zu-

dem spricht sie über die Arbeit an sich selbst, als therapeutische Führung,

um sich selbst zu verstehen, zu erkennen, zu emanzipieren und zu verwirk-

lichen (ebd.: 272). Die Umarbeitung der Psyche könne auch über den Kör-

per bewerkstelligt werden, zum Beispiel durch Tanzen (ebd.). Eine solche

Arbeit an sich selbst organisiert Mathilda in einer kollektiven Form: In der

Stimmgruppe spielen die Arbeit an sich selbst und der eigene Umgang mit

Scham und Schmerz eine wichtige Rolle. Rau spricht von einer Demokra-

tisierung therapeutischer Techniken: Feministische und schwule Therapien

und Selbsthilfeansätze seien Beispiele aus sozialen Bewegungen, die psych-

iatrische Hegemonie infrage stellten und sich die Mittel zur Herstellung des

eigenen Subjektstatus aneigneten (Rau 2010: 283). So seien in der Frauenbe-

wegung therapeutische Elemente in die feministische Praxis aufgenommen

und durch vielfältige Neuschöpfungen von der Psychoanalyse losgelöst wor-

den; hier wurde die Idee der Selbsterfahrung und der Selbsterfahrungsgrup-

pen entwickelt (ebd.: 287). Auch in trans Bewegungen, die in Alexandra Raus

Arbeit unerwähnt bleiben, ist die Aneignung therapeutischer Techniken ein

wichtiger Bestandteil kollektiver Für_Sorge – oft im Zusammenspiel mit Kör-

perarbeit. Der Hintergrund dessen ist, dass die bestehende Zwangstherapie16

kein Raum ist, der selbstbestimmt genutzt werden kann. Zudem verfolgen

Aktivist_innen wie Mathilda offenbar ganz bewusst das Ziel, einen Raum für

16 Hierbei beziehe ichmich auf die verpflichtende Begleittherapie, die notwendig ist, um

über das Transsexuellengesetz (TSG) eine Namens- und Personenstandsänderung zu

beantragen.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Care trans_formieren

gegenseitige Für_Sorge zu schaffen, jenseits der Care-Hierarchie, die in pro-

fessionalisierten Settings vorhanden ist.

In einem Mangel an finanzieller Anerkennung zeigt sich der Zusammen-

hang von trans Sorgearbeit und Prekarität. Mathilda ist seit längerer Zeit er-

werbslos. Sie finanziert die Stimmgruppe durch Spenden; mit einer Sum-

me von zehn bis zwanzig Euro pro Sitzung kommt jedoch nur ein geringer

Betrag zusammen. Bei unserem Interview wird Mathildas prekäre Situati-

on greifbar: Es steht außer Frage, dass ich Mathilda zu Kaffee und Kuchen

einlade; in anderen Konstellationen war die Dynamik umgekehrt. Mathilda

hofft, ihre Form der Sorgearbeit in Zukunft bezahlt zu bekommen. Ohne

einen Abschluss, das heißt kulturelles Kapital, ist dies kaum möglich. Die

Logopädie-Ausbildung, die sie gerade macht, ist für sie eine Möglichkeit,

langfristig aus der Erwerbslosigkeit herauszukommen. Dabei sieht sie diese

finanziell notwendige Professionalisierung kritisch: Care-Hierarchien in der

professionalisierten Sorgearbeit, etwa bei Angeboten Sozialer Arbeit, lehnt

sie ab und betont, dass Care in beide Richtungen gehen solle. Ihr Plädoyer

für ein Grundeinkommen verweist auf die strukturellen Veränderungen, die

für nachhaltige Trans-Für_Sorge notwendig sind. Hier werden die Grenzen

des trans Selbstunternehmer_innentums spürbar: Ebenso wie Hank arbeitet

Mathilda mit einer Gruppe Menschen, die an ihrem Geschlechterwissen und,

bei Mathilda, an der gemeinsamen Arbeit an der Stimme interessiert sind,

die aber nicht die Ressourcen haben, um die Sorgearbeiter_innen angemes-

sen zu bezahlen und das Community-Projekt zu finanzieren. Dabei dürfte die

strukturell prekäre Situation trans weiblicher Personen eine große Rolle spie-

len.17 So bleibt Mathilda als Strategie, Bildungsabschlüsse zu erwerben, die es

ihr ermöglichen, für ihre Arbeit bezahlt zu werden, auch wenn sie jene nicht

als notwendig erachtet, um gute Sorgearbeit zu leisten. Über die kulturellen

Ressourcen, die sie für die Logopädie-Ausbildung braucht und um sich in ih-

rem Feld zu professionalisieren – was sich als Empowerment fassen lässt –,

verfügt Mathilda.

Mathildas Haltung als Sorgearbeiter_in ist geprägt durch ihren Fokus

auf Selbstbestimmung. Praktiken der Selbstsorge und der Fürsorge sind eng

miteinander verwoben: Praktiken der Fürsorge sind zugleich Praktiken der

Selbstsorge. Ich schlage deshalb vor, von Selbstsorgender Fürsorge zu sprechen.

17 Vergleiche Kapitel 3, »›Da wirst du von mir eine ganz andere Geschichte hören.‹ Trans

Prekarität, Klasse und Care«.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen selbstsorgender Fürsorge und Selbstunternehmer_innentum 117

Auch Lohnarbeit und ehrenamtlicher Aktivismus sind miteinander ver-

knüpft. Im Laufe der Zeit änderte sich Mathildas eigene Rolle: Sie rutschte in

eine Expert_innenrolle und hat nun denWunsch, sich zu professionalisieren,

um nicht mehr von Transferleistungen abhängig zu sein.

4.3 »Weniger denken, mehr fühlen.«
Experimentelle trans Körperarbeit als Care-Aktivismus

Das Interview mit Leo führe ich in der Marianne, einem lesbisch/feminis-

tischen Café in Berlin-Kreuzberg.18 Als ich ankomme, sitzt Leo bereits an

einem Tisch. »Ich habe die Schallgeräusche für die Aufnahme getestet«,

begrüßt er mich lachend. Der Tisch, an dem er sitzt, sei der beste in Sachen

Geräuschkulisse. »Und dann läuft auch noch laut Rock ’n’ Roll«, fügt er

lachend hinzu. Leo lernte ich in Dortmund bei einer Tagung zu queerer

Gesundheit kennen. Er ist Geschlechterforscher, trans Körperarbeiter und

hat jede Menge Ideen zu meinem Promotionsprojekt. Leo ist 1971 geboren.

Ende der 1980er-Jahre wurde er in der FrauenLesben-Szene einer kleineren

Stadt aktiv. Prägend war für ihn damals, eine diverse Gruppe von »Weiblich-

keiten« zu haben – »mit und ohne Sternchen, das gab es zu dem Zeitpunkt

noch nicht«. Zu Beginn des Studiums engagierte er sich in linksradikalen

Lesbengruppen, dort störte ihn jedoch die Homogenität. Am wohlsten

fühlte er sich in einer lesbischen Theoriegruppe, die altersgemischt war:

Leo war damals 19, die älteste Person achtzig. Zu dieser Zeit besuchte er

während eines Berlinbesuchs auch das Café, in dem wir nun sitzen – es sei

schließlich ein Treffpunkt der FrauenLesben-Szene gewesen.

Leo erzählt mir, dass er lange keinen Namen für seine Erfahrungen hatte:

»Trans Maskulinität war für mich nicht präsent und auch nicht denkbar. […]

Der Umbrella-Term war Lesbe, und das war’s.« Mit Mitte zwanzig merkte

Leo: »Mir ist da was zu wenig. […] Mir war nicht klar, warum. Dann habe

ich mich intensiv auf den Weg gemacht, Thema Feminität: Was ist das,

was zieht mich da an? Ich habe eher im femininen Spektrum gelebt, heute

würde ich das als total genderqueer bezeichnen. Mein Transaspekt oder

Transerleben spielte da keine Rolle und hatte keinen Namen.« Das änderte

sich Anfang der 2000er-Jahre: 2004 hat Leo in einer Großstadt seine ersten

»Transkontakte«. Er erinnert sich an einen Filmabend, bei dem die Doku

18 Dieses hat mittlerweile neue Betreiber_innen und einen neuen Namen.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Care trans_formieren

über den trans Mann Ines Paul (Schulz 2002) gezeigt wurde; danach habe

er zu einer Freundin gesagt: »Das ist bei mir eigentlich auch immer so

gewesen.« Durch die Drag-King-Szene und durch Filme wie die besagte

Doku oder »Gendernauts« von Monika Treut (1999) habe er ein Gespür,

»eineWahrnehmung für [sich] gekriegt: Ich bin nicht allein, da gibt es einen

Namen. […] Das waren meine Anfänge.«

Diese Anfänge seien im Grunde mit dem Ende seines Engagements zu-

sammengefallen, erklärt er. Denn zu diesem Zeitpunkt habe er sich in die

Geschlechterforschung hinein und aus der FrauenLesben-Szene raus be-

wegt. Den ersten trans Mann, den er kennenlernte, interviewte er für seine

Dissertation. Durch die Forschung entstanden Freundschaften mit weiteren

trans männlichen Personen. Drag-Kontexte, wo vieles noch im Entstehen

und Uneindeutigkeiten möglich waren, waren wichtig für ihn.

Mittlerweile steht Leo queerem und trans Aktivismus ambivalent gegen-

über: Er habe viele Konflikte miterlebt, die für ihn zermürbend gewesen

seien. Als er chronisch krank wurde, zog er sich gesundheitsbedingt aus

dem Aktivismus zurück. Leo erzählt: »Ich brauchte viel Zeit, um mich selbst

zu pflegen, umwieder gesund zu werden.« Auch diese Erfahrung war es, die

ihn zur Körperarbeit brachte. Er resümiert lachend: »Ich will keine Psycho-

dramen mehr. Nach 27 Jahren Lesben/Frauen/Queer-Communitys ertrage

ich es nicht mehr.«

Das Thema Care beschäftigt Leo schon lange. Er habe festgestellt, dass

seine eigene geschlechtliche Sozialisation eng mit Sorgearbeit für andere

verbunden ist: »In meiner Biographie spielt es eine wichtige Rolle, dass

ich in meiner Familie eine Tochterpositionierung habe. Ich habe sehr alte

Eltern. Ich habe meine Diplomarbeit geschrieben und parallel meinen

Vater sterbebegleitet, Pflegestufen organisiert und ihn zu Einrichtungen

gebracht. Das prägt mich, seitdem ich zwanzig bin, und es geht bis heute

weiter.« Bezüglich seiner Mutter hält er fest: »Ich mache, was die ›gute

Tochter‹ macht: Ich organisiere Pflegestufen.« Leo erinnert sich an eine

lesbisch/feministische Lesegruppe, in der sie sich mit dem Care-Begriff aus-

einandersetzten und damit, wie Sorgearbeit an einen herangetragen wird.

Auch in lesbischen/queeren/feministischen Communitys werde erwartet,

»dass du dich aufopferst, was für die Community tust, selbstlos bist, dich zu-

rückstellst; nicht Nein sagst, immer unterstützt und ansprechbar bist, wenn

um drei Uhr nachts jemand ein Krisengespräch braucht«. Indem man sich

aufopfere, könne man in Szenen wichtig werden, »im Bourdieuschen Sinne

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen selbstsorgender Fürsorge und Selbstunternehmer_innentum 119

symbolisches Kapital« erlangen.19 Über sich selbst sagt Leo selbstkritisch:

»Ich war immer voll dabei, immer in Fürsorge drin.« Inzwischen habe er sich

von Care-Anforderungen emanzipiert. Er sei klarer darin geworden, Nein

zu sagen, und befinde sich nun auf demWeg zu mehr Selbstfürsorge: »Self

care is my first priority.«

Leo wünscht sich eine Community, in derMenschen äußern: »Ich kann nur so

viel Zeit und Energie reinbringen. Ich kann nicht mehr. Ich kann nicht mein

letztes Hemd geben.« Er selbst befinde sich gerade in einem Lernprozess,

um Care anzunehmen und sich einzugestehen: »Hey, eigentlich brauche ich

Unterstützung.« Leo benennt, dass gerade trans Personen »Bedarf an einer

positiven Form von Fürsorgearbeit und Unterstützung haben und einen

Raum für Selbstsorge brauchen«. Es sei notwendig, die unterschiedlichen

Care-Bedarfe anzuerkennen. So stehe ihm als trans Person weniger Energie

zur Verfügung, zum Beispiel, weil er im Lohnarbeitskontext nicht eindeutig

als cis geschlechtlich gelesen werde: »Es kostet wahnsinnig viel Energie. Ich

möchte, dass dies als zusätzlicher Bedarf wahrgenommen und anerkannt

wird.«

Leo versucht gerade, mit einer_m Freund_in eine Körperarbeitsgruppe für

trans Menschen aufzubauen. »Dies«, so konstatiert er, »ist mein größtes

trans oder queer/feministisches Engagement.« Das Vorhaben erweise sich

jedoch als »schwierig, weil es einen starken Selbsthilfefokus bekommen«

habe. Ich frage nach: »Was meinst du damit?« Leo hatte den Eindruck, dass

die Interessierten sich »stark in Findungsprozessen befunden haben oder

sehr traumatisiert waren«. Er selbst beschäftige sich hingegen seit über

25 Jahren mit dem Thema Körper, damit, was er an Feminität und Masku-

linität leben wolle, und mit Sexpositivität. Aktuell gehe es für ihn eher in

Richtung des maskulinen Spektrums. Er erklärt: »Ich bin schon auf einer

langen Reise gewesen und ein ganzes Stück mehr in mir angekommen.«

Das sei bei einigen in der Gruppe nicht der Fall, das aber könne er nicht

auffangen: »Wir haben das privat organisiert. Wenn dann Menschen bei

Übungen, die ich für unproblematisch halte, Flashbacks bekommen … – Das

war nicht möglich, wir haben beschlossen: Das geht nicht mehr.« Leo findet,

dass traumatische Erfahrungen anders aufgefangen werden sollten, zum

Beispiel durch therapeutische oder Selbsthilfeangebote.

19 Hier geht es darum, Anerkennung zu erhalten, und um Prestige. Der oben genannte

Aspekt lässt sich auch als soziales Kapital beschreiben, im Sinne von Zugang zu Netz-

werken (Bourdieu 1992: 63 f.).

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Care trans_formieren

»Welches Gender ist das coolste, welches das repressivste? Wer ist radical

queer und wer nullachtfünfzehn?« – derlei symbolische Kämpfe in trans

Räumen stören Leo. Er selbst habe sich in trans Räumen viel damit ausein-

andergesetzt, wie er sich verorte: »Es gibt ja viele trans Identitätsangebote.

Entweder du bist total binär organisiert – das war nicht so meins –, oder

du hast alle möglichen Genderangebote.« Eine Zeitlang war Butch für

ihn wichtig, und er beschäftigte sich mit Butch-Konzepten, empfand den

Zugang über Konzepte aber als zu kopflastig: »Ich habe festgestellt: Diese

[…] Vorstellungen, wie dein Sein und dein Körper sich an ein Konzept anzu-

passen haben, in Gestik, in Mimik, das find ich normierend.«

Die Körperarbeit ist für Leo eine Alternative. Sie sei experimenteller: »Da

gibt es viele Sachen, die nicht ausgesprochen werden können, und das ist

gut. Dich frei zumachen von Normen. Gerade trans hat viel mit Normierung

und Diagnostik zu tun. Dieses Sich-frei-Machen ist wichtig.« Aus diesem

Grund organisiere er die Körperarbeitsgruppe; er möchte »einen Raum […]

haben, in demwir das, was wir an Ressourcen undWissen über Körperarbeit

haben, zur Verfügung stellen«. Er schicke jeweils einen Termin rum, und

»dann können Menschen, die Lust auf Entspannung, Körper, Tanz, Massage,

Bewegung haben, kommen und den Raum gemeinsam gestalten«. Es gehe

darum, den eigenen Körper, jenseits des Sprechens, positiv zu erleben:

»dich wie du gerade da bist, mit deinem Körper zu erleben. […] Wie fühl ich

mich in mir?« Es gehe darum, »sich konzeptfrei in genau dem Moment zu

erleben, mit all den Grenzen und vielleicht auch Möglichkeiten«. Es gehe

darum, sich Bewegungen zu erlauben, die vorher verboten waren. »Weniger

denken, mehr fühlen.«

Leo bezieht sich positiv auf Körperarbeit in feministischen Kontexten der

1970er- und 1980er-Jahre, mit Selbstuntersuchungen und der Verweigerung

von Diagnostik. Die Körperarbeit in trans Kontexten empfindet er teilweise

als transnormativ; in binär organisierten trans Räumen gebe es wenig

experimentelle Körperarbeit: »Da spielt Körper eher als Material eine Rolle,

das es zu verändern gilt, das formbar ist: Arbeit an sich selbst, um sich zu

optimieren, und zwar hin zur Zweigeschlechtlichkeit.« Queer/feministische

und nicht-binäre Körperarbeit sei experimenteller und folge keinem ein-

deutigen Konzept von Körpernormen.

Leo nimmt bei sich eine Erschöpfung, was Queer Politics und die Zunahme

an Gender-Optionen betrifft, wahr. Als Motto macht er aus: »Bitte entschei-

den und performen Sie jetzt!« Er verspürt Performancemüdigkeit: »Ich habe

keinen Bock mehr, mich zu verorten. […] Gender war gestern für mich, ich

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen selbstsorgender Fürsorge und Selbstunternehmer_innentum 121

habe keine Lust mehr.« Er wünscht sich einen ressourcenorientierten Blick

auf trans Personen, einen anerkennenden Blick auf ihre Fähigkeiten, Wün-

sche und Utopien, der sie »nicht nur als wandelnde Diagnose« wahrnimmt.

Generell wünscht er sich eine Abkehr von solchen Auseinandersetzungen

mit Diskriminierung und Trauma, die »Menschen nur an ihre Begrenzung

erinnert, an ihre Erschütterung«, während die vorhandenen positiven Kräfte

vernachlässigt würden. Er wünscht sich »Versöhnlichkeit mit den eigenen

Verletzungen und denen anderer« und eine Entwicklung weg von schwä-

chenden psychologischen Konzepten hin zu mehr Selbstverantwortung. Er

wünscht sich Community-Gespräche über Tabuthemen, zum Beispiel »an

einem Tisch wie da drüben, zu sechst: tief durchatmen und über herausfor-

dernde Gefühle sprechen, über Neid oder Scham«; auch über Tod, sterben

und Erkrankung müsse gesprochen werden. »Denken queer/lesbische Sze-

nen überhaupt bis zum Tod?«, fragt er nachdenklich.

Leo vermutet, dass trans Aktivismus in einigen Jahren stärker professiona-

lisiert sein werde; dies zeichne sich bereits jetzt ab: »Es gibt diejenigen,

die professionell zu trans und mit Trans arbeiten – gleichzeitig wird es

immer Selbsthilfe geben. Es wird immer einen großen Teil an binären trans

Menschen geben, die ein traditionelles Verhältnis zu Körper – als etwas

Reparaturbedürftigem und Überholungsbedürftigem – haben; die mögli-

cherweise deshalb nicht transaktiv sind, weil sie zusehen, dass sie stealth,

dass sie mainstreammäßig leben. Ich glaube, die Spaltung zwischen den

Profis und den Selbsthilfeorientierten wird größer.« Leo ergänzt: »Du und

ich tun das«, sich professionalisieren. Er hofft, dass es zukünftig Räume

geben wird, um diese Entwicklung kritisch zu reflektieren, um vielleicht zu

sagen: »Wir mögen [hier] Expert_innen sein, aber ihr – die von euch, die ge-

rade am Anfang stehen oder sich orientieren – seid ebenfalls Expert_innen:

für euch selbst.« Die Spaltungen, die Leo ausmacht, fasst er zusammen als

»Spaltung in Profis, trans Profis und trans Selbsthilfe«. Die trans Community

insgesamt würde eingeteilt in »trans Expert_innen und Leute, die der Hilfe

bedürfen«.

Für die Zukunft wünscht sich Leo queer/feministische und trans Gesund-

heitszentren und -räume. Er führt aus: Wenn die Angebote größer und

nachhaltiger sein sollen als Selbsthilfeangebote, brauche es eine Institu-

tionalisierung und Professionalisierung, zum Beispiel Arrangements »mit

Krankenkassen, einer öffentlichen Gesundheitsversorgung. Da wäre ich mir

nicht zu schade«. Auch müssten zukünftig die Kompetenzen trans queerer

Sorgearbeiter_innen stärker anerkannt werden. Gleichzeitig wünscht sich

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Care trans_formieren

Leo eine kritische Auseinandersetzung mit Begriffen, die aus dem medizi-

nischen Kontext übernommen würden, zum Beispiel »Klient_innen« und

»Angehörige«.

Leo fürchtet, dass sich die Bedingungen für trans Aktivismus in den kom-

menden Jahren verschlechtern werden: »Wahrscheinlich wird Trans immer

schlecht finanziert bleiben. Ich vermute, die politischen Bedingungen

werden im Laufe der nächsten zehn Jahre weniger förderlich sein, als es in

den letzten Jahren der Fall war.« Sollte sich diese Prognose bewahrheiten,

müsse das Community-Gesundheitszentrum, das Leo vorschwebt, anders

ausgestaltet werden: »Vielleicht müssen wir Expert_innen abspecken […]

und sagen: Wie können wir Unterstützung geben, ohne dass wir uns selbst

ausbeuten?« Zudem brauche es eine queer/feministisch/lesbisch/trans

Strategie gegen Faschismus und Rechtspopulismus; auch das sei gesund-

heitsfördernd.

Virtuelle Räume erlebt Leo als ambivalent: Zumeinen sei es »aufregend,was

ich da erleben kann«; zum anderen ziehe er sich aus Selbstsorgegründen

daraus zurück, da er viele Dynamiken als gesundheitsschädigend erlebe.

Bezogen auf das imaginierte Community-Gesundheitszentrum findet er

Onlineberatung wichtig: als niedrigschwelliges Angebot. Für ihn persönlich

sei der physische Kontakt mit anderen Menschen zentral und nicht durch

virtuelle Angebote ersetzbar.

Beim Interviewmit Leo nehme ich eine produktive Sympathie zwischen uns

wahr. Sie inspiriert Leo, zu erzählen, und ermöglicht uns, Care gemeinsam

weiterzudenken. Zum Abschluss fragt mich Leo nach meinen anderen

Interviewpartner_innen, und ich erzähle vom queeren Friseursalon.20 La-

chend resümiert Leo: »Sorgearbeit bei Friseur_innen, bei der Fußpflege oder

demnächst bei meiner Ölmassage. Da finden auch Gespräche statt, keine

Frage. Die berühmte Kneipe früher, der Tresen war auch eine Form von

Therapieplatz.« Leo besteht darauf, mich auf den Kaffee und den Kuchen

einzuladen, und wir verabschieden uns herzlich mit dem Versprechen, uns

bald wieder zu treffen.21

Wie hängen in Leos Erzählung Care und Gender zusammen? Beides ist aufs

Engste miteinander verwoben, insofern es Praktiken der Selbstsorge, insbe-

20 Vergleiche Unterkapitel 4.1, »Wie willst du durch die Welt gehen?‹ Butch-Care zwi-

schen Selbstheilung und Selbstunternehmer_innentum«.

21 Das Interview führte ich im März 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen selbstsorgender Fürsorge und Selbstunternehmer_innentum 123

sondere Körperarbeit, waren, die es Leo ermöglichten, die eigene geschlecht-

liche Verortung zu erkunden. Heute öffnet er im Feld der Körperarbeit Räu-

me, in denenMenschen Geschlecht jenseits von Sprache erkunden können. In

seinem biographischen Rückblick beschreibt er viele Bewegungen und Erkun-

dungen, die die Fluidität und Veränderbarkeit geschlechtlicher Verortungen

sichtbar machen. Trans Personen haben, so macht Leo deutlich, einen erhöh-

ten Care-Bedarf, sowohl an Fürsorge als auch an Selbstsorge. Verbindungen

von Gender und Fürsorge zeigt Leo außerdem in seiner geschlechtlichen So-

zialisation auf, die ihn »als die gute Tochter« zu Sorgearbeit angerufen habe

und bis heute prägend sei; Leo steckt weiterhin in der damals zugewiesenen

Care-Rolle. Hier lässt sich eine Dreifachbelastung feststellen, von der insbe-

sondere trans Männlichkeiten und nicht-binäre Personen, die bei der Geburt

weiblich zugewiesen wurden, betroffen sind: Von ihnen wird Fürsorge unter

Umständen sowohl in familiären als auch in Community-Zusammenhängen

erwartet. Zudem haben sie einen erhöhten Selbstsorge-Bedarf.

Das Verhältnis von Selbstsorge und Fürsorge stellt sich bei Leo ambivalent

dar. Leo ist chronisch krank und führt das eigene Burn-out auf szeneinterne

Konflikte zurück; außerdemhabe die Belastung durch Fürsorge-Erwartungen

zu Erschöpfung geführt. Leo zog sich gesundheitsbedingt zurück und grenzt

sich inzwischen von Care-Aufrufen im Aktivismus ab; diese Abgrenzung be-

schreibt er als Emanzipation von Fürsorgeerwartungen, die eng verbunden

seien mit weiblichen Sozialisationserfahrungen und der Feminisierung von

Care.

Für Leo bedeutet Selbstsorge also auch, sich von Fürsorgeerwartungen

und Leistungsnormen in queeren Räumen und im Aktivismus zu emanzi-

pieren. Er plädiert für ein Subjektverständnis, das Care beinhaltet. Als ei-

ner der wenigen Interviewpartner_innen thematisiert Leo seine familiären

Fürsorge-Verpflichtungen und seine Care-Sozialisation im Zusammenspiel

mit den Rollen, die er in queeren/feministischen/trans Räumen einnimmt.

Leos These, dass Care-Verpflichtungen, die Personen außerhalb der jeweili-

gen Szene innehaben, in trans/queeren/feministischen Räumen wenig the-

matisiert werden und dass Doppelbelastungen unsichtbar bleiben, bestätigt

sich in meiner Arbeit. Leo plädiert sehr stark für Selbstverantwortung; wel-

chen Stellenwert gegenseitige Fürsorge in queeren/trans Räumen haben soll-

te, bleibt unklar.22

22 Diese Frage wird intensiver in Kapitel 6, »Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen –

von der Isolation zur Kollektivierung von Care«, bearbeitet.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Care trans_formieren

In der Körperarbeit verbindet Leo Selbstsorge und Fürsorge miteinan-

der. Er grenzt sie sowohl von formeller Therapie als auch von Selbsthilfe ab

und verortet sie in einer Art Zwischenraum. Selbsthilfe versteht er als etwas,

das spezifisch am Anfang des eigenen Findungsweges und bei Krisen zentral

ist, als Merkmal therapeutischer Settings macht er deren Hierarchien aus.

Bei seiner ehrenamtlichen Körperarbeit hingegen bildet das Erfahrungswis-

sen der Teilnehmenden die wichtigste Grundlage, gleichzeitig grenzt er sich

von Selbsthilfe ab. Körperarbeit schafft als eine Form von Für_Sorge einen

Raum für geschlechtliche Vielfalt. Queer-Care eröffnet die Möglichkeit, die

Diagnostik selbst in die Hand zu nehmen und sich von medizinischen Kon-

texten und Zuschreibungen frei zu machen. Leo nimmt eine Tabuisierung

von Care in vielen aktivistischen Räumen wahr und plädiert dafür, die eigene

Sorge-Biographie, aber auch Themen wie Tod und Pflege offener zu thema-

tisieren. Er spricht sich für eine Professionalisierung von trans/queerer Für-

sorge aus. Er selbst möchte langfristig ein queeres Gesundheitszentrum auf-

bauen. In Leos Erzählung gibt Transsein Energie, kostet aber auch welche;

Letzteres lässt sich als Reibungsverlust in einer cis- und heteronormativen

Umgebung fassen.

Leo grenzt sich von medizinischen und therapeutischen Kontexten ab,

verwendet aber auch Begriffe aus beiden, die er wiederum anpasst oder

»auseinandernimmt«. Leo queert die Binarität zwischen Betroffenen und

Expert_innen, indem er eine neue Kategorie schafft: trans Profis, neben oder

zwischen Profis und trans Selbsthilfe. Er fordert dazu auf, diese Entwicklung

kritisch zu begleiten und infrage zu stellen. Schließlich, so betont er, sei

jede Person Expert_in für sich selbst. Hierzu möchte ich ergänzen, das

kulturelles, ökonomisches und soziales Kapital notwendig ist, um trans Profi

oder Expert_in zu werden; so ist ein Studienabschluss meistens eine Vor-

aussetzung für eine bezahlte Stelle in einem trans Verein. Ich möchte etwas

genauer auf die Unterscheidung eingehen, die Leo zwischen Profis und trans

Profis zieht. Mit dem Begriff Profi spielt er auf cis Expert_innen an, die sich

nicht als trans verorten und in medizinischen und wissenschaftlichen Kon-

text Machtpositionen einnehmen oder als Verbündete agieren. Ihre eigene

geschlechtliche Verortung bleibt meistens unsichtbar. Trans Profis hingegen

befinden sich in der ambivalenten Position zwischen Selbsthilfe, die hierar-

chiefreier ist, und einem professionalisierten hierarchischen System. Diese

Rolle zu navigieren, darum geht es im Interview mit Leo, und auch andere

queere/trans Sorgearbeiter_innen wie Hank und Mathilda beschäftigen sich

damit.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen selbstsorgender Fürsorge und Selbstunternehmer_innentum 125

Leo zieht in Hinblick auf seine Arbeit eine klare Grenze zwischen trans

Personen, die er im Kontext der Selbsthilfe verortet, und Personen wie ihm,

die bereits eine lange Auseinandersetzungmit der eigenenGeschlechtsidenti-

tät hinter sich haben. In seiner Beschreibung des Scheiterns einer Gruppe für

Körperarbeit zeigt sich, dass Sorgearbeit Grenzen hat, die mit Überlastung

im Ehrenamt zu tun haben. Leo schafft mit seiner Körperarbeit einen selbst-

organisierten Rahmen, um einen weniger normierenden Umgang mit dem

eigenen Körper zu lernen; offen bleibt für mich die Frage, was sein Angebot

von der Selbsthilfe unterscheidet. Ist es vielleicht im Sinne eines trans/quee-

ren Selbstunternehmer_innentums »notwendig«, Abgrenzungen vorzuneh-

men und neue Namen zu finden, die für Professionalisierung stehen – auch

wenn sich die Inhalte und Angebote kaum von jenen der Selbsthilfe unter-

scheiden mögen?

Ich möchte auf eine weitere Ambivalenz hinweisen: reden versus fühlen.

Leo betont mehrfach, dass er weniger reden und mehr fühlen möchte. Zu-

gleich zeigt er sich begeistert über die Möglichkeit, in einem Interview zu

sprechen, und wünscht sich Gespräche in kleinen Gruppen über tabuisierte

Care-Themen. Ich leite daraus ab, dass sich das Spüren/Fühlen und das Ver-

balisieren von Fürsorge-Erfahrungen produktiv ergänzen und dass Ersteres

Leo dazu anregte, auch wieder über Care zu sprechen. Dieses Verhältnis lässt

sich vielleicht als Kreislauf denken, der Spüren und Reflektieren verbindet.

Leo löste sich aus einer theorielastigen queeren Szene, kam über die Körper-

arbeit ins Spüren –und hat nun offenbar wieder denWunsch, zu reflektieren.

4.4 »Wir werden stärker, wenn wir uns umeinander kümmern.«
Selbstbestimmte Trans-Fürsorge

In einer westdeutschen Großstadt interviewe ich Rahel. Sie arbeitet als

Sozialarbeiterin in einer trans Beratungsstelle und hat eine Empowerment-

Gruppe aufgebaut. Sie lädt mich ein, das Interview bei ihr zuhause in ihrer

Wohngemeinschaft zu führen. In ihrem gemütlichen, lichtdurchfluteten

Zimmer fallen mir gleich viele Bücher aus der Geschlechterforschung ins

Auge, viele Titel beschäftigen sich mit den Themen Selbstsorge und Kom-

munikation. Wir machen es uns mit Kaffee auf dem Sofa gemütlich.

Zum trans Aktivismus kam Rahel wie viele meiner Interviewpartner_innen,

da sie selbst Austausch suchte und es in ihrer Region wenig Anlaufpunk-

te gab. Auf einem bundesweiten trans Treffen lernte sie trans Personen

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Care trans_formieren

aus ihrer Region kennen; mit ihnen gründete sie einige Zeit später eine

Empowerment-Gruppe. In den kommenden Jahren stieg sie tief ins Thema

ein: Sie durchlief eigene Transitionsprozesse, nahm an einem Ausbildungs-

gang zur trans Beraterin teil und lohnarbeitet seit einigen Monaten in

diesem Bereich.

Für Rahel sind sowohl die Teilnahme an der wöchentlichen Empowerment-

Gruppe als auch Selbstsorge, die sie allein betreibt, wichtig: »Damit ich

mein Leben hinkriege. Ich mache viel Kleinkram, weil Zugang zu Therapie

schwierig ist. Viele Therapeut_innen haben Transwenig auf demSchirmund

sind verletzend, nicht aus böser Absicht, sondern aus Nichtwissen. Sie ver-

suchen, medizinische Modelle von Transsexualität auf mich zu übertragen.

Darum muss ich viel Kleinkram machen: Meditation, Sachen aufschreiben,

die gut gelaufen sind, auf mich achten.« Sie sei mit vielen anderen trans

Personen befreundet, sie kümmerten sich umeinander. Ich frage Rahel nach

den Themen in ihrer Gruppe. Beim letzten Treffen, erzählt sie, hätten sie

Fragen für Therapeut_innen ausgearbeitet, um bei der Suche nach einem

Therapieplatz herauszufinden, welche transfreundlich sind: »›Ist Transsein

eine Krankheit? Sind Leute, die bi sind, verwirrt oder unentschlossen? Was

halten Sie von Diagnosen?‹ – Damit man die abchecken kann, bevor man

sich verletzlich macht.« Ein anderes Mal sei ein geplantes Coming-out

durchgesprochen worden.

Eine Herausforderung in der trans Empowerment-Gruppe ist laut Rahel die

Unterschiedlichkeit der Perspektiven: »Nur weil man die Erfahrung macht,

falsch zugeordnet worden zu sein bei der Geburt, muss das nicht zu ähn-

lichen Strategien oder Perspektiven auf die Welt führen.« Zudem könnten

die diversen Erfahrungen mit Geschlecht zu Verletzungen führen: »Manche

Leute freuen sich, wenn mehr Haare wachsen. Andere wollen möglichst

wenig Behaarung haben.« Die Unterschiedlichkeit sei auch sprachlich eine

Herausforderung: »Wie verqueert man Vorstellungen von Sexualität oder

Körpern? Sagt man, dass bestimmte Genitalienformen männlich, weiblich

oder nicht-binär sind? Oder sagt man, sie sind immer männlich oder weib-

lich?« Auch unterschiedliche politische Perspektiven begegneten sich: von

»Leuten, die nicht in der Normalität ankommen, sondern der Gesellschaft

widerständig gegenüberstehen wollen, und anderen, die sich wünschen,

ganz normal zu sein.« Rahel nimmt auch einen Kampf umZeit wahr:Welche

Themen werden bei den Treffen zuerst besprochen?

Diskutiert werde auch, ob nicht-binär zu trans dazu zähle: »Wer ist trans,

wer ist nicht trans? Wer ist richtig trans, wer ist falsch trans?« Gleichzeitig

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen selbstsorgender Fürsorge und Selbstunternehmer_innentum 127

würden nicht-binäre Personen als »die voll Coolen« dargestellt, während die

»binäre trans Frau«, die unsichtbar sein will, als »bürgerlich und angepasst«

und entsprechend uncool gelte. Manchmal werde nicht-binär mit Theorie-

strängen der Geschlechterforschung in Verbindung gebracht und kritisiert

nach dem Motto, »dass nicht-binär eine politische Haltung sei, weil man

Butler gelesen habe und dann entscheide, nicht-binär zu werden«.

Diese Kämpfe und Zuschreibungen erschwerten das Entstehen von Nähe

in trans Räumen, so Rahel. Sie fänden auch deshalb statt, weil es in trans

Communitys wenig Ressourcen – Geld, Raum, Zeit – gebe: »Binäre, sich als

transsexuell verstehende Personen haben Angst, Ressourcen weggenom-

men zu kriegen von nicht-binären Leuten.« Rahel fügt hinzu, dass viele

Menschen durch »Diskriminierungserfahrungen ziemlich fertig sind. Das

sind nicht die besten Voraussetzungen, um gut politisch diskutieren zu

können«. Daher sei es herausfordernd, Räume empowernd zu gestalten,

also nicht nach dem Motto »Alles ist scheiße, die Welt ist böse, wir leiden

und es gibt keine Aussicht auf Besserung«, sondern Strategien zu erarbeiten

und »dafür zu sorgen, dass wir besser mit den Sachen klarkommen und

angenehmer überleben können«.

Für Care unter trans Personen ist für Rahel zentral, die Unterschiedlich-

keit der Erfahrungen anzuerkennen. Hinderlich sei die »Kultur« in trans

Räumen, »schnell Ratschläge zu geben, anstatt zuzuhören und sich zurück-

zunehmen«. Ihrer Ansicht nach gilt es, die eigene Ohnmacht auszuhalten

und die Begrenztheit der eigenen Perspektive wahrzunehmen. In ihrer

Empowerment-Gruppe hätten sie sich darauf geeinigt, auf den Satz »Das

kennt ihr ja auch alle« zu verzichten, denn oft handele es sich um Aspekte,

»die nur bestimmte trans Gruppen erfahren«. Manchmal teilten sie sich

in Untergruppen auf, »um Vielfalt zu reduzieren«. Sie übten gemeinsam,

mehr zuzuhören und weniger Tipps zu geben. Dies führt laut Rahel zu einer

besseren »Sich-umeinander-kümmern-Qualität«.

Rahel kämpft auch gegen verinnerlichte Trans- und Nicht-binär-Feindlich-

keit, »die es schwer macht, sich selbst und andere binäre und nicht-binäre

trans Leute zu lieben und Zuneigung zu entwickeln«. Sie erinnert sich an

ihren ersten Besuch bei einem trans Stammtisch: »Ich habe mich komisch

gefühlt: Jetzt gehöre ich zu den Freaks.« Diese Reaktion führt sie auf Nor-

men zurück, die dazu aufforderten, als trans Person unsichtbar sein zu

wollen: »Sich nah zu sein, Care auszuüben und Verbindungen aufzubauen«,

sei schwierig, »wenn trans das ist, was man verstecken will«. Rahel erklärt:

»Wir werden stärker, wennwir uns umeinander kümmern.« Sie nimmtwahr,

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Care trans_formieren

dass viele trans Personen in Netzwerke eingebunden sind. Wenn sie selbst

Unterstützung braucht, schreibt sie Freund_innen an, in dem Wissen, dass

mindestens eine Person Zeit haben wird.

Für Rahel bedeutet trans Empowerment, die eigene Handlungsfähigkeit an-

zuerkennen und zu erweitern. Weitere Punkte seien: »das gesellschaftliche

Wissen über einen infrage zu stellen; aus der Individualisierung rauszu-

kommen; Erfahrungen zu politisieren; zu merken, anderen geht es auch

so; Strategien zu finden, um sich Räume zu schaffen, in denen man mehr

so sein kann, wie mensch ist, in denen man heilen kann, sich stärken kann,

sich austauschen kann und sich nicht immer so allein und isoliert fühlt.« Zu-

dem gehe es darum, »das eigene Überleben zu sichern, Grundbedürfnisse

erfüllen zu können oder zu lernen, sich zu wehren, und das in geschützten

Räumen auszuprobieren«. Konkret würden in der Empowerment-Gruppe

zum Beispiel Strategien besprochen, auf die Frage »Bist du ein Mann oder

eine Frau?« zu reagieren. Zudem entwickelten sie eigene theoretische

Konzepte, um nicht-binäre Erfahrungsweisen zu stärken und die eigene

Identität und den eigenen Körper besser umschreiben zu können, bei-

spielsweise sprächen sie über die »Unterschiedlichkeit zwischen Feminität

und Weiblichkeit, zwischen Maskulinität und Männlichkeit«. Für Rahel ist

Wissensproduktion ein Teil von Care; auch die Hochschule sei ein Ort, »um

das Wissen über einen – Pathologisierung zum Beispiel – infrage stellen zu

können«. Dort könne man sich und die Gesellschaft anders denken.

In Rahels Beratungspraxis geht es oft um Fragen des Coming-out. Personen

wollen herausfinden: »Wer bin ich eigentlich, was ist mein Weg, wo will

ich hin? Wie kann ich an Hormone kommen? Wie kann ich es in diesem

pathologisierenden Gesundheitssystem möglichst einfach hinkriegen?« Für

viele seien Hormone eine Form von Care: Der Körper verändere sich dadurch

auf eine Weise, dass sie ihn besser annehmen könnten. Rahel bespricht mit

den Ratsuchenden Coming-outs gegenüber Angehörigen »oder Leuten, die

man mag und nicht verlieren will. […]: Wie kann man die eigene Erfahrung

versprachlichen und der Person mitteilen, um wieder Nähe oder Kontakt zu

haben?«. Ihre Aufgabe als Beraterin sieht Rahel darin, »Fragen zu stellen,

um Erkenntnisprozesse in Gang zu bringen«. Zudem teilt sie rechtlich-medi-

zinisches Wissen und weist auf Lücken im System hin, um »zu ermöglichen,

einfacher an die Sachen zu kommen«.

Herausfordernd sei für Rahel, sich kontinuierlich daran zu erinnern, dass

sie nicht wissen könne, was das Richtige für ihr Gegenüber sei, und dass

der eigene Weg nicht zwingend dem entspreche, was die betreffende

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen selbstsorgender Fürsorge und Selbstunternehmer_innentum 129

Person brauche. Gleichzeitig sei die eigene Betroffenheit eine Ressour-

ce, um Care geben zu können. Durch die Beratungsausbildung habe sie

gemerkt, »dass Care in der trans/queer/nicht-binären Szene heißt, zu er-

zählen und zuzuhören, Übersetzungsarbeit zu leisten und die Akzeptanz

von unterschiedlichen Strategien und Perspektiven«. Kompliziert sei, eine

Finanzierung für Selbsthilfearbeit zu finden, etwa für ein nicht-binäres

Camp oder eine bundesweite Vernetzung. Laut Rahel liegt dies daran, dass

es »wenige Stiftungen gibt, die sagen, wir unterstützen trans und nicht-

binäre Projekte. Man muss betteln bei schwul dominierten Stiftungen oder

bei FrauenLesben-Strukturen, die oft nicht transinklusiv sind«.

Virtuelle Räume waren für Rahel zeitweise wichtige Care-Orte. Über Twitter

könne man sich ein Netzwerk aufbauen, erklärt sie mir: »Da gibt es Leute,

die vernetzt sind«, auch lerne sie darüber »manchmal Leute im Real Life

kennen«. Sie teilten Erfahrungen, gäben sich Tipps und beantworteten

Fragen, zum Beispiel zu Östrogen. Rahel resümiert: »Zwischendurch war

Twitter wichtig, aber ich habe gemerkt, dass mir das nicht nur guttut:

weil da viel ›negative‹ Sachen geschrieben werden. Das hat bei mir Ängste

verstärkt und das Gefühl ›Alles ist schlecht‹ und ›Alle sind uns böse gesinnt‹.

Da habe ich gemerkt, dass ich Abstand zu dieser trans Twitter-Community

brauche.«

Für die eigene Zukunft wünscht sich Rahel einen trans/queeren Wohnzu-

sammenhang, in demman sich umeinander kümmert und einen liebevollen

Umgang pflegt. Ihre berufliche Perspektive ist und bleibt die betroffenen-

kontrollierte Soziale Arbeit im Bereich Trans, wo sie bereits heute arbeitet.

Während des Interviews wird deutlich, in wie viele solidarische Sorgebezie-

hungen Rahel eingebunden ist. Kurz vor Beginn des Interviews telefonierte

sie mit einer befreundeten Aktivistin, deren Eltern gerade zu Besuch waren,

die ihren neuen Namen nicht akzeptieren. Im Verlauf des Interviews geht

sie ans Telefon, um einen Freund zu unterstützen, der eine transfeindliche

Situation erlebt hat. Nach dem Interview ist Rahel mit einer Person für ein

Treffen verabredet, bei dem sie sich gegenseitig unterstützen werden. Wir

verabschieden uns herzlich, und ich bin mir sicher, Rahel bald bei einem

aktivistischen Treffen wiederzusehen.23

Im Interview zeigt sich, dass Selbstsorge und Trans-Fürsorge zentrale und

zeitaufwendige Themen für Rahel sind. Dasselbe gilt für die Interviewsitua-

23 Das Interview führte ich im Juni 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Care trans_formieren

tion als solche: Rahel unterbricht ihr Sprechen über Care, um eine Freundin

am Telefon konkret zu unterstützen. Sie spricht Fürsorge eine lebensnotwen-

dige Bedeutung zu und ist bereit, jederzeit für andere ansprechbar zu sein.

In ihrem Alltag sind Selbsthilfe und Fürsorge eng getaktet, ihre

Empowerment-Gruppe trifft sich wöchentlich. Zusätzlich ist sie in ein

Netz von trans Freund_innenschaften mit Fürsorgecharakter eingebunden

und lohnarbeitet als trans Beraterin. Mich überraschte zunächst, dass Rahel

Selbstsorgetätigkeiten wie Meditieren und Tagebuchschreiben als Kleinkram

abwertet und sie damit als eher belanglos oder geringfügig darstellt. Sie

betont aber auch, dass diese Praktiken notwendig seien, um durchhalten zu

können. Ich interpretiere dies so, dass Rahel ihre persönlichen Fürsorgeprak-

tiken als – notwendige – Kleinigkeiten im Kontrast zu der allumfassenden

gegenseitigen Fürsorge, die Rahel und andere Aktivist_innen füreinander

übernehmen, versteht: Individuelle Selbstsorgepraktiken erscheinen im

Vergleich kleinteilig.

Rahel spricht im Interview sowohl als Expertin als auch als Betroffene,

sie hat die Position der Sorgenden und der Umsorgten inne. Als Sozialar-

beiterin sowie ausgebildete und angestellte trans Beraterin und ehrenamt-

liche Aktivistin diskutiert sie Sorgearbeit aus dieser ambivalenten Verortung

der bezahlten Peer-Beratung und ehrenamtlichen trans Aktivistin. Die Grenze

zwischen Selbstsorge und Fürsorge und zwischen bezahlter und unbezahlter

trans Sorgearbeit ist auch bei ihr uneindeutig.

Rahel führt ihren,wie sie sagt, erhöhten Bedarf an Selbstsorge auf die feh-

lende Zugänglichkeit therapeutischer Angebote zurück. In ihrer Erzählung

sind Selbstsorge und Fürsorge eng miteinander verbunden: Sie baute eine

trans Empowerment-Gruppe auf, da sie selbst Austausch brauchte, kollektive

Ermächtigung ist für sie eine Praktik der Selbstsorge.Mit ihrer aktivistischen

ehrenamtlichen und ihrer bezahlten Sorgearbeit lässt sich ihre Rolle als die

einer Vermittlerin zwischen institutionellen therapeutischen Angeboten und

sich im Aufbau befindenden alternativen Strukturen verstehen. So bereitet

ihre Empowerment-Gruppe Therapiesitzungen vor und nach, und die Betei-

ligten stärken sich gemeinsam für den medizinisch-therapeutischen Versor-

gungskontext; sie selbst eignet sich wiederum therapeutische Mittel an, um

diese in einem selbstbestimmten Für_Sorge-Rahmen weiterzugeben.

Ein wichtiger Bestandteil von Für_Sorge ist für Rahel die Arbeit an der

eigenen Haltung und die Transformation verinnerlichter Transfeindlichkeit.

Die Auseinandersetzung damit sei eine Voraussetzung dafür gewesen, über-

haupt Nähe zu sich selbst und anderen trans Personen zuzulassen.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen selbstsorgender Fürsorge und Selbstunternehmer_innentum 131

Trans-Fürsorge kann laut Rahel in vielen Räumen gelebt werden: in

Freund_innenschaften, Selbsthilfegruppen, Wohngemeinschaften, in der

Beziehung zu sich selbst, durch Hormoneinnahmen im eigenen Körper, in

der Universität, wo alternatives Wissen zu Geschlecht kollektiv hergestellt

werden kann, sowie in therapeutischen Kontexten. Virtuelle Care-Räume

nutzt Rahel aktuell kaum noch für sich, da sie diese unter dem Strich als

nicht selbstermächtigend empfand. Sie berichtet aber auch, dass sie früher

durchaus wichtig für sie waren, um ein Netzwerk aufzubauen; Online- und

Offlinekontakte verbanden sich dabei. Deutlich wird in dem Interview mit

Rahel die ambivalente Gleichzeitigkeit mehrerer verwobener Räume, die es

braucht, um Fürsorge und Selbstsorge sicherzustellen. Zudem zeigt sich,

dass in ihrer konkreten Trans-Care-Praxis die Binaritäten Umsorgte versus

Sorgende, Ehrenamt versus Lohnarbeit, Therapie versus Selbsthilfe, binär

versus nicht-binär miteinander verwoben sind.

Gute Trans-Fürsorge erkennt laut Rahel die Vielfalt der trans Erfahrungen

an und nimmt Selbstbestimmung ernst, indem dem Erlebten Raum gegeben

wird. Rahel schafft Räume, in denen Prozesse geschlechtlicher Veränderung

kollektiv begleitet werden. Hierbei versucht sie, Konflikte innerhalb trans

Communitys, insbesondere zwischen binären und nicht-binären Perso-

nen, zu bearbeiten, indem sie Verbindungen und Nähe schafft. Sie baut

Fürsorge-Räume auf, deren Zugang keine Politisierung oder Theoretisierung

geschlechtlicher Vielfalt voraussetzt. Neben dem Anerkennen von Vielfalt

zeichnet sich »gute Trans-Care« für Rahel dadurch aus, dass gemeinsam

an der kollektiven Kommunikation gearbeitet wird, konkret, indem verlernt

wird, ungefragt Ratschläge zu geben. Ich interpretiere Selbstbestimmung als

einen zentralen Aspekt der Trans-Fürsorge, die Rahel leistet: Für sie muss

Fürsorge immer mit Selbstbestimmung einhergehen. Aus dieser Warte mag

es zwar hilfreich sein, auf Nachfrage Wissen weiterzugeben – wovor Rahel

aber warnt, ist die Gewohnheit, andere auf den eigenen Weg zu zwingen.

Sie betont die Bedeutung des Zuhörens als eine Form, einer Person Auf-

merksamkeit und Gehör zu schenken, sie aber eigene Antworten finden zu

lassen.

Die Soziologin Annemarie Mol stellt in ihrer ethnographischen Studie

»Logics of Choice« zu Diabetestherapien in einer niederländischen Klinik die

»logic of choice« der »logic of care« gegenüber (Mol 2008). Mol argumentiert,

dass die Logik der Wahl (»logic of choice«) Menschen die Bürde der Selbstver-

antwortlichkeit auferlege, selbst in schwierigen Situationen.Mol plädiert hin-

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Care trans_formieren

gegen für eine kollektivierende Logik der Sorge (»logic of care«). Dazu führt

sie aus:

»Care is a process: it does not have clear boundaries. It is open-ended. This

is not a matter of size; it does not mean that a care process is larger, more

encompassing, than the devices and activities that are a part of it. Instead,

it is a matter of time. For care is not a (small or large) product that changes

hands, but amatter of various hands working together (over time) towards a

result. Care is not a transaction in which something is exchanged (a product

against a price); but an interaction in which the action goes back and forth

(in an ongoing process).« (Ebd.: 18)

Im Feld Trans-Für_Sorge jedoch, so zeigt unter anderem das Interview mit

Rahel, ist eine Logik der Sorge ohne eine Logik der Selbstbestimmung un-

denkbar. Dass die beiden Logiken so eng miteinander verwoben sind, liegt

darin begründet, dass der Zugang zu staatlicher »Trans-Care« erfordert, sich

in ein fremdbestimmtes System zu begeben. »Gute Trans-Care« (Rahel), wie

sie von Aktivist_innenwie Rahel verstanden und angebotenwird, setzt Selbst-

bestimmung an die erste Stelle, nicht nur beim Zugang, sondern auch bei der

Frage,wie gegenseitige Fürsorge organisiert wird.Dass alle über ihren jeweils

eigenen Weg selbst bestimmen, während die Unterstützenden in einer zuhö-

renden und Fragen stellenden Position verbleiben, ist ein zentraler Grund-

satz. Auch das Teilen von Wissen lässt sich als eine Form von Fürsorge ver-

stehen, in der die Logik der Sorge und die Logik der Selbstbestimmung/Wahl

eng miteinander verbunden sind, denn erst durch den Zugang zu oft schwer

zugänglichen Informationen kann eine Wahl getroffen werden.

4.5 Zusammenfassung

In diesem Kapitel habe ich nachgezeichnet, wie meine Interviewpartner_in-

nen Praktiken der Fürsorge und Selbstsorge, Positionen des Sorgens und

Umsorgt-Werdens sowie bezahlte und unbezahlte Sorgearbeit miteinander

verweben; im Feld trans und queerer Sorgearbeit vermengen sich diese

Praxen, Rollen und Bereiche. Trans/queere Fürsorge findet an verschiede-

nen Orten statt, sei es im queeren Butch-Friseursalon, in der Stimm-, der

Körperarbeits- oder der Empowerment-Gruppe. Bei mehreren interviewten

Sorgearbeiter_innen deutet sich an, dass zu Beginn ihrer Fürsorgetätigkeit

ein ausgeglichenes Verhältnis zwischen Geben und Nehmen bestand: Indem

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen selbstsorgender Fürsorge und Selbstunternehmer_innentum 133

sie Fürsorge boten, konnten sie eigene Krisen verarbeiten, Anerkennung

erfahren und neue Freund_innenschaften schließen. Auch Rahel, die als

Einzige im Bereich Trans-Care angestellt (und nicht freiberuflich tätig)

ist, spricht aus der Position der lohnarbeitenden trans Beraterin und als

Betroffene; sie durchkreuzt in ihrer Erzählung die Unterscheidung zwischen

Sorgegebenden und Sorgenehmenden. Leo nutzt den Begriff »trans Profis«,

um akademische trans Personen zu beschreiben, die im Bereich Care oder

Wissenschaft lohnarbeiten und zugleich Erfahrungsexpert_innen sind.

Wie hängen Fürsorge und Prekarität im Feld urbaner queerer/trans Care

zusammen? Mit Ausnahme der Sozialarbeiterin Rahel können sich die Sorge-

arbeiter_innen, die in diesemKapitel vorkommen, nicht über ihre Sorgearbeit

finanzieren; zum Zeitpunkt des Interviews waren sie auf ALG II angewie-

sen. Etwaige Spenden, für die Stimmgruppe oder einen neuen Haarschnitt,

fielen gering aus. Manche Interviewte sprechen von Selbstausbeutung. Alle

vier streb(t)en eine Professionalisierung ihrer Sorgearbeit an, das heißt ei-

ne Bezahlung. Dafür entwickelten sie unterschiedliche Strategien: sei es, die

Community anzuregen, faire Spenden zu geben, sei es, formale Bildungs-

abschlüsse nachzuholen, um im Kontext staatlicher Gesundheitsversorgung

für Sorgearbeit bezahlt zu werden. Angesichts der marginalisierten Positi-

on von trans Community-Care, was staatliche Absicherung und Finanzierung

angeht, würde ich diese (angestrebten) Professionalisierungen als prekäre be-

zeichnen; der Ausdruck »prekäre Professionalisierung« erlaubt, die ambiva-

lente Gleichzeitigkeit ökonomischer Unsicherheit und zunehmender Aner-

kennung zu beschreiben, die typisch ist für trans Expert_innen. Die Gren-

ze zwischen bezahlter und unbezahlter trans Für_Sorgearbeit ist brüchig. So

verrichten Hank undMathilda ihre Sorgearbeit zwar ehrenamtlich, die Spen-

dendose spielt jedoch eine wichtige Rolle für das eigene Überleben. Hank

strebt an, sich zukünftig vollständig über ihre Tätigkeiten im queeren Friseur-

salon zu finanzieren. Mathilda versucht, mithilfe einer Ausbildung als Logo-

pädin für eine finanzielle Anerkennung ihrer Arbeit zu sorgen. Rahel wird

zwar als trans Beraterin bezahlt, leistet aber einen Großteil ihrer Sorgearbeit

ehrenamtlich. Alle Gespräche/Interviews zeigen: Trans/queeren Sorgearbei-

ter_innen fällt es schwer, in den Interviews, aber auch in den Sorgearbeits-

kontexten, über die eigene Bezahlung zu sprechen; erkennbar wird die Norm,

Sorgearbeit auf Spendenbasis oder ehrenamtlich anzubieten und die eigene

Prekarität unsichtbar zu machen.

Wie wird queere/trans Sorgearbeit geleistet? Während nach außen das

Kollektive betont wird, fand ich in den Erzählungen von Hank, Mathilda und

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Care trans_formieren

Leo Einzelkämpfer_innen vor. Die Form, in der meine Forschungspartner_in-

nen Care leisten, lässt sich als queeres Selbstunternehmer_innentum oder

queeres Entrepreneurship fassen. Wie sie eine Krise kreativ überwanden

und dass sie ihr daraus resultierendes Wissen nun an andere Menschen

weitergeben – diese Erzählungen lassen sich als typische Entrepreneurship-

Geschichten interpretieren.Wenn die Community ins Zentrum gerückt wird,

geschieht dies vor allem im Kontext der Nachfrage und damit zur Legiti-

mierung ihrer eigenen Arbeit. Kollektiv gestaltet werden die Sorge-Räume,

um die es geht, jedoch weniger; stattdessen ist viel von Expert_innen die

Rede, die weiter seien in ihrem Prozess und deshalb ihr Wissen weitergeben

könnten.

Auffällig ist das hohe kulturelle Kapital, das die trans/queeren Selbst-

unternehmer_innen mitbringen. So sind Hank und Leo Wissenschaftsaus-

steiger_innen, die ihre alten Netzwerke im Bereich der Kunst bzw. Wissen-

schaft nutzen können. Einige verfügen zudem über die finanziellen Möglich-

keiten, Ausbildungen (konkret: im Bereich Körperarbeit oder Logopädie) zu

bezahlen.24 Rahel hat als ausgebildete Sozialarbeiter_in den notwendigen Ab-

schluss, um sich auf eine der wenigen bezahlten Stellen in der community-

basierten Arbeit zu bewerben. In den Erzählungen meiner Forschungspart-

ner_innen scheint die Hoffnung auf, alle trans und queeren Personen könnten

prinzipiell ihr Wissen weitergeben und dadurch (langfristig) eine ökonomi-

sche Anerkennung erzielen. Ich argumentiere allerdings, dass viele Barrie-

ren bestehen: Für wen kann und wird es tatsächlich möglich sein, sich über

trans/queere Sorgearbeit zu finanzieren? Dass dies für trans Personen, die im

ländlichen Raum leben, die keinen Anschluss an trans Räume und/oder keine

akademischen Abschlüsse haben, kaum möglich sein wird, habe ich im vor-

herigen Kapitel aufgezeigt. Zu bedenken geben möchte ich auch, dass die in

diesem Kapitel skizzierten trans/queeren Ökonomien auch deshalb bestehen,

weil Menschen auf dem sonstigen Arbeitsmarkt auf Barrieren stoßen. Quee-

re und trans Selbstunternehmer_innen versuchen ihr Überleben zu sichern,

indem sie Überlebensstrategien ökonomisieren.

Im Modus des trans/queeren Entrepreneurs trans_formieren meine For-

schungspartner_innen Praktiken und Beziehungen der Für_Sorge. Ihre Prak-

tiken und Beziehungen unterscheiden sich von den dominanten Verständ-

nissen von Care, unter anderem da bei ihnen die Grenze zwischen Sorgen-

24 Mit viel Glück und Aufwand ist dies auch über einen Bildungsgutschein des Jobcenters

möglich.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen selbstsorgender Fürsorge und Selbstunternehmer_innentum 135

den und Umsorgten brüchig wird: Sorge für sich selbst ist mit Fürsorge für

andere verbunden.

In wissenschaftlichen Auseinandersetzungen ist Fürsorge binär verge-

schlechtlicht. In Studien zu transitionsbezogener Sorgearbeit wird Care als

feminisiert beschrieben; bevorzugt werden cis-weibliche Partnerinnen von

trans Männern interviewt (u.a. Pfeffer 2009, 2010, 2017; Ward 2010). Andere

Care-Beziehungskonstellationen, die die These, Sorgearbeit sei feminisiert,

queeren könnten, werden wenig in den Blick genommen. Meine Forschung

verkompliziert dieseThese: ImKontext queerer und Trans-Fürsorge hängt die

Frage,wer Sorgearbeit leistet, vor allemdavon ab,wer sichwelchesGeschlech-

terwissen angeeignet hat und weitergeben kann. Darunter finden sich auch

Butch-, nicht-binäre und trans männliche Sorgearbeiter_innen. Diese sind

bisweilen von einer Dreifach-Belastung betroffen: wenn zur Sorgearbeit in

queeren/trans Kontexten häusliche oder familiäre Fürsorge-Anforderungen

an sie herangetragen werden, während sie zeitgleich als trans Personen selbst

einen erhöhten Bedarf an Selbstsorge und Fürsorge haben.

Akteur_innen, die Sorgearbeit jenseits von Zweigeschlechtlichkeit leisten,

lernen gemeinsam einen selbstverantwortlichen Umgang mit emotionalen

Ressourcen, zum Beispiel, die Energiereserven zu schonen. Dabei können

Geldspenden eine ebenso wichtige Ressource sein wie der selbstfürsorgliche

Umgang mit emotionaler Erschöpfung.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Care jenseits von Transnormativität –

nicht-binäre Für- und Selbstsorge

Bereits in den vorherigen Kapiteln deutete sich an, dass nicht-binäre trans

Personen sich zunehmend auf den Weg machen, eigene Care-Räume aufzu-

bauen; den Sammelbegriff Trans/trans nutzen sie dabei teilweise nicht mehr.

In diesem Kapitel stehen die aktivistischen Praktiken nicht-binärer trans Ak-

tivist_innen, die ehrenamtlich Fürsorge-Räume aufbauen, im Mittelpunkt.

Diese Care-Aktivist_innen setzen sich dabei auch kritisch mit Transnorma-

tivität auseinander. Es geht um folgende Fragen: Wie erleben nicht-binä-

re trans Personen Transnormativität, und welche Rolle spielt hierbei Care?

Wie lässt sich eine nicht-binäre Perspektive auf Selbstsorge und Fürsorge be-

schreiben?

Zentral für dieses Kapitel ist das Konzept der Transnormativität. Es ver-

weist auf Normen innerhalb von trans Räumen und dabei auf die Verinner-

lichung des medizinischen Modells von trans; darunter fallen beispielsweise

die Normen der rechtlichen- und körperlichen Transition, eines frühen Co-

ming-outs oder einer binären geschlechtlichen Verortung (Johnson 2016; Pre-

ciado 2016; Bradford/Syed 2019).

Nicht-binär ist ein Sammelbegriff für Genderidentitäten oder Praktiken

wie agender, genderqueer, gender-fluid oder bi-gender, die sich nicht als

eindeutig männlich oder weiblich verorten (Beemyn/Rankin 2011; Richards

u.a. 2016; Vincent 2019, 2020). Nicht-binäre Identitäten und Praktiken sind

nicht neu, sondern haben ihre Wurzeln in trans/queerem/lesbischem/femi-

nistischem Aktivismus (Feinberg 1998; Bergman/Barker 2017). Neu sind die

weite Verbreitung des Begriffes im deutschsprachigen Raum, die sozialen

Bewegungen, die sich darum formieren, und die Praxis des nicht-binären

Coming-outs (Yeadon-Lee 2016). Bisher gibt es wenige empirische Studien

zu nicht-binären Praktiken und Aktivismen; der Forschungsstand, auf den

ich mich beziehe, reicht nicht bis dorthin, wo ich mich mit meiner Studie

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Care trans_formieren

bewegt habe. Nicht-binäre Bewegungen bilden sich gerade erst heraus –

dieses Kapitel stellt gewissermaßen einen Ausblick auf die Zukunft dar.

In den Queer Studies spielt die kritische Auseinandersetzungmit Zweige-

schlechtlichkeit undGender-Binarität eine zentrale Rolle (Hark 1993, 2013; En-

gel 2002; Bornstein 2016; Laufenberg 2019). Die_er Queertheoretiker_in Judith

Butler beschreibt Gender als eine kulturelle Fiktion (Butler 2004, 2006, 2011).

Es sei die sozio-kulturelle Rahmung, die die essentialistischen Vorstellun-

gen vonMännlichkeit undWeiblichkeit konstruiere (ebd.). Diese Fiktion wird

durch Performativität und institutionelle Praktiken re_produziert – beispiels-

weise durchmediale Repräsentationen (Siebler 2012; Saalfeld 2020) –, die Ge-

sellschaften und Individuen beeinflussen (Butler 2004, 2006, 2011). Gender

als Fiktion produziert die Norm der Zweigeschlechtlichkeit und Heteronor-

mativität (Butler 2004, 2006, 2011; Worthen 2016). Von dieser hegemonialen

Norm und den damit verbundenen normativen Identitäten abzuweichen, hat

oft Stigmatisierungen und Gewalt zur Folge (Butler 2004, 2006, 2011). Dies

macht spezifische Care-Praktiken notwendig, die in diesem Kapitel im Zen-

trum stehen werden. Trans Studies und trans Bewegungen haben sich von

Beginn an auch kritisch mit Gender-Binarität auseinandergesetzt, viele trans

Aktivist_innen und Theoretiker_innen verstehen Geschlecht nicht als binär

(Bornstein 1995; Whittle 1996; Hoenes 2014; Baumgartinger 2017, 2019; de Sil-

va 2018; Hoenes/Schirmer 2019). Aufgrund von Transnormativität – Normen

dazu, wer »richtig trans« sei und wer nicht –, die trans Räume durchzieht,

bauen nicht-binäre Personen eigene Räume auf, die sie teilweise im trans Ak-

tivismus verorten, teilweise als davon unabhängig verstehen. Nicht-binärer

Aktivismus lässt sich als neue soziale Bewegung fassen, ähnlich wie asexuelle

Bewegungen (Carrigan/Gulpa/Morisa 2013). Innerhalb von trans Aktivismus

und Trans Studies wird die Unterscheidung zwischen nicht-binär trans und

binär trans kritisch diskutiert und von vielen als falsche Dichotomie bezeich-

net (Fütty 2019: 41).1

Jay Stewart plädiert dafür, die diversen Erfahrungen und Realitäten nicht-

binärer Personen, in einer binären Gesellschaft zu über_leben, stärker in den

Fokus zu nehmen (Stewart 2017: 68). In der deutschsprachigen Geschlech-

terforschung und Europäischen Ethnologie gibt es kaum Publikationen, die

sich mit nicht-binären Perspektiven und Praktiken beschäftigen. Zwar gibt

1 Wie diese Grenzziehung entsteht und wie sie mit Klasse und Generation zusammen-

hängt, werde ich später in Kapitel 7, »Wege in eine sorgende Zukunft – Trans_forma-

tion durch Care«, diskutieren.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Care jenseits von Transnormativität – nicht-binäre Für- und Selbstsorge 139

es Studien, die sich mit Drag-Kinging als Praxis der Hervorbringung ande-

rer nicht-binärer geschlechtlicher Verortungen auseinandersetzen, dort aber

stehen spezifisch Personen im Mittelpunkt, die bei der Geburt dem weibli-

chen Geschlecht zugewiesen wurden (Schirmer 2015; Schuster 2014). Nicht-

binär ist jedoch ein Sammelbegriff, unter dem sich Menschen mit ganz ver-

schiedenen geschlechtlichen Zuweisungen finden. In diesem Kapitel stehen

die gelebten Erfahrungen von Personen, die sich jenseits der Zweigeschlecht-

lichkeit verorten, und ihre Perspektiven auf Care im Zentrum. Ich argumen-

tiere, dass nicht-binäre Personen innovative Praktiken der Selbstsorge und

Fürsorge entwickeln, da es dafür kaum vorgegebene Wege und Formen gibt.

Hierbei verstehe ich Care nach María Puig de la Bellacasa als »layers of labour

that get us through the day« (de La Bellacasa 2012: 210).

Dieses Kapitel ist folgendermaßen aufgebaut. In 5.1 steht Aktivist_in Mio

im Mittelpunkt, für die_den nicht-binärer Aktivismus zum Ausgangspunkt

eigener Trans_formationen wurde und zudem der einzige Raum ist, in dem

sich Mio gesehen fühlt. Ausgehend von Mios Erfahrungen mache ich auf

transnormative Dynamiken in klassischen trans Verbänden aufmerksam,

die es notwendig machen, nicht-binäre Gruppen aufzubauen. Sasha und

Jovin leisten in 5.2 am Küchentisch nicht-binäre Sorgearbeit füreinander;

im gemeinsamen Denken widmen sie sich hier geschlechtlichen Fragen. Sie

nutzen den Ort des Küchentischs, um frei von aktivistischen und gesamt-

gesellschaftlichen Normen mit Geschlecht zu experimentieren. Kalle zeigt

in 5.3 den erhöhten Selbstsorgeaufwand auf, den why und andere nicht-

binäre Aktivist_innen aufgrund heteronormativer Gewalt betreiben müssen.

In einem Bildungskollektiv gibt Kalle Praktiken der Selbstsorge und kollek-

tiven Fürsorge an trans/queere Communitys weiter, um deren kollektives

Wohlergehen zu stärken. In 5.4 entwirft Noa Ansätze nicht-binärer und trans

Care, die gängige Vorstellungen von Fürsorge in Bewegung bringen und den

Fokus weg von Transitionsarbeit lenken.

5.1 Nicht-binärer Aktivismus als Raum der Trans_formation

Heute interviewe ich Mio, eine_n nicht-binäre_n Aktivist_in aus einer Groß-

stadt in Nordrhein-Westfalen. Er_sie ist zum Zeitpunkt des Interviews 31

Jahre alt und arbeitet in einem Sozialforschungsinstitut. Mio schlägt vor,

dass wir das Interview bei ihrem_seinem Lohnarbeitsplatz führen. Bepackt

komme ich bei dem mehrstöckigen Bürogebäude mit seiner glänzenden

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Care trans_formieren

Fassade an. Die Pförtnerin fragt mich, mit wem ich verabredet sei. Ich sto-

cke, da ich unsicher bin, ob Mio geoutet ist. Auf der Homepage wird er_sie

mit einem anderen Vornamen aufgeführt. »Die Person holt mich gleich ab«,

sage ich und ernte einen irritierten Blick. Ich fühlemich zunehmend unwohl

und betrachte die hektisch eintretenden und herausgehenden Personen,

oft in klassischem Kostüm oder Anzug.

Nach einigen Minuten kommt Mio aus dem Fahrstuhl. Ich bekomme einen

Besucher_innenausweis, und wir fahren nach oben. Die Einrichtung auf

der Etage wirkt steril, die meisten Büros sind leer, an den weißen Wänden

hängen nur ab und an abstrakte Gemälde. Wir gehen zu Mios Büro, auch

dort steht sein_ihr Passname an der Tür. Mio erzählt, dass er_sie bei der

Lohnarbeit geoutet sei, dabei aber leider nicht unterstützt werde. Gerade

deshalb finde Mio es schön, das Interview hier zu führen. Dabei gehe

es bei der Lohnarbeit sogar um das Thema Gleichstellung – jedoch nur

auf cis Frauen bezogen. Als nicht-binäre Person sei Mio unsichtbar. Mio

erklärt, dass er_sie mit Mio unterschreibe, aber als Mailadresse und auf

der Webseite nur der Passname erlaubt sei: »Hier ist die Regelung: Wenn

eine Vornamensänderung beantragt ist oder in Beantragung ist, kann das

offiziell geändert werden, sonst nicht.«2 Da sich Mio unsicher ist, ob der

Arbeitsvertrag überhaupt verlängert wird, möchte er_sie in diesen Kampf

nicht allzu viel Energie stecken.

Mio ist in fünf trans und nicht-binären Gruppen engagiert: einer lokalen

Selbsthilfegruppe, einem Landesverband, einer überregionalen Gruppe und

zwei AGs eines bundesweiten Verbandes. Ich frage Mio: »Wie bist du zum

Nicht-binär-Aktivismus gekommen?« Mio erklärt, schon länger in queer/fe-

ministischen Räumen aktiv gewesen zu sein. Das erste Engagement für

geschlechtliche Vielfalt sei in einer Gruppe gewesen, die sich für die Dritte

Option im Geschlechtseintrag eingesetzt habe.3 Diese Gruppe hatte auf Mio

eine katalysierende Wirkung: »ein Gefühl von Beruhigung und gleichzeitig

aufrüttelnd.« Er_sie konnte dort über trans Themen reden, ohne etwas von

sich preisgeben zu müssen: »Das ist wie ein Schutzschild. […] Man macht

2 Da Mio keine offizielle Vornamensänderung beantragt hat, ist er_sie auf die Bereit-

schaft desArbeitgebers angewiesen, trotzdemdenWunschnamen zu verwenden.Dies

ist nicht der Fall; Mio wird unter dem im Pass eingetragenen Namen aufgeführt.

3 Die Kampagne für eine Dritte Option, hat ein Verfahren auf eine dritte Option beim

Geschlechtseintrag juristisch und mit einer politischen Kampagne begleitet (Kampa-

gne Dritte Option 2016).

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Care jenseits von Transnormativität – nicht-binäre Für- und Selbstsorge 141

was, aber es muss nicht offiziell persönlich sein.« Im Laufe der Zeit wurde

sich Mio bewusst, dass das Thema Mio persönlich betrifft.

Vor der Gruppe zur Dritten Option waren Drag-King-Räume für Mio wichtig.

Auch dort gab es Leute, die sich als weder-noch identifizierten. »Aber den

Begriff nicht-binär kannte ich da noch nicht.« Mio lernte den Begriff übers

Internet kennen und merkte, dass er für ihn_sie passte. Mio erlebt, dass die

Sichtbarkeit »von nicht-binären Identitäten und dadurch die Ermunterung,

sich als nicht-binär zu outen oder auf die Idee zu kommen«, in den letzten

fünf Jahren zugenommen hat. Nach dem Coming-out erlebte Mio Konflikte

in seinen_ihren persönlichen Beziehungen. »Ich bin bezüglich meines

Vornamens und meiner nicht-binären Identität überall geoutet, außer bei

meinen Eltern«, ergänzt Mio.

Für Mio sind sowohl Online- als auch Offlineräume wichtig. Als sich Mio

noch in der Anonymität bewegte, war es wichtig, nicht face to face sprechen

zu müssen. – »Jetzt empfinde ich das als etwas Schönes. Ich mag Nähe

spüren, und das kann ich weniger, wenn es virtuell ist.« Die enorme Anzahl

virtueller nicht-binärer und enby4 Gruppen lasse ein Gefühl von Commu-

nity entstehen – »dieses Gefühl von Minderheit kann dadurch abgefedert

werden«. In den meisten aktivistischen Gruppen, an denen sich Mio betei-

ligt, sei virtuelle Kommunikation notwendig, da die Beteiligten über ganz

Deutschland verteilt wohnten. Mio hält dazu fest: »Das macht für mich

qualitativ wenig Unterschied zu persönlichen Gesprächen, weil wir uns

gut kennen. Wenn eine Person schreibt, kann ich mir richtig den Tonfall

vorstellen.« Viele Personen aus den überregionalen Gruppen kennt Mio

nur von Telefonkonferenzen. Nachhaltige lokale Gruppen aufzubauen, sei

schwer: »Eine Zeit lang sind viele Leute aktiv, und dann ziehen die alle nach

Berlin oder Leipzig. Dann ist wieder eine Lücke da. Ich freue mich immer

über Leute, die hierbleiben.« Besonders für die Weitergabe von Infos und

hard facts seien virtuelle Räume wichtig, über Mailinglisten würden Infos

ausgetauscht, zum Beispiel: »›Ich habe eine Übersicht zur Personenstands-

änderung nicht-binär‹; ›Was ist der aktuelle Stand bei Dritte Option?‹; ›Wie

ist das mit der Vornamensänderung, wie kann ich da am besten vorgehen,

TSG5 oder nicht?‹«

4 Der Begriff enby kommt aus dem Englischen, von der Abkürzung nb für non-binary

(nicht-binär).

5 TSG: Transsexuellengesetz.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Care trans_formieren

Mio ist in einer lokalen trans Selbsthilfegruppe aktiv, in der sich überwie-

gend nicht-binäre Leute zwischen 18 und 35 Jahren bewegen; unter anderem

organisierten sie Selbsthilfetreffen. In der Gruppe kämen Leute zusammen,

»die auch trans und nicht-binär leben, um so quasi ein Gefühl zu haben von

einer parallelen Normalität« – »ein befreiendes, beruhigendes und schönes

Gefühl«. Sie unterstützten sich gegenseitig. Mio berichtet, das vergangene

Wochenendemit der Herkunftsfamilie auf einer abgelegenen Nordseeinsel

verbracht zu haben; er_sie fühlte sich einsam und verloren. Vorab hatte Mio

in der Gruppe angekündigt: »Dieses Familienwochenendewird schrecklich.«

Eine Person hatte angeboten: »Ich kann dir jeden Tag zwei SMS schreiben.«

– »Dann habe ich jeden Tag liebe SMS bekommen, obwohl wir nicht nah

sind.« Dadurch fühle sich Mio gestärkt und könne besser mit der Situation

umgehen. Die Selbsthilfegruppe hat für Mio etwas Therapeutisches, »auch

wenn keine Person dazu ausgebildet ist. Allein darüber zu sprechen und

dass die andere Person es spiegelt – das hilft; und dass das Gefühl da ist,

es wird sich umeinander gekümmert, offiziell bei den Treffen, aber auch

außerhalb dessen. Und wenn man eine Person eine Weile nicht gesehen

hat, wird nachgefragt.«

Als Herausforderung nennt Mio, dass die lokale Gruppe dem eigenen An-

spruch der Diversität nicht gerecht werde. »Sie soll sich richten an binäre

und nicht-binäre trans, genderqueere, inter* Personen.« Aber tatsächlich

seien sie eine »nicht-binäre Gruppe von Menschen, die studieren oder

studiert haben, die sich in einer ähnlichen Sprache verständigen und einen

ähnlichen Background haben. Fast alle sind weiß. […] Neue Leute kom-

men überwiegend, weil sie schon eine Person kennen. Das verstärkt die

Homogenität.« Um die Gruppe zugänglicher zu machen, probierten sie ver-

schiedene Formate aus, zum Beispiel das Offene Café, Workshops, Konzerte

und Lesungen. Mio kennt die verinnerlichte Angst, »nicht trans genug« zu

sein, und vermutet, dass sie für viele eine Hürde darstelle, zum ersten Mal

ins Café zu kommen. Für die unterstützende Funktion der Gruppe eigne

sich ihre eher homogene Zusammensetzung gut, so vermutet Mio: »Weil

das Gefühl da ist, die Leute sind mir ähnlich, ich werde verstanden. Es sagt

niemand: ›Was ist denn das für ein Pronomen? – Entscheid dich!‹ […] Ich

fühle mich in Gruppen mit Personen, die mir ähnlicher sind, sicherer und

mutiger, etwas von mir preiszugeben.«

Mio wünscht sich Sichtbarkeit nicht-binärer Personen, innerhalb der trans

Community und gesamtgesellschaftlich. Aktuell nimmt Mio wenig Ver-

ständnis wahr. Die Vorstellung davon, was trans ist, sei beschränkt und auf

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Care jenseits von Transnormativität – nicht-binäre Für- und Selbstsorge 143

körperliche Transitionsschritte reduziert: »nach dem Motto: ›Es gibt Leute,

die sind genug trans – und andere machen es sich einfach.‹« Bei der Beset-

zung von Ämtern werde in trans Vereinen die Ansicht vertreten, binäre trans

Personen seien besser geeignet, weil sie dem gesellschaftlichen Trans-Bild

eher entsprächen und nicht mit einem »komplizierten« Pronomen verwirr-

ten. Wegen dieser Normen ist es Mio wichtig, gemeinsam mit anderen

nicht-binären Aktivist_innen Stärke zu entwickeln. Besonders in Erinnerung

geblieben ist Mio ein überregionales nicht-binäres Vernetzungstreffen.

»Für mich war es ein großartiges Gefühl, dass es eine Art Transnormalität

gibt und da drin eine nicht-binäre Normalität. Das war wie ein intensiver

Urlaub.« Mio wünscht sich, die ganze Welt wäre so.

Mio hofft auf einen gesamtgesellschaftlichen Wandel durch rechtliche

Veränderungen: »Für mich würde es viel ausmachen, wenn es eine Dritte

Option beim Geschlechtseintrag gäbe.«6 Dadurch müssten binäre Normen

hinterfragt werden, und Mio habe etwas in der Hand: »Wie ihr seht: Bun-

desverfassungsgericht, Gesetzgeber.« Damit in die Diskussion zu gehen, sei

etwas anderes, als zu sagen: »Ich habe hier ein persönliches Anliegen.«

Mio geht davon aus, dass nicht-binäre Gruppen in Zukunft weniger Bedeu-

tung für Mio persönlich haben werden: »Ich halte es für unwahrscheinlich,

dass ich mich mein ganzes Leben so intensiv mit meiner Identität be-

schäftigen werde wie jetzt. […] Irgendwann ist es ein alter Hut.« Die

Herausforderungen, so vermutet Mio, würden bleiben, aber weniger Be-

deutung haben; Mio kennt das bereits vom Coming-out als lesbisch: »Ich

war früher in lesbischen Communitys unterwegs. Am Anfang hatte das eine

krasse Bedeutung, als Support-Gruppe. Das hat abgenommen. […] Ich war

nicht mehr so drauf angewiesen.«

Während Mio anfangs sehr von trans und nicht-binären Räumen profi-

tiert habe, achtete er_sie nun mehr darauf, wie andere Menschen Zugang

bekommen können. Mio ergänzt: »Ich denke, es werden immer Leute nach-

kommen: Für irgendwelche Leute werden diese Räume immer eine große

Bedeutung haben, vielleicht nicht für alle Leute zu jedem Zeitpunkt gleich

viel.« Mios eigene Selbsthilfegruppe sei spontan entstanden: Eine Person

habe die Idee gehabt und den Termin ins Internet gestellt; diejenigen,

denen ein bestimmtes Angebot wichtig gewesen sei, hätten entsprechende

Veranstaltungen organisiert. »Das hat sich geeignet als Plattform. […] Auch

6 Ich führte das Interview imMärz 2017. Inzwischen wurde die Dritte Option eingeführt,

sie ist jedoch nicht für nicht-binäre trans Personen offen (Stand Juli 2020).

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Care trans_formieren

in Zukunft können da Sachen angedockt werden, wenn Leute andere Be-

dürfnisse haben.« Mio bezeichnet die Gruppe als Anlaufstelle. Die Existenz

solcher Anlaufstellen sei ein Großstadtvorteil, erklärt Mio. »Ich komm aus

einem Dorf, da wäre das schwieriger. Ich bin glücklich darüber, dass ich

weiß, es gibt überall Möglichkeiten, wo ich Sachen aufbauen kann; dass

ich weiß, wen ich fragen kann, wen das interessieren könnte.« Aus diesem

Grund entstünden kontinuierlich neue Gruppen.

Nach eindreiviertel Stunden Lernen, Fragenstellen und Zuhören schalten

wir das Aufnahmegerät aus. Mio betont, dass sich das Gespräch gut ange-

fühlt und ich einen schönen Rahmen geschaffen habe. Mio habe anwesend

sein und über Themen reden können, die ihn_sie wirklich interessierten.

Wichtig sei auch gewesen, das Gespräch am Lohnarbeitsplatz zu führen,

wo sich Mio mit den eigenen nicht-binären Themen unsichtbar fühle. Mio

schenkt mir zum Abschied eine Tafel Schokolade – er_sie habe so viele

davon auf der Arbeit – und bringt mich nach unten. Ich bin erleichtert,

als ich das Gebäude verlasse; das Interview fühlte sich ein wenig wie ein

verschwörerisches Treffen an, bei dem ich darauf achte, ein Geheimnis zu

wahren, immer mit der Angst im Hinterkopf, entdeckt zu werden. Ich laufe

zum Hauptbahnhof, wo zwanzig Minuten später mein Zug fährt.

Mit Mio habe ich über das Interview hinaus Kontakt, so wohne ich imHerbst

2017 bei Mio, als ich eine Aktivistin interviewe und an einer Gender-Studies-

Konferenz teilnehme. Zu diesem Zeitpunkt ist Mio bereits erwerbslos, der

Arbeitsvertrag wurde nicht verlängert.

Eines von Mios Hauptthemen zeigt sich bereits in der Wahl des Interview-

ortes. Üblicherweise traf ich meine Interviewpartner_innen an ihren Wohl-

fühlorten, beispielsweise in der Natur, in queeren Cafés, Vereinen oder zu-

hause.Mio entschied sich für seinen_ihren Lohnarbeitsplatz,woMio vonDis-

kriminierung als nicht-binäre Person betroffen ist – gerade kein Community-

oder Wohlfühlort. Mio versucht, Räume einer parallelen nicht-binären Nor-

malität aufzubauen, und scheint sich schrittweise dafür zu stärken und Mut

zu sammeln. In Mios Erzählungen wird zugleich ein Gefühl der Ruhe wie

der Aufrüttelung und der Energie spürbar. Diese Ambivalenz zeigt sich auch

im Interviewsetting:Mio ludmich zu einem heteronormativen Arbeitsort ein,

umwährend der Lohnarbeitszeit über nicht-binären Aktivismus zu sprechen,

was dem Treffen einen verschwörerischen Beiklang gab. Mio eignete sich den

Ort damit an. Mio gab dabei und dadurch Persönliches von sich preis, so er-

fuhr ich Mios Passnamen und wurde in ein Setting eingeladen, in dem Mio

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Care jenseits von Transnormativität – nicht-binäre Für- und Selbstsorge 145

verletzlich ist. Mit dem Interview bauten wir gemeinsam einen Community

Raum zur oder in der Lohnarbeitsstelle auf und gaben nicht-binären Lebens-

weisen Gewicht. Greifbar wurde, dass Mio Community-Räume braucht, da

er_sie jenseits dessen nicht anerkannt wird.

Für Mio ist trans Aktivismus ein wichtiger Raum für die eigene Ausein-

andersetzung mit Geschlecht: Aktivismus und die Beschäftigung mit der ei-

genen geschlechtlichen Identität sind eng miteinander verbunden. Als sich

Mio zu engagieren begann, tat er_sie dies in der Rolle des_r nicht betroffenen

Unterstützer_in. Im Laufe der Zeit wurde sich Mio der eigenen Betroffenheit

bewusst. Schritt für Schritt traute sich Mio, sich mit anderen nicht-binären

Personen zu verbinden. Zu Beginn spielten virtuelle Räume –Webseiten und

Foren – eine wichtige Rolle, hierüber kam Mio mit dem Begriff nicht-binär

in Kontakt. Mit zunehmender Sichtbarkeit und nach dem eigenen Coming-

out schätzt er_sie nun die physische Nähe mit nicht-binären Personen. Die

virtuellen und die Offlineräume, die Mio nutzt, sind miteinander verwoben:

Virtuelle Praktiken dienen dazu, Einsamkeit zu überwinden, sind aber oft

verbunden mit Offlinetreffen, die wiederum online vorbereitet wurden.

In Mios Selbsthilfegruppe unterstützen sich Mio und andere nicht-binä-

re Personen gegenseitig. Sie organisieren Fürsorge jenseits von Familie und

Freund_innenschaft, bauen ein Gefühl der Gemeinschaft auf. Teilweise for-

malisieren sie Sorgebeziehungen, indem sie den Care-Bedarf besprechen und

Fürsorge für die Zukunft organisieren; so verabredete Mio für ein anstehen-

des Herkunftsfamilientreffen, täglich unterstützende SMS zu bekommen.

(DenMangel an) Diversität erlebtMio als ambivalent. Die Gruppe verfolge

den Anspruch größtmöglicher Diversität. Gleichzeitig merkte Mio, dass eine

gewisse Homogenität, etwa die Verortung als nicht-binär, gegenseitige Ca-

re erleichtere, vielleicht sogar eine Voraussetzung dafür sei. Mio stellt diese

nicht-binäre Gruppe, bestehend aus Personen zwischen 18 und 35 Jahren, die

meisten davon weiß und akademisch, klassischen Selbsthilfegruppen gegen-

über, in denen vor allem trans Frauen über fünfzig zu finden sind. Ich mache

in Mios Erzählung eine Spannung aus zwischen dem Leitwert der Diversi-

tät, der zu hohen Anforderungen an die eigene ehrenamtliche Arbeit führt,

und Mios persönlicher Erfahrung, dass eine eher homogene Gruppe besser

geeignet für gegenseitige Fürsorge ist.

Als spezifische nicht-binäre Erfahrung beschreibtMio Unsichtbarkeit und

Nicht-ernst genommen-Werden, sowohl im trans Aktivismus als auch ge-

samtgesellschaftlich. Mio hat Angst, als »nicht trans genug« zu gelten; denn

anerkannte trans Identitäten gründen tendenziell auf dem Wunsch nach kör-

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Care trans_formieren

perlicher Veränderung. Die Trans Studies sprechen in diesem Zusammen-

hang von Transnormativität (Haritaworn 2015; Snorton 2017). Mio versucht,

Räume aufzubauen, in denen gegen Transnormativität gearbeitet wird und

eine nicht-binäre Normalität ge- und erlebt werden kann.

Zusammenfassend bedeutet nicht-binäre Care für Mio, Räume gegen-

seitiger Für_Sorge aufzubauen, jenseits von Freund_innenschaften, Familie

und Paarbeziehung. Das Interview macht die Bedeutung der (nicht rechtli-

chen) Anerkennung als nicht-binäre Person greifbar, ebenso die spezifische

Unsichtbarkeit und das Navigieren, das bisweilen notwendig ist, um als

nichtbinäre Person mit neuem Namen, aber ohne offizielle Namensänderung

durch die Welt zu gehen. Es zeigen sich multiple Strukturen sozialer Exklu-

sion, die auf Mio wirken: im Kontext Lohnarbeit, in der Herkunftsfamilie, in

feministischen und trans Räumen.

Ich führte das Interview imMärz 2017. Mio äußerte damals die Hoffnung

auf eine Dritte Option im Geschlechtseintrag, auch ummehrMittel zur Hand

zu haben, um mit den eigenen Anliegen ernst genommen zu werden. Bereits

sieben Monate später, am 10. Oktober 2017, fällte das deutsche Bundesverfas-

sungsgericht ein progressives Urteil, demzufolge bei der Geschlechtszugehö-

rigkeit eines Menschen das »eigene Identitätsempfinden« eine Rolle spiele

und »von sozialen und psychischen Faktoren mitbestimmt wird« und nicht

an externe Begutachtungsprozesse gebunden sein sollte.7 Das Urteil führte zu

einer Veränderung im Personenstandsgesetz (PStG). Seit dem 18. Dezember

2018 enthält das PStG mit dem Paragrafen 45 b die Möglichkeit, eine Ände-

rung des Geschlechtseintrags im Geburtenregister vorzunehmen: Neben dem

Löschen des Eintrags (x) sind die Optionen weiblich (w),männlich (m) und di-

vers (d) vorgesehen. Trans, inter* und nicht-binäre Aktivist_innen kritisieren

jedoch, dass eine solche Änderung eine ärztliche Bescheinigung voraussetzt,

die eine »Variante der Geschlechtsentwicklung« bestätigt; das Gesetz bleibe

somit hinter dem Urteil des Bundesverfassungsgerichtes zurück.8 Das PStG

ermöglicht somit noch immer keine geschlechtliche Selbstbestimmung.

7 Siehe hierzu die Beschlüsse 1 BvR 2019/16 <16> und 1 BvR 2019/16 <9> sowie Antke_An-

tek Engel (2019).

8 Im Kapitel 7, »Wege in eine sorgende Zukunft – Trans_formation durch Care«, und im

Schlusskapitel 8, »Für_Sorge trans_formieren! Fazit und Ausblick«, werde ich ausführli-

cher auf die aktuellen Entwicklungen rund umdie Dritte und Vierte Option und darauf

eingehen, wie sie sich auf trans und nicht-binäre Care auswirken.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Care jenseits von Transnormativität – nicht-binäre Für- und Selbstsorge 147

5.2 »Wir denken miteinander auf Umwegen.«
Trans_formative Sorgearbeit am Küchentisch

Während meines dreimonatigen Gastaufenthalts am Zentrum Gender Stu-

dies in Basel fragte ich Sasha, eine_n nicht-binäre_n Schweizer Aktivist_in

für ein Interview an. Wie wichtig Sasha die kollektive Dimension von Care

ist, zeigte mir bereits seine_ihre Antwort. Sasha sagte, er_sie möchte das

Interview mit einer befreundeten nicht-binären Person, Jovin, zusammen

machen, denn die eigene trans/queere Sorgearbeit sei unmittelbar mit der

Freund_innenschaft zu Jovin verbunden. Sasha und Jovin kommen im März

2018 zu mir, in meine Wohngemeinschaft. Wir nehmen das Interview beim

Frühstück in der Küche auf.

Für Sasha und Jovin war ihre Freund_innenschaft eine ganz zentrale Un-

terstützung beim inneren und äußeren Coming-out als nicht-binär trans.

Sasha erzählt: »Unsere Freund_innenschaft ist enger geworden. Uns haben

ähnliche Fragen umgetrieben, Auseinandersetzungen mit Geschlecht und

Geschlechtsidentität. Wir haben viele Abende zusammen verbracht, am

Wochenende, Jovin nennt sie Küchenabende. Sie stehen dafür, die ganze

Nacht lang in der Küche zu sitzen, zu rauchen und geistig Dinge zu sezieren.

Diese Freund_innenschaft – für mich hat sie fest ihren Anfang in dieser Zeit

genommen, wo wir gemeinsam, und doch jede Person für sich, exploriert

haben, was unsere Geschlechtsidentität anbelangt, das immer zusammen

ausdiskutiert haben.« In »klassischen trans Selbsthilfegruppen« hätten sie

oft Angst gehabt, etwas zu sagen. Die Küchenabende seien ein Raum ge-

wesen, um gemeinsam zu lernen. Das Miteinander-Sprechen sei essenziell

gewesen: gemeinsam denken mit dem Ziel, woanders hinzukommen. Es

sei um das Denken auf Umwegen gegangen. »Weil wir durch das Sprechen

miteinander denken«, erklärt Sasha. Während des Interviews sagen Sasha

und Jovin immer wieder etwas zueinander, ich höre zu und verstehe vieles

inhaltlich nicht. Die Küchenabende, so betonen sie nostalgisch, seien ein

maximal intimer Moment gewesen. Vor allem hätten sie über »die Ge-

schlechterfrage« diskutiert, sich »unterstützt, gefestigt und versichert«. Für

Jovin war dabei die Arbeit mit den eigenen Emotionen besonders wichtig:

sie wahrzunehmen, einzuordnen und zu kommunizieren. Am Küchentisch

diskutierten sie ihre unterschiedliche geschlechtliche Zuweisung und So-

zialisation und ihren jeweils erlernten Umgang mit Emotionen. Gefühle zu

zeigen, das habe Jovin im Austausch mit Sasha gelernt; in der Kindheit und

Jugend als männlich zugewiesene Person sei dies kaummöglich gewesen.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Care trans_formieren

Sasha erklärt mir, dass er_sie Unterstützung innerhalb trans und nicht-

binärer Räume nutze »wie eine kuschelige Jacke gegen das raue hetero-

normative Wetter. Zum Beispiel war ich letzte Woche an Ostern bei der

Familie, und da wurden ständig heteronormative Aussagen gemacht: ›Alle

Frauen schminken sich, denn sie müssen ja den Männern gefallen.‹« Sasha

fühlte sich allein: »Ich bin in einer großen Gruppe – aber eigentlich bin ich

ein einzelnes Tälchen am Rande der Bergkette. Alle anderen teilen etwas

Gemeinsames, das ich nicht mit ihnen teile, und es wird ständig markiert.«

Als nicht-binäre Person fühlt sich Sasha oft nicht ernst genommen – vor

allemwegen der Behauptung, »nicht-binär zu sein, sei nur ein Trend«. Sasha

erklärt: »Ich merke manchmal, dass ich mich schäme, mich als non-binary

zu outen, weil ich denke: ›Das ist so peinlich.‹ Aber eigentlich beschreibt

es mich am besten: das, was ich erlebe, und das, was ich ablehne.« In trans

Räumen würden Personen umso ernster genommen, je mehr Leidensdruck

oder körperliche Transitionserfahrungen sie hätten. Sasha beschreibt als

Eindruck: »dass ich als Pseudo-trans-Person behandelt werde, die sich mit

diesem Begriff schmückt. Dann denk ich: Aber ich habe auch Leidensdruck

gehabt und habe transitioniert in einer gewissen Form.« In solchenMomen-

ten führe Sasha die eigene Mastektomie an, obwohl er_sie diesen Verweis

auf körperliche Transitionserfahrungen normativ finde. Auch Jovin suchte

lange nach dem eigenen Schmerz, der das Transsein legitimiert, und fühlt

sich in trans Räumen oft unwohl. Dort nehme sie_er Hierarchien wahr

»im Sinne von: ›Die Person weiß alles genau, weil die Person sich genau

definieren, verorten kann und weiß, was als nächstes kommt‹«.

Jovin spricht die Arbeit an, die nicht-binäre Personen alltäglich verrichteten,

die aber oft keine Effekte habe. Es reiche nicht aus, zu sagen, ich bin nicht-

binär; es brauche einen didaktischen Aufbau. Im Gegensatz dazu hatten

für Jovin »die Küchenabende etwas Unbeschwertes, weil sie diese Hierar-

chien nicht mitschleppten. – Was nicht heißt, dass es [zwischen uns] keine

Hierarchien gibt, die konnten wir aber schnell ausmachen und in einen

gesellschaftlichen Kontext einordnen. Das war ein privater, aber mega-

empowernder Austausch – und ein Experimentierraum –, der in klassischen

trans Selbsthilfegruppen niemals hätte stattfinden können: weil ich mich

niemals getraut hätte, all die Sachen, die ich mittlerweile revidiert habe,

auszusprechen. Alle Gedanken, die ich zu 95 Prozent revidiert habe – wenn

ich die nie hätte aussprechen können, hätte ich nie die Gedanken gefunden,

mit denen ich mich jetzt wohlfühle«. Auch Sasha denkt nun an all das, was

sie einst zueinander sagten, daran, wie sie experimentierten. Er_sie wendet

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Care jenseits von Transnormativität – nicht-binäre Für- und Selbstsorge 149

sich an Jovin: »Da würde ich vieles revidieren, und trotzdem – da bin ich mit

dir einverstanden – hat es mir viel gebracht, vielleicht diesen Umweg, den

ich jetzt revidiere, erfahren zu haben.«9

Sasha und Jovin wählen keine trans Gruppe, sondern den Küchentisch für

ihre gemeinsame Exploration von Geschlecht. Queere/feministische Theore-

tiker_innen und Aktivist_innen beschäftigen sich viel mit dem Ort der Küche

und des Küchentisches. Die Küche ist ein Ort, an dem Sorgearbeit geleis-

tet wird, er verweist auf unbezahlte oder unterbezahlte Sorgearbeit, die vor

allem von FLT-Personen10 geleistet wird. Unter dem Titel »Aufstand aus der

Küche« gab das Herausgeber_innenkollektiv Kitchen Politics 2012 Essays der fe-

ministisch-marxistischenTheoretikerin und Aktivistin Silvia Federici heraus.

Federici formuliert eine Kritik an der Abwertung von Reproduktionsarbeit im

Kapitalismus und plädiert für deren Politisierung und Kollektivierung (Fede-

rici 2012).11 Das Kollektiv Kitchen Politics »plant den Aufstand aus der Küche,

dem Schlafzimmer, dem Straßenstrich, der Fabrik, der Agentur, der Bürozel-

le, dem Bibliotheksplatz« (ebd.: 4). Sarah Ahmed beschreibt in ihrem Essay

»Feminist Killjoys« ihre Erfahrung als Feministin am (heteronormativen) Fa-

milientisch: Sie stört den Familienfrieden (Ahmed 2010). Ahmed schreibt:

»We begin with a table. Around this table, the family gathers, having polite

conversations, where only certain things can be brought up. Someone says

something you consider problematic. You arebecoming tense; it is becoming

tense. How hard to tell the difference between what is you and what is it!

[…] In speaking up or speaking out, you upset the situation. That you have

described what was said by another as a problemmeans you have created a

problem. You become the problem you create.« (Ebd.: 1)

Ahmedweist auch auf die Bedeutung feministischer Zusammenkünfte an Kü-

chentischen hin. Kollektive bestünden aus heterogenen Tischversammlungen

(Ahmed 2017: 6). Die Tischrunde steht in Ahmeds Analyse zum einen für hete-

ronormative familiäre Zwangsgemeinschaften, zum anderen ist sie eine Me-

tapher für feministische Gemeinschaftsbildung und für die Bedeutung von

Affekten für gesellschaftliche Veränderung.

9 Das Interview führte ich im März 2018.

10 FLT: FrauenLesbenTrans.

11 Silvia Federici warGründungsmitglied des International Feminist Collective, das die Kam-

pagne »Lohn für Hausarbeit« initiierte.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Care trans_formieren

Auch für Sasha und Jovin ist der Küchentisch ein Ort der Sorgearbeit.

Hier geht es jedoch nicht um klassische Hausarbeit, sondern um queere/trans

emotionale Arbeit und die Praktik des gemeinsamen Denkens. Die Sorgear-

beit, die Sasha und Jovin füreinander am Küchentisch leisten, ist eine Arbeit

an Gefühlen und für das eigeneWohlergehen. Sie schaffen sich einen eigenen

Denkraum für neue Sagbarkeiten und das Ausprobieren von Gesagtem. Sasha

und Jovin stellen ihre Küchenabende als Raum der Intimität und des gemein-

samen Denkens aktivistischen queer/feministischen und trans Räumen mit

ihren Regeln und Hierarchien gegenüber. Am Küchentisch geben sie sich ge-

genseitig Sicherheit und Anerkennung. Sie institutionalisieren den Ort des

Küchentisches für ihre Sorgearbeit, die gemeinsamen Abende haben einen

Namen, einen Ort und ein Thema. Auf diese Weise nehmen Sasha und Jovin

ihre nicht-binäre Sorgearbeit ernst und machen sie sichtbar.

Sasha und Jovin queeren den Küchentisch, indem sie ihn zum Ort

geschlechtlicher Exploration, der Auseinandersetzung mit ihren geschlecht-

lichen Verortungen und mit Hetero- und Transnormativität machen. Die

emotionale Arbeit, die sie füreinander leisten, scheint ausgeglichen. Für

sie ist Care eine Praktik des Miteinander-Denkens, wobei Umwege eine

wichtige Bedeutung haben. Interessant ist, dass das gemeinsame Denken

über Geschlecht in der Erzählung nicht am Schreibtisch stattfindet oder in

den Gender-Studies-Seminaren, die Sasha besucht, sondern in den gemein-

samen Nächten am Küchentisch. Den Küchentisch interpretiere ich als einen

Ort, der nicht auf den Tisch beschränkt ist, sondern als Kreuzungspunkt

verschiedener Räume.

Über das gemeinsame Miteinander-Sprechen und -Denken erschaffen

Sasha und Jovin eine andere geschlechtliche Wirklichkeit. Ihre Sorgearbeit

lässt sich als eine kollektive sorgende Theoriearbeit fassen, die unmittelbare

Auswirkungen auf die Möglichkeit hat, nicht-binär zu leben. Sie denken

gemeinsam über Geschlecht nach, um mehr nicht-binäres Wohlergehen

zu finden. Es geht um das konkrete Aussprechen und Ausprobieren von

geschlechtlichen Möglichkeiten, um zu schauen, wie diese sich anfühlen,

darin spielt auch die Arbeit mit Theorie eine Rolle.

Für Sasha und Jovin ist die gemeinsame Arbeit an den eigenen Gefühlen

besonders wichtig, um persönliche Geschlechterfragen zu klären. Sie ver-

fügen nicht über ähnliche biografische geschlechtliche Erfahrungen, Sasha

wurde bei der Geburt dem weiblichen Geschlecht zugewiesen, Jovin dem

männlichen. Sie besprechen ihre unterschiedliche geschlechtliche Sozialisa-

tion und wie die sich auf ihren Umgangmit Emotionen auswirkt; gemeinsam

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Care jenseits von Transnormativität – nicht-binäre Für- und Selbstsorge 151

versuchen sie Zweigeschlechtlichkeit zu dekonstruieren. Die Erlaubnis, sich

von der geschlechtlichen Zuweisung zu lösen, wird sozial vermittelt: Ich darf

Emotionen zulassen, weil die andere Person es darf. Sasha und Jovin sind

durch das gemeinsame Denken verbunden, und doch ist jede Person mit

eigenen Prozessen beschäftigt. Sie denken gemeinsam über ihre jeweilige

geschlechtliche Sozialisation und Zukunft nach und berühren dabei die Wur-

zeln der eigenen Existenz. Es wird eine tiefgehende Veränderung spürbar,

ein Sich-gegenseitig-Konfrontieren und eine kollektive Arbeit am Selbst.

Sasha und Jovin beschreiben es als schwierig, als nicht-binäre Personen

einen Raum für Fürsorge zu finden, da die eigene Geschlechtsidentität nicht

anerkannt oder da sie als Modetrend belächelt werde. Aufgrund der Trans-

normativität, die sie erleben – zum Beispiel die Normen des Leidensdrucks

und geschlechtsangleichender Körperveränderungen –, sind trans Räume für

sie keine Sorge-Räume. Stattdessen organisieren sie Care in einem kleineren

Rahmen, amKüchentisch, und heben die Bedeutung von Freund_innenschaft

zwischen trans Personen hervor, insbesondere bei der Bearbeitung verinner-

lichter Feindlichkeit gegen nicht-binäre Personen.

Sasha und Jovin verstehen Unterstützung nicht als eine Wegbegleitung

auf einem klar definierten Pfad – vielmehr ist die Richtung offen, und ein

Umweg kann zum Ziel werden. Sie treffen sich an einem Punkt, an dem sie

mit ähnlichen Fragen konfrontiert sind, und ziehen sich gemeinsam an den

Küchentisch zurück, wo sie einen Raum für geschlechtliche Selbstfindung

schaffen.

In ihren Erzählungen wird die Verwobenheit von Denken und Körper

greifbar: Sasha und Jovin denken über ihre eigenen Körper und Identitäten

nach. Kennzeichnend für ihre Care-Praxis ist, dass sie sich im Zuge ihrer

gemeinsamen Entwicklung von Ideen, Identitäten und Körpern so eng mit-

einander verbinden: Die Grenze zwischen ihren Körpern scheint fast zu ver-

schwinden, ihre Identitäten verweben sich. Dies lässt sich als sorgende nicht-

binäre Kollektivität bezeichnen, die im gemeinsamen Explorieren, Durch-

sprechen, Ausprobieren Neues möglich macht.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Care trans_formieren

5.3 »Deswegen brauchen wir Selbstsorge: weil die Gesellschaft
uns so wenig unterstützt.«
Sorgearbeit für nicht-binäres Wohlergehen

Kalle ist Anfang dreißig, hat Psychologie studiert und sich mit demWunsch

nach Vernetzung auf meinen Interviewaufruf gemeldet. Kalle lebt seit

einigen Monaten in Berlin und ist selbstständig in der Bildungsarbeit; ich

kennewhys12Workshops bereits, da ich zwei besuchte. Das Interview führen

wir bei mir zuhause und frühstücken dabei. Kalle spricht mit Bedacht und

achtsam, mir kommen meine Gedanken im Kontrast ungeordnet vor. Kalle

erzählt: »Ich bin Teil von einem Workshop-Kollektiv, in dem wir uns mit

Gefühlen und Kommunikation beschäftigen.«

Kalle hat durch das Coming-out als nicht-binär gemerkt, dass why intensiver

für sich selbst sorgen muss, um zurechtzukommen. Kalle führt dies auf spe-

zifische Herausforderungen zurück, die why als nicht-binäre Person erlebt:

Beziehungen veränderten sich mit dem Coming-out, und Kalle erlebte

Konflikte mit der Herkunftsfamilie. Belastend sei auch der »Umgang mit

Behörden, mit Ärzt_innen, wenn Wünsche da sind wie dieser: Ich möch-

te Hormone nehmen. Der Weg dorthin ist anstrengend.« Schwierig sei:

»unsichtbar sein, nicht ernst genommen werden, speziell als nicht-binäre

oder nicht-binäre trans Person, weil das für viele Leute kein Begriff ist.« Die

Spanne spezifiziert Kalle so: »gar nicht wahr- oder ernst genommen werden

bis hin zu ›Das ist was Komisches oder Merkwürdiges‹«. Die persönlich

größte Belastung ist der Verlust an Zugehörigkeit. In Räumen, in denen sich

Kalle früher wohlfühlte, fühlt why sich heute unwohl, beispielsweise wenn

es keine nicht-binäre Anrede gibt.

Dafür, mit diesen Herausforderungen umzugehen, spielt Selbstsorge für

Kalle eine wichtige Rolle. Unter Selbstsorge versteht why, »sich ernst zu

nehmen: Was sind meine Bedürfnisse, was sind meine Grenzen?« Hierbei

sei ein wichtiger Schritt, diese zu kommunizieren, in nahen und entfern-

teren Beziehungen. Am wichtigsten sei die Frage: »Wie komm ich mit mir

selbst in Kontakt, wie nehme ich wahr, was ich brauche? Wann nehme

ich wahr, dass ich erschöpft bin und zu viel gegeben habe?« Dies ist auch

eines der Hauptthemen in Kalles Workshops: gemeinsam an der eigenen

Wahrnehmung für sich selbst arbeiten.

 

12 Why ist Kalles Pronomen, eine kreative Neuschöpfung von Kalle.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Care jenseits von Transnormativität – nicht-binäre Für- und Selbstsorge 153

Kalle wendet sich an mich: »Was bedeutet Selbstsorge für dich?« – »Da

muss ich überlegen. Großartig, dass du die Frage mal an mich stellst! Ich

kann mit der Idee etwas anfangen, rauszufinden, wie es mir geht, was nicht

immer einfach ist; und Sachen zu machen, die Spaß machen.« Nachdem

Kalle mich mit dieser Frage ein wenig überrumpelt hat, unterhalten wir uns

über unser geteiltes Bedürfnis nach mehr Spaß. Kalle erklärt: »Ich denke

an Leichtigkeit, wenn du Spaß sagst. Ich habe neulich wieder verschiedene

Selbstempathie-Prozesse durchlaufen und gemerkt, dass mein Bedürfnis

nach Leichtigkeit gerade nicht erfüllt ist.« Kalle bietet mir an: »Ich könnte

mein Tagebuch holen; wenn du willst, kann ich dir Sachen vorlesen.« –

»Gerne.« Kalle verschwindet kurz und kommt mit dem Tagebuch zurück:

»Ich habe jeden Tag etwas geschrieben, Leichtigkeit ist ein Thema, das

mich beschäftigt hat. Als Strategien habe ich aufgeschrieben: bouldern

gehen; körperliche Bewegungen: ausschütteln, rumhampeln, rumhopsen;

singen – ist egal, ob es schief ist; Klavier spielen.« Zudem experimentierte

Kalle mit Musik in Hinblick auf ihren Einfluss auf die eigene Stimmung und

beobachtete Tiere im Park.

Wir unterhalten uns darüber, dass uns einige Hobbys aus unserer Jugend

nicht mehr zugänglich sind aufgrund von Heteronormativität. Kalle erzählt,

dass why einige Jahre Standardtanzkurse besuchte: »Ich komm vom Land,

da war das so – alle machen das.« Diese Räume seien von heteronormativer

Zweigeschlechtlichkeit geprägt gewesen. Als Kalle später in Belfast lebte,

lernte why irische Tänze: »Ich habe mich einfach in die Männerrolle bege-

ben. […] Ich habe viele Komplimente bekommen. Einmal hat eine Person

gesagt, ich sähe aus wie Leonardo DiCaprio. Das war mein Highlight.« Wir

lachen gemeinsam – wir sind wohl die Titanic-Generation, denke ich später.

Vor etwa einem Jahr habe why mit einer gleichaltrigen Freundin sogar

wieder Lego gespielt: »Das war großartig. Wir haben ein Schiff gebaut, und

irgendwann waren wir dann imWeltall. Da sind spannende Dinge passiert.

Das war wie ein guter Urlaub, weil mensch in eine andere Welt eintaucht,

sich Dinge ausdenkt: Dann kommen komischeMonster, vielleicht gibt es ein

Happy End. Das war schön.« Für Kalle haben solche Praktiken mit radikaler

Bedürfnisorientierung zu tun: »Wie kann ich mein Leben mehr meinen

Bedürfnissen entsprechend gestalten – was eher eine lustvolle Perspektive

auf Self-Care ist?« Kalle strebt an: »dass ich ein Gleichgewicht habe zwischen

Dingen, die mir Energie nehmen, und denen, die mir Energie geben.«

Kalle argumentiert, dass es gerade als nicht-binäre Person wichtig sei,

Selbstsorge zu praktizieren, um sich wohlzufühlen: »Gerade Personen, die

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Care trans_formieren

von Diskriminierung betroffen sind, bekommen vermittelt, dass sie weniger

wert sind oder nicht liebenswert. Deswegen brauchen wir Selbstsorge: weil

die Gesellschaft uns so wenig unterstützt und [uns wenig] wohlwollend

begegnet. Deswegen ist es wichtig, dass marginalisierte Personen sich

selbst wohlwollend begegnen.«

Kalle geht es neben Selbstsorge auch um das Thema Community-Care.

Why erklärt dazu: »Care findet die ganze Zeit statt, ist ungerecht verteilt

und unsichtbar für viele Leute. Dafür will ich Bewusstsein schaffen. Die

Ungleichbewertung zwischen produktiver und reproduktiver Arbeit auf-

zuheben, ist enorm wichtig, wenn wir eine andere Gesellschaft haben

wollen.« Es gelte, aufmerksam zu sein dafür, welche Tätigkeiten notwen-

dig sind, um ein Miteinander zu ermöglichen, und dafür, von wem diese

Arbeit geleistet wird. Für Kalle fällt unter Community-Care konkrete Sor-

gearbeit wie Pflege oder Kindererziehung, die Klärung von Konflikten

sowie emotionale Arbeit. Kalle bedauert, dass es an dem Thema bisher

eher wenig Interesse gebe. Why hofft: »Wenn Self-Care erst mal etabliert

ist, kommen wir vielleicht an den Punkt, dass wir sagen, Community-Care

ist auch wichtig.« Als Grund für das mangelnde Interesse führt Kalle an,

dass Selbstsorge, bei der das Individuum im Vordergrund stehe und nicht

die Frage, wie wir in Gemeinschaften Unterstützung organisieren können,

besser zu neoliberalen Diskursen passe. Zudem nähmen viele Menschen

nicht wahr, dass sie in Communitys lebten. Kalle selbst sieht sich als Teil

verschiedener Communitys. Zum Zeitpunkt des Interviews wohnt why in

einer funktionalen Wohngemeinschaft; auf meine Frage, ob dies eine Com-

munity sei, antwortet Kalle: »Das wäre eine kleine Gemeinschaft, wir sind

zu viert. Das nehme ich als verbindlichen Zusammenhang wahr. Für mich

ist Community größer, schließt mehr Menschen mit ein. Ich habe da so was

im Kopf wie Hausprojekte oder Politgruppen.« Kalle fühle sich zugehörig zu

einer queer/feministischen und trans Community. Die Workshops, die why

anbietet, sieht why auch »als Unterstützung oder Angebot für Menschen

aus diesen Communitys, um den Themen mehr Raum zu geben«.

Ich frage nach, welche Rolle virtuelle Räume für Kalle spielen. Kalle be-

zeichnet sich als nicht internetaffine Person. Why falle es schwer, Care und

Internet zusammenzubringen, da »Care und Unterstützung, füreinander

da sein, präsent sein so was Warmes« sei, »und das Internet kann das nicht

transportieren«. »Dass Menschen sich persönlich begegnen oder vielleicht

telefonieren, wo eine Stimme dabei ist«, das sei wichtig für Kalle, das

Internet sei für why weit weg. Care sei für why »total offline« – es sei denn,

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Care jenseits von Transnormativität – nicht-binäre Für- und Selbstsorge 155

es gehe tatsächlich nur online. Allerdings sei das Internet durchaus »ein

Informationsort und Ort, wo Erstkontakt oder Orga stattfinden«: »Hier sind

die Anlaufstellen, Veranstaltungen, diese und jene Gruppen gibt es«. Kalle

resümiert: »Aber Care kann ich mir da nicht vorstellen.«

Freund_innenschaften, so hebt Kalle hervor, dürften keine Bedingung

für Community-Care sein: »Es gibt Menschen, denen fällt es schwer, sich

in Freund_innenschaften reinzubegeben. Eine Freund_innenschaft sollte

keine Voraussetzung sein, um Unterstützung zu bekommen.« Kalle kennt

zudem das Gefühl, bereits viele freundschaftliche Beziehungen zu ha-

ben – und wenig Raum für neue: »Alles andere würde meine Kapazitäten

sprengen, auf wie viele Menschen ich mich einlassen kann und wie viele

Beziehungen ich pflegen kann.« Für Kalle hängen Community-Care und

Selbstsorge eng zusammen: »Für mich kann Community-Care nur funktio-

nieren, wenn ich Self-Care betreiben kann. Wenn ich meine Bedürfnisse

nicht kennenlernen kann, wenn ich nicht in mich hinein spüren kann, dann

wird Community-Care scheitern.« Für Kalle steht fest: »Ich kann nur dann für

andere da sein, wenn ich auch für mich da sein und meine eigenen Grenzen

spüren kann.« Community-Care ohne Selbstsorge birgt für Kalle die Gefahr,

ins Burn-out zu driften und sich zu erschöpfen. Wichtig sei, zu erkennen

und sich einzugestehen: »Ich kann nur soundsoviel geben – wenn ich gerade

Energie habe, Kapazitäten habe.«

In den trans Räumen, in denen Kalle sich bewegte, fand why es schwierig,

»die Stimmung auszuhalten«. Why habe sie nicht als »warme oder offene

Räume, sondern angstbesetzt« erlebt. Zudem gebe es die unrealistische

Erwartung, dort geschehe keine Diskriminierung; passiere dies doch, würde

es sehr hart beurteilt. Kalle spricht von einer »Atmosphäre der Anspan-

nung«. Dabei bestehe »einerseits der Wunsch, jetzt soll alles locker, leicht

sein, und wir sollen alle schnell miteinander ›connecten‹; andererseits: wir

kennen uns alle nicht, teilen gerade mal eine Positionierung«. Kalle glaubt,

dass in trans Räumen »viel Schmerz drinnen steckt, der aus der Gesellschaft

kommt, weil wir die ganze Zeit Cissexismus erfahren«.

Gleichzeitig sind für Kalle Räume, in denen geschlechtliche Vielfalt gelebt

wird, wichtig, Räume, in denen »achtsam mit Pronomen umgegangen wird

und geguckt wird: ›Wie heißt du heute und welches Pronomen möchtest

du heute verwenden?‹ […] Wo ich nicht den Druck habe, mich auf eine

bestimmte Art und Weise zu kleiden, zu verhalten oder ein bestimmtes

Geschlecht zu performen, um nicht hinterfragt zu werden in meiner Ge-

schlechtsidentität.« Zum Thema Pronomen in Workshops und bei Treffen

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Care trans_formieren

führt Kalle aus: »Wir erklären am Anfang von jedem Workshop, warum wir

eine Namens- und Pronomenrunde machen, wo das herkommt und warum

es gut ist, ein Pronomen zu sagen. Wenn während des Workshops falsche

Pronomen verwendet werden, dann ist es mir wichtig, das zu thematisie-

ren.«

Für die Zukunft wünscht sich Kalle, mit anderen nicht-binären Personen

über kollektive Care in Austausch zu kommen. Gerade in Berlin, wo so viele

von ihnen lebten, könnten sie einen solchen Austauschprozess intensivie-

ren: »Was ist für uns Community? […] Darüber zu sprechen, warum uns

das wichtig ist: Warum möchten wir das haben?« Kalle wünscht sich in

aktivistischen Räumen mehr Beschäftigung mit Fragen wie diesen: »Wie

wollen wir miteinander umgehen? Was brauchen wir voneinander, damit

wir uns miteinander wohlfühlen?« Kalle selbst möchte zudem weiterhin

Bildungsangebote zu Radical Softness umsetzen; hierbei gehe es darum,

Verletzlichkeit_en anzuerkennen.13 Nach dem Interview sitzen wir noch ein

bisschen zusammen, bis Kalle feststellt, dass whys Energie sich dem Ende

zuneigt. Kalle verabschiedet sich herzlich. Nach dem Interview werden wir

in Kontakt bleiben.14

Selbstsorge wurde für Kalle mit dem eigenen Coming-out wesentlich im Le-

ben.Why benennt spezifische Belastungen,mit denen nicht-binäre Personen

konfrontiert sind.Mit einer Belastung zu leben, kann bedeuten, eine Last mit

sich herumzutragen – was im Gegensatz zur Leichtigkeit steht, die sich Kal-

le wünscht. Belastung kann als Anforderung gefasst werden und als Stress.

Was macht man mit einer Belastung? Man kann sie aushalten, sie verkraften,

sich ihr direkt aussetzen oder versuchen, sie loszuwerden. Der Begriff Belas-

tung spricht die psychische und die körperliche Ebene an. Deutlich wird im

Interview, dass Kalle nach dem Coming-out als nicht-binär in einer binären

Gesellschaft einen erhöhten Bedarf an Selbstsorge hat. Selbstsorge bedeutet

für Kalle, mit sich selbst in Kontakt zu sein, Grenzen zu setzen und eigene

Bedürfnisse ernst zu nehmen. Auffallend ist, dass why dabei immer auch den

13 Auf seiner Homepage beschreibt das Bildungskollektiv das Workshopthema anhand

folgender Fragen: »wie wirkt es sich in deinem alltag oder in beziehungen aus, wenn

du eigene verletzlichkeit_enmehr annimmst und auch sogenannte unangenehme ge-

fühle zulässt? warum ist softness_sanftheit_weichheit eigentlich radikal? und wie be-

einflussen geschlechterrollen und andere gesellschaftliche machtverhältnisse unse-

ren zugang zu dieser?« (Life’s a beach 2017)

14 Das Interview führte ich im Januar 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Care jenseits von Transnormativität – nicht-binäre Für- und Selbstsorge 157

Punkt der Kommunikation von Bedürfnissen nennt; damit stellt why die re-

lationale Dimension von Selbstsorge ins Zentrum.

Für mich ist mein Tagebuch etwas Privates, das niemand außer mir in

die Hände kriegen soll. Kalle hingegen las mir eine Passage zu Selbstsorge-

strategien aus dem eigenen Tagebuch vor. Kalle hatte »Selbstempathie-

Prozesse« durchlaufen, wie why sagt; das klingt nach einem recht struktu-

rierten Prozess, das Tagebuch dient als dessen Dokumentation. Mir etwas

aus dem eigenen Tagebuch anzuvertrauen, um mir Werkzeuge an die Hand

zu geben für mehr Leichtigkeit, ist ein Akt der Care und der Intimität, Kalle

gibt Selbstsorgewissen weiter. Gewissermaßen nimmt das Interview dadurch

die Form einer gegenseitigen Beratung an.15

Kalle spricht von persönlichen »Strategien« für mehr Leichtigkeit. Was

bedeutet es, von Strategien zu sprechen? Der Duden definiert Strategie als

»genaue[n] Plan des eigenen Vorgehens, der dazu dient, ein militärisches,

politisches, psychologisches, wirtschaftliches o. ä. Ziel zu erreichen, und in

dem man diejenigen Faktoren, die in die eigene Aktion hineinspielen könn-

ten, von vornherein einzukalkulieren versucht«. Kalle leistet Arbeit am Selbst,

das Ziel ist mehr Leichtigkeit, und why schafft Wissen, um dieses Ziel zu

erreichen. Warum macht why das? – Wahrscheinlich aus einer Notlage her-

aus, wegen einer gedrückten Stimmung, und weil es eineMöglichkeit ist, sich

selbst zu helfen. Kalle erarbeitet und erprobt diese Strategien aber auch, um

sie in Workshops weiterzugeben; aus privaten Strategien wird öffentliches

Wissen.

Ersichtlich wird im Interviewmit Kalle, dass eine heteronormative Gesell-

schaft Selbstsorge für gender-nicht-konforme Menschen erschwert, da viele

Hobbys von Heteronormativität und Zweigeschlechtlichkeit geprägt sind. Al-

te Hobbys müssen unter Umständen aufgegeben werden. Kalle hat jedoch ei-

nen Weg gefunden, beim Tanzen – einem alten Hobby –mit Gender zu spie-

len und Gender-Nichtkonformität auszuleben. Auch spielen ist für Kalle eine

Möglichkeit, in eine andere Welt einzutauchen. Spielen steht im Gegensatz

zu Leistung. Es geht darum, Zeit mit Tätigkeiten zu verbringen, die nicht auf

Ziele bezogen sind und die es erlauben, eine andere Welt zu imaginieren. In

Kalles Erzählung sind Selbstsorge und Fantasie eng miteinander verknüpft.

Auch Judith Butler setzte sich mit den Potenzialen von Zukunftsentwürfen

15 Zur Praxis der Sorgenden Ethnographie und zu Forschung als gegenseitiger Beratung

siehe das Kapitel 2, »Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit«.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Care trans_formieren

auseinander und betont: »Possibility is not a luxury; it is as crucial as bread«

(Butler 2004: 60). Zur Rolle der Fantasie schreibt Butler:

»[F]antasy is part of the articulation of the possible; it moves us beyondwhat

ismerely actual and present into a realmof possibility, the not yet actualized

or the not actualizable … The critical promise of fantasy, when and where it

exists, is to challenge the contingent limits of whatwill andwill not be called

reality. Fantasy is what allows us to imagine ourselves and others otherwise;

it establishes the possible in excess of the real; it points elsewhere, andwhen

it is embodied, it brings the elsewhere home.« (Ebd.: 28f.)

Fantasie erlaubt, sich selbst anders in der Welt vorzustellen und andere Wel-

ten zu erschaffen. Im Interview mit Kalle sticht mir die Diskrepanz zwischen

dem artikulierten Bedürfnis nach Spaß und der Beschreibung von Szeneräu-

men als angespannt ins Auge. Kalle versucht, aus diesem Erleben heraus Räu-

me aufzubauen, die geschlechtliche Selbstbestimmung ermöglichen, ohne in

dieser Weise angespannt oder angstbesetzt zu sein.

Kalles Workshops, die ich besuchte, beschäftigen sich mit Radical

Softness. In der Workshopbeschreibung fragt das Kollektiv: »Warum ist soft-

ness_sanftheit_weichheit eigentlich radikal?« Ich frage mich: Wie lassen sich

Radikalität und Verletzlichkeit zusammenbringen? Radikal sein wird oft mit

Härte verbunden, damit, sich hart zu machen und eine Schutzmauer um sich

aufzubauen. Radikal sein bedeutet auch, an die Wurzel zu gehen und Dinge

grundlegend infrage zu stellen. Soft sein: sich verletzbar zeigen, weich blei-

ben, sich durchlässig zeigen, offen sein für Emotionen, Emotionen zulassen.

Verletzlichkeit spricht für mich die körperliche Ebene an: verwundbar sein

und Wunden zeigen. Es verknüpft die emotionale Ebene mit Verbindung

und Kontakt. Radikal verletzbar sein bedeutet: die Wurzeln der Wunden

und Verletzungen aufzuspüren, sich radikal in der eigenen Verletzbarkeit

zu zeigen, im Wissen darum, dass wir alle verletzbar sind. Der Ausdruck

Radical Softness, radikale Verletzlichkeit, hat eine geschlechtliche Dimen-

sion: Während radikal eher mit cis-männlichen Aktivisten in Verbindung

gebracht wird, ist Verletzlichkeit eher weiblich konnotiert. Radikal kann auch

mit Freiheit und Dekonstruktion in Verbindung gebracht werden. Softness,

Weichheit, wird mit Zärtlichkeit, Sanftheit und Behutsamkeit assoziiert; soft

ist Weichheit, ein Sound kann soft klingen. Radikal soft sein kann bedeuten:

gesellschaftlichen Problemen auf den Grund zu gehen, ohne dafür Härte zu

brauchen – auf eine sanfte Weise. In whys Workshops zu Radical Softness

regt Kalle durch die gemeinsame Beschäftigung mit Verletzlichkeit an, sich

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Care jenseits von Transnormativität – nicht-binäre Für- und Selbstsorge 159

über Sorgearbeit und Selbstsorge grundlegend Gedanken zu machen. Kalle

macht psychologisches Wissen für einen trans/queeren Kontext produktiv

und entwickelt eine lustvolle Perspektive auf Selbstsorge. Für Kalle hat

Community etwas mit Imagination zu tun, damit, sich eine Community

im Kopf vorzustellen, sich als Community wahrzunehmen. Warum ist das

wichtig? – Damit Verantwortung füreinander übernommen wird, damit sich

Menschen nicht allein fühlen, damit Verbindungen wahrgenommen werden

oder entstehen? Kalle versteht whys Workshops jedenfalls als Unterstützung

für queer/feministische Communitys.

Kalle übt sich in einem achtsamenUmgangmit den persönlichen Energie-

reserven. Erschöpfung ist in whys Erzählung ein im Körper verortbares und

spürbares Zeichen der Belastung und Überlastung. An Erschöpfung, so er-

klärt Kalle, zeige sich, dass man zu viel gegeben habe. Diesem Bild zufol-

ge hat man Energie und gibt sie nach außen. Wie wird Energie abgegeben?

Wird sie bewusst auf eine andere Person übertragen, oder geht sie in einer

cis-normativen Umwelt als Reibungsverlust verloren oder in diese über? Kal-

le stellt Energie als eine persönliche Ressource dar. Demnach hat man einen

bestimmten Vorrat an Energie auf Lager, wird zu viel abgegeben, erschöpft

sich der Vorrat. Kalle entwickelt Techniken dazu und gibt diese weiter, wie

Leute ihre Energielager wieder vollladen können. Kann Energie hier als Fä-

higkeit einer Person, Sorgearbeit zu verrichten, verstanden werden? Energie

zeigt an: Ich habe die Ressourcen, diese Arbeit, Care, zu verrichten; ist der

Energievorrat leer, brauche ich Ruhe und muss meine Akkus aufladen. Kalle

betont, dass Fürsorge für andere eine selbstsorgliche Arbeit an der eigenen

Haltung voraussetze. Interessant ist die Verbindung zwischen außen und in-

nen: Die Haltung, von der Kalle spricht, wird im Inneren entwickelt, sie zeigt

sich körperlich, und sie wird nach außen getragen. Kalle fasst Selbstsorge

als Voraussetzung für Fürsorge; somit steht nicht-binäre Care, wie why sie

denkt und umsetzt, einer neoliberalen Konzeption von Selbstsorge als Selbst-

optimierung entgegen.

5.4 Begleitender Austausch, Transitionszuarbeit
und Trans-Sibling-Care als Geschlechterarbeit

Noa holt mich am Bahnhof einer westdeutschen Universitätsstadt ab. Ich

werde Noa heute interviewen und bin übers Wochenende in Noas WG

untergebracht. Ich habe Noa vor einigen Monaten bei einem bundesweiten

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Care trans_formieren

trans Vernetzungstreffen kennengelernt und für ein Interview angefragt.

Noa arbeitet in einer trans Beratungsstelle und ist im nicht-binären Ak-

tivismus aktiv. Zuhause angekommen macht Noa uns einen Kaffee. Wir

setzen uns auf die Wohnzimmercouch und legen direkt los, da xier16 in

zwei Stunden an einer Telefonkonferenz teilnehmen will. Noa beschäftigt

sich seit Jahren mit queerer Sorgearbeit, theoretisch und praktisch. Xier be-

richtet: »Ich habe viel Unterstützungsarbeit in meinem Freund_innenkreis

gemacht. Seit sieben Jahren sind immer wieder Leute transitioniert, oft tra-

ditionell: Coming-out, Therapie, Hormone, Personenstandsänderung und

OPs. Ich habe Leute dabei begleitet: Partner_innen, Mitbewohner_innen,

Freund_innen und Co-Aktivist_innen, oft mehrere gleichzeitig. Da habe ich

die Möglichkeiten, Unmöglichkeiten und Herausforderungen mitbekom-

men.«

Xiers Erfahrungen des trans Carings erläutert Noa anhand zweier Beispie-

le. Bei der einen Care-Erfahrung »war ich beobachtende Person, die viel

zugehört hat. Ich erinnere mich an Tee trinken auf der Couch und glaub

nicht, dass ich viel gesagt hab oder Tipps gegeben habe«. Transsein war

damals in der Beziehung selten Thema. Noa betont: »Dawar Connection, In-

Beziehung-Sein während dieses Prozesses. […] Es war keine Einbahnstraße

– ›oh, mir geht es gut, und ich unterstütze die Person, der es schlecht geht‹.

Ich war mit eigenen Prozessen beschäftigt und habe mich mit Geschlecht-

lichkeit auseinandergesetzt; nicht auf der Ich-bin-trans-Ebene, sondern:

›Warum ist Geschlecht überhaupt eine Kategorie?‹ Ich bin mir bewusst

geworden, wie mich das einschränkt. […] Das war begleitender Austausch in

beide Richtungen.«

Die andere Care-Erfahrung beschreibt Noa als Zuarbeit zu einer Transition:

»Das war ein intensiver Prozess: Coming-out, da war ich nah, und bei der

Namensfindung, erster Termin, erste Informationsveranstaltung zu Trans.«

Noa erzählt, dass xiers damaliger Partner bereits im Alter von 13 Jahren

zum Arzt gegangen sei und sich dort Unterstützung erhofft habe; ihm sei

damals gesagt worden, er könne keine Geschlechtsangleichung machen.

»Doch, das geht ja wohl!«, habe Noa zu xiers Partner gesagt und ihn mehr

als zwei Jahre bis zum ersten Testo-Shot17 unterstützend begleitet. Diese

Care-Erfahrung empfand Noa als einseitig: »Als klar war, ich bin auch trans,

hat er versucht, mich in eine trans Männerrolle zu drängen. Das war aber

16 Xier ist das Pronomen von Noa.

17 Testo-Shot: Testosteron Injektion.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Care jenseits von Transnormativität – nicht-binäre Für- und Selbstsorge 161

nicht ich. Ich habe von ihm keine Unterstützung bekommen.« Noa hatte

das Gefühl, »Zuarbeitx für seine Transition« zu sein. Wenn xier selbst in

einer Krise gewesen sei, habe er vorgeschlagen: »Warum nimmst du keine

Hormone?« Noa beschreibt diese Erfahrung als eine »Nichtunterstützung«,

die mit viel Schmerz verbunden gewesen sei.

Aufgrund dieser herausfordernden Care-Erfahrung entstand bei Noa der

Wunsch, Sorgearbeit kollektiver zu gestalten – »damit es keine Alleingänge

sind, wo Leute zuhause zusammenbrechen, wegen Gewalterfahrungen mit

Psychiatern, Therapeutinnen, im Krankenhaus oder im Genderteam«. Noa

entwickelte die Idee der Trans-Siblinghood: »im Sinne der Vergeschwiste-

rung mit einer Erfahrung, in dem Bewusstsein, dass Geschwister dieselbe

Erfahrung machen und trotzdem ein unterschiedliches Erleben davon

haben. […] Die meisten trans Leute, die Support suchen in Institutionen,

erfahren Stigmatisierung; aber die Erfahrung und das Erleben sind unter-

schiedlich.« Noa versteht sich »als Sibling aller trans Personen – aus dem

ganzen Spektrum«. Trans ist für xier ein erfahrungsbasierter Begriff und

keine Identitätskategorie. Laut Noa gibt es geteilte trans Erfahrungen, zum

Beispiel Pathologisierung, Gatekeeping, Selbsthass und Unsichtbarkeit; die

Wege binärer und nicht-binärer trans Personen trennten sich, wenn es um

Fragen der Transition gehe. Das Konzept Trans-Siblinghood ist für Noa von

Nichtauserwähltheit geprägt; sein Potenzial liege in der Entscheidung für

gegenseitige Verantwortung und darin, dass es über Freund_innenschaften

und Liebesbeziehungen hinausweise.

Xier erinnert sich an den Moment, in dem xier zum ersten Mal eine Person

traf, die nicht-binäre Pronomen für sich verwendete: »Das war der Raum-

öffner für mich, um überhaupt zu existieren. Da hat die Unterstützung

angefangen, durch die ich existiere: ›So – und das ist mein Pronomen‹

[…].« Xier resümiert: »Alles, was ich über mich gelernt habe, habe ich von

dieser Person gelernt.« Seit dem Coming-out und der Mastektomie sei

Noa verstärkt von Diskriminierung betroffen: »Ich irritiere Leute krass. Bei

trans Männern ist die Mastek oft das finale Etwas, das noch fehlt, um das

tausendprozentige Passing im Alltag zu haben. Für mich war die Mastek der

Akt, den ich für mich gebraucht hab und gefeiert hab, der aber im Außen

krassen Scheiß produziert, immer wieder.«

Im vergangenen Jahr organisierte Noa ein Wochenende für nicht-binäre

Personen: »Die Motivation dahinter war Self-Care. Es war ein egoistisches

Unterfangen im positiven Sinne, ich dachte: Ich brauche den Raum, viel-

leicht gibt es Leute, die brauchen den auch. Es stellte sich raus, fünf Leute

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Care trans_formieren

brauchten den Raum auch und hatten Lust, mitzugestalten.« 44 Personen

nahmen an dem zweitägigen Camp teil. Für Noa war es ein Raum der

Selbstsorge und der Care: »Ich kann mich an wenige Momente in meinem

Leben erinnern, in denen es so ruhig war. – Ich sage das, obwohl ich eine

von fünf Personen war, die eine zweitägige Veranstaltung organisiert haben

für 44 Leute, die sich noch nie gesehen hatten. […] Trotzdem kann ich sagen,

ich war selten so entspannt. Ich glaube, das hat damit zu tun, dass es diese

Räume für uns so gut wie nie gibt. […] Allein dieses Existieren des Ortes und

der Menschen an diesem Ort war eine intensive Erfahrung des Gehalten-

seins: in einemNetz gehalten werden, ein Co-Gehaltensein.« Noa habe dort

realisiert, »wie Strukturen sich auswirken und wie viele Arten von Self-Care

weggefallen sind, weil ich meine Wände nicht hoch haben musste wegen

dem Misgendert-Werden. Ich musste nicht überlegen, wie Leute mich an-

gucken oder ob sie denken, ich sei, weil ich einen Rock anhätte, doch nicht

nicht-binär. […] Das hat dazu geführt, dass Self-Care, die normalerweise

nötig ist und mit einem unendlichen Energieaufwand verbunden ist, nicht

nötig war.«

Selbstsorge ist für Noa eine alltägliche Herausforderung. Xier kritisiert

Aufrufe zur Selbstsorge und ebenso die Frage: »Machst du Selbstsorge?«

Xier führt aus: »Ich find diese Frage höhnisch und möchte zurücklachen –

manche von uns hatten das nicht als Lernsubstanz in ihrer Biographie.«

Insbesondere für trans Personen sei der Zugang zu Selbstsorge oft verstellt.

Es gebe die Vorstellung, jede Person könne sich um sich selbst kümmern,

sie müsse es nur wollen oder tun – »am besten mit Ideen, wie das aussieht:

Netflix gucken, shoppen gehen oder so«. Noa wünscht sich, dass queere

und trans Communitys sich kritisch mit Selbstsorge auseinandersetzen und

damit, welche Norm sie setzen: »Für manche Menschen ist Sich-um-sich-

selbst-Kümmern nicht der Schritt, bei dem sie gerade sind. Vielleicht sind

sie beim Schritt, zu überleben oder im Alltag nicht zusammenzubrechen.«

Noa findet den Diskurs um Selbstsorge individualisierend: »Als ob Self-Care

mir helfen könnte gegen die Gewalt, die mir im Alltag widerfährt! Das

macht die Gewalt nicht weg, sondern ermöglicht ein längeres Überleben

oder ein längeres Funktionieren. Es nimmt den Fokus weg von der Struktur,

der ich unterliege.«

Noa wünscht sich Unterstützung, die nicht auf Gegenleistung basiert. Idea-

lerweise ist Care für xier ein Geschenk, das konditionslos gegeben wird.

Herausfordernd in trans Sorgebeziehungen ist für Noa, mit der Schwere der

Erfahrungen umzugehen. Xier erklärt dazu: »Wenn Leute, die schlimme Er-

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Care jenseits von Transnormativität – nicht-binäre Für- und Selbstsorge 163

fahrungen im Alltag machen, zusammenkommen, potenziert sich das erst

mal.« Empowernd sei es trotzdem, weil es von der Individualisierung weg-

führe und Strukturen sichtbar mache: »weil da Leute sitzen, die auch blöd

angeguckt werden.« Noa resümiert: »Trotzdem find ich das herausfordernd:

Co-Schmerz. Wenn eine Person erzählt – wenn es um Outing geht – und

ich das übersetzen kann in eine eigene Erfahrung, dann fühle ich mit auf

einer intensiven Ebene – nicht im Sinne ›Das tut mir leid für dich‹, sondern:

›Ahhhh, aua, das tut mir auch weh!‹ Das finde ich herausfordernd, einen

Umgang damit zu finden und zu üben: Das ist nicht mir passiert – auch

wenn das Potenzial, das Wissen mitschwingt, dass es mir auch passieren

könnte.« Beim eigenen Aktivismus möchte Noa in Zukunft einen Fokus auf

Empowerment legen: »Was ist das Schöne am Transsein? Gerade Personen,

denen Hass entgegenschlägt, sollten sich diese Frage öfter stellen.«18

Noa erzählt mir xiers Care-Biographie verwoben in xiers Auseinanderset-

zung mit Geschlecht. Dabei hat Noa Erfahrungen des Umsorgt-Werdens

ebenso vor Augen wie Erfahrungen des Sorgens sowie des Nicht-unterstützt-

Werdens. Noa differenziert zwischen verschiedenen Rollen, die xier in

Sorgebeziehungen einnimmt oder eingenommen hat, und spricht Momen-

te an, in denen keine Grenze zwischen Umsorgen und Umsorgt-Werden

gezogen werden konnte. Anhand zweier Beziehungen zeigt xier auf, wie un-

terschiedlich sich Sorgekonstellationen gestalten können. Den Care-Prozess

in der einen Beziehung beschreibt Noa als begleitenden Austausch, die Rollen

als fließend; in der anderen sieht xier xiers Rolle darin, Zuarbeit zur Tran-

sition zu leisten. Deutlich wird, dass Care als geschlechtliche Sorgearbeit

ein intersubjektiver Prozess ist, der idealerweise für die begleitete wie die

begleitende Person Auseinandersetzungen mit der eigenen Entwicklung und

Verortung ermöglicht. Jane Ward (2011) beschreibt die geschlechtliche Arbeit,

die nahe stehende Personen für trans Personen bei einer Transition leisten,

als überwiegend anstrengend und einseitig. In Noas Erzählung wird nun

greifbar, dass die Begleitung von trans Personen auch eine Möglichkeit sein

kann, sich mit möglichen Wünschen nach geschlechtlichen Veränderungen

auseinanderzusetzen und Zugang zu Geschlechterwissen zu erhalten. Kon-

trastierend zu jenen Forschungspartner_innen, die eine solche Begleitung als

Dienstleistung anbieten, mag dies vor allem für Personen der Fall sein, die

bisher noch keinen Zugang zu diesem Wissen hatten.

18 Das Interview führte ich im Juni 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Care trans_formieren

Die Zuarbeit zu einer Transition bezeichnet Noa als einseitige Arbeit; zu-

dem wurde xier in diesem Beziehungskontext in eine binäre Rolle gezwängt.

Diese Dynamik der Zuarbeit in Trans-Care stellt auch Jane Ward heraus, al-

lerdings bezogen auf Sorgearbeit, die von cis Femmes geleistet wird (Ward

2011). Das Interview mit Noa zeigt, dass sich eine ähnliche Rollendynamik

auch zwischen trans Personen entwickeln kann. Ich argumentiere, dass da-

bei Transnormativität eine zentrale Rolle spielt, also die Annahme eines richti-

genWeges, zu transitionieren. So wurden Noa von xiers ehemaligem Partner

Hormone als Lösung für mehr Wohlbefinden und eine trans männliche Po-

sition als logisch präsentiert. Auch in Beziehungen zwischen trans Personen

kann Transnormativität also dazu führen, dass Care fehlt oder einseitig ist,

etwawenn nicht-binäre Perspektiven als nicht-legitim gelten. In einigen trans

Communities gibt es eine traditionelle Vorstellung von Transition, die an den

Konzepten desmedizinisch-psychologischen Komplexes orientiert ist, andere

Formen bleibenmarginalisiert. Noas Erfahrung der Nichtunterstützung wird

als eine schmerzhafte spürbar. Fürsorge in trans Räumen und Beziehungen

kann also neben der so oft als positiv beschrieben Erfahrung gegenseitiger

Für_Sorge auch eine des Ausgenutzt-Werdens sein.

Aufgrund dieser Erfahrung machte Noa es sich zur Aufgabe, trans und

nicht-binäre Fürsorge zu kollektivieren. Noa stellte fest, dass binäre trans

Räume für nicht-binäre Personen oft keine sorgenden Räume seien – und

machte sich daran, nicht-binäre Räume aufzubauen. Xier organisierte ein

Wochenende für nicht-binäre Personen, das auch mehrere andere Inter-

viewpartner_innen erwähnen haben. Noa beschreibt dieses Wochenende als

Care-Ort und Ort der Ruhe.Während dieser zwei Tage fiel die Notwendigkeit

der Selbstsorge für xier weg.Wie bei anderen Initiator_innen ehrenamtlicher

trans Projekte entstand auch Noas Initiative aus einem Selbstsorgewunsch

heraus. Für sich selbst zu sorgen, bedeutet hier, Räume für Menschen zu

organisieren, die jenseits der Zweigeschlechtlichkeit leben.

Herausfordernd, aber auch ermächtigend ist für Noa,mit der Schwere der

Erfahrungen umzugehen, über die in Care-Räumen gesprochen wird. »Co-

Schmerz« nennt Noa die kollektive Schwere und Schmerzhaftigkeit dieser Er-

fahrungen. Noa strebt eine Politisierung von Selbstsorge an. Denn xier zufol-

ge fällt ein Großteil der Selbstsorge, die trans Personen verrichten müssen,

aufgrund heteronormativer und cis-normativer Strukturen an. Noa macht

zudem deutlich: Selbstsorge kann Gewalt nicht verhindern, sondern ermög-

licht »nur« ein längeres Überleben. Xier fasst Selbstsorge als notwendige Be-

dingung, um sich um andere zu kümmern.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Care jenseits von Transnormativität – nicht-binäre Für- und Selbstsorge 165

Noa plädiert für das Sorge-Modell Trans-Siblinghood. Die Wortschöp-

fung Siblinghood knüpft an den feministischen Begriff Sisterhood an, der auf

Solidarität und Für_Sorge in feministischen und rassismuskritischen Räu-

men anspielt. Siblinghood ist wie Sisterhood ein familiärer Begriff, der aber

weniger binär gegendert ist. Trans Vergeschwisterung, wie Noa sie versteht,

legt eine geteilte Erfahrung nahe, die aber unterschiedlich erlebt wird, und

zugleich eine Verbundenheit, die im Unterschied zu Freund_innenschaften

nicht gewählt wird.

Neben geteilten Erfahrungen deutet Noas Modell also auch die Unter-

schiedlichkeit im Erleben an und verweist damit auf Praktiken der Solidarität

trotz Differenzen. In xiers Siblinghood-Ansatz zeigt sich Noas Wunsch nach

sehr verbindlichen Sorgebeziehungen und nach Verantwortungsübernahme.

Ich würde trans Vergeschwisterung als eine bestimmte Praktik verstehen,

Care-Räume in trans und nicht-binären Communitys aufzubauen und mit

Differenzen umzugehen.19

Für Noa trennen sich die Wege binärer und nicht-binärer Personen bei

der Frage der Transition. Der Queertheoretiker Paul B. Preciado bezeichnet

den Prozess der Transition als einenWartesaal zwischen zwei exklusiven Vor-

und Darstellungssystemen:

»›Transition‹ nennt man den Prozess, der im Zuge eines medizinisch-recht-

lichen Verfahrens der Geschlechtsneuzuweisung oder -angleichung von der

Weiblichkeit zurMännlichkeit (oder umgekehrt) führen soll. ›Je suis en train

de faire ma transition‹, ›Ich bin mitten in meiner Transition‹, sagt man für

gewöhnlich. Solche Äußerungen suchen die Transformation eines Zustands

in einen anderen zu beschreiben und betonen zugleich den temporären, al-

so vorläufigen Charakter des Vorgangs. Der Prozess der Transition meint in-

des nicht denÜbergang von derWeiblichkeit zurMännlichkeit (diese beiden

Gender sind keine ontologischen, sondern nur biopolitische und performa-

tive Größen), sondern vielmehr den Übergang von einemApparat derWahr-

heitsproduktion zu einem anderen.« (Preciado 2020: 226 f.)

Inwiefern können sichWege beim Prozess der Transition trennen? Meint Noa

damit, dass die einen den Weg bis zum normativ vorgesehenen Ende gehen,

während nicht-binäre Personen eher ihren eigenen Weg gehen? Wahrschein-

lich gründet xiers Aussage auf der Erfahrung, die Preciado folgendermaßen

19 Zu Debatten um Vergeschwisterung in lesbischen und schwulen Räumen siehe Kath

Westons Studie »Families We Choose: Lesbians, Gays, Kinship« (1997).

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Care trans_formieren

beschreibt: die »Grenzen der sozialen Erkennbarkeit überschritten« haben

(Preciado 2020: 225). Dies spiegelt sich in den (Alltags-)Erfahrungen, die Noa

anspricht, wider. So bezahlte Noa xiers Mastektomie selbst und organisier-

te sie jenseits der regulären Abläufe. Xiers Testosteronspiegel erhöhte Noa

(zum Zeitpunkt des Interviews) nicht – bei den meisten Krankenkassen ei-

ne Voraussetzung für eine Mastektomie – und irritierte mit dieser Form der

Verkörperung sowohl cis als auch trans Personen.

5.5 Zusammenfassung

In diesem Kapitel wurde ersichtlich, dass sich nicht-binäre trans Aktivist_in-

nen tiefgehendmit denThemen Selbstsorge und Fürsorge undmit deren Ver-

wobenheit auseinandersetzen. Trans Personen, insbesondere sich als nicht-

binär verortende, haben einen erhöhten Bedarf an Selbstsorge: aufgrund von

Diskriminierung und Effekten der zweigeschlechtlichen Gewalt, die sie be-

wältigen und mit denen sie umgehen müssen. Meine Interviewpartner_in-

nen sehen Selbstsorge als Voraussetzung dafür an, Fürsorge für andere Leute

leisten zu können. Denn es kostet, in den Worten Paul B. Preciados, im All-

tag viel Energie, die »Grenzen der sozialen Erkennbarkeit überschritten« zu

haben (Preciado 2020: 225). Meine Interviewpartner_innen beschreiben ihre

Erfahrung, als nicht-binäre Personen durch die Welt zu gehen, als geprägt

von Unsichtbarkeit oder Nicht-ernst-genommen-Werden einerseits, von ex-

tremer Sichtbarkeit – beispielsweise bei einer Körperveränderung, die trans-

normativen Bildern nicht entspricht – andererseits.

Da es kaum Vorbilder für nicht-binäre Fürsorge und Selbstsorge gibt,

ist Kreativität gefragt. Meine Interviewpartner_innen entwerfen neue Pro-

nomen, eigene Begriffe, die ihre Sorgebeziehungen und -praktiken beschrei-

ben.Nicht-binäre Sorgearbeit,Wissensproduktion undTheoriearbeit sind so-

mit gewissermaßen zwangsläufig miteinander verbunden. Die Anthropolo-

gin María Puig de la Bellacasa (2012) zeigt in ihrem Artikel »›Nothing Comes

Without Its World‹: Thinking With Care« die Verbindung zwischen Care und

kollektivem Denken auf: Beziehungen des Denkens und Wissens benötigten

Care (de la Bellacasa 2012: 198). Ich argumentiere, dass dies nicht nur für die

akademische Wissensproduktion gilt: Auch in sozialen Bewegungen werden

Care-Theorien kollektiv entwickelt, wie sich im Feld des nicht-binären Akti-

vismus zeigt, und werden Formen der »epistemic love« (ebd.: 207) praktiziert.

Am deutlichsten wird dies in der Sorgebeziehung von Sasha und Jovin und in

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Care jenseits von Transnormativität – nicht-binäre Für- und Selbstsorge 167

ihrer Praktik des gemeinsam Denkens. Bellacasa plädiert für eine nicht nos-

talgische Perspektive auf Care: »Caring or being cared for is not necessarily

rewarding und comforting« (ebd.: 199). Auch dies wird in den Erzählungen

von Sasha und Jovin greifbar: Deren gegenseitige Sorge füreinander, die auch

eine Beschäftigung mit geschlechtlicher Identität ist, war zuweilen konfron-

tativ und schmerzhaft. Noa entwickelt aus schmerzhaften Care-Erfahrungen

das theoretische Konzept Trans-Siblinghood, trans Vergeschwisterung. Dies

lässt sich als »thinking with care«, als eine Wissensproduktion, die auf Ca-

re basiert, verstehen (ebd.: 203). Bellacasa wünscht sich Aufmerksamkeit für

den Aufwand, den es braucht, um Beziehungen kollektiver und verantwor-

tungsvoller Wissensproduktion aufzubauen (ebd.: 205).20

Meine Interviewpartner_innen nehmen Sorgebeziehungen in trans Räu-

men ambivalent wahr. Für Sasha, Jovin und Kalle sind trans Räume geprägt

von Anspannungen und normativen Vorstellungen davon, wie man »richtig

trans« sei. Deshalb machten sie sich auf die Suche nach eigenen Fürsorge-

räumen, jenseits der Normen der trans Szene und der Gesamtgesellschaft.

Sasha und Jovin denken zusammen am Küchentisch, um sich gemeinsam

und auf Umwegen Fragen des Geschlechts zu nähern,möglichst frei von Nor-

men und Vorannahmen. Kalle versucht in whys Bildungskollektiv, neue trans

und queer/feministische Fürsorgeräume aufzubauen, die von Leichtigkeit

und etablierten Strategien der Selbstsorge geprägt sind. Für Mio und Noa

sind nicht-binärer und trans Aktivismus wichtige Räume der Selbst- und

Fürsorge, sei es, um sich mit eigenen geschlechtlichen Fragen zu beschäf-

tigen, sei es aufgrund der Verbundenheit und verbindlichen Fürsorge, die

dort geleistet wird. Für sie ist es gerade wichtig, trans/nicht-binäre/queere

Fürsorge jenseits heimischer Küchentische und Freund_innenschaften zu

organisieren.

Auffallend abwesend ist die Frage von Ökonomie und Klasse und ande-

ren Differenzkategorien in den Interviews, gerade im Vergleich zu vorheri-

gen Kapiteln. Dies führe ich auf das vergleichsweise hohe Maß an kulturel-

lem, ökonomischem und sozialem Kapital der Aktivist_innen zurück. S. Bear

Bergman und Meg-John Barker weisen darauf hin, dass dies insbesondere

bei jenen nicht-binären Aktivist_innen der Fall ist, die öffentlich und im Ar-

beitskontext »out« leben können (Bergman/Barker 2017: 38). Dies bestätigen

meine Interviews tendenziell, allerdings lebt auch Madeleine out als nicht-

20 Diese Frage diskutiere ich in Bezug auf meine eigeneWissensproduktion im Kapitel 2,

»Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit«.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Care trans_formieren

binär, trotz ihrer prekären Umstände.21 Die Beobachtung von Bergman und

Barker lassen sich für jene Aktivist_innen, die am sichtbarsten im trans Akti-

vismus sind, durchaus bestätigen. In der Folge seien, so Bergman und Barker,

nicht-binäre Räume oft relativ homogen:

»This can mean that the main visible non-binary people end up being

wealthy, highly educated, middle-class, white, often masculine-of-centre,

and not visibly disabled. Coupled with the limited young, white, thin image

of androgyny provided by the fashion industry, this can mean that non-

binary people who do not fit this mould feel excluded from communities

and that young people are presented with a very limited sense of what their

options might be as a non-binary person – or whether this is even open to

them.« (Ebd.: 38)

Im folgenden Kapitel geht es um die Verbindung zwischen Zukunftsentwür-

fen und Trans-Care; dabei werde ich mich kritisch mit jenem Narrativ be-

schäftigen, das nicht-binäre Praktiken in die Zukunft, binäre in die Vergan-

genheit projiziert.

21 Vergleiche Kapitel 3, »›Da wirst du von mir eine ganz andere Geschichte hören.‹ Trans

Prekarität, Klasse und Care«.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen –

von der Isolation zur Kollektivierung von Care

In diesem Kapitel nehme ich Praktiken kollektiver Fürsorge und Prozesse der

Vergemeinschaftung von trans Sorgearbeit in den Blick. Im Zentrum steht

die Frage, wie trans und nicht-binäre Personen Fürsorge-Räume aufbauen

und aufrechterhalten. Care als Arbeit an Gemeinschaft, so meine These,

bewegt sich zwischen Professionalisierung und Entprofessionalisierung,

zwischen erschöpfendem Ehrenamt und Institutionalisierung. Praktiken

gemeinschaftlich organisierter Sorgearbeit bezeichne ich als Community-

Care (Laufenberg 2012). Der Soziologe Mike Laufenberg argumentiert, dass

sich ausgehend von der Aids-Care-Krise in den 1980er-Jahren neue queere

Praktiken der Für_Sorge herausgebildet hätten. Da staatliche Unterstützung

der Betroffenen zunächst oder langfristig ausgeblieben sei, hätten Betrof-

fene und Aktivist_innen eigene Versorgungsstrukturen und Formen der

Fürsorge schaffen müssen (ebd.).1 Unter Caring Communitys, sorgenden

Gemeinschaften, versteht Laufenberg soziale Bewegungen und Initiativen,

die gemeinschaftliche Sorgeformen schaffen, beispielsweise im Bereich

Gesundheitsversorgung und Pflege. Sie organisieren Sorgearbeit kollektiv

und überwiegend unbezahlt (Laufenberg 2012, 2014, 2018).

Auf den ersten Blick harmonisieren sorgende Gemeinschaften mit so-

zialstaatlichen Strategien, ehrenamtliche Sorge-Ressourcen zu mobilisieren,

um strukturelle Versorgungslücken zu schließen (van Dyk 2019). Laut Mike

Laufenberg greift es jedoch zu kurz, Caring Communitys als Entlastungsres-

source neoliberaler Sozialstaatlichkeit zu kritisieren. Er zeigt am Beispiel von

1 Hier gibt es Parallelen zur Corona-Krise und dem ungleichen Zugang zu Care (Hark

2020a, 2020b). Auf trans/queere Care in Zeiten von Corona werde ich im Fazit einge-

hen.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Care trans_formieren

Aids- und Demenz-Aktivismus, wie von Sorgegemeinschaften initiierte Po-

litiken kollektiver Reproduktion emanzipatorische Potenziale entwickelten:

Sie brächten einen Gewinn an Selbstbestimmung gegenüber Entsicherung,

Diskriminierung, Disziplinierung und Pathologisierungmit sich (Laufenberg

2012, 2018, 2019). Gleichwohl stelle sich die Frage, »wie diese Potenziale gegen

ihre neoliberale Vereinnahmung gewendet und im Sinne einer gesellschaft-

lichen Transformationsperspektive entwickelt werden können« (Laufenberg

2018).

Ein zweiter Bezugspunkt dieses Kapitels sind feministische Theorien zu

Care und Kollektivität. Feministische Theoretiker_innen betonen, dass alle

Menschen im Laufe ihres Lebens in Für_Sorge-Netzwerke eingebunden und

abhängig von Sorgearbeit seien (Tronto 1993). Sie zeigen auf, dass der Zu-

gang zu Sorge-Netzwerken nicht allen gleichermaßen offenstehe und dass

Für_Sorge-Arbeit entlang von Klassen-, Race- und Geschlechterverhältnissen

ungleich verteilt sei (Gutiérrez-Rodríguez 2010; Wiles 2011).

In den Ansätzen von Mike Laufenberg bleibt offen, wie Fürsorge

in queeren sorgenden Gemeinschaften konkret organisiert wird. Trans-

Fürsorge-Praktiken bleiben in seinen Arbeiten ebenso wie in feministischen

Auseinandersetzungen mit Care weitgehend unsichtbar. Dabei werden ins-

besondere in trans Communitys Versorgungslücken durch ehrenamtlichen

Aktivismus geschlossen. In diesem Kapitel werfe ich einen ethnographi-

schen Blick auf die Praktiken trans/queerer sorgender Gemeinschaften.

Ich frage: Wie stoßen Sorge-Praktiken Prozesse der Kollektivierung an und

mit welchen Effekten? Wie werden in bereits existierenden Gemeinschafts-

strukturen Care-Praktiken entwickelt? Welche Ausschlüsse, Hierarchien und

Care-Lücken entstehen? Was ist das Spezifische an trans Community-Care?

Ich nehme zwei Felder sorgender trans Gemeinschaften in den Blick, zum

einen Transcafés, zum anderen die Begleitungs-, Beratungs- und Vernet-

zungsarbeit von Transvereinen. In 6.1 steht die Frage im Mittelpunkt, wie im

Rahmen von Transcafés Prozesse der Kollektivierung von Care angestoßen

werden. Ich beobachtete in drei Städten, an Transcafés und -stammtischen

teilnehmend, und interviewte Organisator_innen.2 Transcafés sind im Ver-

gleich zu Selbsthilfegruppen und Vereinsarbeit niedrigschwellig: Sie sind

erste Anlaufpunkte für Personen, die andere trans Menschen kennenlernen

möchten oder Informationen brauchen. Anders als Transselbsthilfegruppen

2 Im Folgenden spreche ich von Transcafés, außer wenn Interviewpartner_innen explizit

von trans Stammtischen sprechen.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen 171

stehen sie jeweils allen trans »Variationen« offen – trans männlichen, trans

weiblichen, nicht-binären oder anders verorteten gender-nicht-konformen

Menschen. Transcafés verstehe ich als Knotenpunkte für trans Verge-

meinschaftung. In 6.2 geht es um Care-Vorstellungen und -Praktiken von

Aktivist_innen, die diese physischen Care-Räume aufbauen.3 Ich frage: Wel-

che Formen von Care und Kollektivität werden entwickelt? Welche Rolle spielt

hierbei kollektive Gefühlsarbeit? In 6.3 begleite ich drei Aktivist_innen der

Organisation Trans-Hilfe.4 Diese verstehen ihre Sorgearbeit als eine professio-

nelle temporäre Wegbegleitung, um die trans Community in der Schweiz zu

unterstützen. In dem Zusammenhang spielt der Prozess der Professionalisie-

rung der Aktivist_innen und des Vereins eine zentrale Rolle. Ich frage: Welche

Effekte hat die Vorstellung von Fürsorge als Wegbegleitung? Ausgehend von

den affekttheoretischen Überlegungen Sarah Ahmeds interessiert mich, wel-

che Bedeutung die Wegmetaphern trans und nicht-binärer Aktivist_innen

haben. In 6.4 nehme ich die aktivistischen Biographien der Aktivist_innen

in den Blick, insbesondere die Erzählungen persönlicher Transformation

von einer selbst »betroffenen« Person zur_m »Transexpert_in«. In 5.5 ste-

hen die Erwartungen an Trans-Care-Nutzer_innen im Mittelpunkt. Einige

Forschungspartner_innen beschreiben Trans-Fürsorge-Räume enttäuscht

als »Durchlauferhitzer« oder »Hängematte«. Hier wird die Ambivalenz von

trans Sorgearbeit deutlich, die sich zwischen erschöpfendem Ehrenamt und

Professionalisierung bewegt. Ich frage: Wer übernimmt Verantwortung für

ehrenamtliche Transräume? Welche ambivalenten Gefühle, Wünsche und

Erwartungen sind mit dem Engagement verbunden? Welche Erwartungen

werden an Care-Nutzer_innen/Umsorgte gestellt? Welche Strategien entwi-

ckeln Aktivist_innen, um unter prekären Bedingungen Fürsorge organisieren

zu können? In 6.5 stehen Care-Lücken im Mittelpunkt. Welche ambivalenten

Effekte haben Prozesse der Institutionalisierung und Professionalisierung?

Was verändert sich, wenn die informelle Begleitung auf eine Weise transfor-

miert wird, dass der Pfad zu einem breiten, ausgeschilderten Weg wird? Und

wer kümmert sich um die ehrenamtlichen Aktivist_innen? Um Praktiken der

Für_Sorge zwischen Aktivist_innen geht es in 6.6.

3 Virtuelle Care-Räume werden insbesondere im Kapitel 5, »Care jenseits von Transnor-

mativität – nicht-binäre Für- und Selbstsorge«, adressiert.

4 DenNamen der Organisation habe ich in Absprachemit den Forschungspartner_innen

anonymisiert. Ein Interviewpartner schlug den Namen Trans-Hilfe vor.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Care trans_formieren

6.1 Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen.
Fürsorge-Netze und Mikrozellen

Meine Interviewpartnerin Sophie nimmt mich mit zum Transcafé, das sie

mitorganisiert. Sie informiert mich, dass es keine Vorstellungsrunde gebe

und ich mich zu allen Gruppen dazusetzen könne. »Der Ort ist auch gut zum

Flirten, da alle wissen, dass man trans ist«, fügt sie hinzu. Als Erstes fällt

mir die Trauerwand auf, an der Fotos von an Aids-Verstorbenen hängen.

Daneben liegen Flyer für LGBTIQ-Veranstaltungen. Im Raum stehen runde

Holztische, an denen jeweils sechs Menschen sitzen können. Auf der Theke

steht ein Schokokuchen, mit goldenem Zuckerguss, umgeben von Konfetti.

»Was wird gefeiert?«, frage ich in die Runde. »Na, die Ehe für alle«, erklärt

Sophie. Alle sind sich einig: Das müssen wir feiern! Eine Person fragt in

die Runde: »Was machen die schwul-lesbischen Aktivist_innen nun, wo ihr

Ziel erreicht ist? Werden sie trans Aktivismus unterstützen oder es sich im

Häuslichen gemütlich machen?« Ich schaue auf meine Armbanduhr, es ist

20 Uhr, und plötzlich kommen alle gleichzeitig in den Raum.

Stühle werden umgestellt. In einer Ecke wird diskutiert: »Wie finde ich

transsensible Therapeut_innen?« In einer anderen geht es um Coming-

out-Erfahrungen. In der dritten Ecke bespricht eine Gruppe Strategien, um

im Sportverein als nicht-binär anerkannt zu werden. Manche saßen vier

Stunden im Zug, um teilnehmen zu können, andere wohnen in einer WG

um die Ecke. Einige verschwinden, sobald sie Infos haben. Sam kam mit

verschwitzten Händen zum Treffen. Er stand die letzten Male vor der Tür

und traute sich nicht, den Raum zu betreten. Lea wirkt wie ein Fisch im

Wasser, lässt sich von einem Gespräch zum anderen treiben. Lisa wurde von

einem Organisator am Bahnhof abgeholt; nach ihrer Ankunft geht sie erst

mal auf die Toilette, um sich umzuziehen und zu schminken. Einigen wurde

vor dem Treffen zur Erstattung der Fahrtkosten Geld überwiesen.

Ich frage Café-Besucher_innen meines Alters, ob ich mich dazusetzen kann.

»Dein Antrag ist genehmigt«, antwortet eine Person lachend. »Die trans

Community hat mir beim Umzug geholfen. Da waren Leute dabei, die kann-

te ich gar nicht«, berichtet Sam, der gerade für das Studium hergezogen

ist. Alle sind heute zum ersten oder zweiten Mal hier. Plötzlich ertönt ein

Gong. Kai ruft, dass es ein Treffen gebe, um über die Teilnahme am CSD zu

diskutieren. »Wer hat Interesse?« – »Das ist das Besondere an dem Café«,

wird er später im Gespräch unterstreichen. »Es ist keine Selbsthilfegruppe,

hier machen wir auch Politik.«

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen 173

Einige Menschen scheinen niemanden zu kennen. Ich setze mich zu einer

trans Frau, die an der Bar sitzt und in die Luft schaut. »Bist du das erste Mal

hier?«, frage ich sie und stellemich vor. »Nein, ich kenne das hier, aber damit

zu tun hatte ich noch nie.« Ohne dass ich danach frage, erzählt mir Anna, bei

welchem Therapeuten sie ist, seit wann sie Hormone nimmt und dass sie die

Testo-Blocker5 aus gesundheitlichen Gründen absetzen müsse. »Ich weiß

nicht, wie das wird«, flüstert sie. »In dem Betrieb, in dem ich arbeite, hat

niemand ein Problem.« Anna erklärt, dass sie eine andere Realität lebe als

die Jüngeren hier. Bei Letzteren gehe es um den Einstieg in das Berufsleben

– bei ihr um die Rente. »Mit denen habe ich nicht viel zu bereden.« Ich sage:

»Ich finde es schön, mit den Generationen.« Sie ist nicht überzeugt. »Wo

sind die Älteren hier?«, fragt sie mich. Einige Minuten später setzen sich

einige Personen an die Theke und unterhalten sich über ihr Studium. Anna

nickt mir zu.

Am Ende des Abends setze ichmich an die Theke zu Lion, der sich als Opern-

sänger vorstellt. Ich erzähle, dass ein trans Freund vonmir auchOpernsänger

ist. »Ftm?«6, fragt er zurück. »Ja«, sage ich. »Soll ich euch vernetzen?« Lion ist

begeistert: »Ich bin mir nicht sicher, ob ich nach Testo noch in dem Bereich

arbeiten kann, und will mich austauschen.« Er gibt mir seine Visitenkarte,

und ich verspreche, die beiden zu vernetzen. Sophie verabschiedet sich

von mir und gibt mir den Schlüssel zu ihrer WG, wo ich im Gästezimmer

übernachten werde. Nach und nach verlassen die Besucher_innen das

Café, einige vielleicht durchströmt von Energie, Pläne umzusetzen, andere

mit Traurigkeit im Bauch, wieder andere frisch verknallt mit einer neuen

Nummer in der Hosentasche oder mit Ideen für ein politisches Manifest im

Kopf. Ein Geruch aus Schweiß, Schokokuchen, Parfüm und Nagellack liegt

in der Luft. Die Organisator_innen fegen durch, Glitzerpartikel und Staub

vermischt mit Kuchenkrümeln. Sie schließen den Raum ab und werfen den

Schlüssel in den Briefkasten des Schwulenzentrums, in dem sie zu Gast

waren.7

In diesem Ausschnitt aus meinem Forschungstagebuch spielen diverse The-

men eine Rolle, die für meine Studie relevant sind, zum Beispiel die Bezie-

hung zu lesbisch/schwulem Aktivismus, Alters- und Klassenunterschiede, die

5 Testo-Blocker: Testosteron-Blocker.

6 Ftm: female to male/trans männlich.

7 Diese teilnehmende Beobachtung fand im Juli 2017 statt.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Care trans_formieren

Verbindung von Sexualität, Körper und Care und die Bedeutung von Ehren-

amt. Viele Transcafés haben keine eigenen Räumlichkeiten, sondern nutzen

wie in diesem Fall schwul/lesbische oder feministische Vereinsräume; auf-

grund der stärkeren Institutionalisierung schwuler, feministischer und les-

bischer Bewegungen verfügen diese eher über räumliche Infrastrukturen.8

In diesem Transcafé sind die Besucher_innen lesbisch/schwulen Aktivismen

offenbar ambivalent verbunden: Sie feierten die Ehe für alle, forderten aber

auch, dass sich schwule und lesbische cis-Aktivist_innen stärker für transThe-

men einsetzen, statt sich ins Private zurückzuziehen.

Für einen Abend kommen Personen mit diversen Anliegen und Wün-

schen zusammen. Sie schaffen einen Moment der parallelen Normalität,

in dem marginalisiertes Geschlechterwissen weitergegeben wird (Schirmer

2010). Transcafés stellen temporäre und niedrigschwellige Räume kollektiver

Fürsorge dar, in denen Trans-Sorge-Netze geschaffen werden. Temporär

sind diese Räume, da monatlich neue Menschen dazukommen, während

andere verschwinden; so tauchen Personen, die auf der Suche nach Informa-

tionen waren, etwa Hinweisen zu Gutachter_innen, vielleicht kein zweites

Mal auf. Gleichzeitig gibt es Personen, die diesen Raum langfristig nutzen

und mitgestalten. Besucher_innen bringen Wissen mit und tragen es weiter.

Es ist ein Raum, in dem trans Personen mit ganz verschiedenen Vorstel-

lungen von Geschlecht anwesend sind. Während sich einige zu Hormonen,

genitalangleichenden Operationen, Personen- und Namensänderungen aus-

tauschen, steht für andere der Zugang zu Arbeit oder Geschlecht jenseits von

Binaritäten im Vordergrund.9

Deutlich wird die Verbindung von Geschlecht, Care und Aktivismus. In

dem geschützten Rahmen des Cafés eröffnet sich ein Raum, in dem geflirtet

werden kann, da von der Norm abweichende Körper die Normalität sind. Ei-

nige der Anwesenden sind (miteinander) vernetzt und verbunden, zum Bei-

spiel die Organisator_innen. Andere, zum Beispiel Anna, stehen am Rand,

8 Die ambivalenten Effekte der Institutionalisierung feministischer und lesbischer Be-

wegungen zeigt Sabine Hark in der Studie »Dissidente Partizipation« (Hark 2006). Für

denUS-amerikanischen Raumweist David Valentine in der Studie »Imaging Transgen-

der« auf die zunehmende Institutionalisierung der trans Bewegungen hin (Valentine

2007).

9 Während in diesem Café trans Personen mit diversen Vorstellungen von Geschlecht

zusammenkommen (wenngleich sie tendenziell an unterschiedlichen Tischen disku-

tieren), führt dies andernorts zu Konflikten. Aktuell kreist ein Konflikt um den Vor-

schlag, zwischen trans und transsexuell zu trennen.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen 175

sitzen allein an der Bar und finden auch hier keine Community. Wie im vor-

herigen Kapitel diskutiert, spielen Klassenunterschiede dabei eine große Rol-

le, aber auch Ableismus, Altersunterschiede und Rassismus in trans Räumen.

Die Mehrzahl der Teilnehmenden des Cafés ist studentisch, akademisch und

zwischen 15 und dreißig.Menschen wie Anna, die nicht in akademischen Jobs

arbeiten oder einer anderen Altersgruppe angehören, stechen heraus; sie sind

auch in Räumen wie diesem von Isolation betroffen und finden keinen An-

schluss.

Deutlich wird meine Rolle als Vernetzer_in. Da ich im Laufe meiner For-

schung viele trans und nicht-binäre Personen, die mit ihren Themen allein

waren, kennenlernte, konnte ich Personen miteinander vernetzen. Oft blie-

ben sie miteinander in Kontakt. In einem schnellen Tempo wechselte ich

zwischen Knotenpunkten, folgte Aktivist_innen und knüpfte aktiv an einem

Sorge-Netz, das ich gleichzeitig beforschte. Das Wissen, das ich generierte,

trug ich wieder in die Gruppen und Cafés zurück. In trans Kontexten gibt es,

anders als etwa beim schwulen Aktivismus, jenseits der Großstädte wenige

Vereine, in denen ich langfristig hätte forschen können.10 So war das Kartie-

ren temporärer Care-Räume, die kurzzeitig entstehen, um sich dann wieder

aufzulösen, ein zentraler Bestandteil meiner Forschung.

Ich möchte nun eine Brücke schlagen zu einer anderen Vorstellung von

Care bei Transcafés. Michelle, die diese Cafés in der Schweiz organisiert, ver-

wendet das Bild einer Mikrozelle als Teil der Sorge-Netze, die an diesen Orten

geknüpft werden.11 Sie erzählt:

»Ich sehe mit Freude, wie sich die Teilnehmer_innen bei Events vernetzen

und dann über eine längere Zeit als Kleingruppe die Transition durchma-

chen und sich gegenseitig unterstützen. Es entsteht eine kleine Mikrozelle,

die einen gemeinsamen Nenner hat und gegenseitigen Support liefert. Der

Support ist vielschichtig, es entstehen Freund_innenschaften, es sind Aben-

de, an denenMenschen vergessen können, was sie gerade plagt. Und eswird

oft nicht über die Schwierigkeiten des Lebens diskutiert, sondern über die

Schönheiten, im Wissen darüber, dass das Gegenüber den gleichen Back-

ground hat.«

10 Vergleiche Kapitel 2, »Sorgende Ethnographie undGeschlechtliche Zusammenarbeit«.

11 Ich begleiteMichelle ausführlicher in Kapitel 3, »›Da wirst du vonmir eine ganz andere

Geschichte hören.‹ Trans Prekarität, Klasse und Care«.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Care trans_formieren

Was bedeutet es, von der Entstehung einer Mikrozelle zu sprechen? Der Be-

griff Zelle bezeichnet laut Duden unter anderem eine »geschlossene kleine

Gruppe durch gleiche Ziele verbundener [gemeinschaftlich agierender] Per-

sonen; kleinste Einheit bestimmter Organisationen, Vereinigungen«. Es ist

also ein eher statisches Konzept; demnach wären Sorgebeziehungen kaum in

Bewegung, und es bestünde eine klare Zugehörigkeit zu einer Gruppe. Und

weiter:Was bedeutet es, eineMikrozelle zu bilden und sich gegenseitig zu un-

terstützen? »Mikro-« hebt hervor, dass die betreffenden Gruppen klein sind,

aber Teil eines Ganzen. Es geht in diesem Bild um Verbundenheit – trotz

der Aufteilung in Kleingruppen. Die Metapher verweist aber auch, so möchte

ich ergänzen, auf Biologie und Körper. Ich schlage vor, im Feld Trans-Care

eher von einer Care-Assemblage zu sprechen. Das Konzept der Assemblage

verweist auf Fragmentierung, Heterogenität und Flüchtigkeit (Marcus/Saka

2006). Trans-Care als Assemblage zu verstehen, erlaubt, die Gleichzeitigkeit

verschiedener und die Fluidität von Sorgebeziehungen und Sorgearbeit in

den Blick zu nehmen.

»Transition« ist in Michelles Erzählung temporär – mit klarem Ende –

und auf Coming-out-Prozesse und eine körperliche sowie rechtliche Tran-

sition bezogen. Auch Trans-Fürsorge konzipiert Michelle als an körperliche

Veränderungen gebunden. Wo aber finden trans Menschen, die sich nicht in

einem Transitionsprozess befinden, Platz? Offener gefragt: Wer wird einge-

schlossen in den »gemeinsamen Nenner« – und wer gegebenenfalls nicht?

Einerseits schafft der »gleiche Background« Sicherheit, wie Michelle hervor-

hebt. Andererseits bringt der starke Bezug auf gemeinsame und geteilte Er-

fahrungen Normativitäten hervor undHierarchien; hier zeigen sich die Gren-

zen identitätspolitischer Konzeptionen von Care.

6.2 »Aus der Vereinzelung raus«.
Transpädagogische12 Sorgearbeit gegen Isolation
und für einen anderen Blick auf Geschlecht

Ich möchte noch mal einen Schritt zurückgehen: Aus welchen Gründen ent-

schließen sich Aktivist_innen, Transcafés aufzubauen?

12 Danke an Jan Niggemann für das inspirierende Gespräch zu diesem Kapitel und den

Impuls, die hier beschriebene Sorgearbeit auch als transpädagogische zu verstehen.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen 177

Elia und Robin berichtenmir im Interviewverlauf, dass sie ein Transcafé auf-

gebaut haben, da sie sich allein gefühlt hatten. Robin wurde in der Stadt X

geboren, zog fürs Studiumweg und nach zehn Jahren zurück. Sie_er erzählt:

»Ich hatte diese Vereinzelungserfahrung, als ich Kind und jugendlich war

und es noch kein Internet gab.« Robin hatte dieHoffnung, dass sichwährend

ihrer_seiner Abwesenheit viel getan hat: dass »ich mich nur in eine Grup-

pe reinsetzen muss.« Dem war nicht so, deshalb wurde Robin selbst aktiv:

»Okay, dann muss ich selbst was gründen.« Elia beschreibt, dass es in der

kleinen süddeutschen Stadt zwar queere Gruppen gegeben habe, aber kei-

nen spezifischen Raum für trans Personen: »Ichmerkte, dass ich einen Raum

brauche, wo Trans Thema ist. Dann gab es diese glückliche Fügung: Robin ist

zurückgekommen und hatte auch die Idee, so etwas anzustoßen.« Gemein-

sam riefen sie das Café trans ins Leben, mit der Idee, so Elia, »eine Gruppe

zu machen, den Raum zu haben für Austausch und zu sehen, wen gibt es –

aus der Vereinzelung raus, die ja in der Provinz da ist«. Daneben planten sie,

eine Bibliothek aufzubauen.

Das Café trans nutzt die Räume eines Frauenzentrums. Robin erklärt dazu:

»Das Verhältnis ist manchmal eine Herausforderung. […] [D]as ist ein un-

klarer Willkommensstatus für trans Personen, speziell für trans Frauen, in

dem Haus. Es ist schwierig, da unterschiedliche Institutionen drin hängen,

die ganz unterschiedliche Öffnungsprozesse gemacht haben.« Sie empfin-

den ihren Status im Frauenzentrum als undurchsichtig, unklar sei: »Wann

bin ichwillkommen?Wann sindmeine Freund_innenwillkommen? – Es sind

auch schon Leute entrüstet in ein Gruppentreffen reingeplatzt, das wir dort

machten.«

Robin arbeitet nun in einer anderen Stadt, reist monatlich an, um dabei sein

zu können. »Großartig« findet Elia, »dass bei jedem Treffen Leute kommen,

sogar aus dem Umland.« Elia und Robin erklären mir, dass sie einen ent-

spannten Austausch bei Kaffee und Kuchen ermöglichen wollen, frei von

Druck. Es gebe jeweils eine Vorstellungsrunde, in der alle ihre gewünsch-

tenNamen und Pronomenmitteilen könnten. »Diese findet erst in derMitte

statt, da noch Leute eintrudeln, und ist natürlich komplett freiwillig«, erklärt

Elia. Die beiden verstehen Care »nicht als etwas Großes und Außergewöhn-

liches«. Für Robin kann es bedeuten, mit anderen trans Personen Kaffee zu

trinken und Kuchen zu essen.

Elia beschreibt dieGruppe als unglaublich unterstützendund stellt fest, dass

er_sie durch sie »im Leben Schritte nach vorne gemacht« habe. Robin ver-

steht die Gruppe als Rückzugsraum und »Rückhalt für meinen Aktivismus«.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Care trans_formieren

Gleichzeitig empfindet Robin sie als stressig; belastend sei dabei weniger

der organisatorische Aufwand, sondern »das Gefühl zu haben, ich habe eine

verantwortliche Position und kann nie ganz davon abschalten oder wegge-

hen«. Auch nach einer queeren Revolution, so halten Elia und Robin fest,

würden sie hier zu Kaffee und Kuchen mit anderen trans Personen zusam-

menkommen. »Den Kuchen soll aber bitte jemand anders backen zur Ab-

wechslung«, sagt Robin lachend.13

Robin und Elia beschreiben Für_Sorge als Kreislauf: Energie abgeben und

Transformationsenergie erlangen. Für beide ist es persönlich wichtig, das Ca-

fé trans zu besuchen, deswegen haben sie es aufgebaut. Durch ihre Rolle als

Organisator_innen tragen sie Verantwortung: Sie selbst »könnten sich nicht

einfach in eine Gruppe setzen« im Café. Ihr Ideal sei eigentlich ein rotieren-

des System, das sich in der Praxis allerdings nicht zur Gänze umsetzen lasse.

Elia scheint überrascht zu sein, dass jedes Mal Leute kommen, dass sie beim

Transcafé nicht allein sind.Daran zeigt sich die Normalität der Isolation in ei-

ner binären, zweigeschlechtlich strukturierten Gesellschaft. Während mir im

Transcafé in der Eingangssequenz ein Aktivist erklärt, sie seien keine Selbst-

hilfegruppe, betonen Elia und Robin die politische Dimension von Selbsthil-

fe. Sie legen dar, dass ihnen die Gruppe Rückhalt gebe; zugleich berichten sie

von der Erschöpfung, die die Organisation der monatlichen Treffen mit sich

bringe.

Ich frage mich, woher die Erschöpfung, die Elia und Robin benennen,

rührt. Die Auseinandersetzung mit dem Konzept Geschlechterarbeit hilft

mir, die Sorgearbeit, die Robin und Elia leisten, zu fassen.14 Die Community-

Sorgearbeit von Robin und Elia besteht nicht »nur« darin, Kuchen zu backen

und den Café-Raum im materiellen Sinne aufzuschließen, sondern auch

darin, Geschlechterarbeit zu leisten, indem sie einen Raum dafür schaffen.

Solche Formen der Arbeit werden häufig nebenbei geleistet und bleiben

unsichtbar. Elia und Robin haben Verantwortung übernommen, den Raum –

das Café trans – so zu gestalten, dass geschlechtliche Vielfalt lebbar wird. Die

Erschöpfung, die Robin und Elia zur Sprache bringen, mag also auch mit

ihrer transpädagogischen Rolle zusammenzuhängen.

13 Das Interview führte ich im Dezember 2017.

14 Vergleiche Kapitel 2, »Sorgende Ethnographie undGeschlechtliche Zusammenarbeit«.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen 179

Auch Sophie organisiert ein Transcafé; die Sorge füreinander sieht sie als

einen wichtigen Aspekt des Cafés an. Für sich persönlich hält sie zumThema

Community fest:

»Die trans Community hier und die trans Community allgemein habenmich

aufgefangen. Dadurch habe ich ein anderes Bild auf Gesellschaft bekom-

men, auf Therapeut_innen und habe die Möglichkeit, mich auszutauschen,

welche Therapeut_innen vernünftig sind undwelche eher anstrengend. Das

ist etwas, was ich bei Sorge einrechne: dass man sich vorher informieren

kann, mit welchen Leuten man sich beschäftigt und mit welchen nicht.«15

Sich mit anderen trans Personen zu vernetzen, war wichtig für Sophie, um

mit Selbsthass gegenüber ihrem Körper umgehen zu können. Sie fragte sich:

»Welchen Bezug habe ich zu meinem Körper? Wie kann ich ihn erleben, jen-

seits von Normen?« Sorge im Kontext von trans Aktivismus verbindet Sophie

mit der Weitergabe marginalisierten Wissens und gegenseitig unterstützen-

der Gefühlsarbeit, etwa zu Selbsthass und Scham. Sie erzählt, dass sie aus

persönlicher Betroffenheit zur Organisatorin von trans Räumen geworden

sei: Das Sprechen über Scham und Isolation habe den Antrieb gegeben. Auch

Sophies Arbeit lässt sich als transpädagogisch verstehen, insofern es ihr dar-

um geht, gemeinsame Lernräume aufzubauen, in denen ein anderer Blick auf

Geschlecht gelernt werden kann.

Für Sophie funktioniert Trans-Care »als Versicherung für den Worst Ca-

se beim Thema Outing. Für trans Jugendliche, die ein Abhängigkeitsverhält-

nis zu ihren Eltern haben, ist es wichtig, zu wissen: ›Falls ich mich oute und

meine Eltern werfen mich raus, kann ich da unterkommen.‹« Sophie spricht

damit materielle Care-Aspekte an, etwa wenn trans Personen wohnungslos

werden; im Begriff und im Wunsch nach »Versicherung« klingt die prekä-

re Ausgangssituation an. In Sophies Konzeption von Fürsorge können sich

trans Personen im Notfall auf die Community verlassen. Es geht darum, Si-

cherheitskonzepte aufzubauen. In einem Kontext, in dem staatliche Care und

staatlicher Schutz weitgehend fehlen, sind Fragen von Schutz, Care und Ver-

antwortung umso bedeutender (Fine/Farre/Frost 2018: 624). Hier zeigt sich,

dass Transcafés nicht nur Orte der Vernetzung sind, sondern dass hier auch

Für_Sorge-Netzwerke aufgebaut werden, die in materiellen und existenziel-

len Krisen Halt geben können.

15 Das Interview führte ich im Juli 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Care trans_formieren

Michelle, die Transcafés in der Schweiz organisiert, unterstreicht die Be-

deutung der »positiven Emotionen«, die bei diesen Treffen entstehen. Sie er-

zählt:

»Vor zwei Wochen waren wir 25 Leute, und das funktioniert, ohne etwas da-

für zu tun. Ich habe Menschen am Start, die mit den Menschen, die ihnen

passen, in Kontakt kommen, sich austauschen. Im Laufe des Abends wer-

den Stühle rumgerückt und umplatziert. Gruppen entstehen, es gibt einen

Wechsel. Es ist ein reger Austausch.Man sieht, wie dieMenschen zu strahlen

beginnen, man spürt das an der Energie. Eine positive Energie entsteht.«

In der Erzählung von Michelle hängen Emotionen und Kollektivierung eng

zusammen: Vergemeinschaftung hebt sie hervor als etwas, das durch das Tei-

len von Emotionen entsteht. Es bildet sich so etwas wie eine Community. Die

Theoretikerin Sara Ahmed konzeptualisiert Emotionen als Kitt des Sozialen

(Ahmed 2001: 21). Emotionen unterstützten die Bildung und das Fortbestehen

vonGemeinschaften, da siemit Erwartungen verbunden seien: »Emotionmay

function as a ›contingent attachment‹ to the world« (ebd.). Auffällig ist, dass

in Michelles Erzählung negative Emotionen unbenannt bleiben.

Zusammenfassend sind Transcafés Räume, in denen trans Personen für

einen begrenzten Zeitraum Fürsorge füreinander leisten, in Form von Wis-

sensweitergabe, Geschlechterarbeit und emotionaler Für_Sorge. Aus diesen

Begegnungen gehen längerfristige Sorge-Netzwerke und -beziehungen her-

vor. Gleichzeitig entstehen sie auch auf der Basis bereits existierender Netz-

werke, bauen diese aus, weiten und stabilisieren sie. Die Organisator_innen

beschreiben den Aufbau dieser Räume als einen Akt der Selbstsorge und beto-

nen, dass Care in beide Richtungen fließe.Was sich zudem abzeichnet, ist ei-

ne transpädagogische Praxis: Gemeinsam wird gelernt, Sorge zu tragen, und

wird über Care und Geschlecht gesprochen. Den Begriff trans pädagogisch

verwende ich angelehnt an Jutta Hartmanns Konzeptionen queerer Pädago-

gik. Sie betont:

»Die Verwobenheit geschlechtlicher und sexueller Identität mit heteronor-

mativer Zweigeschlechtlichkeit aufzugreifen befördert die normalitätskriti-

sche Ausrichtung sowie das Transformationspotential von Bildung.« (Hart-

mann 2013: 272)

Organisator_innen von Transcafés bauen trans pädagogische Räume auf:

Wissen zu Gender wird weiterentwickelt und ebenso pädagogische Tools wie

Pronomen- und Vorstellungsrunden.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen 181

Persönliche Gefühle der Einsamkeit und Isolation sind oft der Antrieb, um

kollektive Räume für trans und nicht-binäre Personen aufzubauen. Die At-

mosphäre fasse ich als Transformationsenergie; sowohl den ehrenamtlichen

Aktivist_innen als auch den Teilnehmenden geben die Cafés Energie. Dass

zugleich Gefühle der Erschöpfung angesprochen werden, zeigt mutmaßlich

an, dass Belastungsgrenzen überschritten oder zu viel Verantwortung über-

nommen wurde.

6.3 »Trans-Hilfe hat den Weg zur Selbstfindung ausgebaut,
ausgesteckt mit Wegweisern und Steighilfen.«
Wege der Institutionalisierung

Während meines Forschungsaufenthaltes in der Schweiz interviewe ich

Alecs, Gründungsmitglied von Trans-Hilfe in Zürich. Er ist Jurist, leitet die

Rechtsberatung. Ich kann einige Tage bei ihmwohnen, das Interview führen

wir in der Küche. Er erzählt mir von der Bedeutung von trans Kontakten

und Transstammtischen für seine Biographie. Über ein virtuelles Forum

lernte Alecs zwei trans Männer aus Zürich kennen, sie trafen sich offline

und freundeten sich an. Er erinnert sich mit leuchtenden Augen:

»Schnell war klar: Es ist schön, dass es Treffen von trans Selbsthilfegruppen

gibt – diese sind aber primär für trans Weiblichkeiten und entsprechen

nicht dem, was wir suchen. Wir bildeten dann eine eigene kleine Com-

munity zu dritt, auch einen Care-Teil, und stützen uns gegenseitig. Aber

wir merkten, dass es großartig wäre, einen Stammtisch zu haben für trans

Männlichkeiten und dass sich politisch viel bewegen müsste. Dann sagten

wir im Scherz: ›Na ja, du studierst Jura, du hast politische Erfahrung, du

kannst die Organisation aufziehen, und du bist Psychologe, du kannst einen

Treff organisieren.‹ – Genau so kam es. Der eine Freund von mir hat einen

trans Männer-Stammtisch gestaltet: monatliche Treffen in einem Café.

Den gibt es heute noch. Es gibt andere, die das weiterführen. Ich selbst

trug das Thema mit mir rum, dass man eine Advocacy-Organisation auf

Schweizer Ebene haben sollte. Auf dem TGEU-Council16 in Berlin 2008 lernte

ich eine Aktivistin aus der französischsprachigen Schweiz kennen. Mein

erster Gedanke nach ein paar Wortwechseln mit ihr war: Wenn es in der

Schweiz solche Menschen gibt, kann man hier eine Organisation gründen!

16 TGEU: Transgender Network Europe.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Care trans_formieren

Das ist eine tolle Aktivistin, mit der arbeite ich heute noch zusammen.

2009 saß ich in meinem Lieblingscafé und schrieb eine Mail an Leute, die

Interesse haben könnten an so einer Organisation. Wir trafen uns Ende

Oktober 2009 in Bern das erste Mal mit der Idee: Wer Interesse hat an einer

Vernetzung national, soll vorbeikommen. Da kamen 36 Leute. Wir hätten

nie gedacht, dass es so viele werden. Vielleicht zehn, zwanzig. Das war eine

Aufbruchsstimmung! Die Frage war nicht, ob wir etwas machen, ob wir uns

vernetzen, ob wir Arbeit machen wollen, gesellschaftspolitische, sondern

nur noch:Wie, wer ist alles dabei, und wie funktionieren wir? So ist das Baby

entstanden.«

2012, drei Jahre nach Gründung von Trans-Hilfe, wurden die Rechtsberatung

und die erste Teilzeitstelle für allgemeine Beratung geschaffen. Mittlerwei-

le hat die Organisation zwei Teilzeitstellen. Der Großteil der Arbeit findet

ehrenamtlich statt. Die enorme Anzahl an Beratungsanfragen, so Alecs,

könnten sie kaum bewältigen.

Ich frage Alecs: »Was denkst du, welche Rolle spielt Unterstützung für trans

Menschen?« Alecs antwortet: »Unterstützung ist, zu wissen: Ich bin nicht die

einzige trans Person. Es muss nicht Unterstützung sein im Sinne von: Wir

haben jetzt hier regelmäßig Therapiesitzungen, sondern dieses Gefühl von:

Ich bin nicht allein. Freund_innen zu haben, die trans sind. Im Rahmen einer

Jugendgruppe mal die Norm zu sein. Es gibt auch konkrete Unterstützung:

Rechtsberatung, damit die Leute ihren Namen und ihr amtliches Geschlecht

ändern können; konkrete Dinge, zum Beispiel, dass die Jugendgruppe eine

Sammlung von gebrauchten Bindern hat, die sie weitergibt. […] Ich finde

schön, wie groß die Community geworden ist und wie man zueinander

schaut, einander unterstützt.«

Bei Trans-Hilfe beschäftigt sich Alecs außerdem mit Diskriminierung auf

dem Arbeitsmarkt und in der Gesundheitsversorgung. Er sieht Hürden,

»wenn es um eine Kostenübernahme geht für geschlechtsangleichende

Maßnahmen wie Operationen, Epilationen, Logopädie. Da haben wir in

der Schweiz ein System von Unternehmen, die in der Regel nicht bezahlen

wollen«. Dies führt laut Alecs zu einem »Dreiklassensystem«. Die erste

Gruppe seien trans Personen, die sagen: »Ist mir egal. Ich habe die Kohle

ohnehin und mach es nicht in der Schweiz.« Die zweite Gruppe seien Per-

sonen, die eine Zusatzversicherung hätten oder sich einen Anwalt leisten

könnten. Die dritte Gruppe habe keine ökonomischen Ressourcen, um für

die Maßnahmen ins Ausland zu gehen und sie selbst zu bezahlen oder sich

eine_n Anwält_in zu nehmen; so »haben sie am Ende keinen Zugang zur

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen 183

Gesundheitsversorgung«, wenn die OP-Kosten in der Schweiz abgelehnt

würden, so Alecs. Viele Personen, die Alecs berät, sind in dieser Situation.

»Wir können juristisch nichts machen. Das Einzige, was wir können, ist die

Frustration und den Ärger der Person teilen, was auf der emotionalen Ebene

hilft, aber langfristig ist es nicht die Lösung.«

Die trans Community-Räume, die Alecs vor zehn Jahren mit aufgebaut

hat, haben sich für ihn persönlich verändert. Er erklärt: »Für mich hat die

Rechtsberatung den Nachteil, dass mich in der Community die Leute als

Rechtsberater sehen. Wenn ich in meiner Freizeit auf einem Treffen bin,

um ein Bier zu trinken, werde ich als Rechtsberater gesehen.« Selbst auf

Geburtstagsfeiern werde er um rechtlichen Rat gebeten. Er werde »primär

gesehen als jemand, der da ist für die anderen und weniger als Teil der

Community, als Privatperson«.17

Alecs beschreibt seine aktivistische Biographie und den Aufbau der ersten

Schweizer trans Organisation als einen Weg, der von der Vereinzelung hin

zur Vergemeinschaftung führte. In seiner Erzählung verbinden sich die per-

sönliche Politisierung und das Kennenlernen einer trans Communitymit dem

Aufbau gemeinschaftlicher trans Sorgeräume. Während Alecs vor zehn Jah-

ren Für_Sorge-Netzwerke mit anderen trans Männern aufzubauen begann,

kann er, der inzwischen trans Berater ist, sie heute nur selten privat nutzen.

Alecs skizziert nicht nur die Professionalisierungsgeschichte von Trans-Hilfe,

sondern auch seine eigene: von einer vereinzelten trans Person über eine, die

Teil einer trans Community ist, bis hin zu einem trans Experten.

Infolge seiner langjährigen Beratungstätigkeit kennt Alecs die struktu-

rellen Hürden, die trans und nicht-binäre Personen auf ihrem Weg zu ge-

schlechtlicher Selbstbestimmung einschränken; er hat einen Überblick über

die Herausforderungen, vor denen trans Personen in der Schweiz stehen. Er

betont, dass Unterstützungsarbeit aber nicht immer professionalisiert sein,

also zwingend durch trans Berater_innen geleistet werden müsse: Für_Sor-

ge böten auch Begegnungen mit weniger Hierarchien. Hier zeigt sich jedoch

auch eine gewisse Ambivalenz. So weist Alecs durchaus auf Wissen hin, das

notwendig sei, um effektiv unterstützen zu können – ein Wissen, das er sich

durch die jahrelange Beratungsarbeit angeeignet hat.

Alecs resümiert, dass Sorgearbeit nicht ausreiche, um strukturelle Dis-

kriminierung abzubauen; hierfür brauche es auch rechtliche Veränderungen.

17 Das Interview führte ich im Mai 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Care trans_formieren

Alecs möchte Hürden abbauen und sich als Rechtsberater langfristig über-

flüssigmachen. In seinemVerständnis ist der politische Einsatz für rechtliche

Veränderungen nicht unbedingt Teil von Care.

Die AktivistinMichelle, die ebenfalls seit vielen Jahren bei Trans-Hilfe aktiv

ist, stellt die Rolle der Organisation folgendermaßen dar:

»Trans-Hilfe hat den Weg zur Selbstfindung ausgebaut, ausgesteckt mit

Wegweisern, mit Steighilfen, mit dem Angebot, temporär jemanden an

der Hand zu haben, der über eine schwierige Passage hinweghilft. Dieser

Weg wird breiter werden, wird besser ausgebaut werden, bis hin zu einer

Seilbahn, die auf einen Berg hochfährt, wo man einsteigen und den Weg

hürdenfrei überwinden kann. Vielleicht ist einem dann nicht mehr bewusst,

wie viel Effort nötig war, um dieses Ziel zu erreichen.«

Michelle beschreibt denWeg zur »Selbstfindung« und zurmedizinisch-recht-

lichen Anerkennung für trans und nicht-binäre Personen als hürdenreich und

die Arbeit von Trans-Hilfe als Wegbegleitung. Ich fragte mich: Wo beginnt der

Weg? Wer stellt die Wegweiser auf, und was steht auf ihnen? Beim Wandern

brauche ich Schilder für die Orientierung: Wo bin ich? Wie lange dauert es

noch?Wo kann ichmich ausruhen und neue Kraft tanken?Wird die Steighilfe

jedem Körper angepasst?Wie funktioniert das »Angebot, jemanden temporär

an der Hand zu haben«? In diesem Bild, jemanden an die Hand zu nehmen,

gibt es eine erfahrene Seite und eine unerfahrene. Wer nimmt wen an die

Hand? – Oder ist es zeitweise ein gegenseitiges Sich-Stützen, Hand in Hand?

Was passiert, wenn eine Person nicht nur temporär Unterstützung benötigt?

Wenn sie auf demWeg steckenbleibt, wird sie dann von einemHubschrauber

gerettet? Oder geht sie den Weg mit gesenktem Kopf zurück? Wie wird der

Weg breiter? Wird dafür eine Baufirma beauftragt, wird er nach und nach

durch viele Fußstapfen breiter oder mithilfe eines ehrenamtlichen Arbeits-

einsatzes?

Ziel von Trans-Hilfe ist laut Michelle, den Weg abzuschaffen und durch ei-

ne Seilbahn zu ersetzen. Kostet die Seilbahn Eintritt? Können sich das alle

leisten? Wer betreibt sie? Was sind die Betriebszeiten? Was bedeutet es, wenn

die Anstrengung nicht mehr von allen als persönliche erfahren wird, wenn

die einen den mühsamen Weg gehen mussten, die anderen in die Seilbahn

steigen können? Entstehen dann generationenabhängige Unterschiede? Die

Arbeit von Trans-Hilfe, Wegweiser aufzustellen, die Wegbegleitung, die Lob-

byarbeit für die Seilbahn würden eventuell unsichtbar und in Vergessenheit

geraten.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen 185

Was das Bild, das Michelle zeichnet, nur bedingt transportiert, ist die Be-

sonderheit der Beziehung zwischen Begleiter_innen und Begleiteten. Nicht

alle sind gute Weggefährt_innen, worauf einige meiner Forschungspart-

ner_innen hinweisen: Manchmal versuchen Begleiter_innen die Begleiteten

dazu zu drängen, ihremWeg zu folgen – auch wenn diese vielleicht Umwege

gehenmöchten oder einen neuen Pfad einschlagen.18 Gibt es die Möglichkeit,

Begleiter_innen wegzuschicken und um eine andere Begleitung zu bitten?

Was eine gute trans Begleitung ausmacht und wie dies ausgehandelt wird,

bleibt in der Metapher unsichtbar. Was passiert mit der Wegbegleitung,

wenn eine Seilbahn den schweren Aufstieg zu vermeiden erlaubt? Besteht

die Möglichkeit, mit einer begleitenden Person hochzufahren, um die eigene

Höhenangst zu überwinden? Oder fährt man gemeinsammit anderen hinauf

und ermutigt und unterstützt sich so gegenseitig?

Inspiriert von Sara Ahmeds Studie »Queer Phenomenology« (2006), in der

Des_Orientierung imZentrum steht, lässt sich der Ansatz von Trans-Hilfe auch

als Praktik der Orientierung verstehen. Laut Sara Ahmed folgen Lebenswege

Orientierungen, die bedingen, wie Menschen die eigene Gegenwart und Zu-

kunft imaginieren:

»The concept of ›orientations‹ allows us to expose how life gets directed in

some ways rather than others, through the very requirement that we follow

what is already given to us. For a life to count as a good life, then it must

return the debt of its life by taking on thedirection promised as a social good,

which means imagining one’s futurity in terms of reaching certain points

along a life course. A queer lifemight be one that fails tomake such gestures

of return.« (Ahmed 2006: 21)

Viele trans Personen erleben eine Phase der Desorientierung und Isolation,

nachdem sie die vorgesehenen cis-normativen Pfade verlassen haben. Wie

geht es weiter, wenn Personen die »offizielle« Richtung nicht einschlagen?

Trans-Hilfe bietet Orientierung und Begleitung auf Wegen jenseits hetero-

normativer Pfade. Trans Aktivist_innen müssen dabei mit der Ambivalenz

umzugehen imstande sein, dass durch eine Wegbegleitung und den Ausbau

von Pfaden neue Normativitäten entstehen. Zudem kann auch das Ziel der

Orientierung kritisch hinterfragt werden. Sara Ahmed definiert Desorien-

tierung – »out of place« – als einen queeren Moment, der das Potenzial,

18 Diese Auseinandersetzungen zu »guter trans Community-Care« wurde in Kapitel 4,

»Zwischen selbstsorgender Fürsorge und Selbstunternehmer_innentum«, deutlich.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Care trans_formieren

politisch radikal zu sein, und Hoffnung auf neue Richtungen berge (ebd.:

10). Trans Aktivist_innen stehen vor der Herausforderung, eine professionelle

Care-Versorgung zu gewährleisten – und gleichzeitig multiple Wege offenzu-

halten und selbstkritisch mit der Herausbildung normierter trans Wege um-

zugehen.

6.4 Becoming trans-professional. Ein Weg vom Betroffenen
zum Experten

Ich interviewe Oskar im Büro von Trans-Hilfe. Er stammt aus Deutschland

und leitet ein Schweizer Kunstmuseum. Schnell wird klar: Oskar gibt viele

Interviews. Seit der Gründung von Trans-Hilfe ist er im Vorstand und seit

2012 Präsident des Dachverbandes für, wie er sagt, »trans Menschen in der

Schweiz der gesamten Bandbreite des Spektrums«. Er charakterisiert sich

als Netzwerker. Bei der Gründung hätten sie »offene Türen eingerannt«, da

es das T in LGBT in Vereinsform noch nicht gegeben habe. Mit Elan seien

sie gestartet. Oskar verfolgt das Anliegen, »in dem komplizierten Feld der

Schweizer Politik unsere Positionen zu vertreten und bekannt zu machen«.

2010, zeitgleich mit der Gründung von Trans-Hilfe, begann Oskar mit 46

Jahren seine Transition. »Das war spät«, sagt er. Seine Transition sei unkom-

pliziert verlaufen: Er ist weiterhin mit seinemMann zusammen, arbeitet im

gleichen Job, und sein Freund_innenkreis hat ihn unterstützt. Er kennt »viele

andere, wo es nicht nur schwierig, sondern dramatisch war«. Oskar erinnert

sich an die Berliner Transtagung 2009, ein Jahr vor dem Beginn seiner

Transition: »Ich stand eine halbe Stunde vorm Eingang und schlotterte und

überlegte, ob ich reingehe. War flashig. Ich hatte noch nie so viele trans und

queere Personen auf einmal gesehen«, berichtet Oskar. Lachend ergänzt er:

»Ich wusste auch nicht, was Hormone anrichten können.«

»Dann ist man plötzlich im Aktivismus drin«, erklärt Oskar. Zentral war für

ihn zunächst, andere trans Menschen kennenzulernen, anfangs über ein

Ftm-Portal. 2011 begründete er einen Stammtisch in der Schweiz. Dieser

sei nicht nur für Leute, die am Anfang stehen, wichtig, sondern auch, »um

zusammenzukommen, sich nicht erklären zu müssen«. Sie träfen sich in

einem Schwulenzentrum; dort seien sie zu Beginn kritisch beäugt worden.

Stammtische gebe es nur für größere Regionen, und viele müssten weit

fahren, um teilzunehmen: »Wenn man in Graubünden wohnt, muss man

sich nach Chur oder gar Zürich bewegen, um irgendwas zu finden.«

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen 187

»Was meinst du überhaupt mit trans Community?«, frage ich Oskar. Er defi-

niert sie als kleine Gemeinschaft, deren Schwerpunkt in den Städten liege.

»Aber wir sind überall, manchmal weit weg von jeglicher Unterstützung«,

fügt er hinzu. Schwul/lesbische Zentren nützten trans Personen oft nichts,

da sie häufig nicht trans-sensibel seien. Mit Community meint er »die trans

Menschen, die zutage treten und sich als solche sichtbar zeigen«. Anderer-

seits, unterstreicht er, seien sie so wenige, dass eigentlich alle zusammen

eine Community seien: »Die Schweiz, das ist wie Berlin, nur weniger aktiv

und verteilter. Wahrscheinlich hat es in Berlin mehr trans Personen als in

der Schweiz.«

Oskar spricht an, dass manche trans Personen mit anderen trans Menschen

nichts zu tun haben wollten: »Ich kenne das aus der Beratung. Es gibt

viele, die sagen: ›Ich ziehe das allein durch. Ich kann das. Ich will mich

nicht in die Szene reinbegeben. Ich mach mein Ding und fertig.‹ Da gibt

es Angehörige, die zu uns kommen und sagen: ›Ich habe ein trans Kind,

das sitzt den ganzen Tag vorm Computer und sagt: Ich weiß alles über das

Thema, aber war nie draußen damit.‹ Teilweise sind es dramatische Fälle.«

Ich frage ihn, worin die Gründe für die Selbst-Isolation liegen. Er erklärt,

»dass sie Jahre oder Jahrzehnte allein mit ihren Gedanken um trans waren,

sich [deshalb] anderen nicht öffnen können oder wollen«. Er verstehe die

Berührungsängste. Daher bemühten sie sich darum, es den anderen leicht

zu machen beim Stammtisch: »Für den Berner Stammtisch: Wenn jemand

kommen will, aber sagt, ›ich trau mich nicht‹, oder fragt, ›wo kann ich mich

umziehen?‹, bieten wir an, sie am Bahnhof abzuholen, sie vorher zu treffen

und zu unterstützen. Einige sagen: ›Ichmöchte da nicht hinkommen. Das ist

mir zu exponiert. Ich treffe mich lieber in einem Hinterkämmerchen einer

Kneipe, wo mich niemand sieht.«

Trans-Hilfe versteht Oskar als Anlaufstelle für trans Personen des gesamten

Spektrums. Er erklärt mir, dass es einen unglaublichen Beratungsbedarf

gebe; angeboten würden Erst-, Walk-in- und Rechtsberatung. Bei der Erst-

beratung geht es um folgende Fragen: »Wie geht das los? Was muss ich

tun? Was bin ich überhaupt?« Dafür steht eine Zwanzig-Prozent-Stelle zur

Verfügung. Die Rechtsberatung findet Oskar wichtig: »Wir haben kein trans

Gesetz in der Schweiz, es muss also in der Rechtspraxis laufen, Namens-

änderung und Personenstandsänderung. Das ist kantonal unterschiedlich

komplex, 26Möglichkeiten. Für die Personenstandsänderungmussmanwie

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Care trans_formieren

in Deutschland vor Gericht.«19 Oskar beklagt, dass trans Themen im Recht

nicht vorkommen. »Wir existieren trotzdem!« Die fünf ehrenamtlichen

Rechtsberater_innen arbeiteten mit komplexen Fällen, von ihrer Arbeit

hingen Schicksale ab.

Gerade können sie die Vielzahl der Anfragen nicht mehr bewältigen. Sie

müssen sondieren und gegebenenfalls mitteilen: »Tut mir leid, dein Fall

ist easy, das kannst du selbst machen.« Für Prozesskosten haben sie Geld

zurückgelegt, auch die 20.000 Franken, die sie anlässlich des Gleichstel-

lungspreises der Stadt erhalten haben. Aufgrund der starken Nachfrage

und Belastung suchen sie nach einer Möglichkeit, die Rechtsberatung zu

finanzieren. Oskar stellt heraus: »Was hier geleistet wird, ehrenamtlich,

vom Niveau her – das ist weit über dem, was so Vereinsarbeit eigentlich ist.

Das ist eine hochverantwortungsvolle Tätigkeit. Da hängen Schicksale von

ab.«

Er erachtet es als wichtig, dass die Berater_innen trans sind und dabei

das ganze Spektrum abbilden. Dadurch »weiß die Person genau, worüber

sie spricht und das bringt viel«. Monatlich organisieren sie eine Walk-

in-Beratung, die trans Personen ohne Anmeldung nutzen können. Die

Jugendgruppe hat als »Empfangskomitee« eine wichtige Funktion inne,

erzählt Oskar mit strahlenden Augen: »Sie managen das Vorzimmer. Wenn

hier jetzt ein Beratungsgespräch stattfinden würde, wären die draußen

im Korridor, hätten Kaffee gemacht. Es gibt Kekse für die Leute, die zum

ersten Mal kommen und schlottern und zittern. Die kümmern sich ganz

rührend. Da gibt es Leute, die wollen am Ende nicht mehr gehen.« Wir

lachen gemeinsam. Manchmal kämen Leute in die Beratung, »die muss

man an die Hand nehmen, vom Briefeschreiben bis zum Zu-Ämtern-Gehen.

Die brauchen viel Unterstützung.«

Eines der Kernthemen ist Arbeitslosigkeit. Oskar erzählt: »Es gibt eine

Menge trans Personen, die weder in der Ausbildung oder im Beruf noch in

der Familie Unterstützung bekommen. Wenn solche Komponenten fehlen

im Rahmen einer Transition, geht es schnell bergab. Da gibt es nichts,

19 Die rechtliche Anerkennung von trans ist in der Schweiz kantonal unterschiedlich ge-

regelt. So sind beispielsweise die Voraussetzungen für eine Personenstandsänderung

unterschiedlich geregelt. Das Transgender Network Switzerland schreibt hierzu: »Die

Voraussetzungen sind nicht einheitlich geregelt, die Schweiz hat kein spezielles Trans-

Gesetz. Deshalb hängt es von der für das Gesuch zuständigen Richter_in ab, was ver-

langt wird.« (TGNS o. J.)

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen 189

was Leute auffängt. Wir oder Stammtische versuchen, Leute zu begleiten,

zu betreuen, aber wir sind eine sehr kleine Community in der Schweiz.«

Oskar betont: »Wenn der Job weg ist, wird alles schwierig.« Die Bedeutung

von Klasse spiegelt sich auch im Zugang zu medizinischer Care wider;

er berichtet: »Die OP-Qualität ist grottenschlecht in der Schweiz, außer

für Mastektomie.« Als Berater_innen empfehlen sie »denen, die es sich

finanziell leisten können, als Frau Thailand oder Deutschland, München

und so. Da fängt die Zweiklassengesellschaft an. Diejenigen mit Grundsi-

cherung müssen alles in der Schweiz machen lassen, obwohl es in Thailand

oder Deutschland viel günstiger wäre.« Er führt aus: »Es gibt vieles, wo es

arg daneben geht.« Manche seien »verzweifelt […], wenn sie aus diesen

Unispitälern kommen«. In besonders schlimmen Fällen könnten nur noch

Ärzt_innen in München helfen, mit einer Nach-OP. »Wo das der letzte Weg

ist, versuchen wir, auch da zu helfen.«

Oskar benennt als Problem auch: »Es gibt Leute, die sind mit allem zufrie-

den.« Und weiter: »Wennman so viel erreicht hat und durchgemacht, findet

man alles gut, was hinterher rauskommt – obwohl man selbst im Grunde

des Herzens weiß, dass es eigentlich nicht gut ist.«20 Er erzählt, dass sie im

Rahmen einer trans Tagungmal einenWorkshop für Betroffene veranstaltet

haben, um ehrlich über OP-Ergebnisse zu reden. »Da wird viel schöngeredet

– und dann ändert sich nichts.«21

Oskar liefert klare Definitionen für die Formen von Care, die Trans-Hilfe leis-

tet. Während die Rechtsberatung ihm zufolge professionalisiert sein muss,

hebt er auch die informelle Arbeit des »Empfangskomitees« als äußerst wich-

tig hervor.Oskar stellt an Trans-Hilfeden Anspruch,Gemeinschaften vonMen-

schen aufzubauen, die vorher isoliert waren. Das zeigt sich auch im (in trans

Räumen umstrittenen) Verhältnis zu Crossdressing-Gruppen, auf die Oskar

zu sprechen kommt. Er sagt dazu: »Das ist ein Einlasstor. Es gibt viele, die

jahrelang überzeugtwaren, dass sie ›nur‹ Crossdresser sind, und dann stimmt

es nicht. Es ist eine Möglichkeit, seinen Weg zu uns zu finden.«

Erneut taucht das Bild des Weges auf. Oskar möchte neue Wege erschlie-

ßen, um trans Communitys zu schaffen. Ihm zufolge wird aus einer Gruppe

trans Personen dann eine Community, wenn sie im öffentlichen Bewusstsein

ist, sichtbar wird. Das Interview macht deutlich, dass Oskars Vorstellungen

20 Hier werden Schönheitsnormen in trans Räumen deutlich.

21 Das Interview führte ich im Mai 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Care trans_formieren

von Aktivismus stark in RichtungNormalisierung weisen. So wünscht er sich,

dass trans Vereine imKontext der Schweizer Politik ernst genommenwerden.

Normenkritischmerkt er an, dass in trans Räumen die Norm bestehe, nur po-

sitive Gefühle nach außen zu tragen. Er versucht hingegen, Care-Räume zu

schaffen, in denen Gefühle wie Scham und Wut artikuliert werden können.

Oskar fordert zum Sichtbarmachen negativer Emotionen auf, um sich poli-

tisch für eine Verbesserung der Gesundheitsversorgung einsetzen zu können.

Oskar schildert seinen eigenen Weg als trans Person: angefangen bei der

Suche nach Verbindung bis hin zur Rolle eines trans Experten. Hierbei waren

Becoming-trans-activist-Stationen relevant, die mir auch in anderen Erzäh-

lungen begegnet sind. Der erste Schritt für Oskar nach dem inneren Coming-

out war es, über virtuelle Plattformen Kontakt mit anderen trans Personen zu

knüpfen. Darauf folgten der erste trans Kontakt, das erste Treffen mit ande-

ren trans Männern und der Besuch der Trans-Tagung 2009 in Berlin. Dort

zum ersten Mal so vielen anderen trans Personen zu begegnen, beschreibt

Oskar als einschneidenden Moment. Zurück in der Schweiz baute er einen

Stammtisch für trans Männer auf.

Oskar beschreibt seinen Wechsel in den Aktivismus als schnell vollzogen.

Voller Elan haben sie den trans Verein aufgebaut. Seine Transition war von

Kontinuität geprägt, weder seine berufliche noch seine soziale Situation ver-

änderten sich. Oskar stellt sich in dem Interview sehr stark als Experte dar;

darüber, wie er selbst von trans Feindlichkeit betroffen ist, verliert er wenige

Worte. Dies mag mit seiner Klassenposition zusammenhängen, er leitet ein

Schweizer Museum und ist dort an die Expertenrolle gewöhnt.

Nicht für alle trans Personen ist es möglich und erstrebenswert, Ex-

pert_innenrollen einzunehmen oder Teil einer »Trans Elite« zu werden

(Irving 2008, 2009, 2012, 2014; Spade 2011). In den Erzählungen von Os-

kar wird deutlich, dass er trans Aktivismus stark auf Professionalisierung

ausrichtet. Rickke Mananzala und Dean Spade kritisieren, dass die Heraus-

bildung eines Nonprofit-Sektors dazu geführt habe, dass sich aktivistische

Kultur stärker in Richtung Professionalisierung bewege, was auch einen

Kampf um die knappen Ressourcen mit sich bringe (Mananzala/Spade 2008:

58). Dies nehmen sie auch im Kontext von trans Aktivismus wahr (ebd.).

Was Trans-Hilfe betrifft, lässt sich eine eher prekäre Professionalisierung

wahrnehmen, insofern der Großteil der Arbeit immer noch ehrenamtlich

geleistet wird.

Für Oskar ist es wichtig, sich als Experte zu positionieren und nicht als

Betroffener wahrgenommen zu werden. Auf diese Weise grenzt er sich von

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen 191

Selbsthilfe ab und erschafft eine Hierarchie, in der Selbsthilfe der rechtlichen

und politischen Lobbyarbeit untergeordnet ist. Auch Aspekte der eigenen Ar-

beit, etwa der Aufbau von Selbsthilfestrukturen, wird abgewertet, um sich als

professioneller Experte zu positionieren.

6.5 Hängematte, Durchlaufstation oder Aktivist_innenschmiede?

Oskar macht als Problem aus, dass Trans-Hilfe als »Durchlauferhitzer« fungie-

re, während der Aktivismus von wenigen betrieben werde. Er argumentiert:

»Die Leute, die vor zehn, zwanzig, dreißig Jahren transitionierten, die fin-

dest du nicht. Die müssen irgendwo sein, aber die sind sicher nicht bei uns

Mitglied.Wir sind einDurchlauferhitzer, woman anfängt, seinenWeg zu su-

chen. Danach diffundieren viele weg. Ichmeine, das ist ihr gutes Recht. Man

will sowie alle sein,manchewollendas nicht, aber viele. Das ist inOrdnung.«

Michelle erklärt:

»Viele haben kein politisches Bewusstsein. Sie nutzen diese Support-

Netzwerke aus, im Sinne einer Hängematte. Sie lassen sich reinfallen,

tragen, und sobald sie allein laufen, sind sie weg. Und es kommt nichts

zurück. Dann gibt es die anderen, die die Notwendigkeit und Chance sehen

und sich engagieren. Die Szene entwickelt sich weiter, sie wächst, aber

langsam.«

Ich war irritiert: Forschungspartner_innen kritisieren, dass trans Personen

Fürsorge-Räume als »Hängematte« nutzten, oder beschreiben sie negativ als

Durchlaufstation. Ist nicht genau das der Sinn von Care: sich auszuruhen und

umsorgt zu werden, ohne etwas zurückgeben zu müssen?

Michelle versteht Care offenbar nicht als konditionslos. Hier wird ein Wi-

derspruch deutlich: Einerseits fasst sie ihre Sorgearbeit als Wegbegleitung

auf, die einen temporären Charakter hat und von Hierarchien durchzogen

ist (mit wissenden Begleiter_innen und hilfesuchenden Begleiteten); ande-

rerseits wünscht sie sich nachhaltige Strukturen, in die sich alle einbringen,

und fordert Umsorgte auf, sich zu beteiligen, statt sich in die »Hängemat-

te« fallen zu lassen. Die Metapher der Hängematte hat einen neoliberalen

Beigeschmack: Im Zuge des Abbaus sozialstaatlicher Leistungen wurde in

Deutschland aus dem »sozialen Netz« die »soziale Hängematte« (Wolfgang

Schäuble, CDU); mit diesem Paradigmenwechsel wurden insbesondere Be-

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Care trans_formieren

zieher_innen von ALG II unter Generalverdacht gestellt, ihnen wird pauschal

Faulheit unterstellt. Ähnlich unterstellt Michelle denNutzer_innen von Trans-

Care, dass sie Support-Netzwerke ausnutzten. Ich frage mich: Was sind die

vielfältigen Gründe, warum sich trans Personen nicht aktivistisch beteiligen

wollen oder können. Ist es nicht erstrebenswert, wenn sich Menschen in ei-

ner Hängematte ausruhen können? Ist es nicht Sinn eines Sorge-Netzwerkes,

dass Menschen es nutzen, ohne zurückgeben zu müssen?

Ich frage Michelle nach ihrer Einschätzung dazu, warum sich viele nicht

aktivistisch einbringen. Sie erwidert: »Viele wenden sich von der Szene ab,

um nicht mehrmit der Szene in Verbindung gebracht zu werden.Weil sie den

Wunsch haben, stealth zu leben, unsichtbar.« Als Grund für Nichtengagement

führt sie also den Wunsch nach Unsichtbarkeit an. Michelle warnt aber auch

davor, sich zu früh zu engagieren:

»Das sind existenzielle Situationen, mit denen man konfrontiert ist und in

denenman sich verantwortlich fühlt, sich verausgabt –was nicht die Zustän-

digkeit der sich verausgabenden Person ist. Das sehe ich häufig. Ein ande-

res Phänomen ist, dass viele Aktivismus betreiben wollen, die die Reserven

nicht haben, nochmitten auf demWeg sind. Es kommtmir vor, wie wenn je-

mand den ersten Treppenschritt erklommen hat und dann schon bereit ist,

den anderen hoch zu helfen, anstatt erst die Treppe hochzugehen, bis zum

ersten Zwischenplateau, sich dort zu erholen, runter zu schauen, den Erfolg

zu feiern, stolz auf sich selber zu sein, denWeg neu zu definieren, in sich zu

fühlen: Wo stehe ich, wo will ich hin?«

Hier offenbart sich eine Ambivalenz in der Haltung Michelles: Sie kritisiert

zum einen, dass sich nicht genug trans Personen ehrenamtlich engagierten;

zum anderen verweist sie darauf, dass es kräftezehrend und überfordernd

sei, wenn das Engagement zu einem Zeitpunkt beginnt, an dem eine Person

selbst noch viel Fürsorge benötigt.Diese Ambivalenz spiegelt ein strukturelles

Dilemma wider: Es gibt viel Bedarf an Unterstützung und Begleitung, aber

nicht genug Begleitende, die diese Arbeit machen können, ohne sich selbst zu

überfordern. Mit diesem Dilemma und dieser Ambivalenz sind Aktivist_in-

nen wie Michelle konfrontiert: Wie unterstützen, ohne sich dabei selbst zu

überfordern?

Das Bild des Durchlauferhitzers bringe ich in das Interview mit Persson

ein, der im Bereich Trans-Aktivismus publiziert:

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen 193

Das Interview mit Persson führe ich im Beratungsraum eines queeren Ver-

eins. Zum Einstieg frage ich ihn: »Wie bist du zu Trans-Aktivismus gekom-

men?« Es folgt eine lange Erklärung, warum dies eine schwierige Frage sei.

»Bin ich Aktivist oder nicht?« Diese Frage beschäftige ihn. Teilweise fühle er

sich wie ein »absoluter Unaktivist«. Eine Zeit lang habe er sich als trans Ak-

tivist verstanden und einen Verein aufgebaut. Um den Begriff für sich ver-

wenden zu dürfen, müsse man etwas tun.

Ich frage ihn, warum Aktivist_innen trans Räume als Durchlauferhitzer be-

zeichnen. Er sagt: »Das ist etwas, womit trans Räume zu tun haben: dass die

oft Durchlaufstellen sind, dass Leute kommen für Informationen und um für

bestimmte Zeit Support zu bekommen und dann wieder gehen. Es sind seit

Jahrzehnten dieselben, die da den Rücken herhalten.

Gleichzeitig nimmt Persson wahr, dass trans Selbsthilfegruppen abgewer-

tet werden: Das seien keine Aktivist_innen, heiße es dann oder: »Die treffen

sich nur und gehen Kaffee trinken. Und wir machen die politische Arbeit.«

Er betont hingegen: »Für manche ist es mehr als Aktivismus, mit einem be-

stimmten geschlechtlichen Auftreten in dieWelt zu gehen und einen Kaffee

zu trinken. Das kann Todesängste auslösen oder einWohlgefühl, wennman

das mit anderen Leuten macht.« Er fügt hinzu: »Ich sehe es als aktivistisch

an, wenn sich Selbsthilfegruppen treffen. Ich finde das schlimm, dass die

von Aktivist_innen runtergemacht werden. Das ist der Boden, auf dem wir

Aktivismus machen können!« Außerdem »hat es die Selbsthilfegruppen ge-

geben, bevor es aktivistische gab. Und die Treffen [der Selbsthilfegruppen]

waren schon aktivistisch!«22

In der Erzählung von Persson werden der Mangel an Ressourcen für Sorge-

arbeit und der steigende Sorgebedarf in der trans Community herausgestellt:

Es rücken nicht genug Aktivist_innen nach, die sich langfristig beteiligen.

Gleichzeitig werden strukturelle Fragen an die Individuen delegiert.

6.6 Fürsorge unter trans Aktivist_innen

Wer kümmert sich um Aktivist_innen, die Zeit, Arbeit und Kraft aufwenden,

um trans Räume unter prekären Bedingungen aufzubauen und aufrechtzu-

22 Das Interview führte ich im März 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Care trans_formieren

erhalten? Das fragte ich mich im Laufe meiner Forschung immer wieder. Mi-

chelle erklärt:

»Als Aktivistin brauch ich meinen Support. Ich habe meinen Austausch. Der

findet mit anderen Aktivist_innen statt, die Ähnliches machen, um Erfah-

rungen auszutauschen, Ideen zu sammeln, um das Rad nicht jedes Mal neu

zu erfinden, sondern mit copy and pastewas zu übernehmen. […] Selbstsorge

ist für mich ein tägliches elementares Thema durch meine zurückgesetzte

körperliche Leistungsfähigkeit. Unsere Gesellschaft leidet daran, dass viele

Menschen diese Ressource, um adäquat zu reagieren, nicht haben. Das sieht

man im Straßenverkehr, beim Anstehen im Einkaufszentrum. Die Leute ha-

ben keine Geduld, keine Nerven, sie sind am Anschlag. Dieses Polster der

Gelassenheit ist kaum vorhanden.«

Viele Veranstaltungen im Bereich trans Aktivismus erlebt Michelle als nicht

fürsorgend. Als Beispiel nennt sie Trans-Tagungen:

»Die Organisator_innen von Großanlässen sind in der Regel vor Beginn

ausgepowert. […] Ich sehe das auch bei den trans Menschen, die Workshop

für Workshop für Workshop machen. Am dritten Tag schlafen dir die Leute

ein, weil sie ausgepowert sind vom extensiven Konsumieren und davon,

sich um die eigene Geschichte zu drehen. Die gehen Montag nach Hause,

dann kommt der Zusammenbruch. Das Loch, Depression, man hat sich

ausgepowert. Hier beim ›Zürcher Trans*tag‹ ist es anders: Es ist ein Tag mit

einem Abschluss. Hier gehen die Leute empowernd los und meistens nicht

ins Loch der Depression rein, sondern auf den Weg der Transition oder mit

Schwung, den sie mitnehmen, mit aufgeladenen Akkus nach Hause.«

Trans-Aktivist_innen bilden Sorge-Netze und Räume für den Austausch von

Wissen, und sie erlernen Selbstsorgestrategien, um die ehrenamtliche Arbeit

zu leisten; in dem Zusammenhang spielen Vorstellungen von Energie als Res-

source eine wichtige Rolle. Michelle ist als chronisch kranke Aktivistin auf

diese Selbstsorgestrategien angewiesen.

Welche Strategien nutzen andere Aktivist_innen, um mit Care-Lücken

umzugehen? Oskar erklärt: »Bei Leuten mit Potenzial, die in Richtung Ak-

tivismus gehen, müssen wir schauen, dass wir sie uns angeln können.« Aus

Stammtischen »erwächst auch ein gewisser Aktivismus«, dieseMenschen ver-

suchten sie einzubinden. Trotzdem:

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen 195

»Das Thema Ausbrennen ist in allen Freiwilligenorganisationen ein Thema.

Bei einem internationalen Treffen hatten wir das Thema ›Well-being for Ac-

tivists‹. Da musste ich mir an die eigene Nase fassen. Ich habe gelernt, dass

es Abende geben sollte, wo man nicht in die Mails schaut, sondern auf sich

selbst. Das versuchen wir im Vorstand zu leben, andererseits ist immer alles

dringend. Alles muss sofort sein. Jede Person muss auch schauen, dass sie

nicht überlastet ist. Wir können keine Whirlpool-Gutscheine vergeben. Bei

mir wurden während der Transition unglaubliche Energien freigesetzt. Da

habe ich viel gemacht, da muss man aufpassen, dass es nicht von einem Tag

auf den anderen ›plopp‹ macht – und das war es dann.«

Oskar ergänzt: »Wir werden als zuverlässige Organisation wahrgenommen.

Die Leute sagen: ›Auf Mails wird schnell geantwortet.‹ Wir können was orga-

nisieren, zum Beispiel innerhalb eines Tages ein 13-jähriges trans Kind unter-

zubringen.« Gleichzeitig sei es »eine brutale Ausnutzung. Die Person auf der

Zwanzig-Prozent-Beratungsstelle macht viel mehr, als auf dem Papier steht.

Es ist nur eine kleine Entschädigung«. Oskar stellt die Notwendigkeit einer

weiteren Professionalisierung heraus: »Seit zwei Jahren sindwir imUmbruch,

der persönliche Enthusiasmus reicht nicht mehr aus für das, was kommt.Wir

müssen in eine professionellere Schiene gehen. Das braucht Geld; das ist et-

was, das uns beunruhigt.« Er vermutet, »dass die Community in zehn Jahren

professioneller organisiert dastehen wird, was Beratung, Broschüren angeht,

aber auch die Erfolge in der Politik mit Gesetzesanpassungen«.

Für die Zukunft wünscht sich Oskar, weitere Beratungsstellen aufzubau-

en. Diese könnten durchaus ehrenamtlicher Natur sein, aber die Leute müss-

ten ausgebildet sein. Das sei wichtig, »da sonst der Gedanke aufkommt, ›ich

habe das durchgemacht, ich weiß, wie das geht‹, und Weltbilder aufgedrückt

werden«. Er möchte gerne Beratungsstellen außerhalb des urbanen Raumes

aufbauen: »Wir könnten besser präsent sein, auch in entlegeneren Regionen.«

Das Ziel sei, eine

»solide Grundlage als Vertretung von transMenschen in der ganzen Schweiz

[zu] schaffen, auch in der Romandie und im Tessin. Vielleicht können wir

irgendwann unsere Rechtsberatungen reduzieren, weil es ganz einfach ge-

worden ist in zehn Jahren, sein amtliches Geschlecht in dem Papier zu än-

dern. Oder es gibt den nicht-binären Geschlechtsausweis.«

Die Arbeit von Trans-Hilfe sei ein Spagat, »da wir den einen Fuß bei der Politik

da oben haben, den anderen bei unseren Leuten da unten«.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Care trans_formieren

Auch Sophies Verein will

»weg von Activist-Burn-out. Wir würden die Leute, die hauptamtlich für uns

arbeiten, [gerne] bezahlen: also alle, die regelmäßig Aufgaben überneh-

men, Peerberatung, Rechtsberatung und Sprachmittlung, damit sich das

für die Leute lohnt und die das nicht nebenbei machen; und damit sie uns

erhalten bleiben und nicht in zwei Jahren weg sind mit einem Burn-out«.

Sophies Verein hat sich zum Ziel gesetzt, »trans Menschen Ausbildungen zu

finanzieren, die an die Community zurückgehen, zum Beispiel eine Wendo-

Trainer_innen-Ausbildung für eine trans Person. Hier wird also der Versuch

unternommen Sorge-Lücken durch eine Professionalisierung von Aktivist_in-

nen entgegen zu wirken.

6.7 Zusammenfassung

In diesemKapitel habe ich nachgezeichnet,wie trans Aktivist_innen sorgende

Gemeinschaften aufbauen, welche Vorstellungen von Care und Community

verhandelt werden und wo die Grenzen sorgender Gemeinschaften gezogen

werden. Deutlich wurde das Ausmaß an Sorgearbeit, die trans Aktivist_innen

leisten und leisten müssen.

Diese Form des Aktivismus würde ich ausgehend von dem partizipati-

ven LGBTQ-Forschungsprojekt »What’s your issue?« als intimen oder Care-

Aktivismus bezeichnen (Fine/Farre/Frost 2018). Im Unterschied zu traditio-

nellem Aktivismus, beispielsweise dem Organisieren von Demonstrationen,

bezeichne intimer Aktivismus alltägliche und unsichtbare Praxen des Carings

und der Arbeit für das kollektive Wohlergehen von Diskriminierung betrof-

fener Communitys (ebd.: 609). Diese intimen Politiken des Aktivismus be-

schreiben die Autor_innen als »the hidden and bold, relational and solitary,

everyday enactments of interruptions, care and solidarity« (ebd.: 623).

Trans und nicht-binäre Personen, die bisher vereinzelt waren, organisie-

ren sich. Es findet eine Vergemeinschaftung von Sorgearbeit statt, und neue

Unterstützungsformen werden entwickelt. Eine Herausforderung für die oft

ehrenamtlich tätigen Aktivist_innen besteht darin, den Bedarf an Fürsorge

abzudecken:Was kannmit knappen Ressourcen realisiert werden? Durch den

steigenden Bedarf an Begleitung und die prekären ehrenamtlichen Struktu-

ren entstehen Care-Lücken, Überlastung und Burn-out der Aktivist_innen.

Zudem identifizieren sich nicht alle gleichermaßen mit den geschaffenen

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen 197

Räumen – den Transcafés, den Netzwerken und Vereinen –, nicht alle sind

also bereit, sich ehrenamtlich zu engagieren. Mit der Ambivalenz zwischen

demWunsch, Begleitung mit wenig Hierarchien zu organisieren, und jenem,

dem erschöpfenden Ehrenamt durch Professionalisierung zu begegnen,

finden Aktivist_innen einen kontextspezifischen Umgang.

David Valentine argumentiert: »Whether geographically bounded or not,

community is not a natural fact but an achievement.« (Valentine 2007: 73)

Auch trans und nicht-binäre Gemeinschaften werden durch die Arbeit von

Aktivist_innen hergestellt. Den Ausgangspunkt für das Engagement von Ak-

tivist_innen bilden die Erfahrung der Vereinzelung in der cis-normativen Ge-

sellschaft und derWunsch, durch das gemeinsameOrganisieren etwas zu ver-

ändern. Trans-Professionals wie Oskar, Michelle, Alecs und Sophie berichten,

ihrerseits Care von der trans Community erhalten zu haben. Sie beschrei-

ben Für_Sorge als Kreislauf. Damit dieser nachhaltig funktioniert, müssen

Leute nachrücken und dürfen Aktivist_innen nicht ausbrennen. Sorgearbeit

wird zwar von vielen als erschöpfend beschrieben, gleichzeitig aber wird ihr

transformativer und energiegebender Charakter deutlich.

Meine queer/feministische Haltung »Care ist politisch« fand nicht immer

Zustimmung. Einigen war es wichtig, Care und Aktivismus/Politik vonein-

ander abzugrenzen. Mit dem Aufbau von Caring Communitys berücksichti-

gen und betonen Care-Aktivist_innen, dass wir keine autonomen Subjekte,

sondern aufeinander angewiesen sind – alle, wenn auch in unterschiedlicher

Form. Einige der interviewten Aktivist_innen gaben aber auch zu verstehen,

dass sich niemand allzu lange in der »Hängematte« ausruhen dürfe, weil es

dafür nicht genug Ressourcen gebe. Gewissermaßen werden damit Forde-

rungen an die Betroffenen gerichtet statt etwa an den Staat. Manche Akti-

vist_innen versprechen sich von Trans-Selbsthilfe eine Politisierung der Nut-

zer_innen; manche davon wollen aber lediglich Informationen und Fürsorge

erhalten, ohne selbst aktivistisch tätig zu werden. Die unausgesprochene Er-

wartungshaltung gegenüber Care-Nutzer_innen/Umsorgten führt zu Abwer-

tungen und Moralisierungen und verhindert eine Care-Versorgung, die ohne

Gegenleistung auskommt.

Ich habe in diesem Kapitel gezeigt, wie herausfordernd der Aufbau von

Sorge-Gemeinschaften ist, da diese oft einen fluktuierenden Charakter ha-

ben. In diesem Prozess wird verhandelt, was als Care und was als Commu-

nity verstanden wird, ebenso, wie Fürsorge geleistet werden kann, ohne dass

sich die Sorgearbeiter_innen/Sorgenden überfordern und erschöpfen. Care-

Konzepte in trans Räumen sind nicht frei von Normativität, und es stellt eine

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Care trans_formieren

Herausforderung dar, selbstbestimmte Für_Sorge zu organisieren. So ist im

Trans-Aktivismus die Annahme eines Weges von A nach B, »zu sich selbst«,

prägend; viele Vorstellungen von Care, verstanden als Wegbegleitung, orien-

tieren sich an transnormativen Ideen. Nicht-binäre oder gender-fluide Ver-

ortungen werden dann oft als Abweichungen konstituiert.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Wege in eine sorgende Zukunft –

Trans_formation durch Care

In diesem Kapitel geht es um in die Zukunft gerichtete Care-Entwürfe, um

die Auseinandersetzungmit Zukunft und Utopien, die trans und nicht-binäre

Aktivist_innen anstoßen. Wie wird Zukunft imaginiert und hergestellt? Wel-

che Zukünfte entwerfen trans und nicht-binäre Aktivist_innen, und welche

Rolle spielen Sorge-Praktiken darin?

Dieses Kapitel schließt an Debatten um queere/trans Zeitlichkeit und um

eine Anthropologie des Zukünftigen an. Die Ansätze der Anthropology of the

Future und der Anticipatory Anthropology gehen davon aus, dass temporale Rea-

litäten kontinuierlich kollektiv hergestellt werden (Chakkalakal 2018: 9). Silvy

Chakkalakal erläutert, dass die Zukunft eine Gleichzeitigkeit von Möglichkei-

ten bereithält, Machtverhältnisse diese jedoch einschränken (ebd.: 13).

Eine Vielzahl trans- und queertheoretischer Ansätze setzen sich kritisch

mit Zeitlichkeit auseinander (Amin 2014). Jack Halberstam (2005) entwickelt

den Begriff Queer Time und argumentiert, dass queere Personen an hetero-

normativen Konzeptionen von Lebensläufen, Lebensentwürfen und Zeitlich-

keit scheitern und eigene emanzipatorische Zeitlichkeiten entwickeln.1 Strai-

ght Time gründe auf heteronormativen Vorgaben, was Zukunftsentwürfe und

Reproduktion angehe (Boellstorff 2007), Queer Time eröffne alternative For-

men des Lebens und In-der-Welt-Seins (Halberstam 2005).2 Neben der Kritik

an normativen Vorstellungen von Zeit widmen sich queere und trans Zugän-

ge zu Zeitlichkeit auch der Frage der Zukünftigkeit und der Utopien. Laut

1 Für Halberstam ist die Erfahrung der AIDS-Krise der 1990er-Jahre, insbesondere die

Erfahrung des Sterbengelassenwerdens, zentral für Queer Time und ein verändertes

Verhältnis zu Zukunft und Zeit (Halberstam 2005).

2 In der Debatte um queere Temporalitäten geht es auch um die Verwobenheit asyn-

chroner Temporalitäten und queerer Praktiken (Freeman 2007).

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Care trans_formieren

der Historikerin Hanna Hacker generierten queere Analysen anfangs vor al-

lem Aufrufe wie »No Future!« und den sogenannten Anti-Social Turn (Hacker

2018: 22).3 Der Queertheoretiker José Muñoz plädiert dafür, Utopien stattdes-

sen zu bejahen – allerdings gelte es, sie zu queeren: »Queerness is utopian

and there is something queer about the utopian (Muñoz 2009: 26).4 Halber-

stam (2005) argumentiert, dass insbesondere gender-nicht-konforme Perso-

nen die Erfahrung machten, aus dem Zeittakt zu geraten und ein Aufbrechen

der Grenzen zwischen Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft zu erleben. So

enthalte die Vielzahl an Überlebensstrategien, die trans Personen verwende-

ten, nicht nur solche, die Kohärenz in das eigene Leben brächten, sondern

auch solche, die geschlechtliche und zeitliche Diskontinuität erlaubten.

Ich werde in diesem Kapitel argumentieren: Die trans und nicht-binä-

ren Aktivist_innen, die ich interviewte, verstehen Care als Haltung, die sich

nicht nur auf trans/queere Communitys bezieht, sondern gesamtgesellschaft-

liche Fragen ins Zentrum stellt. Dabei entwickeln sie neue Rituale, Rhyth-

men und Formen von Für_Sorge, zum Beispiel Langsamkeit oder Sorge über

die eigene Generation hinaus. Zu Beginn (7.1) stelle ich eine_n Interview-

partner_in vor, die_er in ihrer_seiner Arbeit Zukünfte von Care imaginiert,

mobilisiert und herstellt. Im Jahr 2022 möchte Jay ein queer/feministisches

Retreat-Center für ausgebrannte Aktivist_innen eröffnen; langfristig verfolgt

Jay das Ziel, über Fragen von Care andere Formen des gesellschaftlichen Zu-

sammenlebens zu imaginieren. Jay mobilisiert Vergangenes und Zukünfti-

ges, um Sorge-Praktiken zu etablieren. Andere Interviewpartner_innen (7.2)

stellen bei ihren Zukunftsentwürfen die Transformation des eigenen Körpers,

der sozio-ökonomischen Situation oder der rechtlichen Lage von trans/nicht-

binären Personen ins Zentrum. In 7.3 widme ich mich jener dominanten Er-

zählung in trans Communitys, die nicht-binäre Praktiken in die Zukunft ver-

lagert, während sie trans Selbsthilfe in der Vergangenheit verortet; diese Er-

zählungwerde ich kritisch hinterfragen. Abschließend (7.4) argumentiere ich,

3 Queertheoretiker Lee Edelman argumentiert dafür, »Zukunft« zu verwerfen und sich

von heteronormativen Reproduktionsfantasien, die auf die Zukunft gerichtet sind, ab-

zugrenzen – und stattdessen ein zerstörerisches Potenzial zu entwickeln (Edelman

2004).

4 Muñoz argumentiert aus einer Queer of Color Kritik, dass ein Ablehnen der Zukunft

keine emanzipatorische Perspektive sei, wenn sie aufgrund struktureller Diskriminie-

rung nicht zugestanden wird (Muñoz 2009).

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Wege in eine sorgende Zukunft – Trans_formation durch Care 201

dass sich Sorgepraktiken des Zukünftigen zwischen der kollektiven Auseinan-

dersetzung mit Visionen, ökonomischen und rechtlichen Fragen sowie Dys-

topien bewegen.

7.1 »Es kann auch um mich gehen, während ich andere
unterstütze.« Sorgepraktiken des Zukünftigen

Schon vor Beginnmeiner Forschung kannte ich Jays Blog Virtual Retreat Center,

auf dem Jay Texte zum Thema Selbstsorge und Aktivismus teilt. Ich fragte

Jay für das Interview an, und wir blieben im Verlauf meiner Forschung im

Austausch. Jay hat Europäische Ethnologie und Gender Studies studiert und

arbeitet im Bereich Antigewalt und Antidiskriminierung. Seit einigen Jahren

bietet Jay Workshops zu Selbstfürsorge und Caring Communitys an. Einige

Monate vor dem Interview machte sich Jay selbstständig.

Für das Interview treffen wir uns mittags in einem Neuköllner Café. Das

Café ist gut besucht; als ich ankomme, sitzt Jay bereits an einem Tisch und

wirkt auf mich offen und ruhig. Zu Beginn des Interviews frage ich, wie Jay

zu den Themen Selbstsorge und Fürsorge gekommen sei. Jay erzählt, schon

sehr lange in selbstorganisierte Unterstützungsnetzwerke eingebunden zu

sein, insbesondere in Freund_innenschaften. Oft gehe es um eine Krise im

Leben, etwa in einer Beziehung, oder um Gewalt- und Diskriminierungser-

fahrungen. Jay sagt: »Damit habe ich angefangen, und es hat sich immer

durchgezogen. Das ist, wo ich herkomme.«

Auf die Idee, ein Retreat-Center aufzubauen, kam Jay durch eine Übung aus

einem Selbsthilfebuch. Darin sollte man drei Tätigkeiten aufschreiben, die

man als Kind, als Jugendliche_r und als junge_r Erwachsene_r gernemachte,

und sich jeweils die Frage stellen: »Hättest du daraus eine Karriere gemacht,

was wäre das gewesen?« Bei Jay kam raus, dass Jay ein queer/feministisches

Retreat-Center für ausgebrannte Aktivist_innen eröffnet hätte. Jay erzählt:

»Das kam von Butzen bauen, Häuser cool einrichten. – Und wenn ich dann

ein schönes Haus habe, was kommt da eigentlich rein?« Die Idee ließ Jay

nicht mehr los. Das war 2012. Jay gab sich zehn Jahre für die Realisierung

dieser Vision: »2022 eröffne ich ein Retreat-Center. Aber wie komme ich da

hin?« Erste Schritte waren der Aufbau des virtuellen Blogs sowieWorkshops

zur Vernetzung. Von Beginn an vertraut Jay darauf, dass jeder Schritt in

Richtung Retreat-Center führt. »Ich bin davon überzeugt, das wird es in fünf

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Care trans_formieren

Jahren geben. Ich habe keine Ahnung, wie es dazu kommen wird.« Neben

der In-fünf-Jahren-Vision hat Jay eine langfristige: »Wahrscheinlich wird

es in hundert Jahren eine wertschätzende Community geben. Fragen von

›Wie beziehen wir uns aufeinander?‹ werden anders gestellt und gestaltet

werden.« Auch hier weiß Jay nicht, wie sich diese Vision realisieren lässt, ist

jedoch überzeugt, dass sich kleine Beiträge dafür im Heute leisten lassen.

Jay nimmt erfreut wahr, dass sich insbesondere in Berlin immer mehr

Menschen mit Care und Aktivismus beschäftigen.

Bisher ist Jays Retreat-Center noch virtuell: Es gibt den Blog und eine

Facebook-Seite. Jay stellt fest, dass »Care aus einer queeren/trans dis-

kriminierungskritischen Perspektive« zugänglicher geworden sei durch

Onlineangebote. Für Jay selbst ist die Vernetzung über Facebook wich-

tig. Virtuelle Räume böten die Chance, »dass Menschen sich vernetzen

können, auch wenn sie nicht an einem Ort sind, und vor allem auch für

ländliche Strukturen«. Was jedoch fehle, sei ein Raum für Austausch: Jen-

seits »klassischer Selbsthilfeforen, die ja ein Care-Medium oder auch ein

Community-Care-Medium« seien, finde er wenig statt.

Dass sich Jay heute intensiv mit Care beschäftigt, sieht Jay in der eigenen

Biographie begründet: »Ich möchte anderen die Unterstützung geben,

die ich mir selbst gewünscht hätte, als ich eine Gewalterfahrung gemacht

habe.« Jay kann sich nicht vorstellen, auf Dauer in der ersten Reihe zu stehen

bei der Antigewaltarbeit. Jay fragte sich also: »Wie kann ich diese Art von

Arbeit oder Engagement unterstützen, ohne immer selbst die Unterstüt-

zung zu leisten? Mir wurde klar: Ich würde perspektivisch gerne Menschen

unterstützen, die andere unterstützen.«

Auch in aktivistische Räume möchte Jay intervenieren. Jay erzählt: »Ich

bin linksradikal sozialisiert, war lange in der autonomen Szene. Ich habe

gemerkt, das ist eine Form von Aktivismus, die weit weg von mir ist, weil

sie nicht caring ist.« Man müsse dort Leistungsansprüchen gerecht werden,

für viele Aktionsformen brauche man einen fitten Körper. Zudem stört

Jay die Ausrichtung auf Coolness und Performance. Jay fühlt sich in der

Antidiskriminierungs- und Antigewaltarbeit wohler: »Das ist für mich näher

an Menschen dran.«

Selbstsorge versteht Jay als eng mit Fürsorge verbunden. Nur auf sich

schauen und sich aus Aktivismus rausziehen – von dieser Darstellung von

Selbstsorge hält Jay nicht viel. Selbstsorge ist für Jay eine Frage der Haltung

und eine Praxis, die wenig mit To-do-Listen zu tun hat. Jay ergänzt: »Obwohl

es gut ist, Übungen, Techniken undAnsätze zu haben, die das unterstützen.«

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Wege in eine sorgende Zukunft – Trans_formation durch Care 203

Für Jay bedeutet Selbstsorge, sich mit Fragen wie diesen zu beschäftigen:

»Wie möchte ich leben? Wie möchte ich arbeiten? Wie möchte ich mich

durch dieWelt bewegen?Wiemöchte ich mich auf andere Menschen bezie-

hen, wie tut mir das gut, und was brauche ich dafür?« Selbstsorge berühre

jeden Aspekt des Lebens.

Selbstsorge und Fürsorge haben sich für Jay lange als sich ausschließend,

als Entweder-oder angefühlt: »Entweder ich unterstütze andere und stelle

mich selbst zurück – oder es geht ummich, dann fordere ich Unterstützung

ein oder versorge mich selbst. Es hat lange gebraucht, um dieses Entweder-

oder aufzulösen: dass es auch um mich gehen kann, während ich andere

unterstütze.« Um diese und weitere Dichotomien zu hinterfragen, sei die

Reflexion der eigenen Glaubenssätze wichtig: »Welche Glaubenssätze prä-

gen meine Form von Aktivismus, Engagement oder Arbeit? Was hält mich

davon ab, etwas anders zu machen?« Jay versteht die Auseinandersetzung

mit Selbstsorge und kollektiver Fürsorge als »eine Form von Widerstands-

praxis, ohne dass es gleich öffentlich deutlich wird. Mich mit diesen Fragen

zu beschäftigen – wie möchte ich leben, arbeiten, mich auf andere be-

ziehen, mich durch die Welt bewegen? –, das sind aktivistische Fragen.«

Elementar ist für Jay, dabei neoliberale normative Ideen von Selbstsorge

infrage zu stellen und zu zeigen, dass Selbstsorge auch etwas anderes

bedeuten, anders stattfinden kann. Oft bekomme man zu hören: »Geh mal

in ein Wellnesshotel, mach einen Yoga-Kurs und iss bio!« Jay erläutert:

»Kapitalismus profitiert von Self-Care, was Selbstoptimierung angeht: Ich

steh dann wieder fit und leistungsstark dem Arbeitsmarkt zur Verfügung.«

Auch Community-Care ist für Jay eine Frage der Haltung, nämlich die Hal-

tung eines »Zusammenhang[s] vonMenschen«. Oft blieben Fragen rund um

Care – »Wie möchten wir miteinander umgehen? Was ist uns da wichtig?«

– in Gruppen unausgesprochen, der Austausch darüber fehle. Jay ergänzt:

»Viele Selbstverständlichkeiten sind trotzdem da: ›Wir sind füreinander da,

wenn es wem schlecht geht.‹« Durch eine bewusste Beschäftigung mit Care

könne dieser Aspekt gestärkt werden, dann könnten Vereinbarungen und

Verabredungen getroffen werden.

Jay setzte sich schon lange intensiv mit zwischenmenschlicher Gewalt in

queeren Kontexten und mit verantwortungsvollen Communitys auseinan-

der. Als Jay einige Zeit in den USA lebte, beschäftigte sich Jay viel mit dem

Konzept Community-Accountability. In diesem Zusammenhang begegnete

Jay zum ersten Mal der Begriff Community – und Jay begann sich zu fragen,

was eine Community eigentlich ist und ausmacht. Jay spricht als Aufgabe an,

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Care trans_formieren

»Menschen in einer Community dazu zu bringen, sich dafür zu interessieren

und aktiv zu sein«.

»Wie möchten wir miteinander umgehen?« – diese Frage ist für Jay zentral.

Als Bausteine einer Caring Community nennt Jay, »sich verantwortungsvoll

zu verhalten, wertschätzend miteinander umzugehen, diskriminierungs-

sensibel zu sein, eigene Privilegien zu reflektieren, Raum fürmarginalisierte

Perspektiven zu schaffen«. Dazu gehöre auch, sich mit der Frage zu befas-

sen, was unter Solidarität und Kritik verstanden wird, und zu klären: »Was

brauchen wir, um im Dialog miteinander bleiben zu können?« Um im eige-

nen Alltag mehr Community-Care zu etablieren, lud Jay über mehrere Jahre

zum Sonntagsdinner und kochte für das eigene Umfeld. Jay wohnt allein

und vermisste das gemeinsame Essen in WGs und Hausprojekten: »erzäh-

len, im Kontakt sein – wo alle Themen und Inhalte möglich sind und was

kein Politgruppentreffen ist, bei dem klar ist, wozu ich mich austausche.«

Durch diese regelmäßigen Sonntagsdinner fühlt sich Jays Umfeld »mehr

wie Community an, weil sich alle über die Jahre ein bisschen kennengelernt

haben«. Dazu inspiriert haben Jay die regelmäßigen gemeinsamen Abend-

essen einer Community in der Bay Area in Kalifornien, wo Jay einst wohnte.

Mit dieser Community ist Jay heute vor allem über eine Whatsapp-Gruppe

verbunden: »Es ist klar, wir beziehen uns aufeinander, wissen voneinander

und organisieren viel zusammen.« Als eine gemeinsame Freundin Krebs

hatte, waren sie alle da, sprachen sich ab, teilten die Termine untereinander

auf. Jay erzählt: »Da ist Verbundenheit entstanden in der Zeit, Gespräche

untereinander: ›Wie geht es dir damit, was brauchst du jetzt, nachdem

du mit im Krankenhaus warst?‹ Das wird dann von jemandem anderem

geleistet, also dieser zweiten, dritten Reihe.« Alle, erinnert sich Jay, hätten

beitragen können, was sie konnten und gerne machten: »Wer kocht gerne,

und wer macht gerne den Papierkram? Wer ist wie nah an der Person dran,

und was ist dann möglich? Was kann ich machen, wenn ich die Person nicht

so gut kenne? «

Jay verortet sich als genderqueer. Bei der Bildungsarbeit versucht Jay, Me-

thoden für trans/queere Lebensentwürfe zu finden. Von Bedeutung seien

neben der Diversität von Körpern auch Fragen rund um Familienentwürfe.

Jay erzählt: »Für mich als genderqueere Person stellt sich die Frage: Wie

kann ich meine Herkunftsfamilie mitdenken? Gehe ich davon aus, dass

meine Herkunftsfamilie, wenn mir was zustößt, automatisch für mich da

ist, dass Sachen aufgefangen werden?« Die Herkunftsfamilie funktioniere

nicht automatisch als sorgende Gemeinschaft oder als Ort, an dem Care

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Wege in eine sorgende Zukunft – Trans_formation durch Care 205

stattfinde. Zudem hätten viele queere und trans Personen keine eigenen

Kinder, Pflege müsse also anders organisiert werden.

Care-Aktivismus reicht in Jays Verständnis über die eigene Lebenszeit hin-

aus. Diesbezüglich ist Jay inspiriert von der Gruppe Generation 5, die dafür

kämpfe, dass es in fünf Generationen keine sexualisierte Gewalt gegen Kin-

der mehr geben wird. »Das hat mich anfangs durcheinandergebracht, dass

es Ziele geben kann, die über die eigene Generation hinausgehen«, erinnert

sich Jay. Angeschlossen hätten sich einige Fragen: »Welche Vision habe ich

eigentlich? […]Was davon lebe ich heute schon? – Und dann zumerken, dass

ich mir natürlich eine Caring Community in der utopischen Gesellschaft

wünsche. Was heißt das eigentlich, und welche positiven Formulierungen

finde ich dafür? Und warummache ich das jetzt gerade nicht? Wie kann ich

das stärker leben? Welche Veränderungen entstehen, wenn ich nicht nur

ankämpfe gegen das, wogegen ich bin, sondern auch stärker praktiziere,

wofür ich bin?«

»Wie stelle ich mir Gesellschaft in hundert Jahren vor?« Bei dieser Visio-

nenübung in Jays Workshops geht es Jay auch um die Frage »Wer kommt

da drin vor und wer nicht?« Diese Frage beschäftigt Jay: »Community-Care

birgt immer dieselbe Gefahr wie in Finanz-Coops – die laufen gut, wenn

viele Menschen beteiligt sind, die Geld reinbringen. Bei Community-Care

gibt es eine ähnliche Gefahr: dass sich Menschen finden, die alle gut in

der Lage sind, für andere zu sorgen, die die entsprechenden Kompetenzen

und emotionalen Fähigkeiten haben – und dass da Menschen rausfallen.

Ich kann mit meinem Umfeld anfangen: Wer kommt gar nicht in meinem

Umfeld vor? Wer hat keinen Zugang zu einer aktivistisch organisierten

Community-Care?«

Eine weitere Herausforderung besteht laut Jay darin, »wirklich auf eine

radikale Art und Weise fundamental zu gucken, wie machen wir Dinge

tatsächlich anders«. Es sei leichter, »auf das zurückzugreifen, was die

Gesellschaft dafür anbietet: doch das Geld zu finden, um eine Zusatzalters-

vorsorge oder eine Krankenversicherung abzuschließen, mit der ich zu

Heilpraktiker_innen gehen kann; oder mir selbst etwas zu gönnen, um mir

das Gefühl zu geben, mich zu belohnen«. Die Hürde für eine andere Care

bestehe darin, »wie schwierig es uns in dieser Gesellschaft gemacht wird, es

anders zu machen«. Dies hänge auch von Privilegien ab, also davon, ob ich

Ressourcen nutzen könne, die vom Staat oder der Herkunftsfamilie bereit-

gestellt würden. Um andere Care-Modelle zu entwickeln, müsse man sich

mit existenziellen Fragen beschäftigen; stattdessen, so Jay, »reproduzieren

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Care trans_formieren

wir, was in der Gesellschaft vorgelebt wird: Im Zweifelsfall kümmere ich

mich doch um mich selbst oder versuche, mich zu optimieren, um noch

besser zu werden. Oder, genderspezifisch: Ich darf mich nicht so sehr um

mich kümmern, ich muss mich vor allem um andere kümmern.«

Ein weiteres Problem sieht Jay in der kulturellen Aneignung von Care-

Praktiken durch weiße Personen: »Wo kommen Self-Care-Techniken her?

Welche Widerstandspraktiken sind damit verbunden?« Die Aneignung von

Selbstsorgepraktiken äußere sich ganz unterschiedlich, zum Beispiel: »Ich

kriege Gespräche über Yogakurse mit, in denen positiv betont wird, dass es

wenig um spirituelle Aspekte geht. Meistens werden diese Kurse vonweißen

Personen geleitet.« Es gelte, so betont Jay, sich mit den Geschichten der

Praktiken, zum Beispiel Yoga, zu beschäftigen: »Vonwemwurde es geprägt?

Wie sind die Ansätze durch die Welt gereist? Wo wurde es geklaut und wo

weitergegeben?« Jay nimmt »eine Shoppinghaltung [wahr] […]: Ich kann in

alles reinschnuppern und mich mit allem beschäftigen. […] Dass jeder An-

satz eine Geschichte hat und aus einem bestimmten Kontext kommt – wird

das verstanden?« Jay kritisiert die Haltung »Ich kann alles konsumieren und

bastele es mir zusammen, wie ich es gerne hätte«. Als Alternative schlägt

Jay vor, auf »Spurensuche zu gehen, noch mal genauer hinzugucken«: »Wel-

che anti-klassistischen Praktiken gab es in meiner Herkunftsfamilie immer

schon? Was ist ein Wissen von Frauen, das weitergegeben wurde, das nicht

normativ war oder das als Widerstandspraxis gedacht war?« Jay selbst sei

mit der eigenen Großmutter zum Thema Kräutersammeln ins Gespräch

gekommen – eine für sie wichtige Praxis.

Als ich nach den Auswirkungen von Professionalisierung frage, antwortet

Jay, selbst zu den »Professionalisierten« zu gehören. Das langfristige Ziel

sei allerdings, sich selbst überflüssig zu machen: »Es kann nicht das Ziel

sein, dass ich Umstände kreiere, in denen es notwendig ist, dass ich was

zu Selbstsorge oder Community-Care vermittle oder anbiete.« Jays Ziel ist:

»Communitys, Gruppen oder Einzelpersonen darin zu unterstützen, selbst

was aufzubauen. Ich begleite einen Prozess, in dem sie sich mit Themen

auseinandersetzen, sich Fragen stellen und Vereinbarungen treffen.«

Jay, inzwischen selbstständig, verdient mit dem Thema Community-Care

Geld. Folglich stellten sich Fragen der Finanzierung: »Wenn ich einen Wo-

chenendworkshop anbiete, wie viel darf der kosten, sodass möglichst viele

daran teilnehmen können? Wie viel brauche ich, um mich finanzieren zu

können?« Zwar gebe es grundsätzlich staatliche Fördermöglichkeiten, aber

sie seien kaum zugänglich, da »das Thema Self-Care oder Community-Care

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Wege in eine sorgende Zukunft – Trans_formation durch Care 207

im Aktivismus nicht so trendy ist, dass viele Stiftungen sagen würden:

›Oh, das wollen wir viel fördern!‹« Professionalisierung, sagt Jay, führe zu

Hierarchien. So richteten in den Workshops alle den Blick auf Jay, es sei

schwierig, Austausch zu organisieren. Deswegen findet Jay Räume wichtig,

»die nicht mit so viel ›Professionalität‹ aufgeladen sind«.

Auf meine Frage nach etwaigen Gegner_innen antwortet Jay lachend: »Wer

könnte etwas dagegen haben – gegen Selbstsorge? Aber vielleicht findet

dadurch viel Veränderung statt – was aber nicht mitzukriegen ist –, und

plötzlich ist eine kritische Masse erreicht.« Wir beenden das Gespräch

herzlich, und noch Tage später gehen mir neue Ideen und Fragen im Kopf

herum.5

Das Thema Care ist ein Lebensthema von Jay: Es begleitet Jay das ganze

bisherige Leben hindurch, und es weist in die Zukunft; es zieht sich durch

Jays Biographie und ist sowohl in Jays freiberuflicher Tätigkeit als auch in

Jays Freund_innenschaften von höchster Relevanz. Jay beschreibt sich als

in der Vergangenheit in selbstorganisierten Räumen verortet, sieht sich in

der Gegenwart eher in der professionellen Sorgearbeit – und hofft, sich in

der Zukunft als Sorgearbeiter_in überflüssig machen zu können. Jay hebt

hervor, dass Erfahrungen mit Fürsorge in selbstorganisierten Räumen die

Grundlage der eigenen freiberuflichen Selbstständigkeit bildeten. Wie

auch mehrere andere Interviewpartner_innen kann Jay das Wissen und

die Praktiken, die sich Jay in ehrenamtlichen Kontexten angeeignet hat,

freiberuflich umsetzen.6

In Jays Sorgearbeit spielen Vorstellungen des Zukünftigen eine große Rolle. In

Workshops und Supervisionen stößt Jay kollektive Auseinandersetzungenmit

Zukünften an und arbeitet mit Visionenübungen, individuellen und kollekti-

ven. Die Umsetzung einer Vision versteht Jay als einen langsamen Prozess,

der Zeit brauche. Veränderungen seien nicht zwingend von außen erkennbar.

Jay mobilisiert Zukunftsvisionen, um bereits im Hier und Jetzt Veränderun-

gen imMiteinander – imSinne von:mehr Care – anzustoßen. Zudem verfolgt

Jay eine eigene Vision: die eines Retreat-Centers. Vor fünf Jahren startete Jay

online, 2022 soll es eröffnen. Virtuelle Praktiken helfen Jay, diesen zukünfti-

gen Care-Ort in die materielle Welt zu übersetzen. Jay entwickelt Visionen,

5 Das Interview führte ich im November 2017.

6 Zu queerem Selbstunternehmer_innentum vergleiche Kapitel 4, »Zwischen selbstsor-

gender Fürsorge und Selbstunternehmer_innentum«.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Care trans_formieren

um etwas, das noch nicht da ist, zu sehen, und hat das Vertrauen, dass die-

se Vision Wirklichkeit werden wird. Auch dafür, für sich selbst, nutzte Jay

eine Visionenübung: um die eigene berufliche Zukunft zu imaginieren und

zu klären, wie Jay die eigenen Fähigkeiten und Wünsche nutzen kann, um

ein Projekt zu entwickeln und zu verwirklichen. Interessant ist, dass Jays Vi-

sion, ein Retreat-Center für ausgebrannte Aktivist_innen, nicht vorbeugend

wirken wird, sondern eher eine Form der Heilung verspricht.

Jay entwickelt das Bild mehrerer Reihen an Sorgearbeiter_innen, um da-

mit unsichtbare Formen von Care und Aktivismus sichtbar zu machen. Dem-

nach sind Care-Aktivist_innen der ersten Reihe – zum Beispiel nahe Unter-

stützer_innen, Sozialarbeiter_innen oder Pfleger_innen – unmittelbar invol-

viert, sie stehen mit der zu unterstützenden Person in Kontakt; sie können

sich umdrehen, um sich von der zweiten Reihe Care-Aktivist_innen unter-

stützen zu lassen. Jay sieht sich selbst nach vielen Jahren in der ersten, nun

in der zweiten Reihe undwill sich um jene kümmern, die von der Arbeit in der

ersten Reihe erschöpft sind. Das Bild, das Jay anbietet, ist hilfreich; es macht

deutlich, dass Care ein Netz oder ein Kreislauf ist und dass auch Sorgearbei-

ter_innen Fürsorge benötigen. Jay entwickelt darin eine neue Rolle: die der

Sorgearbeiter_innen der zweiten und dritten Reihe, die Sorgearbeiter_innen

unterstützen. Ich frage mich, ob sich dieses Bild erweitern oder verkompli-

zieren lässt: Wird die dritte Reihe von einer vierten Reihe unterstützt? Wer

entscheidet, wer in der ersten und wer in der zweiten Reihe steht? Sind die

Reihen festgelegt oder wird regelmäßig durchgewechselt? Ich vermute, dass

der Platz, den die Einzelnen einnehmen, davon abhängt, welche Arbeit sie

sich vorstellen und übernehmen können. Hängt er außerdem davon ab, ob

ausreichend Personen in der ersten Reihe stehen, um eine zweite aufzuma-

chen? Es ist eine Frage der Aushandlung und der Kommunikation, vermute

ich. Jay betont, dass sich die Geben-Nehmen-Dichotomie auflösen lasse,wenn

die Sorgenden auf ihre Selbstsorge achteten und ihrerseits umsorgt würden.

Jay grenzt sich von Selbstsorgeaktivitäten ab, in denen es um Konsum

geht und die nicht allen Menschen zugänglich sind. Jay geht es darum, For-

men von Selbstsorge zu entwickeln, die nicht kommerzialisiert sind. Selbst-

sorge versteht Jay als eine Frage der Haltung. Eine Haltung zu kultivieren,

ist ein langfristiger Prozess. Jay stellt diese langsame Auseinandersetzung

mit der eigenen Haltung und die kreative Neuschöpfung eigener Selbstsor-

gerituale der To-do-Liste, die sich abhaken lässt, gegenüber. Klar wird: Es

braucht Recherchen, Kreativität und Geduld, um Sorgepraktiken zu entwi-

ckeln. Temporalität taucht hier erneut als Thema auf: bei der Spurensuche in

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Wege in eine sorgende Zukunft – Trans_formation durch Care 209

der Vergangenheit, um Sorge-Praktiken für die Zukunft zu schaffen. Deutlich

wird auch die Bedeutung therapeutischerMethoden für diese Form von Care-

Aktivismus, beispielsweise die Reflektion von Glaubenssätzen; deren Verän-

derung steht für Jay in enger Verbindung mit den Möglichkeiten, neue For-

men der Selbstsorge zu entwickeln. Für Jay beginnt Care mit der Arbeit an

der eigenen Biographie.

Sorgende Netzwerke aufbauen – das ist ein Ziel von Caring Communitys,

das Jay beschäftigt. In Jays Vision geht es darum,Care verbindlich jenseits von

Liebesbeziehungen und Familienverhältnissen zu organisieren. Insbesonde-

re queere und trans Menschen könnten selten auf Care vonseiten der eige-

nen Herkunftsfamilie zugreifen; auch Care im Alter müsse anders organisiert

werden, da die Pflege durch eigene Kinder nicht die Norm sei. Ein wichtiger

Aspekt von Community-Care ist für Jay, dass Austausch stattfindet. Jay ist

begeistert von den Wissensnetzwerken, die virtuell entstehen, vermisst aber

Räume für Austausch jenseits klassischer Selbsthilfeforen. Es geht Jay also

auch um ein konkretes Aushandeln von Sorgebeziehungen und -dynamiken.

Jay liefert eine sehr klare und reflektierte Selbsterzählung. Im Gespräch

mit Jay kommen mir meine eigenen Gedanken ungeordnet vor, als würden

sie sich überschlagen. Jay spricht langsam und achtsam, in fast druckreifen

Sätzen. Ich würde diese Form des Kommunizierens als Doing Achtsamkeit

oder als Sprache der Achtsamkeit beschreiben. Die Form des Care- und acht-

samen Aktivismus, die Jay organisiert, zeigt sich im Interview. In Jays Arbeit

geht es viel um die Verbalisierung von Unausgesprochenem, darum, Sorge-

bedarfe, -beziehungen und -haltungen zu reflektieren und miteinander zu

besprechen. Ich frage mich, wie damit umgegangen werden kann, dass nicht

alle Menschen die gleichen Voraussetzungen dafür haben, eigene Wünsche

und Erfahrungen in Worte zu fassen.

Jay versucht, die eigene Vision kollektiv umzusetzen, organisiert vieles

aber doch allein. Wie entsteht Community für Community-Care? Dies ist ein

Hauptaspekt in Jays Arbeit: andere Personen zu mobilisieren, sich für das

Thema zu interessieren. Er berührt auch Jays eigene Erfahrung in der freibe-

ruflichen Arbeit: dass man zeitweise allein ist mit den eigenen Visionen. Das

Thema selbstorganisierte Fürsorge ist politisch aufgeladen. »Was ich schon

immer gemacht habe, wird nun bezahlt« – eine typische Erzählung queerer

Selbstunternehmer_innen?7

7 Vergleiche Kapitel 4, »Zwischen selbstsorgender Fürsorge und Selbstunternehmer_in-

nentum«.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Care trans_formieren

Jay nutzt Begriffe wie Caring Communitys oder Community Accountabi-

lity, um in Workshops Techniken weiterzugeben, mit denen Personen anders

über Care nachdenken können. Diese und weitere Konzepte, mit denen Jay

arbeitet, stammen aus dem englischen Sprachraum, auch der Begriff Com-

munity. Begriffe, wie Caring Communitys oder Community Accountability,

werden dynamisch entwickelt, sie transformieren sich laufend. In Jays Erzäh-

lung werden transnationale Netzwerke sichtbar; Sorge-Ideen wandern weiter

und werden in einem neuen Kontext anders gedacht. Ich frage mich, ob da-

bei bisweilen neue Begriffe für alte Praktiken verwendet werden. Entwickeln

freiberufliche Trainer_innen – ähnlich wie Wissenschaftler_innen – neue Be-

griffe, um sowohl neue Debatten anzustoßen als auch durch ein Alleinstel-

lungsmerkmal eine Nachfrage nach Workshops zu schaffen?

Jay entwickelt ein professionalisiertes Vokabular zu persönlichen und inti-

menThemen; hierbei entsteht eine interessante Spannung zwischen Intimität

und Professionalität. Dass Jay eine professionalisierte Variante von Sorgear-

beit leistet, zeigt sich auch in ihrer äußeren Form: Statt in einer Kneipe wird

in einem Seminarraum im Stuhlkreis mit Moderationskarten und Flipchart

über Care gesprochen. Jay erscheint als Expert_in für Themen, die uns al-

le etwas angehen. Trainer_innen wie Jay professionalisieren sich, staatliche

Förderungen für Jays oder ähnliche Angebote gibt es allerdings kaum. Die

Hierarchien, die durch Professionalisierung entstehen, sieht Jay kritisch. Die

eigene Rolle versteht Jay als Prozessbegleitung –mit dem Ziel, sich als solche

überflüssig zu machen; gleichzeitig muss Jay mit dieser Arbeit Geld verdie-

nen. Hier zeigt sich für mich die Notwendigkeit, in Zukunft andere Care-

Modelle zu entwickeln, die eine Alternative zur (prekären) Selbstständigkeit

bieten.

Zusammenfassend geht es Jay um Transformation durch Für_Sorge: so-

wohl um eine Veränderung der eigenen Haltung und Werte als auch um ge-

samtgesellschaftlichen Wandel. Aktivist_innen in diesem Feld beschäftigen

sich mit grundlegenden Fragen zu Arbeit, Beziehungen und Lebensverhält-

nissen und schaffen Visionen, die langsam die Welt verändern können. Im

Sinne des präfigurativen Aktivismus werden diese Visionen bereits im Hier

und Jetzt in kleinen Communitys aufgebaut und erprobt (Haunss 2011). Als

Schlüssel für eine gesamtgesellschaftliche Transformation gelten für Jay die

Arbeit am Selbst und die Transformation von Beziehungen und Subjektivitä-

ten. Jay arbeitet mit Visionen von Care, die mehrere Generationen umfassen.

Der Dimension Zeit und der Langsamkeit spricht Jay eine bedeutende Rolle

zu: Transformation braucht Zeit und Sorge-Netzwerke brauchen Kontinuität.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Wege in eine sorgende Zukunft – Trans_formation durch Care 211

7.2 Trans und nicht-binäre Zukünfte zwischen ökonomischer,
körperlicher und rechtlicher Trans_formation

ImRahmen dieser Studie kam ichmit trans und nicht-binären Aktivist_innen

über Vorstellungen von Zukunft ins Gespräch. Die Zukunftsentwürfe meiner

Interviewpartner_innen bewegten sich zwischen positiven körperlichen, öko-

nomischen und rechtlichen Trans_formationen und dystopischen Entwick-

lungen. In diesem Unterkapitel möchte ich diese Perspektiven in ihrer Diver-

sität vorstellen und diskutieren.

In den Trans Studies gibt es eine Vielzahl an Auseinandersetzungen mit

Zeitlichkeit und Care. Transtheoretiker_in Hil Malatino (2019) setzt sich in

dem Essay »Future Fatigue. Trans Intimacies and Trans Presents (or How

to Survive the Interregnum)« kritisch mit normativen trans Zukunftsnarrati-

ven auseinander. In hegemonialen Erzählungen zur medizinischen Transiti-

on werde eine idealisierte Form der Zukunft versprochen, frei von Leiden und

Zweifeln. Diese Erzählungen würden sowohl von Anbieter_innen geschlechts-

angleichender Operationen verbreitet als auch von trans Youtuber_innen, die

ihre Erfahrungen mit Hormonen und OPs teilten, medizinisches Wissen zu-

gänglich machen und körperliche und emotionale Veränderungen dokumen-

tieren (Malatino 2019: 636).8 Hil Malatino schreibt: »The folks composing,

editing, and posting the vlogs are engaging in forms of care labor for and

on behalf of trans communities, documenting their own experience to edu-

cate and potentially mitigate feelings of isolation and anomie.« (Ebd.) Diese

Sorgearbeit der trans Youtuber_innen werde häufig von einer spezifischen

affirmativen Zukunftsorientierung begleitet. Wie Jordan E. Miller in seiner

Studie zur transmännlichen Vlogsphere zeigt, sind deren Narrative häufig

von transnormativen Annahmen geprägt, insofern sie ein bestimmtes Bild

verbreiteten, wie eine Transition auszusehen habe und wie trans Personen

in der Zukunft aussehen würden (Miller 2019).9 Dadurch werde die Diversi-

tät von trans Personen unsichtbar gemacht, was negative Auswirkungen für

8 Zu beachten ist, dass der Artikel sich auf den US-amerikanischen Kontext bezieht, wo

ein Großteil der trans Menschen OPs – die dort sehr viel stärker ökonomisiert sind als

im deutschsprachigen Raum – selbst bezahlen müssen.

9 Laura Horak (2014) baut auf die Studie von Tobias Raun auf, schaut sich die Narrative

rund umhormonelle Transition genauer an und entwickelt das Konzept der »Hormone

Time«.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Care trans_formieren

trans Personen habe, die sich außerhalb der Männlich-weiblich-Binarität ver-

orteten, keine medizinischen Interventionen wünschten oder keinen Zugang

dazu hätten (ebd.). Hil Malatino weist darauf hin, dass nur wenige trans Per-

sonen die vermittelten Ideale jemals erreichten, und spricht in diesem Zu-

sammenhang von »trans exceptionalism« (Malatino 2019: 642). Vielen trans

Personenwerde auch langfristig die geschlechtliche Anerkennung verweigert,

und/oder sie erreichten keine »erfolgreiche Transition« (ebd.). Malatino plä-

diert deswegen für Formen von Fürsorge zwischen trans Personen, die es ih-

nen im gegenwärtigen Moment, im Jetzt, ermöglichten, Selbstliebe und ge-

genseitige Anerkennung zu kultivieren.

Einigen Interviewpartner_innen fällt es schwer, über die eigene Zukunft

nachzudenken. Rahel betont im Interview, dass sie intensiv Selbstsorge prak-

tiziert, um die Tage zu überstehen. Sie erklärt: »Manchmal ist es gerade zu

viel im Hier, was schwierig ist. Das verhindert, zu träumen und Utopien zu

entwickeln.« Ein Gefühl der Unsicherheit belaste sie: »Wie wird es in fünf Jah-

ren sein oder in einem dreiviertel Jahr?«10 Eine prekäre Gegenwart erschwert

es, Pläne für die Zukunft zu schmieden.11 Rahel bedauert dies, was darauf

hindeutet, dass Utopien zu entwickeln von ihr als stärkend empfunden wird.

Auch Nina, die von ökonomischer Unsicherheit und sozialer Isolation be-

troffen ist, fällt der Blick in die persönliche Zukunft schwer. Auf meine Frage,

wo sie sich in zehn Jahren sieht, antwortet sie:

»Ich schau eigentlich nicht so weit. Das Einzige, wenn ich in zehn Jahren

schaue – manchmal denk ich daran, wie ich vielleicht in zehn Jahren aus-

sehe. Aber sonst denk ich nicht so weit. […] Ich kann auch nichts mit Jahren

anfangen: wie alt du bist und so. Seit vier Jahren sagtmir das nichtsmehr, ich

fühle mich nicht so, wie ich die Zahl sehe. Ich bin wahrscheinlich auch noch

nicht so alt. Ich bin wahrscheinlich immer noch in der Pubertät, vielleicht

hört die auch gar nie auf, keine Ahnung. [lacht] Das Einzige, was du merkst,

wenn du älter wirst, ist der Körper, der vielleicht etwas mehr schmerzt. […]

Vielleicht wirst du auch ein bisschen weise im Geist. Sonst werde ich wohl

immer dieselbe sein, dasselbe Kind und so. [lacht] […] In zehn Jahren … – kei-

ne Ahnung.Wäre gut natürlich, wenn ich spätestens in zehn Jahren auf mei-

10 Zu den Care-Perspektiven und -Praktiken von Rahel vergleiche Kapitel 4, »Zwischen

selbstsorgender Fürsorge und Selbstunternehmer_innentum«.

11 Eine weitere Verunmöglichung von Zukunftsvisionen kann zudem auch mit dem Feh-

len älterer trans Menschen als Vorbilder verbunden sein.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Wege in eine sorgende Zukunft – Trans_formation durch Care 213

nen eigenen Beinen stehen und mein Leben selbst finanzieren kann. Aber

das sollte eigentlich schon vorher geschehen.«

Für Nina, die vor vier Jahren, in ihren Vierzigern, eine Hormontherapie be-

gann, sind Fragen zur Zukunft schwierig zu beantworten. Die Zeitlichkeit

scheint sich seitdem verändert zu haben, ihre Erzählung wirkt wie ein Zeit-

raffer: In einem Satz bringt sie ihre Kindheit, ihre Pubertät und ihr Älterwer-

den zusammen, alle Lebensphasen verbinden sich miteinander. Es lässt sich

hier von Trans Zeitlichkeit sprechen, insofern gängige cis-normative Vorstel-

lungen von Alter nicht greifen (Lau 2016). Nina interessiert sich dafür, wie

sie in zehn Jahren aussehen wird. Während des Interviews spricht sie immer

wieder an, dass sie das Gefühl habe, nie zu hundert Prozent »eine Frau« zu

werden. Auch nach einer geschlechtsangleichenden Operation werde sie die-

ses Ziel nicht erreichen: »Ich werde nicht an das Ziel kommen, denn ich kann

nie eine Frau sein. Ich kann nie ganz eine körperliche Frau sein, ich kann kei-

ne Kinder gebären, das wird nie kommen. Ich werde nicht an das Ziel kom-

men, wie ich mich vielleicht fühle.« Ninas Situation ist eine prekäre: Nach

ihrem Coming-out verlor sie aufgrund von trans Feindlichkeit ihre berufliche

Anstellung sowie einen Großteil ihrer sozialen Kontakte.12 Seit vier Jahren be-

wirbt sie sich erfolglos um Jobs, aktuell versucht sie, sich als Reinigungskraft

selbstständig zu machen. Sie erhofft sich, spätestens in zehn Jahren vom So-

zialamt unabhängig zu sein. Für Ninas Perspektive scheint mir Hal Malatinos

Idee der Zukunftserschöpfung zutreffend: die Erschöpfung transnormativer

idealer Zukunftsvorstellungen, die nur wenige trans Personen jemals errei-

chen können (Malatino 2019).13

Auch Sophie beschäftigt die eigene körperliche Transition in den kom-

menden zehn Jahren. Diese zu feiern, ist für Sophie Selbstsorge:

»Gleichzeitig ist Self-Care auch…–Es ist peinlich, sichmit 26darüber zu freu-

en, dass mir Brüste wachsen; das ist etwas, das man mit 14-jährigen Mäd-

chen gleichsetzt. Das würde ich nichtmit allen cis Freund_innen teilen. Aber

im trans Umfeld ist das normal, sich darüber zu freuen, das zu teilen, wenn

man möchte.«

12 Vergleiche Kapitel 3, »›Da wirst du von mir aber eine ganz andere Geschichte hören.‹

Trans Prekarität, Klasse und Care«.

13 So scheitert sie in ihrer Erzählung an heteronormativen Zeit- und Zukunftsvorstellun-

gen.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Care trans_formieren

In Sophies Erzählung wird, ähnlich wie bei Nina, eine trans Zeitlichkeit spür-

bar. So freut sie sich mit 26 über eine körperliche Entwicklung, die in der cis

Zeitlichkeit mit Teenagerinnen in Verbindung gebracht wird. Das Zitat zeigt

zudem: Care eröffnet Räume für trans Zeitlichkeit.

Mehrere Interviewpartner_innen äußern die Beobachtung, dass für trans

Personen trans Care-Räume nach einer körperlichen Transition nicht mehr

wichtig seien.14 Sophie geht hingegen davon aus, dass trans Räume für sie

auch in Zukunft eine große Rolle spielen werden: »Ich glaube, es wird auch in

zehn Jahren, wenn das Transitionsverfahren hinter mir liegt, eine große Hil-

fe sein – außer wir erleben eine gesellschaftliche Revolution in den nächsten

zehn Jahren, aber das glaube ich nicht.« Allerdings ist sie sich unsicher, ob sie

in zehn Jahren noch transpolitisch aktiv sein kann. Es hänge »davon ab, wie

lange ich mir Aktivismus noch leisten kann«. Aktuell sei ihre ökonomische

Situation prekär; mit einer Dreißig-Stunden-Woche hätte sie mehr Zeit für

Aktivismus als heute. Sophie kann sich vorstellen, nach einer grundlegenden

Reform des Transsexuellengesetzes (TSG) auszusteigen: »dass ich das Gefühl

habe, okay, es gibt in der trans Bewegung nur noch marginal Dinge zu verän-

dern.« Zwar hält sie eine solche Entwicklung für unrealistisch, trotzdem ist

sie skeptisch, was ihre eigene Zukunft im trans Aktivismus betrifft. Denn Ak-

tivismus sei »vor allem eine Zeitfrage und wie lange man noch Energie hat«.

Für viele trans Aktivist_innen in der Schweiz und in Deutschland, die ich

interviewte, stehen rechtliche Veränderungen in der Zukunft imMittelpunkt.

In Deutschland ist die Reform des Transsexuellengesetzes (TSG) ein zentra-

les Anliegen sowie die Dritte Option. Zum Zeitpunkt meiner Forschung (2016

bis 2018) erarbeiteten unter anderem trans Aktivist_innen, die ich interview-

te, einen Vorschlag für einen neuen Gesetzesentwurf zum TSG und erhofften

sich ein reformiertes Gesetz für den nächsten Koalitionsvertrag.15 Sophie fand

es ermächtigend, an einem Gesetz mitzuarbeiten. Dass die TSG-Reform eine

breite öffentliche Unterstützung erfahren wird, glaubt sie nicht. Sie betont:

»Ich glaube, die Ehe für alle hatte eine hohe gesellschaftliche Unterstützung,

eine TSG-Reform findet beim Otto Normalverbraucher nicht unbedingt so

eine hohe Zustimmung.« Sie ist schockiert, dass sich das Gesetz so lange

14 Zur Debatte um trans Personen, die trans Räume nach ihrer Transition verlassen, ver-

gleiche Kapitel 6, »Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen – von der Isolation zur

Kollektivierung von Care«.

15 Auch im Juni 2020war dieReformnochnicht umgesetzt (BundesverbandTrans* 2020).

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Wege in eine sorgende Zukunft – Trans_formation durch Care 215

halten konnte: »Es ist aus den 80er-Jahren – und wir haben jetzt 2017. Je-

des Mal, wenn gegen das TSG vom Bundesverfassungsgericht geklagt wurde,

hat die Bewegung gewonnen und der Staat verloren. Ich find krass, dass es

immer noch in Kraft ist, wenn auch ziemlich entkräftet.« Insbesondere der

Gutachtenzwang gehöre abgeschafft, auch aufgrund der Kosten: »Ja, es gibt

Prozesskostenhilfe für Leute, die es sich wirklich nicht leisten können. Aber

mit welchem Recht nehmen wir Beträge zwischen 2000 und 5000 Euro von

Leuten weg, die es sich gerade so leisten können?« Sophie resümiert: »Rol-

lenbilder ändern sich schneller als Gesetze, und gleichzeitig werde ich die

TSG-Reform wahrscheinlich persönlich mehr feiern als die Ehe für alle.«

Sophie sieht die Zukunft als potenziell dystopische:

»Sollte es passieren, dass die AfD in Deutschland an die Macht kommt und

mir die politische Situation nicht mehr geheuer ist in Deutschland, gehöre

ich eher zu den Leuten, die versuchen werden, nach Kanada oder woanders-

hin auszuwandern, als hier aktiv zu bleiben. […] Meine eigene Kapazität hat

Grenzen und auch das, was ich bereit bin, für die Bewegung zu opfern. Ich

bin bereit, viel Zeit und Energie reinzustecken, aberwenn es irgendwann um

Eingesperrt-Werden, Tod oder Flucht geht, dann entscheide ich mich eher

für Flucht.«

Als weiteren möglichen Grund, dem Aktivismus unter Umständen den Rü-

cken zu kehren, nennt Sophie die eigene Belastungsgrenze:

»Vielleicht überfordert mich die Außenwelt und Gesellschaft, und ich suche

meine nette Kommune, in die ich mich zurückziehe. Ich bin psychisch und

stresstechnisch anfällig. Ich könnte mir vorstellen, wenn die Gesellschaft

nicht somacht, wie ichmöchte, irgendwann zu resignieren undmir eine un-

abhängige Gruppe zu suchen, in der ich relativ geschützt vor der Außenwelt

existieren kann, ohne mich angegriffen zu fühlen.«

Auch die trans Organisation Trans-Hilfemacht sich über die Zukunft Gedan-

ken, über die von Trans-Hilfe und die der trans Menschen in der Schweiz.

Oskar erzählt mir, dass sich die Trans-Hilfe-Aktiven jährlich zu einem Retreat

treffen, in einem am See gelegenen Ferienhaus eines Kollegen, und Zukunfts-

fragen besprechen: »Wie geht es mit uns weiter in Zukunft – nicht nur, was

macht man nächstes Jahr, sondern die nächsten drei Jahre –, wohin will sich

der Verein entwickeln?« Alecs, Rechtsberater bei Trans-Hilfe, vermutet, dass

sich in der Schweiz in den nächsten zehn Jahren transpolitisch viel bewegen

wird: »Ich sehe, was sich alles bewegt und wie viele offene Türen wir einren-

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Care trans_formieren

nen,wie enorm die Community gewachsen ist undwas das für Auswirkungen

hat auf trans Personen, auf ihr Wohlbefinden, aber auch auf die ganze Gesell-

schaft.«16 Andererseits, überlegt er, sei die Schweiz ein langsames Land.

Die Zukunft vieler selbstorganisierter trans/nicht-binärer/queerer Sorge-

Räume ist ungewiss. Das gilt auch für Hanks queeren Barbershop. Zum Zeit-

punkt des Interviews erfuhr sie gerade, dass sie den Raum, den sie seit zwei

Monaten zum Haareschneiden mietet, noch einige weitere Monate nutzen

kann. Auf meine Frage nach ihren Wünschen für das Projekt berichtet Hank:

»Wenn du mich vor zwei Monaten gefragt hättest, hätte ich einfach nur ge-

sagt: Ich will, dass das Projekt wächst und sich etabliert, eine Institution

wird, es einen festen Kundenstamm gibt und ich dann idealerweise ande-

re Leute beschäftigen kann, sodass jemand auch trans Frauen übernehmen

kann. Mittlerweile weiß ich nicht mehr, ob ich das möchte, ehrlich gesagt.

Ich bin selbst am überlegen, was als nächstes passieren soll. Es hat so wahn-

sinnig Erfolg, wennman sich überlegt, dass ich erst vor einem Jahr angefan-

gen habe mit nichts und jetzt zwanzig Schnitte die Woche mache. […] Das

ist schon fast an einem Punkt, wo ich auch davon leben könnte.«

Hanks Barbershop-Projekt ist dynamisch, in kurzer Zeit passierte sehr viel.

Hank hat verschiedene Zukunftsvisionen dafür. Sie kann sich einerseits vor-

stellen, es als Kunstprojekt auszubauen und dafür Fördergelder zu beantra-

gen. Andererseits sieht sie ein Potenzial darin, eine eigene Ökonomie aufzu-

bauen, aus der neue utopische Projekte entstehen können; zudem vermutet

sie, dass die Anziehung des Projektes gerade darin liegt, nicht institutionell

zu sein. Hier zeigt sich eine der Herausforderungen für queere Selbstunter-

nehmer_innen/Entrepreneurs, die Care-Räume aufbauen: Hank zufolge sind

es gerade die unsichere Zukunft und die prekäre Organisierung, die man-

che Kund_innen anziehen; der selbstorganisierte Charakter spreche sie an,

vermutlich auch weil sie sich als Teil eines neu entstehenden Projektes füh-

len könnten. Die Zukunft des Barbershops bleibt so allerdings prekär. Für

Hank ist es nach einem Jahr (Vollzeit-)Arbeit im Barbershop nicht möglich,

vom Einkommen zu leben. Die Zukunft des Projekts ist unbestimmt – was

Hank nicht nur negativ sieht: Es ermögliche, Neues auszuprobieren und fle-

xibel auf die Nachfrage zu reagieren. Langfristige und sichere Strukturen für

Care-Geber_innen wie Hank entstehen so allerdings nicht. Stabilität liefert

16 Zu den Care-Praktiken von Trans-Hilfe vergleiche Kapitel 6, »Sorgende trans Gemein-

schaften aufbauen – von der Isolation zur Kollektivierung von Care«.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Wege in eine sorgende Zukunft – Trans_formation durch Care 217

bei Butch Cut am ehesten der Raum, der über einen vergleichsweise langen

Zeitraum konstant blieb.

Rechtliche, ökonomische, körperliche und aktivistische Vorstellungen und

Bedingungen von Zukunft sind für trans und nicht-binäre Aktivist_innen eng

verwoben. Für einige steht zum Interviewzeitpunkt die eigene ökonomische

Zukunft im Mittelpunkt. Ökonomische Sicherheit bedeutet auch, Ressour-

cen zu haben, um transaktivistisch aktiv sein und bleiben zu können; eine

prekäre Situation erschwert das Entwickeln von Utopien. Urbane Projekte,

die trans/nicht-binäre/queere Care anbieten, sind unter Umständen gerade

wegen ihres selbstorganisierten Charakters und ihres ständigen Wandels an-

ziehend; eine unsichere Zukunft kann also deren Attraktivität ausmachen –

was die Prekarität der Projekte und der Sorgearbeiter_innen auf Dauer stellt.

Einige Interviewpartner_innen beschäftigt vor allem die eigene körperli-

che Veränderung. Dabei lassen sich trans/queere Zeitlichkeiten ausmachen,

da dominante Ideen von Alter und Zeitlichkeit nicht greifen.Welche körperli-

chen Veränderungenmöglich seinwerden, hängt auch von zukünftigen recht-

lichen Bestimmungen ab. Die Dystopien, die einige Interviewpartner_innen

formulieren, deuten darauf hin, dass sie die Gegenwart und die bisherigen

Errungenschaften als prekär und unsicher empfinden.

7.3 Ist die Zukunft nicht-binär?

In meiner Studie zeichnet sich ab, dass sich nicht-binäre Aktivist_innen

immer stärker organisieren. In vielen Interviews positionierten sich meine

Gesprächspartner_innen, ohne dass ich danach gefragt hatte, als binär oder

nicht-binär trans. Deutlich wurde, dass diese Trennung – binär trans versus

nicht-binär trans – in den trans Räumen, auf die sich meine Forschungs-

partner_innen bezogen, sehr wichtig ist. Zugleich erlebten viele sie als fluide

und die beiden Kategorien als Kontinuum.

Mio denkt, dass sich trans Räume entlang von Identitäten weiter aus-

differenzieren werden. In der Großstadt, in der Mio wohnt, gebe es schon

heute »eine starke eigene nicht-binäre Gruppe und dann eine trans weib-

liche und eine trans männliche Gruppe«. Die Landesverbände seien jedoch

dominiert von »klassischen Selbsthilfegruppen«: »sehr binär organisiert, mit

einem hohen Altersdurchschnitt«. Diese in meinem Forschungsfeld typische

Gegenüberstellung – von trans Selbsthilfe (älter und binär) einerseits, jünge-

rem nicht-binärem Aktivismus andererseits – verortet trans Selbsthilfe und

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Care trans_formieren

binären trans Aktivismus in der Vergangenheit und nicht-binären Aktivismus

in der Zukunft.Dies zeigt auch der T-Shirt-Slogan »The future is non-binary«.

Mio erhofft sich, dass es spätestens in zehn Jahren einen dritten Geschlechts-

eintrag gibt; dieser würde sehr viel verändern: »Es wäre eine Revolution mit

mehreren Aspekten.«

Auch Madeleine setzt Hoffnungen in das neue Personenstandsgesetz

(PStG, Dritte Option) und in die Reform des Transsexuellengesetzes (TSG).

Sie wünscht sich, dass »diese ganzen juristischen Fragen vereinfacht wer-

den« und die psychologischen Gutachten abgeschafft würden. Die aktuelle

Situation erlebt Madeleine als Fremdbestimmung. Selbstfindung, so erklärt

sie, sei wichtig, damit

»sich Leute als Gruppen finden. Bis vor ein paar Jahren war es nicht der Fall,

dass trans Leute dagegenhalten. Das war nur derWeg von einemGeschlecht

zumWunschgeschlecht.Was dazwischenwar, daswurde ganz schnell absol-

viert: ›Vergangenheit ist weg, jetzt bin ich ein völlig neuer Mensch.‹«

Madeleine plädiert dafür, auch die Chancen zu sehen, die ein Dazwischenmit

sich bringt; es sei »eine Bereicherung der Kultur«. Sie ergänzt: »Wir können

schon einiges beitragen. Aber zunächst müssen Leute ihre Stärke begreifen

und sich dementsprechend organisieren.«

Viele Interviewpartner_innen nennen als Aufgabe für die Zukunft, nicht-

binäre Perspektiven stärker in die Öffentlichkeit zu bringen. Sophie fragt sich,

wie man Binarität zerstören könne. Mittlerweile gebe es eine Akzeptanz für

trans Männer und trans Frauen, die größte Aufgabe in den kommenden Jahr-

zehnten sei es, zu vermitteln, dass es nicht-binäre Lebensweisen gebe, dass

man sich als weder männlich noch weiblich verorten könne. Entscheidend ist

für Sophie folgende Frage: »Wie fordern wir unsere Existenz in der Gesell-

schaft ein, ohne uns gleichzeitig den Regeln der jetzt vorherrschenden Ge-

sellschaft unterzuordnen?« Sie führt aus:

»Ja, wir haben eine höhere Akzeptanz von transMenschen, aber nur solange

sie diesem Klischee von männlich und weiblich entsprechen. Sobald man

aus diesem Klischee ausbricht und sich als trans Person non-binär verortet

oder eine maskuline trans Frau ist oder ein femininer trans Mann oder ein

Ballett tanzender trans Mann, bricht diese Akzeptanz schnell weg.«

Sophie sieht es als wichtige zukünftige Aufgabe an, Transnormativität entge-

genzutreten und auf die Vielfalt von trans Lebensentwürfen und Perspektiven

aufmerksam zu machen. Eine gewisse Akzeptanz für trans Personen, die den

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Wege in eine sorgende Zukunft – Trans_formation durch Care 219

Geschlechterbildern des Mainstreams entsprächen, sei inzwischen erreicht;

für Personen, die von der trans Norm abwichen, gelte dies nicht.

Die Gespräche mit meinen Forschungspartner_innen lassen darauf

schließen, dass sich trans und nicht-binäre Aktivist_innen in Zukunft stärker

der Frage zuwenden werden, wie transnormativen und binären Vorstellun-

gen entgegengetreten werden kann. Dabei zeichnet sich wie gesagt folgende

Gegenüberstellung ab: Binär wird gerne als eine Praktik der Vergangenheit,

nicht-binär als die Zukunft dargestellt. Im Kontext des nicht-binären Ak-

tivismus sind englischsprachige Begriffe vergleichsweise präsent, so wird

beispielsweise von Self-Care oder Empowerment gesprochen – statt von

Selbsthilfe, obwohl in den Gruppen ganz Ähnliches passiert. Dies deutet

auf eine Dominanz jüngerer und akademischer Personen in nicht-binären

Gruppen hin. Auch trans NGOs wie Trans-Hilfe grenzen sich von Selbsthilfe-

gruppen ab, indem sie diesen vorwerfen, zu sehr in der eigenen persönlichen

Geschichte gefangen zu sein. Nicht-binäre Bewegungen werden als sehr

dynamisch charakterisiert, als in Bewegung und als Räume, in denen Neu-

es geschaffen wird; binären trans Räumen wird hingegen Trägheit oder

Stillstand zugeschrieben. Dieser Stillstand spiegelt sich mit dem Stillstand,

was trans rechtliche Veränderungen angeht, zum Beispiel die ausbleibende

Reform des TSG.

Der Kulturanthropologe David Valentine (2007) setzt sich in seiner Eth-

nographie »Imagining Transgender« kritisch mit der Institutionalisierung

der Kategorie Transgender in den USA auseinander. Aktivist_innen wie

Forscher_innen, so Valentine, plädierten dafür, Transgeschlechtlichkeit als

getrennt von Sexualität zu betrachten. Gender-nicht-konforme Personen, die

ihre Geschlechtsidentität als nicht getrennt von ihrer Sexualität verstehen,

würden als altmodisch porträtiert, ihnen werde ein falsches Bewusstsein

unterstellt (Valentine 2007: 17). Oft handle es sich dabei um Personen, die

von Rassismus und Klassismus betroffen seien; deren komplexe geschlecht-

liche Verortungen würden unsichtbar gemacht (ebd.). Aktuell scheinen

trans Personen, die sich als binär verorten, von einer ähnlichen Abwertung

betroffen; auch sie werden als altmodisch dargestellt und der Vergangen-

heit zugeordnet. Wird die Kategorie Transgender heute von der Kategorie

nicht-binär/non-binary abgelöst? Welche komplexen geschlechtlichen Ver-

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Care trans_formieren

ortungen macht die Unterscheidung zwischen nicht-binär und binär trans

unsichtbar?17

7.4 Zusammenfassung

Dieses Kapitel war Sorge-Praktiken gewidmet, die sich mit Fragen des Zu-

künftigen befassen oder die gemeinsame Arbeit an einer sorgenden Zukunft

ins Zentrum stellen. Die Trans Studies Theoretiker_innen Jian Neo Chen und

micha cárdenas betonen, dass trans Zukünfte überraschend und unvorherse-

hbar sind:

»Perhaps trans futures, instead of looking like pink neon, bluegray steel, and

shining glass, look like bone and blood, like impure ecologies of mixing and

contamination, like reimagining kinship to include beings with manufac-

tured bodies, like clones and robots.« (Chen/Cárdenas 2019: 375)

Auch in meiner Studie wurde eine unvorhersehbare Dynamik von nicht-

binären/trans/gender-nicht-konformen Praktiken des Zukünftigen und

von Auseinandersetzungen mit Zukunft deutlich. Wie imaginieren meine

Forschungspartner_innen Zukunft, und welche Sorgepraktiken entwickeln

sie?

Trainer_in und Supervisor_in Jay nutzt die kollektive und individuelle Ar-

beit an der Zukunft, um mehr Raum für Für_Sorge zu schaffen. Jay verfolgt

die Vision eines Care-Ortes und einer Zukunft, in der Care mehr Zeit und

Raum eingeräumt wird, und sucht Mitstreiter_innen, um gemeinsam an die-

ser Vision zu arbeiten. Sich Zeit zu nehmen, um andere Formen der nach-

haltigen Selbstsorge und kollektiven Fürsorge zu erproben und zu etablieren

– »making time for care« (de la Bellacasa 2015) –, ist dabei zentral. In der

sorgenden Zukunft, die Jay imaginiert und ansteuert, wird Care als wichtige

Arbeit anerkannt.

Anderen fällt es schwer, über die eigene und kollektive Zukunft nachzu-

denken. Unsicherheiten in der Gegenwart scheinen den Blick in die Zukunft

zu verstellen; der Mangel an ökonomischen Ressourcen verhindert offenbar,

17 Jules Támas Fütty (2019) weist darauf hin, dass Abgrenzungen in trans Räumen, in de-

nen die eine Identität gleichsam auch als »progressiver« gilt, eine lange Tradition ha-

ben und sich schon bei transsexuell versus transgender ähnlich zugetragen hat.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Wege in eine sorgende Zukunft – Trans_formation durch Care 221

weit in die Zukunft denken zu können (Appadurai 2004). Nina und Sophie ge-

ben außerdem zu verstehen, dass eine körperliche Transitionserfahrung mit

neuen Erfahrungen von Zeitlichkeit, die quer liegen zu heteronormativen Le-

benslaufmodellen, einhergehen kann. Zukünftige rechtliche und gesellschaft-

liche Entwicklungen habenmassive Auswirkungen auf die Lebensmöglichkei-

ten meiner Forschungspartner_innen; bestehende Errungenschaften werden

von einigen als prekär erlebt.

Viele trans und nicht-binäre Personen, die ich interviewte, nehmen die

Zukunft als unsicher wahr, sei es aufgrund eigener ökonomischer Unsicher-

heit, sei es wegenmöglicher politischer Veränderungen oder sei es angesichts

der Offenheit der Richtung der persönlichen körperlichen Transformation.

Hil Malatino hebt die Notwendigkeit von trans Care-Praktiken, die auf den

gegenwärtigen Moment gerichtet sind, hervor und entwickelt die Idee der

Trans-for-Trans-Liebe »t4t« (Malatino 2019: 652). Diese sei radikal schwierig

und radikal transformativ zugleich, schwierig aufgrund der großen Band-

breite an trans Perspektiven (ebd.). Zentral sei die Frage, wie trans Personen

lernen könnten, sich gegenseitig zu lieben (ebd.). Malatino nennt als Weg,

sich von cis-normativen Weisen, trans Körper und Lebensweisen zu inter-

pretieren (als Scheitern, unauthentisch, fake), zu lösen und so Selbstliebe,

Selbstsorge und Selbstrespekt zu entwickeln. DieserWeg folge nicht der indi-

vidualisierenden Logik eines Zukunftsstrebens, das nur auf die eigene Person

fokussiert ist (ebd.: 654). Malatino schreibt: »The hope is that, in community

with one another, insulated – however temporarily – from cissexist modes of

perception, some significant healing might be possible« (ebd.).

Während trans/nicht-binäre/queere Perspektiven normative Vorstellun-

gen von Zukunft und Zeit infrage stellen, werden in aktivistischen Räumen

aber auch neue Normen geschaffen. Dazu zählt die Gegenüberstellung

von binärem und nicht-binärem trans Aktivismus, wobei ersterer in die

Vergangenheit, letzterer in die Zukunft projiziert wird. Mit dieser Brille

betrachtet, bauen nicht-binäre Aktivist_innen Fürsorge-Räume auf, die neu

und ungewohnt sind und in denen dynamisch neue Netzwerke gesponnen

werden, während Selbsthilfegruppen zu Care-Räumen der Vergangenheit

für jene werden, die Hilfe brauchen und in einem altmodischen Bild von

Geschlecht gefangen sind. Ich frage mich allerdings, ob die vorgeblich

neuen Sorge-Praktiken, die in nicht-binären Empowerment-Gruppen und

Cafés Anwendung finden, tatsächlich so neu und anders sind. Jedenfalls

dürften auch angesichts dieser Trennung und Zuschreibung Praktiken der

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Care trans_formieren

Sorge vonnöten sein, um in der Zukunft Räume gegenseitiger trans Sorge

aufzubauen.

Trans und nicht-binäre Aktivist_innen entwickeln Praktiken der Sorge,

die auf eine Trans_formation des Selbst, der Beziehungsweisen und der Ge-

sellschaft abzielen. Sich gemeinsam über Zukünfte Gedanken zu machen, die

anders sind als die Gegenwart, bedeutet, Samen individueller und gesamtge-

sellschaftlicher Transformationen zu säen, die über Fragen geschlechtlicher

Vielfalt hinausgehen.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Für_Sorge trans_formieren! Fazit und Ausblick

Diese Ethnographie zielte auf eine explorative Erkundung von Sorgearbeit

und Care-Praktiken in trans, nicht-binären und queeren Räumen. Wie

wird Für_Sorge jenseits heteronormativer Zweigeschlechtlichkeit organisiert

und entworfen? Aus dieser Forschungsfrage ergaben sich untergeordnete

Fragen: Erstens fragte ich nach der Bedeutung von Sorgebeziehungen und

Sorgearbeit in ethnographischen Forschungsbeziehungen. Ich untersuchte

die Schnittstelle von engagierter Ethnographie und Care und entwickelte

die Forschungsstrategie der Sorgenden Ethnographie. Dabei wollte ich einen

romantisierenden Blick auf sorgende Forschungsstrategien vermeiden und

stellte forschungsethische Fragen in den Mittelpunkt. Indem ich Jane Wards

Konzept der Geschlechterarbeit (»gender labor«) erweiterte und als Praktik

der Geschlechtlichen Zusammenarbeit theoretisierte, konnte ich aufzeigen, wie

sich ethnographische Forschung an den Grenzen der Zweigeschlechtlichkeit

umsetzen lässt. »Wie kann ich mehr als zwei Geschlechter wahrnehmen?«,

diese Frage sollten sich kulturanthropologische Geschlechterforscher_in-

nen kontinuierlich stellen, da Geschlecht auch in Forschungsinteraktionen

kollektiv hergestellt wird.

Zweitens untersuchte ich die Bedeutung der Kategorie Klasse im Kontext

trans und nicht-binärer Sorgearbeit. Ich untersuchte, wer welche Form der

Sorgearbeit leistet und wie sich klassenbezogene trans und nicht-binäre Sorgeket-

ten und Logiken queeren Selbstunternehmer_innentums bilden.Die jeweilige sozio-

ökonomische Situation, die eigenen Zukunftsperspektiven und die Möglich-

keiten von Sorge sind offenbar miteinander verbunden. Für viele der trans

und nicht-binären Aktivist_innen, die ich begleitete und interviewte, ist eh-

renamtliche oder informell bezahlte Sorgearbeit ein Vollzeitjob, und trotz-

dem sind sie auf Sozialleistungen wie ALG II angewiesen. Ausgehend von

demKonzept trans Prekarität zeigte ich diemehrdimensionalen Unsicherhei-

ten auf, von denen materiell arme trans und nicht-binäre Personen betroffen

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Care trans_formieren

sind. Als Sorgearbeiter_innen übernehmen sie Sorgearbeit für wohlhaben-

de trans Personen, werden dafür aber unzureichend entlohnt; sie selbst sind

häufig aus trans Care-Räumen ausgeschlossen. Die Möglichkeiten, Fürsorge

in Anspruch zu nehmen, sind ungleich verteilt entlang von Alter, Race, Klas-

se, Wohnort und Geschlechtsidentität und von ökonomischem, kulturellem

und sozialem Kapital abhängig. Trans, nicht-binäre und queere Ökonomi-

en ermöglichen allerdings eine (auch materielle) Anerkennung von Sorgear-

beit und Sorge-Wissen unabhängig von formellen Bildungsabschlüssen. Hier

kann Wissen um Care, das gesamtgesellschaftlich unsichtbar ist, produktiv

gemacht werden. Kollektive trans und nicht-binäre Sorgearbeit findet unter

prekären Bedingungen statt, bietet jedoch auch Möglichkeiten, neue Ökono-

mien zu schaffen.

Manche trans Personen mit viel kulturellem, aber wenig ökonomischem

Kapital bieten Sorgearbeit im urbanen Raum teilweise in der Logik quee-

ren Selbstunternehmer_innentums an. Sie präsentieren sich als erfolgreiche

Gründer_innen innovativer Projekte, oft als Einzelpersonen. Als Selbststän-

dige_r oder gegen Spende geben sie Care-Erfahrungswissen, gründend auf

eigenen geschlechtlichen Erfahrungen und oft im Austausch erworben, in

trans, nicht-binären und queeren Räumen weiter. Manche holen nach Jahren

informeller Sorgearbeit eine Ausbildung nach, um eine Möglichkeit ökono-

mischer Sicherheit zu haben. So ist die eigene Professionalisierung im Care-

Bereich oft ein Akt der Selbstsorge und Selbstermächtigung.

Eine Professionalisierung der eigenen trans, nicht-binären oder quee-

ren Sorgearbeit ist nicht für alle gleichermaßen möglich, ausschlaggebend

ist der Zugang zu kulturellem Kapital. Unter den einkommensarmen Inter-

viewpartner_innen stehen jenen, die über Bildungsabschlüsse verfügen und

nicht chronisch krank sind, eher Wege offen, ihr erworbenes Geschlechter-

wissen gegen Geld weiterzugeben und daraus ein Beschäftigungsverhältnis

zu entwickeln. Dies liegt auch daran, dass kollektive Fürsorge oft relativ mi-

lieuhomogen ist, dass sich also vor allem Personen mit ähnlich viel kulturel-

len und sozialen Ressourcen gegenseitig unterstützen. Dies zeigt sich auch in

der Verbreitung englischsprachiger und akademischer Fachbegriffe im Feld.

Es gilt daher, in Zukunft aufmerksamer zu sein für Klassenunterschiede in

LSBTIQ-Räumen und das Interesse an neoliberalen queeren Erfolgsgeschich-

ten kritisch zu hinterfragen (Woltersdorff 2017). Aktuell haben vor allem trans

Professionals Zugang zu überregionalen und transnationalen Sorgenetzwer-

ken, sie können zu Tagungen fahren, an Retreats teilnehmen und Arbeit am

Selbst leisten. Trans Personen mit wenig ökonomischen und kulturellen Res-

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Für_Sorge trans_formieren! Fazit und Ausblick 225

sourcen hingegen können aus finanziellen Gründen oder aufgrund der räum-

lichen und kulturellen Distanz häufig nicht teilnehmen. – Es sei denn, sie

müssen aufgrund ihrer ökonomischen Prekarität hypermobil sein und/oder

auf der Suche nach einem neuen Lebensort; so entstehen Sorgeketten ent-

lang von Klasse: Materiell arme trans Personen begleiten gegen Spende wohl-

habende, aber sozial isolierte trans Personen bei geschlechtsangleichenden

Operationen in andere Städte und Länder.

Praktiken der Selbstsorge und Fürsorge sind im Feld trans und nicht-

binärer Sorgearbeit oft eng miteinander verwoben. Um diese Verwobenheit

sichtbar zu machen, entwickelte ich das Konzept der Selbstsorgenden Fürsorge.

Gleichzeitig gibt es Momente, in denen Fürsorge und Selbstsorge sowie die

Positionen der Sorgenden und Umsorgten miteinander in einen Konflikt ge-

raten und eben nicht harmonisch miteinander verwoben sind, beispielswei-

se, wenn Fürsorge als Ausgenutztwerden erlebt wird. Trans Aktivist_innen

versuchen, Formen der Fürsorge und der Community-Care aufzubauen, die

Selbstsorge nicht erschöpfen oder aufbrauchen. Wenn Fürsorge und Selbst-

sorgemiteinander verzahnt sind undwenn Selbstsorge als Voraussetzung von

Fürsorge verstanden wird, können sich trans und nicht-binäre Bewegungen

nachhaltiger organisieren. Auch die binäre Gegenüberstellung von Sorgen-

den und Umsorgten wird von trans/nicht-binären Sorgearbeiter_innen infra-

ge gestellt; die Interviews zeigen, dass diese Rollen dynamisch sind und stetig

neu ausgehandelt werden. Zu Beginn ihrer Auseinandersetzung mit der ei-

genen geschlechtlichen Zuweisung erfahren trans und nicht-binäre Personen

Care eher in der Rolle derer, die umsorgt werden; später aber unterstützen

sie ihrerseits oft andere trans und nicht-binäre Personen. Häufig wird be-

reits das Sorgen um andere als nicht einseitig erlebt, sondern beispielsweise

als begleitender Austausch. Eine entscheidende Rolle in der Aushandlung von

Care spielt das Prinzip der selbstbestimmten Fürsorge.

Widersprüche zeigen sich, wenn Wissensunterschiede bestehen. So pro-

fessionalisieren sichmanche Sorgearbeiter_innen und betonen zugleich, dass

jede Person Expert_in für das eigene Leben sei. Sie entwickeln Praktiken ge-

genseitiger Fürsorge, die jedoch Hierarchien unsichtbar machen. Von Gleichzei-

tigkeiten geprägt sind auch die Versuche, trans und nicht-binäre Fürsorge in

einem als stabil imaginierten Netzwerk, mittels Konzepten wie trans Verge-

schwisterung, zu verorten; denn die Interviewsmachen zugleich die Brüchig-

keit und den ständigen Wandel der Für_Sorgebeziehungen und -netzwerke

sichtbar (Weston 1998).

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Care trans_formieren

Es geht trans/nicht-binären Sorgearbeiter_innen nicht nur darum, Ca-

re zu transformieren, also Praktiken der Sorge zu verändern und jenseits

von Zweigeschlechtlichkeit und Binaritäten zu denken. Es geht auch darum,

Für_Sorge zu formieren, das heißt, neue Sorgepraktiken zu entwickeln. Ich

zeige in dieser Studie, dass der Aufbau kollektiver Sorge ein langwieriger Pro-

zess ist. Prozesse der Kollektivierung von Für_Sorge sind vom Engagement

Einzelner geprägt. Oft entsteht die Idee, einen Raum für trans und nicht-

binäre Für_Sorge aufzubauen, aus einem Gefühl der Einsamkeit und dem

Wunsch nach Verbundenheit. Anschließend wird nach Unterstützer_innen

gesucht, sei es übers Internet oder bei einem Trans-Café oder -Stammtisch.

Im Laufe der Zeit stellt die betreffende Person fest, dass sie über Geschlech-

terwissen verfügt, das sie weitergeben kann und will. Sie baut eine Stimm-

gruppe, ein Trans-Café oder einen anderen trans Care-Raum auf.

Während meiner Forschung offenbarte sich mir ein Netz gemeinschaft-

lich aufgebauter Sorgegemeinschaften und -praktiken, das sich über den

deutschsprachigen Raum spannt und kontinuierlich weitergesponnen wird.

Während sich einige trans und nicht-binäre Personen, die ich interviewte,

an den Knotenpunkten dieses Netzes befinden und/oder sich rasch von

einem Punkt zum anderen bewegen, sind andere am Rande des Netzes zu

finden oder an Orten, an die das Netz nicht heranreicht. Als ein Knotenpunkt

wird Berlin charakterisiert. Die Stadt wird als Moloch beschrieben, der alles

andere verschlinge: Alle Aktivist_innen zögen früher oder später dorthin,

und diejenigen, die dort seien, wüssten alles besser. Für andere fungiert

Berlin als Vorbild und Raum, wo Neues entwickelt werde; für die Schweizer

trans Bewegung bescheinigt eine Person der Stadt sogar, ihr »Geburtshilfe«

geleistet zu haben. Gezeichnet wird ein Bild von Berlin als Ort, an dem

neue Diskurse und Sorge-Praktiken entwickelt werden, der jedoch durch

seine magnetische Anziehung Lücken an anderen Orten hinterlässt. Ich

interviewte vor allem trans und nicht-binäre Aktivist_innen außerhalb Ber-

lins: Personen, die trans Sorge-Netzwerke in der »Peripherie« schaffen und

gestalten. Deutlich wurden sowohl Bewegung und Austausch zwischen Land

und urbanen Räumen als auch besagte Lücken, die in kleinen Städten und in

ländlichen Regionen entstehen. Trans Für_Sorge ist stark auf den urbanen

Raum konzentriert; was trans Lebensrealitäten in Dörfern, auf dem Land

und in Kleinstädten betrifft, herrscht in der urban geprägten Community

Ignoranz vor.

Diese Studie verkompliziert das Verhältnis von Gender und Für_Sorge,

indem sie danach fragt, wie Care jenseits von Zweigeschlechtlichkeit gedacht wer-

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Für_Sorge trans_formieren! Fazit und Ausblick 227

den kann. Spätestens jetzt, nach Einführung der Dritten Option in Deutsch-

land, ist es an der Zeit, das Verhältnis von Care und Geschlecht weiterzuden-

ken und widersprüchliche Arrangements in den Blick zu nehmen. In der kul-

turanthropologischen Geschlechterforschung sollten wir uns die Effekte, die

die Änderung im Personenstandsgesetz (PStG) und die zunehmende Sicht-

barkeit nicht-binärer Aktivist_innen auf die Geschlechterverhältnisse haben,

anschauen und der geschlechtlichen Vielfalt forschend Rechnung tragen. In

wissenschaftlichen Auseinandersetzungen ist Care weitestgehend binär ver-

geschlechtlicht. Bestehende Studien zu transitionsbezogener Sorgearbeit be-

schreiben Care als feminisiert; bevorzugt werden cis-weibliche Partnerinnen

von trans Männern interviewt (Pfeffer 2009, 2010, 2017; Ward 2010). Andere

Care-Beziehungskonstellationen zu berücksichtigen, könnte die These, Sor-

gearbeit sei feminisiert, queeren. Im Kontext trans, nicht-binärer und quee-

rer Sorgearbeit hängt die Frage, wer Sorge leistet, oft davon ab, wer sich wel-

ches Geschlechterwissen angeeignet hat undweitergeben kann.Darunter fin-

den sich auch Butch-, nicht-binäre und transmännliche Sorgearbeiter_innen.

Gerade sie sind bisweilen von einer Dreifach-Fürsorge-Belastung betroffen:

wenn zur Sorgearbeit in queeren/trans Kontexten und zum heteronormati-

vitätsbedingt erhöhten Bedarf an Selbstsorge und Fürsorge zusätzlich häus-

liche oder familiäre Fürsorge-Anforderungen in der Herkunftsfamilie an sie

herangetragen werden. Letzteres aufgrund dortiger geschlechtlicher Zuwei-

sungen.

Weitere Forschung ist notwendig, um der Heterogenität trans und nicht-

binärer Lebensweisen und Sorgeverhältnisse gerecht zuwerden. Ich halte ins-

besondere Forschung jenseits der urbanen Zentren für notwendig.

Zudem stehen Studien aus, die die Effekte der Dritten Option auf Ge-

schlechterverhältnisse untersuchen und Menschen in den Fokus stellen, die

eine Personenstandsänderung durchgeführt haben: Im öffentlichen Raum

in Deutschland sind zunehmend Stellenanzeigen zu sehen, in denen neben

weiblich und männlich auch der Geschlechtseintrag divers angegeben wird.

In vielen Formularen kann nun zwischen mehr Optionen als männlich und

weiblich gewählt werden. Das Gendersternchen und der Unterstrich fin-

den mehr und mehr Eingang in die Alltagskommunikation. Nicht-binäre

Aktivist_innen werden mit ihren Forderungen zunehmend sichtbar. Zu

erforschen wäre nun: Wie wird in Behörden und Institutionen mit dem

neuen Personenstand umgegangen? Welche Erfahrungen machen Menschen

mit dem Personenstand divers? Bisher liegen im deutschsprachigen Raum

keine ethnographischen Studien zu den Effekten der Dritten Option auf

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Care trans_formieren

Geschlechterverhältnisse vor. Nicht-binäre trans Perspektiven sind in der

kulturanthropologischen Geschlechterforschung und in der Geschlechterfor-

schung im deutschsprachigen Raum generell weitestgehend unsichtbar: Die

meisten Forschungen sehen bisher nicht mehr als zwei Geschlechter. Auch

dazu steht Forschung aus: zu den Veränderungen in der (Zwei-)Geschlech-

terforschung.

In Bezug auf die Schweiz ging diese Studie wenig in die Tiefe. Hier

braucht es weitere Untersuchungen, etwa zu den Herausforderungen und

Chancen, die die drei unterschiedlichen Sprachregionen für den Schweizer

trans Aktivismus mit sich bringen.

8.1 Trans und nicht-binäre Sorgearbeit in der Corona-Pandemie

Ich stellte diese Arbeit im Frühling und Sommer 2020, mitten in der ersten

Welle der Corona-Pandemie, fertig. Ich nahm im Frühjahr 2020 erneut per

E-Mail Kontakt mit allen Interviewpartner_innen auf und fragte sie, wie es

ihnen gehe und welche Effekte die Corona-Pandemie auf ihre Fürsorge und

Selbstsorge habe.

Da die trans, nicht-binäre oder queere Sorgearbeit, die meine Interview-

partner_innen anbieten, oft freiberuflich ist und mit Körperkontakt einher-

geht, waren viele ökonomisch von der Pandemie betroffen. Praktiken des

Haareschneidens, der OP-Begleitung oder der Stimmarbeit mussten pausie-

ren – oder in virtuelle Formen überführt oder durch sie ersetzt werden. Hier

zeigte sich, wie prekär die Situation vieler Sorgearbeiter_innen ist, wenn ih-

re Arbeitsverhältnisse nicht formalisiert sind, sondern von der Nachfrage der

Community abhängen.

Eine Interviewpartnerin schrieb mir eine E-Mail mit einem Abschieds-

brief, den sie zu Beginn der Pandemie verfasst hatte, im Anhang. Da sie zur

Risikogruppe gehört, hatte sie sich gezwungen gesehen, aus ihrem Hauspro-

jekt in einer Großstadt in das Dorf zu ziehen, in dem sie aufgewachsen war.

Dort ist es für sie nicht möglich, offen trans zu leben, sie musste »zurück

in ihre alte Identität«. Die E-Mail machte mich sehr betroffen, und ich hielt

Rücksprache mit einem befreundeten trans Berater. Ich blieb mit der Inter-

viewpartnerin in Kontakt und versuchte, sie dazu zu motivieren, einen te-

lefonischen Beratungstermin bei einer trans Beratungsstelle zu vereinbaren.

Eine andere Interviewpartnerin berichtete mir, dass sich ihre prekäre Wohn-

situation, von der sie bereits im Interview erzählt hatte, auch zwei Jahre spä-

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Für_Sorge trans_formieren! Fazit und Ausblick 229

ter nicht verbessert hat. Die Hoffnung einiger Interviewpartner_innen, sich

durch berufliche Selbstständigkeit aus der Abhängigkeit von Sozialleistungen

zu lösen, wurde durch die Corona-Pandemie gedämpft, die Prekarität bereits

zuvor prekär lebender trans Personen nahm weiter zu.

Trans Vereine mussten, wie mir Aktivist_innen in den E-Mails berichte-

ten, ihre Angebote coronabedingt umstellen, schnell boten sie telefonische

und virtuelle Beratungen an; das Transgender Network Switzerland (TGNS) stieß

ein Brieffreund_innenschaften-Projekt an. In Großstädten wurden zahlrei-

che Care-Praktiken spontan entwickelt. Viele dieser Gruppen nutzen dafür

Telegram oder andere sozialeMedien; oft werden in der Kommunikation eng-

lischsprachige Begriffe und Konzepte verwendet, eine Gruppe beispielsweise

übernahm den Begriff Relief Funds aus Großbritannien. Die Kommunikati-

on über Social Media und mittels transnational wandernder Begriffe spricht

einige an, nicht-akademische trans Personen sowie Personen, die keinen Zu-

gang zu digitalen Medien haben, werden jedoch ausgeschlossen. In der Folge

finden sich in den besagten (Telegram-)Gruppen vor allem Leute zusammen,

die Fürsorge anbieten können, und wenige, die diese in Anspruch nehmen

wollen. Für die pandemische Fürsorge bestätigt sich also ein Ergebnis mei-

ner Studie, nämlich dass viele kollektive Angebote sehr milieuspezifisch sind.

Auch angesichts dessen möchte ich erneut meinen Interviewpartner_innen

danken, von denen sich viele gerade auch in der Pandemie engagier(t)en, um

für Menschen Fürsorge zu organisieren, die aus anderen Sorgeräumen her-

ausfallen.

Aufgrund der Pandemie wurde das Thema Fürsorge in den letzten Mo-

naten sehr breit in der Öffentlichkeit diskutiert, dadurch eröffnen sich Mög-

lichkeiten, Care anders zu denken und Sorge-Verhältnisse zu transformieren.

Trans und nicht-binäre Sorgearbeit bietet hierfür einerseits einen Ausblick

auf ein sorgendes Miteinander im utopischen Sinne, andererseits ist sie Aus-

druck einer noch immer normativ zweigeschlechtlichen Gesellschaft, die es

zu verändern gilt.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis

a la Deriva, Precarias (2004): Streifzuge durch die Kreisläufe feminisierter

prekärer Arbeit. In: http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias

1/de.html (letzter Zugriff: 01.02.2020).

a la Deriva, Precarias (2011): Was ist dein Streik. Militante Streifzüge durch

die Kreisläufe der Prekarität. Wien/Berlin: Turia + Kant.

Abu-Lughod, Lila (1991): Writing against Culture. In: Richard G. Fox (Hg.):

Recapturing Anthropology: Working in the present. Santa Fe: School of

American Research Press, 137-162.

Adamczak, Bini/Mike Laufenberg/Felicita Reuschling/Sarah Speck/Chris Ted-

jasukmana (2012): Einleitung oder:Anleitung zumAufstand aus der Küche.

In: Silvia Federici: Aufstand aus der Küche. Reproduktionsarbeit im glo-

balen Kapitalismus und die unvollendete feministische Revolution. Mün-

ster: Edition Assemblage, 6-20.

Ahmed, Sara (2001): Communities that feel: intensity, difference and attach-

ment. Conference Proceedings »Affective encounters«, Turku: University

of Turku School of Arts, Literature and Music Publications, 10-25.

Ahmed, Sara (2006): Queer Phenomenology: Orientations, Objects, Others.

Durham: Duke University Press.

Ahmed, Sara (2010): Feminist Killjoys (And Other Willful Subjects). In: S&F

Online, http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm (letzter

Zugriff: 01.02.2020).

Ahmed, Sara (2017): Feministisch leben! Manifest für Spaßverderberinnen.

Münster: Unrast.

Aizura, Aren Z./Susan Stryker (Hg.) (2013): The Transgender Studies Reader

2. New York/London: Routledge.

Aizura, Aren Z. (2014): Trans Feminine Value, racialized Others and the Limits

of Necropolitics. In: Jin Haritaworn u.a. (Hg.): Queer Necropolitics. New

York/London: Routledge, 129-147.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm


232 Care trans_formieren

Aizura, Aren Z. (2018): Mobile subjects: Transnational Imaginaries of Gender

Reassignment. Durham: Duke University Press.

Amin, Kadji (2014): Temporality. In: Transgender Studies Quarterly 1(1-2), 219-

222.

Aktion Standesamt (2018): PM #05 Aktion Standesamt: Geschlecht muss

selbstbestimmt sein. In: www.aktionstandesamt2018.de/2018/10/12/pm-

05-aktion-standesamt-geschlecht-muss-selbstbestimmt-sein (letzter Zu-

griff: 01.06.2020).

Appadurai, Arjun (2004): The Capacity to Aspire: Culture and the Terms of

Recognition. In: Vijayendra Rao u.a. (Hg.): Culture and Public Action.

Redwood: Stanford University Press, 59-84.

Appenroth, Max Nicolai/María do Mar Castro Varela (Hg.) (2019): Trans & Ca-

re: Trans Personen zwischen Selbstsorge, Fürsorge und Versorgung. Bie-

lefeld: transcript.

Aulenbacher, Brigitte/Maria Dammayr (Hg.) (2014): Für sich und andere sor-

gen: Krise und Zukunft von Care in der modernen Gesellschaft. Wein-

heim: Beltz Juventa.

Baumgartinger, Persson Perry (2017): Trans Studies: Historische, begriffliche

und aktivistische Aspekte. Wien: Zaglossus.

Baumgartinger, Persson Perry (2019): Die staatliche Regulierung von Trans:

Der Transsexuellen-Erlass in Österreich (1980-2010). Eine Dispositivge-

schichte. Bielefeld: transcript.

Bauer, Robin (2019): Biologie als Schicksal? Kommentar zu »Wie viele Ge-

schlechter gibt es und kann man sie wechseln?« aus wissenschafts- und

gesellschaftstheoretischer Perspektive. In: Zeitschrift für Sexualforschung

32(3), 148-152.

Becker, Lia (2018): Transfeminismus und neue Klassenpolitik. In: Zeit-

schrift Luxemburg, www.zeitschrift-luxemburg.de/new-queens-on-the-

block (letzter Zugriff: 15.03.2020).

Beemyn, Genny/Susan Rankin (2011): The Lives of Transgender People. New

York: Columbia University Press.

Bergman, S. Bear/Meg-John Barker (2017) Non-Binary Activism. In: Christina

Richards u.a. (Hg.) Genderqueer and Non-Binary Genders. London: Pal-

grave Macmillan, 31-51.

Biller-Andorno, Nikola (2001): Gerechtigkeit und Fürsorge. Zur Möglichkeit

einer integrativen Medizinethik. Frankfurt a.M./New York: Campus.

Binder, Beate/SabineHess (Hg.) (2013): Eingreifen, kritisieren, verändern.Ge-

nealogien engagierter Forschung in Kulturanthropologie und Geschlech-

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis 233

terforschung. In: Beate Binder u.a. (Hg.): Eingreifen, Kritisieren, Verän-

dern!?: Interventionen ethnographisch und gendertheoretisch. Münster:

Westfälisches Dampfboot, 22-54.

Binder, Beate (2019): (Europäische) Ethnologie: reflexive Ethnografien zu Ge-

schlecht und Geschlechterverhältnissen. In: Beate Kortendiek u.a. (Hg.):

Handbuch Interdisziplinäre Geschlechterforschung. Hamburg: VSA, 541-

549.

Binder, Beate/Sabine Hess (2019): Politiken der Für_Sorge – Für_Sorge als Po-

litik. Einige einleitende Überlegungen. In: Beate Binder u.a. (Hg.): Care:

Praktiken und Politiken der Fürsorge: Ethnographische und geschlechter-

theoretische Perspektiven. Opladen: Budrich, 9-32.

Bock, Gisela/Barbara Duden (1977): Arbeit aus Liebe – Liebe als Arbeit: Zur

Entstehung der Hausarbeit im Kapitalismus. In: Gruppe Berliner Dozen-

tinnen (Hg.): Frauen und Wissenschaft. Beiträge zur 1. Sommeruniver-

sität für Frauen. Berlin: o. V., 118-199.

Boellstorff, Tom (2007): When marriage falls: Queer coincidences in straight

time. In: GLQ: A Journal of Lesbian and Gay Studies 13(2), 227-248.

Boellstorff, Tom (2016): Queer Techne: TwoTheses onMethodology and Queer

Studies 1. In: Browne, Kath/Catherine J. Nash (Hg.): Queer Methods and

Methodologies: Intersecting Queer Theories and Social Science Research.

London: Taylor & Francis, 215-230.

Borneman, John (1997): Caring and Being Cared For: Displacing Marriage,

Kinship, Gender and Sexuality. International Social Science Journal,

154(49), 573-584.

Bornstein, Kate (2016): Gender Outlaw: On Men, Women, and the Rest of Us.

New York: Vintage.

Bourdieu, Pierre (1992): Ökonomisches, kulturelles und soziales Kapital. In:

Pierre Bourdieu: Die verborgenen Mechanismen der Macht. Hamburg:

VSA, 49-79.

Bradford, Nova J./Moin Syed (2019): Transnormativity and Transgender Iden-

tity Development: AMaster Narrative Approach. In: Sex Roles 81(5-6), 306-

325.

Bradley, Siân (2016): Queer Work: Productivity, Reproduction and Change.

Dissertation. In: www.urn.kb.se/resolve?urn=urn:nbn:se:liu:diva-131745

(letzter Zugriff: 01.02.2020).

Breuer, Franz (2009): Reflexive GroundedTheory. Eine Einführung für die For-

schungspraxis. Wiesbaden: Springer VS.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Care trans_formieren

Browne, Kath/Catherine Nash (Hg.) (2010): Queer methods and Methodolo-

gies. Farnham: Ashgate.

Bundesverband Trans (2020): Hitzige Debatte im Bundestag: Das TSG muss

abgeschafft werden! In: www.bundesverband-trans.de/bundestagsdebat-

te (letzter Zugriff: 01.07.2020).

Bundesverfassungsgericht (2017): Beschluss zur Dritten Option. In: http://w

ww.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017

/10/rs20171010_1bvr201916.html (letzter Zugriff: 01.07.2020).

Butler, Judith (2004): Undoing gender. New York/London: Routledge.

Butler, Judith (2006): Precarious life: The powers of mourning and violence.

New York/London: Verso.

Butler, Judith (2011): Gender trouble: Feminism and the subversion of identity.

New York/London: Routledge.

Carrigan, Mark/Kristina Gupta/Todd G. Morrison (2013): Asexuality special

theme issue editorial. In: Psychology & Sexuality 4(2), 111-120.

Chakkalakal, Silvy (2018): »The World That Could Be«. Gender, Bildung, Zu-

kunft und das Projekt einer Anticipatory Anthropology. In: Zeitschrift für

Volkskunde 114(1), 3-28.

Chen, Jian Neo/Micha Cárdenas (2019): Times to Come: Materializing Trans

Times. Durham: Duke University Press.

Cohen, Rachel Lara (2010): When it pays to be friendly: Employment Relation-

ships and Emotional Labour in Hairstyling. In: The Sociological Review

58(2), 197-218.

Cole, Shaun (2008): Hair and Male (Homo) Sexuality: »Up Top and Down Be-

low«. In: Geraldine Biddle-Perry/Sarah Cheang (Hg.): Hair: Styling, Cul-

ture and Fashion. London: Bloomsbury Academic, 81-96.

Connell, Raewyn (2010): Two Cans of Paint: A Transsexual Life Story, with

Reflections on Gender Change and History. In: Sexualities 13(1), 3-19.

Connell, Raewyn (2012): Transsexual Women and Feminist Thought: Toward

new Understanding and New Politics. In: Signs: Journal ofWomen in Cul-

ture and Society 37 (4), 857-881.

Conradi, Elisabeth (2001): Take care.Grundlagen einer Ethik der Achtsamkeit.

Frankfurt a.M./New York: Campus.

Dahl, Leoa (2011): Femme on Femme: Reflections on Collaborative Methods

and Queer Femme-inist Ethnography. In: SQS – Suomen Queer-tutki-

muksen Seuran lehti 5(1), 1-22.

Dalla Costa, Mariarosa/Selma James (1973): Die Macht der Frauen und der

Umsturz der Gesellschaft. Berlin: Merve.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20


Literaturverzeichnis 235

David, Emmanuel (2015): Purple-collar Labor: Transgender Workers and

Queer Value at Global Call Centers in the Philippines. In: Gender & Society

29(2), 169-194.

Davis, Dána-Ain/Christa Craven (2016): Feminist ethnography: Thinking

through Methodologies, Challenges, and Possibilities. Boulder: Rowman

& Littlefield.

de la Bellacasa, María Puig (2011): Matters of care in technoscience: Assem-

bling neglected things. In: Social studies of science 41(1), 85-106.

de la Bellacasa, María Puig (2012): »Nothing comes without its world«: Think-

ing with Care. In: The Sociological Review 60(2), 197-216.

de la Bellacasa, María Puig (2015): Making Time for Soil: Technoscientific Fu-

turity and the Pace of Care. In: Social Studies of Science 45(5), 691-716.

de la Bellacasa, María Puig (2017): Matters of Care: Speculative Ethics in more

than Human Worlds. Minneapolis: University of Minnesota Press.

De Silva, Adrian (2018): Negotiating the Borders of the Gender Regime: De-

velopments and Debates on Trans (sexuality) in the Federal Republic of

Germany. Bielefeld: transcript.

De Witte, Marleen (2017): Heritage, identity and the Body in Afro-Dutch Self-

Styling. In: Jahrbuch für Europäische Ethnologie Dritte Folge. Paderborn:

Ferdinand Schöningh, 127-145.

Dehler, Sannik Ben (2019): Scham umarmen. Wie mit Privilegien und Diskri-

minierungen umgehen? Berlin: w_orten & meer.

Dritte Option (2016): 3. Option – Was? Warum? Wie?. In: www.dritte-opti-

on.de/dritte-option-was-warum-wie (letzter Zugriff: 01.02.2020).

Dritte Option (2020): Erfolg vor dem Amtsgericht Münster – Community

Text. In: www.dritte-option.de/erfolg-vor-dem-amtsgericht-muenster-

community-text (letzter Zugriff: 01.07.2020).

Duden (o. J.): Strategie. In: www.duden.de/rechtschreibung/Strategie (letzter

Zugriff: 01.02.2020).

Duden (o. J.): Zelle. In: www.duden.de/rechtschreibung/Zelle (letzter Zugriff:

01.02.2020).

Dück, Julia/Katharina Hajek (2018): Intime Verhältnisse. Eine gesellschafts-

theoretische Erweiterung der Debatte um soziale Reproduktion. In:

Scheele, Alexandra/Wöhl, Stefanie (Hg.): Feminismus und Marxismus.

Weinheim: Beltz Juventa, 218-231.

Edelman, Lee (2004): No Future: QueerTheory and the Death Drive. Durham:

Duke University Press.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Care trans_formieren

Ehrenreich,Barbara/Arlie Russell Hochschild (2003): GlobalWomen:Nannies,

and Sex Workers in the New Economy. Granta Books: New York.

Eilers, Dirk (2018): »Blue Scholars«.* – Interdependente Klassismusanalyse

als kollektive Forschung. In: Pädagogik in Differenz-und Ungleichheits-

verhältnissen. Wiesbaden: Springer VS, 91-104.

Engel, Antke (2002): Wider die Eindeutigkeit: Sexualität und Geschlecht

im Fokus queerer Politik der Repräsentation. Frankfurt a.M./New York:

Campus.

Engel, Antke/Nina Schuster (2007): Die Denaturalisierung vonGeschlecht und

Sexualität. Queer/feministische Auseinandersetzungen mit Foucault. In:

Foucaults Machtanalytik und Soziale Arbeit. Wiesbaden: VS Verlag, 135-

153.

Engel, Antke (2009): Ökonoqueer: Sexualität und Ökonomie im Neoliberalis-

mus. In: AGQueer Studies (Hg.): Verqueerte Verhältnisse. Intersektionale,

ökonomiekritische und strategische Interventionen. Hamburg: Männer-

schwarm, 101-119.

Engel, Antke (2015): Bilder von Sexualität und Ökonomie: Queere kulturelle

Politiken im Neoliberalismus. Bielefeld: transcript.

Engel, Antke_Antek (2019): News zum Personenstandsgesetz. In: http://w

ww.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz (letzter Zugriff:

01.07.2020).

Enke, Finn (2012): Transfeminist Perspectives in and beyond Transgender and

Gender Studies. Philadelphia: Temple University Press.

Erickson, Rebecca J. (2005): Why EmotionWorkMatters: Sex, Gender, and the

Division of Household Labor. In: Journal of Marriage and Family 67(2),

337-351.

Faust, Friederike (2019): Fußball und Feminismus. Eine Ethnografie ge-

schlechterpolitischer Interventionen. Opladen: Budrich.

Federici, Silvia (1975): Wages against Housework. Bristol: Falling Wall Press.

Federici, Silvia (2012): Aufstand aus der Küche: Reproduktionsarbeit im globa-

len Kapitalismus und die unvollendete feministische Revolution.Münster:

Edition Assemblage.

Feinberg, Leslie (1998): Trans Liberation. Beyond Pink or Blue. Boston: Beacon

Press.

Fine, Michelle/María Elena Torre/David M. Frost/Allison L. Cabana (2018):

Queer Solidarities: New Activisms Erupting at the Intersection of Struc-

tural Precarity and Radical Misrecognition. In: Journal of Social and Po-

litical Psychology, 6(2), 608-630.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz


Literaturverzeichnis 237

Fluehr-Lobban, Carolyn (2008): Collaborative Anthropology as Twenty-first-

century Ethical Anthropology. In: Collaborative anthropologies 1(1), 175-

182.

Franzen, Jannik/Arn Sauer (2010): Benachteiligung von trans Personen, insbe-

sondere im Arbeitsleben. Berlin: Antidiskriminierungsstelle des Bundes.

Fraser, Nancy (2016): Capitalism’s Crisis of Care. Dissent 6(4), 30-37.

Freeman, Elizabeth (2007): Queer Temporalities. Durham: Duke University

Press.

Frohn, Dominic (2014): Die Arbeitssituation von LSBT*-Beschäftigten. In:

Zeitschrift für Sexualforschung 27(4), 328-351.

Fuchs, Wiebke (2012): Studie zur Lebenssituation von Transsexuellen in

NRW. Köln. In: www. lsvd. de/fileadmin/pics/Dokumente/TSG/Stu-

die_NRW.pdf (letzter Zugriff: 01.02.2020).

Funk, Leberecht/FerdiansyahThajib (2019): Intimacy and Care in the Field: In-

troduction. In:Thomas Stodulka u.a. (Hg.): Affective Dimensions of Field-

work and Ethnography. Berlin/Heidelberg: Springer, 137-142.

Fütty, Tamás Jules (2019): Gender und Biopolitik: Normative und intersektio-

nale Gewalt gegen Trans Menschen. Bielefeld: transcript.

Garde, Jonah I. (2018): Imagined Hormone Times: Trans(chrono)normativ-

ity and Resistant Temporalities. Unpublizierter Konferenzbeitrag, Archi-

ving Feminist Futures – Temporality and Gender in Cultural Analysis,

Humboldt-Universität zu Berlin, 1.–3. November 2018.

Gagarim, Yori (2017): Hä?Was heißt denn nicht-binär?. In: https://missy-mag

azine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer (letzter Zu-

griff: 01.02.2020).

Genschel, Corinna (2003): Queer Meets Trans Studies: Über den problemati-

schen Stellenwert geschlechtlicher Transgressionen in Queer Theorie. In:

fzg – Freiburger Zeitschrift für GeschlechterStudien 9(1), 163-185.

Gerhard, Ute/Cornelia Klinger (2013): Im Gespräch. Über Care. Fürsorgli-

che Praxis und Lebenssorge. Sorgeverhältnisse. In: Feministische Studien

31(2), 267-277.

Goel, Urmila (2013): »Von unseren Familien finanziell unabhängig und weit

weg von der Heimat «. Eine ethnographische Annäherung an Migration,

Geschlecht und Familie. In: Thomas Geisen u.a. (Hg.): Migration, Familie

und soziale Lage. Beiträge zu Bildung, Gender und Care. Wiesbaden: VS

Verlag, 251-270.

Goel, Urmila (2020): Das Indernet. Eine rassismuskritische Internet-

Ethnografie. Bielefeld: transcript.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer


238 Care trans_formieren

Green, Jamison (2006): Look! No, Don’t! In: Susan, Stryker/Stephen Whittle

(Hg.): The Transgender Studies Reader. New York/London: Routledge.

Gregor, Joris A. (2018): Forsch(ung)en im Grenzgebiet. In: fzg – Freiburger

Zeitschrift für GeschlechterStudien, 24(1), 116-119.

Gregor, Joris A. (2015): Constructing intersex: Intergeschlechtlichkeit als so-

ziale Kategorie. Bielefeld: transcript.

Gutiérrez-Rodríguez, Encarnación (2010): Migration, Domestic Work and Af-

fect: A Decolonial Approach on Value and the Feminization of Labor. New

York/London: Routledge.

Guthoff, Heike (2018): »Das Amt. Das ist immer erstmal so uwäh.« Behörden,

Kundenorientierung und Several Shades of Grey. In: Joachim Beck/Jürgen

Stember (Hg.): Perspektiven der angewandten Verwaltungsforschung in

Deutschland. Baden-Baden: Nomos, 129-158.

Hacker, Hanna (2018): Queere Zeitlichkeit, internationale Assemblagen und

Transfeminismus für Historiker* innen. In: Österreichische Zeitschrift

für Geschichtswissenschaften 29 (2), 19-35.

Halberstam, J. Jack (2005): In a Queer Time and Place: Transgender Bodies,

Subcultural Lives. New York: NYU Press.

Hamm, Marion (2013): Engagierte Wissenschaft zwischen partizipativer For-

schung und reflexiver Ethnographie. Methodische Überlegungen zur For-

schung in Sozialen Bewegungen. In: Beate Binder u.a. (Hg.): Eingrei-

fen, Kritisieren, Verändern!?: Interventionen ethnographisch und gender-

theoretisch. Münster: Westfälisches Dampfboot, 55-72.

Hamm, Jonas A./Arn Thorben Sauer (2014): Perspektivenwechsel: Vor-

schläge für eine menschenrechts- und bedürfnisorientierte Trans-

Gesundheitsversorgung. In: Zeitschrift für Sexualforschung 27(1), 4-30.

Han, San/Jason Antrosio (Hg.) (2018): The Editors’ Note: Hair Everywhere: An-

thropological Notes on the Long and Short of It. In: Open Anthropology

6(2), o. S.

Haritaworn, Jin (2015): Queer Lovers andHateful Others: Regenerating violent

Times and Places. London: Pluto.

Hark, Sabine (1993): Queer Interventionen. In: Feministische Studien: Zeit-

schrift für interdisziplinäre Frauen- und Geschlechterforschung 11 (2),

103-109.

Hark, Sabine (2006): Dissidente Partizipation: Eine Diskursgeschichte des Fe-

minismus. Berlin: Suhrkamp.

Hark, Sabine/Susanne Völker (2010): Feministische Perspektiven auf Preka-

risierung: Ein »Aufstand auf der Ebene der Ontologie«. In: Alexandra

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis 239

Manske/Katharina Pühl (Hg.): Prekarisierung zwischen Anomie und Nor-

malisierung. Geschlechtertheoretische Bestimmungen. Münster: Westfä-

lisches Dampfboot, 26-47.

Hark, Sabine (2013): Queer Studies. In: Christina von Braun/Inge Stephan

(Hg.): Gender@ Wissen. Ein Handbuch der Gender-Theorien. Köln: UTB,

449-470.

Hark, Sabine (2020a): Die Netzwerke des Lebens. Frankfurter Rundschau.

In: www.fr.de/wissen/netzwerke-lebens-13640296.html (letzter Zugriff:

01.06.2020).

Hark, Sabine (2020b): Corona und die Politik des Lebens. In: Suhrkamp Log-

buch Online. In: www.logbuch-suhrkamp.de/sabine-hark/corona-und-

die-politik-des-lebens (letzter Zugriff: 15.07.2020).

Hartmann, Jutta (2013): Bildung als kritisch-dekonstruktives Projekt – päd-

agogische Ansprüche und queere Einsprüche. In: Bettina Hünersdorf/Jut-

ta Hartmann (Hg.): Was ist und wozu betreiben wir Kritik in der Sozialen

Arbeit? Disziplinäre und interdisziplinäre Diskurse. Berlin/Heidelberg:

Springer, 253-278.

Haunss, Sebastian (2011): Kollektive Identität, soziale Bewegungen und Sze-

nen. In: Forschungsjournal Soziale Bewegungen 24(4), 41-52.

Hausen, Karin (1976): Die Polarisierung der »Geschlechtscharaktere«. Eine

Spiegelung der Dissoziation von Erwerbs- und Familienleben. In: Werner

Conz (Hg.): Sozialgeschichte der Familie in der Neuzeit Europas: Neue

Forschungen. Stuttgart: Klett.

Heissenberger, Stefan (2018): Schwuler* Fußball: Ethnografie einer Freizeit-

mannschaft. Bielefeld: transcript.

Herrmann, Steffen Kitty (2003): Performing the Gap. Queere Gestalten und

geschlechtliche Aneignung. In: Arranca 28, 22-25.

Heymann, Nadine (2014): Visual Kei: Körper und Geschlecht in einer translo-

kalen Subkultur. Bielefeld: transcript.

Heymann, Tomer (2006): Paper Dolls. Claudius Films: Israel.

Himmelweit, Susan/Ania Plomien (2014): Feminist Perspectives on Care: The-

ory, Practice and Policy. In: Mary Evans u.a. (Hg.): The SAGE Handbook

of Feminist Theory. London: Sage, 446-465.

Hines, Sally (2007): TransForming Gender: Transgender Practices of Identity,

Intimacy and Care. Bristol: Policy Press.

Hochschild, Arlie Russell (2012): The managed heart: Commercialization of

human feeling. Oakland: University of California Press.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Care trans_formieren

Hoenes, Josch (2014): Nicht Frosch – Nicht Laborratte: Transmännlichkeiten

im Bild. Eine kunst- und kulturwissenschaftliche Analyse visueller Politi-

ken. Bielefeld: transcript.

Hoenes, Josch/Michael_a Koch (2017): Transfer und Interaktion: Wissenschaft

und Aktivismus an den Grenzen heteronormativer Zweigeschlechtlich-

keit. Oldenburg: BIS-Verlag.

Hoenes, Josch/Utan Schirmer (2019): Transgender/Transsexualität: For-

schungsperspektiven und Herausforderungen. In: Beate Kortendiek u.a.

(Hg.): Handbuch Interdisziplinäre Geschlechterforschung. Berlin/Heidel-

berg: Springer, 1203-1212.

Hollibaugh, Amber/Margot Weiss (2015): Queer precarity and the myth of gay

affluence. In: New Labor Forum. 24(3), 18-27.

Horak, Laura (2014): Trans on YouTube: Intimacy, Visibility, Temporality. In:

Transgender Studies Quarterly 1(4), 572-585.

Hough, Carolyn A. (2003): »First, Do No Harm«: Ethnographic Responsibility

in Our Own Backyard. In: Margery Wolf (Hg.): Who’s Afraid of Margery

Wolf: Tributes and Perspectives on Anthropology, Feminism and Writing

Ethnography, University of Iowa Working Paper #277, 33-39.

Irving, Dan (2008): Normalized Transgressions: Legitimizing the Transsexual

Body as Productive. In: Radical History Review 100, 38-59.

Irving, Dan (2009): The Self-Made Trans Man as Risky Business: A Critical

Examination of Gaining Recognition for Trans Rights through Economic

Discourse. In: Temple Law Review 18(2), 375-395.

Irving, Dan (2012): Elusive Subjects: Notes on the Relationship between Crit-

ical Political Economy and Trans Studies. In: Anne Enke (Hg.): Trans-

feminist Perspectives: In and beyond Transgender and Gender Studies.

Philadelphia: Temple University Press, 153-169.

Irving, Dan (2014): Capital. In: TSQ 1(1-2), 50-52.

Johnson, Austin H. (2016): Transnormativity: A New Concept and Its Valida-

tion through Documentary Film About Transgender Men. In: Sociological

Inquiry 86(4), 465-491.

Just, Dominique (2020): Care Revolution gegen die Corona-Krise. In: http://

www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise (letz-

ter Zugriff: 01.07.2020).

Kate, Bornstein (1995): Gender Outlaw: On Men, Women, and the Rest of Us.

New York: Vintage.

Kemper, Andreas/Heike Weinbach (2009): Klassismus. Eine Einführung.

Münster: Unrast.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise


Literaturverzeichnis 241

Klinger, Cornelia (2014): Selbstsorge oder Selbsttechnologie? Das Subjekt zwi-

schen liberaler Tradition und Neoliberalismus. Brigitte Aulenbacher/Ma-

ria Dammayr (Hg.): Für sich und andere sorgen. Krise und Zukunft von

Care in der modernen Gesellschaft. Weinheim: Beltz Juventa, 31-40.

Klöppel, Leoe (2012): Die »Verfügung zur Geschlechtsumwandlung von Trans-

sexualisten« im Spiegel der Sexualpolitik der DDR. In: Justin Time/Jannik

Franzen (Hg.): Trans_homo. Differenzen, Allianzen, Widersprüche. Ber-

lin: NoNo, 167-178.

Knecht, Michi (2003): Die Politik der Verwandtschaft neu denken. Perspekti-

ven der Kultur-und Sozialanthropologie. In: Bulletin Texte 26, 52-70.

Lau, Jacob Roberts (2016): Between the Times: Trans-Temporality, and Histo-

rical Representation. Dissertation: UCLA.

Laufenberg, Mike (2012): »Communities of Care«. Queere Politiken der

Reproduction. In: www.zeitschrift-luxemburg.de/communities-of-care-

queere-politiken-der-reproduktion (letzter Zugriff: 01.04.2020).

Laufenberg, Mike (2014): Sexualität und Biomacht: Vom Sicherheitsdispositiv

zur Politik der Sorge. Bielefeld: transcript.

Laufenberg, Mike (2018): Sorgende Gemeinschaften? »Demenzfreundliche«

Kommunen zwischen sozialstaatlichem Sparmodell und Emanzipations-

gewinn. In: Sub\urban: Zeitschrift für kritische Stadtforschung 6(1), 77-

96.

Laufenberg, Mike (2019): Queer Theory: Identitäts- und machtkritische Per-

spektiven auf Sexualität und Geschlecht. In: Beate Kortendiek u.a. (Hg.):

Handbuch Interdisziplinäre Geschlechterforschung. Wiesbaden: Sprin-

ger VS, 331-340.

Lewin, Ellen (1993): Lesbian Mothers: Accounts of Gender in American Cultu-

re. New York: Cornell University Press.

Liebelt, Claudia (2016): Grooming Istanbul: Intimate Encounters and Con-

cerns in Turkish Beauty Salons. In: Journal of Middle East Women’s Stud-

ies 12(2), 181-202.

Life’s a beach (2017): Radical softness and the Queer Art of Failure. In:

www.lifesabeach.blogsport.de/2017/11/01/20 (letzter Zugriff: 01.07.2020).

Lindsay, Jo (2004): Gender and Class in the Lives of Young Hairdressers: From

Serious to Spectacular. In: Journal of Youth Studies 7(3), 259-277.

Llaveria Caselles, Eric (2019): Perspektiven aus den Trans Studies. Zwischen

anhaltender Gewalt und gesellschaftlichen Transformationsprozessen. In:

Femina Politica 28(2), 182-184.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Care trans_formieren

Lorenz, Renate/Brigitta Kuster (2007): Sexuell arbeiten: Eine queere Perspek-

tive auf Arbeit und prekäres Leben. Berlin: b_books.

Majors, Yolanda J. (2001): Passing Mirrors: Subjectivity in a Midwestern Hair

Salon. In: Anthropology & Education Quarterly 32(1), 116-130.

Malatino, Hil (2019): Future Fatigue: Trans Intimacies and Trans Presents (or

How to Survive the Interregnum). In: Transgender Studies Quarterly 6(4),

635-658.

Manalansan IV, Martin F. (2008): Queering the chain of care paradigm. In:

The Scholar & Feminist Online 6(3). www.sfonline.barnard.edu/immigra-

tion/manalansan_01.htm (letzter Zugriff: 01.02.2020).

Manalansan IV,Martin F. (2014):The »Stuff« of Archives: Mess,Migration, and

Queer Lives. In: Radical History Review 120, 94-107.

Manalansan IV, Martin F. (2018): Messy Mismeasures: Exploring the Wilder-

ness of Queer Migrant Lives. In: South Atlantic Quarterly 117(3), 491-506.

Mananzala, Rickke/Dean Spade (2008):TheNonprofit Industrial Complex and

Trans Resistance. In: Sexuality Research & Social Policy 5(1), 53-71.

Marcus, George E./Erkan Saka (2006): Assemblage. In: Theory, culture & so-

ciety 23(2-3), 101-106.

Marcus, George E. (2008): Collaborative Options and Pedagogical Experiment

in Anthropological Research on Experts and Policy Processes. New York:

Berghahn.

Merry, Sally/Setha Low (2010): Engaged Anthropology: Diversity and Dilem-

mas. In: Current Anthropology 51(2), 201-330.

Miller, Jordan F. (2019): YouTube as a Site of Counternarratives to Transnor-

mativity. In: Journal of Homosexuality 66(6), 815-837.

Miller, Kelly A. (1994): The Pink-Collar Ghetto. In: Clearinghouse Rev. 28, 1168-

1172.

Mohr, Sebastian (2018): Being a Sperm Donor: Masculinity, Sexuality, and

Biosociality in Denmark. New York: Berghahn.

Mol, Annemarie (2008): The Logic of Care: Health and the Problem of Patient

Choice. New York/London: Routledge.

Motakef, Mona (2015): Prekarisierung. Bielefeld: transcript.

Motakef,Mona/ChristineWimbauer (2019): Prekarisierung von Arbeit: Erwei-

terte Perspektiven der Geschlechterforschung. In: Beate Kortendiek u.a.

(Hg.): Handbuch Interdisziplinäre Geschlechterforschung. Berlin/Heidel-

berg: Springer, 783-790.

Muñoz, José (2009): Cruising Utopia: The There and Then of Queer Theory.

New York: New York University Press.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis 243

Namaste, Viviane (2009): Undoing Theory: The »Transgender Question« and

the Epistemic Violence of Anglo-American Feminist Theory. In: Hypatia

24(3), 11-32.

Newton, Esther (2015): Cherry Grove, Fire Island: Sixty years in America’s first

gay and lesbian town. Durham: Duke University Press.

Niggemann, Jan (2020): Keine Klasse für sich. Perspektiven einer sorgenden

Theoriearbeit. In: Francis Seeck/Brigitte Theißl (Hg.): Solidarisch gegen

Klassismus. Organisieren, intervenieren, umverteilen. Münster: Unrast,

45-55.

Noddings,Nel (2012):The Language of Care Ethics. In: KnowledgeQuest 40(5),

52-57.

Nordmarken, Sonny (2014): Becoming Ever More Monstrous: Feeling Trans-

gender In-betweenness. In: Qualitative Inquiry 20(1), 37-50.

Pachirat, Timothy (2017): Among Wolves: Ethnography and the Immersive

Study of Power. New York/London: Routledge.

Parreñas, Rhacel Salazar (2002): The Care Crisis in the Philippines: Children

and Transnational Families in the New Global Economy. London: Granta

Books.

Petray, Theresa L. (2012): A Walk in the Park: Political Emotions and Ethno-

graphic Vacillation in Activist Research. In: Qualitative Research 12(5), 554-

564.

Pfeffer, Carla A. (2009): Trans(Formative) Relationships:WhatWe Learn About

Identities, Bodies, Work and Families from Women Partners of Trans

Men. Dissertation. University of Michigan. In: http://hdl.handle.net/20

27.42/63628 (letzter Zugriff: 01.02.2020).

Pfeffer, Carla A. (2010): »Women’s work«? Women Partners of Transgender

Men Doing Housework and Emotion Work.« Journal of Marriage and

Family 72(1), 165-183.

Pfeffer, Carla A. (2017): Queering Families: The Postmodern Partnerships

of Cisgender Women and Transgender Men. Oxford: Oxford University

Press.

Piepzna-Samarasinha, Leah Lakshmi (2018): Care Work: Dreaming Disability

Justice. Vancouver: Arsenal Pulp Press.

Preciado, Paul B. (2016): Testo Junkie. Sex, Drogen und Biopolitik in der Ära

der Pharmapornographie. Berlin: b_books.

Preciado, Paul B. (2020): Ein Apartment auf dem Uranus – Chroniken eines

Übergangs. Berlin: Suhrkamp.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628


244 Care trans_formieren

Prosser, Jay (1998): Second Skins. The Body Narratives of Transsexuality. New

York: Columbia University Press.

Queeres Netzwerk Niedersachsen e.V (2018): Abinäre Personen in der

Beratung. In: www.uni-bremen.de/fileadmin/user_upload/sites/diver-

sity/TiN_Broschuere_AbinaerePersonen_Online-1.pdf (letzter Zugriff:

01.02.2020).

Rappaport, Joanne (2008): Beyond participant observation: Collaborative

Ethnography as Theoretical Innovation. In: Collaborative Anthropologies

1(1), 1-31.

Rappaport, Roy A. (1993): Distinguished Lecture in General Anthropology: The

Anthropology of Trouble. In: American Anthropologist 95(2), 295-303.

Rau, Alexandra (2010): Psychopolitik: Macht, Subjekt und Arbeit in der neoli-

beralen Gesellschaft. Frankfurt a.M./New York: Campus.

Rau, Alexandra (2020): Selbstsorge und Geschlecht im neoliberalen Post-

Wohlfahrtsstaat. In: Karina Becker u.a. (Hg.): Gespannte Arbeits- und Ge-

schlechterverhältnisse im Marktkapitalismus. Wiesbaden: Springer VS,

149-169.

Richards, Christina/Walter P. Bouman/Leighton Seal/Meg J. Barker/Timo O.

Nieder/Guy T’Sjoen (2016): Non-binary or Genderqueer Genders. In: In-

ternational Review of Psychiatry 28(1), 95-102.

Robertson, Jennifer (2002): Reflexivity Redux: A Pithy Polemic on »Positional-

ity«. In: Anthropological Quarterly 75(4), 785-792.

Rooke, Alison (2009): Queer in the Field: On Emotions, Temporality and Per-

formativity in Ethnography. In: Journal of Lesbian Studies 13(2), 149-160.

Roßhart, Julia (2016): Klassenunterschiede im feministischen Bewegungsall-

tag. Anti-klassistische Interventionen in der Frauen- und Lesbenbewe-

gung der 80er und 90er Jahre in der BRD. Berlin: w_orten & meer.

Saalfeld, Robin K. (2020): Transgeschlechtlichkeit und Visualität: Sichtbar-

keitsordnungen in Medizin, Subkultur und Spielfilm. Bielefeld: tran-

script.

Sainsbury, Diane (2013): Gender, Care and Welfare. In: Georgina Waylen u.a.

(Hg.) The Oxford Handbook of Gender and Politics. Oxford: Oxford Uni-

versity Press, 313-336.

Sauer, Arn/Annette Güldenring (2017): Die Gesundheitsversorgung für Trans-

Männlichkeiten: Stand, Bedarfe, Empfehlungen. In: Stiftung Männerge-

sundheit (Hg.): Sexualität von Männern. Dritter Deutscher Männerge-

sundheitsbericht. Gießen: Psychosozial, 239-252.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis 245

Scheunemann, Kim (2017): Expert_innen des Geschlechts? Zum Wissen über

Inter*-und Trans-Themen. Bielefeld: transcript.

Schirmer,Utan (2015): Geschlecht anders gestalten: Drag Kinging, geschlecht-

liche Selbstverhältnisse und Wirklichkeiten. Bielefeld: transcript.

Schirmer, Utan (2017): Trans Beratung im systemischen Kontext. In: Kontext

48(2), 124-139.

Schmitt, Sabrina (2019): Care. In: Gender Glossar. http://gender-glossar.de/c

are (letzter Zugriff: 01.02.2020).

Schnepf, Max/Ursula Probst (2020): Thinking Sex in Times of Corona:

A Conversation. In: www.somatosphere.net/2020/thinking-sex-in-times-

of-corona-a-conversation.html (letzter Zugriff: 15.07.2020).

Schuster, Nina (2014): Andere Räume: Soziale Praktiken der Raumproduktion

von Drag Kings und Transgender. Bielefeld: transcript.

Schulz, Monika (2002): Ines und Paul – Ein Leben zwischen den Geschlech-

tern. Angela Fingerhuth, JPP Medien.

Sears, Alan (2005): Queer Anti-capitalism:What’s Left of Lesbian and Gay Lib-

eration? In: Science & Society 69(1), 92-112.

Seeck, Francis (2016): Akte Lebensende: die Verwaltung des armen Todes im

Kontext ordnungsbehördlicher Bestattungen. In: BIOS 29(1), 131-140.

Seeck, Francis (2017): Recht auf Trauer. Bestattungen ausmachtkritischer Per-

spektive. Münster: Edition Assemblage.

Seeck, Francis (2019): Caring for the Death? Engagierte Forschung im Feld

anonymer behördlicher Bestattungen. In: Beate Binder u.a. (Hg.): Care:

Praktiken und Politiken der Fürsorge: Ethnographische und geschlech-

tertheoretische Perspektiven. Opladen: Budrich, 159-176.

Seeck, Francis/Cash Hauke (2019): Tagungsbericht Gender – Care – Migrati-

on. Ambivalente Interdependenzen. In: Feministische Studien 37(2), 376-

379.

Seeck, Francis/Sannik Ben Dehler (2019): Trans Communities of Care – Ei-

ne kollaborative Reflektion von kollektiven trans Care-Praktiken. In: Max

Appenroth/María do Mar Castro Varela (Hg.): Trans & Care. Trans Perso-

nen zwischen Selbstsorge, Fürsorge undVersorgung.Bielefeld: transcript,

255-270.

Seeck, Francis/BrigitteTheißl (Hg.) (2020): Solidarisch gegen Klassismus. Or-

ganisieren, intervenieren, umverteilen. Münster: Unrast.

Sekuler, Todd (2013): Convivial Relations Between Gender Non-Conformity

and the French Nation-State. In: L’Esprit Créateur 53(1), 15-30.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care


246 Care trans_formieren

Sekuler, Todd (2014): Täuschung und Ent-Täuschung: zu Fragen der Selbst-

präsentation in der ethnografischen Forschung. In: Hella von Unger u.a.

(Hg.): Forschungsethik in der qualitativen Forschung: Reflexivität, Per-

spektiven, Positionen. Wiesbaden: Springer VS, 77-95.

Sekuler, Todd (2018): Un/Certain Care: From a Diagnostic to a Somatechnic

Regime of Care for Medical Transition in Public Hospitals in France. Un-

published Doctoral dissertation, Humboldt-Universität Berlin.

Sekuler, Todd (2019): The Temporality of Prudent Compassion in Care for

Medical Transition. In: Beate Binder u.a. (Hg.): Care: Praktiken und Po-

litiken der Fürsorge: Ethnographische und geschlechtertheoretische Per-

spektiven. Opladen: Budrich, 143-158.

Serano, Julia (2012): Reclaiming Femininity. In: Anne Enke (Hg.): Trans-

feminist Perspectives: In and beyond Transgender and Gender Studies.

Philadelphia: Temple University Press, 170-183.

Siebler, Kay (2012): Transgender Transitions: Sex/gender Binaries in the dig-

ital Age. In: Journal of Gay & Lesbian Mental Health 16(1), 74-99.

Simpson, Audra (2007): On Ethnographic Refusal: Indigeneity, »Voice« and

Colonial Citizenship. In: Junctures 9, 67-80.

Snorton, C. Riley (2017): Black on Both Sides: A Racial History of Trans Iden-

tity. Minneapolis : University of Minnesota Press.

Spade, Dean (2011): Normal Life: Administrative Violence, Critical Trans Pol-

itics, and the Limits of Law. Brooklyn: South End.

Speck, Sarah (2019): »Wir machen was, was ihr nicht seht«. Zur Politisierung

von Sorge in feministischen und anderen Bewegungen. In: Beate Binder

u.a. (Hg.): Care: Praktiken und Politiken der Fürsorge: Ethnographische

und geschlechtertheoretische Perspektiven. Opladen: Budrich, 35-53.

Stacey, Judith (1988): Can there be a feminist ethnography? In: Women’s Stu-

dies International Forum 11(1), 21-27.

Steffen, Jana/Elisabeth König (2013): Der dritte Raum: Wissensproduktion

zwischen Akademie und Bewegung. Ein Kommentar. In: Beate Binder

u.a. (Hg.): Eingreifen, Kritisieren, Verändern!? Interventionen ethnogra-

phisch und gendertheoretisch. Münster: Westfälisches Dampfboot, 270-

277.

Stein, Arlene (2019): Unbound: Transgender Men and the Remaking of Iden-

tity. New York: Vintage.

Stewart, Jay (2017): Academic Theory. In: Christina Richards u.a. (Hg.) Gen-

derqueer and Non-Binary Genders. London: Palgrave Macmillan, 53-72.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis 247

Stryker, Susan (2004): Transgender studies: Queer theory’s evil twin. In: GLQ

10(2), 212-215.

Stryker, Susan/StephenWhittle (2006): The Transgender Studies Reader. New

York/London: Routledge.

Tate, Shirley Anne (2012): Black Beauty: Aesthetics, Stylization, Politics. Farn-

ham: Ashgate.

TGEU (2018): World Health Organisation moves to end classifying trans

identities asmental illness. In: www.tgeu.org/world-health-organisation-

moves-to-end-classifying-trans-identities-as-mental-illness/ (letzter Zu-

griff: 01.02.2020).

TGNS (o. J.): Recht. In: https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/

(letzter Zugriff: 01.02.2020).

Thajib, Ferdiansyah (2018): The Making and Breaking of Indonesian Muslim

Queer Safe Spaces. In: Borderlands 17(1), 1-24.

Thajib, Ferdiansyah (2019): Inhabiting Difference: The Affective Lives of In-

donesian Muslim Queers. Unpublished Dissertation, Freie Universität

Berlin.

Thajib, Ferdiansyah/Francis Seeck/Antke Engel (2020): Konflikte umsorgen.

Queere Praktiken künstlerischer Kollaboration. In: Feministische Studien

38(2), 309-322.

Thelen, Tatjana (2014): Care/Sorge: Konstruktion, Reproduktion und Auflö-

sung bedeutsamer Bindungen. Bielefeld: transcript.

TIN Solifest (2020): Über uns. In: www.tinsolifest.de/uber-uns (letzter Zu-

griff: 15.07.2020).

Toerien, Merran/Sue Wilkinson (2003): Gender and Body Hair: Constructing

the Feminine Woman. In: Women’s Studies International Forum 26(4),

333-344.

TransInterQueer e. V. (o. J.): Geschlechtskritische »Passing«gruppe. In:

www.transinterqueer.org/gruppen/geschlechtskritische-passinggruppe

(letzter Zugriff: 01.07.2020).

Treut, Monika (1999): Gendernauts. Hamburg: Hyena Films.

Tronto, Joan C./Berenice Fisher (1990): Toward a Feminist Theory of Caring.

In: Emily K. Abel/Margaret K. Nelson (Hg.): Circles of Care. Work and

Identity in Women’s Lives. Albany: SUNY Press, 36-54.

Tronto, Joan C. (1993): Moral Boundaries: A Political Argument for an Ethic of

Care. East Sussex: Psychology Press.

Tronto, Joan C. (2013): Caring Democracy: Markets, Equality, and Justice. New

York: NYU Press.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/


248 Care trans_formieren

Trott, Ben (2020): Queer Berlin and the Covid-19 crisis. A Politics of Contact

and Ethics of Care. In: Interface. Volume 12(1), 88-108.

Tuck, Eve/K Wayne Yang (2014): R-words: Refusing Research. In: Django

Paris/Maisha T. Winn (Hg.): Humanizing Research: Decolonizing Qual-

itative Inquiry with Youth and Communities. London: Sage, 223-248.

Tudor, Alyosxa (2015): From [al’manja] with love: Trans/feministische Posi-

tionierungen zu Rassismus und Migratismus. Frankfurt a.M.: Brandes &

Apsel.

Tweedy, Amy (2016): Openings, Obstacles, and Disruptions: Desire as a

Portable Queer Method. In: Women’s Studies Quarterly 44(3-4), 208-223.

Ungerson, Clare (1987): Policy is Personal. Sex, Gender, and Informal Care.

London: Tavistock Publications.

Ungerson, Clare (2006): Gender, Care, and the Welfare State. In: Kathy Davis

u.a. (Hg.): Handbook of Gender andWomen’s Studies. London: Sage, 272-

286.

Valentine, David (2007): Imagining Transgender: An Ethnography of a Cate-

gory. Durham: Duke University Press.

Valocchi, Stephen (2005): Not Yet Queer Enough:The Lessons of QueerTheory

for the Sociology of Gender and Sexuality. In: Gender & Society 19(6), 750-

770.

van Dyk, Silke (2019): Community-Kapitalismus. In: Klaus Dörre u.a. (Hg.):

Große Transformation? Zur Zukunft moderner Gesellschaften. Sonder-

band des Berliner Journals für Soziologie. Wiesbaden: Springer VS, 279-

295.

Vincent, Ben (2019): Breaking Down Barriers and Binaries in Trans Health-

care: The Validation of Non-Binary People. London: Taylor & Francis.

Vincent, Ben (2020): Non-Binary Genders: Navigating Communities, Identi-

ties, and Healthcare. Bristol: Policy Press.

Visweswaran, Kamala (1994): Fictions of Feminist Ethnography. Minneapolis:

University of Minnesota Press.

von Bose, Käthe (2017): Klinisch Rein: Zum Verhältnis von Sauberkeit, Macht

und Arbeit im Krankenhaus. Bielefeld: transcript.

Wagels, Karen (2014): Geschlecht als Artefakt: Regulierungsweisen in Er-

werbsarbeitskontexten. Bielefeld: transcript.

Ward, Jane (2010): Gender Labor: Transmen, Femmes, and Collective Work of

Transgression. In: Sexualities 13(2), 236-254.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis 249

Ware, Syrus Marcus (2017): All Power to all People? Black LGBTTI2QQ Ac-

tivism, Remembrance, and Archiving in Toronto. In: TSQ: Transgender

Studies Quarterly 4(2), 170-180.

Weeks, Kathi (2011): The Problem with Work: Feminism, Marxism, Antiwork

Politics, and Postwork Imaginaries. Durham: Duke University Press.

Wellgraf, Stefan (2013): »The Hidden Injuries of Class «. Mechanismen und

Wirkungen von Klassismus in der Hauptschule. In: Cornelia Giebeler

(Hg.): Intersektionen von race, class, gender, body: Theoretische Zugän-

ge und qualitative Forschungen in Handlungsfeldern der Sozialen Arbeit.

Opladen: Budrich, 39-60.

Weston, Kath (1997): Families We Choose: Lesbians, Gays, Kinship. New York:

Columbia University Press.

Weston, Kath (1998): Long slow burn: Sexuality and Social Science. East Sus-

sex: Psychology Press.

Whittle, Stephen (1996): Gender Fucking or Fucking Gender? Current Cultural

Contributions to Theories of Gender Blending. In: Richard Ekins/David

King (Hg.): Blending Genders: Social Aspects of Cross-Dressing and Sex

Changing. London: Routledge, 196-214

Wiles, Janine (2011): Reflections on Being a Recipient of Care: Vexing the Con-

cept of Vulnerability. In: Social & Cultural Geography 12(6), 573-588.

Winker, Gabriele (2015): Care Revolution: Schritte in eine solidarische Gesell-

schaft. Bielefeld: transcript.

Woltersdorff, Volker (2011): Neue Bündnispotenziale und neue Unschärfen.

Zum Begriff der Prekarisierung von Geschlecht, Arbeit und Leben. In: Fe-

ministische Studien 29(2), 206-216.

Woltersdorff, Volker (2015): Normalitätsregime von Geschlecht und Sexualität

im Kontext von Arbeit. In: Christiane Micus-Loos/Melanie Plößer (Hg.):

Des eigenen Glückes Schmied_in!? Geschlechterreflektierende Perspekti-

ven auf berufliche Orientierungen und Lebensplanungen von Jugendli-

chen. Wiesbaden: Springer VS, 43-59.

Woltersdorff, Volker (2017): Für eine queerfeministische Klassen-

politik der Scham. In: www.zeitschrift-luxemburg.de/fuer-eine-

queerfeministische-klassenpolitik-der-scham/ (letzter Zugriff:

01.07.2020).

Worthen, Meredith GF. (2016): Hetero-cis-normativity and the Gendering of

Transphobia. In: International Journal of Transgenderism 17(1), 31-57.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Care trans_formieren

Yeadon-Lee, Tracey (2016): What’s the story? Exploring online narratives of

non-binary gender identities. In: The International Journal of Interdisci-

plinary Social and Community Studies 11(2), 19-34.

Yuval-Davis, Nira (2007): Intersectionality, Citizenship and Contemporary

Politics of Belonging. In: Critical review of international social and po-

litical philosophy 10(4), 561-574.

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Quellenverzeichnis

Interviews

2016_11_8, Hank, 54 min

 

2017_2_23, Mathilda, 59 min

 

2017_3_3, Mio, 1:43 h

 

2017_3_15, Perrson, 2:03 h

 

2017_3_16, Leo, 1:18 h

 

2017_5_17, Oskar, 1:49 h

 

2017_5_21, Alecs, 1:20 h

 

2017_5_22, Michelle, 55 min

 

2017_6_17, Noa, 1:54 h

 

2017_6_18, Rahel, 1:21 h

 

2017_7_11, Sophie, 1:39 h

 

2017_9_27, Madeleine, 1:02 h

 

2017_11_13, Jay, 1:32 h

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Care trans_formieren

 

2017_12_17, Elia_Robin, 2:12 h

 

2018_1_4, Kalle, 1:48 h

 

2018_3_X, Sasha_Jovin, 1:37 h

 

2018_4_11, Nina, 1:30 h

Feldnotizen

2016_5_Trans Tagung

 

2016_11_Butch Cut_Teilnehmende Beobachtungen

 

2017_1_Trans Empowerment Workshop

 

2017_2_Vorgespräch Trans Verein

 

2017_7_Besuch trans Café

 

2017_12_Trans Empowerment Workshop

https://doi.org/10.14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Danksagung
	1. Eine Einleitung
	1.1 Gender und Care. Theoretische Verortungen
	1.2 Trans und nicht‐binäre Sorge als Forschungsfeld
	1.3 Geschlechterordnungen in Bewegung
	1.4 Leitende Fragen und Aufbau des Buches

	2. Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit
	2.1 Insider-Ethnographie queeren und Forschungsumwege gehen
	2.2 Zwischen Aktivismus und Wissenschaft. Engagierte Ethnographie in trans und nicht‐binären Räumen
	2.3 Sorgende Ethnographie als Forschungsstrategie
	2.4 Suizid und Co-Schmerz. Forschungsethische Herausforderungen Sorgender Ethnographie
	2.5 Geschlechtliche Zusammenarbeit als queere Forschungspraxis
	2.6  »Forscht mit uns, nicht über uns.«
	2.7  Zusammenfassung

	3. »Da wirst du von mir eine ganz andere Geschichte hören.« Trans Prekarität, Klasse und Care
	3.1 »Ich mache hier einfach meinen kleinen Beitrag.« Trans Prekarität, Care und Metronormativität
	3.2 »Trans war für mich ein Ausstieg.«Als erwerbslose nicht‐binäre Person Care organisieren
	3.3 »Die haben Geld, aber niemanden, der sie begleitet.« Trans Sorgeketten
	3.4 Queere ökonomische Gerechtigkeit. Praktiken der Ent_Prekarisierung
	3.5 Zusammenfassung

	4. Zwischen selbstsorgender Fürsorge und Selbstunternehmer_innentum
	4.1 »Wie willst du durch die Welt gehen?« Butch-Care zwischen Selbstheilung und Selbstunternehmer_innentum
	4.2 Von Spendendosen und trans_formativer Arbeit. Für_Sorge in einer Stimmgruppe
	4.3 »Weniger denken, mehr fühlen.« Experimentelle trans Körperarbeit als Care-Aktivismus
	4.4 »Wir werden stärker, wenn wir uns umeinander kümmern.« Selbstbestimmte Trans-Fürsorge
	4.5  Zusammenfassung

	5. Care jenseits von Transnormativität – nicht‑binäre Für- und Selbstsorge
	5.1 Nicht‐binärer Aktivismus als Raum der Trans_formation
	5.2 »Wir denken miteinander auf Umwegen.« Trans_formative Sorgearbeit am Küchentisch
	5.3 »Deswegen brauchen wir Selbstsorge: weil die Gesellschaft uns so wenig unterstützt.« Sorgearbeit für nicht‑binäres Wohlergehen
	5.4 Begleitender Austausch, Transitionszuarbeit und Trans-Sibling-Care als Geschlechterarbeit
	5.5 Zusammenfassung

	6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen – von der Isolation zur Kollektivierung von Care
	6.1 Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen. Fürsorge‑Netze und Mikrozellen
	6.2 »Aus der Vereinzelung raus«. Transpädagogische Sorgearbeit gegen Isolation und für einen anderen Blick auf Geschlecht
	6.3 »Trans-Hilfe hat den Weg zur Selbstfindung ausgebaut, ausgesteckt mit Wegweisern und Steighilfen.« Wege der Institutionalisierung
	6.4 Becoming trans‐professional. Ein Weg vom Betroffenen zum Experten
	6.5 Hängematte, Durchlaufstation oder Aktivist_innenschmiede?
	6.6 Fürsorge unter trans Aktivist_innen
	6.7 Zusammenfassung

	7. Wege in eine sorgende Zukunft – Trans_formation durch Care
	7.1 »Es kann auch um mich gehen, während ich andere unterstütze.« Sorgepraktiken des Zukünftigen
	7.2 Trans und nicht‐binäre Zukünfte zwischen ökonomischer, körperlicher und rechtlicher Trans_formation
	7.3 Ist die Zukunft nicht‐binär?
	7.4 Zusammenfassung

	8. Für_Sorge trans_formieren! Fazit und Ausblick
	8.1 Trans und nicht‐binäre Sorgearbeit in der Corona-Pandemie

	Literaturverzeichnis
	Quellenverzeichnis
	Interviews
	Feldnotizen


