ranus Seeck

CARE

TRANS_FORMIEREN

Eine ethnographische Studie

zu trans und nicht-binarer Sorgearbeit

[transcript] QueerStudies


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Francis Seeck
Care trans_formieren

Queer Studies | Band 31

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Francis Seeck, geb. 1987, ist Geschlechterforscher*in und Kulturanthropolog*in und
arbeitet zu Klassismus, sozialer Ungleichheit, Care und geschlechtlicher Vielfalt.
Francis Seeck hat 2021 an der Humboldt-Universitit zu Berlin promoviert und ist
Vertretungsprofessor”in fiir Sozialarbeitswissenschaft an der Hochschule Neubran-
denburg. Seit 2009 ist Francis Seeck in der Antidiskriminierungsarbeit titig und gibt
Fortbildungen zu den Themen Klassismus und geschlechtliche Vielfalt.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Francis Seeck

Care trans_formieren
Eine ethnographische Studie zu trans und nicht-binarer Sorgearbeit

[transcript]

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dissertation am Institut fir Europiische Ethnologie der Humboldt-Universitit
zu Berlin (Einreichung 2020, Disputation 2021).

Die Veroffentlichung wurde geférdert durch die Rosa-Luxemburg-Stiftung sowie
aus dem Open-Access-Publikationsfonds der Humboldt-Universtitit zu Berlin.
ROSA LUXEMBURG STIFTUNG

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber

http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). Diese
Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Bearbeitung,
Vervielfiltigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium fiir belie-
bige Zwecke, auch kommerziell. (Lizenztext:
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de)

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2021 im transcript Verlag, Bielefeld
© Francis Seeck

Umschlaggestaltung: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-5835-4

PDF-ISBN 978-3-8394-5835-8
https://doi.org/10.14361/9783839458358
Buchreihen-ISSN: 2703-1365

Buchreihen-eISSN: 2703-1373

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download

https://dol.org/10:14361/9783839458358 - am 13.02.2026, 20:39:45.


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhalt

Danksagung ............oooiiiiii 9
1. EineEinleitung............cooiiiiiii e 13
11 Gender und Care. Theoretische Verortungen............ooovevueviieiinnennen.. 16
1.2 Trans und nicht-binre Sorge als Forschungsfeld .........................o.o.l. 2
1.3 Geschlechterordnungen in BeWeQUNG .......covveiiiiieiiiiiiieiiiieeeannns 26
1.4 Leitende Fragen und Aufbau des Buches ...........ccevviiiiiiiiiiiiiinnn... 30
2. Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit .............. 35
2.1 Insider-Ethnographie queeren und Forschungsumwege gehen ................. 36
2.2 Zwischen Aktivismus und Wissenschaft.

Engagierte Ethnographie in trans und nicht-bindren Rdumen .................. 45
2.3 Sorgende Ethnographie als Forschungsstrategie..............coovvvineanne... 50
2.4 Suizid und Co-Schmerz.

Forschungsethische Herausforderungen Sorgender Ethnographie............... 55
2.5 Geschlechtliche Zusammenarbeit als queere Forschungspraxis ................ 59
2.6 »Forscht mit uns, nicht Gber uns.« ........ooiieiiiii e 65
2.7 ZuSamMENTaSSUNG t.uuvteeeeeteeeetee e ettt e eaeeeeateeeennneeeeannens 69
3. »Da wirst du von mir eine ganz andere Geschichte haren.«

Trans Prekaritat, Klasseund Care .................cooiiiiiiiiiiininn.. 7
3.1 »Ich mache hier einfach meinen kleinen Beitrag.«

Trans Prekaritat, Care und Metronormativitat.................ccooieiiiinnaen. 73
3.2 »Trans war fiir mich ein Ausstieg.«

Als erwerbslose nicht-bindre Person Care organisieren ........................ 83
3.3 »Die haben Geld, aber niemanden, der sie begleitet.«

Trans SOrgeketten .....ovveiiiiei e e 89
3.4 Queere dkonomische Gerechtigkeit. Praktiken der Ent_Prekarisierung.......... 96

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.5

4.2

4.3

b

45

5.1

5.2

5.3

5.4

5.5

6.1
6.2

6.3

6.4
6.5
6.6
6.7

ZUSAaMMENTASSUNG ...ttt et 99
Zwischen selbstsorgender Fiirsorge und Selbstunternehmer_innentum...... 101
»Wie willst du durch die Welt gehen?«

Butch-Care zwischen Selbstheilung und Selbstunternehmer_innentum-......... 104
Von Spendendosen und trans_formativer Arbeit.

Fiir_Sorge in einer SMMQIUPPe ...ovvnneiee i 12
»Weniger denken, mehr fihlen.«

Experimentelle trans Korperarbeit als Care-Aktivismus ........................ n7
»Wir werden stéarker, wenn wir uns umeinander kiimmern.«

Selbstbestimmte Trans-FUrsorge. .......oovvvviiiieeiiiieeeiie i, 125
ZUSAMMENTASSUNG .. ettt et et et e e e e e eee e 132

Care jenseits von Transnormativitat - nicht-binére Fiir- und Selbstsorge ... 137

Nicht-binarer Aktivismus als Raum der Trans_formation...................... 139
»Wir denken miteinander auf Umwegen.«
Trans_formative Sorgearbeit am Kiichentisch .............cccooieiiiiiiaa, 147

»Deswegen brauchen wir Selbstsorge: weil die Gesellschaft
uns so wenig unterstiitzt.«

Sorgearbeit fiir nicht-bindres Wohlergehen.............cccovviiiiiiinna. 152
Begleitender Austausch, Transitionszuarbeit und Trans-Sibling-Care

als Geschlechterarbeit........oovveeieiii e 159
ZUSAaMMENTASSUNG ...ttt ettt e e et e e e e e e eeaeaeaas 166

Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen - von der Isolation

zur KollektivierungvonCare.................coooiiiiiiiiiiii e 169
Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen. Fiirsorge-Netze und Mikrozellen ....172
»Aus der Vereinzelung raus«.

Transpadagogische Sorgearbeit gegen Isolation

und fiir einen anderen Blick auf Geschlecht ..............coooviiiiiiiiiinnt. 176
»Trans-Hilfe hat den Weg zur Selbstfindung ausgebaut,

ausgesteckt mit Wegweisern und Steighilfen.«

Wege der InstitutionaliSierung .......coooeueeieieiiiiiiiiiiiiiiiee e 181
Becoming trans-professional. Ein Weg vom Betroffenen zum Experten......... 186
Hangematte, Durchlaufstation oder Aktivist_innenschmiede? ................. 191
Fiirsorge unter trans AKtivist_innen ........c.c.ooviiiiiiiiiiiiii e 193
ZuSammMENfasSUNG ...connetiete et e e 196

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wege in eine sorgende Zukunft - Trans_formation durch Care............... 199
7.1 »Eskann auch um mich gehen, wéhrend ich andere unterstiitze.«

Sorgepraktiken des Zukinftigen ............cooiiiiiiiiii i 201
7.2 Trans und nicht-bindre Zukiinfte zwischen 6konomischer,

korperlicher und rechtlicher Trans_formation ................coooviiiiaain Vil
7.3 Istdie Zukunft nicht=bindr? ... ..o 07
T4 ZusammenfasSUNG .....uueeeette e et e e et e e e e et 220

Fiir_Sorge trans_formieren! Fazit und Ausblick ............................. 223
8.1 Trans und nicht-binére Sorgearbeit in der Corona-Pandemie.................. 228
Literaturverzeichnis............. ... 231
Quellenverzeichnis ........... ..ot 251
INEBIVIBWS .ottt ettt e e et e e e e et e et e e e e 251
FeldnOtizen .......eeeeei e 252

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Danksagung

Die Bedeutung von Care fiir die akademische Wissensproduktion wird oft un-
sichtbar gemacht. Dieses Buch wire ohne eine Vielzahl an Sorgebeziehungen
wahrscheinlich nicht zustande gekommen. Zunichst mochte ich mich bei al-
len 19 Interviewpartner_innen bedanken, die sich die Zeit nahmen, um mir
itber ihre Erfahrungen mit Fiirsorge und Selbstsorge zu berichten. Ich bedan-
ke mich auch bei allen, die mir bei der Suche nach Gesprichspartner_innen
halfen oder mich bei sich aufnahmen, damit ich Interviews fithren konnte.

Ein grofler Dank geht an meine Erstbetreuerin Beate Binder, die diese
Dissertation auf eine zugewandte, ermutigende Art begleitete. Ihre engagier-
te Betreuung meiner Masterarbeit zu anonymen Bestattungen bereitete den
Boden fiir meine tiefergehende Auseinandersetzung mit Care. Ich bedanke
mich fur die Impulse, mich den Ambivalenzen von Sorgearbeit ethnogra-
phisch queer/feministisch schreibend zu nihern und den interviewten Ak-
tivist_innen auch kritische Fragen zu stellen. Mein Dank gilt ebenso meiner
Zweitbetreuer_in Sabine Hark, die einen inspirierenden und in der Wissen-
schaft seltenen Raum fir trans, nicht-binire und queertheoretische Fragen
organisierte. Ich bedanke mich firr anregende Fragen und die Ermutigung,
eigenen Fragen zu folgen und die Grenzen akademischer Wissensproduktion
auszutesten.

Auch die langjihrige Unterstiitzung seitens der Rosa-Luxemburg-Stiftung
durch ein Promotionsstipendium ist nicht zu unterschitzen. Ich bedanke
mich nicht nur fiir die materielle Unterstiitzung, sondern auch fir das kriti-
sche wissenschaftliche Netzwerk und die Ermutigung, neoliberalen Entwick-
lungen in der Wissenschaft kritisch zu begegnen und mich der Selbstausbeu-
tung zu verweigern. Ich bedanke mich bei Nina Borst, Marcus Hawel und
Sandra Thieme aus dem Studienwerk sowie Katharina Pithl vom Arbeitskreis
Gender & Kapitalismusanalyse.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Care trans_formieren

Wichtige Riume gegenseitiger Fiirsorge waren zwei selbstorganisierte In-
terpretationsgruppen. Die wochentlichen Treffen, bei denen wir unsere Inter-
views gemeinsam interpretierten, waren unersetzlich und wirkten der akade-
mischen Isolation entgegen. Danke an Leoni Linek, Julia Teschlade und Pa-
trick Wielowiejski (Gruppe Queer Interpretieren), die mich einige Zeit beglei-
teten. Danke an Cash Hauke, Myriam Raboldt und Anna Sauerwein (Inter-
pretieren in der Leine), die mich wihrend der letzten zwei Jahre meines Pro-
motionsprozesses begleiteten und mit denen ich zahlreiche Interviews und
Kapitelentwiirfe diskutierte. Danke auch an die Biirokollektive, in denen ich
dieses Buch in einem solidarischen Umfeld schreiben konnte.

Ich danke den Menschen, die mich dabei unterstiitzten, eine Promoti-
onsforderung zu erhalten: Danke an Gabriele Dietze fir die Unterstiitzung
bei der Bewerbung. Ich danke Mike Laufenberg und Eva von Redecker, die
mir wichtige Hinweise auf den Weg mitgaben. Schwung fir den Start gab
mir zudem die Einladung zur »Trans Studies Conference« an der University
of Arizona im September 2016. Danke an Susan Stryker und ihr Team fir die
Organisation der Konferenz und an Yv Nay und Dean Spade fiir das inspirie-
rende Feedback zu meinem Vortrag.

Ich bedanke mich bei meinen Kolleg_innen aus dem Labor GenderQueer-
Ethno — GenderQueer in der ethnografischen Forschung, organisiert von Beate Bin-
der am Institut fiir Europiische Ethnologie, mit denen ich mein Promotions-
vorhaben und ethnographische Forschungsstrategien besprechen konnte; ich
bedanke mich bei Friederike Faust, Leoe Kloppel, Tillie Kluthe, Esto Mader,
Alik Mazukatow, Sebastian Pampuch, Todd Sekuler, Vanja Solovej und Patrick
Wielowejski.

In der mittleren Phase der Promotion waren neben den Interpretati-
onsgruppen und Kolloquien meine Freund_innen und Kolleg_innen, die
Kapitelentwiirfe lasen und Riickmeldungen gaben, sehr wichtig. Ich bedanke
mich bei Utan Schirmer fiir das Engagement, mit mir einige Kapitelentwiirfe
zu diskutieren, und fir den Anstofd dazu, die Leichtigkeit, die Trans-
Firsorgerdume neben all den Herausforderungen in sich tragen, stirker
sichtbar zu machen. Auch Todd Sekuler danke ich fir die vielen Gespriche
zu Kapitelentwiirfen und queeren ethnographischen Perspektiven auf Care.
Weitere wichtige Feedbackleser_innen waren: Tanja Abou, Mai-Anh Boger,
Tashy Endres, Nello Fragner, Jonah Garde, Simon Harder, Magdalena Hutter,
Eugen Januschke, Toni Marer, Sebastian Mohr, Inga Niithen, Annika Spahn,
Jennifer Stoll, Brigitte Theifdl, Mechthild van Vacano und Margareta von
Oswald.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Danksagung

Ab dem zweiten Forschungsjahr war das Kolloquium am Zentrum fiir In-
terdisziplinire Frauen- und Geschlechterforschung (ZIFG), organisiert von
Sabine Hark, ein wichtiger Ort der Reflexion. Mein Dank geht an Lisa Bor,
Folke Brodersen, Inka Greusing, Anna Kasten, Xenia Kokoula, Leoni Linek,
Maria Magdalena Mayer, Myriam Raboldt, Sabrina Saase, Sebastian Scheele,
Svenja Spyra, Ray Trautwein, Juliette Wedl und Patrick Wielowiejski fiir die
gemeinsame Zeit. Ich danke Andrea Maihofer und Andrea Zimmermann fiir
die Moglichkeit, das Sommersemester 2018 als Gastdoktorand_in am Zen-
trum Gender Studies (Basel) zu verbringen. Ich danke Tina Bopp, Laura Ei-
genmann, Matthias Luterbach, Frank Luck, Geneva Moser, Susanne Richter,
Franziska Schutzbach, Anika Thym, Fleur Weibel und Cita Wetterich fiir die
Gastfreund_innenschaft und den interessanten Austausch.

In das autonome Institut fiir Queer Theory (iQt) eingebunden zu sein, ermog-
lichte mir eine Auseinandersetzung mit queeren und trans Theorien jenseits
universitirer Riume. Danke an Antke_Antek Engel und Ferdiansyah Thajib
fiir die Zusammenarbeit. Auch das Inter*_Trans* Wissenschaftsnetzwerk (ITW)
bot einen Raum, um Trans Studies im deutschsprachigen Kontext weiterzu-
entwickeln.

Nicht zuletzt die Fragen der Studierenden zu Trans- und Care-Theorien
ander ASH, aber auch in den Seminaren, die ich an der Humboldt-Universitit
zu Berlin, an der Universitit der Kiinste Berlin (UdK) und an der Hochschu-
le Neubrandenburg unterrichtete, prigten diese Studie. Jutta Hartmann und
Stefanie v. Schnurbein danke ich fir das queere/feministische Wissenschafts-
mentoring und fir die Einfithrung in die unausgesprochenen Regeln des Wis-
senschaftsbetriebs. Ich danke Cornelia Rahn und Carla Schriever fiir die Un-
terstiitzung dabei, meinen Weg in der Wissenschaft zu finden und mir da-
bei treu zu bleiben. Ohne das grofRartige und sorgsame Lektorat durch Julia
Rof3hart hitte sich die Abgabe dieser Dissertation wahrscheinlich um Jahre
verzogert.

Auch die Unterstiitzung durch (tierische) Freund_innen ist nicht zu un-
terschitzen. Muffin forderte mich insbesondere in der Endphase regelmifRig
zum Spielen auf, leistete mir beim Schreiben Gesellschaft und stellte beim
Gassigehen sicher, dass ich mich ausreichend bewegte. Meinen Freund_innen
Tanja Abou, Kat Dressler, Tashy Endres, Cash Hauke, Tina Heise, Leonie Je-
gen, Elias Kosanke, Toni Marer und Manyjiri Pelucha danke ich fir die langjih-
rige Unterstittzung, fiir das Erinnern daran, dass mein Wert nicht von meiner
Promotionsarbeit abhidngt, und fiir die Ablenkungen; Leonie und Cash danke
ich fiir die gemeinsamen Schreiburlaube. Ich danke Sannik Ben Dehler fiir die

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Care trans_formieren

gemeinsame Zeit und fiir die Geduld, wenn ich phasenweise iiber nichts an-
deres als iiber meine Doktor_innenarbeit sprach, fiir die geteilten Abenteuer,
inhaltlichen Diskussionen und Ostseeurlaube.

Ich danke meiner Mutter Anne Seeck fiir die Neugier und Offenheit, die
ich sicherlich von ihr habe. Danke fiir die gemeinsamen Diskussionen iiber
das Thema Prekaritit und fiir die Vermittlung, dass Theorie schlussendlich
dafiir da ist, die Welt zu verindern, und nicht dafiir, in elitiren Unibibliothe-
ken zu verstauben.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Eine Einleitung

Ich erinnere mich an den Kneipenabend vor einigen Jahren, als ein Freund
mir erzdhlte, dass er trans ist. Nach einigen Wochen trafen wir uns erneut;
erzdhlte Namen auf, die ihm fir eine Namensanderung gefielen, und fragte
mich nach meiner Meinung. Einige Tage spater erhieltich eine SMS, in derer
darum bat, ihn mit einem neuen Namen, den er ausprobieren wolle, anzu-
sprechen. Ein paar Monate danach besuchte ich ein Fundraising-Event, mit
dem er Celd fiir geschlechtsangleichende Operationen sammelte; er musste
sie selbststandig finanzieren, da er ohne deutsche Staatsbiirgerschaft keine
Chance auf Kosteniibernahme durch die Krankenkassen hatte. Bald flog
er fiir die Mastektomie zusammen mit seiner Freundin nach Thailand. Ich
telefonierte damals mit seiner Freundin und versuchte, sie emotional zu
unterstiitzen, da sie am Ende ihrer Krifte war. Da mein Freund nicht die
finanziellen Ressourcen hatte, sich nach der OP im Krankenhaus versorgen
zu lassen, (ibernahm sein Berliner Freund_innenkreis die Nachversorgung;
wir entwickelten einen 24-Stunden-Plan, weil er sicherheitshalber nicht
allein sein sollte. Wir tiberlegten und besprachen, wer sich welche Aufgabe
vorstellen und wer wie nah sein konnte. Eine Freundin, die eine pflegerische
Grundausbildung hatte, wechselte die Blutbeutel, andere kauften ein, koch-
ten, halfen beim Anziehen oder waren einfach da, um von den Schmerzen
abzulenken.

Dies sollte nicht meine einzige Erfahrung gegenseitiger Unterstiitzung in
queeren und trans Freund_innenkreisen bleiben. Ich begleitete Personen zu
Operationen und dekorierte Krankenhauszimmer mit Girlanden, ich nahm
an Partys teil, bei denen die erste Hormonspritze oder der erste Tag mit
einem neuen Namen gefeiert wurde, ich fithrte zahllose Gespriche lber
das Sich-weg-Bewegen von dem bei der Geburt zugewiesenen Geschlecht.
Auch ich erfuhr in trans und nicht-bindren Raumen Care. Fiirsorge zu geben
wiederum fithlte sich selten einseitig an. Die Begleitung anderer eréffnet

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14

Care trans_formieren

den begleitenden Personen einen Raum, in dem sie sich mit geschlecht-
lichen Zuweisungen und Maoglichkeiten auseinandersetzen kdonnen. So
nutzten ich und andere begleitende Personen die Zeit des Wartens in
Krankenhaus-Cafeterias dafiir, uns iiber unsere eigenen geschlechtlichen
Verortungen und Wiinsche auszutauschen. »Willst du auch eine Mastek?«,
fragten wir uns gegenseitig. Hiufig kam es vor, dass wir nach einiger Zeit
die Rollen — als Care-Gebende und Care-Nehmende — wechselten; andere
Beziehungen fiihlten sich von Beginn an ausgewogen an. In manchen Riu-
men ist trans, nicht-bindre und queere Sorgearbeit Alltag. »Mastek-Besuch
haben wirimmer wieder«, sagt Sam begeistert, als er mir die queere WG am
Hamburger Hafen zeigt, in der ich eine Woche lang wohnen kann, wiahrend
ich eine mir nahestehende Person bei der Mastektomie begleite. Die WG
hat hiufig »Mastek-Besuch«, da viele trans Personen in einer Hamburger
Klinik Operationen durchfithren lassen. »Mastek-Besuch«, das mag fiir Au-
Renstehende wie eine Geheimsprache klingen, trans Personen und deren
Begleiter_innen wissen, was gemeint ist.

Bei den Begriffen Care, Fiirsorge und Sorgearbeit denken viele Menschen
an Kinderbetreuung, die Pflege alter und kranker Menschen oder Hausar-
beit. Sorgearbeit, die in trans und nicht-biniren Riumen geleistet wird und
die iiber familidre oder medizinische Fiirsorge hinausweist, wird selten in
den Blick genommen. Diese ethnographische Studie wendet sich damit ei-
ner Leerstelle in der kulturanthropologischen und geschlechtertheoretischen
Care-Forschung zu: Praktiken der Selbstsorge und kollektiven Fiirsorge, die
trans und nicht-binire Personen entwerfen und fiireinander leisten. Wie ich
in der Eingangssequenz angedeutet habe und im Laufe dieser Studie zeigen
werde, werden in trans und nicht-biniren Riumen eine Vielzahl von Care-
Praktiken entwickelt: etwa das gemeinsame Ausprobieren neuer Namen, die
Begleitung zu Terminen, die fiir eine amtliche Anderung des Vornamens oder
des Personenstands notwendig sind, oder die Besprechung von Diskriminie-
rungserfahrungen. Neben trans und nicht-binirer Sorgearbeit, die sich kon-
kret auf eine Transition bezieht, geht es oft auch um Unterstittzung bei Dis-
kriminierung und Gewalt, sei es auf der Strale, im Biiro, in der Universitit
oder im Jobcenter.

Im Zentrum der vorliegenden Studie steht die Frage, wie Care jenseits he-
teronormativer Zweigeschlechtlichkeit organisiert und entworfen wird. Die
Interviews fordern eine Vielzahl und Vielfalt an trans und nicht-biniren Per-
spektiven auf Care zutage; Unterschiede kristallisieren sich unter anderem

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Eine Einleitung

entlang von Klasse, Alter und Wohnort heraus.! Im Unterschied zur Eingangs-
sequenz beschrinkt sich diese Studie nicht auf Perspektiven, die sich mit dem
Begriff trans minnlich fassen lassen, auch geht es nicht allein oder haupt-
sachlich um medizinische Care-Kontexte. In den Blick nehme ich Sorgearbeit,
die iiber privatisierte Familienverantwortung, medizinische Versorgungskon-
texte und Zweigeschlechtlichkeit hinausweist.

Uber einen Zeitraum von eineinhalb Jahren (November 2016 bis April 2018)
begleitete und interviewte ich 19 trans und/oder nicht-binire Personen in
Deutschland und der deutschsprachigen Schweiz, die Care-Riume aufbauen
und die im Feld geschlechtlicher Vielfalt politisch aktiv sind. Wihrend einige
in der Kampagne zur Dritten Option und der »Aktion Standesamt 2018« an
vorderster aktivistischer Front kimpften, begleiteten andere trans und nicht-
binire Personen zu Gutachter_innen, gaben Rechtsberatung oder planten, ein
Retreat-Haus fiir ausgebrannte Aktivist_innen aufzubauen. Die Orte/Bezie-
hungen fir Care sind vielfiltig: Fiirsorge wird in Freund_innen- und Part-
ner_innenschaften geleistet, in Selbsthilfegruppen, bei trans Cafés, in akti-
vistischen Gruppen und durch selbststindige Sorgearbeiter_innen. Fiirsor-
ge wird gegen Spende oder im Tauschhandel geleistet, oft verschwimmt die
Grenze zwischen bezahlter und unbezahlter Sorgearbeit. Dasselbe gilt fiir je-
ne zwischen Fiir_Sorge und Selbstsorge und zwischen Umsorgt-Werden und
Umsorgen — Grenzen, die kontinuierlich neu ausgehandelt werden. Diese Er-
kenntnisse meiner ethnographischen Studie griinden auf Datenmaterial, das
ich durch Interviews sowie teilnehmende Beobachtung gewonnen habe.?

Meine vorausgehenden Erfahrungen der Eingebundenheit in Alltagsprak-
tiken nicht-binirer und Trans-Fiirsorge lassen sich als Vorgeschichte zu die-

1 Ich habe keine trans und/oder nicht-biniren Personen interviewt, die von Rassismus
betroffen sind, deswegen kann ich zur Verwobenheit von Rassismus und Transfeind-
lichkeit und zu deren Effekten auf Care im Kontext dieser Studie keine Aussage treffen.
Es gibt jedoch einige Studien aus dem englischsprachigen Raum, die sich spezifisch
mit der Verwobenheit von Rassismus und Heteronormativitit und deren Auswirkun-
gen auf Care beschaftigen (Haritaworn 2015; Ware 2017; Aizura 2018). Zu kulturanthro-
pologischen/europdisch-ethnologischen Studien zur Verflechtung von Rassismus, Ca-
re und Gender siehe Goel (2013, 2020).

2 Ich arbeitete mit der Reflexiven Grounded Theory (Breuer 2009) und wertete die In-
terviews und das Material aus teilnehmenden Beobachtungen in zwei wochentlich
stattfindenden Interpretationsgruppen aus. Ausfithrlicher gehe ich auf meine Metho-
de der Sorgenden Ethnographie im folgenden Kapitel, »Sorgende Ethnographie und
Geschlechtliche Zusammenarbeit, ein.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Care trans_formieren

ser Studie verstehen. Auch meine theoretische Beschiftigung mit Fiirsorge-
praktiken, die in der Care-Forschung marginalisiert sind, hat eine lingere
Geschichte. In der ethnographischen Studie »Recht auf Trauer. Bestattungen
aus machtkritischer Perspektive« (Seeck 2017) zu ordnungsbehoérdlichen an-
onymen Bestattungen in Berlin-Neukélln widmete ich mich dem Thema To-
tenfiirsorge aus einer klassismuskritischen Perspektive. Hierbei wurde deut-
lich, wie wichtig widerstindige Praxen kollektiver Totenfiirsorge sein konnen,
wenn es um die Anerkennung sozial marginalisierter Menschen geht (Seeck
2016, 2017b, 2019; Guthoff 2018). Diese Beschiftigung mit marginalisierten
Care-Praktiken, mit der Frage, wie Klassenverhiltnisse sich auf die Moglich-
keiten, umsorgt zu werden, auswirken, sowie mit Praktiken sorgenden For-
schens setzt die vorliegende Studie fort.

Bei der Lektiire von Care-Theorien und bei Tagungen zum Thema Care
stellte ich fest, dass trans, nicht-binire und queere Care-Praktiken in der
Forschung ausgespart werden und folglich unsichtbar bleiben, insbesondere
wenn es um Sorgebeziehungen jenseits des medizinischen Versorgungssys-
tems geht (Dehler 2019; Stein 2019). Die 6ffentliche und akademische Debatte
zu Care ist von Heteronormativitit durchzogen (Manalansan IV 2008, 2018;
Binder/Hess 2019); Publikationen setzen meist normative Zweigeschlechtlich-
keit und heterosexuelle Beziehungen voraus und/oder beziehen sich exklusiv
darauf. Im deutschsprachigen Raum gibt es kaum Forschungen zur Organi-
sierung von Care jenseits des biniren Geschlechtersystems.

1.1 Gender und Care. Theoretische Verortungen

Grundlegende theoretische Beziige dieser Studie stellen queere/feministische
kulturanthropologische Ansitze, Care-Forschung und Trans Studies dar. Ich
mochte zunichst die Verwobenheit von Gender und Care und die zentralen
Begriffe dieser Studie erliutern. Die Auseinandersetzung mit Care ist eng
mit feministischer und geschlechtertheoretischer Forschung und Theorie-
bildung verbunden (Schmitt 2019). Ein traditionell wichtiges Anliegen von
Frauen- und Geschlechterforscher_innen ist es, unbezahlte Sorgearbeit wie
Hausarbeit oder Kinderbetreuung, die mehrheitlich von Frauen geleistet wer-
den, als Arbeit sichtbar zu machen und deren gesellschaftliche Anerkennung

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Eine Einleitung

einzufordern (Thielen 2014: 25).> Zudem machten sie auf den Zusammenhang
zwischen vergeschlechtlichter (Care-)Arbeitsteilung und kapitalistischer Pro-
duktionsweise aufmerksam.* Feministische Theoretiker innen kritisierten
die Annahme eines autonomen Subjektes und betonten, dass alle Menschen
im Laufe ihres Lebens auf Care angewiesen seien (Tronto 2013, 1993; de
la Bellacasa 2012, 2017). So argumentiert Joan Tronto, dass Care auch die
kollektive Praxis des Sorgens um die Welt einschliefie: wahrzunehmen, dass
auch entfernte Lebewesen und Dinge durch ein komplexes Netz mit unserem
Leben verwoben seien und unsere Aufmerksambkeit benétigten (Tronto 2013).
Ich beendete diese Studie im Frithjahr und Sommer 2020, also wihrend
der ersten Welle der Corona-Pandemie. Durch die Pandemie riickten die The-
men Care, Sorge und Fiirsorge kurzzeitig ins Zentrum des 6ffentlichen In-
teresses, und deren geschlechtliche Dimension wurde sichtbarer. Sorgear-
beiter_innen wie Pfleger_innen und Erzieher_innen wurden mit dem Begriff
»systemrelevant« symbolisch ausgezeichnet.® Diese Care-Berufe sind in star-
kem Maf3e vergeschlechtlicht, so liegt der Anteil an Frauen in Pflegeberufen in
Deutschland bei circa 75 Prozent (Just 2020). Mit der Corona-Pandemie wur-
de zudem sehr deutlich, dass alle Menschen von Care abhingig sind, dass der
Zugang zum Gesundheitssystem jedoch entlang gesellschaftlicher Ungleich-
heitsdimensionen beschrankt ist. Sabine Hark schreibt hierzu:

»Doch Corona erinnert uns nicht nur daran, dass wir alle verletzlich, wir im-
mer schon in der Hand der anderen sind und genau dies die prekire Bedin-
gung des Lebens ist. Es fithrt uns auch vor Augen, dass in einem von vielfal-
tigen Achsen der Dominanz durchzogenen und von eklatanter Ungleichheit
gepragten weltgesellschaftlichen Kontext diese Prekaritit extrem ungleich
verteilt ist.« (Hark 2020a)

Die meisten Debatten im Zusammenhang mit Covid-19 orientieren sich am
Modell der weifen heterosexuellen Mittelklassefamilie, die Auswirkung der
Pandemie auf LSBTIQ-Personen bleibt unsichtbar (Schnepf/Probst 2020;

3 Rassismuskritische Care-Theoretiker_innen zeigten im Zuge der Care-Chain-Debatte
auf, dass Versorgungsliicken in weiflen Mittelklassefamilien hiufig durch ein-
kommensarme migrantische Frauen ausgefiillt werden (Parrefias 2002; Gutiérrez-
Rodriguez 2010).

4 Siehe: Bock/Duden 1977; Ungerson 1987; Aulenbacher 2014; Klinger 2014; Winker 2015;
Fraser 2016.

5 Es blieb bei einer rein symbolischen Auszeichnung.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Care trans_formieren

Trott 2020). Kritik an Hetero- und Cisnormativitit taucht in der Corona-
Care-Debatte selten auf, dies zeigt sich in normativen Vorstellungen davon,
was Familie, Intimitit und Geschlecht bedeuten. Wihrend die Bedeutung von
Care gesamtgesellschaftlich durch Covid-19 zum Thema wurde, war Care fir
trans und nicht-binire Personen bereits zuvor ein dringendes Thema, dies
aufgrund der Ausschliisse im medizinischen Care-Feld (Appenroth/Castro
Varela 2019).

Angelehnt an die feministischen Theoretiker_innen Berenice Fisher und
Joan Tronto verwende ich eine breite Definition von Care. Fisher und Tron-
to verstehen Care als eine Aktivitit, die alles einschliefRe, was notwendig sei,
um unsere Lebenswelt so zu erhalten und zu verbessern, dass wir gut in ihr
leben kénnten (Fisher/Tronto 1990: 40). Der Begrift Care wird im deutsch-
sprachigen Raum meistens mit Sorge, Fiirsorge, fiirsorglicher Praxis oder
Sorgearbeit iibersetzt (Schmitt 2019). Hiufig tritt aktuell der englischspra-
chige an die Stelle deutschsprachiger Begriffe; aufgrund seiner Mehrdeutig-
keit sei er besser geeignet, die Vielschichtigkeit von Care zu erfassen (Ger-
hard/Klinger 2013: 203).° Ich verwende den Begriff Care in dieser Studie als
Sammel- oder »Dachbegriff« (Aulenbacher/Dammayr 2014: 126) fiir eine Viel-
zahl von Praktiken der Fiirsorge, Selbstsorge und kollektiven Sorge. Somit
geht mein Care-Begriff itber den engeren Bereich dessen, was mit Reproduk-
tionsarbeit bezeichnet wird, hinaus. Ausgehend von den Analysen von Maria
Puig de la Bellacasa (2017) halte ich es zudem fiir zentral, Care als ambivalent
und widerspriichlich zu verstehen. Care kann Gutes tun, aber auch unter-
driicken; Personen kénnen Care in verschiedenen Kontexten als Vergniigen,
Belastung, Arbeit, moralische Verpflichtung oder Emotion verstehen und er-
leben (ebd.:1). Um diesen schillernden und vielschichtigen Charakter von Ca-
re auch beim Lesen spiirbar zu machen, habe ich mich entschieden, mit einer
Vielzahl von Care-Begriffen zu arbeiten. Englischsprachige Care-Begriffe ver-
wende ich aus klassismuskritischen Griinden nur, wenn sie eine Dimension
transportieren, die bei der deutschen Ubersetzung verloren ginge.’

6 Es bestehe jedoch die Gefahr, dass Fiirsorgepraktiken aus dem historischen und gesell-
schaftlichen Kontext gerissen wiirden (ebd.: 267).
7 Im Sinne engagierter Forschung richtet sich meine Studie an ein breiteres Publikum

und soll auch fir meine Forschungspartner_innen, die nicht alle Englisch sprechen,
zugénglich sein. Mehr zur Methode der engagierten Forschung findet sich in Kapitel 2,
»Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit«.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Eine Einleitung

Ich mochte nun auf jene Begriffe eingehen, die sich unter dem Dachbe-
griff Care versammeln und fir meine Studie relevant sind. Von Bedeutung fir
diese Studie ist die Unterscheidung zwischen Selbstsorge, Fiirsorge, Sorge-
arbeit, Sorgenden und Umsorgten sowie kollektiver Sorge/Community-Care.

Den Begrift der Selbstsorge verwende ich fir Praktiken, in denen die Sorge
um sich selbst im Zentrum steht. In der Eingangssequenz blieben Praktiken
der Selbstsorge unsichtbar, obgleich die meisten interviewten trans und
nicht-biniren Personen eigene Selbstsorgestrategien entwickeln und Selbst-
sorge politisieren, wie ich im Laufe der Studie zeigen werde. Selbstsorge
kann eine kollektive oder relationale Dimension haben. Oft bewegt sie sich
im Spannungsfeld zwischen zunehmender Individualisierung und Okono-
misierung, die individuelle Selbstsorge erschweren, und der gleichzeitigen
Herausbildung kollektiver Selbstsorgepraktiken (Briickner 2010; Flick 2010;
Rau 2020).

Fiirsorge verwende ich als Bezeichnung fiir Praktiken, in denen Sorge fiir
andere Menschen im Mittelpunke steht. Fiirsorge umfasst bezahlte und un-
bezahlte Tatigkeiten und kann als private Fiirsorge, als Zwang, als morali-
sche Verpflichtung, aber auch als berufliche Tatigkeit verrichtet werden (Ger-
hard/Klinger 2013). In der Eingangssequenz wurden vor allem Formen der
unbezahlten Fiirsorge in trans, nicht-biniren und queeren Freund_innen-
schaften deutlich. Firsorge findet in Interaktionen und Beziehungen statt;
ich unterscheide hier zwischen den Positionen der Sorgenden und der Umsorg-
ten, wenn es um die Frage geht, wer in der Interaktion Fiirsorge leistet und
wer sie erhilt.® Die Trennung zwischen Umsorgen und Sorgen erwies sich
in dieser Studie als relevant, auch wenn an vielen Stellen Uberschneidungen
und Verschrinkungen der beiden Positionen sichtbar werden. Um die Ver-
wobenheit von Fiirsorge und Selbstsorge sichtbar zu machen, entwickelte ich
das Konzept der Selbstsorgenden Fiirsorge. An Stellen, an denen die Grenzen
zwischen Sorgen und Umsorgt werden briichig werden, und um dies und die
damit verbundenen Ambivalenzen sichtbar zu machen, verwende ich aufRer-
dem den Begriff Fiir_Sorge mit Unterstrich (Binder/Hess 2019: 11).

Ich spreche explizit von Sorgearbeit, wenn Fragen der Okonomie und der
Verteilung von Fiirsorge im Zentrum stehen: Wer sorgt sich um wen? Aktu-
ell wird das Problem der gesellschaftlichen Verteilung von Sorgearbeit entlang
neoliberaler Logiken gelést; wer Sorgearbeit tibernimmt, wird rassifiziert und

8 Alternative Begriffe hierfir sind Care-Geber_in und Care-Nehmer_in. Diese verwende
ich ebenfalls an einigen Stellen.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

19


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Care trans_formieren

entlang von Klassenlinien und Geschlecht entschieden (Gerhard/Klinger 2013:
272; Gutiérrez-Rodriguez 2012; Seeck/Hauke 2019). Care ist ein gesellschaft-
liches Feld, auf dem um geschlechtliche, klassenbezogene und rassifizierte
Arbeitsteilung gekimpft wird (Diick/Hajek 2018: 230). Meine Studie wird zei-
gen, dass Sorgearbeit in trans und nicht-bindren Riumen hiufig auch eine
Klassenfrage ist. Die Eingangssequenz liefert darauf allerdings keine direk-
ten Hinweise; in der nacherzihlten Situation wurde unbezahlte Sorgearbeit
entlang der Frage organisiert und verteilt, wer sich diese oder jene Titigkeit
und Verantwortung vorstellen kann und/oder wer der umsorgten Person wie
nahesteht.’

Haufig wird zwischen bezahlter und unbezahlter Sorgearbeit unterschieden.
Bezahlte Sorgearbeit bezieht sich beispielsweise auf den Bereich der profes-
sionalisierten Pflege und der Sozialen Arbeit, unbezahlte Sorgearbeit auf den
Bereich der Hausarbeit und unbezahlten Kinderbetreuung oder Pflege. Sor-
gearbeit, die in trans und nicht-biniren Riumen geleistet wird, bewegt sich
hiufig in einem Graubereich zwischen diesen beiden Polen, etwa wenn Sorge-
arbeit gegen Spende angeboten wird. Diese Gleichzeitigkeit und die Bedeu-
tung prekirer Okonomien im Kontext trans und nicht-binirer Sorgearbeit
diskutiere ich in den Kapiteln 3 und 4.

Angelehnt an das Konzept »gender labor« von Jane Ward spreche ich von
Geschlechterarbeit, wenn es um Sorgearbeit geht, die notwendig ist, um mar-
ginalisierte Geschlechtsidentititen kollektiv herzustellen.'® Ward bezeichnet
Geschlechterarbeit als kollektiven Prozess, in dem Geschlechtsidentititen re-
lational hergestellt werden, und unterscheidet dabei zwischen affektiver, so-
zialer und politischer Arbeit (Ward 2010: 241).

Von Community-Care oder kollektiver Fiirsorge spreche ich, wenn es um
Sorgepraktiken geht, die Prozesse der Kollektivierung anstofien. Der Begriff
Community-Care (Laufenberg 2012) riickt Care-Praktiken in den Mittelpunkt,
die sich an Gemeinschaften oder kollektive Zusammenhinge richten, in
meinem Feld transaktivistische Riume. Bezogen auf die Eingangssequenz
wire dies der Fall, wenn die gemeinschaftliche transitionsbezogene Fiirsorge
systematisch auch fiir Personen jenseits des eigenen Freund_innenkrei-
ses organisiert worden wire. Im Feld trans und nicht-binirer Care sind

9 Dies kann eine Klassendimension haben, die jedoch nicht sichtbar wurde.
10  Das Konzept »gender labor«/Geschlechterarbeit fithre ich in Kapitel 2 »Sorgende Eth-
nographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit«aus.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Eine Einleitung

Praktiken der Selbstsorge, Fiirsorge und kollektiven Sorge oft unmittel-
bar miteinander verwoben. In dieser Studie spielen all diese Ebenen von
Care eine Rolle, insbesondere ihre Verbindungen und Widerspriiche; so
konnen Praktiken der Selbstsorge auch Praktiken der Fiirsorge sein, beide
kénnen jedoch auch in Konflikt miteinander geraten. Im Sinne eines quee-
ren Care-Begriffes hebe ich in dieser Studie die Ambivalenzen hervor, die
Sorgeverhiltnissen innewohnen und die sich beispielsweise in der queeren
Praktik des Konflikte-Umsorgens zeigen (Thajib/Seeck/Engel 2020).

Ich schaue mir in dieser Studie Sorgepraktiken an, das heifst Care als
konkrete Praktik, und verwende dafiir die Begriffe des Sorgens und Umsor-
gens. Das Umsorgen verweist auf einen feministischen Care-Begriff: Ausge-
hend von dem Wissen um Relationalitit und Angewiesenheit betont er die
Arbeit, die Fiirsorgen bedeutet, und ebenso die Risiken von Ausbeutung und
Abhingigkeit (Conradi 2016; de la Bellacasa 2011; Tronto 2013).

Selbstsorge, Fiirsorge, kollektive Sorge und ebenso die Rollen des Umsor-
gens und Umsorgt-Werdens sind miteinander verwoben und die jeweiligen
Grenzen sind Ergebnis komplexer Aushandlungsprozesse.

1.2 Trans und nicht-binare Sorge als Forschungsfeld

Diese Studie ist an der Schnittstelle kulturanthropologischer Geschlech-
terforschung und Trans Studies verortet." Ethnographische Forschungen
zu Formationen von Geschlecht jenseits der Zweigeschlechtlichkeit sowie
trans/nicht-biniren Lebensweisen und Praktiken wurden, von Abschlussar-

11 1983 griindete sich in der deutschsprachigen Européischen Ethnologie die Kommission
fiir Frauenforschung, die spater in Kommission fiir Frauen- und Geschlechterforschung um-
benanntwurde. Sie bietet einen Raum fiir feministische und geschlechtersensible eth-
nographische Forschungen.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

2


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Care trans_formieren

beiten abgesehen, bisher kaum durchgefithrt.”” Dies stellt — auch angesichts
der weitreichenden Verinderungen in der Geschlechterordnung durch die
Einfithrung des Geschlechtseintrags divers im Geburtenregister — eine grof3e
Leerstelle in Deutschland dar. Ein Anliegen dieser Studie ist es, die euro-
paisch-ethnologische Forschung jenseits der Zweigeschlechterordnung zu
denken und ihr Impulse zu geben, sich marginalisierten Formationen von
Geschlecht zuzuwenden.

Die Trans Studies, die sich in den 1990er-Jahren vor allem in den USA
und zeitgleich mit den Queer Studies herausbildeten, nehmen vor allem die
Medikalisierung, Regulierung und Psychopathologisierung von »Transsexua-
litdt« in den Blick (Aizura/Stryer 2013; Baumgartinger 2017; Genschel 2003;
Hoenes/Schirmer 2019; Stryker 2004; Stryker/Whittle 2006). Trans Studies
fordern dominante Wissenspraktiken zu Geschlecht und Korper und damit
verbundene zweigeschlechtliche Normen heraus und produzieren nicht-
pathologisierendes Wissen zu trans (Llaveria 2019; Hoenes/Koch 2017). Sie
machen die zweigeschlechtliche Norm sichtbar, die bestimmte Kérper und
Identititen als normal und natiirlich und andere als abweichend erscheinen
lasst (Stryker/Whittle 2006). Trans Studies nehmen ineinandergreifende
Unterdriickungsregime in den Blick, die an den Grenzen der Geschlech-
ternormen sichtbar gemacht werden kénnen (Baumgartinger 2017; Tudor
2015).

Forschungen an den Rindern der Zweigeschlechtlichkeit sind im deutsch-
sprachigen Raum noch immer marginalisiert; auch in der Geschlechterfor-
schung sind trans und inter* Themen eine Seltenheit (Gregor 2018).” In dieser

12 Ausnahmen bilden die ethnographischen Studien»Un/Certain Care: From a Diagnostic
to a Somatechnic Regime of Care for Medical Transition in Public Hospitals in France«
von Todd Sekuler (2018, 2019) zu somatechnischen trans Care-Regimen sowie »Visu-
al Kei. Korper und Geschlecht in einer translokalen Subkultur« von Nadine Heymann
(2014), die sich mit der Uberschreitung der Geschlechterbinaritit in der transnationa-
len Subkultur Visual Kei auseinandersetzt. Es liegen zudem eine Reihe ethnographi-
scher Studien vor, die sich mit Geschlechterverhiltnissen und queeren/feministischen
Praktiken auseinandersetzen (von Bose 2017; Heissenberger 2018; Mohr 2018; Thajib
2018, 2019; Faust 2019).

13 Sosind in den letzten Jahren in der deutschsprachigen Geschlechterforschung nur ei-
ne berschaubare Anzahl an Studien erschienen, die sich trans und inter* Themen
widmen. Zu nennen sind hier unter anderem »Transgeschlechtlichkeit und Visualitat:
Sichtbarkeitsordnungen in Medizin, Subkultur und Spielfilm« (Saalfeld 2020), »Con-
structing intersex: Intergeschlechtlichkeit als soziale Kategorie« (Gregor 2015) und

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Eine Einleitung

Studie mochte ich trans und nicht-binire Care in den Blick nehmen, schwer-
punktmifig jenseits des medizinischen Sektors (Hamm/Sauer 2014; Bauer
2019). Viele bisherige Studien im Feld Trans-Care legen den Fokus auf den me-
dizinischen und psychologischen Versorgungskontext. So gibt es einige Ar-
beiten, die trans Care im Kontext medizinischer Versorgung untersuchen und
die strukturelle Gewalt aufzeigen, die trans Personen in der medizinischen,
psychotherapeutischen, psychosozialen und pflegerischen Versorgung erle-
ben (Hamm/Sauer 2014; Sauer/Giildenring 2017; Schirmer 2017; Seeck/Dehler
2019). Im Sammelband »Trans & Care« plidieren die Herausgeber_innen Max
Nicolai Appenroth und Maria do Mar Castro Varela fiir das Recht auf eine gu-
te Gesundheitsversorgung, Pflege und Sorgearbeit (Appenroth/Castro Varela
2019: 19). Schwerpunktmifiig bezogen auf die medizinische und gesundheit-
liche Versorgungslage (ebd.) zeigen sie Wege auf, wie Sorgearbeit und Versor-
gung fiir trans Personen affirmativ und inklusiv zu gestalten ist. Sie betonen:

»Wenn wir (iber trans Gesundheit und Pflege sprechen, so geht dies nicht,
ohne auch Wege aufzuzeigen, die Sorgearbeit anders definieren und den-
ken; dann missen wir auch von Selbstsorge und Widerstand gegen eine
Pflegearbeit sprechen, die nicht pflegt, sondern demiitigt.« (Ebd.)

Studien, die sich mit trans Care im Kontext medizinischer Versorgungsriume
beschiftigen, hinterfragen also normative Vorgaben von Geschlecht und Ca-
re und weisen auf die Notwendigkeit einer selbstbestimmten medizinischen
Versorgung hin.

Die vorliegende Studie nun geht iiber ein Verstindnis von trans Care als
medizinische, therapeutische und pflegerische Fiirsorge und Versorgung hin-
aus. Dabei verfolgt sie das Anliegen, Praktiken der trans und nicht-biniren
Firsorge jenseits der offiziellen Versorgung, die von medizinischen Institu-
tionen reguliert wird, sichtbar zu machen; in den Blick nimmt sie die Sor-
gearbeit von trans Organisationen und Aktivist_innen, die sich oft zwischen
formeller und informeller Fiir_Sorge bewegt (Hines 2007).

Es gibt einige Studien aus dem englischsprachigen Raum zu unbezahlter
transitionsbezogener Sorgearbeit, insbesondere in romantischen Beziehun-
gen (Pfeffer 2010; Ward 2010). Laut Carla Pfeffer umfasst transitionsbezoge-
ne Sorgearbeit ein ganzes Biindel an Tatigkeiten. Neben emotionaler Arbeit,

»Nicht Frosch — nicht Laborratte: Transmannlichkeiten im Bild. Eine kunst- und kul-
turwissenschaftliche Analyse visueller Politiken« (Hoenes 2014).

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

23


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Care trans_formieren

beispielsweise der Unterstiitzung bei Coming-out-Prozessen, nennt sie Ad-
vocacy: den Einsatz fir geschlechtliche Selbstbestimmung, zum Beispiel die
Unterstiitzung bei der Beantragung der Kosteniibernahme fiir geschlechtsan-
gleichende Mafinahmen oder bei Terminen bei Gutachter_innen (Pfeffer 2010:
178). Auflerdem, so zeigt Pfeffer, iibernehmen Unterstiitzer_innen postope-
rative pflegerische Titigkeiten, etwa die Injektion von Testosteron.** Weiter
nehmen sie bisweilen eine vermittelnde Rolle zwischen trans Personen und
ihren Herkunftsfamilien ein (ebd.). Da in vielen Fillen eine medizinische und
rechtliche Transition mit hohen Kosten beispielsweise fiir Gutachten verbun-
den ist, kann Trans-Care auflerdem die finanzielle Unterstiitzung oder die
Organisation von Fundraisings bedeuten (ebd.: 179). Sorgende, so stellt Pfef-
fer fest, seien gerade in Momenten, in denen trans Personen wenig Kontakt
zur Auflenwelt haben, Inseln der Unterstiitzung (ebd.); gesamtgesellschaft-
lich jedoch sei wenig Verstindnis fiir diese Form der Fiirsorge vorhanden.
Partner_innen von trans Personen, berichtet Pfeffer, beschrieben diese Sorge-
arbeit in den Interviews als erschopfend, herausfordernd, bereichernd, bei-
spiellos und transformativ (ebd.: 177). Diese Gleichzeitigkeit, mit der trans
Sorgearbeit als erschépfend, erfilllend und transformativ erlebt wird, wird
auch in meiner Studie deutlich.

Zusammenfassend halte ich fest, dass sich bisherige Forschungen zu
trans Sorgearbeit auf den Bereich der bezahlten Fiirsorgearbeit im me-
dizinischen Kontext beschrinken oder transitionsbezogene Fiir_Sorge in
Paarbeziehungen in den Blick nehmen. Dies, so mdchte ich nun argumen-
tieren, fithrt zu einem transnormativen Blick auf Care, der nur einen kleinen
Ausschnitt trans und nicht-binirer Care-Erfahrungen erfasst: nimlich die
Erfahrungen jener, die eine kérperliche und rechtliche Transition anstreben
und denen diese zuginglich ist. Dazu kommt, dass vor allem Paarbeziehun-
gen zwischen trans Minnern und cis Frauen/Femmes beforscht wurden.”
Ein Ergebnis der Studien von Carla Pfeffer und Jane Ward ist, dass cis
Frauen Sorgearbeit fiir trans Minner iibernehmen und dass diese Arbeit
sowohl in den Sorgebeziehungen selbst als auch in aktivistischen Zusam-
menhidngen nicht anerkannt, sondern abgewertet wird; damit reproduzieren

14  Postoperative Care kann beispielsweise bedeuten, beim Anziehen zu helfen, zu kochen
oder dabei zu unterstiitzen, mit Schmerzen umzugehen.

15 Natirlichen kénnen auch Femmes trans und/oder nicht-binar positioniert sein. Die
zitierten Studien jedoch machten eine Trennlinie zwischen trans Mannlichkeit und cis
Femmes/Feminitat auf.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Eine Einleitung

sie die trans- und heteronormative Annahme der Feminisierung von Care
(Pfeffer 2010; Ward 2010). Trans Sorgearbeit, die zwischen trans Personen,
jenseits von Paarbeziehungen oder in anderen Geschlechterkonstellationen
geleistet wird, bleibt auch innerhalb der Trans-Care-Forschung bislang un-
sichtbar. Dies befordert essentialistische Analysen zu Gender und Care, die
durch Beforschung diverserer Care-Konstellationen infrage gestellt werden
kénnten.

Die vorliegende Studie wendet sich einer Leerstelle, Sorgearbeit jenseits
heteronormativer Zweigeschlechtlichkeit, zu und zeigt auf, dass und wie Gen-
der, Klasse und Care auf ambivalente Weise miteinander verwoben sind. Der
analytische Fokus liegt auf den alltiglichen Sorgepraktiken von trans und
nicht-binidren Aktivist_innen. In den Riumen der Fiir_Sorge, in denen sich
meine Forschung bewegt, entwickeln sie Praktiken, die normative Vorstellun-
gen von trans Care infrage stellen. So schliefft der Begriff »trans und nicht-
binire Sorgearbeit« auch Fiirsorge ein, die jenseits von Transitionen geleis-
tet wird. Diese Form der Sorgearbeit lidt dazu ein, sich mit den eigenen
geschlechtlichen Zuweisungen auseinanderzusetzen, andere geschlechtliche
Moglichkeiten auszuprobieren sowie eine Kollektivierung von Fiirsorge an-
zustofRen.

Der Sprachgebrauch beziiglich geschlechtlicher Vielfalt ist permanent
im Wandel. Den Begriff trans verwende ich hier als Sammelbegriff fiir eine
Vielzahl von Identititen, Lebensweisen und Praktiken von Personen, die sich
nicht (vollstindig) mit dem Geschlecht identifizieren, welches ihnen bei der
Geburt zugewiesen wurde (Appenroth/Castro Varela 2019). Ich fragte meine
Interviewpartner_innen nach ihrer bevorzugten Schreibweise von trans und
erhielt viele verschiedene Antworten: trans, trans®, trans_, Trans. Nach
zahlreichen Uberlegungen entschied ich mich zum Zwecke der Lesefreund-
lichkeit fiir eine einheitliche Schreibweise: trans/Trans. Darunter fallen eine
Vielzahl von Zugehorigkeiten, zum Beispiel trans weiblich, trans mannlich,
nicht-binir, agender, genderqueer und transsexuell; viele weitere Zusam-
mensetzungen sind moglich. Fiir einige trans Personen ist eine rechtliche
und/oder medizinische Transition von Bedeutung, fiir andere nicht.

Viele nicht-binire Personen verstehen sich als trans (QNN 2018). Da dies
auch fur die meisten meiner nicht-biniren Interviewpartner_innen gilt, ver-
wende ich trans als Sammelbegriff. Andererseits bilden sich zunehmend ei-
genstindige nicht-binire politische Praktiken heraus, die sich nicht immer
unter dem Sammelbegriff trans formieren. Yori Gagarim (2017: 0. S.) schreibt:

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

25


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Care trans_formieren

»Nicht-bindre Menschen kdnnen trans oder cis, inter oder dyadisch sein. Sie
kénnen weiblich, mannlich, beides, weder-noch, vieles, mehreres, femme,
agender, neutrois oder etwas ganz anderes sein. Sie konnen feminin, mas-
kulin, queer und politisch sein. Sie kdnnen unterschiedliche, neue oder alte,
mehrere, wechselnde oder keine Pronomen benutzen. Sie konnen die un-
terschiedlichsten Koérper, Transitionsbediirfnisse oder -erfahrungen haben
oder nichts von alldem.«'

Daher nutze ich an vielen Stellen zusitzlich die Bezeichnungen »trans und
nicht-binire Personenc, »trans/nicht-binir« und »trans und nicht-binire
Praktiken«, um diese diversen und teilweise widerspriichlichen Felder aufzu-
zeigen. Mit dieser Formulierung will ich nicht andeuten, dass trans Personen
generell ein bindres Verstindnis von Geschlecht hitten. Trans Communitys
sind divers, es gibt keine stabile, fixe Community, in der ich Forschung
durchgefithrt hitte. Stattdessen ist das Feld in Bewegung: Wihrend es an
einer Stelle Verfestigungen gibt, wihrend Wege breiter werden und Wegwei-
ser aufgestellt werden, entstehen anderswo Schleich- und Umwege. Trans
Care-Praktiken sind Praktiken in stindiger Verinderung, die kontinuier-
lich reflektiert und weiterentwickelt werden, auch im Zusammenspiel mit
rechtlichen Verinderungen.

Zudem verwende ich den Unterstrich (zum Beispiel: Aktivist_innen), um
mit dieser Schreibweise Platz fiir jene zu machen, die sich zwischen oder au-
Rerhalb geschlechtlicher Binaritit verorten (Herrmann 2003; Appenroth/Cas-
tro Varela 2019: 23).

1.3 Geschlechterordnungen in Bewegung

Wihrend meiner Forschung fanden einige grundlegende rechtliche Verin-
derungen in der Geschlechterordnung statt, und das Thema geschlechtliche
Vielfalt erhielt grofRe mediale Aufmerksamkeit. Das erste Interview fithrte
ich im November 2016, das letzte im April 2018. Die Initiative Dritte Option
war mit ihrer Kampagne »dritte Option. Fiir einen dritten Geschlechtsein-
trag« zum Zeitpunkt des ersten Interviews in Deutschland sehr aktiv. Nach-
dem Beschwerden beim Bundesgerichtshof im Jahre 2015 abgelehnt worden

16  Alternative Begriffe zu nicht-binar sind unter anderem: abinir, weder-noch, enby, gen-
der-fluide, X.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Eine Einleitung

waren, legte die Kampagne im September 2016 mit mehreren hundert Akti-
vist_innen eine Verfassungsbeschwerde ein (Dritte Option 2016). Am 10. Ok-
tober 2017 war die Euphorie unter trans, inter* und nicht-biniren Aktivist_in-
nen und Initiativen in Deutschland gro3. Das Bundesverfassungsgericht hat-
te einen positiven Beschluss gefillt: Bis Ende 2018 musste eine Anderung im
Personenstandsrecht umgesetzt und eine dritte positive Geschlechtsoption
geschaffen werden. Die Kampagnengruppe hinter der »Aktion Standesamt
2018« kniipfte in den folgenden Monaten an die Dritte-Option-Kampagne
und an den Beschluss des Bundesverfassungsgerichts an und forderte ein Ge-
setz fiir einen selbstbestimmten positiven dritten Geschlechtseintrag bis Jah-
resende 2018 ein (Aktion Standesamt 2018). Die Kampagne organisierte im
Jahr 2018 iiber 40 deutschlandweite Infoveranstaltungen und vom 8. bis 12.
Oktober eine Aktionswoche, bei der parallel in zwolf Stidten gemeinsam An-
trige beim Standesamt abgegeben wurden. Aktivist_innen der »Aktion Stan-
desamt 2018« schrieben:

»Wir haben keine Lust mehr auf die Einteilung in Mann und Frau, langjahri-
ge Gerichtsverfahren und Begutachtungen von Medizin und Gerichten. Ge-
schlecht ist vielfiltig. Wir stellen daher u.a. Antrage auf Streichung des Ge-
schlechtseintrags, die Eintragung von >divers< oder >nicht-binar« bei den zu-
standigen Standesamtern.« (Aktion Standesamt 2018: 0. S.)

Im Dezember 2018 verabschiedete der Bundestag ein Gesetz fiir eine Reform
des Personenstandsgesetzes (PStG). Das reformierte PStG sieht mit dem Pa-
ragrafen 45 die Méglichkeit vor, eine Anderung des Geschlechtseintrags im
Geburtenregister vorzunehmen. Neben dem Offenlassen des Eintrags (x) sind
die Optionen weiblich (w), minnlich (m) oder divers (d) vorgesehen. Die An-
derung ist an das Vorlegen einer 4rztlichen Bescheinigung gebunden, die eine
»Variante der Geschlechtsentwicklung« bestitigt — eine Bedingung, die von
Aktivist_innen als Einschrinkung des Rechts auf geschlechtliche Selbstbe-
stimmung und als verfassungswidrig kritisiert wird, da sie hinter die Urteils-
begriindung des Bundesverfassungsgerichts zuriickfillt (Engel 2019).”” Die
Kampagnengruppe zur »Aktion Standesamt 2018« war iiber das Jahr 2018 hin-
aus nicht mehr aktiv, aus den lokalen Gruppen formierten sich jedoch neue

17 Laut Urteilsbegriindung hiangt die Geschlechtszugehorigkeit eines Menschen mafi-
geblich vom »eigenen Identititsempfinden« (1 BVR 2019/16 <16>) ab und wird »von
sozialen und psychischen Faktoren mitbestimmt« (1 BVR 2019/16 <9>).

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

27


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Care trans_formieren

Initiativen. Dazu zdhlt beispielsweise die Gruppe Geschlechtliche Selbstbestim-
munyg finanzieren, die einen Rechtshilfefonds aufbaut, um trans, inter* und
nicht-binire Menschen bei der Durchsetzung ihrer Rechte zu unterstiitzen.™

Die Kampagnengruppe Dritte Option resiimierte Anfang 2020, dass nicht-
binire sowie binire trans und inter® Personen nach wie vor um einen gleich-
berechtigten Umgang und die ihnen zustehenden Rechte kimpfen miissen
(Dritte Option 2020)." Sie betonten:

»Auch einzelne Personen bzw. wenige Menschen kénnen unserer Einschat-
zung nach gerade hinsichtlich der Umsetzung des Personenstandsgesetzes
und der Entscheidung des Bundesverfassungsgerichts zurzeit viel erreichen.
Auch wenn wir uns wiinschen wiirden, unsere Gruppe hitte ausreichende
Kapazitaten, um in all diesen Fillen emotional und juristisch zu unterstit-
zen und politisch bzw. 6ffentlichkeitswirksam zu intervenieren, ist das Ge-
genteil der Fall. Wir kénnen leider auch keine Einzelfallberatung leisten. Wir
raten allen Menschen, sich vor Ort zusammen zu tun, um nicht allein kimp-
fen zu miissen.« (Dritte Option 2020)

Die Spannung zwischen mangelnden Ressourcen einerseits und dem grofRen
Bedarf an Begleitung andererseits im Kontext eines erstarkenden nicht-bina-
ren Aktivismus wird auch ein Thema dieser Studie sein.

Wihrend sich nicht-binirer Aktivismus in Deutschland aktuell im Auf-
bruch befindet und einige Erfolge zu verzeichnen hat, sind andere Berei-
che, was die rechtliche Anerkennung geschlechtlicher Vielfalt anbelangt, von
Stillstand gekennzeichnet. Die juristische Anerkennung des Vornamens und
Personenstandes von trans Personen wird in Deutschland/der BRD seit 1981
durch das sogenannte Transsexuellengesetz (TSG) geregelt.>® Dessen umfas-
sende Reform wird seit Jahrzehnten angekiindigt, jedoch immer wieder auf-
geschoben. Das TSG ist an Zweigeschlechtlichkeit gebunden, trans Personen
miissen sich (strategisch) als minnlich oder weiblich verorten, um rechtlich
anerkannt zu werden: Es ist von einer empfundenen Zugehorigkeit zum »an-
deren Geschlecht« die Rede, Geschlecht werde als bindr und klar abgrenz-

18  Die Aktivist_innen verwenden die Abkiirzung TIN: trans, inter* und nicht-biniare Men-
schen (TIN Solifest 2020).

19 Dies ist auch deshalb der Fall, weil sich das Gesetz aktuell offiziell nur auf inter* Per-
sonen bezieht.

20  Zurrechtlichen Anerkennung in der DDR siehe Kl6ppel (2012).

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Eine Einleitung

bar konstruiert (Fiitty 2019: 88).* Zudem muss das besagte Zugehorigkeits-
empfinden laut TSG permanent seit mindestens drei Jahren bestehen und ir-
reversibel sein.”” Der Zwang zu medizinischen Mafinahmen wie Sterilisatio-
nen sowie geschlechtsangleichenden Operationen und Hormontherapien als
Voraussetzung fiir die Anpassung von Namen und Geschlechtseintrag wurde
in Deutschland 2011 fiir verfassungswidrig erklirt.”® Die rechtliche Anerken-
nung sowie der Zugang zu geschlechtsangleichenden medizinischen Maf3-
nahmen sind jedoch nach wie vor in vielen Fillen an Begutachtungsprozesse
gebunden.** Die im Juni 2018 von der WHO herausgegebene 11. Neuauflage
der ICD*, die ab 2022 in Kraft treten soll, wird von vielen trans Aktivist_innen
als Erfolg gewertet, da sie die lange geforderte Entpathologisierung umsetzt.
Transgender Europe spricht von einem »historic achievement the global trans
community has been fighting for many years« (TGEU 2018).2° Der Referenz-
rahmen cisnormativer Zweigeschlechtlichkeit wird jedoch beibehalten, und
trans Personen werden weiterhin als abweichend konstruiert, weshalb Jules
Tamds Fiitty von einer nur partiellen Depathologisierung spricht (Fiitty 2019).

21 Ummedizinisch-rechtliche Anerkennung zu erlangen, werden trans Personen im Rah-
men des diagnostischen Verfahrens aufgefordert, bei Gericht oder Behérden vorzu-
sprechen und dabei ein zweigeschlechtliches transnormatives Narrativ zu wiederho-
len. Jay Prosser bezeichnet »Transsexualitit« daher als narrative Arbeit, die im medi-
zinischen Kontext ihren Anfang nehme; die Narration sei die Transition selbst (Prosser
1998:9).

22 Der sogenannte Alltagstest zwingt trans Menschen zu einem Zwangsouting in allen
Lebensbereichen, daher ist das Risiko fiir Diskriminierung hoch (Hamm/Sauer 2014:
19).

23 Inden Schweizer Kantonen darf dies nach einem Entscheid des Europdischen Menschen-
gerichtshofs spatestens seit 2017 keine Voraussetzung mehr sein.

24  Die Diagnosen sind international institutionalisiert durch den Diagnoseklassifikati-
onskatalog»International Statistical Classification of Diseases and Related Health Pro-
blems« (ICD) der Weltgesundheitsorganisation (WHO), das ebenfalls international aner-
kannte »Diagnostic and Statistical Manual of Mental Disorders« (DSM) der American
Psychiatric Association (APA) sowie die internationalen Behandlungsrichtlinien »Stan-
dards of Care for the Health of Transsexuals, Transgender and Gender Nonconforming
People« (SoC 7).

25 ICD: Internationale statistische Klassifikation der Krankheiten und verwandter Ge-
sundheitsprobleme; sie ist die amtliche Klassifikation fiir Diagnosen in der ambulan-
ten und stationdren Versorgung.

26  Der bisherige Name der Diagnose »Transsexualismus« wurde durch »Geschlechter-
inkongruenz«ersetzt; zudem wird sie nicht mehrals»psychische Storung«klassifiziert,
sondern ist dem Diagnosebereich der sexuellen Gesundheit zugeordnet.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

29


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Care trans_formieren

Deutlich wird: Es gibt eine zunehmende Sichtbarkeit nicht-bindrer Ak-
tivist_innen, und auch eine gewisse Entpathologisierung von trans Lebens-
weisen wurde erreicht. Gleichzeitig ist ein Stillstand in Bezug auf die Reform
des Transsexuellengesetzes (TSG) festzustellen. In der Schweiz ist die Ande-
rung des Personenstandes und Vornamens kantonal unterschiedlich geregelt,
weswegen ich im Rahmen dieser Studie nicht ausfihrlich darauf eingehen
kann.”

1.4 Leitende Fragen und Aufbau des Buches
Die leitenden Fragen dieser Studie sind:

- Wie wird Care jenseits heteronormativer Zweigeschlechtlichkeit organi-
siert und entworfen? Inwiefern geraten hegemoniale Formen von Care
in Bewegung? Welche (neuen) Formen von Care und Kollektivitit werden
entwickelt?

- Wie lisst sich das Prinzip der Fiir_Sorge methodisch auf den Forschungs-
prozess ibertragen und darin umsetzen?

«  Wer leistet in trans und nicht-biniren Riumen welche Sorgearbeit? Wel-
che Bedeutung spielen die Kategorien Klasse, Alter und Stadt/Land? Wie
sind trans und nicht-binire Fiir_Sorgepraktiken in neoliberale Arbeits-
und Lebensverhiltnisse eingebunden?

- Welche Imaginationen und Zukiinfte von Care werden entworfen?

Das Kapitel 2 fithrt in die queer/feministische® und engagierte ethnographi-
sche Methodologie ein. Dabei entwickle ich meine Forschungsstrategie der
Sorgenden Ethnographie; damit lenke ich den Blick auf die Sorgearbeit und
die Sorgebeziehungen, die eine forschende Titigkeit erst erméglichen, aber
oft unsichtbar bleiben. Ausgehend von Sorgebeziehungen zwischen mir und

27  Mehr Infos zur rechtlichen Situation von trans Menschen in der Schweiz sind beim
Transgender Network Switzerland (TGNS) nachzulesen: https://www.tgns.ch/de/.

28 Ichverwende angelehntan Antke Engel und Nina Schuster die Schreibweise »queer/fe-
ministisch« und »trans/nicht-bindr/queer«, um anzudeuten, dass diese Theoriestro-
mungen und diese soziale Bewegung unabhingig voneinander betrachtet werden
konnen, ich jedoch deren Verkniipfung befiirworte (Engel/Schuster 2007: 135).

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/
https://www.tgns.ch/de/

1. Eine Einleitung

meinen Forschungspartner_innen frage ich, wie Geschlecht in diesen Bezie-
hungen kollektiv hergestellt wird. Ich argumentiere, dass sich das Prinzip
der Firsorge auf das Forschen iibertragen lisst. Dafiir zeige ich auf, welche
Maoglichkeiten eine engagierte queer/feministische Ethnographie bietet, um
Care jenseits von Zweigeschlechtlichkeit in den Blick zu nehmen und um ge-
schlechtliche Vielfalt zu umsorgen. In diesem Rahmen entwickle ich das Kon-
zept der Geschlechtlichen Zusammenarbeit; ich plidiere dafiir, der Komple-
xitdt geschlechtlicher Positionierungen durch sorgsames Hinschauen Raum
zu geben, um geschlechtliche Selbstbestimmung zu erméglichen. Diskutie-
ren werde ich zudem die Ambivalenzen einer Sorgenden Ethnographie sowie
forschungsethische Herausforderungen.

Im Kapitel 3 stehen trans Sorgearbeiter_innen im Mittelpunkt, die von
mehrdimensionaler Prekarisierung betroffen sind und/oder Care jenseits der
Grofstidte organisieren. Ich nihere mich dem Thema trans Care aus der Per-
spektive 6konomisch prekirer trans Personen an, die fitr wohlhabende trans
Personen Sorgearbeit leisten. Ich nehme prekire Lebens- und Arbeitsverhilt-
nisse von trans und nicht-biniren Personen in den Blick und zeige, welche
Rolle Sorgearbeit bei der Bewiltigung von Prekaritit spielt. In der Folge ar-
gumentiere ich, dass sich in der trans Prekaritit verschiedene Dimensionen
der Unsicherheit verschrinken, dass trans Personen Prekaritit unterschied-
lich erleben und dass sie diverse Praktiken entwickeln, um mit ihr umzu-
gehen. Einige Forschungspartner_innen sehen prekire Selbststindigkeit im
Care-Bereich als Moglichkeit, langfristig eine bessere Situation zu erlangen.
Sie verfiigen durch eigene Transitionserfahrungen itber Wissen, das sie infor-
mell an wohlhabendere trans Personen weitergeben. Ich zeige auf, inwiefern
Trans-Firsorge eine Klassenfrage ist.

Im urbanen Raum bilden sich Praktiken des prekiren Selbstunter-
nehmer_innentums heraus (Kapitel 4). Trans, nicht-binire und gender-
nicht-konforme Personen, die eine Krise itberwunden haben, geben das
daraus resultierende Wissen gegen Spende an andere Menschen weiter. Ich
zeige, wie trans, nicht-binire und queere Sorgearbeiter_innen Praktiken der
Fiarsorge und Selbstsorge, Positionen des Sorgens und Umsorgt-Werdens
sowie bezahlte und unbezahlte Sorgearbeit miteinander verweben. Bei grof3-
stadtischen Care-Angeboten zeichnet sich eine prekire Professionalisierung
trans und nicht-binirer Interviewpartner._innen ab: eine Gleichzeitigkeit von
okonomischer Unsicherheit und zunehmender Anerkennung. Immer wieder
lisst sich von einer Dreifach-Care-Belastung von trans und nicht-biniren
Personen sprechen; das ist dann der Fall, wenn zusitzlich zur Sorgearbeit in

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

3


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Care trans_formieren

trans, nicht-biniren und queeren Riumen hiusliche oder familiire Anfor-
derungen an sie herangetragen werden, wihrend sie selbst einen erhohten
Bedarf an Selbstsorge und Fiirsorge haben.

In Kapitel s stehen nicht-binire Perspektiven im Mittelpunkt und die
Frage, wie sich eine nicht-binire Perspektive auf Selbstsorge und Fiirsorge
beschreiben lisst. Trans und/oder nicht-binire Personen haben aufgrund
zweigeschlechtlicher Gewalt hiufig einen erhohten Bedarf an Selbstsorge und
Firsorge. So beschreiben sie ihre Erfahrung, als nicht-binire Person durch
die Welt zu gehen, als geprigt von Unsichtbarkeit oder einem Nicht-ernst-
genommen-Werden sowohl in trans Riumen als auch gesamtgesellschaftlich
einerseits, von extremer Sichtbarkeit — beispielsweise bei einer Korperver-
anderung, die transnormativen Bildern nicht entspricht — andererseits. Ich
argumentiere, dass nicht-binire Personen kreative Praktiken der Selbstsorge
und Fiirsorge entwickeln, da es kaum vorgegebene Wege und Formen gibt.
Sie entwerfen neue Pronomen sowie Begriffe, die ihre Sorgebeziehungen
und -Praktiken beschreiben. Nicht-binire Sorgearbeit, Wissensproduktion
und Theoriearbeit sind hierbei eng miteinander verbunden.

In Kapitel 6 stehen Praktiken und Prozesse kollektiver Trans-Fiirsorge
und Vergemeinschaftung im Zentrum. Ich nehme zwei Felder sorgender
trans Gemeinschaften in den Blick, zum einen Trans-Cafés, zum anderen die
Begleitungs-, Beratungs- und Vernetzungsarbeit von trans Vereinen. Durch
den steigenden Bedarf an Begleitung und die prekiren ehrenamtlichen
Strukturen entstehen Care-Liicken, Aktivist_innen leiden unter Belastungen
und Burn-out. Zudem sind nicht alle gleichermafien bereit oder in der Lage,
sich ehrenamtlich in den geschaffenen Community-Riumen zu engagieren,
auch da sich nicht alle gleichermafien mit ihnen identifizieren. Der Ambiva-
lenz aus dem Wunsch, Begleitung mit wenigen Hierarchien zu organisieren,
und jenem, dem erschépfenden Ehrenamt durch Professionalisierung zu be-
gegnen, gehe ich in diesem Kapitel nach. Ich zeige auch, dass Care-Konzepte
nicht frei von Normativititen sind. Viele Vorstellungen von Care, verstanden
als Wegbegleitung, orientieren sich an transnormativen Ideen, in denen
nicht-binire Verortungen als Abweichung konstituiert werden; prigend ist
insbesondere die Annahme eines Weges von A nach B oder »zu sich selbst«.

Im letzten Kapitel (7) geht es um in die Zukunft gerichtete Care-Entwiirfe
und um die Auseinandersetzungen mit Zukunft und mit Utopien, die trans
und nicht-binire Aktivist_innen anstoflen. Sie entwickeln, so werde ich zei-
gen, neue Rituale, Rhythmen und Formen von Fiir_Sorge, die sich nicht nur
auf trans und queere Communitys beziehen, sondern gesamtgesellschaftli-

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Eine Einleitung

che Fragen ins Zentrum stellen. Oft sind hierbei die Transformation des ei-
genen Korpers, der sozio-dkonomischen Lage und der rechtlichen Situati-
on eng miteinander verwoben. Kritisch setze ich mich mit der dominanten
Erzihlung auseinander, die nicht-binire Praktiken in die Zukunft verlagert,
wihrend sie trans Selbsthilfe in der Vergangenheit verortet. Trans und nicht-
binire Aktivist_innen, so argumentiere ich, entwickeln Praktiken der Sorge,
die auf eine Transformation des Selbst, der Beziehungsweisen und der Ge-
sellschaft abzielen.

Fazit und Ausblick (8) fassen erstens die Ergebnisse der Studie hinsicht-
lich der Frage zusammen, wie Care in trans und nicht-bindren Riumen ge-
dacht und gelebt wird und welche Rolle hierbei Fragen von Okonomie und
Geschlecht spielen. Zweitens diskutiere ich, wie sich Sorge vor dem darge-
legten gesellschaftlichen Hintergrund anders denken lisst. Ich gebe zudem
einen Ausblick auf die Folgen der Corona-Krise fiir trans und nicht-binire
Fir_Sorge und darauf, welche neuen Fragen sich daraus ergeben.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

33


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Sorgende Ethnographie
und Geschlechtliche Zusammenarbeit

In diesem Kapitel lege ich mein methodisches Vorgehen und meine For-
schungsstrategie dar. Es geht mir um die Frage, wie sich das Prinzip
der Fiirsorge auf das Forschen iibertragen lisst. Ich zeige Moglichkeiten
engagierter queer/feministischer Ethnographie auf, Care jenseits von Zwei-
geschlechtlichkeit in den Blick zu nehmen und geschlechtliche Vielfalt zu
umsorgen. Dabei widme ich mich insbesondere den Sorgebeziehungen
zwischen Forscher_innen und Forschungspartner_innen. Folgende Fragen
stehen im Mittelpunkt: Auf welche Weisen kénnen Praxen der Sorge metho-
dologisch genutzt werden? Wie wird Geschlecht in einem Forschungsprozess
durch kollektive Arbeit hergestellt, und welche Rolle spielt Care dabei? Was
sind die Dilemmata sorgender ethnographischer Praxis?

Ich entwickle das Konzept der Geschlechtlichen Zusammenarbeit, ange-
lehnt an »gender labor«. Die Queertheoretikerin Jane Ward verwendet den
Begriff der Geschlechterarbeit (»gender labor«), um den kollektiven Aufwand
sichtbar zu machen, der notwendig ist, um geschlechtliche Subjektivitit an-
zuerkennen und herzustellen (Ward 2010). Geschlechterarbeit, so argumen-
tiere ich, wird auch in Forschungsbeziehungen geleistet und kann Bestandteil
einer sorgenden Forschungspraxis sein. Ich zeige anhand empirischer Bei-
spiele auf, in welcher Weise ich Geschlechterarbeit leiste, wihrend ich for-
sche, und welche Chancen diese Studie fiir eine engagierte Ethnographie bie-
tet. Jede qualitative Forschung ist durch eine kollektive Geschlechterarbeit
geprigt, in der die Geschlechtsidentititen der_s Forscher_in sowie der For-
schungspartner._innen re_produziert werden. Aus einer queer/feministischen
ethnographischen Perspektive gilt es, diese Arbeit sichtbar zu machen, um
geschlechtliche Selbstbestimmung zu erméglichen.

Das Kapitel ist folgendermaflen aufgebaut: In 2.1 reflektiere ich meinen
Feldeinstieg und die Rollen, die ich im Feld trans und nicht-binirer Sorge-

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Care trans_formieren

arbeit einnahm. Die fiir den Zugang hiufig notwendige klare geschlechtli-
che Verortung loste bei mir Vereindeutigungsdruck aus. Ich argumentiere,
dass das Queeren von Insider-Forschung die Position der_s Insider_in ver-
komplizieren kann. Auflerdem zeige ich, dass eine strikte Unterscheidung
zwischen Insider- und Outsider-Position zu kurz greift, da sie die Fluiditit
der Positionierungen nicht abbilden kann. In 2.2 diskutiere ich Herausforde-
rungen und Potenziale engagierter Ethnographie im Kontext von trans/nicht-
binirem Aktivismus. Ich argumentiere, dass eine Tradition pathologisieren-
der Forschung zu trans Themen zu der Midigkeit, beforscht zu werden, bei-
trug. Trans Aktivist_innen kooperieren aktuell nur in Ausnahmefillen mit
Forscher_innen. Engagierte und kollaborative Ansitze stellen eine Moglich-
keit der Zusammenarbeit dar;ich stelle Strategien zur Diskussion, die ich ent-
wickelt habe, um mit den Anforderungen im Feld zwischen Wissenschaft und
Aktivismus umzugehen. In 2.3 erliutere ich den von mir entwickelten Ansatz
der Sorgenden Ethnographie. Ich zeige, wie ich das Prinzip Care in der eth-
nographischen Praxis verwendet und auf welche Weisen ich forschend Sorge-
Netzwerke aufgebaut habe. Ich argumentiere, dass Fiir_Sorge in Forschungs-
beziehungen ein wechselseitiger Prozess des Unterstiitzens und Unterstiitzt-
Werdens darstellt. In 2.4 stehen forschungsethische Fragen im Mittelpunkt.
Im Laufe meiner Forschung war ich mit der Suizidalitit einer Interviewpart-
nerin konfrontiert. Ich diskutiere wie ein verantwortungsvoller Umgang mit
emotionalen Krisen in der Forschung aussehen kann. In 2.5 erliutere ich das
Konzept der Geschlechtlichen Zusammenarbeit in Forschungsbeziehungen.
Anhand ethnographischer Erfahrungen argumentiere ich, dass Geschlechtli-
che Zusammenarbeit eine Strategie engagierter queerer Ethnographie ist, die
geschlechtliche Selbstbestimmung erméglicht. Ich erliutere dies anhand von
Interviewfithrung, Anonymisierung und Sprachpraxis. Am Ende des Kapitels,
in 2.6, dndere ich die Blickrichtung, indem ich Wiinsche von Aktivist_innen
an trans Forschung ins Zentrum stelle.

2.1 Insider-Ethnographie queeren und Forschungsumwege gehen

Welche Rollen nahm ich wiahrend meiner Forschung ein? Zunichst reflektie-
re ich den Anfang meines Forschungswegs und meinen Forschungseinstieg.
Im Frithjahr 2016 nahm ich an einer Transtagung teil.

An den Winden des Fabrikgebdudes kleben die Plakate der diesjdhrigen
Transtagung. Im Zentrum stehtein riesiges pinkes Herz. Daneben das Motto

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit

der Tagung: »Love yourselfl«Es ist die zweite Transtagung, an derich teilneh-
me. Aufregung durchstromt meinen Korper. Wie wird es? Werde ich Leute
kennenlernen? Das scheint nicht nur mir so zu gehen, denn als ich mit zwei
Freund_innen aus Berlin vor dem Gebaude stehe, sind Aufregung, Unsicher-
heit und Vorfreude allgegenwartig.

Eine Verkauferin tritt von der Seite an uns heran, leicht gebeugt. »Wollt ihr
einen kaufen?, fliistert sie uns zu und zeigt uns Packer', die in ihrer Tiite wa-
ckeln. »Nein«, sagen wir alle gleichzeitig und kichern. Auch andere Verkau-
fer_innen haben Transtagungen als Markt entdeckt. Uberall gibt es Stinde,
an denen transitionsbezogene Produkte verkauft werden, Binder?, Packer,
Periicken und Mittel fiir Haarentfernung.

Alsich das Tagungsgebaude betrete, fliegen mir Gesprichsfetzen entgegen:
»Kennst du transsensible Therapeut_innen?«—»Wo hast du die Mastek® ge-
macht?« Frither, erzahlte mir ein trans Aktivistim Vorfeld der Tagung, hatten
cis Arztlnnen und cis Therapeutinnen nicht an Transtagungen teilnehmen
dirfen; mittlerweile sind sie selbstverstandlich dabei. Das dreitdgige Pro-
gramm ist voll. Es finden 79 Veranstaltungen statt, darunter Workshops zu
OP-Techniken, Selbstsorge, Queer und Kapitalismuskritik, Stimmtraining; es
gibt Raume des Austausches fiir cis Partner_innen, Angehérige und Paare. In
einem Workshop zu Selbstsorge tauschen wir uns iiber Strategien zum Um-
gang mit Diskriminierung aus. In einem anderen diskutieren wir (iber Ce-
schlecht jenseits der Binaritat.

Die Tagungist»professioneller«, alsich sie mir vorgestellt habe. Es gibt keine
selbst mitgebrachten Kaffeekannen, ein Cappuccino im Café kostet drei Eu-
ro. Ich kenne fast niemanden und mir gelingt es im Laufe der Tagung kaum,
mit neuen Menschen ins Gesprach zu kommen. Am Ende der drei Tage fiih-
le ich mich trotzdem mit vielen der Anwesenden verbunden. Einer der Or-
ganisator_innen sagt in der Abschlussrede, als viele Teilnehmer_innen ver-
sammelt sind: »Nun ist der Zeitpunkt gekommen, wo wir alle wieder nach
Hause fahren. Viele von uns werden sich einsam fithlen —zurtick allein in der
cis Welt. Ich bitte euch alle, euch fiir die nichsten Abende Zeit zu nehmen.
Wenn ihr schlafen geht, denkt an die Leute hier. lhr seid nicht allein.« Viele

Packer: ein Penis aus Kunststoff.

Ein Binderistein dhnlich wie ein Tanktop geschnittenes Kleidungsstiick, das den Brust-
korb abbindet, um ihn flacher wirken zu lassen.

Mastek: kurz fiir Mastektomie.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

37


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Care trans_formieren

haben Trianen in den Augen. Ich fahre mit einem warmen Gefiihl im Bauch
zuriick nach Berlin.*

In Erinnerung bleibt mir die Intensitit, mit der ich die Tagung erlebte. Ich
tauchte ein, liefd mich berithren und mitziehen in das Gefiihl der Verbun-
denheit, das wir gemeinsam herstellten. Wochenlang dachte ich abends an
die anderen Besucher innen, die nun wieder in Stidten und Dérfern versu-
chen, ihren Weg zu finden. Ich startete mit — auch ganz personlichen — Fra-
gen, Hoffnungen und mit Neugier in die Forschung: Wie will ich in der Welt
wahrgenommen werden? Auf welche Weisen kénnen wir uns unterstiitzen,
um in einer heteronormativen Gesellschaft zu iiberleben? Meine ersten For-
schungsschritte waren gepragt von Aufregung und Euphorie, wihrend ich die
Forschungsbeziehungen erst noch aufbauen musste.

Zuriick zur Tagung: Mein Insider-Status wird bereits beim Ankommen,
vor der Tir, deutlich. Die Verkiuferin spricht mich und meine Freund_innen
als potenzielle Kiufer_innen mit Bedarf an transitionsbezogenen Produkten
an. Es handelt sich um Packer, ich werde also als trans minnlich oder als
nicht-binire Person wahrgenommen, die bei der Geburt dem weiblichen Ge-
schlecht zugewiesen wurde. Unser Kichern zeigt, dass wir nicht alltiglich mit
Packern in Kontakt sind. Zugleich ist mir klar, was ihr Sinn ist — niemand
muss mir erkliren, welche Bedeutung sie in diesem sozialen Raum haben.
Riickblickend halte ich das geteilte feldspezifische Wissen und den Humor,
der mich durch meine Forschung begleiten wird, als wichtige Forschungser-
fahrung fest.

Zu Beginn meiner Studie verortete ich meinen Ansatz in der Insider-
Ethnographie. Ich forschte in trans/queeren/nicht-biniren Riumen, mit
denen ich mich verbunden fithle. Diese Form der Forschung wird in der
Kulturanthropologie als Insider-Ethnographie oder close to home bezeichnet
(Rooke 2009). Das Erfahrungswissen, das Insider-Forscher_innen mitbrin-
gen, stellt in der wissenschaftlichen Praxis eine Ressource dar, zum Beispiel
fiir den Feldzugang (Scheunemann 2017: 126). Nach dem Besuch der Trans-
tagung wurde mir klar, dass dieser Ansatz die Heterogenitit von trans/nicht-
biniren Riumen nicht abbilden kann. Er macht unterschiedliche Positio-
nierungen beispielsweise aufgrund von Klasse und Wohnort unsichtbar. Die
Soziologin Kath Weston betont die Gefahr, dass Insider-Ethnographie die
Komplexitit von Insider-Positionen ausblende (Weston 1998: 201). Insider_in

4 Die Transtagung besuchte ich im Mai 2016.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit

reicht auch zur Beschreibung meiner eigenen Positionierung nicht aus.
So wurde ich zwar als Teil des Feldes wahrgenommen, verfuigte jedoch zu
Beginn iiber wenige Kontakte, die ich fiir meine Forschung hitte nutzen
kénnen. Wie ldsst sich Positionalitit jenseits von Insider_in oder Outsider_in
denken (Dahl 2011)?

Ich plidiere dafiir, Selbstreflexion und Positionierung als kontinuierliche
Prozesse einer Forschung zu verstehen. Selbstreflexivitit gehért zu den Fach-
kulturen der Europdischen Ethnologie und der Geschlechterforschung - je-
denfalls zu deren Schnittmenge (Binder 2019: 3). Reflexivitit wird als Kor-
rektiv ethnographischen Schreibens eingesetzt, mit dem die_er Autor_in die
eigene Prisenz und Situiertheit im Forschungsprozess sichtbar macht (u.a.
Abu-Lughod 1991; Abu-Lughod/Fox 1991; Robertson 2002). Was genau bedeu-
tet nun die Reflexion der eigenen Positionalitit? In ihrer »Pity Polemic on >Po-
sitionality« kritisiert Jennifer Robertson starre Positionierungen, die Selbst-
reflexivitit als Selbstzweck einsetzten und Kategorien als »ready to wear pro-
ducts of identity politics« verwendeten (Robertson 2002: 788). Fixe Kategori-
en, so Robertson, verschleierten oft die eigene komplizierte Geschichte; sie
seien nicht in der Lage, die komplexen, multiplen und sich kontinuierlich
verdndernden Weisen, wie Forscher_innen sich selbst reprasentieren und von
anderen im Feld wahrgenommen werden, sichtbar zu machen (ebd.: 790). Ich
verstehe Identititen und geschlechtliche Kategorien im Kontext dieser Stu-
die als Verschrinkung von Positionen und Interessen, der ein blofies Addie-
ren unterschiedlicher Zuschreibungen nicht gerecht wird (Yuval-Davis 2007).
Daran ankniipfend gehe ich mit Timothy Pachirat davon aus, dass Positionali-
tit erst im Laufe der Forschung deutlich wird (Pachirat 2017: 63). Ich versuchte
daher, nicht mit vorab definierten Identititskategorien ins Feld zu gehen, und
stellte mir folgende Fragen: In welchen Rollen bin ich im Feld? Auf welche Wei-
sen werde ich positioniert, und welche Rolle spielen Achsen gesellschaftlicher
Ungleichheit? Wie wirkt sich dies darauf aus, was ich und wie ich Geschehen
im Feld wahrnehme?

Mich als queer und nicht-binir zu verorten, bedeutet nicht, dass ich
zwangslaufig die geschlechtlichen Erfahrungen meiner trans Interview-
partner_innen teile. Zum einen unterscheiden sich die Erfahrungen und
Perspektiven trans mannlicher, nicht-bindrer und trans weiblicher Personen
durchaus. Zum anderen hat die Frage, inwiefern rechtliche oder medizini-
sche Transitionserfahrungen gemacht wurden, und auf welcher gesetzlichen
Grundlage, grofie Auswirkungen auf (die Méglichkeit von) Sorge-Praxen. So
waren einige meiner Interviewpartner_innen noch von dem Sterilisationsge-

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

39


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Care trans_formieren

setz betroffen, das 2011 durch einen Beschluss des Bundesverfassungsgerichts
gekippt worden war.’ Hinzu kamen Differenzen in Bezug auf Rassismus,
Klassismus und Ableismus. Im Sinne einer feministischen ethnographischen
Perspektive lenkte ich meine Aufmerksamkeit auch auf Machtverhiltnisse
jenseits von Heterosexismus. So schreiben Davis und Craven, feministische
Ethnographie umfasse »a feminist sensibility, and a commitment to pay-
ing attention to marginality and power differentials; they include not only
gender, but also race, class, nation, sexuality, ability and other areas of differ-
ence« (Davis/Craven 2016:11). Feministische Ethnograph_innen versuchen,
den Blick auf Marginalisierung zu lenken und Machtdynamiken, die im
Forschungsprozess wirken, zu reflektieren (ebd.). Da einige Interviewpart-
ner_innen von Einkommensarmut- und Erwerbslosigkeit betroffen waren
und dies die Zuginge zu und die Notwendigkeit von kollektiver Sorgearbeit
beeinflusste, legte ich den Fokus auf die Intersektion von Gender und Klasse.

An verschiedenen Punkten im Forschungsprozess erhielt ich sehr direkte
Riickmeldungen, wie ich von Forschungspartner_innen wahrgenommen wur-
de. Bei einem Workshop teilte mir eine Person mit, ich hitte als queere Per-
son in Berlin kein Wissen dariiber, wie die Realitit fernab der GrofRstidte fiir
trans Personen aussehe. Ein anderes Mal antwortete mir eine trans Aktivis-
tin schriftlich auf meinen Interviewaufruf, sie verstehe nur die Hilfte davon;
sie erginzte, dass ihre zwanzigjihrige Partnerinnenschaft mit einer ande-
ren trans Frau vermutlich nicht das Lebensmodell sei, das mich interessiere.
Franz Breuer und Barbara Dieris halten fest: »Als Forschender positioniere ich
mich und ich werde positioniert; ich beobachte und ich werde beobachtet.«
(Breuer 2009: 31) Ich wurde im Feld als akademische queere Person aus Berlin
wahrgenommen, mit wenig Wissen tiber Realititen jenseits queerer urbaner
Zentren.

Beim Besuch der erwihnten Transtagung werden mir Vorannahmen mei-
nerseits bewusst. Ich stellte mir trans Aktivismus als ein kleines selbstorgani-
siertes Feld vor. Nun lerne ich, dass es ein professionalisiertes Netzwerk diver-
ser Akteur_innen ist: trans Personen unterschiedlicher Verortungen, Angeho-
rige, Partner_innen, Anbieter_innen transitionsbezogener Produkte, Psycho-
log_innen, Chirurg_innen, trans Aktivist_innen und Verbiindete. Wihrend
einige trans Personen tagtiglich mit anderen trans Aktivist_innen politisch
aktiv sind, ist die Tagung fiir andere eine Moglichkeit, einmal im Jahr mit

5 Die Gesetzesanderung 2011 machte es in Deutschland moglich, den Personenstand
ohne Zwangssterilisierung zu andern.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit

trans Personen in Kontakt zu kommen. Fiirsorge und Selbstsorge spielen in
aktuellen trans aktivistischen Diskursen eine Rolle und fallen wihrend der
Tagung immer wieder als Schlagworte.

In einer ethnographischen Forschung ist der Eintritt in das Forschungs-
feld ein informativer Schritt im Forschungsprozess. Gemif? der Reflexiven
Grounded Theory gilt es, den Feldeinstieg zu reflektieren: »Auf welchem We-
ge und auf welche Weise gelangen sie dorthin? Wie, iiber wessen Vermitt-
lung und Empfehlung und in welcher Rolle kommen sie mit den Mitgliedern
in Kontakt?« (ebd.: 32) Jedes Feld habe hierbei eigene Voraussetzungen und
Regelwerke (ebd.). Auch ich musste zunichst einen Zugang zu meinem Feld
finden. Nach der Tagung fing ich an, trans Organisationen als potenzielle
Forschungspartner_innen oder Gatekeeper._innen anzuschreiben. Ich prisen-
tiere und reflektiere nun eine Szene, die sich im Laufe dieser frithen Phase,
einige Monate nach der Tagung, ereignete — und die mich mit einer weiteren
Vorannahme konfrontierte: Ich war der Annahme gewesen, dass sich der For-
schungseinstieg eher unkompliziert gestalten wiirde, denn ich hatte erwartet,
als Insider_in wahrgenommen zu werden. — Es kam jedoch anders.

Ich sitze auf meinem Fahrrad und bin auf dem Weg zu einem Berliner
trans/queeren Verein. Ich treffe einen potenziellen Interviewpartner: ei-
nen trans Berater, der im Vorstand einer trans Organisation ist, in der ich
ethnographisch forschen méchte. Ich bin nervés, denn bisher habe ich von
Gruppen in Berlin nur Absagen auf meine Forschungsanfrage bekommen.
Auch dieser Verein hat erst nach mehreren Wochen auf meine Anfrage
geantwortet. Ich 6ffne die Metalltiir und gehe vorbei an den All-Cender-
Toiletten. Ich kenne die Riumlichkeiten, da ich bereits Veranstaltungen
in den Raumen besucht habe. Im Gemeinschaftsraum sitzt eine Gruppe
trans Frauen zu Kaffee und Kuchen zusammen. Der Geruch von Schoko-
lade liegt in der Luft. Links befinden sich Biiros und Beratungsriume. Flo
begrif’t mich herzlich, umarmt mich und fragt: »Magst du einen Kaffee
und Kuchen?« — »Gerng, antworte ich. »Die sind umsonst, Teil kollektiver
Selbstsorge sozusagen, fligt er hinzu und lacht. Wir bewegen uns durch
den Raum, und ich werde neugierig angeschaut. Flo stellt mir Maria vor.
»Sie macht den Kuchen fiir dieses Treffen, sie ist unsere Kuchenbackerin.«—
»GrofRartig«, sage ich. Mit Kaffee und Schokokuchen setzen wir uns in den
Beratungsraum. In dem lichtdurchfluteten Raum stehen sich zwei Stiihle
gegeniiber, auf dem Tisch steht eine Vase mit gelben Tulpen. An der Wand
hiangt das Plakat einer Transtagung. Ich setze mich auf den rechten Stuhl.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

4


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Care trans_formieren

»Wow, du setzt dich wie alle auf den Stuhl. Der linke riecht wohl schon nach
mir«, lacht Flo. Ich hole mein Notizbuch und das Aufnahmegerit aus mei-
nem Rucksack und lege es auf den Tisch. Flo merkt an, dass er nicht genau
wisse, in welcher Rolle er hier ist, und fragt: »Hatten wir das besprochen?«
—»Das ist dir tiberlassen. Ich habe das Aufnahmegerat dabei und ware fiir
ein Interview vorbereitet, es ist aber okay, wenn es nicht passt«, antworte
ich. »Fiir ein richtiges Interview muss ich mit dem Vorstand sprechen,
sagt Flo. »Erzdhl doch, worum es in deinem Projekt gehtx, fordert er mich
auf. Ich erklare also: »Ich forsche in meiner Promotion zu Sorgearbeit und
Selbstsorgepraktiken innerhalb von trans Raumen. Mir ist aufgefallen, dass
im trans Aktivismus aktuell viel Gber das Thema gesprochen wird.« — »lst
das was Neues?, fragt mich Flo kritisch. — »Das ist eine gute Frage. Ich
nehme Sorgearbeit innerhalb von trans Riumen in den Blick, auch aus einer
intersektionalen Perspektive.« Ich spiire, wie mir das Blut in den Kopf steigt.
Nach einem Moment der Stille fragt Flo: »Mich wiirde interessieren, was
deine Interviewfragen waren.« Ich lese ihm einige vor. Er sagt, dass er das
Thema spannend finde. Er nehme eine Uberforderung von trans Aktivist_in-
nen wahr. Es sei schwierig, in trans Aktivismus reinzukommen — und wenn
man dann drin sei, sei es zu viel. »Wie viele Interviews willst du machen?«,
fragt Flo. »15 bis 17«, antworte ich. — »So viele? Die willst du alle transkri-
bieren? Wie viele Jahre hast du dafiir?« Wir lachen. »Ach das geht. Ich bin
schnell«, sage ich. Ich erzihle Flo, dass ich auf meine Interviewaufrufe
manchmal lange Antworten von trans Personen in Krisen bekomme. Flo
betont: »Ich will dir eine AuRenperspektive geben, als Berater: Es ist nicht
deine Aufgabe, dafiir zu sorgen, dass es Menschen besser geht. Du musst
auf dich selbst achten. Wenn schon die E-Mails so formuliert sind, ist es
gut, die Interviews abzusagen und die Personen zu trans Beratungen zu
schicken. Das ist ein Akt der Selbstsorge.«

Flo schaut auf seine Armbanduhr und erzihlt, dass sein Verein skeptisch
gegeniiber Wissenschaftler_innen sei. »Als einer der sichtbarsten trans Ver-
eine bekommen wir viele Anfragen, auf die wir oft gar nicht erst antworten.
Aber du bist sensibilisiert.« Es gebe inzwischen eine »research fatigue« in
der trans Community. Wer schon zwei Interviews fiir Bachelor Arbeiten
mitgemacht habe, sei weniger motiviert, bei einer bedeutenden EU-Studie
mitzumachen; deswegen miissten sie als Verein abwigen, was wirklich
wichtig sei und was sie an ihre Mitglieder weiterleiten wiirden. Das Gute
an einer Dissertation sei, iberlegt Flo, dass sie veroffentlicht werde. Flo
entschuldigt sich, dass er so spit erst auf meine E-Mail geantwortet hat;

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit

das sei auch ein Akt der Selbstsorge. Er schaut erneut auf seine Armband-
uhr: »Perfekt, es hat eine Stunde gedauert, die anvisierte Zeit, bis meine
nachste Beratung losgeht.« Er verspricht mir, mein Projekt beim nachsten
Vorstandstreffen vorzustellen. Dann werde sich klaren, ob jemand ein
Interview mit mir machen mochte. Wir verlassen den Beratungsraum. Das
Kaffeekranzchen hat sich aufgelést. Ich steige auf mein Rad und mache
mich auf den Weg zuriick zu meinem Schreibtisch.

Ein paar Wochen nach dem Treffen erhalte ich einen Anruf von Flo. Der
Vorstand habe dem Interview zugestimmt, da Flo seine Hand fiir mich ins
Feuer gelegt habe. »Ich will die Hand brennen sehen«, habe daraufhin eine
Kollegin geduflert. Ein kleiner Schauer lauft iber meinen Riicken. Wenn
ich wolle, kdnne ich eine Aktivistin aus dem Verein in einer westdeutschen
Stadt interviewen. »lst es fir dich okay, dahin zu fahren?« — »Klar«, sage
ich. Eine langerfristige teilnehmende Beobachtung im Verein sei nicht
moglich.®

Enttiuscht war ich aus dem Treffen mit Flo herausgegangen, und auch der
spatere Anruf brachte Vorannahmen ins Wanken. Die Szene beschreibt einen
Schliisselmoment zu Beginn meines Forschungsprozesses, in dem ich lernte,
dass der Feldeinstieg nicht unkompliziert verlaufen wiirde. Zudem hatte ich
mir den Forschungsprozess als einen asymmetrischen vorgestellt: Ich hatte
mich als diejenige Person, die mehr Macht hat, gesehen und wollte kritisch
mit dieser Position umgehen. Auch diese Vorstellung wurde in meiner Begeg-
nung mit Flo grundlegend herausgefordert. Die Szene offenbart eine weit-
aus komplexere Machtdynamik. Flo stellte mir Fragen — nicht umgekehrt -
und bestimmte iiber den zeitlichen Rahmen. Der Vereinsvorstand wiirde die
Entscheidung treffen, ob ich forschen darf. Hier werden Hierarchien im Feld
deutlich. Gerade zu Beginn meiner Forschung hatte ich mit hierarchiehohen
Personen zu tun.’

Die Szene verdeutlicht auch den professionalisierten Rahmen, in dem sich
Flo bewegt. Er gab mir Tipps aus der Beratungspraxis, wie ich mich abgren-
zen kann. Viele trans Organisationen forschen, fithren Studien durch, pro-
duzieren Wissen; Flo ist wie viele andere trans Aktivist_innen Teil der wis-
senschaftlichen Community. Er berichtete von einer Erschépfung oder Ermit-
dung (»fatigue«), was die Beteiligung an universitirer Forschung betrifft. Da-

6 Das Vorgesprach fand im Februar 2017 statt.
7 Zu Hierarchien im Feld: Breuer 2009: 32.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

43


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4

Care trans_formieren

her und angesichts vieler Anfragen und knapper Ressourcen iiberlegen trans
Organisationen offenbar, welche Forschungen sie fir bedeutend genug hal-
ten, um sich zu beteiligen; dies scheint dann der Fall zu sein, wenn sie fiir
die Offentlichkeit zuginglich sind. Aus welchem Grund fand Flo meine For-
schung unterstiitzenswert? Neben der Tatsache, dass ich die Dissertation als
Buch veréffentlichen wiirde, betonte er: »Du bist sensibel.« Sensibilitit be-
zieht sich auf mein Vorwissen, meine Auseinandersetzung mit trans Themen;
relevant war neben meinem Forschungsthema also das Geschlechterwissen,
tiber das ich verfiige. Zudem kannten wir uns fliichtig von Veranstaltungen.
Unser Verhiltnis zueinander in der beschriebenen Szene lisst sich nicht als
eines zwischen einer Person, die forscht und fragt, und einer, die beforscht
und befragt wird, beschreiben.

Mein Feldeinstieg zeigte mir, dass Machtverhaltnisse im Forschungspro-
zess nicht (zwingend) eindeutig sind. Auch in aktivistischen Feldern konnen
Forschungspartner_innen statushohe Rollen einnehmen. Es ist eine Heraus-
forderung, in einem Feld zu forschen, das derart politisiert ist und in dem
Forscher_innen aufmerksam beobachtet werden. Als Forscher in beobachtet
zu werden oder als Person im Feld beforscht zu werden, hat gleichwohl un-
terschiedliche Qualititen und Auswirkungen: Die Beobachtungen iiber mich
werden nicht verschriftlicht und veréftentlicht.

In den ersten Monaten meines Forschungsprozesses wartete ich viel. Ich
wartete auf Antworten zu Interviewaufrufen und auf Entscheidungen von
trans Vereinen. Letzteres war insbesondere bei Anfragen in Grof3stidten der
Fall. Gerade trans Organisationen in Berlin erhalten mehr Anfragen, als sie
beantworten kénnen. Zwei weitere trans Organisationen luden mich zu Vor-
gesprichen ein, in denen ich befragt wurde. Ich erhielt zunichst keine Ant-
worten, in einem Fall kam eine Absage mit der Begriindung, dass es an Res-
sourcen mangele. Zusammenfassend: Ich erhielt Absagen, keine Antworten
oder zbgerliche Zusagen. Niemand, so wurde mir nun klar, hatte darauf ge-
wartet, dass ich diese Forschung durchfithren wiirde.

Ich safd an meinem Schreibtisch und zweifelte an der Relevanz meiner
Studie. Zeitgleich kamen gestresste grofRstidtische trans Aktivist_innen aus
Selbstsorgegriinden nicht dazu, meine E-Mails zu beantworten. Mir war es
wichtig, niemanden zu einer Kollaboration zu dringen. Dana-Ain Davis und
Christa Craven betonen: »We do think it is worth mentioning that sometimes
our research matters more to us than it does to the people with whom we
work« (Davis/Craven 2016: 114). Ich schlug daher einen etwas anderen For-
schungsweg ein. Ich hatte urspriinglich geplant, eine Feldforschung bei einer

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit

trans Organisation in Berlin zu machen. Nun entschied ich mich, schwer-
punktmifig jenseits von Berlin zu forschen; zudem wiirde ich nicht so viele
teilnehmende Beobachtungen durchfihren wie geplant.

Die Reaktionen grofstidtischer trans Organisationen und Aktivist_innen
lassen sich unter dem Stichwort refusal zusammenfassen. Feministische und
rassismuskritische Ethnograph_innen machen auf die Bedeutung der Ver-
weigerung in der Forschung aufmerksam (u.a. Visweswaran 1994; Simpson
2007; Tuck/Yang 2014). Eine Forschungszusammenarbeit zu verweigern, sei
eine Moglichkeit marginalisierter Gruppen, fiir ihr Recht auf Selbstreprisen-
tation einzustehen. In meiner Ethnographie spielten Fragen der Verweige-
rung bereits in der Phase des Feldeinstiegs eine wichtige Rolle. Ich betrachte
sie als elementaren Bestandteil des Forschungsprozesses.® Refusal machte in
diesem Fall auf die Tradition transdiskriminierender Forschung aufmerksam
und darauf, dass sich Studien auf urbane queere Riume konzentrieren. Mei-
ne anfingliche Idee, innerhalb einer Berliner trans Organisation ethnogra-
phisch zu Sorge-Praxen zu forschen, konnte ich nicht umsetzen. Von trans
Aktivist_innen aus kleineren Stidten und lindlichen Kontexten bekam ich
hingegen euphorische E-Mails. Im Zuge dessen fiel mir auf, dass viele trans
Akteur_innen informelle Sorgearbeit jenseits grofier trans Vereine organisie-
ren. So dnderte sich mein Weg.

2.2 Zwischen Aktivismus und Wissenschaft.
Engagierte Ethnographie in trans und nicht-binaren Raumen

Dass auch ein Forschungseinstieg in Felder, denen Forscher_innen akti-
vistisch nahestehen, nicht unkompliziert verlaufen muss, wurde bereits
deutlich. Mein relativer Insider-Status unterstiltzte meinen Feldzugang,
hierbei zahlte nicht nur das queere Wissen, iiber das ich verfiige, sondern
auch meine geschlechtliche Selbstpositionierung als nicht-binir/gender-
queer. Dies schuf im Feld einen Vertrauensvorsprung. Zugleich ging damit
die Erwartung angenommener und bisweilen explizit abgefragter politischer
Interessensallianzen einher. Dies fithrte zu einem Spannungsverhiltnis von
Vertrauensvorschuss und Erwartungen; damit mochte ich mich nun in Bezug

8 Insbesondere rassismuskritische Autor_innen weisen auf die Notwendigkeit hin, Ver-
weigerung im Forschungsprozess als relevantes Ergebnis zu betrachten (Simpson
2007).

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

45


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Care trans_formieren

auf Praxen engagierter Forschung zwischen Aktivismus und Wissenschaft
niher beschiftigen.

Die Szene aus dem vorherigen Unterkapitel verdeutlicht, dass fur eine
Zusammenarbeit mit trans Aktivist_innen das Ziel geschlechtlicher Selbstbe-
stimmung eine Voraussetzung ist. Trans Organisationen stellen Ressourcen
zur Verfiigung, um mit Forscher innen zusammenzuarbeiten, die trans
emanzipatorische Ziele teilen. Trans Aktivist_innen intervenieren in die Aka-
demie mit dem Ziel, kritisches Wissen zu Geschlecht in den hegemonialen
wissenschaftlichen Kanon einzuschreiben. In der Szene werden durchaus
divergierende Interessen und Ziele deutlich, die Flo und ich verfolgen. Flo
mochte Forschung produzieren, die politisch mobilisiert werden kann; dies
ist bei EU-Studien eher moglich als bei Qualifikationsarbeiten. Mir ist wich-
tig, dass eine ethnographische Offenheit besteht und ich die Mdglichkeit
habe, trans Aktivismus solidarisch zu kritisieren. Unsere Ziele iiberschneiden
sich jedoch auch. So haben wir beide das Interesse an einer trans emanzi-
patorischen wissenschaftlichen Praxis, die sich von pathologisierender und
stereotyper Forschung zu trans Lebensweisen distanziert.

Ich verorte diese Studie in der Tradition der engagierten Ethnographie,
die sich mit dem Verhiltnis von Wissenschaft und sozialen Bewegungen
beschiftigt. In der Europiischen Ethnologie/Kulturanthropologie wird
intensiv iiber Praktiken engagierten Forschens diskutiert, beispielsweise
unter den Schlagworten Engaged Anthropology (Rappaport 1993; Merry/Low
2010), Public Anthropology (Marcus 2008) und Kollaborative Forschung
(Marcus 2008; Rappaport 2008). In dem Sammelband »Eingreifen, kriti-
sieren, verdndern. Interventionen ethnographisch und gendertheoretisch«
diskutieren Wissenschaftler_innen Moglichkeiten und Herausforderungen
einer engagierten wissenschaftlichen Praxis, auf bestehende gesellschaftliche
Verhiltnisse einzuwirken (Binder/Hess 2013: 9). Im Mittelpunkt stehen theo-
retische und methodische Potenziale der Europdischen Ethnologie und der
Geschlechterforschung fiir interventionistische Wissenspraktiken und eine
eingreifende Wissenschaft (ebd.: 10). Beate Binder und Sabine Hess zeigen
das komplexe Verhiltnis von akademischem Gender-Wissen, Praxisansitzen
und politischen Bewegungskontexten (ebd.: 12) und werfen folgende Fragen
auf:

»Es steht zur Debatte, wie wir produktiv umgehen kdnnen mit divergieren-
den Interessen, ambivalenten, widerspriichlichen und uneindeutigen Situa-
tionen, mit denen wir als Forschende in der empirischen Praxis hdufig kon-

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit

frontiert sind? [...] Wie zwischen politischen Zielen und wissenschaftlichen
Interessen vermitteln, die meist doch anders gelagert sind als die der For-
schungspartner*innen?« (Ebd.: 13)

Hierbei gibt es viele Beziige zu einer feministischen ethnographischen Tradi-
tion, die den Anspruch hat, politisch relevantes Wissen zu produzieren und
emanzipatorische soziale Bewegungen durch Forschung zu unterstiitzen
(Fluehr-Lobban 2008:45). Im Kontext meiner Studie zu trans und nicht-
bindrer Sorgearbeit verstehe ich engagierte Ethnographie als eine Bewe-
gung in zwei Richtungen. Zum einen interveniere ich in wissenschaftliche
Debatten und beteilige mich an transemanzipatorischer Wissensproduk-
tion. Zum anderen interveniere ich in trans Communitys, indem ich im
Forschungsprozess Care-Prozesse unterstiitze sowie Transnormativitit und
soziale Ungleichheit im trans Aktivismus kritisiere.

Ich werde nun zunichst darauf eingehen, wie ich engagierte Forschung
im Sinne einer Intervention in wissenschaftliche Diskurse praktizierte. Da-
bei werde ich auch die Binaritit Aktivist_in versus Forscher_in infrage stellen
und meine Rolle als forschende Aktivist_in/aktivistische Forscher_in aufzei-
gen. Die Herausforderungen, die ein Eingebundensein in das Forschungsfeld
mit sich bringt, werde ich im Laufe dieses Kapitels ebenfalls diskutieren. Auf
die zweite Interventionsrichtung komme ich im folgenden Unterkapitel zu
sprechen.

Engagierte Ethnograph_innen zeigen die verschiedenen Zielsetzungen
von Wissen auf: Wissenschaftliche Wissensproduktion miisse Erkenntnisse
hervorbringen, die innerhalb akademischer Bewertungsschemata als relevant
und legitim anerkannt werden; fiir Produzent_innen von Bewegungswissen
sei hingegen der strategische politische Nutzen des Wissens innerhalb der
Bewegung entscheidend (K6nig/Steffen 2013: 271). Dass die Intentionen und
Sprechweisen in Wissenschaft und Aktivismus sich durchaus unterscheiden
kénnen, darauf weisen Beate Binder und Sabine Hess hin:

»Wahrend Bewegungswissen meist darauf abzielt, (selbst) aufzuklaren, zu
skandalisieren und zu mobilisieren — also zuzuspitzen, die Extreme her-
auszuarbeiten —, stellt Wissenschaft einen Raum dar, der es auch méglich
macht, Grautone, Komplexititen und Widerspriiche herauszuarbeiten und
eben nicht gleich zu einem Ergebnis respektive einer Losung zu kommen.
Dies sehen wir als >Vorteile< wissenschaftlicher Wissensproduktion und
gerade paradoxerweise als Basis, wissenschaftliches Wissen zur Selbst-

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

47


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Care trans_formieren

aufklarung und Reflexion politischer Positionierungen heranzuziehen.«
(Binder/Hess 2013: 28-29)

Ich stimme dem Zitat in Bezug auf trans Forschung nur teilweise zu. Ich den-
ke, dass eine klare Trennung zwischen Bewegungswissen und wissenschaft-
licher Wissensproduktion im Bereich trans Aktivismus und Trans Studies
kaum aufrechtzuerhalten ist, da diese eng miteinander verflochten sind, per-
sonell wie inhaltlich. Meine eigene Position wiirde ich als aktivistische_r oder
engagierte_r Forscher_in bezeichnen. Aktivistische Forscher_innen und for-
schende Aktivist_innen besetzen Schnittstellen zwischen verschiedenen Fel-
dern, und sie vermitteln wissenschaftliche und politische Anspriiche an das
von ihnen produzierte Wissen. Dabei entstehen Widerspriiche und Spannun-
gen, die es auszuhalten gilt. Marion Hamm betont:

»Gerade engagierten Forschenden in sozialen Bewegungen, die sowohl die
aktivistische Rolle als auch die der Wissenschaftlerin/des Wissenschaftlers
einnehmen, bietet das ethnographische Oszillieren zwischen Teilnahme
und Beobachtung einen methodischen Rahmen, in dem ihre hybride Po-
sitionierung von einem Hindernis zu einem Vorteil wird.« (Hamm 2013:
65)

In diesem hybriden Raum konnen die Potenziale der Schnittstelle von Aka-
demie und Bewegung ausgelotet werden. Jana Kénig und Elisabeth Steffen
betonen, dass es wesentlich sei, das Spannungsverhiltnis weder in Richtung
der bloRRen Affirmation von Aktivismus noch in Richtung der kritischen wis-
senschaftlichen Distanzierung aufzuldsen (Kénig/Steften 2013: 272). Sie pli-
dieren dafiir, dass sich kritisches Wissen weder einem akademischen noch ei-
nem aktivistischen Verwertungsimperativ unterwerfen, sondern immer wie-
der versuchen sollte, sich beidem zu widersetzen (Konig/Steffen 2013: 276).
Dies ermdgliche Wissensproduzent_innen, als Doppelagent_innen im Span-
nungsfeld von Akademie und Bewegung zu denken (ebd.: 273). Das Selbstver-
stindnis als Doppelagent_in berge jedoch auch Gefahren. So entstehe leicht
der Eindruck, die jeweilige Bewegung sei automatisch reprisentiert in Ge-
stalt der_s aktivistischen Akademiker_in. Dies kénne dazu fithren, dass Wis-
senschaftler_innen die Zusammenarbeit mit weiteren Bewegungakteur_in-
nen nicht mehr suchten (ebd.: 276).

Wie fiillte ich die Rolle der_s aktivistischen Forscher_in aus? Ich interve-
nierte in Wissenstraditionen zu geschlechtlicher Vielfalt, insbesondere durch
Bildungsarbeit. Ich nahm Einladungen an, mich in praxisnahen Feldern als

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit

Expert_in zu Fragen von Care und geschlechtlicher Vielfalt zu dufiern, sei es
bei einer Fachtagung der AWO® zu geschlechtlicher und sexueller Vielfalt in
sozialen Berufen, sei es bei Konferenzen, sei es im Deutschlandfunk. Theresay
Petray betont, dass es nicht ausreiche, als Ethnograph_in Teil eines Feldes zu
sein, da wir ohne tiefgehende ethnographische Analyse nur ein_e weitere_r
Unterstiitzer_in der betreffenden sozialen Bewegung seien (Petray 2012: 561).
Ich stimme zu, wilrde aber erginzen, dass eine enge Beziehung zum Feld
eine Notwendigkeit fiir eine tiefgreifende Analyse ist. Ich versuchte, kollabo-
rative Forschungspraktiken umzusetzen, in dem Wissen, dass Feldforschung
ein dialogischer und gemeinschaftlicher Prozess ist (Marcus 2008). Ich traf
vor Beginn der Forschung Aktivist_innen, um mit ihnen tiber mein geplan-
tes Vorgehen zu sprechen. Zudem fragte ich Interviewpartner_innen, was sie
sich von trans Forschung wiinschen. Dies sind einige Méglichkeiten, Zusam-
menarbeit praktisch umzusetzen.

Kollaboration verliert ihr emanzipatives Potenzial, wenn sie Forschungs-
partner_innen unbezahlte Arbeit zumutet; sie wird dann zu einer »besonders
raffinierte[n] Form des Abschépfens von Wissen« (Hamm 2013: 60). Mari-
on Hamm, die den inflationiren Gebrauch des Begriffs Kollaboration auf-
zeigt, spricht in diesem Zusammenhang von einem partizipativen Imperativ
im kognitiven Kapitalismus (ebd.: 46). Formen kollektiver Wissensprodukti-
on, die auf einer gleichberechtigten Partizipation fufdten, seien in institutio-
nell verorteten Forschungsprojekten schwer einzulésen; unter anderem das
Gebot eindeutiger Autor_innenschaft stehe dem im Wege (ebd.: 63). Hamm
entschied sich deswegen fiir eine dialogische, offene Ethnographie, »die der
komplexen und konfliktreichen Forschungsbeziehung zwischen Aktivist_in-
nen (die oft gleichzeitig Intellektuelle sind) und Akademiker_innen (die oft
auch Aktivist_innen sind) besser gerecht wurde« (ebd.: 64). Sie argumentiert:

»Wichtiger als die generalisierende Frage, ob partizipative Methoden der
Koénigsweg zu einer emanzipativen Forschung sind, erscheint es mir, genau
zu Uberlegen, wer an was und zu welchem Zweck partizipiert, wer davon wie
profitiert und welche Machtverhiltnisse in der asymmetrischen Partizipati-
onvon Forschenden und Erforschten am gleichen Forschungsprozess entste-
hen. Mit seiner Betonung von Reflexivitit und Prozessualitit ist das metho-

9 AWO: kurz fir Arbeiterwohlfahrt, einem der grofiten Wohlfahrtsverbande in Deutsch-
land.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

49


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Care trans_formieren

dische Instrumentarium der Ethnographie nach wie vor zur Klarung solcher
Fragen geeignet.« (Ebd.: 69)

Ich stimme zu, aufmerksam dafiir zu sein, aus welchen Griinden kollaborati-
ve Methoden in Forschungen gewihlt werden und welche widerspriichlichen
Effekte sie haben. Auch durch Kollaboration lassen sich unterschiedliche ge-
sellschaftliche Positionierungen nicht aus dem Weg raumen. Ich selbst erhielt
ein Promotionsstipendium der Rosa-Luxemburg-Stiftung, wihrend einige For-
schungspartner._innen mir ihre Zeit kostenlos zur Verfigung stellten. Auf3er-
dem musste ich diese Dissertation am Ende als Einzelperson einreichen.

2.3 Sorgende Ethnographie als Forschungsstrategie

Forschungsbeziehungen zwischen Forscher_innen und Aktivist_innen sozia-
ler Bewegungen bezeichnet die Anthropologin Theresa Petray als »mutual ex-
ploitative«, denn beide gingen sie nur dann ein, wenn sie sie fiir sich nutzen
konnten (Petray 2012: 558). Ich stimme zu, wiirde sie allerdings zugleich als
mutual caring bezeichnen.

Déna-Ain Davis und Christa Craven argumentieren, feministische Ethno-
graphie »aims to produce scholarship — in both traditional and experimental
forms — that may contribute to movement building and/or be in the service
of organizations, people, communities, and issues we study« (Davis/Craven
2016: 11). Das Anliegen, etwas zuriickzugeben, sei ein zentraler Bestand-
teil feministischer Forschungspraxis. Unterstiitzende (Care-)Praxen in der
Forschungsbeziehung seien beispielsweise, die Kinderbetreuung zu iiber-
nehmen oder Essen zur Verfigung zu stellen (ebd.: 10). Setha M. Low und
Sally Engle Merry nennen Alltagspraxen des Teilens und Unterstiitzens durch
Forscher_innen oder das gemeinsame Engagement fiir soziale Gerechtigkeit
(Low/Merry 2010: 204); auch Bildungsarbeit zihlen sie dazu (ebd. 208).
Angewendet auf meine eigene Studie fragte ich mich also: Wie kann meine
Forschung einen Beitrag zu Trans-Fiir_Sorge leisten? Im Laufe meines For-
schungsprozesses entwickelte ich die Strategie der Sorgenden Ethnographie,
konkret baute ich Trans-Fiir_Sorgenetzwerke als unterstiitzende Praxis mit
auf. Im Folgenden beschreibe und reflektiere ich ausfiihrlich, auf welche Wei-
sen und mit welchen Mitteln ich forschend trans/queere Sorgenetzwerke mit
aufbaute; dabei zeige ich auch, dass Fiir_Sorge in einer Forschungsbeziehung
ein wechselseitiger Prozess sein kann.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit

Zu Beginn meiner Forschung war ich kaum mit trans Aktivist_innen jen-
seits von Berlin vernetzt, dies dnderte sich im Laufe der Zeit. Ich gestaltete
das Feld zunehmend mit. Zum Ende der Forschung hin wurde ich von For-
schungspartner_innen eingeladen, Workshops zu Trans-Care zu leiten; als
Antidiskriminierungstrainer_in war ich bereits bekannt gewesen. Ich entwi-
ckelte speziell auf trans/nicht-binire Riume zugeschnittene Workshopfor-
mate. Die Workshops boten die Méglichkeit, Riume der Kollektivierung aktiv
mit aufzubauen. Sie waren zudem eine willkommene Gelegenheit fiir mich,
das erworbene Wissen, mit Timothy Pachirat (2017:18) gesprochen, in meine
Forschungszusammenhinge »zuriickreisen« zu lassen.

Als ich in dem Frauenzentrum einer siiddeutschen Kleinstadt ankomme,
sind bereits einige Teilnehmer_innen vor Ort, viele sind aus umliegenden
Orten angereist. Gleich werde ich einen trans Empowerment-Workshop
geben. Eingeladen haben mich Interviewpartner_innen, die hier ein Trans-
café organisieren. Beim Warten machen einige Witze iiber geheime trans
Botschaften, die sich in der Innenstadt finden lassen, zum Beispiel den
Binder-Hof. Tamara und Lisa schauen verwirrt. »Binder kann man anziehen,
um den Brustkorb flacher zu machen, erklére ich. »Ach so«, sagt Tamara.
Elia erzahlt lachend, dass sie_er letztens ein Testo-30-Zeichen entdeckt hat.
»lch hatte auch 28 Jahre Testox, ruft Tamara, »und nun fast genauso lange
Ostrogen.«Alle lachen.

Im Raum habe ich fiinf Plakate verteilt, mit den Begriffen Leistung, Spiel,
Ruhe, Kontakt und Kérper — eine Methode, die ich von einem queeren
Selbstsorgekollektiv ibernommen habe. Ich frage: »Wo wiirdest du dich
hinstellen, wenn du dich an deine letzte Woche erinnerst?« Spater dann:
»Wie war dein Tag heute?« Und schliefilich: »Wie hattest du es gerne?« Was
die vergangenen Tage betrifft, stellen sich viele zu Leistung, einige zu Ruhe
und Korper. In der Zukunft hdtten viele gerne mehr Spafs.

Im Anschluss tauschen sich die Teilnehmer_innen aus: »Was sind deine
Selbstsorgestrategien? Was hilft dir, und was willst du mit anderen teilen?«
Ich sage dazu, dass oft gesellschaftlich bewertet wird, was gute und was
schlechte Selbstsorge sei — dass hier jedoch alles da sein darf, was irgend-
wann geholfen hat. Nach ein paar Minuten Stille, in der alle ihre Strategien
auf Moderationskarten schreiben, kommen wir ins Gesprach. Tamara teilt
mit uns, dass sie frither Strategien hatte, die ihr langfristig nicht geholfen
haben, etwa viel Alkohol trinken. Nun hat sie das Singen fiir sich entdeckt;
sie hat einen Singcoach, mit dem sie sich wochentlich per Skype trifft. Tom

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

51


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Care trans_formieren

erzihlt: »Ich habe Sachen verdringt — aber es hilft, mit anderen zu spre-
chen.«Lisa erklart: »Mir ging es oft schlecht mit Blicken: Wie ich angeschaut
werde. Ich musste lernen, drauf zu scheiflen, was andere von mir denken.
>Face your fear< ist mein Leitspruch.« Tamara teilt: »Bei mir ist das anders.
Ich will nicht so viel erinnern und reden. Denn dann &rger ich mich, dass
ich so viel Zeit meines Lebens verschwendet und mich nicht frither geoutet
hab.« Sie hat den Kopf gesenkt und die Augen geschlossen. Sie erginzt:
»Aber nein, ich habe nichts verschwendet. Ich habe die Zeit gebraucht, das
musste alles so sein.«

In der Abschlussrunde geht es um die Frage, was sich die Teilnehmer_innen
von der trans Community wiinschen. Lisa erzihlt: »Ich habe keine Lust mehr,
in Selbsthilfegruppen zu gehen. Dort sagen die anderen: >Ich bin femininer
als du. Du musst noch das und das machen.« Die anderen nicken ihr zu.
Eine jiingere trans Frau, die den ganzen Workshop (iber geschwiegen hat,
sagt leise: »Es tut mir leid, dass ich nichts gesagt habe. Ich muss lernen,
nicht so schiichtern zu sein.« Ich sage, dass es keine Verpflichtung gebe,
etwas zu sagen. Tamara neigt sich zu ihr: »Ich kenn das, bei mir war das
frither auch so. Ich habe mich nie getraut, was zu sagen.«

Nach der Veranstaltung riumen wir gemeinsam auf und gehen zusammen
auf den Weihnachtsmarkt. Wir sind eine sichtbare Gruppe und ich merke,
wie uns neugierige und feindliche Blicke streifen.™

Der geteilte trans/queere Humor spielt in der Szene, die ich in meinem
Forschungstagebuch notierte, eine wesentliche Rolle, um eine Verstindigung
iiber gemeinsames Wissen herzustellen. Gleichzeitig wurden dabei Wis-
sensunterschiede zwischen trans Personen unterschiedlicher Verortungen
deutlich und geklirt. So zeigte sich beim gemeinsamen Witzeln, dass trans
weibliche Personen nicht unbedingt wissen, was Binder sind. Ich selbst nahm
in dieser und in anderen Situationen die Aufgabe des Erklirens auf mich; dies
ist eine Form der geschlechtlichen Arbeit. Als aufenstehende_r Trainer_in
mit Geschlechterwissen eigne ich mich gut, um den Vernetzungsprozess und
Wissensaustausch zu unterstiitzen.

Im Workshop verwendete ich Methoden des nachhaltigen Aktivismus, um
Leistungsnormen in sozialen Bewegungen zu adressieren und Strategien der
Selbstsorge zu entwerfen. Eine besondere Rolle spielten die Themen Selbst-
bewusstsein und Scham. Die Teilnehmer_innen bestirken sich darin, selbst-

10  Der Workshop fand im Dezember 2017 statt.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit

bewusst zu sein, sich selbst anzuerkennen und Gewalt von aufien abprallen
zu lassen. Die Queertheoretiker_in Finn Enke betont, dass Zweigeschlecht-
lichkeit durch Gewalt gegeniiber jenen, die sichtbar von ihr abwichen, auf-
rechterhalten werde (Enke 2012). Im Trans-Care-Workshop erzihlten Teil-
nehmer_innen von ihren Erfahrungen mit Transfeindlichkeit im 6ffentlichen
Raum und entwickelten individuelle und kollektive Strategien, damit umzu-
gehen. Nach der Veranstaltung blieben viele der Teilnehmer_innen miteinan-
der in Kontakt und begannen, sich in Untergruppen zu unterstiitzen.

Workshops zu Trans-Care bilden einen Bestandteil dessen, was ich als
Sorgende Ethnographie bezeichne. Zudem setzte ich eine sorgende Haltung
in meinen Forschungsinteraktionen um, indem ich meinen Forschungspart-
ner_innen Wertschitzung und Anerkennung entgegenbrachte. Oft werden
solche sensiblen Zuginge lediglich als Mafinahme zur Vertrauensbildung re-
flektiert — aus einer Care-Perspektive wird ihr Eigenwert sichtbar (Davis/Cra-
ven 2016: 77). In vielen ethnographischen Forschungen entstehen tiefgehende
personliche Beziehungen zwischen Forschenden und Forschungspartner._in-
nen (Tweedy 2016: 215). Diese sind wechselseitig. Auch die sorgende Haltung
in meinen Forschungsbeziehungen war beidseitig: Interviewpartner_innen
nutzten hiufig die Moglichkeit, Wertschitzung fiir meine Fragen und mei-
ne Art der Forschung auszudriicken. Eine Kultur der Wertschitzung und des
Carings begleitete mich.

Francis: Mich wiirde interessieren: Ich habe mich viel mit Trauer und Tod
beschaftigt —

Leo: Ja, spannend.
Francis: Du hast erzdhlt, dass du deinen Vater sterbebegleitet hast.
Leo: Genau.

Francis: Und jetzt leistest du Pflege. Magst du da was zu sagen: Was du dir
da wiinschen wiirdest von Community?

Leo: Oh ja. Das ist eine superspannende Frage — tatsichlich, die ist grofR-
artig! Super Frage! Ubrigens, das ist eine Community-Frage, wie ich sie mir
wiinsche! Dass iberhaupt so eine Frage gestellt wird [...], dass eine solche
Frage, wie du sie gerade gestellt hast, tatsachlich gestellt wird, wenn ich von

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

53


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Care trans_formieren

meiner Biographie berichte! Das ist nimlich das Interessante, dass das—was
ich meinte: die Norm, das autonome Subjekt, das immer leistungsfahig ist,
das keine Familie in Anfiithrungsstrichen hat, keine Herkunftsfamilie, keine
Wahlfamilie — in Szenen eben nicht wahrgenommen wird. Das ist ndmlich
interessant.”

Deutlich wird in der Interviewsequenz, dass Leo sich auf eine wertschitzen-
de Art zu mir in Beziehung setzte. Wir hatten Care-Themen besprochen, zum
Schluss hakte ich nach bei den Themen Tod und Pflege, die laut Leo in ak-
tivistischen Riumen tabuisiert sind. Leo bezeichnet meine Frage dazu als
»Community-Frage«. Dies zeigt auf, das Interviews eine Moglichkeit fiir Ge-
sprache bieten, die Forschungspartner_innen relevant finden.

Nicht nur in der Forschungsbeziehung zu Leo war meine Forschung von
Verbundenheit geprigt. Bei einigen Forschungspartner_innen auferhalb Ber-
lins bernachtete ich fiir ein paar Tage; wir verbrachten Zeit iiber das Inter-
view hinaus, gingen spazieren, zu Veranstaltungen oder in die Kneipe. Mit
manchen verband mich freundschaftliches und aktivistisches Interesse. Mit
vielen blieb ich in Kontakt, und mit einigen freundete ich mich an. Einige
Aktivist_innen luden mich erneut ein, diesmal fiir einen Vortrag oder einen
Workshop. Einige der aufgezeichneten Interviews lesen sich wie gegenseitige
Beratungsgespriche.

Oft erlebte ich, dass sich Forschungspartner_innen um mich kiimmerten.
Sie luden mich zu Kaffee und Kuchen ein. Sie fragten mich: »Was fur Inter-
views brauchst du noch?« Gerade zu Beginn der Forschung verfiigten Akti-
vist_innen tiber mehr Wissen als ich und gaben es an mich weiter (Hamm
2013). Sorgebeziehungen werden in ethnographischen Texten selten themati-
siert. Den meisten meiner Forschungspartner_innen waren sie durchaus be-
wusst und wurden bisweilen auch als solche benannt. So schrieb mir ein_e
Aktivist_in: »We are caring for our non-binary researcher.« Als ich Noa er-
zihlte, dass ich eine Dankesliste mit den Namen aller, die mich im Laufe der
Forschung unterstiitzt haben, schreibe und dass diese bereits jetzt, nach ei-
nem Forschungsjahr, sehr lang sei, antwortete Noa lachend: »Das kannst du
als eigenes Buch veréffentlichen.«

Sorgende Forschung bedeutet fiir mich auch, die oft unsichtbare Sorge-
arbeit von Forschenden wertzuschitzen und sichtbar zu machen, die sie
sowohl in der wissenschaftlichen als auch in der aktivistischen Community

1 Das Interview fithrte ich im Marz 2017.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit

leisten. Die feministischen Anthropologinnen Ddna-Ain Davis und Christa
Craven argumentieren, dass insbesondere marginalisierte Forscher_innen
im Kontext Wissenschaft Sorgearbeit verrichteten (Davis/Craven 2016: 71).
Die oft intensiven Forschungsbeziehungen wiederum machen Selbstsorge
notwendig. Tom Boellstorff betont, dass gerade queere kollaborative ethno-
graphische Ansitze das Potenzial fir Burn-out besiflen und dass deswegen
Selbstsorge so bedeutend sei (Boellstorff 2016). Ich selbst erlebte wihrend
meiner Forschung Phasen extremer Erschopfung, die ich unter anderem auf
den hohen Anteil an unsichtbarer Sorgearbeit in der Forschung zuriickfithre.
Diese Form der Arbeit nahm ich selbstreflexiv in den Blick und strebte an,
sie in meinem Schreibprozess sichtbar zu machen. Sara Ahmed betont:

»Die Anstrengung oder die Mithe in unseren Texten nicht zu verdringen,
wird dann zu einem akademischen Ziel, weil uns beigebracht wurde, unsere
Texte aufzurdumen, unseren inneren Kampf nicht zu offenbaren, den wir auf
dem Weg zu unserem Ziel fithren.« (Ahmed 2017: 26)

Die Frage nach einer sorgenden Forschung beziehe ich auch auf Prozesse des
Lesens und Schreibens sowie auf Zitierpolitiken. Die Literatur, mit der ich
wihrend meiner Forschung eine Beziehung aufnahm, bezeichne ich ange-
lehnt an Ahmed als Begleittext. Dies ist »ein Text, dessen Begleitung dich da-
zu gebracht hat, einem Pfad zu folgen, der noch nicht besonders ausgetreten
war« (ebd.: 31). Ahmed beschreibt, dass ihr das Lesen feministischer Texte
einer Freund_innenschaft gleichkam: »Ich denke oft daran, dass das Lesen
feministischer Biicher wie das SchliefRen von Freund_innenschaften ist, weil
man feststellt, dass andere bereits an demselben Punkt waren« (ebd.: 50).

2.4 Suizid und Co-Schmerz.
Forschungsethische Herausforderungen
Sorgender Ethnographie

Wahrend Leah Lakshmi Piepzna-Samarasinha dazu aufruft, die vergniigli-
chen Seiten von Care anzuerkennen (Piepzna-Samarasinha 2018), sehe ich
Fir_Sorge und Schmerz als eng miteinander verbunden an und argumen-
tiere, dass auch darauf die Aufmerksambkeit gerichtet werden sollte. Der Po-
litologe Timothy Pachirat, der als Arbeiter in einem Industrieschlachthof in
Nebraska eine ethnographische Studie durchgefithrt hat und die Alltaglich-
keit von Gewalt aufzeigt, fordert Ethnograph_innen auf, sich emotional in-

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

55


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Care trans_formieren

tensiv auf den Forschungsprozess einzulassen. Er versteht das Einlassen auf
und das Kultivieren von Freund_innenschaft, Mitgefiihl, Hoffnung, Trauer,
Waut, Rache und Loyalitit als ethnographische Grundvoraussetzung, welche
die Ethnographie von anderen Methoden unterscheide (Pachirat 2017: 157). Er
argumentiert:

»Indeed in this light we might see all other method as attempts to harness,
repress, control, or direct such qualities through specific channels on the wa-
ger that such harnessing, repression and control will lead in the end to the
superior knowledge about the social worlds we inhabit. Ethnography’s wa-
ger is almost exactly the inverse: that is precisely by connecting with others
deeply at the level of joy, disappointment, and heartbreak that we can begin
to achieve notjust knowledge, but understanding.« (Ebd.)

Auch ich versuchte, mich in meinen forschungsbedingten Begegnungen emo-
tional zu 6ffnen — und zwar nicht nur fiir das Vergniigen queerer/nicht-bini-
rer/trans Care-Praktiken, sondern ebenso fiir das Leiden, mit dem viele trans
Personen konfrontiert sind, bedingt durch strukturelle Diskriminierung und
soziale Isolation.

Ich méchte nun auf eine der herausforderndsten Situationen in meinem
Forschungsprozess zu sprechen kommen; lange war ich mir unsicher, ob ich
dariiber schreiben sollte. Mit vielen Interviewpartner_innen war ich bereits
vor dem eigentlichen Treffen auf Facebook befreundet. Ein paar Tage bevor
ich Nina besuchen wollte, las ich die Nachricht, die sie auf Facebook gepostet
hatte. »Tschiiss, das war es! Auf Wiedersehen fiir immer«, schrieb sie. Sie
hatte mir erzihlt, dass sie »am Kimpfen« sei, sich isoliert fithle und unter
Depressionen leide. Unter dem Post schrieben ihr einige ihrer Facebook-
Freund_innen Nachrichten, auf die sie nicht antwortete. Ich stand unter
Strom. Wie mit so einer Situation verantwortlich umgehen? Solche Fragen
kamen in Dissertationskolloquien selten zur Sprache. Dabei bedeutet ethno-
graphisches Forschen oft, Beziehungen einzugehen und Verantwortung zu
iibernehmen, vor allem wenn die Interviewpartner._innen sozial isoliert sind.
Viele queere Forschungen legen ihren Schwerpunkt auf die Lebensrealititen
urbaner Personen, die vernetzt und in Sorgegemeinschaften eingebunden
sind. Oft werden Personen interviewt, die mit vielen 6konomischen, kul-
turellen, sozialen und psychischen Ressourcen ausgestattet sind; dem hatte
auch mein eigenes anfingliches Forschungsdesign entsprochen. Dadurch
verlieren wir den Blick dafiir, dass viele trans Personen auch heute von
Gewalt, Ausgrenzung, Isolation und Suizidalitit betroffen sind. Einige mei-

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit

ner Forschungspartner_innen waren isoliert, hatten ausschlielich iber das
Internet soziale Kontakte. Hier schlieflen forschungsethische Fragen an: Aus
welchen Motiven, aus welcher Not heraus stimmten Teilnehmer_innen der
Forschung zu? Gleichzeitig kann in Fillen von Isolation bereits das empathi-
sche Zuhoren eine Form des Zuriickgebens sein. Es ist eine Gratwanderung
zwischen dem verantwortungsvollen Umgang mit emotionaler Abhingigkeit
und einer auch fiir mich als Forscher_in stark belastenden Situation."”

Mit Ninas verzweifeltem Post im Hinterkopf fuhr ich nervés zum Inter-
view. Die Stimmung des Interviews war zunichst gedriickt, wurde aber im
Laufe der Begegnung lockerer. Ich versprach Nina, sie wieder zu besuchen.
Ich fand sie sympathisch und konnte die Isolation, mit der sie konfrontiert
war, kaum aushalten. Ich dachte an den Rat von Flo, dass ich Leuten nicht hel-
fen konne und mich abgrenzen miisse. Doch wie sollte Nina eine trans Bera-
tung in Anspruch nehmen, wenn die nichste Anlaufstelle viele Kilometer ent-
fernt liegt und eine stundenlange Anreise erfordert? Moglich wire hochstens
eine telefonische Beratung. Als ich im Biiro des Gender-Studies-Instituts, wo
ich Gastdoktorand_in war, ankam, brach ich in Trinen aus. Ich spiirte Ver-
zweiflung, ein Gefiihl, das eine_r meiner Interviewpartner_innen spiter als
Co-Schmerz beschreiben wird.”® Meine Trinen l8sten Uberforderung im Dok-
torand_innenbiiro aus. Ein Doktorand war Mediziner und besorgt, dass ich
retraumatisiert worden war. Er fragte: »Warum hast du dich in so eine belas-
tende Situation gebracht?« Ohne mein Einverstindnis einzuholen, rief er die
Leiterin des Instituts zu Hilfe.

Warum habe ich Nina entgegen der Warnung des trans Aktivisten Flo be-
sucht, und was hat dies mit Sorgender Ethnographie zu tun? Bewegt und
angeregt hat mich das »Requiem for a Street Fighter« der Ethnographin Kath
Weston. Ihr Trauertext beschreibt die Situation einer Freundin, Julie, die vol-
ler Hoffnung nach San Francisco zog, auf der Suche nach einer Community.
Sie kam aus einer evangelikalen homofeindlichen Familie, war von ¢kono-
mischer Prekaritit betroffen und in einer psychischen Krise. Am Ende war
sie wie meine Forschungspartnerin Nina ganz allein. Sie fithlte sich von der
LGBTIQ-Community im Stich gelassen, sie wurde im Stich gelassen (West-
on 1998: 183). Weston betont, dass auch in einer Zeit, die als Post-Aids- oder

12 Zu Auseinandersetzungen mit Care und Intimitét in der ethnographischen Feldfor-
schung vergleiche auch Funk/Ferdiansyah 2019.

13 Siehe hierzu Kapitel 5, »Care jenseits von Transnormativitat — nicht-binare Fiir- und
Selbstsorge«.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

57


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Care trans_formieren

selbstbewusste queere Ara bezeichnet werde, viele mit Heteronormativitit
und Diskriminierung zu kimpfen hitten, sei es in Bezug auf Lohnarbeit, sei
es im Gesundheitssystem oder sei es in der Herkunftsfamilie (ebd.). Zwar
wachse in urbanen Zentren die Sichtbarkeit, die Mehrheit queerer Perso-
nen miisse jedoch weiterhin fiir ein Minimum an (Selbst-)Akzeptanz kimp-
fen (ebd.). Suizid, so betont Weston, sei jenseits der organisierten urbanen
LGBTIQ-Zentren ein zentrales Thema. Es existierten unterschiedliche Reali-
taten.

Kath Weston wirft die Frage auf, ob die LGBTIQ-Community das Gewicht
der Probleme und die Unterdriickung tragen kénne, mit denen Personen wie
Julie konfrontiert seien (Weston 1998: 187). Weston stellt fest:

»For Julie, as for many others scommunity< turned out to be an entity to ab-
stract, too encompassing, and too homogenizing to provide for face-to-face
relationships, the tolerance for conflict, and the emotional sustenance that
could have seen her through a difficult life transition.« (Weston 1998: 186-
187)

Das zeigt sich auch in meiner Studie. Natiirlich gibt es trans Beratungsstellen,
die aufgesucht werden kénnen. Da sie aber hauptsichlich in urbanen Zentren
angesiedelt und prekir ausgestattet sind, braucht es eine Vielzahl anderer
Sorgebeziehungen. Die trans Frau, die ich besuchte, hatte keinen Zugang zu
urbanen trans Beratungsstellen, sie wiinschte sich keine telefonische Bera-
tung, sondern realen Kontakt und Anerkennung. Mobile Forscher_innen, wie
ich es war, konnen diese Versorgungsliicke fiir einen kurzen Moment fiillen,
sofern sie Interviewpartner_innen fernab der queeren Knotenpunkte besu-
chen.

Offen bleiben fir mich folgende Fragen: Welche Verantwortung haben
Forscher_innen, die ethnographisch in Feldern forschen, in denen Menschen
von sozialer Isolation betroffen sind? Wie konnen wir mit der Verantwor-
tung umgehen, die einzige Person zu sein, mit der ein_e Forschungspart-
ner_in Kontakt hat? Was bedeutet Care fiir eine Ethnograph_in ganz konkret?
Und auf welche Weisen kénnten Institute Forscher innen unterstiitzen, die
in Riaumen sozialer Isolation forschen?

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit

2.5 Geschlechtliche Zusammenarbeit
als queere Forschungspraxis

Die Praktiken des Sorgens in meiner Studie beziehen sich auch auf das Thema
Geschlecht. Ich argumentiere, dass eine sorgende ethnographische Praxis zur
Starkung geschlechtlicher Selbstbestimmung beitragen kann. Ich entschied
mich, die Aushandlungen um geschlechtliche Vielfalt im Feld als methodo-
logisches Tool ernst zu nehmen (Tweedy 2016: 214). Das bedeutete, aufmerk-
sam dafir zu sein, auf welche Weisen ich geschlechtlich eingelesen werde
und welche Effekte meine geschlechtliche Verortung hat. Diese queere ethno-
graphische Forschungspraxis verbinde ich mit dem Konzept »gender labor«
der Queertheoretikerin Jane Ward. Sie entwickelte in ihrer Studie zu Sorge-
arbeit in Beziehungen zwischen trans Mannlichkeiten und Femmes. Gender
sei, so Ward, von kollektiver Arbeit abhingig; sie fordert Transparenz und
Wertschitzung fiir den investierten Aufwand (Ward 2010: 240).

»Focusing on gender labor draws attention to the collective work that pro-
duces and sustains gender. Though we already know that genders exist in-
side an interdependent gender system, little attention has been given to the
laborious quality of reproducing other people’s genders in daily life, and we
remain without a clear mapping of the training, skills, duties, and specific
efforts that various genders require.« (ebd.: 251)

Inspiriert durch die Arbeiten von Jane Ward nahm ich wihrend meines
Forschungsprozesses den Aufwand in den Blick, der notwendig ist, um
Geschlecht kollektiv herzustellen. In trans/nicht-biniren Riumen spielen
Fihigkeiten und Praktiken, die geschlechtliche Selbstbestimmung unter-
stiitzen, eine zentrale Rolle. Dies ist eine Form der kollektiven Firsorge.
Jane Ward kritisiert, dass trans Personen in aktivistischen Diskursen oft als
»gender warrior« dargestellt wiirden, die ihr vergeschlechtlichtes Selbst im
Einzelgingertum erfinden. Geschlechterarbeit (»gender labor«) sei jedoch
ein kollektiver Prozess, in dem Geschlechtsidentititen relational und inter-
aktiv gemeinsam hergestellt wiirden. Sie unterscheidet zwischen affektiver,
sozialer und politischer Arbeit, die notwendig sei, um trans Subjektivititen
herauszubilden (ebd.: 241). Der Begriff Geschlechterarbeit de-essenziali-
siert Geschlecht als Kategorie, indem er darauf verweist, dass Geschlecht
alledglich und kontinuierlich hergestellt wird. Ward macht deutlich, dass
Geschlechterarbeit auch Training bedeutet.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

59


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Care trans_formieren

Wie lasst sich dieses geschlechtertheoretische Konzept mit einer eth-
nographischen Forschungspraxis zusammendenken? Stephen Valocchi
argumentiert, dass sich ethnographisches Arbeiten fiir Intersektionen zwi-
schen queerer Theorie und empirischer Forschung eigne, da es Offenheit,
Flexibilitit und Verinderung im Forschungsprozess ermogliche (Valocchi
2005). In meiner eigenen ethnographischen Forschung stellte Geschlechter-
arbeit als Lernen iiber Gender und als Verlernen von Zweigeschlechtlichkeit
einen wichtigen Bestandteil dar. Geschlechterarbeit zeigte sich auch im
Kontakt zwischen mir und meinen Forschungspartner_innen und bildete
einen zentralen Aspekt unserer Zusammenarbeit. Dies mochte ich anhand
einer Szene diskutieren.

Eine trans Gruppe, die ich im Rahmen meiner Forschung kennengelernt hat-
te, lud mich in ihre Stadt ein, um dort einen Empowerment-Workshop zu
geben. Ich fragte zu Beginn des Workshops, ob ich dariiber in meiner Dis-
sertation schreiben dirfe. Alle stimmten zu. Nach der Veranstaltung stehen
wir in der Kiiche. Einige trans weibliche Teilnehmerinnen unterhalten sich
iber Hormone, die sie nehmen, und dariiber, welche Auswirkungen sie ha-
ben. Anna fragt mich: »Und was ist fiir dich ein nicht-bindrer Kérper?« Ich
stutze. »Na ja, ein Kérper einer nicht-bindren Person ist fiir mich ein nicht-
binarer Korper!« — »Aber fiir dich ganz personlich, meine ich«, erklart An-
na. Alle schauen mich neugierig an. »Aber wenn es dir zu personlich ist, voll
okayx, fiigt sie hinzu."

An diesem Auszug aus meinem Forschungstagebuch wird deutlich, dass ich
in meiner Forschung keine aufienstehende Position einnahm. Gerade binire
trans Personen interessierten sich fiir meine Erfahrungen aus einer nicht-
binidren/queeren Perspektive. Ich lese diese Neugier als Caring fiireinan-
der: als ein Sich-fireinander-Interessieren und ein Die-Aufmerksamkeit-
aufeinander-Richten. Zudem verstehe ich die Lernbereitschaft von Anna und
meine Bereitschaft, (mich) zu erkliren, als Geschlechtliche Zusammenarbeit.

Im Laufe meiner Forschung wurde ich hiufig implizit dazu angehal-
ten, (m)eine nicht-binire Identitit anzunehmen. Manche Interview- und
Forschungsgenehmigungen erhielt ich nur unter der Voraussetzung meiner
Verortung als nicht-binir. Dies 16ste Druck aus, da ich mich fragte: Was
ist, wenn sich meine geschlechtliche Verortung im Laufe der Forschung
verindert? Verliere ich dann meine Forschungsgenehmigung? Wie kann

14  Dieses Cesprich fand im Januar 2017 statt.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit

ich mir selbst dennoch Verinderung zugestehen? Uber diese Unsicherheit,
was die eigene geschlechtliche Positionierung und das diesbeziigliche Ein-
gelesenwerden betrifft, berichten viele Forscher_innen in queeren Riumen
(Sekuler 2014). Amy Tweedy beschreibt, dass sie ihre Kleidungspraktiken
verandert habe und sich »down dresste« (Tweedy 2016: 219). Gerade nicht-
binire Personen werden in trans Riumen hiufig als nicht trans genug wahr-
genommen: Diese Form der Transnormativitit hatte Einfluss auf mich. Ich
beobachtete, dass ich versuchte, mich »maskuliner« zu prisentieren, als ich
dies aufRerhalb der Forschungssettings tat.

Auf welche Weisen Forscher_innen in Feldern, in denen (Geschlechts-)
Identitit das zentrale Anliegen darstellt, Geschlechterarbeit leisten (miissen),
werde ich im Folgenden ausfithren. Zu Beginn mdochte ich dazu eine_n Inter-
viewpartner_in zitieren:

Francis: Was wiinschst du dir von Forscher_innen, die zu trans Themen for-
schen?

Kalle: Was ich mir als Support von einer wissenschaftlichen Community
wiinsche, ist, wegzugehen von der Biologie und dahin, was eine Person bei
sich wahrnimmt: »Das Geschlecht bin ich!« — dass das wahr und richtig ist
und nicht Gberpriift wird. Das sehe ich als eine politische Dimension, weil
wir rechtliche und medizinische Gutachtenprozesse haben, wo irgendwel-
che Expert_innen Uber die Geschlechtsidentitit einer Person entscheiden.
Mir wire wichtig, dass der Expert_innenstatus der trans Person gestarkt
wird; dass es einen Diskurs aus der Wissenschaft gibt, zu sagen: »Das weif3
die Person fiir sich selbst! Wenn die Person Auskunft gibt: >Ich habe dieses
Geschlechts, dann ist das so!« Das wére mir wichtig. Und deutlich zu sagen:
Es gibt viele Geschlechter. Es gibt jenseits von bindren trans Personen auch
nicht-binare trans Personen. [...] Wenn das mehr als eine FuRnote ist, wenn
das Raum bekommt, find ich das toll.«*

Deutlich wird, dass Kalle eine genaue Vorstellung davon hat, was why™ sich
von Forschung erhofft. Why pladiert fiir eine wissenschaftliche Praxis, die
sich aktiv fiir geschlechtliche Selbstbestimmung einsetzt und die diesbeziigli-
che medizinische Hoheit infrage stellt. In meinen Forschungsprozess flossen

15 Das Interview fihrte ich im Januar 2018.
16 Whyist das Pronomen von Kalle.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

61


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Care trans_formieren

solche Uberlegungen folgendermaflen ein: Ich fragte Interviewpartner_in-
nen, mit welchen Pronomen sie angesprochen werden maochten, und teilte
meine Pronomen mit. Ich betonte, dass sie ihre Angaben jederzeit verindern
konnten, bis kurz vor der Veréffentlichung. Denjenigen Personen, die anony-
misiert werden wollten, bot ich an, sich einen Vornamen fiir die Anonymisie-
rung auszuwihlen; da Namensinderungen gegendert sind und die meisten
Interviewpartner_innen eine Namensinderung hinter sich hatten, hatte diese
Praxis einen queeren kulturellen Wert (Weston 1997: 9). Typische Reaktionen
meiner Interviewpartner_innen waren etwa: »GrofRartig, diesen Namen woll-
te ich schon immer ausprobieren« oder »Dieser Name passt. Der war damals
meine zweite Wahl«.

Vielfiltige Erzihlweisen von Geschlecht zu ermdglichen, bedeutet mitun-
ter, Erfahrungen zu antizipieren und bestimmte Fragen im Interview nicht
zu stellen. Trans Personen, die eine rechtliche oder medizinische Transition
anstreben, miissen durch ein langjihriges Begutachtungsverfahren, in dem
ihre Identitit angezweifelt wird. Sara Ahmed schreibt: Trans Theoretiker._in-
nen hitten erforscht,

»inwiefern Geschlechter und Heteronormen zu einem Apparat der Wahr-
heit innerhalb medizinischer Institutionen geworden sind; die Studien ha-
ben aufgezeigt, dass trans-Subjekte, wenn sie Zugang zu Operationen und
Hormonen erhalten wollen, eine Geschichte erzihlen miissen, die lesbar ist
fiir Autoritaten«. (Ahmed 2017: 26)

Ich vermied Interviewsituationen, die an Begutachtungsprozesse erinnerten.
Deswegen stellte ich keine klassischen biographischen Trans-Coming-Out-
Fragen. Ich richtete meine Fragen in die Zukunft. Ich schuf einen Raum, in
dem wir uns gegenseitig befragen konnten, und einen Raum dafir, keine Ant-
worten geben zu miissen, sich zu entziehen oder Fragen an mich zuriickzu-
spielen. Um diese Form der geschlechtlichen Zusammenarbeit zu ermdogli-
chen, ist Geschlechterwissen notwendig, etwa tiber die Bedeutung und die
Effekte von Pronomen und Namenspraktiken oder tiber Begutachtungsver-
fahren. Dieses Wissen konnen sich Forscher innen im Prozess der Feldfor-
schung aneignen, oder sie verfiigen bereits durch ihr Engagement in Riu-
men des trans/queeren Aktivismus dariiber. Uber dieses Wissen zu verfiigen
oder es sich anzueignen, ist Bestandteil und Voraussetzung Geschlechtlicher
Zusammenarbeit.

Im Sinne einer feministischen Interviewpraxis gab ich den Interviewpart-
ner_innen die Moglichkeit, mich zu interviewen (Davis/Craven 2016: 84). Sie

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit

wurde reichlich genutzt, vor allem von Forschungspartner_innen, die darin
geiibt sind, etwa von einer Aktivistin, die eine trans Radioshow organisiert.
So liefen einige Interviews als ein wechselseitiges Interviewen ab. Ihre Teil-
nahme an der Studie konnten meine Forschungspartner_innen jederzeit zu-
riickziehen; Einwilligung verstehe ich als Prozess.

Die Gespriche fanden an unterschiedlichen Orten statt, in queeren Ca-
fés, in einer Kneipe, auf einer Parkbank, auf einem Berg, in meiner Kiiche,
in den Wohnzimmern meiner Interviewpartner_innen oder in deren Biiros.
Hiufig suchten sich Interviewpartner_innen, passend zum Thema, personli-
che Selbstsorgeorte aus. Manche dufderten konkrete Wiinsche, zum Beispiel,
dass ich einen Beratungsraum in einem queeren Verein reservieren solle.

Die Art der Fragen handelte ich zu Beginn mit meinen Interviewpart-
ner_innen aus. Dies zeigt sich in der Eingangssequenz eines Interviews mit
zwei nicht-biniren Aktivist_innen:

Francis: Konnt ihr euch erst mal zu Beginn vorstellen — was ihr denkt, was
wichtig ist?

L: Hmm, ich glaube, es ist fir mich gerade —[..]. [sehr lange Pause]

Francis: |hr miisst euch auch nicht vorstellen, wenn ihr da gerade keine Lust
drauf habt.

L: [..] Ich glaube, das ist fiir mich gerade schwierig, weil ich denke, ich habe
da ein Narrativ, was ich runterrattern kann, aber ich weifS nicht, ob ich es
passend finde fiir den Kontext.

Francis: Ja, eigentlich kennen wir uns ja schon. Ich habe das gestern bespro-
chen im Kolloquium — ich habe das 6fter, dass Leute die Fragen zuriickwei-
sen. [..] Esistja schwierig, sich vorzustellen, ohne auf Kategorien zuriickzu-
greifen.

L:Ja, angefangen mit dem Namen, deswegen ist bei mir das Rattern im Ge-
hirn losgegangen. [..] Aber beschliefen wir, wir kennen uns. [lacht]"”

In dieser Sequenz fillt es der_dem Interviewpartner_in schwer, sich vorzu-
stellen. Es wird deutlich, wie kompliziert es sein kann, sich jenseits norma-

17 Das Interview fiihrte ich im Dezember 2017.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

63


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Care trans_formieren

tiver Erzahlungen zu verorten und eine stabile Subjektposition jenseits von
Zweigeschlechtlichkeit einzunehmen. Auch in queeren Riumen, wo zur Vor-
stellung oft der Name und das Pronomen genannt werden, kann eine Vor-
stellungsaufforderung zu Unsicherheit fithren. So erfahre ich spiter, dass
sich die_er Forschungspartner_in unsicher war, welcher Name aktuell passt,
und eine Namensinderung plante. Ich bringe queeres Geschlechterwissen ins
Feld mit und ein. Deutlich wird, dass die Person sich unsicher ist, ob mei-
ne Fremdzuschreibung und ihre Selbstdefinition iibereinstimmen. Ich stirke
die_den Interviewpartner_in in ihrem Impuls, die Frage zu verweigern, und
wirke Scham entgegen, indem ich betone, dass es anderen dhnlich gehe; ich
kollektiviere und theoretisiere die Herausforderung.

Geschlechtliche Zusammenarbeit setzt sich im Schreiben fort. Im An-
schluss an das eben erwihnte Interview fragte ich mich: Wodurch kénnen
unstabile geschlechtliche Subjektpositionen in der Forschung ihren Raum fin-
den (Browne/Nash 2010: 2)? Kath Browne und Catherine Nash beschiftigten
sich damit, wie wir empirisch forschen kénnen, wenn — wie queere Theorie
suggeriert — Subjekte und Subjektivititen unstabil und fluide sind (ebd.: 1).
Es gibt keine einfache Antwort auf die Frage, wie sich geschlechtliche Vielfalt
in einem Forschungsprozess der Stabilisierung und Kategorisierung entzie-
hen kann. Es ist mit Aufwand verbunden, trans, nicht-binire und gender-
fluide Verortungen in ihrer Beweglichkeit zu zeigen. Bei Personen, die sich
als gender-fluide verorten, verwende ich unterschiedliche Pronomen, wenn
dies gewiinscht wird. Um eine Homogenisierung von trans Perspektiven zu
vermeiden, interviewte ich sowohl binire also auch nicht-binire trans sowie
genderqueere Personen, die unterschiedliche Vorstellungen von Geschlecht
vertraten. Im Sinne geschlechtlicher Selbstbestimmung versuchte ich, so vie-
le Freirdume wie moglich zu schaffen und Prozesse der Vereindeutigung im
Kontext der Forschung sichtbar zu machen.

Meine Interviewpartner_innen konnten selbst entscheiden, ob und wie
sie anonymisiert werden. Wir fithrten ein Gesprich wiber die Risiken einer
etwaigen Nicht-Anonymisierung. Einige wollten nicht anonymisiert werden,
diesem Wunsch kam ich nach; dies ist eine Form der Wertschitzung ak-
tivistischer Arbeit, die oft unsichtbar und unterbezahlt ist. Einige meiner
Interview- und Forschungspartner_innen habe ich namentlich anonymisiert,
ebenso ihre Wohnorte und die Organisationen und Initiativen, in denen sie
aktiv sind. Sorgfiltig gingen wir gemeinsam die Interviewtranskripte durch
und sprachen ab, welche Ausschnitte nicht veréffentlicht werden sollten, um
zu verhindern, dass diese Partner_innen Schaden davontragen. Dies war

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit

ein Mehraufwand in meiner wissenschaftlichen Praxis, um geschlechtliche
Selbstbestimmung zu ermoglichen. Gemif dem Ansatz »Do no harm« (u.a.
Hough 2003; Stacey 1988) versuche ich, durch meine Forschung keinen
Schaden anzurichten.

2.6 »Forscht mit uns, nicht iiber uns.«

»Es wére sicherlich produktiv, den Erfahrungen von Aktivist_innen in Bezug
aufdie Kooperation mit Akademiker_innen Raum zu geben und so wertvolle
Aufschliisse iber die tatsachliche Niitzlichkeit wissenschaftlichen Wissens
in Intervention zu erhalten. Dieser Fokus auf Nitzlichkeit birgt zugleich die
Gefahr, Wissen auf seine unmittelbare Anwendbarkeit zu reduzieren und
damit auf Verwertbarkeit. Dies bedeutet im schlechtesten Fall eine Emer-
genz mit hegemonialen akademischen und gesamtgesellschaftlichen Ver-
hiltnissen.« (Konig/Steffens 2013: 276)

Der Aufforderung, direkt mit Aktivist_innen in Dialog zu treten, folgte ich.
Ich fragte alle Interviewpartner_innen nach ihren bisherigen Erfahrungen
mit Wissenschaftler innen, nach ihren Wiinschen an Wissenschaft und da-
nach, welche Themen im Bereich Trans sie erforschenswert finden. Auch das
verstehe ich als eine Praxis Sorgender Ethnographie. Trans Aktivist_innen be-
richteten mir von einer research fatigue und einer Unzufriedenheit mit Studien
zu trans Themen. Einige wiinschten sich mehr Forschung im Bereich Medi-
zin, andere eine engagierte sozialwissenschaftliche Forschung. Wiedergeben
mdchte ich zunichst Wiinsche, die Rahel dufierte:

Francis: Was wiinschst du dir von Forscher_innen, die zu trans Themen ar-
beiten?

Rahel: Die Art und Weise, wie ihr mit euren Ergebnissen umgeht. Es gibt
viele Forschungsergebnisse in den Trans und Cender Studies, die Dinge
klarstellen, die von der Politik ignoriert werden. [..] Dass diese Ergebnisse
nicht in der Forschungsbubble bleiben, sondern dass man sie der Politik
aufzwingt. Auflerdem fande ich es gut—das machst duja schon—, wenn man
auf trans Leute eingeht, partizipative Forschung macht und die Ergebnisse
mit der Community teilt. Denn meistens verschwinden die verschiedenen

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

65


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Care trans_formieren

B.A.-, M.A.- und Doktorarbeiten, werden an der Uni abgegeben, und man
hort nie wieder was von seinem Interview.«'®

Rahel beschreibt eine Erfahrung, die mir viele trans Aktivist_innen schilder-
ten: Sie geben ein Interview — fiir sie ein ehrenamtlicher Aufwand —, und im
Nachhinein wird ihnen nicht wie abgesprochen die fertige Arbeit geschickt.
Sie bleibt in der »Forschungsbubble«. Diese unengagierte wissenschaftliche
Praxis fithrt dazu, dass immer weniger trans Personen bereit sind, fir In-
terviews zur Verfiigung zu stehen. Fiir Rahel ist wesentlich, dass Forschung
sich fir geschlechtliche Selbstbestimmung einsetzt. Interessant ist, dass Ra-
hel mir ein partizipatives Design zuschreibt, obwohl dies nur ansatzweise der
Fall ist: Ich arbeite nicht mit Co-Forscher_innen, aber allein die Frage nach
bisherigen Erfahrungen mit Forschung und nach eigenen Wiinschen scheint
Riume der Partizipation zu o6ffnen. Ich teile Rahels Ziele: Auch ich méochte,
dass meine Studie den Weg in die Welt findet und nicht in einer Schublade
verstaubt. Der Forderung, fiir Offentlichkeit zu sorgen, komme ich als akti-
vistische_r Forscher in nach.

Alecs, ein trans Vollzeitaktivist, erginzt diese Perspektive um ein Plidoy-
er fur Insider-Forschung. Das Wichtigste sei fur ihn, was auch fiir die Poli-
tik gelte, ndmlich: »Nothing about us without us.< Schreibt nicht iiber uns,
sondern sprecht mit uns.« Er befiirworte vor allem Forschung, die aus der
Community komme, da jene von einer grofReren Sensibilitit geprigt sei. Von
Wissenschaftler_innen wiinscht er sich, dass man

»sich nichtan den Schreibtisch setzt, weil man denkt:>Boah, ist das ein span-
nendes Thema: Manner, die Frauen werden, und Frauen, die Manner wer-
den¢, und dann irgendwas dazu schreibt. Sondern sich auf Augenhdhe mit
trans Menschen begibt, sich auf ihre Welt einldsst; Forschung macht, die un-
terstiitzt und nicht nur den eigenen Interessen entspricht. Das ist eine Her-
ausforderung, das braucht mehr Zeit, weil es Zeit braucht, um sich einzulas-
sen, nicht nur auf das Thema, sondern auf die Lebenswelt, Realitit, Gedan-
kenwelt, Community, Sprache.«"®

Auch fur Alecs ist partizipative Forschung, die nicht iiber, sondern mit trans
Personen forscht, wesentlich. Dabei betont er die Notwendigkeit einer ent-
schleunigten Forschung, da es Zeit brauche, sich auf trans Lebenswelten ein-

18  Das Interview fiihrte ich im Juni 2017.
19 Das Interview fiithrte ich im Mai 2017.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit

zulassen. Studien, in denen die Neugier von cis Forscher_innen im Mittel-
punkt steht, kritisiert er.

Die Erfahrungen von Alecs und Rahel mit Forscher_innen, die nichts an
die Community zuriickgeben oder die auf eine stereotype Art zum Thema ge-
schlechtliche Vielfalt forschen, sind Griinde, warum aktuell viele trans Orga-
nisationen nur noch ungern mit Forscher_innen zusammenarbeiten, die sie
nicht persénlich kennen. Die Verweigerung der Zusammenarbeit ldsst sich
als Antwort auf epistemische Gewalt beschreiben. Lange Zeit haben sich die
meisten Wissenschaftler_innen, die zu trans Themen forschten, an der Patho-
logisierung und Exotisierung von trans Lebensweisen beteiligt (Hoenes/Koch
2017). In der Erzdhlung von Alecs wird auch die enge Verzahnung von Politik
und Wissenschaft im Feld Trans deutlich; er selbst beteiligt sich an beiden
Sphiren und betont, dass hier wie dort die gleichen Prinzipien der Selbstbe-
stimmung zentral seien.

Leo wiinscht sich mehr Forschungen, in denen Fragen der Fiirsorge im
Zentrum stehen und in denen transaktivistische Normen infrage gestellt wer-
den. Er sagt dazu:

»Du hast spannende Fragen gestellt. Uber manches habe ich mir noch kei-
ne Gedanken gemacht, aufer an diesem Tisch. Was ich interessant finde,
wiren Fragen (iber Autonomievorstellungen, iber Tabus, Verletzbarkeiten,
Vulnerabilitat, Scham, Neid. Dariiber, was wir wollen —aneinander und mit-
einander; ob wir nicht positiver iiber Abhdngigkeit und Verletzbarkeit spre-
chen wollen und ob das integrierbar ist in eine Unterstltzungspraxis. Und
wie gesagt, deine Frage, die du gestellt hast, zum Thema Tod und Sterben,
und dass das Teil von Biographien ist, also dass das wahrgenommen wird —
wenn du die Frage weiter stellst, sag ich: Super, die sollte haufiger gestellt
werden. Wie sind die eigenen Pflegebiographien?«*°

Das Zitat legt nahe, dass Leo sich weitere Forschung wiinscht, die das Thema
Care explizit zum Thema macht, in Bezug auf Sorgearbeit innerhalb von trans
und queer/feministischen Communities, aber auch in Bezug auf die Bedeu-
tung von Fiirsorge in der eigenen Biographie.

Andere Forschungspartner_innen duflern Wiinsche, die in andere Rich-
tungen weisen. Nina wiinscht sich Studien, die die Effekte von Hormonen
genauer erforschen, um diese besser auf trans Personen abstimmen zu kén-
nen. Aktuell nehme man als trans Frau »einfach Hormone, die die Frau in ih-

20 Das Interview fiihrte ich im Méirz 2017.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

67


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Care trans_formieren

ren Wechseljahren nimmt. [...] Statistiken brauch ich nicht. Ich brauche keine
Statistiken, wie viele trans Menschen es gibt.« Fiir Nina steht die verbesserte
Gesundheitsversorgung fiir trans Personen im Vordergrund. Sie dulert Wiin-
sche an die Forschung, die sich mit einer empirischen ethnographischen For-
schung nicht verwirklichen lassen. Viele Personen machen die Relevanz von
Forschung vor allem an den Effekten auf die medizinische Versorgung fest.

Michelle wiinscht sich, dass sich Forscher_innen stirker der Realitit an-
nihern. In den vergangenen zwanzig Jahren habe sie erlebt, dass viele trans
Menschen im Umgang mit Psychiatrie und Medizin diejenige biographische
Geschichte erzihlten, die sie glaubten, erzihlen zu miissen. Das habe sie
selbst so erlebt, zu einer Zeit, als die trans Szene aus Einzelpersonen bestand
und es noch keine trans Vereine gab:

»Da hat man sich vorinformiert, und es wurde gesagt: Wenn du da ein Ge-
sprach hast, musst du erzdhlen, dass du ganz extrem Frau sein willst, und
zum Gesprach musst du geschminkt hingehen. Du musst in einem kurzen
Mini hingehen, du brauchst High Heels, sonst wirst du nicht ernst genom-
men.<Das hat mich aber nicht interessiert, weil ich schon damals gesagt ha-
be: Ich bin, wie ich bin, und mein Gender stimmt nicht mit dem Kérper tiber-
ein.

Ich hatte beim Gesprach im Universitatsspital in Basel tatsachlich die Erfah-
rung, dass ich gefragt wurde, wie grofd ich meine Briiste mdchte. Da habe
ich gesagt: >Die wachsen so grof$, wie sie wachsen. Gibt es ein A, gibt es ein
A; gibt es ein B, gibt es ein B. Das ist so, wie es die Natur mit den Hormo-
nen produziert—«Da wurde ich unterbrochen, und es wurde gesagt: >Das ist
nichttypisch trans. Trans Frauen wollen immer moglichst die grofsten Briiste
haben.« Dieses Klischeebild ist verbreitet.

Davon weg und hin zu der real existierenden Diversity zu kommen, hier se-
he ich Forschungsbedarf. Aufzuzeigen, dass Geschlecht viel breiter gestreut
ist und klassisch Mann, klassisch Frau, diese gesellschaftlichen und soziolo-
gischen Konstrukte, nicht alles sind, und es vielen Menschen nicht darum
geht, dem einen oder dem anderen Extrem anzugehdren, sondern zu sich
selbst zu finden. Dazu wiinsche ich mir Forschung.

Ich treffe immer wieder junge trans Menschen, die wissen, dass ein quee-
rer Weg in der Schweiz machbar ist, aber dennoch in der Therapie eine Ge-
schichte erzihlen, die sie zu einem Stereotyp macht, um ihr Ziel schneller

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit

zu erreichen: aus Angst, nicht wahrgenommen zu werden, aus Angst, dass
es langer dauert, bis sie ihren Weg machen kénnen.«*'

Michelle witnscht sich eine trans Forschung, die die Vielfalt von trans Lebens-
weisen aufzeigt und hegemonialen Bildern entgegenwirkt. Indem Ethnogra-
phie die gelebten Erfahrungen von Menschen zu erzihlen versucht, stellt sie
Stereotype infrage (Davis/Craven 2016: 99). Bereits in den Wiinschen zeigt
sich die Diversitit von Vorstellungen von Geschlecht und geschlechtlichen
Verortungen innerhalb von trans/nicht-bindren Riumen. Dariiber hinaus er-
wies sich die Frage, ob und wie Forschung fiir trans Communitys niitzlich
sein kann, als kompliziert. Denn die Communitys sind divers und die Wiin-
sche meiner Forschungspartner_innen unterschiedlich. Ich plidiere dafiir,
im Kontext einer engagierten Forschung direkt mit Forschungspartner_in-
nen iiber Erfahrungen mit und Erwartungen an Forschungen ins Gesprich
zu kommen.

2.7 Zusammenfassung

In diesem Kapitel habe ich aufgezeigt, dass die Binarititen Insider- und
Outsider-Forschung sowie Aktivist_in und Forscher_in im Feld in Bewegung
gebracht werden miissen. Nur so kann die Komplexitit der Positionierung in
der ethnographischen Forschung aufmerksam beschrieben werden.

Zudem habe ich das Konzept der Sorgenden Ethnographie entwickelt.
Eine Sorgende Ethnographie lenkt den Blick auf Sorgearbeit und Sorgebe-
ziehungen, beides oft unsichtbare Bestandteile ethnographischer Praxis; ge-
meint sind Sorgebeziehungen im Feld und die Selbstsorge und Fiir_Sorge, die
die forschende Titigkeit iiberhaupt erméglichen.?” Eine Sorgende Ethnogra-
phie nimmt Machtdynamiken und Machtungleichgewichte im Forschungs-
prozess kritisch in den Blick, auch in Bezug auf die Frage, wer von der For-
schung profitiert und fiir wen sie zuginglich ist. Ausfiihrlich habe ich mich
mit Geschlechtlicher Zusammenarbeit als einer Form von Care und queerer
Forschungspraxis beschiftigt. Geschlechtliche Zusammenarbeit zeichnet sich
dadurch aus, dass eine Praxis des Sichsorgens fiir geschlechtliche Selbstbe-
stimmung gepflegt wird.

21 Das Interview fiihrte ich im Mai 2017.
22 Zu»sorgender Theoriearbeit«: Niggemann 2020.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

69


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70 Care trans_formieren

Die Leistung queerer Ethnographie liegt darin, genau hinzuschauen, Ge-
schlechterarbeit sichtbar und transparent zu machen und eine forschende
Sorgearbeit zu leisten, die geschlechtliche Selbstbestimmung ermdéglicht.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. »Da wirst du von mir eine ganz andere
Geschichte horen.«
Trans Prekaritat, Klasse und Care

Wahrend ich zu Beginn meiner Forschung sozio-6konomische Fragen nur am
Rande betrachtete, wurde im Laufe der Zeit deutlich, dass kollektive trans
Care-Praktiken unmittelbar mit prekiren Lebens- und Arbeitsverhiltnissen
verbunden sind. Viele meiner Interviewpartner_innen waren zum Zeitpunkt
der Interviews und dariiber hinaus von Einkommensarmut betroffen. Sie be-
ziehen Sozialhilfe oder Arbeitslosengeld 2, stocken Transferleistungen auf
oder sind prekir selbststindig titig. Ein Grof3teil der trans Sorgearbeit, die
trans und nicht-binire Aktivist_innen leisten, findet unter prekiren Bedin-
gungen statt; gleichzeitig ist sie ein Versuch, mit Prekaritit umzugehen. In
diesem Kapitel nehme ich prekire Lebens- und Arbeitsverhiltnisse und den
Umgang von trans/nicht-bindren Personen mit diesen Verhiltnissen in den
Blick. Es geht um folgende Fragen: Wie organisieren trans Personen unter
prekiren Bedingungen Fiir_Sorge? Welche Bedeutung haben finanziell und
rechtlich ungesicherte Bedingungen und die Kategorie Klasse fiir trans Sor-
gearbeit?

Ankniipfend an die feministische Gruppe Precarias a la Deriva verwende
ich ein Konzept von Prekaritit, das iiber unsichere Lohnarbeitsverhiltnisse
hinausgeht. Die Beteiligten beschreiben Prekaritit als eine Verbindung ma-
terieller und symbolischer unsicherer Bedingungen, als eine Unsicherheit »in
Bezug auf einen nachhaltigen Zugang zu jenen materiellen und immateriel-
len Ressourcen, die fiir die volle Lebensentfaltung eines Subjektes grundle-
gend sind« (a la Deriva 2011: 45). Eine geschlechter- und queertheoretische
Betrachtungsweise der Konzepte Prekarisierung und Prekaritit »iitberwindet
die Engfithrung auf Erwerbsarbeit, geht von einem erweiterten Arbeitsbe-

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Care trans_formieren

griff aus und nimmt zentral auch Fiirsorgetitigkeiten und Sorgeverhiltnisse
in den Blick« (Motakef and Wimbauer 2019: 788).

Hiufig wird in queertheoretischen Debatten zwischen zwei Formen der
Prekaritit unterschieden. Einerseits wird sie als Effekt einer Prekarisierung
gefasst, einer von machtvollen Instanzen und Herrschaftsprozessen durch-
gesetzten Verunsicherung. Aus der anderen Perspektive resultiert sie daraus,
dass wir fiir unser Uberleben schon immer auf andere verwiesen sind (Butler
2006).

Der Begrift der Prekarisierung verweist auf einen Abbau gesicherter Ar-
beitsplitze, sozialer Absicherung und in der Gesundheitsversorgung. Diese
Debatte bezieht sich insbesondere auf Felder, die vorher vergleichsweise ab-
gesichert waren, zum Beispiel das cis-minnliche sogenannte Normalarbeits-
verhiltnis.

Ich selbst schliefRe in die Begriffe um Prekaritit und Prekarisierung neben
sozio-6konomischer Unsicherheit auch soziale Beziehungen, Zeitressourcen,
Emotionen und Anerkennung als Kriterien ein. Die Frage nach der Még-
lichkeit, als Subjekt einen gesellschaftlichen Platz zugestanden zu bekom-
men und einnehmen zu kénnen, muss mit Arbeitsverhiltnissen zusammen-
gedacht werden (Lorenz/Kuster 2007: 20). Im Mittelpunkt dieses Kapitels ste-
hen die spezifischen Unsicherheitserfahrungen, mit denen trans Personen,
insbesondere trans Frauen und gender-nicht-konforme trans Menschen, kon-
frontiert sind. Diese Erfahrungen werden in feministischen Debatten um Pre-
karisierung bisher kaum in den Blick genommen.

Das Kapitel ist wie folgt aufgebaut: Ich begleite drei trans Personen durch
ihren prekiren Alltag und bei ihrem Umgang mit strukturellen und ékono-
mischen Unsicherheiten. In 3.1 gehe ich mit Nina durch das Dorf, in dem sie
lebt. Nach ihrem trans Coming-out verlor sie ihre berufliche Anstellung und
ihre sozialen Kontakte. Ein BDSM-/Fetisch-Club wurde zu einem wichtigen
Ort fiir sie und zum Ausgangspunkt neuer sozialer Beziehungs- und Arbeits-
netzwerke. Nina betont die Ambivalenz zwischen ihrer gewonnenen Freiheit
und der Prekaritit, mit der sie konfrontiert ist. Ausgehend von Jack Halbers-
tams Konzept der Metronormativitit werde ich die Verschrinkung von Klas-
se, Geschlecht und Urbanitit in den Blick nehmen. Zudem wird es um die
Verschrankung 6konomischer und sozialer Prekaritit gehen. Welche Auswir-
kungen hat die Zentrierung von trans Selbsthilfe im stidtischen Raum fiir
Personen wie Nina? In 3.2 wird deutlich, dass auch in stidtischen trans Riu-
men Klassenunterschiede und Klassismus den Zugang zu Fiir_Sorge erschwe-
ren. Madeleine ist erwerbslos und chronisch krank. Sie macht auf die Aka-

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Trans Prekaritat, Klasse und Care

demisierung und Lohnarbeitszentrierung urbaner trans Riume aufmerksam
und betont die Verschrankung der Kategorien Klasse, Gender, Alter und Abi-
lity. In 3.3 nehme ich Sorgeketten innerhalb von trans Riumen in den Blick.
Fiir von Prekaritit betroffene trans Personen bietet die Weitergabe transiti-
onsbezogenen Wissens an wohlhabende trans Personen eine Moéglichkeit fir
einen informellen Zuverdienst. Im Zentrum steht die erwerbslose Schweizer
Vollzeitaktivistin Michelle, die wohlhabende trans Frauen gegen Spende zu
genitalangleichenden Operationen nach Thailand begleitet. Kollektive Versu-
che, mit Prekaritit umzugehen, und Politiken der Ent_Prekarisierung stehen
im Zentrum des Kapitels 3.4. Im Kontext kollektiver trans Fiir_Sorge werden
okonomische Praktiken der Umverteilung und Solidaritit entworfen, sei es
durch Crowdfunding, Binder-Sammlung' oder informelle Zuverdienstmég-
lichkeiten, sei es durch wirtschaftliche Utopien.

3.1 »lch mache hier einfach meinen kleinen Beitrag.«
Trans Prekaritat, Care und Metronormativitat

Ich sitze im Zug nach Interlaken, einem Schweizer Ferienort im Berner Ober-
land. Ich bin auf dem Weg zu meinem Interview mit Nina, einer trans Frau,
mit der mich Sasha, ein_e lokale_r nicht-bindre_r Aktivist_in aus Zirich,
vernetzt hat. Ich war damals auf der Suche nach Gesprachspartner_innen,
die nicht studiert hatten, jenseits der Grof3stadte. Sasha hatte Nina bei einer
Podiumsdiskussion zum Thema »Heimat« kennengelernt. Als ich Nina auf
Facebook anschrieb, lud sie mich ein, sie zu besuchen. Seit einigen Wochen
sind wir auf Facebook befreundet, fast taglich lese ich ihre Posts und chatte
mir ihr. Nach ihrem Coming-out als trans Frau wurde ihr gekindigt, ihre
Partnerin verlieR sie, und fast alle Freund_innen brachen den Kontakt ab. —
Eine Durchsage reif’t mich aus meinen Gedanken. Der Zug wird in wenigen
Minuten in Interlaken einfahren. Zum letzten Mal hole ich mein Smart-
phone raus, 6ffne Facebook und schaue mir ein Foto von Nina an, damit
ich sie erkenne. Ninas Motto auf Facebook lautet: »Genie den Augenblick,
denn der Augenblick ist dein Leben«, und sie strahlt mir auf dem Screen
entgegen. Der Zug fihrt in den Bahnhof ein. Die zwei Backpacker_innen
neben mir stiirmen bereits zur Tiir.

1 Ein Binderistein dhnlich wie ein Tanktop geschnittenes Kleidungsstiick, das den Brust-
korb abbindet, um ihn flacher wirken zu lassen.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

13


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Th

Care trans_formieren

Auf dem Bahnsteig sehe ich Nina sofort. Sie ist grof}, hat lange blonde
Haare und tragt eine knallrote Jacke. Sie lauft zielgerichtet auf mich zu. Zur
Begrifiung geben wir uns drei Kiisschen. Im Hintergrund ragt der Hausberg
in den Himmel. Auf seiner Spitze glitzert der Schnee. Die bunten Schirme
der Gleitschirmspringer sind als Konfetti am Himmel zu sehen. »Wow, ist es
hier schong, sage ich, und sie strahlt. »]a, das ist meine Heimat hier. Andere
kommen hierher in den Urlaub.«

»Wo wollen wir das Interview fithren?«, frage ich, und sie hat sofort eine
Idee. Vorbei an Hostels, gehobenen Hotels und Restaurants machen wir
uns auf den Weg zum Supermarkt, um uns fiir das Interview mit Essen zu
versorgen. »Letzten Monat war es hart mit der Sozialhilfe, ich hatte gar
nichts mehr zu essen«, erzdhlt mir Nina, wahrend ich auf die teuren Preise
des Supermarkt-Buffets blicke. Mein Angebot, sie einzuladen, lehnt sie ab.
Nachdem ich mir einen tberteuerten Salat gekauft habe und Nina sich
ein Stiick Kuchen, folge ich ihr einen Weg am Fluss entlang. Immer wieder
kommen uns Familien in Wanderausriistung entgegen. Es ist ein warmer
Apriltag. Ich merke, dass ab und an Personen Nina mustern.

Nach einer Viertelstunde kommen wir an ihrer Lieblingsbank an. Im
Hintergrund das Rauschen der schnell fliefienden Aare. Ich stelle das Auf-
nahmegerit unter die Bank. »Worum geht es noch mal?«, fragt Nina. Ich
erzdhle ihr, dass ich zu Unterstiitzung und Freund_innenschaft zwischen
trans Menschen forsche. »Da wirst du von mir aber eine ganz andere Ce-
schichte horen«, betont sie. »Ich gehe seit eh und je meinen eigenen Weg.«
Ich bitte sie, sich vorzustellen. »Ich bin die Nina, komme aus den Bergen
von Unterseen und bin 41 Jahre alt.«

Ich frage sie, inwieweit sich ihr Leben nach ihrem Coming-out vor vier Jahren
verandert hat. Sie erzdhlt: »Eigentlich ist es fast wie vorher, nur dass die
Freundschaften auseinandergegangen sind. Wir hatten hier eine Clique,
mit der Trennung ist alles auseinandergebrochen. Das ist weg. Ein guter
Freund ist mir geblieben.« Sie atmet tief ein und flgt hinzu: »Als ich mit
der Transition angefangen habe, bin ich natirlich iberglicklich gewesen
und ein bisschen ausgeflippt. [..] Die wussten ja nie was, auch mein Vater
wusste nie was.« Nur Ninas Exfreundin wusste bereits, dass Nina einen
»Hang zu Frauenkleidern hatte«. Jene allerdings hatte ihr verboten, sie 6fter
als einmal im Monat zu tragen. Nach ihrem Coming-out schamte sich ihre
Exfreundin fiir sie. »Das haben sie alle«, sagt Nina. Sie hatten Angst, mit ihr
auf der Strafle gesehen zu werden.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Trans Prekaritat, Klasse und Care

Nina fligt hinzu: »Was ich heute natirlich nicht mehr habe im Vergleich
zu damals, ist ein Job. Den habe ich auch verloren.« lhr Chef sagte: »Du
kannst hier weiterarbeiten, aber nicht als Frau.« Dabei war er eigentlich
ein Freund und Nina seine erste Mitarbeiterin. Wegen »Transsexualitit«
kiindigen durfte er ihr nicht, also gab er andere Griinde an. Nina hatte im
Sonderfahrzeugbau gearbeitet, Polizeiautos gebaut. Ihr Chef hatte wohl
Angst um seinen Ruf. »Ich habe ihm immer wieder gesagt, es gibt hier in
der Schweiz auch trans Menschen bei der Polizei. Aber er hat ein Problem
damit.«

Vor ihrem Coming-out (iberwies Ninas Hausarzt sie wegen psychosomati-
scher Magen- und Rickenschmerzen zu einem Psychologen: »Ich wusste
selbst nicht genau, was los ist. Ich hatte ja dieses heimliche Ding, dachte
aber, es sind andere Sachen, die mir so zusetzen.« In der ersten Therapiesit-
zung duflerte sie die Vermutung, dass es ihr schlecht gehe, weil ihre Mutter
frith gestorben und weil sie bei der Arbeit unzufrieden sei. Sie erinnert sich:
»Aber dann antwortete er: >Ja, das geht allen so, mal mehr, mal weniger.c
[..] — Oh scheifde, was mache ich hier, er kann mir auch nicht helfen.« Ihr
wird klar: »Es kann nur noch das heimliche Ding sein. Und als ich ihm das
zaghaft gesagt habe, ist schon nach dieser Sitzung eine riesige Last abge-
fallen. Ich konnte es endlich mal jemandem sagen.« Nach einer langeren
Schweigepause resiimiert sie: »Heute im Vergleich zu damals [..] ich bin
grundsatzlich sicher gliicklicher. Ich kann das sein, was ich bin, und muss
nichts verheimlichen. Ich bin frei.«

Nina ist nun seit vier Jahren aufJobsuche. Heute ist ihr klar: »Ich m&chte gar
nicht mehr das machen, was ich vorher gemacht habe. Das sagt mir nichts
mehr.« Sie bewirbt sich zwar noch in diesem Bereich, will aber langfristig
eine andere Richtung einschlagen. Lachend erklart sie mir: »Ich will mich
selbststindig machen. Ich gehe putzen. Ich habe schon ein, zwei Vertrage
und schaue weiter. Aber ich will nicht nur putzen, ich will auch andere
Dienstleistungen anbieten. Und ich schaue auch nach Teilzeitjobs, Verkauf,
was mich gerade anspricht. Oder auch Fahrerin, Kategorie B, Lieferwagen.
Aber das Mechanische, das sagt mir nichts mehr. Und das ist auch schwierig:
In welcher Garderobe gehst du dich da umziehen? Und vielleicht haben die
was dagegen? Obschon, man soll ja nicht immer alles negativ malen, weifst
du, ich habe nichts mehr zu verbergen. Mir ist es egal, in welche Garderobe
ich gehe. Sie haben die Probleme. In der Schweiz sagen die Leute: >Toll, wie
mutig du bist¢, aber wenn es dann um eine Anstellung geht, ist es doch
nicht so.« Nina betont, dass es anderen trans Frauen dhnlich geht: »Die

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

75


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Care trans_formieren

einen haben ihren Job verloren, die anderen hatten schon zuvor keinen.«
Insbesondere trans Frauen, die nicht passen®, haben es schwer auf dem Ar-
beitsmarkt: »Diese trans Menschen haben es schwerer als die unsichtbaren,
weil es ja doch wieder um das AuRerliche geht. [..] Also mir ist auch klar,
dass man mir das ansieht. Aber ich habe da kein Problem mit. Mich kennen
viele Leute hier. Uberall kennen mich die Leute ein bisschen, mehr oder
weniger.«

Nina schaut mich an: »Jedenfalls habe ich diesen Job dort nicht mehr, meine
Exfreundin nicht mehr, aber mein Ex-Chef hat jetzt meine Exfreundin.« Ich
schaue sie entsetzt an. »Ach du ScheifRe«, rutscht mir heraus. Sie beschwich-
tigt mich und betont, dass sie nicht mehr wiitend sei. Nach einer lingeren
Schweigepause schaut sie mich an und sagt: »Es ist so schon, wenn du frei
sein kannst, hier auf diesem Bankle hocken, mit dir quatschen, und nicht
die ganze Zeit denkst: Sieht mich jemand, sieht mich jemand?«

Nina erzdhlt mir, dass sie mit anderen trans Personen nicht viel zu tun
habe. Vor ihrem Coming-out lernte sie allerdings eine andere trans Frau
kennen: »Wir sind den Weg ein bisschen zusammen gegangen. Sie wusste
schon Bescheid.« Nina erzdhlt: »Wir sind mal zu zweit nach Ziirich zu
Trans-Hilfe gegangen, aber ja [...], wir wussten alles, wir brauchten nichts.«
Nina ist noch Mitglied, kann aber ihren Beitrag nicht bezahlen. Sie hat
damals den Rechtsdienst in Anspruch genommen, als sie unsicher war, ob
ihr Psychologe sie weiterhin unterstiitzen und ihr das Gutachten fiir die
Hormonbehandlung ausstellen wiirde.

Aktuell begleitet Nina einen trans Jungen im Nachbardorf. Sie fahrt ihn zu
seinen Terminen bei Arzt_innen und Psycholog_innen und trifft ihn regel-
maRig. Ihr Therapeut hat sie darauf angesprochen, sie gefragt, ob sie das
ibernehmen kénne. Nina sagt: »Das ist ehrenamtlich, aber ich habe einen
100-Franken-Coop-Gutschein bekommen. Genau im richtigen Moment. Ich
habe nicht damit gerechnet, ich habe ja nichts verlangt. Ich kann dann
auf dem Sozialamt sagen, ich arbeite ehrenamtlich. Also ich mache nicht

Der Begriff »Passing« kommt aus dem Englischen und bedeutet »als ... durchgehen«.
Aus einer heteronormativitatskritischen Perspektive kann »Passing« verstanden wer-
den als in dem Ausdruck der eigenen Geschlechtsidentitit anerkannt zu werden. Die
Geschlechtskritische » Passing «gruppe des Vereins TransInterQueer e. V. schreibt: »Wir wol-
len uns nicht an-passen. Wir wollen unseren Identitaten entsprechend leben. Dabei
geht es uns nicht darum, als stereotype >Mdnner< oder sFrauen< zu passen.« (Transln-
terQueero.].).

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Trans Prekaritat, Klasse und Care

gar nichts.« Ich frage kritisch nach der unbezahlten Arbeit, fiir die sie ihr
Therapeut einspannt. Nina betont: »Ich wiirde es auch fiir einen anderen
Menschen tun, wenn ich jemandem helfen kann, mache ich es gern.«

Der wichtigste Ort fiir Nina ist nun ein BDSM-Club in der Nihe von Ziirich.
Sie erzdhlt: »Ich habe mit der Kollegin einen Ort gesucht, wo wir hinkénnen
und so sein kénnen, wie wir sind. Und dann sind wir auf diese Party in
Zlrich gestofien. Diese Fetisch-Party. Das war wunderbar, dort habe ich
Selbstvertrauen gewonnen. Dort sind Menschen, die dich akzeptieren. Und
wenn du dort an die richtigen Menschen geritst, kannst du das passend
zusammensetzen. Also ich bin schon am Aufbauen meines Netzes und des-
halb ist mir diese Party so wichtig. Ich habe alle Leute dort kennengelernt,
und es baut sich fast alles darauf auf.«

Nina sagt zu mir: »Weifst du, ich habe eh die Berge und die Natur, und
das ist das Grofite, was ich habe.« Ich antworte: »Ja, du hast auf jeden Fall
den schonsten Wohnort, den ich je gesehen habe.« Sie fahrt fort: »Darum
komm ich ja nicht weg hier. Ich hatte auch mal eine Phase: Ich will weg, ihr
kénnt mich mal hier. Aber dann kam wieder die Phase: Ich zeig es allen.
Und ich kann hier nicht weg. Wenn ich hier weggehe, dann fehlt mir was.
Es ist nicht ausgeschlossen, wegzuziehen, aber dann miisste etwas Grofes
sein. Ich gehe zu einem Herren putzen, der in Zurich lebt. Das ist ein weiter
Arbeitsweg fiir drei Stunden Putzen. Aber ich mach das lieber so, als nach
Zlrich zu ziehen und mir das Ding dort aufzubauen. Ich will hier wohnen —
und in Amerika hattest du grofiere Arbeitswege! Weifst du, ich bin hier auf
die Welt gekommen, und ich will auch hier wieder gehen. Klar gibt es auch
andere schone Orte auf dieser Welt. Aber ich habe nicht das Geld, und ich
konnte nicht weg hier.«

Ich frage Nina, was sie sich von den trans Organisationen in der Schweiz
wiinsche. Sie sagt bestimmt: »Nein, ich glaube, da gibt es sich gar nichts zu
wiinschen, denn sie machen ihre Arbeit. Ich finde gut, dass es Menschen
gibt, die sich fir Gerechtigkeit einsetzen. Es ist gut, dass das Thema Trans
so auch in die Offentlichkeit kommt, weil: bevor ich geoutet war, kannte ich
das auch nicht. Ich kannte keine Person.« Von urbanem trans Aktivismus
distanziertsich Nina eher:»Man muss nicht etwas zu stark forcieren. Es kann
auch belastigend wirken, wenn es zu viel ist. Aber die machen sicher gute
Arbeit, und es ist nicht meine Aufgabe, das machen sie.« Spater wird mir
klarer, wovon sich Nina abgrenzt. Sie sagt: »Da gibt es die trans Menschen,
die sich so extrem anziehen. Ein bisschen nuttig. Es ist ein Unterschied:
lindlich — stadtisch. Wenn du dich landlich so anziehst ... Jeder soll sich so

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

71


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Care trans_formieren

anziehen, wie er will, aber wenn du so provozierst, musst du mit Reaktionen
rechnen.« Nina betont, dass auch sie ihren aktivistischen Beitrag leistet:
»Ich bin offen, transparent und verstecke mich nicht. Ich trage meinen
kleinen Beitrag dazu bei, so wie ich einfach bin.« Sie erzidhlt mir, dass eine
ehemalige Schulfreundin sie angeschrieben hat, auf Facebook: »Sie findet
es gut, dass es auch hier Paradiesvogel gibt, in dieser eintonigen 6den Welt
hier; dieser konservativen Welt. In den Stidten féllst du nicht auf, da kennen
die Leute das eher. Hier schaut schnell mal jemand. In der Stadt, da gibt es
alle Volker und Paradiesvogel.« Nina lacht mich an und sagt: »Ich mache
hier einfach meinen kleinen Beitrag im Berner Oberland.«

Ich frage Nina: »Und wenn du in die Zukunft denkst, wo siehst du dich da so
in zehn Jahren?« Nina betont, dass sie eigentlich nicht so weit schaue. »Aber
ich frage mich manchmal, wie ich in zehn Jahren aussehe. Und es wire gut,
wenn ich spatestens in zehn Jahren auf meinen eigenen Beinen stehen und
mein Leben selbst finanzieren kann. Aber das sollte eigentlich schon vorher
geschehen.«

Nach dem eigentlichen Interview machen Nina und ich eine Wanderung
entlang der Aare. Nach einer guten Stunde machen wir eine Pause bei
einem Restaurant direkt am See. Sie bestellt sich einen Kaffee mit Schnaps,
und wir stoflen auf unsere Begegnung an. Auf dem Rickweg zeigt mir Nina
das Haus, in dem sie aufgewachsen ist, und das Haus ihres Vaters und
das ihres Bruders. Sie fragt, ob ich noch einen Kaffee bei ihr trinken will.
»Gerng, sage ich. Auf dem Tisch in Ninas Dachgeschosswohnung steht ein
eingerahmtes Bild ihrer Exfreundin, von getrockneten Bliiten umrandet.
Die beiden hatten hier zusammen gewohnt. Wir schweigen eine Weile. Sie
erzdhlt mir, dass die Miete sehr teuer sei, und fragt mich, wovon ich lebe.
Ich erzéhle ihr, dass ich ein Stipendium der Rosa-Luxemburg-Stiftung be-
kommen hitte, die Hohe aber fiir die Schweiz sehr gering sei. »Aber du hast
viel mehr als ich«, sagt sie und erldutert mir ihre monatlichen Ausgaben.
Insbesondere die hohe Miete fiir die Wohnung, die sie nun allein stemmen
muss, stellt fiir sie eine finanzielle Herausforderung dar. Gegen 18 Uhr bringt
Nina mich zuriick zum Bahnhof. Wir verabschieden uns mit drei Kiisschen
auf die Wange, und ich verspreche, wieder einmal vorbeizukommen 3

Nina warnte mich bereits in ihrem ersten Satz, »dass sie mir eine ganz an-
dere Geschichte erzihlen wird«. Offenbar méchte sie mir keine romantische

Das Interview fiihrte ich im April 2018.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Trans Prekaritat, Klasse und Care

Geschichte von Freund_innenschaft und Sorge-Netzwerken unter trans Per-
sonen erzihlen. Wihrend viele trans Aktivist_innen in stidtischen Riumen
ihre eigenen queeren Wahlfamilien aufbauen, ist dies nicht Ninas Ziel; sie
sieht sich als eine Person, die schon immer ihren eigenen Weg gegangen ist.
Wie erlebt Nina Prekaritit, und welche Dimensionen spielen dabei eine Rolle?

Da Nina nach ihrem Coming-out von ihrem Arbeitgeber gekiindigt wor-
den ist und ihr soziales Netzwerk den Kontakt abgebrochen hat, befindet sie
sich in einer sozial und 6konomisch prekiren Situation; zudem ist ihre Wohn-
situation unsicher. Wie Nina leben und arbeiten viele trans Personen unter
prekiren Bedingungen. In Europa ist ein Grofteil von ihnen Teil des »queeren
Prekariats« (Hollibaugh/Weiss 2015). Was macht das Leben von trans Men-
schen prekir? Viele trans Personen sind von Armut, unsicheren Beschifti-
gungsverhiltnissen und Erwerbslosigkeit betroffen. Ihr Lebensalltag ist hiu-
fig durch dauerhafte Unsicherheit, intensive Ausbeutung, eine mangelhaf-
te Gesundheitsversorgung, das Fehlen existenzsichernder Renten und eine
prekire Wohnsituation geprigt (Becker 2018). Der Arbeitsmarkt ist ebenso
wie andere gesellschaftliche Institutionen von Normen der Zweigeschlecht-
lichkeit durchzogen. Viele trans Personen verlieren wie Nina ihren Job nach
ihrem trans Coming-out (Fuchs u.a. 2012: 126). In der EU sind iiber 30 Pro-
zent aller trans Personen erwerbslos (Franzen/Sauer 2010). Die Verschrin-
kung von alltiglicher Diskriminierung, pathologisierenden Transitionsver-
fahren und 6konomischer Unsicherheit fithrt zudem dazu, dass viele trans
Menschen unter psychischen Belastungen leiden. Sie landen hiufig in pre-
kiren Teilzeitbeschiftigungen oder sind von Erwerbslosigkeit betroffen. Die
Mehrheit der trans Beschiftigten finanziert den eigenen Lebensunterhalt mit
informeller Arbeit oder geringen Lohnen, die keine Existenzsicherung im Al-
ter oder bei Krankheit zulassen (Becker 2018). Zudem sind viele trans Per-
sonen im Bildungssystem benachteiligt. Das Schulsystem ist von Cisnorma-
tivitit durchzogen, was die hohe Quote an Schulabbriichen unter trans Ju-
gendlichen erklirt und den Zugang zu Bildungsabschliissen erschwert (Fiitty
2017: 123). Nina spricht an, dass nicht alle trans Personen gleichermafRen von
Prekaritat betroffen sind. Insbesondere beriihre sie trans weibliche Personen.
Dies macht deutlich, dass trans Prekaritit aus einer intersektionalen Perspek-
tive betrachtet werden muss, die zum Beispiel die Verschrinkung von trans
Feindlichkeit, Sexismus und bodyistischen Schéonheitsidealen beriicksichtigt.

Nina erlebt Prekaritit jedoch auch auf einer sozialen und geschlechtli-
chen Ebene: durch fehlende soziale Ressourcen und durch Transfeindlichkeit
in ihrem sozialen Umfeld. Ihre vorherigen Sorge-Netzwerke stehen ihr nach

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

79


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Care trans_formieren

ihrem Coming-out grofitenteils nicht mehr zur Verfiigung. Immer wieder
wird ihre Zerrissenheit zwischen dem Wunsch, ihre transfeindliche Umge-
bung zu verlassen, und der Verbundenheit mit ihrem Geburtsort deutlich;
die Anbindung an trans Netzwerke durch einen Umzug in eine Stadt hat da-
bei nicht oberste Prioritit fiir sie. Nina identifiziert sich mit ihrem Wohn-
ort. Immer wieder jedoch wird sie gefragt, warum sie nicht in die nichste
Stadt ziehe. Jack Halberstam verwendet den Begriff Metronormativitit, um
eine queere »Besessenheit mit urbanen Kontexten« zu beschreiben, die er in
LSBTIQ-Subkulturen beobachtet (Halberstam 2005: 271). Zudem kritisiert er
die Konstruktion queerer Identitit als etwas Grof3stidtisches, wihrend zu-
gleich das lindliche queere Leben als eint6nig und einschrinkend abgewertet
werde (ebd.). Jack Halberstam betont: »Rural and small-town queer life is gen-
erally mythologized by urban queers as sad and lonely, or else rural queers
might be thought of as »stuck« in a place that they would leave if they only
could« (ebd.: 36). Die Grof’stadt gelte in queeren normativen Erzihlungen
hiufig als derjenige Ort, der es ermégliche, ein Coming-out zu durchlaufen
und danach sicher und offen zu leben und eigene soziale Netzwerke aufzu-
bauen (ebd.). Im Gegensatz dazu werde der lindliche Raum als risikoreicher
Raum konstruiert, in dem queere Menschen Anfeindungen ausgesetzt und
bedroht sowie einsam und isoliert seien (ebd.). Auch Nina bezieht sich auf
diese Dichotomie zwischen Grof3stadt und Land und betont immer wieder,
dass ihre Erfahrungen von jenen stidtisch lebender trans Personen abwei-
che. Dabei ist sie sich sicher, dass sie nicht wegziehen méchte. Sie sieht ihre
Zukunft nicht in der Stadt.

Jack Halberstam beschreibt die Verbindung von Urbanitit, Queerness und
Klasse: »Affluent gay populations are often described as part of a »creative
class« that enhances a city’s cultural life and cultural capital, and this class
of gays are then cast in opposition to the small-town family life and values
of midwestern Americans.« (Halberstam 2005: 15) In Ninas Erzihlungen wird
deutlich, wie Klasse und Nicht-/Urbanitit auch in der Schweiz miteinander
verbunden sind. Generell spielt in meiner Forschung die Unterstiitzung im
prekiren Alltag (Rechtsberatung, Wohnen, Gesundheitsversorgung, emotio-
nale Unterstiitzung) eine wichtige Rolle; gerade auerhalb der Grofistidte
fehlt es jedoch oft an trans Versorgungs- und Infrastrukturen (Becker 2017).
Das Gesprach mit Nina zeigt, dass sich auch im lindlichen Raum Wege finden
lassen — in diesem Fall, indem Ninas Therapeut sie als Unterstiitzerin einbin-
det. Aber auch diese Dynamik ist als Ausdruck fehlender Infrastrukturen zu
verstehen.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Trans Prekaritat, Klasse und Care

Wie geht Nina mit ihrer prekiren Situation um? Sie entwickelt neue
Ressourcen und erschliefdt sich neue soziale Riume. Ein wichtiger Ort ist
der BDSM-Club, in dem sie Selbstvertrauen gewinnen kann, angenommen
wird und sich vernetzen kann; auch kann sie dort erste Schritte in Rich-
tung Selbststindigkeit gehen. Im Gegensatz dazu ist ihr Leben im Dorf
nach ihrem Coming-out durch grofie 6konomische Unsicherheit und eine
weitgreifende Nicht-Verbindung geprigt. Nina hat die gewohnten Pfade
ihres Dorfes und einer heteronormativen Gesellschaft verlassen und dadurch
auch ihre bisherigen Sorgeverbindungen und Freund_innenschaften, ihre
Lohnarbeit und ihre Paarbeziehung verloren. Gleichzeitig bedeutet der Ver-
lust dieser sozialen Beziehungen fiir sie Freiheit und dass sie nichts mehr
verheimlichen muss. Die Transition bedeutet fiir sie trotz dkonomischer und
sozialer Prekaritat auch geschlechtliche Selbstbestimmung und den Aufbau
neuer Netzwerke und das Erkunden neuer Riume.

Nach ihrem Coming-out verspiirt Nina also auch Freiheit, verbunden mit
dem Beginn einer neuen Lebensphase, in der sie sich beruflich umorientieren
mochte — und muss. Precarias a la Deriva beschreiben ebenso wie Nina das
Erleben von Prekaritit als ambivalent:

»Wir sind prekarisiert. Das bedeutet ein paar gute Dinge (die Akkumu-
lierung unterschiedlichen Wissens und von verschiedenen Fihigkeiten
und Kompetenzen durch eine stindig sich neu konstituierende Arbeit
und Lebenserfahrung) und eine Menge negativer Dinge (Verletzlichkeit,
Unsicherheit, Armut, soziale Gefahrdung).« (Precarias a la Deriva 2004:0.S.)

Selbststindig zu arbeiten bedeutet fiir Nina geschlechtliche Selbstbe-
stimmung, selbst wenn sie unter prekiren 6konomischen Bedingungen
stattfindet. Wihrend sie auf dem zweigeschlechtlich organisierten Arbeits-
markt von Diskriminierung betroffen ist und ihr deshalb der Zugang dazu
verwehrt bleibt, ermdglicht ihr der informelle Care-Bereich, die Sozialhilfe
aufzustocken. Die Mehrzahl ihrer Jobs findet sie iiber den Fetisch-Club, den
sie regelmidfig besucht. Dort begann sie zu putzen, wodurch sie keinen Club-
Eintritt bezahlen musste, den sie sich nimlich nicht hitte leisten kénnen.
Obwohl ihre Jobs als Reinigungskraft ihr wenig finanzielle Sicherheit bieten,
sind sie fiir Nina von grofer Bedeutung. Sie erzihlt mir tiber Facebook
regelmiRig begeistert von neuen Kund_innen. Wichtig ist ihr aufierdem die
ehrenamtliche Begleitung eines trans Jungen im Nebendorf, da sie dadurch
soziale Anerkennung und Einkaufsgutscheine bekommt. Sie hofft sich mit-

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Care trans_formieren

hilfe sozialer Beziehungen einen Weg aus der Erwerbslosigkeit bahnen zu
konnen.

Wie hingen fiir Nina Firsorge und Arbeitsverhiltnisse mit Fragen
geschlechtlicher Anerkennung zusammen? Lohnarbeit erfillt auch soziale
Funktionen im Leben von Menschen, insbesondere bietet sie die Moglichkeit,
Bestitigung zu finden (Weeks 2011: 38). Fir Nina bedeutet ihre Berufsti-
tigkeit geschlechtliche, sexuelle und soziale Anerkennung, die ihr in ihrem
Dorf verwehrt wird. Dabei haben sich ihre Berufsperspektiven im Zuge ihrer
Transition verindert. Lia Becker betont, dass viele trans Frauen nach ihrer
Transition versuchten, in Bereichen Lohnarbeit zu finden,

»in denen die Gender-Performance nicht so stark mit Disziplinierung und
Diskriminierung verbunden ist, zum Beispiel im Handel, in der Logistik und
Pflege oder in untergeordneten Positionen in der Medien- und Kulturbran-
che. Auch die Pink-Economy mit ihren Jobs im Kultursektor, in der Gastro-
nomie oder in der Solo-Selbststindigkeit bedeutet oft relativ niedrige Ein-
kommen und geringe soziale Absicherung.« (Becker 2017: 0.S.)

Ninas Strategie, um vom Sozialamt unabhingig zu werden, ist, sich mit Rei-
nigungsarbeit in Privathaushalten und Gewerberdumen selbststindig zu ma-
chen. Aktuell arbeitet sie vor allem fiir Personen, die sie im Fetisch-Club ken-
nengelernt hat. Teilweise ist diese Titigkeit auch im Bereich der Sexarbeit zu
verorten, da sie von einigen Kund_innen gebeten wird, in BDSM-Outfits zu
arbeiten.

Ninas selbststindige Titigkeiten ermoglichen ihr, Geld zur Sozialhilfe da-
zuzuverdienen und, da es sich um weiblich konnotierte Arbeitsbereiche han-
delt, in ihrer Geschlechtsidentitit anerkannt zu werden. Ist Prekaritit hier
eine Bedingung fiir ihre Anerkennung? Nina arbeitet nun in einem femini-
sierten Care-Bereich, der wenig 6konomische Sicherheit bietet, dafiir aber
die Moglichkeit, geoutet als trans Frau zu arbeiten. Lohnarbeitskontexte sind
hiufig von heteronormativen Skripten geprigt und eine Abweichung von die-
sen fithrt zu Ausschliisssen (Wagels 2013; Frohn 2014; Woltersdorff 2015). Die
geschlechterspezifische Arbeitsteilung im Kapitalismus und der marginale
Status von trans Personen innerhalb von LSBTIQ-Riumen spiegeln sich auch
in Ninas Position in einem gegenderten und gendernormativen Arbeitsmarkt
wider. Nina selbst re_produziert geschlechtliche und klassenspezifische Nor-
mierungen, wenn sie sich beispielsweise von trans Frauen abgrenzt, die »zu
nuttig angezogen« seien. Ihr ist es wichtig, nicht als Person angesehen zu
werden, die Sozialleistungen in Anspruch nimmt, aber »nichts tut«. Sabine

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Trans Prekaritat, Klasse und Care

Hark und Susanne Vélker (2010) betonen, dass das Konzept des fordernden
und fordernden Sozialstaates die »Schuld« erhdhe, sich subjektiv zu veraus-
gaben, um nicht in die Gruppe der »unwiirdigen Armen« zu fallen. Auch bei
Nina wird deutlich, dass sie versucht dem klassistischen Stigma der Faulheit
zu entgehen, indem sie ihre eigene Produktivitit betont.

In Ninas Erzahlung zeigt sich deutlich ein Anerkennungsdilemma, in-
sofern sie materielle gegen symbolische Anerkennung eintauscht. Ich frage
mich, warum Nina ihre neu gewonnene Freiheit in dem Mafe betont - trotz
ihrer sehr prekiren Lebens- und Arbeitsbedingungen. Ich verstehe diese Er-
zihlung der Freiheit und Flexibilitit durch Prekarisierung als eine Riickerobe-
rung von Handlungsfihigkeit und einen Umgang mit Prekaritit. Deutlich
wird auferdem die Verschrinkung von Diskriminierungserfahrungen auf-
grund von Klassismus und Transfeindlichkeit, die dazu fithrt, dass Nina nicht
die gleichen Freiheitserfahrungen macht wie wohlhabende trans Personen.

3.2 »Trans war fiir mich ein Ausstieg.«
Als erwerbslose nicht-bindre Person Care organisieren

Heute bin ich in K&ln, um Madeleine zu interviewen, eine nicht-binire
Aktivistin, die ich bei einem trans Vernetzungstreffen kennengelernt habe.
Madeleine begriifst mich vor der Tiir des etwas in die Jahre gekommenen
Hausprojektes. Die Farbe blattert von der Fassade, der Flur ist vollgestellt
mit Kisten voller Demoplakate. In ihrem Zimmer wandern meine Augen
von einer DDR-Fahne und noch mehr Demoplakaten an den Winden zu
einer Bibel auf der Fensterbank. Madeleine stellt sich mit den Worten vor:
»Ich bin Madeleine, ich bin 52 Jahre alt, komme urspriinglich aus Thiirin-
gen und wohne jetzt seit etwa dreieinhalb Jahren in KélIn. Ich bin damals
hierhergekommen, weil ich frei leben wollte in meiner Transidentitat.
Das ist in meiner Heimat nur schwer maéglich, schon aufgrund der ganzen
Rechtstendenz, die wir dort zu spiren haben.«

Madeleine bezeichnet den Umzug nicht als Neustart, sondern als Ausstieg:
»Beruflich mach ich schon lange nichts mehr. Ich bin langzeitarbeitslos und
auf dem Weg in die Sozialrente. Ich stehe vor einem groflen Fragezeichen.
Die Menschen definieren sich heute hauptsachlich tiber den Beruf. Ich muss
jeden Morgen sehen, wie ich meinen Tag gestalte. Praktisch ist jeder Tag fiir
mich eine neue Herausforderung.« Sie ist zudem chronisch krank und muss
deshalb auf ihre Grenzen achten.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

83


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Care trans_formieren

Madeleine ist gleichzeitig in verschiedenen ehrenamtlichen Projekten
engagiert und erscheint mir sehr aktiv. Sie schreibt einen Roman, den sie
online veréffentlicht, und istin verschiedenen trans Gruppen. Das Schreiben
ist fiir sie das Wichtigste: »Das ist fiir mich eine Lebensaufgabe geworden,
obwohl ich nicht weif}, was da jemals draus wird oder ob da tberhaupt
irgendwas draus werden kann. Aber es ist fiir mich eine Lebensmotivation,
einfach etwas Sinnvolles zu machen. Uberhaupt einen Sinn zu finden — mit
meinen Krankheiten und dem ganzen Umfeld. Also da ist man sehr schnell
abgestumpft und dem versuche ich mich dadurch zu entziehen, indem ich
mir Fantasiewelten aufbaue, in die ich auch fliichten kann.« Sie ist auf der
Suche nach Gemeinschaft und erzahlt mir, dass sie ilberlegt, in ein queeres
Landprojekt zu ziehen.

Madeleine stort, dass in trans Radumen so viel liber Lohnarbeit gesprochen
wird. Sie beobachtet: »Unter trans Leuten ist es so, dass viele stark das
Bediirfnis haben, sich beruflich zu beweisen. Weil sie damit sagen: >Wir
sind nicht schwach. Wir kénnen was schaffen.< Die versuchen, sich iiber
beruflichen Status eine Position zu erarbeiten, in der sie anerkannt werden.
Frither konnte man als trans Person, hauptsachlich natiirlich als trans Frau,
nur in Schuhgeschéften oder in der Prostitution arbeiten. Mehr gab es da
gar nicht. Und heute versuchen sie iiber den Beruf zu sagen: sWir kénnen
auch was.< — Aber viel siehst du ja nicht. Wo siehst du schon trans Leute
in renommierten Berufen? Schon gar nicht Leute, die nicht operiert sind
oder die nicht-bindr leben. Wo ist die_der offen lebende trans Lehrer _in,
Richter_in, Pfarrer_in, Ingenieur_in, Professor_in?« Dieser Ausschluss aus
dem Arbeitsmarkt fithre nach Madeleines Meinung dazu, dass viele trans
Personen, vor allem trans Frauen, sich nicht outeten: »Deshalb sind viele,
wie ich sie immer bezeichne, Freizeit-Trans, die tagsiiber in ihrem Beruf im
angestammten Geschlecht arbeiten, und wenn sie nach Hause kommen,
ziehen sie sich um.«

Madeleine fillt auf, dass die meisten Personen, die sie aus trans Riumen
kennt, Akademiker_innen sind. Sie sagt: »Wenn du Abitur in der Tasche
hast als junger trans Mensch und sagst: >Ich mach jetzt was aus meinem
Leben, trotzdem, gehe an eine Universitit in eine grofere Stadt, da finde
ich Gleichgesinnte, Initiativen und Vereine, was mir hilft und wo ich mich
beweisen kann.c Aber wenn du nur einen Hauptschulabschluss hast, was
willst du da machen? Da bleibst du in deinem Dorfchen hingen und in den
Strukturen. Das sehe ich auch hier in K6In. Da habe ich einige kennenge-
lernt, die im Rotlichtmilieu landen. Die nur iiber wenig Bildung verfiigen

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Trans Prekaritat, Klasse und Care

und keine Chancen haben. Da ist Bildung natirlich wichtig, um sich eine
Position zu erarbeiten, um im Leben auch zu bestehen.« Madeleine selbst
hatte in der DDR angefangen, Theologie zu studieren, aber das Studium
abgebrochen. Sie beschreibt, dass nicht-akademische trans Personen aktiv
aus trans Raumen ausgeschlossen wiirden: »Die Art, wie dort gesprochen
wird, ist teilweise hochgeschraubt. Man setzt voraus, dass die Leute auf
einer Uni waren und sich da schon in Gruppen engagiert haben.«
Madeleine stellt fest, dass ein spates Coming-out etwas anderes bedeutet,
als sich als junger Mensch zu outen: »Trans im Alter ist sehr schwierig. Je
jinger die Leute sind, wenn sie sich outen, desto besser. Ich habe so richtig
angefangen, dauerhaft trans zu leben mit 49, als ich hierhergezogen bin.
Und ich merke, dass das schwer ist, das alles noch nachzuholen. Da droht
immer — das habe ich bei Leuten auch gesehen — der Riickfall. Sie sagen,
wir lassen es lieber doch bleiben und gehen wieder in die andere Identitit
zuriick, weil es einfach zu schwer ist.« Da sie in trans Rdumen oft eine der
wenigen Alteren ist, versucht Madeleine seit einigen Monaten eine trans
Gruppe 50+ aufzubauen: fiir dltere trans Personen, die nicht von der einen
Gender-Schublade in die andere wechseln wollen. Das Vorhaben gestalte
sich allerdings schwierig. »Warum?«, frage ich sie. Sie sagt, dass viele dltere
trans Leute in ihrem Verstindnis von trans etwas eingeschrankt seien;
auflerdem sei es schwierig, trans im Alter zu leben, da ein Passing oft nicht
mehr moglich sei.

Nach ihrem spaten Coming-out nimmt Madeleine ihre eigene Zukunft als
unsicher wahr. Zudem hat sie mit chronischen Krankheiten zu kdmpfen,
deswegen hat sie haufig wenig Energie.

Madeleine kaimpft gegen Transnormativitat. Oft begegnet sie dem Stereo-
typ, Personen seien nur richtig trans, wenn sie eine genitalangleichende
OP hinter sich haben. Madeleine erzihlt, in den Selbsthilfegruppen gebe
es oft nur »den Weg zum Wunschgeschlecht und was dazwischen war, das
wird ganz schnell absolviert«. Und: »Vergangenheit ist weg, jetzt bin ich
ein vollig neuer Mensch. Ich sag mal von einer Schublade in die andere.«
Fir Madeleine gibt es hingegen viele Moglichkeiten, trans zu leben. Fiir sie
bedeutet trans: »Ich bewege mich in eine andere Richtung, oder ich fithle
mich hier nicht beheimatet und strebe halt eine neue Existenz an.« Nach
der Cesetzesanderung 2011, die es moglich macht, den Personenstand ohne
Zwangssterilisierung zu dndern, beantragte sie die Personenstandsidnde-
rung.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

85


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Care trans_formieren

Ein bedeutender Moment war fiir sie die Griindung des Bundesverbandes
Trans. Sie ist Grindungsmitglied und freut sich iiber die zunehmende Hand-
lungsfahigkeit der trans Bewegung. Madeleine mochte Gemeinschafts-
raume fir und von trans Personen aufbauen, um das Selbstbewusstsein
zu starken und Selbstfindung zu beférdern: Trans Menschen missten sich
gegenseitig Anerkennung spenden, da dies gesellschaftlich, auch in quee-
ren Rdumen, oft nicht gegeben sei. Madeleine selbst wird regelmafiig aus
lesbischen Raumen ausgeschlossen, da sie dort nicht als Frau und Lesbe
anerkannt wird. Deswegen ist es fiir Madeleine wichtig, eigene Riume
aufzubauen: »Da gibt es noch andere trans Menschen.« Dieses Gefiihl der
Zugehorigkeit ist wichtig fiir Madeleine — auch wenn sie das Gefiihl der
Einsamkeit damit nicht ganz iberwinden kann.

Madeleines wichtigster trans Fiir_Sorge-Moment: ein Ritual des Ubergangs
bei einem bisexuellen Netzwerktreffen im queeren Tagungsort Waldschloss-
chen. Mit leuchtenden Augen erinnert sie sich: »Ich bin da im Oktober 2006
noch in mannlicher Identitat zu dieser Party angereist. Ich hatte allerdings
vorher schon einige per Mail informiert, weil ich Hilfe brauchte fiir mein
Vorhaben. Einige Frauen haben mich gestylt, weil ich keine Erfahrung damit
hatte. Ich war vorher nie 6ffentlich in Frauenkleidung aufgetreten. Ich habe
mich umgezogen und war natiirlich fiir einen GroRteil eine Uberraschung.
Da gibt esimmer eine kleine Er6ffnung, die habe ich ibernommen. Ich habe
mich o6ffentlich bekannt und meinen Namen gesagt. Mir war bis wenige
Stunden vor Beginn nicht klar, welchen Namen ich wihle. Urspriinglich
wollte ich Marlene, habe mich dann aber fir Madeleine entschieden. Ich
habe dann gesagt: >Ich bin jetzt Madeleine.< Dann gab es ein Glas Sekt zum
Anstoflen und einen Tanz. Ich hatte darum gebeten, dass mich ein Mann
auffordert zum Tanz, ganz konventionell. Es hat allen sehr gut gefallen. Es
sind etliche Trianen geflossen. Ich bin fiir so Rituale des Ubergangs — nicht
einfach so sang- und klanglos.« Das Waldschldsschen ist seitdem ein Ort des
Sich-Wiederfindens fiir sie.

Nach dem Interview zeigt mir Madeleine ein Fotoalbum, in dem viele
ihrer Freund_innen und andere Aktivist_innen abgelichtet sind. Sie macht
mehrere Fotos von mir und von uns beiden zusammen. »Um mich an dich
zu erinnernl«, sagt sie strahlend und umarmt mich zum Abschied fest.*

4

Das Interview fiihrte ich im September 2017.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Trans Prekaritat, Klasse und Care

Wihrend Nina von Einsamkeit berichtete, die sie auf dem Dorf erlebt, fithlt
sich Madeleine als erwerbslose trans Frau auch in der Stadt oft einsam. Der
Umzug in die Stadt war eine Befreiung fiir Madeleine, was die geschlechtliche
Selbstbestimmung betrifft. Wie Nina berichtet auch sie jedoch von Gefithlen
der Einsamkeit und Isolation, sowohl in trans Riumen als auch in ihrem sons-
tigen Umfeld.

Wie erlebt Madeleine Prekaritit, und welche Dimensionen spielen dabei
eine Rolle? Madeleine steht nach ihrem trans Coming-out mit 49 vor der Her-
ausforderung, sich einen neuen Platz in der Welt zu suchen und Fir_Sorge-
Netzwerke aufzubauen. Prekaritit erlebt sie auf einer 6konomischen Ebene,
sie bezeichnet sich als langzeiterwerbslos und auf dem Weg in die Sozialren-
te. Die 6konomische Prekaritit verschrinkt sich mit ihrer chronischen Krank-
heit. Okonomische Prekaritit ist fiir sie seit lingerer Zeit prisent, anders als
Nina beschreibt sie diese nicht als temporir. Madeleine belastet ihre Erwerbs-
losigkeit, da sie sich selbst einen Lebensinhalt schaffen und jeden Tag neu
strukturieren muss. Arbeit ist nicht nur fiir das eigene 8konomische Uberle-
ben wichtig, sondern auch fiir die soziale Position, den »sense of selfhood«
(Weeks 2011: 38) und als Form der Anerkennung. Lohnarbeit ist fir viele Men-
schen eine der wichtigsten Quellen der Subjektivitit und Identitit und eine
Moglichkeit, sich als Teil der Welt zu verstehen (ebd.). Gerade deshalb ist fiir
erwerbslose Personen wie Madeleine die Erfahrung, dass viele trans Riume
auf Erwerbsarbeit zentriert und akademisiert sind, eine Herausforderung.
Gleichzeitig ermoglicht dies Madeleine, ihre Leben auf trans Aktivismus aus-
zurichten.

Durch das Gefiihl der Nichtzugehorigkeit in vielen Riumen erlebt Made-
leine auch soziale Prekaritit. Sie ist im trans Aktivismus verortet. In klassi-
schen Selbsthilfegruppen ermiiden sie allerdings die transnormativen Wege
von A nach B; ihre Erfahrung als nicht-binire Person kommt darin nicht vor.®
In trans Riumen ist sie zudem von Klassismus betroffen.® Madeleine kri-
tisiert, dass sich viele trans/nicht-binire Personen ausschliefllich iiber ihre
Lohnarbeit identifizierten und nicht offen seien fiir trans und nicht-binire

5 Der Weg von A nach B bezeichnet hier die Vorstellung, dass trans Personen eine
Personen-und Namensdnderung anstreben sowie eine Veranderung des Hormonspie-
gels und geschlechtsangleichende Operationen.

6 Klassismus bezeichnet die Diskriminierung aufgrund von Klassenherkunft oder Klas-
senzugehorigkeit (Kemper/Weinbach 2009; Wellgraf 2013; RofShart 2016; Eilers 2018;
Seeck/Theifkl 2020).

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

87


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Care trans_formieren

Personen aus der Arbeiter_innen- oder Armutsklasse. Sie selbst richtet ihr
Leben nicht mehr auf Lohnerwerbsarbeit aus; dies fithrt zu Gefithlen der Iso-
lation, aber gleichzeitig auch zu der Freiheit, ihr Leben auf Aktivismus aus-
zurichten und trans Riume aufzubauen.

Wie kommt es zur Akademisierung von trans Riumen? Der Kulturanthro-
pologe David Valentine zeigt fiir den US-amerikanischen Raum, dass die In-
stitutionalisierung der Kategorie transgender zu einer Dominanz akademi-
scher Perspektiven in trans Riumen gefiihrt hat (Valentine 2007). Im US-
amerikanischen Raum seien durch die Verbreitung der Kategorie transgender
andere Praktiken geschlechtlicher Vielfalt unsichtbar geworden, insbesonde-
re von dkonomisch marginalisierten Personen.

Zudem ist queere Kultur oft kommodifiziert in Form von Bars, Restau-
rants, Geschiften, Cafés sowie Asthetiken und Kleiderstilen, wie der Sozio-
loge Alan Sears schreibt. Er argumentiert: »A community structured around
commodified public spaces is economically exclusive. [...] Queers with lim-
ited incomes are invisible because they cannot enter the commodified realm
of lesbian/gay visibility.« (Sears 2005: 105) LSBTIQ-Personen mit mehr ¢ko-
nomischem Kapital haben einen privilegierten Zugang zu kommerzialisier-
ten Riumen und Lebensstilen, die als »queer Communities« definiert werden
(ebd.: 93). Da Madeleine von Armut betroffen ist, sind ihre Moglichkeiten, an
dieser queeren Kultur teilzuhaben, beschrinkt.

Madeleine beschreibt sich selbst als durch Akademisierung Ausgeschlos-
sene und zugleich als intellektuell iiberlegene Person, die komplexere Modelle
und Theorien als die A-B-transnormative Einbahnstraf3e im Kopf hat. Made-
leine fordert, dass trans und queere Riume intellektuell und gesellschaftskri-
tisch wiirden, damit dort eigene Konzepte und Wissensproduktionen entwi-
ckelt werden konnten. Sie selbst schreibt an einem Roman und eignete sich
das Wissen selbst an, das sie bendtigt, um Transnormativitit zu kritisieren.
Sie plant zudem, eine Gruppe zu griinden, um anderen trans und queeren
Personen 50+ bei der Erweiterung ihres Horizontes zu helfen.

In der Art und Weise, wie Madeleine Prekaritit erlebt, verschrinken sich
Fragen der Erwerbslosigkeit, des Alters und der Krankheit; auch gesetzliche
Regelungen bestimmen mit, welche Méglichkeiten, trans zu leben, Madeleine
bereitstehen und wie Sorge organisiert werden kann. Wie geht Madeleine mit
diesen Erfahrungen der Prekaritit um? Sie versucht nicht, wie Nina einen
Ausweg in der prekiren Selbststindigkeit zu finden. Stattdessen strebt sie an,
sich dem System der Lohnarbeit zu entziehen, Klassismus in trans Riumen
entgegenzuwirken und Freiriume zu schaffen. Hierbei ist sie auch auf die

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Trans Prekaritat, Klasse und Care

kollektive Arbeit anderer angewiesen, zum Beispiel, wenn es um den Zugang
zu queer/feministischen Wohnprojekten geht, wo sie aufgrund ihres Alters
und ihrer chronischen Krankheiten nicht den gleichen Anteil an Arbeit wie
junge gesunde Menschen leisten kann. Madeleines macht die Erfahrung, dass
in vielen trans Riumen Mittelklasseperspektiven dominieren.

3.3 »Die haben Geld, aber niemanden, der sie begleitet.«
Trans Sorgeketten

»Du musst mit Michelle sprechen«, bekraftigt Alecs, ein Interviewpartner,
mit dem ich auf dem Weg zu einer queeren Party in Ziirich bin. »Sie macht
wichtige Sorgearbeit in der trans Community. Sie ist die Person fiir deine
Forschung. Aber am besten erzihlt sie dir selbst mehr.« Am nachsten Tag
rufe ich Michelle an, und sie l1adt mich sofort ein, sie fiir ein Interview
zu treffen, und zwar an ihrem Selbstsorge-Ort. Am niachsten Vormittag
mache ich mich auf den Weg. Ich laufe durch die recht schicke Innenstadt
und wandere auf den Berg, von dem aus man auf den Ziirichsee blicken
kann. Wir sind vor einem Supermarkt verabredet. Sie sieht mich sofort, wir
geben uns drei Kiisschen auf die Wangen, links, rechts, links. »Bist du von
Alecs hergelaufen?«, fragt sie mich. »Jal« Sie wiirde mit mir gerne in der
StraRenbahn nach oben fahren, da sei es schon, zu sitzen. »Ich kann dir auch
das Ticket bezahlen?«, fragt sie mich. »Nein, das brauchst du nicht, danke!«
Ich gehe zum Fahrkartenautomaten, und bevor ich nein sagen kann, wirft
auch Michelle ein paar Miinzen ein. Wieder fallt mir auf, wie sensibel viele
meiner Forschungspartner_innen fiir Prekaritit sind und dass wir bei jeder
Begegnung aushandeln, wer wen einladt.

Michelle erzihlt mir von ihren Besuchen in Berlin und ihrer Vernetzung
mit Aktivist_innen dort. Zudem will sie wissen, wen ich in Basel bereits
kennengelernt habe, und iiberlegt, mit wem sie mich vernetzen kann: »Also
mit Simo auf jeden Fall, die anderen sind zu sehr mit ihrem eigenen Leben
beschaftigt.« Wir laufen einen kleinen Wanderweg den Berg hinauf. In der
Ferne glitzert der Schnee auf den Alpen, hier unten sind es 29 Grad. Vor
einem Hotel setzen wir uns auf eine Parkbank.

»Dies ist mein Kraftort«, sagt Michelle. Sie hat Blaubeeren zum Teilen dabei,
und ich drgere mich, nicht daran gedacht zu haben, selbst etwas mitzubrin-
gen. Dabeij profitiere ich als Forscher_in am meisten von diesem Interview.
»Worum geht es noch mal?«, fragt sie mich. Ich erklare: »Ich forsche zu

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

89


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Care trans_formieren

Sorgearbeit in trans Raumen in Deutschland und in der deutschsprachigen
Schweiz. Du kannst mir auch jederzeit Fragen stellen, und ich schicke dir
das abgetippte Interview spater.« »Also ich will nicht anonymisiert werden,
das kann ich gleich sagen!«, sagt sie lachend.

Ich mochte gerne wissen, wie sie zum trans Aktivismus gekommen ist,
und sie erzdhlt: »Was ich personlich mache: einmal pro Jahr die Ziiricher
Transtagung organisieren, mit Workshops- und Vernetzungsmaoglichkeiten,
und Trans schon nass, das ist das Schwimmangebot.« Aufierdem hat sie eine
Cesprachsgruppe fiir trans und queere Personen ins Leben gerufen und ist
in einer queer/feministischen antikapitalistischen Gruppe aktiv. Aber das
ist noch nicht alles: »Dann unterstiitze ich von Zeit zu Zeit noch den Walk-
in mit kleineren Aufgaben, das ist ein Angebot von Trans-Hilfe, das einmal
im Monat stattfindet. Dort konnen trans Menschen [..] ohne Voranmeldung
vorbeikommen, um rechtliche oder transspezifische Informationen zu
erhalten.« Zudem macht sie ein Langzeitportratprojekt »mit Menschen, die
den Weg zu sich selbst gehen«.

Zusammengebracht hat uns Alecs, weil Michelle aufierdem trans Frauen
begleitet, die OPs im Ausland in Anspruch nehmen. Michelle sagt dazu:
»Wir haben in der Schweiz ein Qualitdtsproblem, was die Resultate der
OPs betrifft. Das hat sich langsam verbessert.” Aber noch vor zehn Jahren
bis vor ganz Kurzem waren die Resultate nicht gut, und etliche haben
sich entschieden, die Operationen im Ausland machen zu lassen: meist
in Thailand, dem Land mit der meisten Erfahrung auf dem Cebiet, und
mit den grofdten Spezialisten. Gerade fiir trans Menschen, die iiber kein
sozial intaktes Umfeld verfligen, fiir die ist es schwierig, eine Begleitperson
zu finden. Und da spring ich dann ein, wenn der Bedarf gegeben ist, und
begleite die Person, mit einer Vorbereitung: Was man packen muss, was
einen kulturell erwartet, wie der Ablauf ist, wie die verschiedenen Heilungs-
phasen verlaufen. Und vor Ort wohne ich dann im gleichen Hotel, mache
Besuche im Spital, begleite zu Voruntersuchungen, mache Ubersetzungen
und danach die Nachbereitung: im Sinne von Ausfliigen oder einfach nur
Handchen halten, zuhoren, was gerade der Bedarf ist — bis wieder zuriick in
die Schweiz. Aber dann endet auch meine Aufgabe wieder.«

Michelle sieht die OP-Begleitung nicht als langfristige Aufgabe. Ihr Wunsch
ist vielmehr, dass auch in der Schweiz qualitativ hochwertige OPs angebo-
ten werden. Fiirs Erste wird sie jedoch weitermachen: »Ich habe jetzt schon

7

Gemeint sind hier genitalangleichende OPs fiir trans Frauen.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Trans Prekaritat, Klasse und Care

wieder Anfragen, Menschen, die mich einplanen und auf mich zihlen, fir
die Zukunft. Wenn die Chemie stimmt und die Situation das erfordert,
dann mach ich das auch.« Die trans Personen, die Michelle begleitet, iber-
nehmen fiir sie die Reise- und Unterkunftskosten und zahlen ein kleines
Taschengeld.

Ich frage Michelle, was sie sich von staatlicher Seite und von der trans Com-
munity wiinscht. Sie antwortet: »lch wiirde mir wiinschen, eine Stiftung
zu haben, die Geld geben kann fiir Hartefille, fiir Menschen, die durch
ihre schwierige Geschichte nicht finanziell rosig gebettet sind, dass diese
Menschen ein zinsloses Darlehen bekommen und die Chance auf eine gute
Operation haben. In der Schweiz ist es bis jetzt nur die dufderste Ausnahme,
dass so was libernommen wird. Und somit steht nicht allen die gleich gute
medizinische Versorgung zur Verfligung.«

Ich frage sie, welche Tipps sie begleitenden Menschen geben wiirde. Sie
erklart mir: »Fiir mich ist Abgrenzung sehr wichtig, denn als begleitende
Person muss mein Energielevel deutlich Giber dem sein, das die andere
Person hat. Ich bin darum bemiht, meine Akkus zu schonen, zu laden, um
dann was mitgeben zu kénnen. Was fiir mich auch ganz klar heifst, dass ich
Zeit fiir mich einplane, dass ich zwischendurch einen freien Tag habe, an
dem ich machen kann, was ich will, und dass ich im Vorfeld die Wiinsche
und Beddirfnisse mit meiner Machbarkeit abgleiche und dass wir das auch
schriftlich festhalten — wie viele Besuche, in welchem Zeitabstand, was ist
gewiinscht? —, damit es gegenseitig ein klares Verstandnis gibt.« Ich erzdhle
Michelle von transitionsbezogener Sorgearbeit, die ich selbst im Freund_in-
nenkreis geleistet habe: »Abgrenzung und Austausch finde ich sehr wichtig.
Denn bei uns, da war es so, dass der Freund krasse Schmerzen hatte und das
nicht vorhersehbar war. Seine Freundin war an ihrem Limit.« Michelle sagt:
»Kenn ich, kenn ich. Habe ich alles gesehen. Ich habe diverse Burn-outs
gesehen von Menschen, die Begleitungen gemacht haben. Es kommt noch
dazu: Wenn du direkt verwandt bist, Mutter, Partner_in von der Person,
dann geht dir das viel ndher. Und zwischendurch mal Zeit einrdumen, was
Gutes fir sich selbst tun, 'ne Massage machen oder ins Kino gehen, das ist
schwierig. Schlussendlich sind oft beide genervt, sowohl Patientin als auch
begleitende Person, weil sie beide keine Ruhe hatten, sondern das Gefiihl,
standig zusammenkleben zu missen. Da liegen die Nerven nach drei, vier
Tagen blank, und nach drei Wochen sind beide ferienreif.«

Ich frage Michelle, welche Tipps sie Personen geben kann, die begleiten. Sie
Uberlegt kurz und teilt dann ihre Erfahrungen: »Fiir mein Leben habe ich

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Care trans_formieren

eine Regel: >Be good to yourself.« Das ist die erste Regel vor allen anderen
Regeln. Ich glaube, um im Leben wirklich leben zu kénnen, bedarf man
einer gewissen Reserve. Und ich versuche, meine Reserve stets auf einem
Level zu halten, dass ich auch in auerordentlichen Situationen adidquat re-
agieren kann, das setzt Self-Care voraus. Das setzt aber auch einen gewissen
gesunden Egoismus voraus, ndmlich sich selbst an die erste Stelle zu setzen,
weil: Erst dann kann ich nachhaltig geben. Ich kann kurzfristig geben, aber
wenn meine Reserven leer sind, dann brauch ich auch noch jemanden,
der sich um mich kiimmert. Ab dem Moment, an dem jede Person fiir sich
selbst schauen kann, ist ja flir jede Person gesorgt.« Michelle selbst ist von
chronischer Krankheit betroffen: »Das Leben ist ein ganz fieser Lehrmeister,
und ich habe meine Erfahrung gemacht. Ich habe selbst eine eingeschrankte
Leistungsfiahigkeit. Meine Akkus lassen sich seit einem Unfall nicht mehr
ganz laden, und ich musste lernen, damit irgendwie umzugehen. [..] Und
das ist eine Gratwanderung und eine Kunst, halt immer oben zu sein.«

Ein wichtiges Thema fiir Michelle sind Klassenunterschiede in trans Rau-
men. Sie wiinscht sich »mehr finanzielle Spielrdume« und erzahlt: »Also ich
bin finanziell nicht im Luxus zuhause. Ich zahle viel Aktivismus eigentlich
auch aus der eigenen Tasche, und da eine Kostenneutralitidt hinzubekom-
men, finde ich wahnsinnig wichtig. Viele Menschen sind aus finanziellen
Criinden ausgeschlossen von der Teilnahme an Aktivitaten. Wir haben hier
in Ziirich das Partykollektiv Offstream, die spenden uns jahrlich Geld, damit
wir fiir Menschen mit finanziell engem Budget sowohl Anreisekosten als
auch Tagungsgebiihren (ibernehmen kénnen. Damit genau diejenigen, die
es wirklich am intensivsten nétig haben, auch partizipieren kénnen.« In
ihrem Aktivismus ist Michelle darum bemiiht, Angebote zuganglich zu ma-
chen. Sie berichtet mir von den Herausforderungen, die damit verbunden
sind: »Wir haben das auf der Webseite bei den Anmeldungen geschrieben,
dass man geben kann, was man geben kann: dass man auch ohne Nach-
weise von Armut, also ohne einen Kontoauszug vorzulegen, ohne staatliche
Abhingigkeit nachzuweisen, ganz unkompliziert diese Finanzmittel be-
kommt. Was ich sehe, ist, dass diejenigen, die es in Anspruch nehmen,
immer anbieten:>lch kann dafiir mithelfen, ich kann einen Kuchen mitbrin-
gen.«<Das sitzt so tief, dieses Gefiihl, dafiir in der Schuld zu stehen. Das finde
ich schade. Noch bldder finde ich es, wenn Tagungen die Méglichkeit einer
vergiinstigten Teilnahme nur geben, wenn man im Gegenzug mithilft und
Zeit opfert. Das finde ich diskriminierend.«

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Trans Prekaritat, Klasse und Care

Zudem wiinscht sich Michelle, dass es einen 6konomisch sicheren Ort fir
Transitionen gibt: »Ich lerne viele trans Menschen kennen durch meine Ta-
tigkeiten, und ich habe unzéhlige Lebensgeschichten gehért. Und in vielen
Féllen ist es so, dass die Akzeptanz noch nicht da ist, dass es ein Kampf
ist, eine schwierige Lebensphase. Und ich wiinschte mir ein Modell wie in
Sydney mit dem Gender Center, in dem man wahrend der Transition wohnen
kann, fiir die Transitionsphase abgesichert ist, keine sozialen Angste hat.
Denn hier zeigt sich bei den zweiwdchentlichen Meetings, dass Menschen,
die sich geoutet haben, entweder die Stelle verlieren oder zuriickversetzt
werden vom sichtbaren Bereich in administrative Tatigkeiten.«

Nach einer knappen Stunde teilt mir Michelle mit, dass ihr Energielevel
Uberschritten ist und sie ihren Akku aufladen muss. Daher beenden wir das
Gesprach. Sie geht zur StrafRenbahn, aber vorher machen wir noch ein Foto
von unserem Ausblick. »Ich hoffe, das Gesprach hat dir was gebracht?«, fragt
sie mich und verabschiedet sich.?

Michelle lisst sich als Vollzeitaktivistin beschreiben, die trans Riume in der
Schweiz mafigeblich mit aufbaut und aufrechterhilt. Sie leistet in diesem Be-
reich viel unbezahlte ehrenamtliche Arbeit. Wie und auf welchen Ebenen er-
lebt Michelle Prekaritit und welche Strategien hat sie, damit umzugehen?

Michelle ist ebenso wie Nina und Madeleine auf Sozialhilfe angewiesen
und erlebt Prekaritit auf der 6konomischen Ebene. Zudem spielt in ihrer Er-
zdhlung Prekaritit auf einer affektiven Ebene eine Rolle, in Bezug auf Gefiihle
und Erfahrungen der kérperlichen und psychischen Erschépfung. Wie Made-
leine ist sie chronisch krank und hat deswegen mit begrenzten Ressourcen zu
kiampfen. Im Gegensatz zu Nina und Madeleine ist Michelle in eine Vielzahl
sozialer Netzwerke eingebunden, die sie als unterstiitzend und zuverlissig
wahrnimmt.

Michelle hat fiir sich individuelle Strategien im Umgang mit Prekaritit
entwickelt. Sie begleitet wohlhabende trans Personen, die iiber finanzielle
Ressourcen fiir genitalangleichende OPs in Thailand verfiigen, aber nicht iiber
soziale Kontakte fiir eine Begleitung. Zum Hintergrund ihrer Titigkeit weist
Michelle darauf hin, dass es in der Schweiz eine Frage des sozialen Status ist,
wer sich welche OP-Qualitit leisten kann. Klasse und Prekaritit schreiben
sich folglich in den Korper ein. Eine korperliche und rechtliche Transition

8 Das Interview fiihrte ich im Mai 2017.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

93


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Care trans_formieren

kann teuer sein; so kommen gegebenenfalls Kosten fiir Gutachten, Fahrtkos-
ten, Ubernachtungskosten fiir sich und eine Begleitung sowie Namensinde-
rungskosten auf die betreffende Person zu. Trans Personen mit viel 6kono-
mischem Kapital haben die Moglichkeit, private Dienstleistungen oder eine
bessere Versorgung zu kaufen. Michelle fillt Versorgungsliicken, gibt transi-
tionsbezogenes Wissen weiter und leistet Sorgearbeit fiir andere trans Per-
sonen. Laut Michelle gibt es im deutschsprachigen Raum nicht viele andere
trans Personen, die dhnliche Sorgearbeit leisten. Sie kennt nur eine weitere
trans Frau in Stiddeutschland, die diese Form der transitionsbezogenen Sor-
gearbeit anbietet.

Michelle leistet in einem persénlichen Setting emotionale Arbeit. Dabei
versucht sie, klare Absprachen tiber Care-Aufgaben zu treffen und die Arbeit
im Rahmen ihrer Moglichkeiten zu professionalisieren, auch indem sie Ver-
trage macht. Trotzdem bleibt die Arbeit prekir und informell. Michelle defi-
niert ihre Sorge-Praxis als Arbeit und nicht wie andere Interviewpartner_in-
nen als Liebe oder ehrenamtliche Community-Aufgabe jenseits der Okono-
mie. Um diese Sorgearbeit leisten zu konnen, ist es fir Michelle wichtig, dass
sie auf ihre emotionale Verfassung achtgibt. Hierbei verwendet sie Begrif-
fe, die eine starke Okonomisierung andeuten, zum Beispiel »Energiereser-
ven« und »Akkus«. Ich interpretiere ihren 6konomischen Blick auf Fiirsorge
und die Metaphern, die sie verwendet, als Versuch, Sorgearbeit unter preki-
ren und informellen Bedingungen zu professionalisieren. Dies erméglicht ihr,
sich stirker von den Anforderungen, die an sie gestellt werden, abzugrenzen.

Michelles Perspektive »Wenn jeder fiir sich selbst schaut, ist fiir jede Per-
son gesorgt« erinnert an neoliberale Freiheitsversprechen und steht im Wi-
derspruch zu feministischen Betrachtungen von Care, die betonen, dass wir
alle aufeinander angewiesen sind. Michelles Erzihlung verkérpert die Ent-
tiuschung, die sie und andere Sorgearbeiter_innen im Feld haben: dariiber,
dass viel Bedarf an Fiir_Sorge besteht, die Bereitstellung aber unter prekiren
Bedingungen stattfindet. Selbstsorge ist fir Michelle die Voraussetzung fir
Fiirsorge. Das Sorgen fiir andere ist hierbei das eigentliche Ziel, ganz anders
als in einer neoliberalen Form von Care.

Michelles Sorgearbeit lisst sich als emotionale Arbeit im Kontext von
trans Sorgeketten bezeichnen. Der Begriff der emotionalen Arbeit wurde
1983 von der Soziologin Arlie Hochschild entwickelt (Hochschild 2012). Sie
forschte zur Erwartung an Mitarbeiterinnen im Dienstleistungssektor, ihre
Emotionen zu gestalten, zu kontrollieren und gezielt einzusetzen. Es gibt
bisher wenig Forschung zu queerer oder trans emotionaler Arbeit, und ein

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Trans Prekaritat, Klasse und Care

Grofteil der Forschung zu Sorgearbeit basiert auf heteronormativen An-
nahmen und Zweigeschlechtlichkeit. Auch Beziehungsarbeit und die Arbeit,
Gemeinschaft herzustellen und Beziehungen aufrechtzuerhalten, kann als
emotionale Arbeit bezeichnet werden (Erickson 2005). Die Forschung zu
Care-Chains diskutiert Sorgeketten zwischen weifden cis Mittelklassefrauen
und drmeren und hiufig von Rassismus betroffenen cis Frauen. Diese werden
eingestellt, um Versorgungsliicken zu schliefien und Sorgearbeit zu itberneh-
men. Was trans Sorgearbeit betrifft, gibt es hier eine Forschungsliicke, da im
Kontext feministischer Care-Forschung fast ausschliefllich cis Frauen in den
Blick genommen werden. Auch in trans Riumen tibernehmen jedoch drmere
trans Frauen wie Michelle Sorgearbeit fiir wohlhabendere trans Personen
und fiillen damit Versorgungsliicken.’

Warum arbeiten so viele trans Personen wie Michelle und Nina im
Care-Sektor? Mit dem Konzept »Purple Collar Labor« betont Emmanuel
David (2015), dass sich eine transspezifische Arbeitsmarktsegregation her-
ausgebildet hat. Dies schliefit an das feministische Konzept »Pink-Collar
Ghetto« (Miller 1994) an, das sich auf schlecht bezahlte Care-Jobs bezieht,
die vor allem von Frauen verrichtet werden. David bezieht »Purple Collar
Labor« vor allem auf die strukturellen Bedingungen, denen trans Personen,
insbesondere trans Frauen, auf dem Arbeitsmarkt begegnen. Wihrend sich
einige trans Personen aufgrund 6konomischer und politischer Zwinge nicht
offentlich outen (Connell 2010), sind andere auch in der Offentlichkeit und
am Arbeitsmarkt sichtbar. Trans Personen haben schon immer auch bezahlte
Lohnarbeit verrichtet sowie eine Vielzahl von unbezahlter und emotiona-
ler Arbeit (Green 2006; Namaste 2009; Connell 2012; Nordmarken 2014).
Aktuell bilden sich jedoch transspezifische Arbeitsrollen, Beziehungen und
Erwartungen heraus (David 2015: 170). Trans Personen werden auf dem
Arbeitsmarkt segregiert und in ganz bestimmten Jobs, Arbeitsplitzen und
Industrien beschiftigt (ebd.). Lasst sich emotionale und transitionsbezogene
Sorgearbeit als ein solches Feld verstehen? David betont, dass affektive
und emotionale Arbeit eine Variante der »Purple Collar Labor« darstellt.
Insbesondere die Service-Industrie hat eine neue Beschiftigungsnische fir
trans Personen geschaffen (ebd.). Vor allem trans Weiblichkeiten finden
sich in Care-Jobs, Putz-Jobs und Service-Jobs wieder. Dies liegt auch an der
Abwertung von trans Weiblichkeit, die den Arbeitsmarkt strukturiert. Julia

9 Siehe Martin Manalansan zu queeren Care Chains und Care Praktiken (Manalansan
2008, 2018).

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

95


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Care trans_formieren

Serano bezeichnet diese Abwertung als Transmisogynie, eine Diskriminie-
rungsform, »which specifically targets transgender expressions of femaleness
and femininity« (Serano 2012: 172). Im Kontext des heteronormativen und
vergeschlechtlichten Arbeitsmarktes sind trans weibliche Personen sowohl
von Sexismus als auch von Transfeindlichkeit (und gegebenenfalls weiteren
Diskriminierungsachsen) betroffen.

Gerade wegen Marginalisierungserfahrungen entwickelten sich eine
spezifische Form der Sorgearbeit und eine Zentralitit von Care in queeren
Communitys (Bradley 2016: 45). Auch hier existieren gegenderte Care-Rollen,
etwa im Bild des »gay best friend« (ebd.). Es gibt eine eigene queere Service-
Okonomie, beispielsweise queere Bars und queere Friseursalons. Queere
Arbeitnehmer_innen sind hiufig bereit, geringe Lohne in Kauf zu nehmen,
wenn sie dafiir in einem queeren »comfort environment« arbeiten kénnen
(Sears 2005: 106).

Michelle fragt sich: Wie kénnen einkommensarme trans Personen mit
Ressourcen unterstiitzt werden? Wie konnen trans Riume auch fiir prekir le-
bende und nicht-akademische trans Personen zuginglich werden? Wie kann
der 6konomischen Unsicherheit wihrend einer Transition begegnet werden,
zumal jene ein grofRer Faktor der Marginalisierung und des Ausschlusses
ist? Deutlich wurde, dass fiir Michelle Klassenunterschiede in trans Riumen
sichtbar und relevant sind. Dabei lisst sich als Widerspruch ausmachen,
dass sie ihren Aktivismus gegen soziale Ungleichheit oft aus eigener Tasche
subventionieren muss. Die 6konomische Dimension von Care ist fiir Michelle
ein zentraler Bestandteil kollektiver Trans-Fiirsorge.

3.4 Queere dkonomische Gerechtigkeit.
Praktiken der Ent_Prekarisierung

In vielen LSBTIQ-Aktivismen und queeren Theorien werden die Themen
Armut, Klasse und 6konomische Un_Sicherheit ausgeblendet und nicht als
queere Themen anerkannt (Hollibaugh/Weiss 2015: 18). Margot Weiss und
Amber Hollibaugh diskutieren in ihrem Artikel »Queer Precarity and the Myth
of Gay Affluence« die strukturell prekire Situation von LSBTIQ, insbesondere
von trans und lesbischen Personen. Gesellschaftlich herrsche hingegen das
Stereotyp vor, dass LSBTIQ mehrheitlich in der Mittelklasse verortet seien.
Der scheinbare Wohlstand von LSBTIQ-Personen sei ein Mythos, der dazu
fithre, dass sowohl die LSBTIQ- als auch die gewerkschaftliche Bewegung das

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Trans Prekaritat, Klasse und Care

zunehmende queere Prekariat iibersihen (ebd.). Zudem wiirden Menschen,
die in LSBTIQ-Kontexten Sprecher_innenrollen einnehmen, fast immer aus
der »queer professional oder entrepreneurial class« (ebd.) kommen und
Prekaritit selten mitdenken.

Margot Weiss und Amber Hollibaugh beschreiben, dass viele LSBTIQ-
Personen in der Armuts- oder Arbeiter innenklasse verortet und/oder von
Rassismus betroffen sind und Probleme haben, einen Job zu finden, ihre Mie-
te zu bezahlen und sich um sich selbst und um andere zu kiitmmern (ebd.). Sie
argumentieren: »An analysis of queer precarity centers LGBT/Q lives, as our
multiple genders, sexualities and orientations intersect with the lived reali-
ties of class and race.« Unter dem Begriff Queer Economic Injustice diskutie-
ren sie, wie sich Diskriminierungen von LSBTIQ-Personen, die im Niedrig-
lohnsektor arbeiten miissen oder erwerbslos sind und gleichzeitig von Queer-
und Transdiskriminierung betroffen sind, verschrinken. Queere und gender-
nicht-konforme Personen seien vulnerabler fiir Armut als heterosexuelle weifse
able-bodied cis Personen. Oft arbeiten jene im Niedriglohnsektor, im Care-
Sektor, der wenig gewerkschaftlich organisiert ist, oder im informellen Sektor
(vgl. Hollibaugh/Weiss 2015: 19 f.). Der informelle Care-Sektor ist fiir LSBTIQ
ein Bereich, den sie wihlen, um Cisnormativitit zu entkommen. So schreiben
Hollibaugh und Weiss, dass queere und trans Personen diese Arbeitskontex-
te bevorzugen: »As a site where gender expression and sexuality will not be
disciplined in the same ways as professional jobs« (ebd.: 22). Okonomische
Sicherheit bieten diese Arbeitsmdglichkeiten jedoch nicht.

In den kollektiven Trans-Fiirsorge-Riumen, in denen ich geforscht habe,
werden Mikropraktiken der Umverteilung entworfen, seien es Fahrtkosten-
ibernahmen, Crowdfunding, Soli-Partys oder Spendenaufrufe. Zudem wer-
den Moglichkeiten geschaffen, wie prekir lebende trans Personen transiti-
onsbezogenes Wissen gegen Spende weitergeben kénnen, um sich ihr Uber-
leben zu sichern. Langfristig ermdglicht dies den Sorgearbeiter_innen, sich
von staatlichen Transferleistungen und der damit verbundenen Abwertung
und Kontrolle unabhingig zu machen. Zudem kann trans Care-Wissen, das
gesamtgesellschaftlich unsichtbar ist, hier Anerkennung finden, auch 6ko-
nomische. Transitionsbezogenes Wissen gegen Spende weiterzugeben, stellt
eine Form der Fiirsorge in den Zonen der Prekaritit dar.

Wie herausfordernd es ist, klasseniibergreifende trans Sorgearbeit zu or-
ganisieren, wird in den Ausfithrungen von Michelle deutlich. Denn oft schi-
men sich arme trans Personen, Angebote anzunehmen, und nehmen nicht
an Veranstaltungen teil. Auch in meiner Forschung erlebte ich, dass das Spre-

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

97


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Care trans_formieren

chen iiber Geld oft mit Scham verbunden war (auch wenn teilweise mit grof3er
Offenheit itber Prekaritit gesprochen wurde). Hier stellt sich die Frage: Wel-
che Modelle der Umverteilung kdnnen entworfen werden? Wie kénnen queere
und klassismuskritische Ansitze zu Care miteinander verbunden werden?

Lassen sich trans Sorge-Praktiken als Politiken der Ent_Prekarisierung
(Motakef 2015) fassen? Die Soziologinnen Mona Motakef und Christine
Wimbauer betonen, dass aus einer geschlechtertheoretischen Perspektive
die Ambivalenzen von Prekarisierungsprozessen in den Blick genommen
werden missen (Motakef/Wimbauer 2019: 783). Mit der Engfithrung auf
Erwerbsarbeit finden nur destruktive Prekarisierungstendenzen Beriick-
sichtigung, »wihrend eine Perspektive auf das Briichigwerden des gesamten
fordistischen Arrangements aus méinnlicher Normalarbeit, Wohlfahrtsstaat
und Familie auch neue Offnungen im Geschlechterverhiltnis sichtbar ma-
chen kann« (ebd.: 784). Aus einer geschlechtertheoretischen Perspektive wird
Prekarisierung also nicht nur als »Bedrohung des sozialen Zusammenbhalts
diskutiert«, sondern auch als Chance fiir neue Freiheiten (ebd.: 787).

Eine Leerstelle in der Forschung stellen empirische queer- und sexual-
theoretische Fragen von Prekaritit dar (ebd.: 789). Meine Forschung zeigt,
dass trans Perspektiven andere Fragen in Bezug auf Prekaritit aufwerfen.
Trans Personen haben oft keinen Zugang zu gut bezahlter Lohnarbeit oder
verlieren sie nach ihrem Coming-out. Deshalb spielen andere Formen von
Kapital eine bedeutende Rolle, zum Beispiel soziales und kulturelles sowie
Besitz und Vermégen. In trans Riumen bildet sich eine eigene Okonomie her-
aus, die es trans Personen ermdglicht, unter prekiren 6konomischen Bedin-
gungen transitionsbezogenes Wissen und Sorgearbeit weiterzugeben. Die-
se informelle Arbeit bewegt sich im Spannungsfeld 6konomischer Prekaritit,
verhilft aber auch zu geschlechtlicher Selbstbestimmung und sozialen Netz-
werken, die Sicherheit bieten. In diesen trans Okonomien entwickeln sich
— fluide, temporire — trans Sorgeketten zwischen drmeren und wohlhaben-
deren trans Personen. Auch die Vergeschlechtlichung von Prekaritit in trans
Kontexten sollte genauer in den Blick genommen werden: zum Beispiel, dass
sichtbare trans Personen stirker und insbesondere trans Frauen von Armut
und Erwerbslosigkeit betroffen sind.

Aus einer trans/queer/feministischen Perspektive stellt sich die Frage:
»Welche Politiken der Entprekarisierung, die auf Absicherung und Schutz
prekirer Lebenslagen abzielen, sind notwendig?« (Motakef/Wimbauer 2017:
789). Einige meiner Forschungspartner_innen plidieren fiir eine Professio-
nalisierung und bilden sich fort, indem sie Ausbildungen als Logopad_innen

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Trans Prekaritat, Klasse und Care

oder Berater_innen machen, andere wiinschen sich Umverteilungsmodelle
oder ein bedingungsloses Grundeinkommen. Viele sehen Freiberuflichkeit
als eine Moglichkeit, sich aus der Erwerbslosigkeit herauszuwinden.

Aber ist die Idee vom Freiheitsgewinn durch Prekarisierung nicht auch
eine neoliberale Erzihlung? In »Bilder von Sexualitit und Okonomie« fragt
Antke Engel nach neoliberalen »Individualisierungsversprechen« (Engel 2015:
21). Im Kontext der Neoliberalisierung werde auch geschlechtliche Subjekti-
vitit als flexible forciert, im Sinne einer_s an Marktprinzip und individueller
Leistung orientierten Arbeitskraftunternehmer_in (ebd.: 24). Neoliberale Dis-
kurse forderten die Pluralisierung sexueller und geschlechtlicher Subjektivi-
titen und Lebensformen, wenn damit eine Ideologie der freien Gestaltbarkeit
des eigenen Lebens inklusive Kérper und Sein versinnbildlicht werden kénne
(Engel 2009: 105). Die Gestaltungsmacht werde als Befreiung von repressiven
Regularien gepriesen — gehe jedoch mit dem Abbau sozialstaatlicher Absiche-
rung einher. Engel plidiert fir ein Verstindnis von spitmoderner Sexualitit
und Okonomie als komplexem wechselseitigem Bedingungsgefiige und warnt
vor einfachen Ableitungs- und Vereinnahmungsthesen. Queere Bewegungen
seien nicht einfach Effekte neoliberaler Transformation oder Instrumente ih-
rer Durchfithrung, sondern auch Stolpersteine und kritische Anfechtungen.
Prekire queere Selbststindigkeit ist demnach in der Ambivalenz zwischen
Selbstbestimmung und Verunsicherung angesiedelt (u.a. Woltersdorff 2011).

3.5 Zusammenfassung

In diesem Kapitel wurde deutlich, dass sich in der trans Prekaritit verschiede-
ne Dimensionen von Unsicherheit verschrinken, nimlich 6konomische, so-
ziale, geschlechtliche, affektive und sexuelle. Zudem zeigte sich: Prekaritit ist
durch strukturelle Ungleichheiten, was den Zugang zu Gesundheit betrifft, in
Korper eingeschrieben. Meine Interviewpartner_innen erleben Prekaritit un-
terschiedlich und entwickeln diverse Praktiken, mit ihr umzugehen. Nina und
Michelle sehen prekire Selbststindigkeit im Bereich Care als eine Moglich-
keit, Geld dazuzuverdienen, und hoffen, langfristig nicht mehr von Transfer-
leistungen abhingig zu sein. Sie haben durch eigene Transitionserfahrungen
Wissen, und dieses geben sie informell weiter. Michelle geht einen Tausch-
handel ein, indem sie Sorgearbeit fiir wohlhabende trans Frauen leistet, die
von sozialer Isolation betroffen sind.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

99


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Care trans_formieren

Die Hoffnung, durch Sorgearbeit einen Ausstieg aus 6konomischer Pre-
karitit zu finden, erfiillt sich fiir meine Interviewpartner_innen jedoch nicht
— zumindest bisher nicht. Als ich Nina zwei Jahre nach dem Interview wie-
dertreffe, hat sich an ihrer 6konomischen Situation nichts verbessert. Riume
der Sorgearbeit ermdglichen ihr jedoch mehr geschlechtliche Selbstbestim-
mung und soziale Anerkennung. Madeleine steht der Fokussierung auf An-
erkennung durch Lohnarbeit kritisch gegeniiber und versucht stattdessen,
Freiraume zu schaffen und ihre Zeit fir Aktivismus zu nutzen. Auch Michel-
le entwickelt Praxen der Solidaritit und Umverteilung, die Community-Care
auch fur trans/nicht-binire Personen, die von Armut betroffen sind, zuging-
lich macht.

In bisheriger Forschung zu queerer Fiir_Sorge, etwa von Mike Laufen-
berg (Laufenberg 2012) wird der Blick nur ungeniigend auf die soziale Her-
kunft und die Klassenposition gerichtet. Welche Bedeutung hat die Katego-
rie Klasse dafiir, wie Sorgearbeit verteilt wird und wer Zugang zu ihr erhilt?
Kann 6konomische Unsicherheit durch soziale und kulturelle Ressourcen ab-
gefedert werden — oder soziale Isolation durch 6konomische Ressourcen? Die
Frage, in welchem Arbeitsverhiltnis trans Menschen vor ihrem Coming-out
titig waren und iiber welches 6konomische Kapital sie verfiigen (zum Beispiel
Vermogen und Eigentum), dufert sich in sehr unterschiedlichen Erfahrungen
von Prekaritit sowie in klassenbezogenen Sorgeketten.

In diesem Kapitel habe ich den Zusammenhang von Geschlecht, Preka-
ritit, Alter und Care aus einer trans/queer/feministischen Perspektive mit
spezifischem Fokus auf Verschrinkung von Klassismus, Transmysoginie und
Stadt/Land-Differenzen adressiert. Trans Lebensrealititen sind hiufig von
einer mehrdimensionalen Unsicherheit der Lebens- und Arbeitsverhailtnisse
geprigt. Dies gilt insbesondere, wenn trans Personen aus dem cis-mannli-
chen Normalarbeitsverhiltnis ausgeschlossen und von Mehrfachdiskriminie-
rung betroffen sind - und gleichzeitig erhéhte Kosten aufgrund rechtlicher
und medizinischer Regulierungen zu tragen haben. Welche Praktiken der
Ent_Prekarisierung werden in Sorgegemeinschaften entworfen? Oder wer-
den gerade in diesen Sorgegemeinschaften Care-Rollen entlang der Kategorie
Klasse ausgeiibt? Diese Fragen werden in den folgenden Kapiteln weiterver-
folgt.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Zwischen selbstsorgender Fiirsorge
und Selbstunternehmer_innentum

In diesem Kapitel wende ich mich den Fiir_Sorge-Praktiken von trans/nicht-
biniren/gender-nicht-konformen/queeren Personen zu, die Sorgearbeit im
urbanen Raum anbieten: als Barber_in, Stimm- oder Kérperarbeiter_innen
oder Berater_innen. Folgende Fragen stehen im Mittelpunkt: Wie sind Gen-
der und Care miteinander verwoben? Auf welche Weisen sind Praktiken der
Selbstsorge und Fiirsorge verbunden? Welche Rolle spielt Prekaritit?

Ich werde argumentieren, dass meine Forschungspartner_innen ihre ei-
genen Uberlebensstrategien ékonomisieren und dass ihre Professionalisie-
rung wiederum dem eigenen Empowerment dient. Zudem zeige ich, dass die
Rollen Expert_in versus Betroffene_r und die Trennung unbezahlte versus be-
zahlte Sorgearbeit durchkreuzt werden, und schliellich, dass Selbstbestim-
mung und Fiirsorge eng miteinander verwoben sind. Aufierdem richte ich
den Blick auf Normativititen, die sich herausbilden: insbesondere die Anfor-
derung, Sorgearbeit ehrenamtlich anzubieten und die Unterscheidung zwi-
schen trans Profis und trans Selbsthilfe.

Die Beziehung von Care, Geschlecht und Okonomie wird von queer/trans/
feministischen Theoretiker_innen breit diskutiert. Die Frage, wie Sorge ge-
meinschaftlich organisiert wird oder werden kann, ist seit den Anfingen der
feministischen Bewegungen eines ihrer zentralen Themen (u.a. Tronto 1993;
Ungerson 2006; Sainsbury 2013; Himmelweit/Plomien 2014)." Dabei ging es
zum einen darum, Sorgearbeit als Arbeit sichtbar zu machen, zum ande-
ren galt es, geschlechtlichen Anforderungen zu widersprechen und die ge-
sellschaftlich ungleiche Verteilung von Sorgearbeit in den Blick zu nehmen

1 Feministische Theoretiker_innen zeigen, dass die Konstruktion von Weiblichkeit und
Vorstellungen von Firsorge eng miteinander verwoben sind und zu Ungleichheit fiith-
ren (Hausen 1976).

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Care trans_formieren

(Speck 2019: 35). Die Kampagne »Lohn fiir Hausarbeit« wies in den 1970er-
Jahren auf die Funktion von Sorgearbeit im Kapitalismus hin und darauf,
dass es diese oft unsichtbare, aber gesellschaftlich essenzielle Arbeit anzu-
erkennen gelte (u.a. Dalla Costa/James 1973; Bock and Duden 1977; Federici
1975).”

Trans und gender-nicht-konforme Perspektiven werden nicht nur
aus Sorge-Riumen, sondern auch aus Care-Theorien ausgeschlossen;
trans/queertheoretische Interventionen in diesem Themenfeld wurden bisher
nur am Rande formuliert. Eine Ausnahme bildet die Arbeit des Anthropo-
logen Martin Manalansan, der die Heteronormativitit von Care-Theorien
kritisiert, speziell im Kontext der Care-Chain-Debatte (Ehrenreich/Hoch-
schild 2003; kritisch Manalansan IV 2008).> Der Grofdteil feministischer
Care-Theorien, so Manalansan, re_produziere die Vorstellung binir gegen-
derter Personen und setze Heterosexualitit als Norm (Manalansan IV 2008).
Ausgehend von der Analyse des Dokumentarfilms »Paper Dolls« (Heymann
2006) schligt er ein alternatives Verstindnis von Sorgearbeit, Gender und
Migration vor. Der Film zeigt das Leben schwuler philippinischer cis Manner
und trans Frauen, die in Israel als Pfleger_innen fiir ultraorthodoxe jidische
Minner angestellt und Teil der Performancegruppe Paper Dolls sind; die
Protagonist_innen verstehen Care als Lohnarbeit, die sie aus finanziellen
Griinden leisten. Manalansan argumentiert nun, dass die Paper Dolls »war-
me« Sorgearbeit nicht fiir ihre Arbeitgeber_innen performten, sondern fiir
sich selbst, in den Drag Shows, und folgert: Care-Theorien miissten gequeert
werden (Manalansan IV 2014). Manalansan pladiert dafiir, Sorge-Praktiken
und Beziehungen als »messy«, ungeordnet, ambivalent und widerspriichlich
zu verstehen (Manalansan IV 2018).

Ein zweiter Bezugspunkt bildet die Arbeit der Soziologin und Ethnogra-
phin Kath Weston, die zu Care in queeren Riumen forschte und dabei auch

2 Postkoloniale Theoretiker_innen machen unter dem Stichwort Global Care Chain
darauf aufmerksam, dass Sorgearbeit entlang rassistischer Strukturen verteilt ist
(Gutiérrez-Rodriguez 2010).

3 In der Care-Chain-Theorie geht es darum, die globale Verteilung von Sorgearbeit ent-
lang von Klasse, Race und Geschlecht aufzuzeigen. Im Mittelpunkt steht die These,
dass von Rassismus betroffene Frauen Sorgearbeit fir weifSe Frauen aus der Mittel-
klasse iibernehmen und dadurch neue Sorgeliicken hinterlassen. Martin Manalansan
und Aren Z. Aizura kritisieren die heteronormativen Annahmen dieser Debatte und
die Ausblendung von trans und cis-mannlicher migrantischer Sorgearbeit (Manalan-
san IV 2008; Aizura 2014).

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Zwischen selbstsorgender Fiirsorge und Selbstunternehmer_innentum

die Bedeutung von Klasse ins Zentrum stellte. In ihrer ethnographischen
Studie »Families We Choose. Lesbians, Gays, Kinship« zeichnet sie auf, wie
lesbische und schwule Personen in den 1980er-Jahren in den USA eigene
Wahlfamilien griindeten (Weston 1997). Mit ihrem Konzept »families of
choice« dekonstruiert sie Sexualitit, Familie und Care (Weston 1997, 1998).*
Erwihnt sei auflerdem die Ethnographie der feministischen Anthropologin
Esther Newton (2015) iiber den US-amerikanischen Urlaubsort Fire Island,
der zum Ort einer lesbisch/schwulen Sorgegemeinschaft geworden sei.” Alles
in allem stehen bei diesen kulturanthropologischen Auseinandersetzungen
mit Fiirsorge schwule und lesbische cis Personen im US-amerikanischen
Raum im Fokus. Trans Perspektiven auf Community-Care, zumal jenseits
des US-amerikanischen Raums, stellen in der Kulturanthropologie eine
Forschungsliicke dar.

Zu Beginn dieses Kapitels beschiftige ich mich mit den Care Perspektiven
von Hank, die einen queeren Barbershop aufgebaut hat, in dem sie Geschlech-
terwissen weitergibt. Ihre Sorge-Praktiken bewegen sich zwischen emotiona-
ler Arbeit, Haareschneiden, Begleitung bei der Frage »Wie willst du durch die
Welt gehen?« und dem Aufbau queerer sorgender Gemeinschaften (4.1). Im
Dialog mit der angehenden Logopddin Mathilda, die in einer Stimmgrup-
pe transitionsbezogenes Wissen gegen Spende an andere trans Frauen wei-
tergibt, diskutiere ich die Bedeutung von Praktiken queeren/trans Selbstun-
ternehmer_innentums und die Verwobenheit von Queer-Care und Okonomie
(4.2). In 4.3 zeige ich anhand der Erzihlungen des Korperarbeiters und Ge-
schlechterforschers Leo normative Konzepte von Fiirsorge in queeren/trans
Communitys auf; Leo berichtet von den Potenzialen experimenteller Kérper-
arbeit und davon, wie er sich selbst von Care-Anforderungen emanzipier-
te. In 4.4 begleite ich Rahel, die als trans Beraterin lohnarbeitet und ehren-
amtlich eine Selbsthilfegruppe mit aufgebaut hat; sie bricht in ihrer Praxis
mit der Trennung zwischen Sorgenden und Umsorgten und stellt die Auftei-
lung Betroffene versus Expertin infrage. Rahel formuliert, dass »gute Trans-
Care« bedeute, die Vielfalt innerhalb der trans Community anzuerkennen,
Selbstbestimmung zu fordern und kollektive Praktiken, um mit verinnerlich-
ter Diskriminierung umzugehen, zu entwickeln. Abschliefend diskutiere ich,

4 Zur Auseinandersetzung mit Politiken von Verwandtschaft und Firsorge siehe Michi
Knecht (2003).

5 Weitere kulturanthropologische Perspektiven auf queere Care und Familien liefern
Borneman (1997) und Lewin (1993).

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

103


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Care trans_formieren

wie die Binarititen Sorgende versus Umsorgte, Selbstsorge versus Fiirsorge,
Lohnarbeit versus Aktivismus mit Praktiken des queeren/trans Selbstunter-
nehmer_innentums zusammenhingen und zugleich durch Sorgearbeiter_in-
nen in Bewegung gebracht werden (4.5).

4.1 »Wie willst du durch die Welt gehen?«
Butch-Care zwischen Selbstheilung
und Selbstunternehmer_innentum

Hank erinnert sich genau an den Moment, als sie sich, als Jugendliche, die
Haare zum ersten Mal kurz schneiden liefd. Nach wochenlanger Suche in der
konservativen Kleinstadt, in der sie aufwuchs, stief$ sie auf einen schwulen
Friseur. »Ich will einen Herrenhaarschnitt, bat sie ihn schiichtern. Er wurde
ihr Komplize. Diese Unterstiitzung war eine lebensverindernde Erfahrung
fiir sie: Voller Energie, so erinnert sie sich, ging sie danach durch die grauen
und geordneten Strafen der als eng erlebten Welt.

Es ist ein warmer Tag im August, als mich Hank Jahrzehnte spiter bei
Butch Cut in Berlin-Kreuzberg begriifit. Sie ist Mitte vierzig, trigt ein karier-
tes Hemd, ist grof3 und hat die Haare kurz rasiert. Die Haare ihrer Kund_in-
nen schneidet sie in einem kleinen Raum, der zugleich ein Kunstatelier ist.
Links stehen zwei viel genutzte beige Sofas, auf der rechten Seite steht der Fri-
seur_innenstuhl, dahinter ein Tisch mit einer Karaffe Wasser, einer Schiissel
mit Walniissen und Schokopralinen. Im Raum verteilt hingen Merchandise,
Muskelshirts mit Butch-Cut-Aufdruck, Beutel und Patches. Im Hintergrund
lauft leise Technomusik. »Such dir erst mal einen Tee aus«, sagt Hank. Sie
stellt den Wasserkocher an, ich mache es mir auf dem Friseurstuhl bequem.
Kurz darauf legt Hank mir einen schwarzen Umhang um und fragt mich:
»Was willst du heute? Wie mochtest du aussehen?«

Hank hatte ihr lesbisches Coming-out in den 1980er-Jahren. Butch, das
ist fiir sie ein drittes Geschlecht, eine Weiblichkeit, die gesellschaftlich nicht
anerkannt wird. Seit sie sich als Butch durch die Welt bewegt, ist sie Beob-
achterin von Geschlechterperformances. Hank erzihlt: »Es funktioniert iibers
Gucken und Lernen, wenn man keine Leute hat, mit denen man iiber so was
sprechen kann. Butches gab es Mitte der 8oer in Deutschland nicht. Ich be-
obachte auf der StraRe, wie Minnlichkeit funktioniert oder wie Leute rum-
laufen. [...] Es ist eine erhohte Wahrnehmung, Eigenrecherche, weil ich selbst
eine Weile versucht habe, als Typ zu passen — wobei ich mich nicht als trans

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Zwischen selbstsorgender Fiirsorge und Selbstunternehmer_innentum

verstehe, es ist ein Sicherheitsding. Wenn mich Leute als Frau lesen, die aus-
sieht wie ein Mann, werde ich schneller angegriffen, als wenn mich Leute als
Mann lesen und sich nichts dabei denken. In dem Zusammenhang spielen
Korpergrofle, Kérperhaltung, Ausstrahlung, Stimme, Mimik, Blicke, wie ich
gucke, wie ich nicht gucke, 'ne ganz wichtige Rolle bei diesem Passing - aber
eben auch die Frisur! Die Frisur ist der Teil, den man am einfachsten in-
dern kann, um eine Wirkung zu erzielen, zusammen mit Kleidung. Wie man
lduft, spricht, sich bewegt, gestikuliert oder Mimik macht, ist komplizierter
umzulernen. Das Wissen gebe ich an Leute weiter, die sich von mir die Haare
schneiden lassen. Wenn ich dreifdig Jahre iiber was nachgedacht habe, kenn
ich mich natiirlich ein bisschen aus.«

Hank fragt mich, ob sie meine Koteletten spitz oder eckig schneiden oder
sie komplett abrasieren soll. Ich bin iiberrascht, so viele Optionen hatte ich
noch nie. Sie erklirt mir die zweigeschlechtliche Norm von Koteletten. In
den meisten Friseur innensalons wiirden die Koteletten von Menschen, die
als Frauen gelesen werden, wegrasiert oder spitz geschnitten; die eckige und
kantige Form werde mit Minnlichkeit assoziiert, sie konne ein Passing un-
terstiitzen. »Zu mir kommen viele trans Minner, deshalb frag ich«, erginzt
Hank. Nach dem Einstiegsgesprach setzt Hank den Rasierer an meinem Hin-
terkopf an, 0,5 Millimeter, und ein Surren erfiillt den Raum.

Hank hat Kunst studiert, als Kuratorin und Boxtrainerin gearbeitet.
Zum Haareschneiden ist sie durch Zufall gekommen. Hank erzahlt mir, dass
es dazu zwei Geschichten gibt: »Die eine Version ist: Ich hatte kein Geld.
Freund_innen fragten mich, ob ich ihnen die Haare schneiden kann. Ich
habe gesagt, ja, und das mach ich umsonst, aber wenn jemand sagt, >coole
Frisur¢, dann sollen sie meine Telefonnummer weitergeben, dann schneide
ich Leuten gegen Spende die Haare. — Vor dem Hintergrund, dass ich kein
Geld hatte. Man konnte das auch offizieller formulieren und sagen: Ich habe
in meinem Freund_innenkreis festgestellt, dass es den Bedarf gibt, dass eine
queere Person anderen queeren Personen die Haare schneidet, da es viele
Leute gibt, die ein Problem damit haben, zu reguliren Friseuren zu gehen.«

Butch Cut war als temporires Projekt geplant. Hank fing mit vier Haar-
schnitten pro Woche an. — Plétzlich standen die Menschen Schlange, heute
ist sie jeden Tag hier. Hank skizziert ihren Arbeitsalltag: »Ich mache das fiinf
Tage die Woche, sechs bis acht Stunden am Tag. Ein Haarschnitt dauert zwi-
schen ein und zwei Stunden, weil ich mir Zeit nehme fiir die Leute: um die
Erfahrung zu bieten, die die meisten, die zu mir kommen, bei einem reguli-
ren Friseur nicht haben, nimlich sich zu entspannen und zu genief3en; damit

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

105


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Care trans_formieren

man Zeit hat, sich zu tiberlegen, wie man aussehen mochte, denn fiir viele
Leute, die zu mir kommen, ist das ein schwieriges Thema. Statt vorgefertigte
stereotype Genderbilder zu iibernehmen, werden hier neue konstruiert. [...]
Deswegen will ich Leute nicht hetzen; ich will den Raum geben, zu itberlegen,
den Raum, Unsicherheit zum Ausdruck zu bringen, sodass wir zusammen
iberlegen, was sie fir eine Frisur haben wollen, sodass diese Unsicherheit
umgewandelt wird in ein Erlebnis des Wissens, was ich mdchte und wie ich
mich gut fithle damit, wie ich aussehe. Das ist fiir Leute, die sich nicht in
ein binires Gendersystem einordnen kénnen oder wollen, oft wirklich eine
lebensverindernde Erfahrung.«

Als Hank das Butch-Cut-Projekt aufnahm, befand sie sich in einer Kri-
se. Sie erzihlt: »Am Anfang habe ich einfach gedacht: Ich habe kein Geld;
wenn ich jemandem die Haare schneide - vielleicht spenden die mir zehn
Euro, dann kann ich mir was zu essen kaufen. Mir ging es zu der Zeit selbst
schlecht. Es ging um den Ubergang von einem Lebensabschnitt in einen an-
deren, das kann einfach schwierig sein. [...] Ich wusste am Anfang nicht, was
ich da mache. Ich habe gemerkt, dass es eine Arbeit ist, die ich gerade ma-
chen kann — und vor allem ist es eine Arbeit, fir die die Leute mir gerne Geld
geben wollen. [...] Es war fiir mich nie einfach, einen Job zu finden. — Dann in
der Situation zu sein, dass Leute meine Dienste unbedingt haben wollen, ist
natiirlich interessant. Insofern ist es im Zusammenspiel entstanden: Ich ha-
be gemerkt, das kann ich gerade machen, viele andere Sachen kann ich nicht
machen, weil es mir mental nicht gut geht; weil es mir aber mental nicht gut
geht, bin ich sensibel dafiir, wie es anderen Leuten geht. Ich habe oft intime
Gespriche gefithrt, worauf sich die meisten Leute gerne eingelassen haben.
Viele waren aber erst mal verwundert, weil man normalerweise beim Friseur
nicht iiber so intime Sachen redet: itber Mental Health, Beziehungsprobleme
und solche Geschichten. Das war interessant, weil das nimlich mir in mei-
nem Healing-Prozess, also bei der Stabilisierung meiner Situation, geholfen
hat, aber auch den Leuten, denen ich die Haare geschnitten habe. Die sind
wiedergekommen oder haben mir ihre Freund_innen geschickt. Fanden es
wohl gut und nicht grenziiberschreitend, sondern angemessen. Es gab einen
Bedarf, und durch das Tun und durch diese Wechselwirkung habe ich im Lau-
fe der Wochen und Monate immer mehr geschnallt, dass es viel sowohl mit
Selbstheilung als auch mit einem Fiirsorgemodell fiir andere Leute zu tun
hat.«

Fiir Hank ist Butch Cut deshalb kein Friseursalon, sondern ein Raum fiir
Selbstheilung und Fiirsorge. Sie beschreibt ihr Projekt im Interview und auf

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Zwischen selbstsorgender Fiirsorge und Selbstunternehmer_innentum

der eigenen Facebook-Seite als »queer/trans/non-binary safer space commu-
nity building art project«. Sie will eine Gemeinschaft von Menschen, fir die
gender-nicht-konforme Frisuren iiberlebensnotwendig sind, aufbauen. Oft
mache sie Selbstbewusstseins-Coaching: Es gehe darum, »sich mal betiideln
zu lassen« und »einfach nur zu sitzen, sexy auszusehenc. Alle zwei Monate or-
ganisiert Hank Social Events: Veranstaltungen, um sich die Haare schneiden
zu lassen, andere kennenzulernen und zu flirten. Hank versteht ihre Arbeit als
Healing und als Community-Building. Vor zehn Jahren, so erinnert sie sich,
hielt sie dergleichen fiir Nonsens, inzwischen findet sie es, bedingt durch ei-
gene Krisen, sehr relevant. Fiir die Zukunft ist Hank wichtig, dass sich Butch
Cut durch Spenden trigt und dass sie sich nicht selbst ausbeuten muss.

Care nimmt sie bei Butch Cut heute weniger wechselseitig wahr als am
Anfang - »also, dass es fiir mich selbst eine heilende Wirkung hatte und fir
die anderen auch. Mittlerweile geht es mir besser und ich muss das neu ver-
orten und gucken, wie ich damit umgehe. Ich muss gucken, wie ich es hin-
kriege, dass ich Leuten so viel von meiner Energie geben kann, und wie ich
mich selbst regeneriere.« Hank erklirt, dass sie in einer dhnlichen Situation
sei wie andere in pflegenden Berufen, zum Beispiel ein Physiotherapeut oder
eine Psychologin. Es gehe um die Frage: »Wie kann ich mich regenerieren,
oder wie kann ich mich davon abgrenzen?«

Nachdem mir Hank die Haare sehr kurz geschnitten und alle Haarreste
weggefegt hat, macht sie drei Fotos von mir — von vorne und von beiden Seiten
— und ladt sie auf Facebook hoch. »This cutie stopped by today«, schreibt sie
darunter, ich bekomme einige Likes. Beim Hinausgehen fillt mir ein Plakat
auf: »What happens in the barber shop stays in the barber shop!« Plétzlich
steht ein trans Aktivist vor der Tir, ich kenne ihn, wir begriiRen uns kurz.
»Gonna cut your hair, baby«, begriifit ihn Hank, als ich gerade rausgehe.®

Ich besuchte Hank mehrmals, fiir ein Interview und fiir weiterfiithren-
de Gespriche. Anders als das erwihnte Plakat behauptet, bleibt das, was im
queeren Barbershop passiert, nicht dort. Es wird in die Offentlichkeit getra-
gen, sei es iiber die Fotos, die Hank — mit meiner Erlaubnis — in sozialen
Netzwerken postet, sei es durch diese Studie. Sowohl die Betonung von Inti-
mitit und Vertrautheit als auch die Verbundenheit mit einer gréferen (auch
virtuellen) Community sind zentral fir die Sorgearbeit, die Hank leistet.

6 Mit Hank traf ich mich mehrmals informell und nahm ein Interview im November 2016
auf. Diese Vignette stellteine Verdichtung mehrerer Gesprache und des Interviews dar.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

107


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Care trans_formieren

Hank gibt Geschlechterwissen, das sie sich iiber Jahre als Butch angeeig-
net hat, weiter und erdffnet einen Raum fiir geschlechtliche Selbstbestim-
mung. Hanks Sorgearbeit umfasst neben der konkreten Titigkeit des Haa-
reschneidens emotionale Arbeit; so fithrt sie Gespriche iiber geschlechtliche
Identititen und Utopien.” Die Arbeit, die Hank leistet, bezeichne ich ange-
lehnt an Jane Ward als Geschlechterarbeit.® Wards Studie stellt die Sorge-
arbeit von cis Femmes in trans Riumen als besonders bedeutend heraus.
Auf Basis des Interviews mit Hank argumentiere ich, dass auch Butch-Care
ein bedeutender Bestandteil von Geschlechterarbeit ist. In Hanks Barber-
shop findet eine kollektive Auseinandersetzung mit Zweigeschlechtlichkeit
statt, zusammen mit ihren Kund_innen entwirft Hank alternative Moglich-
keiten. Hank macht darauf aufmerksam, dass die Beschiftigung mit den ei-
genen Haaren und mit eingetibten Kérperbewegungen sowie diesbeziigliche
Verinderungen eine Uberlebenspraxis sein kénnen, um zweigeschlechtlicher
Gewalt zu entgehen und sich mit der eigenen geschlechtlichen Verortung
auseinanderzusetzen.’ Kulturanthropolog_innen wiesen bereits auf die Ver-
kniipfung von Haaren und Identitit hin, um Uberlebenspraxen ging es dabei
weniger (De Witte 2017: 128)." Bei Butch Cut sind Auseinandersetzungen mit
der eigenen Identitit und Uberlebensstrategien untrennbar.

Wie hingen in den Erzihlungen und Praktiken von Hank Selbstsorge und
Firsorge zusammen? Einsamkeit als Butch in einem konservativen Dorf war
fur Hank ein Ausloser dafiir, sich mit Geschlechternormen zu beschiftigten.
Sie beschreibt ihr bisheriges Leben als Weg, der sie von der Isolation hin
zu ihrer Rolle als Sorgegebende fiir trans/queere Menschen fiihrte. Auf Ein-
samkeitsempfinden als Folge einer geschlechtlichen Verortung, die von der
hegemonialen Norm abweicht, weist auch Kim Scheunemann in einer Stu-
die zu Geschlechterwissen hin; fir die interviewten trans und gender-nicht-
konformen Personen hilt Scheunemann fest: »Auch hier ist Einsamkeit am-

7 Eine Ausgabe des Journals »Open Anthropology« mit dem Titel »Hair Everywhere: An-
thropological Notes on the Long and Short of It« widmet sich der anthropologischen
Debatte zur kulturellen Bedeutung von Haaren (Han/Antrosio 2018).

8 Dieses Konzept habe ich bereits im Kapitel 2, »Sorgende Ethnographie und Geschlecht-
liche Zusammenarbeit«, eingefiihrt.

9 Zur Bedeutung von Haaren als eine Form der Disziplinierung entlang rassistischer und
sexistischer Normen (Toerien/Wilkinson 2003).

10 Frisuren spielen auch in queeren Raumen eine bedeutende Rolle fiir die Verkérperung
von Identitaten und fir das Widersetzen gesellschaftlicher Normen (u.a. Cole 2008;
Tate 2012).

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Zwischen selbstsorgender Fiirsorge und Selbstunternehmer_innentum

bivalent im Sinne des Risikos, alleine zu sein, zugleich jedoch auch mit der
Chance verkniipft, ein anderes Sein zu leben sowie ein neues Wissen mitzu-
generieren und damit auch Expert_in zu werden« (Scheunemann 2018: 160).
Diese Ambivalenz lisst sich auch in Hanks Erzihlungen ausmachen: Prakti-
ken der Selbstsorge — nimlich Butch-Verkdrperungen zu leben — waren fiir
Hank ein Ausgangspunkt, um Fihigkeiten zu erwerben, die sie heute als Ex-
pertin weitergeben kann."

Das Interview und die Gespriche mit Hank verdeutlichten fiir mich, wie
eng Gender, Okonomie, Prekaritit und Sorgearbeit bei Butch Cut verbunden
sind. Um diesen Zusammenhang genauer in den Blick nehmen zu kénnen,
wendete ich mich den Arbeiten von Kath Weston zu. »Was ist die Sexualitat
der Okonomie?«, fragt sie in ihrem Essay »Production as Means — Produc-
tion as Metaphor?« (Weston 1998). Sie zeichnet die Kimpfe lesbischer Frauen
nach, die auf der Suche nach Lohnarbeit die Genderlinie iiberschritten und
sich der geschlechtlichen Arbeitsteilung widersetzten. Lohnarbeitsriume sei-
en ebenso wie der Haushalt und die Familie Rdume, in denen Gender produ-
ziert und reproduziert werde (Weston 1998:112). Mit ihrem Barberhop iiber-
schreitet auch Hank die gegenderte Linie der Lohnarbeit: Barbershops sind
Riume, die iiblicherweise cis Mdnnern vorbehalten sind. Hank durchkreuzt
auflerdem die Cis-trans-Binaritat und verwebt lesbische und trans mannliche
Riume: Unter dem Namen Butch Cut, der ihren Barbershop an lesbische Com-
munitys anbindet, schafft sie einen Raum, in den sie trans Minner einlidt
und beim Passing unterstiitzt; sie gibt Wissen weiter, das in trans Kontexten
relevant ist.

Neben Genderlinien durchkreuzt Hank auch Klassenlinien, Barbershops
sind namlich mit Arbeiter-Méinnlichkeiten assoziiert. Hank selbst hat eine
ambivalente Klassenposition. Sie studierte an einer Kunstakademie, ist je-
doch seit Lingerem von Prekaritit und Einkommensarmut betroffen. Sie hat
viel kulturelles Kapital, Butch Cut beschreibt sie als Kunstprojekt. Auf diese
Weise versucht sie, es fiir die Kunstférderung anschlussfihig zu machen, und
spricht eine akademische queere Szene an.”

1 Auch andere sozialwissenschaftliche Studien betonen, dass Friseursalons Riume sind,
in denen intime Beziehungen entwickelt werden und in denen gemeinschaftliche Care
organisiert wird (Majors 2001; Liebelt 2016).

12 Dies zeigt sich auch darin, dass auf der Homepage die Angebote ausschliellich auf
Englisch formuliert werden.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

109


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Care trans_formieren

Kath Weston forschte ethnographisch an queeren Arbeitsplitzen; in ih-
rem Essay »Sexuality, Class and Conflict in a Lesbian Workplace« themati-
siert sie einen Streik in einer lesbischen Autowerkstatt in den USA und wid-
met sich Klassenfragen, die dort von Bedeutung sind. Klasse definiere ich
angelehnt an Weston iiber den Klassenhintergrund hinausgehend als konti-
nuierliche Produktion sozialer Beziehungen, die durch die gesellschaftliche
Arbeitsteilung strukturiert sind (Weston 1998: 115). Was kennzeichnet einen
lesbischen/queeren Arbeitsort? Weston macht als Besonderheit lesbischer Ar-
beit aus, dass sie die Dichotomie zwischen privat und 6ffentlich itberwinde.
Lesbische Identitit werde oft als etwas Privates verortet und miisse in he-
teronormativen Einrichtungen hiufig versteckt werden (ebd.: 118). Lesbische
Arbeit verbinde hingegen beide Bereiche und erlaube, out zu sein und die
eigene Partnerin und Kinder an den Arbeitsort mitzubringen. Die Autowerk-
statt Amazon, in der Weston forschte, wurde zu einem anerkennenden Ort, in
dem lesbische Identititen keine Ausnahme, sondern die Regel waren (ebd.:
119). Es entwickelten sich Freund_innenschaften, die Privatleben und Lohnar-
beit verwoben.” Dies beschreibt Weston als typisch fiir alternative und kleine
Unternehmen und queere Selbstunternehmer_innen oder Entrepreneurs. Sie
setzten sich fiir die Integration persénlicher und beruflicher Beziehungen ein
und versprichen eine Transformation der entfremdeten Arbeit (ebd.: 120).

Ahnlich verschwimmen in Hanks Erzihlungen zu ihrer Care-Titigkeit die
Grenzen zwischen Firsorge als Lohnarbeit, Fiirsorge als Ehrenamt und Fiir-
sorge als Freund_innenschaftspraktik. Sie versucht, das erworbene gender-
nicht-konforme und queere Wissen in einer informellen Form weiterzugeben,
sie tut dies gegen Spende und verfolgt den Wunsch, sich durch ihre Selbst-
standigkeit langfristig finanzieren zu kénnen. Zum Zeitpunkt des Interviews
bezieht sie ALG II und kann von den Spenden nicht leben. Die Professio-
nalisierung ihrer Sorgearbeit ist also eine prekire; zugleich widerspricht ein
Mehr an Professionalisierung dem, was Hank unter guter Care versteht. So
erliutert sie, dass sie sich mehr Zeit fiir die einzelnen Personen nehme als
in herkdmmlichen Friseursalons tiblich; Hank méchte »gute Care« anbieten
und verweigert sich einer 6konomischen Zeit-Kosten-Nutzen-Rechnung. In-
wiefern sie so das eigene 6konomische Uberleben langfristig absichern kann,

13 Mehrere Studien diskutieren die Aushandlungen zwischen Friseur_innen und
Kund_innen in Bezug auf klassifizierte und gegenderte Positionalititen, aber auch
wie Sorgearbeit ausgehandelt wird (u.a. Lindsay 2004; Cohen 2010).

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Zwischen selbstsorgender Fiirsorge und Selbstunternehmer_innentum

bleibt ungewiss. Deswegen iiberlegt sie, die Ausbildung als barber nachzuho-
len.

Die Handlungslogiken und Praktiken, die Hank verfolgt und umsetzt, las-
sen sich als queeres Selbstunternehmer_innentum verstehen. Hank legt dar,
dass sie ihre Sorgearbeit zunichst als heilend empfand. Fiir die Anfangszeit
von Butch Cut beschreibt sie das Verhiltnis von Energie (der eigenen) und Care
(fir andere) als ausgeglichen und die Grenze zwischen Sorgenden und Um-
sorgten als flieRend. Dies habe sich verindert, nun tiberwiege die Erschop-
fung. Energie interpretiere ich als eine bei Butch Cut bedeutende Ressource,
insofern dort ausgewogene Beziehungen des Energiegebens und -nehmens
entstehen. Dies lisst sich als queerer Tauschhandel bezeichnen. Hank bt sich
in einem selbstverantwortlichen Umgang mit den eigenen emotionalen Res-
sourcen. Zu Beginn reichte die gegenseitige Aufmerksamkeit als Tauschmittel
aus; seitdem es Hank besser geht, geraten die transformativen Effekte ihrer
Arbeit in den Hintergrund, nun ist Geld notwendig. Isolation/Austausch, Er-
schépfung/Energie und Geld sind in Hanks Erzihlungen aufs Engste mitein-
ander verflochten. Bei ungleichem Care-Bedarf kommt zum Ausgleich Geld
ins Spiel, um die Reziprozitit aufrechtzuerhalten.

Hank erlautert, dass sie ihre Arbeit nur deshalb leisten konne, weil der
Bedarf der Community gegeben sei. Sie verortet ihre Sorgearbeit klar bei den
bezahlten pflegenden Berufen, deren Beschiftigte grundsitzlich vor der Her-
ausforderung stehen, mit 6konomischen Zwingen umzugehen und Praktiken
der Regeneration zu entwickeln. Zugleich grenzt sie sich von Dienstleistungs-
berufen, zu denen der Friseurberuf eigentlich z3hlt, ab, indem sie Butch Cut
als queeres Kunstprojekt rahmt.

Die Zukunft von Butch Cut ist ungewiss. Langfristig hat Hank den Traum,
ein Retreat Center aufzubauen. Wenngleich sie den Barbershop allein auf-
gezogen hat, ist es ihr wichtig, Netzwerke aufzubauen. Sie ist mit queeren
barbers in England und den USA vernetzt; mit ihnen tauscht sie regelmifig
Arbeitsplitze, dann arbeitet sie fiir ein paar Wochen in einem queeren Bar-
bershop in London oder New York. Auch Hank und ich sprechen nach dem
Interview tiber mogliche Kollaborationen. Sie hat die Idee, das Interview on-
line zu veroffentlichen und es mit der Butch-Cut-Community zu diskutieren.
Zudem koénne ich gerne ein Social Event zu Care bei Butch Cut organisieren.

Unsere Forschungszusammenarbeit lief nicht immer konfliktfrei ab.
Hank interessierte sich fiir meine Arbeit und Perspektiven auf Care, und
sie kommentierte regelmiflig meine Posts zu Care auf Facebook. Unsere
grofiten Konflikte drehten sich um ihre Reprisentation: Sie forderte mich

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

m


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2

Care trans_formieren

auf, sie als erfolgreiche Selbstunternehmerin darzustellen, wihrend es mir
wichtig war, Fragen zu Prekaritit zu stellen. Hank steht mehr kulturelles und
soziales Kapital zur Verfiigung als den meisten anderen Personen, die ich
interviewte. Utan Schirmer argumentiert in seiner Studie zu Drag-Kinging,
dass die Frage, ob es gelinge, »trotz der partiellen Verweigerung bestimmter
geschlechtlicher Anforderungen das eigene Arbeitsverhiltnis zu sichern und
beruflich erfolgreich zu sein«, insbesondere von den verfiigbaren Ressourcen
abhinge (Schirmer 2015: 370). Gemeint sind kulturelle und ékonomische
Ressourcen wie Bildungsabschliisse, soziale Beziehungen und Ressourcen an
Macht und Einfluss (ebd.). Dieses Ergebnis kann ich insofern bestitigen, als
sich die Zukunftsperspektiven von Hank und den Sorgearbeiter_innen aus
dem vorherigen Kapitel, die voraussichtlich langfristig von Einkommensar-
mut betroffen sein werden, unterscheiden. Hank nutzt ihr abgeschlossenes
Kunststudium, um Butch Cut als kiinstlerisches Projekt zu rahmen. Dies
ermoglicht ihr, ein queeres Milieu mit mehr 6konomischen und kulturellen
Ressourcen zu erreichen und sich fir eine Kunstférderung zu bewerben.
Trotzdem bleibt es auch fiir sie eine Herausforderung, von ihrer Freiberuf-
lichkeit zu leben, da dies nur mit einer anderen Logik und Herangehensweise
moglich wire, nimlich: in kiirzerer Zeit mehr Kund_innen zu einem festen
Preis die Haare zu schneiden. So lisst sich Hanks Sorgearbeit zwar im
Sinne eines queeren Selbstunternehmer_innentums lesen; gleichzeitig aber
wird eine 0konomische Prekaritit deutlich, die angesichts der kulturellen
Ressourcen, itber die Hank verfiigt, auf den ersten Blick unsichtbar bleiben
mag.”* Der Verbindung zwischen Care, Geschlecht und Okonomie sowie
zwischen Selbstsorge und Fiirsorge gehe ich auch im folgenden Unterkapitel
nach, in dem eine trans Stimmarbeiterin im Mittelpunkt steht.

4.2 Von Spendendosen und trans_formativer Arbeit.
Fiir_Sorge in einer Stimmgruppe

Mit Mathilda treffe ich mich in einem linken Café in Berlin-NeukélIn. Das
Café ist gefiillt mit vor allem jungen Menschen zwischen zwanzig und drei-
Rig. An den Wénden hangen Plakate von Demonstrationen und Veranstal-

14 Auch die Verbindung zur queeren Community ist eine Ressource; so gelang es dem
Projekt, wihrend der Corona-Krise innerhalb weniger Tage tiber Crowdfunding 3.000
Euro fiir Mietkosten zu fundraisen.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Zwischen selbstsorgender Fiirsorge und Selbstunternehmer_innentum

tungen zu den Themen Antirassismus und Queer-Feminismus. Leider muss
ich fast eine Stunde auf Mathilda warten. Diese Stunde verbringe ich mit
der Frage der Einlesbarkeit: Werde ich sie erkennen, ist sie vielleicht doch
schon anwesend? Wen lese ich als trans und wen nicht? Wird Mathilda mich
unter all den Leuten wahrnehmen, von denen einige allein an ihrem Tisch
sitzen? Vielleicht signalisiert mein Notizbuch: Hey, ich forsche. Eine grofie
Frau, komplett in Schwarz gekleidet, tritt ein und lauft suchend durch den
Raum. Ich gehe auf sie zu: »Hey, bist du Mathilda?« —»Ja genau!« —»Cool,
dass du noch gekommen bist.« Ich lade sie auf einen Milchkaffee ein, da ich
annehme, dass sie 6konomisch schlechter gestelltist als ich. Sie spricht sehr
leise und schautsich haufig um, weshalb sie auf mich nervos wirkt. Ich frage,
ob ich das Gesprach aufnehmen kann. »Klar«, sagt sie. Etwas unsicher sei sie
allerdings, was die Nebengerdusche betreffe: Sie selbst mache trans Radio,
es konne mithsam sein, die Aufnahme spater zu verstehen.

Mathilda leitet eine Stimmgruppe fir trans Frauen, ehrenamtlich in einem
trans Verein. Sie erzahlt mir, wie sie dazu gekommen ist, die Stimmgruppe
vor sechs Jahren aufzubauen. »Mich hat eine Freundin gefragt, die gerade
in der Transition drinsteckte, wie ich das mit der Stimme mache. Da dachte
ich: Ist ja bléd, wenn ich das nur ihr erzdhle — es ist relativ viel. Dann ha-
ben wir zu zweit eine Gruppe angefangen.« Eigentlich wollten die beiden
die Gruppe hierarchiefrei organisieren und mit allen gemeinsam vorberei-
ten, das funktionierte aber nicht: Am Ende erledigte doch sie selbst die meis-
ten Aufgaben. Nun ist Mathilda in der »Leitungsposition«, wie sie es nennt,
und organisiert die Gruppe als Kurs. Daneben macht sie eine Ausbildung als
Logopéadin, »nicht, weil das weiterhilft in dem Kontext, sondern weil ich es
dann finanziert kriege Gber die Krankenkassen; sie ist der Meinung, dass
Gesangstechniken eigentlich mehr helfen wiirden.

Uber die Stimmarbeit »arbeitet man auch viel an psychischen Dingen, be-
tont Mathilda. »Man kann eigentlich gar nicht mit der Stimme arbeiten, oh-
ne die Psyche miteinzubeziehen.« Sie erklért: »Die Stimme ist der grofite
Ausdruck der Personlichkeit. Fir mich ist es so, dass sie fast die Personlich-
keit ist. Wenn ich damit unzufrieden bin, ist es krass. Fiir mich war es wich-
tig, mich damit zu beschéiftigen, auch fiir mein Wohlergehen.« Sie bezeich-
net die Stimmarbeit als »eine Art von Therapie, also sehr selbstbestimmt.
Man setzt sich damit auseinander, was man machen mag mit der Stimme
und was nicht. Oft verdndert sich nicht nur stimmlich etwas, sondern auch
psychisch und kérperlich. Umgekehrt gelte: »Wenn Leute eine Verspannung
haben oder nicht gut atmen, kommt man irgendwann nicht mehr weiter.«

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

13


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

N4

Care trans_formieren

Mathilda wiinschtsich, dass queere Ersatzfamilien entstehen. In der Stimm-
gruppe seien sie davon noch weit entfernt, aber sie trafen sich auch privat
nach dem Kurs, und es entwickelten sich Freund_innenschaften. Sie erklart:
»lch finde, dass Leute, die solche Gruppen organisieren, fast mehr davon ha-
ben alsdie Leute, die teilnehmen.« Von professionalisierten trans Unterstiit-
zungsangeboten, die sie als unpersonlich beschreibt, grenzt sie ihre Gruppe
ab. Sie findet es wichtig, »sich gegenseitig zu unterstiitzen«, und argumen-
tiert: »Wenn das so sozialpddagogisch ist, dann fehlt das Empowerment,
weil sie sich nicht gegenseitig unterstiitzen, sondern unterstiitzt werden von
oben.« Wenn die Rollen dermafien klar verteilt seien, sei es einseitig —»zu-
mindest wird das so dargestellt.« Mathilda erklart: »Ich finde es ganz grof3-
artig, wenn es in beide Richtungen geht.«

Aktuell finanziert Mathilda die Stimmgruppe lber eine Spendendose: »Ich
stelle meine Spendendose auf und kriege ungefahr zehn bis zwanzig Euroim
Schnitt [pro Treffen]. Das funktioniert gerade, weil zwei Leute dabei sind, die
einen guten]ob haben. Aberich gebe auch viel Geld dafiiraus—von daherist
es nicht kostendeckend.« Sie wiinscht sich ein bedingungsloses Grundein-
kommen, um das Dilemma der unterbezahlten queeren Sorgearbeit auflé-
sen zu kénnen. Sie sagt: »Mir wire schon geholfen, wenn das Jobcenter mir
vertrauen wiirde, dass das, was ich tue, sinnvoll ist, und dass ich nicht zu
Hause im Bett liege und Fernsehen gucke; wenn ich keinen Druck kriegen
wirde. Meine Forderung wire das bedingungslose Grundeinkommen, ins-
besondere fiir den Care-Bereich, der sonst nicht funktioniert, weil er keinen
Gewinn abwirft.«'®

Wie hingen in Mathildas Erzihlung Selbstsorge und Fiirsorge zusammen?
Mathilda eignete sich trans Geschlechterwissen an, zunichst fir sich selbst.
Da die Nachfrage vorhanden war, begann sie, das Wissen in einer Gruppe wei-
terzugeben, und geriet in eine Fiirsorgerolle. Praktiken der Selbstsorge und
Firsorge sind eng verbunden. Das wird insbesondere in Mathildas Aussage
deutlich, sie selbst profitiere ebenso von der Gruppe, auch wenn sie nun in ei-
ner Leitungsrolle sei. Fiir sie selbst war die Gruppe wichtig, um Gemeinschaft
zu finden und Anerkennung zu erfahren. Die Positionen Sorgende und Um-
sorgte sind miteinander verwoben. Sich selbst sieht Mathilda als Sorgende,
aber auch als Umsorgte. Trans_formationsenergie fliefit in beide Richtungen,

15 Das Interview fithrte ich im Februar 2017.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Zwischen selbstsorgender Fiirsorge und Selbstunternehmer_innentum

und der Ubergang zur Expertin war/ist fliefend. Mathilda versucht, selbst-
reflexiv mit der eigenen Expert_innenrolle umzugehen.

Mathilda leistet als trans Frau Sorgearbeit speziell fiir andere trans Frau-
en, die ihre Stimme verindern mochten. Dabei geht es ihr nicht nur um die
Arbeit an der eigenen Stimme, sondern auch um die Arbeit an der eigenen
Psyche. In der transfemininen Sorgearbeit, die Mathilda leistet, ist die Arbeit
am Korper untrennbar mit der Beschiftigung mit der Psyche, mit Emotionen,
verbunden: Uber die Arbeit mit dem Kérper lisst sich das eigene emotionale
Wohlergehen (kollektiv) bearbeiten, und Emotionen zeigen sich im Kérper.

Ich frage mich, warum in Mathildas Erzihlung Energie und Emotionen
eine so grof3e Rolle spielen. Hier geben Alexandra Raus Gedanken zu Psycho-
politik und Neoliberalismus hilfreiche Hinweise. Angelehnt an Michel Fou-
cault argumentiert sie, dass Individuen als Subjekte nie aufierhalb der Macht
stiinden, sondern stets als Subjekte produziert wiirden (Rau 2010: 32); zu-
dem spricht sie tiber die Arbeit an sich selbst, als therapeutische Fithrung,
um sich selbst zu verstehen, zu erkennen, zu emanzipieren und zu verwirk-
lichen (ebd.: 272). Die Umarbeitung der Psyche konne auch iiber den Kor-
per bewerkstelligt werden, zum Beispiel durch Tanzen (ebd.). Eine solche
Arbeit an sich selbst organisiert Mathilda in einer kollektiven Form: In der
Stimmgruppe spielen die Arbeit an sich selbst und der eigene Umgang mit
Scham und Schmerz eine wichtige Rolle. Rau spricht von einer Demokra-
tisierung therapeutischer Techniken: Feministische und schwule Therapien
und Selbsthilfeansitze seien Beispiele aus sozialen Bewegungen, die psych-
iatrische Hegemonie infrage stellten und sich die Mittel zur Herstellung des
eigenen Subjektstatus aneigneten (Rau 2010: 283). So seien in der Frauenbe-
wegung therapeutische Elemente in die feministische Praxis aufgenommen
und durch vielfiltige Neuschépfungen von der Psychoanalyse losgelost wor-
den; hier wurde die Idee der Selbsterfahrung und der Selbsterfahrungsgrup-
pen entwickelt (ebd.: 287). Auch in trans Bewegungen, die in Alexandra Raus
Arbeit unerwihnt bleiben, ist die Aneignung therapeutischer Techniken ein
wichtiger Bestandteil kollektiver Fiir_Sorge — oft im Zusammenspiel mit Kor-
perarbeit. Der Hintergrund dessen ist, dass die bestehende Zwangstherapie'®
kein Raum ist, der selbstbestimmt genutzt werden kann. Zudem verfolgen
Aktivist_innen wie Mathilda offenbar ganz bewusst das Ziel, einen Raum fiir

16  Hierbei beziehe ich mich aufdie verpflichtende Begleittherapie, die notwendig ist, um
liber das Transsexuellengesetz (TSC) eine Namens- und Personenstandsidnderung zu
beantragen.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

15


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Care trans_formieren

gegenseitige Fiir_Sorge zu schaffen, jenseits der Care-Hierarchie, die in pro-
fessionalisierten Settings vorhanden ist.

In einem Mangel an finanzieller Anerkennung zeigt sich der Zusammen-
hang von trans Sorgearbeit und Prekaritit. Mathilda ist seit lingerer Zeit er-
werbslos. Sie finanziert die Stimmgruppe durch Spenden; mit einer Sum-
me von zehn bis zwanzig Euro pro Sitzung kommt jedoch nur ein geringer
Betrag zusammen. Bei unserem Interview wird Mathildas prekire Situati-
on greifbar: Es steht aufler Frage, dass ich Mathilda zu Kaffee und Kuchen
einlade; in anderen Konstellationen war die Dynamik umgekehrt. Mathilda
hofft, ihre Form der Sorgearbeit in Zukunft bezahlt zu bekommen. Ohne
einen Abschluss, das heift kulturelles Kapital, ist dies kaum moglich. Die
Logopidie-Ausbildung, die sie gerade macht, ist fir sie eine Moglichkeit,
langfristig aus der Erwerbslosigkeit herauszukommen. Dabei sieht sie diese
finanziell notwendige Professionalisierung kritisch: Care-Hierarchien in der
professionalisierten Sorgearbeit, etwa bei Angeboten Sozialer Arbeit, lehnt
sie ab und betont, dass Care in beide Richtungen gehen solle. Ihr Plidoyer
fiir ein Grundeinkommen verweist auf die strukturellen Verinderungen, die
fiir nachhaltige Trans-Fiir_Sorge notwendig sind. Hier werden die Grenzen
des trans Selbstunternehmer_innentums spiirbar: Ebenso wie Hank arbeitet
Mathilda mit einer Gruppe Menschen, die an ihrem Geschlechterwissen und,
bei Mathilda, an der gemeinsamen Arbeit an der Stimme interessiert sind,
die aber nicht die Ressourcen haben, um die Sorgearbeiter_innen angemes-
sen zu bezahlen und das Community-Projekt zu finanzieren. Dabei diirfte die
strukturell prekire Situation trans weiblicher Personen eine grof3e Rolle spie-
len.”” So bleibt Mathilda als Strategie, Bildungsabschliisse zu erwerben, die es
ihr erméglichen, fiir ihre Arbeit bezahlt zu werden, auch wenn sie jene nicht
als notwendig erachtet, um gute Sorgearbeit zu leisten. Uber die kulturellen
Ressourcen, die sie fiir die Logopddie-Ausbildung braucht und um sich in ih-
rem Feld zu professionalisieren — was sich als Empowerment fassen ldsst —,
verfiigt Mathilda.

Mathildas Haltung als Sorgearbeiter_in ist gepragt durch ihren Fokus
auf Selbstbestimmung. Praktiken der Selbstsorge und der Fiirsorge sind eng
miteinander verwoben: Praktiken der Fiirsorge sind zugleich Praktiken der
Selbstsorge. Ich schlage deshalb vor, von Selbstsorgender Fiirsorge zu sprechen.

17 Vergleiche Kapitel 3, »Da wirst du von mir eine ganz andere Geschichte horen.<Trans
Prekaritat, Klasse und Care«.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Zwischen selbstsorgender Fiirsorge und Selbstunternehmer_innentum

Auch Lohnarbeit und ehrenamtlicher Aktivismus sind miteinander ver-
kntipft. Im Laufe der Zeit dnderte sich Mathildas eigene Rolle: Sie rutschte in
eine Expert_innenrolle und hat nun den Wunsch, sich zu professionalisieren,

um

4.3

nicht mehr von Transferleistungen abhingig zu sein.

»Weniger denken, mehr fiihlen.«
Experimentelle trans Korperarbeit als Care-Aktivismus

Das Interview mit Leo fithre ich in der Marianne, einem lesbisch/feminis-
tischen Café in Berlin-Kreuzberg."® Als ich ankomme, sitzt Leo bereits an
einem Tisch. »Ich habe die Schallgerdusche fiir die Aufnahme getestetc,
begriifdt er mich lachend. Der Tisch, an dem er sitzt, sei der beste in Sachen
Gerduschkulisse. »Und dann lauft auch noch laut Rock 'n" Roll«, fiigt er
lachend hinzu. Leo lernte ich in Dortmund bei einer Tagung zu queerer
Gesundheit kennen. Er ist Geschlechterforscher, trans Kérperarbeiter und
hat jede Menge Ideen zu meinem Promotionsprojekt. Leo ist 1971 geboren.
Ende der 1980er-Jahre wurde er in der FrauenLesben-Szene einer kleineren
Stadt aktiv. Pragend war fiirihn damals, eine diverse Gruppe von »Weiblich-
keiten« zu haben —»mit und ohne Sternchen, das gab es zu dem Zeitpunkt
noch nicht«. Zu Beginn des Studiums engagierte er sich in linksradikalen
Lesbengruppen, dort stérte ihn jedoch die Homogenitit. Am wohlsten
fihlte er sich in einer lesbischen Theoriegruppe, die altersgemischt war:
Leo war damals 19, die dlteste Person achtzig. Zu dieser Zeit besuchte er
wihrend eines Berlinbesuchs auch das Café, in dem wir nun sitzen — es sei
schliefslich ein Treffpunkt der FrauenLesben-Szene gewesen.

Leo erzdhlt mir, dass er lange keinen Namen fiir seine Erfahrungen hatte:
»Trans Maskulinitat war fiir mich nicht prasent und auch nicht denkbar. [...]
Der Umbrella-Term war Lesbe, und das war’s.« Mit Mitte zwanzig merkte
Leo: »Mir ist da was zu wenig. [..] Mir war nicht klar, warum. Dann habe
ich mich intensiv auf den Weg gemacht, Thema Feminitat: Was ist das,
was zieht mich da an? Ich habe eher im femininen Spektrum gelebt, heute
wiirde ich das als total genderqueer bezeichnen. Mein Transaspekt oder
Transerleben spielte da keine Rolle und hatte keinen Namen.« Das dnderte
sich Anfang der 2000er-Jahre: 2004 hat Leo in einer Grofistadt seine ersten
»Transkontakte«. Er erinnert sich an einen Filmabend, bei dem die Doku

18

Dieses hat mittlerweile neue Betreiber_innen und einen neuen Namen.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

n7


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8

Care trans_formieren

ber den trans Mann Ines Paul (Schulz 2002) gezeigt wurde; danach habe
er zu einer Freundin gesagt: »Das ist bei mir eigentlich auch immer so
gewesen.« Durch die Drag-King-Szene und durch Filme wie die besagte
Doku oder »Gendernauts« von Monika Treut (1999) habe er ein Gespiir,
»eine Wahrnehmung fiir [sich] gekriegt: Ich bin nicht allein, da gibt es einen
Namen. [..] Das waren meine Anfinge.«

Diese Anfiange seien im Grunde mit dem Ende seines Engagements zu-
sammengefallen, erklart er. Denn zu diesem Zeitpunkt habe er sich in die
Ceschlechterforschung hinein und aus der FrauenlLesben-Szene raus be-
wegt. Den ersten trans Mann, den er kennenlernte, interviewte er fiir seine
Dissertation. Durch die Forschung entstanden Freundschaften mit weiteren
trans mannlichen Personen. Drag-Kontexte, wo vieles noch im Entstehen
und Uneindeutigkeiten moglich waren, waren wichtig fiir ihn.

Mittlerweile steht Leo queerem und trans Aktivismus ambivalent gegen-
ber: Er habe viele Konflikte miterlebt, die fir ihn zermiirbend gewesen
seien. Als er chronisch krank wurde, zog er sich gesundheitsbedingt aus
dem Aktivismus zurick. Leo erzdhlt: »Ich brauchte viel Zeit, um mich selbst
zu pflegen, um wieder gesund zu werden.« Auch diese Erfahrung war es, die
ihn zur Korperarbeit brachte. Er resiimiert lachend: »Ich will keine Psycho-
dramen mehr. Nach 27 Jahren Lesben/Frauen/Queer-Communitys ertrage
ich es nicht mehr.«

Das Thema Care beschiftigt Leo schon lange. Er habe festgestellt, dass
seine eigene geschlechtliche Sozialisation eng mit Sorgearbeit fiir andere
verbunden ist: »In meiner Biographie spielt es eine wichtige Rolle, dass
ich in meiner Familie eine Tochterpositionierung habe. Ich habe sehr alte
Eltern. Ich habe meine Diplomarbeit geschrieben und parallel meinen
Vater sterbebegleitet, Pflegestufen organisiert und ihn zu Einrichtungen
gebracht. Das pragt mich, seitdem ich zwanzig bin, und es geht bis heute
weiter.« Beziiglich seiner Mutter hilt er fest: »Ich mache, was die >gute
Tochter« macht: Ich organisiere Pflegestufen.« Leo erinnert sich an eine
lesbisch/feministische Lesegruppe, in der sie sich mit dem Care-Begriff aus-
einandersetzten und damit, wie Sorgearbeit an einen herangetragen wird.
Auch in lesbischen/queeren/feministischen Communitys werde erwartet,
»dass du dich aufopferst, was fiir die Community tust, selbstlos bist, dich zu-
riickstellst; nicht Nein sagst, immer unterstltzt und ansprechbar bist, wenn
um drei Uhr nachts jemand ein Krisengesprach braucht«. Indem man sich
aufopfere, konne man in Szenen wichtig werden, »im Bourdieuschen Sinne

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Zwischen selbstsorgender Fiirsorge und Selbstunternehmer_innentum

symbolisches Kapital« erlangen.’” Uber sich selbst sagt Leo selbstkritisch:
»Ich warimmer voll dabei, immer in Fiirsorge drin.« Inzwischen habe er sich
von Care-Anforderungen emanzipiert. Er sei klarer darin geworden, Nein
zu sagen, und befinde sich nun auf dem Weg zu mehr Selbstfiirsorge: »Self
care is my first priority.«

Leo wiinscht sich eine Community, in der Menschen duflern: »Ich kann nur so
viel Zeit und Energie reinbringen. Ich kann nicht mehr. Ich kann nicht mein
letztes Hemd geben.« Er selbst befinde sich gerade in einem Lernprozess,
um Care anzunehmen und sich einzugestehen: »Hey, eigentlich brauche ich
Unterstiitzung.« Leo benennt, dass gerade trans Personen »Bedarf an einer
positiven Form von Fiirsorgearbeit und Unterstitzung haben und einen
Raum fiir Selbstsorge brauchen«. Es sei notwendig, die unterschiedlichen
Care-Bedarfe anzuerkennen. So stehe ihm als trans Person weniger Energie
zur Verfiigung, zum Beispiel, weil er im Lohnarbeitskontext nicht eindeutig
als cis geschlechtlich gelesen werde: »Es kostet wahnsinnig viel Energie. Ich
mochte, dass dies als zusatzlicher Bedarf wahrgenommen und anerkannt
wird.«

Leo versucht gerade, mit einer_m Freund_in eine Koérperarbeitsgruppe fir
trans Menschen aufzubauen. »Dies«, so konstatiert er, »ist mein groftes
trans oder queer/feministisches Engagement.« Das Vorhaben erweise sich
jedoch als »schwierig, weil es einen starken Selbsthilfefokus bekommen«
habe. Ich frage nach: »Was meinst du damit?« Leo hatte den Eindruck, dass
die Interessierten sich »stark in Findungsprozessen befunden haben oder
sehr traumatisiert waren«. Er selbst beschiftige sich hingegen seit (iber
25 Jahren mit dem Thema Kérper, damit, was er an Feminitiat und Masku-
linitat leben wolle, und mit Sexpositivitat. Aktuell gehe es fiir ihn eher in
Richtung des maskulinen Spektrums. Er erklart: »Ich bin schon auf einer
langen Reise gewesen und ein ganzes Stiick mehr in mir angekommen.«
Das sei bei einigen in der Gruppe nicht der Fall, das aber kénne er nicht
auffangen: »Wir haben das privat organisiert. Wenn dann Menschen bei
Ubungen, die ich fiir unproblematisch halte, Flashbacks bekommen ... — Das
war nicht méglich, wir haben beschlossen: Das geht nicht mehr.« Leo findet,
dass traumatische Erfahrungen anders aufgefangen werden sollten, zum
Beispiel durch therapeutische oder Selbsthilfeangebote.

19

Hier geht es darum, Anerkennung zu erhalten, und um Prestige. Der oben genannte
Aspekt lasst sich auch als soziales Kapital beschreiben, im Sinne von Zugang zu Netz-
werken (Bourdieu1992: 63 f.).

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Care trans_formieren

»Welches Gender ist das coolste, welches das repressivste? Wer ist radical
queer und wer nullachtfiinfzehn?« — derlei symbolische Kampfe in trans
Ridumen storen Leo. Er selbst habe sich in trans Raumen viel damit ausein-
andergesetzt, wie er sich verorte: »Es gibt ja viele trans Identititsangebote.
Entweder du bist total bindr organisiert — das war nicht so meins —, oder
du hast alle moglichen Genderangebote.« Eine Zeitlang war Butch fiir
ihn wichtig, und er beschéftigte sich mit Butch-Konzepten, empfand den
Zugang lber Konzepte aber als zu kopflastig: »Ich habe festgestellt: Diese
[..] Vorstellungen, wie dein Sein und dein Koérper sich an ein Konzept anzu-
passen haben, in Gestik, in Mimik, das find ich normierend.«

Die Korperarbeit ist fiir Leo eine Alternative. Sie sei experimenteller: »Da
gibt es viele Sachen, die nicht ausgesprochen werden kénnen, und das ist
gut. Dich frei zu machen von Normen. Gerade trans hat viel mit Normierung
und Diagnostik zu tun. Dieses Sich-frei-Machen ist wichtig.« Aus diesem
Crund organisiere er die Kérperarbeitsgruppe; er mochte »einen Raum [...]
haben, in dem wir das, was wir an Ressourcen und Wissen (iber Kérperarbeit
haben, zur Verfiigung stellen«. Er schicke jeweils einen Termin rum, und
»dann kdnnen Menschen, die Lust auf Entspannung, Kérper, Tanz, Massage,
Bewegung haben, kommen und den Raum gemeinsam gestalten«. Es gehe
darum, den eigenen Korper, jenseits des Sprechens, positiv zu erleben:
»dich wie du gerade da bist, mit deinem Kérper zu erleben. [...] Wie fithl ich
mich in mir?« Es gehe darum, »sich konzeptfrei in genau dem Moment zu
erleben, mit all den Grenzen und vielleicht auch Méglichkeiten«. Es gehe
darum, sich Bewegungen zu erlauben, die vorher verboten waren. »Weniger
denken, mehr fiithlen.«

Leo bezieht sich positiv auf Kérperarbeit in feministischen Kontexten der
1970er- und 1980er-Jahre, mit Selbstuntersuchungen und der Verweigerung
von Diagnostik. Die Kérperarbeit in trans Kontexten empfindet er teilweise
als transnormativ; in bindr organisierten trans Riumen gebe es wenig
experimentelle Kérperarbeit: »Da spielt Kdrper eher als Material eine Rolle,
das es zu verdndern gilt, das formbar ist: Arbeit an sich selbst, um sich zu
optimieren, und zwar hin zur Zweigeschlechtlichkeit.« Queer/feministische
und nicht-bindre Korperarbeit sei experimenteller und folge keinem ein-
deutigen Konzept von Kérpernormen.

Leo nimmt bei sich eine Erschopfung, was Queer Politics und die Zunahme
an Gender-Optionen betrifft, wahr. Als Motto macht er aus: »Bitte entschei-
den und performen Sie jetzt!« Er verspiirt Performancemiidigkeit: »Ich habe
keinen Bock mehr, mich zu verorten. [..] Gender war gestern fir mich, ich

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Zwischen selbstsorgender Fiirsorge und Selbstunternehmer_innentum

habe keine Lust mehr.« Er wiinscht sich einen ressourcenorientierten Blick
auf trans Personen, einen anerkennenden Blick auf ihre Fahigkeiten, Wiin-
sche und Utopien, der sie »nicht nur als wandelnde Diagnose« wahrnimmt.
Generell wiinscht er sich eine Abkehr von solchen Auseinandersetzungen
mit Diskriminierung und Trauma, die »Menschen nur an ihre Begrenzung
erinnert, an ihre Erschiitterung«, wahrend die vorhandenen positiven Krifte
vernachlassigt wiirden. Er wiinscht sich »Verséhnlichkeit mit den eigenen
Verletzungen und denen anderer« und eine Entwicklung weg von schwi-
chenden psychologischen Konzepten hin zu mehr Selbstverantwortung. Er
wiinscht sich Community-Gesprache iiber Tabuthemen, zum Beispiel »an
einem Tisch wie da driben, zu sechst: tief durchatmen und tiber herausfor-
dernde Cefiihle sprechen, iiber Neid oder Scham«; auch lber Tod, sterben
und Erkrankung miisse gesprochen werden. »Denken queer/lesbische Sze-
nen (iberhaupt bis zum Tod?«, fragt er nachdenklich.

Leo vermutet, dass trans Aktivismus in einigen Jahren stirker professiona-
lisiert sein werde; dies zeichne sich bereits jetzt ab: »Es gibt diejenigen,
die professionell zu trans und mit Trans arbeiten — gleichzeitig wird es
immer Selbsthilfe geben. Es wird immer einen grofden Teil an binédren trans
Menschen geben, die ein traditionelles Verhiltnis zu Kérper — als etwas
Reparaturbediirftigem und Uberholungsbediirftigem — haben; die mogli-
cherweise deshalb nicht transaktiv sind, weil sie zusehen, dass sie stealth,
dass sie mainstreammafiig leben. Ich glaube, die Spaltung zwischen den
Profis und den Selbsthilfeorientierten wird grofier.« Leo ergdnzt: »Du und
ich tun das«, sich professionalisieren. Er hofft, dass es zukinftig Raume
geben wird, um diese Entwicklung kritisch zu reflektieren, um vielleicht zu
sagen: »Wir mégen [hier] Expert_innen sein, aber ihr—die von euch, die ge-
rade am Anfang stehen oder sich orientieren —seid ebenfalls Expert_innen:
flir euch selbst.« Die Spaltungen, die Leo ausmacht, fasst er zusammen als
»Spaltung in Profis, trans Profis und trans Selbsthilfe«. Die trans Community
insgesamt wiirde eingeteilt in »trans Expert_innen und Leute, die der Hilfe
bedirfen«.

Fiir die Zukunft wiinscht sich Leo queer/feministische und trans Gesund-
heitszentren und -rdume. Er fithrt aus: Wenn die Angebote gréfier und
nachhaltiger sein sollen als Selbsthilfeangebote, brauche es eine Institu-
tionalisierung und Professionalisierung, zum Beispiel Arrangements »mit
Krankenkassen, einer 6ffentlichen Gesundheitsversorgung. Da ware ich mir
nicht zu schade«. Auch miissten zukinftig die Kompetenzen trans queerer
Sorgearbeiter_innen stirker anerkannt werden. Cleichzeitig wiinscht sich

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

21


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Care trans_formieren

Leo eine kritische Auseinandersetzung mit Begriffen, die aus dem medizi-
nischen Kontext ibernommen wiirden, zum Beispiel »Klient_innen« und
»Angehdrige«.

Leo fiirchtet, dass sich die Bedingungen fiir trans Aktivismus in den kom-
menden Jahren verschlechtern werden: »Wahrscheinlich wird Trans immer
schlecht finanziert bleiben. Ich vermute, die politischen Bedingungen
werden im Laufe der nichsten zehn Jahre weniger forderlich sein, als es in
den letzten Jahren der Fall war.« Sollte sich diese Prognose bewahrheiten,
misse das Community-Gesundheitszentrum, das Leo vorschwebt, anders
ausgestaltet werden: »Vielleicht missen wir Expert_innen abspecken [..]
und sagen: Wie kdnnen wir Unterstiitzung geben, ohne dass wir uns selbst
ausbeuten?« Zudem brauche es eine queer/feministisch/lesbisch/trans
Strategie gegen Faschismus und Rechtspopulismus; auch das sei gesund-
heitsférdernd.

Virtuelle Raume erlebt Leo als ambivalent: Zum einen sei es»aufregend, was
ich da erleben kann« zum anderen ziehe er sich aus Selbstsorgegriinden
daraus zurlick, da er viele Dynamiken als gesundheitsschadigend erlebe.
Bezogen auf das imaginierte Community-Gesundheitszentrum findet er
Onlineberatung wichtig: als niedrigschwelliges Angebot. Fiir ihn persénlich
sei der physische Kontakt mit anderen Menschen zentral und nicht durch
virtuelle Angebote ersetzbar.

Beim Interview mit Leo nehme ich eine produktive Sympathie zwischen uns
wabhr. Sie inspiriert Leo, zu erzdhlen, und erméglicht uns, Care gemeinsam
weiterzudenken. Zum Abschluss fragt mich Leo nach meinen anderen
Interviewpartner_innen, und ich erzihle vom queeren Friseursalon.?® La-
chend restimiert Leo: »Sorgearbeit bei Friseur_innen, bei der FuRpflege oder
demnichst bei meiner Olmassage. Da finden auch Gespriche statt, keine
Frage. Die berlihmte Kneipe friiher, der Tresen war auch eine Form von
Therapieplatz.« Leo besteht darauf, mich auf den Kaffee und den Kuchen
einzuladen, und wir verabschieden uns herzlich mit dem Versprechen, uns
bald wieder zu treffen.”

Wie hingen in Leos Erzihlung Care und Gender zusammen? Beides ist aufs
Engste miteinander verwoben, insofern es Praktiken der Selbstsorge, insbe-

Vergleiche Unterkapitel 4.1, »Wie willst du durch die Welt gehen?« Butch-Care zwi-
schen Selbstheilung und Selbstunternehmer_innentumc.
Das Interview fithrte ich im Marz 2017.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Zwischen selbstsorgender Fiirsorge und Selbstunternehmer_innentum

sondere Korperarbeit, waren, die es Leo ermdglichten, die eigene geschlecht-
liche Verortung zu erkunden. Heute 6ffnet er im Feld der Korperarbeit Riu-
me, in denen Menschen Geschlecht jenseits von Sprache erkunden kénnen. In
seinem biographischen Riickblick beschreibt er viele Bewegungen und Erkun-
dungen, die die Fluiditit und Veridnderbarkeit geschlechtlicher Verortungen
sichtbar machen. Trans Personen haben, so macht Leo deutlich, einen erhoh-
ten Care-Bedarf, sowohl an Fiirsorge als auch an Selbstsorge. Verbindungen
von Gender und Fiirsorge zeigt Leo auflerdem in seiner geschlechtlichen So-
zialisation auf, die ihn »als die gute Tochter« zu Sorgearbeit angerufen habe
und bis heute prigend sei; Leo steckt weiterhin in der damals zugewiesenen
Care-Rolle. Hier lisst sich eine Dreifachbelastung feststellen, von der insbe-
sondere trans Minnlichkeiten und nicht-binire Personen, die bei der Geburt
weiblich zugewiesen wurden, betroffen sind: Von ihnen wird Fiirsorge unter
Umstinden sowohl in familidren als auch in Community-Zusammenhingen
erwartet. Zudem haben sie einen erhéhten Selbstsorge-Bedarf.

Das Verhiltnis von Selbstsorge und Fiirsorge stellt sich bei Leo ambivalent
dar. Leo ist chronisch krank und fithrt das eigene Burn-out auf szeneinterne
Konflikte zuriick; auferdem habe die Belastung durch Fiirsorge-Erwartungen
zu Erschopfung gefithrt. Leo zog sich gesundheitsbedingt zuriick und grenzt
sich inzwischen von Care-Aufrufen im Aktivismus ab; diese Abgrenzung be-
schreibt er als Emanzipation von Fiirsorgeerwartungen, die eng verbunden
seien mit weiblichen Sozialisationserfahrungen und der Feminisierung von
Care.

Fir Leo bedeutet Selbstsorge also auch, sich von Fiirsorgeerwartungen
und Leistungsnormen in queeren Riumen und im Aktivismus zu emanzi-
pieren. Er plddiert fir ein Subjektverstindnis, das Care beinhaltet. Als ei-
ner der wenigen Interviewpartner_innen thematisiert Leo seine familidren
Fiirsorge-Verpflichtungen und seine Care-Sozialisation im Zusammenspiel
mit den Rollen, die er in queeren/feministischen/trans Riumen einnimmt.
Leos These, dass Care-Verpflichtungen, die Personen auflerhalb der jeweili-
gen Szene innehaben, in trans/queeren/feministischen Riumen wenig the-
matisiert werden und dass Doppelbelastungen unsichtbar bleiben, bestatigt
sich in meiner Arbeit. Leo plidiert sehr stark fir Selbstverantwortung; wel-
chen Stellenwert gegenseitige Fiirsorge in queeren/trans Riumen haben soll-
te, bleibt unklar.?*

22 Diese Frage wird intensiver in Kapitel 6, »Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen —
von der Isolation zur Kollektivierung von Care«, bearbeitet.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

123


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Care trans_formieren

In der Korperarbeit verbindet Leo Selbstsorge und Fiirsorge miteinan-
der. Er grenzt sie sowohl von formeller Therapie als auch von Selbsthilfe ab
und verortet sie in einer Art Zwischenraum. Selbsthilfe versteht er als etwas,
das spezifisch am Anfang des eigenen Findungsweges und bei Krisen zentral
ist, als Merkmal therapeutischer Settings macht er deren Hierarchien aus.
Bei seiner ehrenamtlichen Kérperarbeit hingegen bildet das Erfahrungswis-
sen der Teilnehmenden die wichtigste Grundlage, gleichzeitig grenzt er sich
von Selbsthilfe ab. Korperarbeit schafft als eine Form von Fiir_Sorge einen
Raum fur geschlechtliche Vielfalt. Queer-Care eréffnet die Moglichkeit, die
Diagnostik selbst in die Hand zu nehmen und sich von medizinischen Kon-
texten und Zuschreibungen frei zu machen. Leo nimmt eine Tabuisierung
von Care in vielen aktivistischen Riumen wahr und pliddiert dafiir, die eigene
Sorge-Biographie, aber auch Themen wie Tod und Pflege offener zu thema-
tisieren. Er spricht sich fiir eine Professionalisierung von trans/queerer Fiir-
sorge aus. Er selbst mochte langfristig ein queeres Gesundheitszentrum auf-
bauen. In Leos Erzihlung gibt Transsein Energie, kostet aber auch welche;
Letzteres ldsst sich als Reibungsverlust in einer cis- und heteronormativen
Umgebung fassen.

Leo grenzt sich von medizinischen und therapeutischen Kontexten ab,
verwendet aber auch Begriffe aus beiden, die er wiederum anpasst oder
»auseinandernimmt«. Leo queert die Binaritit zwischen Betroffenen und
Expert_innen, indem er eine neue Kategorie schafft: trans Profis, neben oder
zwischen Profis und trans Selbsthilfe. Er fordert dazu auf, diese Entwicklung
kritisch zu begleiten und infrage zu stellen. Schlieflich, so betont er, sei
jede Person Expert_in fiir sich selbst. Hierzu mochte ich erginzen, das
kulturelles, 6konomisches und soziales Kapital notwendig ist, um trans Profi
oder Expert_in zu werden; so ist ein Studienabschluss meistens eine Vor-
aussetzung fiir eine bezahlte Stelle in einem trans Verein. Ich méchte etwas
genauer auf die Unterscheidung eingehen, die Leo zwischen Profis und trans
Profis zieht. Mit dem Begriff Profi spielt er auf cis Expert_innen an, die sich
nicht als trans verorten und in medizinischen und wissenschaftlichen Kon-
text Machtpositionen einnehmen oder als Verbiindete agieren. Thre eigene
geschlechtliche Verortung bleibt meistens unsichtbar. Trans Profis hingegen
befinden sich in der ambivalenten Position zwischen Selbsthilfe, die hierar-
chiefreier ist, und einem professionalisierten hierarchischen System. Diese
Rolle zu navigieren, darum geht es im Interview mit Leo, und auch andere
queere/trans Sorgearbeiter_innen wie Hank und Mathilda beschiftigen sich
damit.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Zwischen selbstsorgender Fiirsorge und Selbstunternehmer_innentum

Leo zieht in Hinblick auf seine Arbeit eine klare Grenze zwischen trans
Personen, die er im Kontext der Selbsthilfe verortet, und Personen wie ihm,
die bereits eine lange Auseinandersetzung mit der eigenen Geschlechtsidenti-
tit hinter sich haben. In seiner Beschreibung des Scheiterns einer Gruppe fiir
Kérperarbeit zeigt sich, dass Sorgearbeit Grenzen hat, die mit Uberlastung
im Ehrenamt zu tun haben. Leo schafft mit seiner Korperarbeit einen selbst-
organisierten Rahmen, um einen weniger normierenden Umgang mit dem
eigenen Korper zu lernen; offen bleibt fiir mich die Frage, was sein Angebot
von der Selbsthilfe unterscheidet. Ist es vielleicht im Sinne eines trans/quee-
ren Selbstunternehmer_innentums »notwendig«, Abgrenzungen vorzuneh-
men und neue Namen zu finden, die fir Professionalisierung stehen — auch
wenn sich die Inhalte und Angebote kaum von jenen der Selbsthilfe unter-
scheiden mégen?

Ich moéchte auf eine weitere Ambivalenz hinweisen: reden versus fithlen.
Leo betont mehrfach, dass er weniger reden und mehr fithlen méchte. Zu-
gleich zeigt er sich begeistert iiber die Méglichkeit, in einem Interview zu
sprechen, und wiinscht sich Gespriche in kleinen Gruppen iber tabuisierte
Care-Themen. Ich leite daraus ab, dass sich das Spiiren/Fithlen und das Ver-
balisieren von Fiirsorge-Erfahrungen produktiv erginzen und dass Ersteres
Leo dazu anregte, auch wieder iiber Care zu sprechen. Dieses Verhiltnis ldsst
sich vielleicht als Kreislauf denken, der Spiiren und Reflektieren verbindet.
Leo loste sich aus einer theorielastigen queeren Szene, kam tiber die Kérper-
arbeit ins Spiiren — und hat nun offenbar wieder den Wunsch, zu reflektieren.

4.4 »Wir werden starker, wenn wir uns umeinander kiimmern.«
Selbstbestimmte Trans-Fiirsorge

In einer westdeutschen Grofstadt interviewe ich Rahel. Sie arbeitet als
Sozialarbeiterin in einer trans Beratungsstelle und hat eine Empowerment-
Gruppe aufgebaut. Sie ladt mich ein, das Interview bei ihr zuhause in ihrer
Wohngemeinschaft zu fithren. In ihrem gemiitlichen, lichtdurchfluteten
Zimmer fallen mir gleich viele Biicher aus der Geschlechterforschung ins
Auge, viele Titel beschaftigen sich mit den Themen Selbstsorge und Kom-
munikation. Wir machen es uns mit Kaffee auf dem Sofa gemiitlich.

Zum trans Aktivismus kam Rahel wie viele meiner Interviewpartner_innen,
da sie selbst Austausch suchte und es in ihrer Region wenig Anlaufpunk-
te gab. Auf einem bundesweiten trans Treffen lernte sie trans Personen

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

125


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Care trans_formieren

aus ihrer Region kennen; mit ihnen griindete sie einige Zeit spater eine
Empowerment-Gruppe. In den kommenden Jahren stieg sie tief ins Thema
ein: Sie durchlief eigene Transitionsprozesse, nahm an einem Ausbildungs-
gang zur trans Beraterin teil und lohnarbeitet seit einigen Monaten in
diesem Bereich.

Fiir Rahel sind sowohl die Teilnahme an der wochentlichen Empowerment-
Gruppe als auch Selbstsorge, die sie allein betreibt, wichtig: »Damit ich
mein Leben hinkriege. Ich mache viel Kleinkram, weil Zugang zu Therapie
schwierigist. Viele Therapeut_innen haben Trans wenig auf dem Schirm und
sind verletzend, nicht aus boser Absicht, sondern aus Nichtwissen. Sie ver-
suchen, medizinische Modelle von Transsexualitit auf mich zu iibertragen.
Darum muss ich viel Kleinkram machen: Meditation, Sachen aufschreiben,
die gut gelaufen sind, auf mich achten.« Sie sei mit vielen anderen trans
Personen befreundet, sie kiimmerten sich umeinander. Ich frage Rahel nach
den Themen in ihrer Gruppe. Beim letzten Treffen, erzihlt sie, hitten sie
Fragen fiir Therapeut_innen ausgearbeitet, um bei der Suche nach einem
Therapieplatz herauszufinden, welche transfreundlich sind: »Ist Transsein
eine Krankheit? Sind Leute, die bi sind, verwirrt oder unentschlossen? Was
halten Sie von Diagnosen?<— Damit man die abchecken kann, bevor man
sich verletzlich macht.« Ein anderes Mal sei ein geplantes Coming-out
durchgesprochen worden.

Eine Herausforderung in der trans Empowerment-Gruppe ist laut Rahel die
Unterschiedlichkeit der Perspektiven: »Nur weil man die Erfahrung macht,
falsch zugeordnet worden zu sein bei der Geburt, muss das nicht zu dhn-
lichen Strategien oder Perspektiven auf die Welt fiihren.« Zudem kénnten
die diversen Erfahrungen mit Geschlecht zu Verletzungen fithren: »Manche
Leute freuen sich, wenn mehr Haare wachsen. Andere wollen méglichst
wenig Behaarung haben.« Die Unterschiedlichkeit sei auch sprachlich eine
Herausforderung: »Wie verqueert man Vorstellungen von Sexualitit oder
Korpern? Sagt man, dass bestimmte Genitalienformen mannlich, weiblich
oder nicht-binar sind? Oder sagt man, sie sind immer mannlich oder weib-
lich?« Auch unterschiedliche politische Perspektiven begegneten sich: von
»Leuten, die nicht in der Normalitdt ankommen, sondern der Gesellschaft
widerstiandig gegenlberstehen wollen, und anderen, die sich wiinschen,
ganz normal zu sein.« Rahel nimmtauch einen Kampf um Zeit wahr: Welche
Themen werden bei den Treffen zuerst besprochen?

Diskutiert werde auch, ob nicht-binédr zu trans dazu zdhle: »Wer ist trans,
wer ist nicht trans? Wer ist richtig trans, wer ist falsch trans?« Gleichzeitig

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Zwischen selbstsorgender Fiirsorge und Selbstunternehmer_innentum

wiirden nicht-binire Personen als »die voll Coolen« dargestellt, wahrend die
»bindre trans Frauc, die unsichtbar sein will, als »blrgerlich und angepasst«
und entsprechend uncool gelte. Manchmal werde nicht-bindr mit Theorie-
strangen der Geschlechterforschung in Verbindung gebracht und kritisiert
nach dem Motto, »dass nicht-binir eine politische Haltung sei, weil man
Butler gelesen habe und dann entscheide, nicht-binar zu werden«.

Diese Kampfe und Zuschreibungen erschwerten das Entstehen von Ndhe
in trans Raumen, so Rahel. Sie finden auch deshalb statt, weil es in trans
Communitys wenig Ressourcen — Geld, Raum, Zeit — gebe: »Bindre, sich als
transsexuell verstehende Personen haben Angst, Ressourcen weggenom-
men zu kriegen von nicht-bindren Leuten.« Rahel fiigt hinzu, dass viele
Menschen durch »Diskriminierungserfahrungen ziemlich fertig sind. Das
sind nicht die besten Voraussetzungen, um gut politisch diskutieren zu
kénnen«. Daher sei es herausfordernd, Riume empowernd zu gestalten,
also nicht nach dem Motto »Alles ist scheifRe, die Welt ist bose, wir leiden
und es gibt keine Aussicht auf Besserung«, sondern Strategien zu erarbeiten
und »dafiir zu sorgen, dass wir besser mit den Sachen klarkommen und
angenehmer (iberleben kénnen«.

Fir Care unter trans Personen ist fiir Rahel zentral, die Unterschiedlich-
keit der Erfahrungen anzuerkennen. Hinderlich sei die »Kultur« in trans
Riaumen, »schnell Ratschlage zu geben, anstatt zuzuhéren und sich zurtick-
zunehmenc. lhrer Ansicht nach gilt es, die eigene Ohnmacht auszuhalten
und die Begrenztheit der eigenen Perspektive wahrzunehmen. In ihrer
Empowerment-Gruppe hitten sie sich darauf geeinigt, auf den Satz »Das
kennt ihrja auch alle« zu verzichten, denn oft handele es sich um Aspekte,
»die nur bestimmte trans Gruppen erfahren«. Manchmal teilten sie sich
in Untergruppen auf, »um Vielfalt zu reduzieren«. Sie libten gemeinsam,
mehr zuzuhéren und weniger Tipps zu geben. Dies fithrt laut Rahel zu einer
besseren »Sich-umeinander-kimmern-Qualitit«.

Rahel kimpft auch gegen verinnerlichte Trans- und Nicht-binadr-Feindlich-
keit, »die es schwer macht, sich selbst und andere binare und nicht-binire
trans Leute zu lieben und Zuneigung zu entwickeln«. Sie erinnert sich an
ihren ersten Besuch bei einem trans Stammtisch: »Ich habe mich komisch
geflihlt: Jetzt gehore ich zu den Freaks.« Diese Reaktion fiihrt sie auf Nor-
men zuriick, die dazu aufforderten, als trans Person unsichtbar sein zu
wollen: »Sich nah zu sein, Care auszuiiben und Verbindungen aufzubauen,
sei schwierig, »wenn trans das ist, was man verstecken will«. Rahel erklart:
»Wirwerden starker, wenn wir uns umeinander kiimmern.«Sie nimmt wahr,

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

127


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Care trans_formieren

dass viele trans Personen in Netzwerke eingebunden sind. Wenn sie selbst
Unterstiitzung braucht, schreibt sie Freund_innen an, in dem Wissen, dass
mindestens eine Person Zeit haben wird.

Fiir Rahel bedeutet trans Empowerment, die eigene Handlungsfahigkeit an-
zuerkennen und zu erweitern. Weitere Punkte seien: »das gesellschaftliche
Wissen (iber einen infrage zu stellen; aus der Individualisierung rauszu-
kommen; Erfahrungen zu politisieren; zu merken, anderen geht es auch
so; Strategien zu finden, um sich Raume zu schaffen, in denen man mehr
so sein kann, wie mensch ist, in denen man heilen kann, sich starken kann,
sich austauschen kann und sich nicht immer so allein und isoliert fithlt.« Zu-
dem gehe es darum, »das eigene Uberleben zu sichern, Grundbediirfnisse
erfiillen zu kénnen oder zu lernen, sich zu wehren, und das in geschiitzten
Riumen auszuprobieren«. Konkret wiirden in der Empowerment-Gruppe
zum Beispiel Strategien besprochen, auf die Frage »Bist du ein Mann oder
eine Frau’« zu reagieren. Zudem entwickelten sie eigene theoretische
Konzepte, um nicht-binire Erfahrungsweisen zu stirken und die eigene
Identitit und den eigenen Kérper besser umschreiben zu kénnen, bei-
spielsweise sprachen sie (iber die »Unterschiedlichkeit zwischen Feminitat
und Weiblichkeit, zwischen Maskulinitdt und Mannlichkeit«. Fiir Rahel ist
Wissensproduktion ein Teil von Care; auch die Hochschule sei ein Ort, »um
das Wissen {iber einen — Pathologisierung zum Beispiel — infrage stellen zu
kénnen«. Dort kdnne man sich und die Gesellschaft anders denken.

In Rahels Beratungspraxis geht es oft um Fragen des Coming-out. Personen
wollen herausfinden: »Wer bin ich eigentlich, was ist mein Weg, wo will
ich hin? Wie kann ich an Hormone kommen? Wie kann ich es in diesem
pathologisierenden Gesundheitssystem méglichst einfach hinkriegen?« Fiir
viele seien Hormone eine Form von Care: Der Kérper verdndere sich dadurch
auf eine Weise, dass sie ihn besser annehmen kénnten. Rahel bespricht mit
den Ratsuchenden Coming-outs gegeniiber Angehdérigen »oder Leuten, die
man mag und nicht verlieren will. [...]: Wie kann man die eigene Erfahrung
versprachlichen und der Person mitteilen, um wieder Ndhe oder Kontakt zu
haben?«. Ihre Aufgabe als Beraterin sieht Rahel darin, »Fragen zu stellen,
um Erkenntnisprozesse in Gang zu bringen«. Zudem teilt sie rechtlich-medi-
zinisches Wissen und weist auf Liicken im System hin, um »zu erméglichen,
einfacher an die Sachen zu kommenc.

Herausfordernd sei fiir Rahel, sich kontinuierlich daran zu erinnern, dass
sie nicht wissen kdnne, was das Richtige fiir ihr Gegenliber sei, und dass
der eigene Weg nicht zwingend dem entspreche, was die betreffende

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Zwischen selbstsorgender Fiirsorge und Selbstunternehmer_innentum

Person brauche. Cleichzeitig sei die eigene Betroffenheit eine Ressour-
ce, um Care geben zu kénnen. Durch die Beratungsausbildung habe sie
gemerkt, »dass Care in der trans/queer/nicht-biniren Szene heifst, zu er-
zahlen und zuzuhéren, Ubersetzungsarbeit zu leisten und die Akzeptanz
von unterschiedlichen Strategien und Perspektiven«. Kompliziert sei, eine
Finanzierung fiir Selbsthilfearbeit zu finden, etwa fir ein nicht-bindres
Camp oder eine bundesweite Vernetzung. Laut Rahel liegt dies daran, dass
es »wenige Stiftungen gibt, die sagen, wir unterstiitzen trans und nicht-
binire Projekte. Man muss betteln bei schwul dominierten Stiftungen oder
bei FrauenLesben-Strukturen, die oft nicht transinklusiv sind«.

Virtuelle Raume waren fiir Rahel zeitweise wichtige Care-Orte. Uber Twitter
kénne man sich ein Netzwerk aufbauen, erklart sie mir: »Da gibt es Leute,
die vernetzt sind«, auch lerne sie dariiber »manchmal Leute im Real Life
kennen«. Sie teilten Erfahrungen, giben sich Tipps und beantworteten
Fragen, zum Beispiel zu Ostrogen. Rahel resiimiert: »Zwischendurch war
Twitter wichtig, aber ich habe gemerkt, dass mir das nicht nur guttut:
weil da viel snegativec Sachen geschrieben werden. Das hat bei mir Angste
verstarkt und das Gefiihl>Alles ist schlechtcund>Alle sind uns bése gesinntc.
Da habe ich gemerkt, dass ich Abstand zu dieser trans Twitter-Community
brauche.«

Fiir die eigene Zukunft wiinscht sich Rahel einen trans/queeren Wohnzu-
sammenhang, in dem man sich umeinander kimmert und einen liebevollen
Umgang pflegt. Ihre berufliche Perspektive ist und bleibt die betroffenen-
kontrollierte Soziale Arbeit im Bereich Trans, wo sie bereits heute arbeitet.
Wihrend des Interviews wird deutlich, in wie viele solidarische Sorgebezie-
hungen Rahel eingebunden ist. Kurz vor Beginn des Interviews telefonierte
sie mit einer befreundeten Aktivistin, deren Eltern gerade zu Besuch waren,
die ihren neuen Namen nicht akzeptieren. Im Verlauf des Interviews geht
sie ans Telefon, um einen Freund zu unterstitzen, der eine transfeindliche
Situation erlebt hat. Nach dem Interview ist Rahel mit einer Person fiir ein
Treffen verabredet, bei dem sie sich gegenseitig unterstiitzen werden. Wir
verabschieden uns herzlich, und ich bin mir sicher, Rahel bald bei einem
aktivistischen Treffen wiederzusehen.”

Im Interview zeigt sich, dass Selbstsorge und Trans-Fiirsorge zentrale und
zeitaufwendige Themen fiir Rahel sind. Dasselbe gilt fiir die Interviewsitua-

23 Das Interview fiihrte ich im Juni 2017.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Care trans_formieren

tion als solche: Rahel unterbricht ihr Sprechen tiber Care, um eine Freundin
am Telefon konkret zu unterstiitzen. Sie spricht Fiirsorge eine lebensnotwen-
dige Bedeutung zu und ist bereit, jederzeit fiir andere ansprechbar zu sein.

In ihrem Alltag sind Selbsthilfe und Fiirsorge eng getaktet, ihre
Empowerment-Gruppe trifft sich wochentlich. Zusitzlich ist sie in ein
Netz von trans Freund_innenschaften mit Firsorgecharakter eingebunden
und lohnarbeitet als trans Beraterin. Mich iiberraschte zunichst, dass Rahel
Selbstsorgetitigkeiten wie Meditieren und Tagebuchschreiben als Kleinkram
abwertet und sie damit als eher belanglos oder geringfiigig darstellt. Sie
betont aber auch, dass diese Praktiken notwendig seien, um durchhalten zu
konnen. Ich interpretiere dies so, dass Rahel ihre personlichen Fiirsorgeprak-
tiken als — notwendige — Kleinigkeiten im Kontrast zu der allumfassenden
gegenseitigen Fiirsorge, die Rahel und andere Aktivist_innen fuireinander
iibernehmen, versteht: Individuelle Selbstsorgepraktiken erscheinen im
Vergleich kleinteilig.

Rahel spricht im Interview sowohl als Expertin als auch als Betroffene,
sie hat die Position der Sorgenden und der Umsorgten inne. Als Sozialar-
beiterin sowie ausgebildete und angestellte trans Beraterin und ehrenamt-
liche Aktivistin diskutiert sie Sorgearbeit aus dieser ambivalenten Verortung
der bezahlten Peer-Beratung und ehrenamtlichen trans Aktivistin. Die Grenze
zwischen Selbstsorge und Fiirsorge und zwischen bezahlter und unbezahlter
trans Sorgearbeit ist auch bei ihr uneindeutig.

Rahel fihrt ihren, wie sie sagt, erhohten Bedarf an Selbstsorge auf die feh-
lende Zuginglichkeit therapeutischer Angebote zuriick. In ihrer Erzihlung
sind Selbstsorge und Fiirsorge eng miteinander verbunden: Sie baute eine
trans Empowerment-Gruppe auf, da sie selbst Austausch brauchte, kollektive
Ermichtigung ist fiir sie eine Praktik der Selbstsorge. Mit ihrer aktivistischen
ehrenamtlichen und ihrer bezahlten Sorgearbeit lisst sich ihre Rolle als die
einer Vermittlerin zwischen institutionellen therapeutischen Angeboten und
sich im Aufbau befindenden alternativen Strukturen verstehen. So bereitet
ihre Empowerment-Gruppe Therapiesitzungen vor und nach, und die Betei-
ligten stirken sich gemeinsam fiir den medizinisch-therapeutischen Versor-
gungskontext; sie selbst eignet sich wiederum therapeutische Mittel an, um
diese in einem selbstbestimmten Fiir_Sorge-Rahmen weiterzugeben.

Ein wichtiger Bestandteil von Fiir_Sorge ist fiir Rahel die Arbeit an der
eigenen Haltung und die Transformation verinnerlichter Transfeindlichkeit.
Die Auseinandersetzung damit sei eine Voraussetzung dafiir gewesen, iiber-
haupt Nihe zu sich selbst und anderen trans Personen zuzulassen.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Zwischen selbstsorgender Fiirsorge und Selbstunternehmer_innentum

Trans-Firsorge kann laut Rahel in vielen Riumen gelebt werden: in
Freund_innenschaften, Selbsthilfegruppen, Wohngemeinschaften, in der
Beziehung zu sich selbst, durch Hormoneinnahmen im eigenen Kérper, in
der Universitit, wo alternatives Wissen zu Geschlecht kollektiv hergestellt
werden kann, sowie in therapeutischen Kontexten. Virtuelle Care-Riume
nutzt Rahel aktuell kaum noch fiir sich, da sie diese unter dem Strich als
nicht selbstermichtigend empfand. Sie berichtet aber auch, dass sie frither
durchaus wichtig fir sie waren, um ein Netzwerk aufzubauen; Online- und
Offlinekontakte verbanden sich dabei. Deutlich wird in dem Interview mit
Rahel die ambivalente Gleichzeitigkeit mehrerer verwobener Riume, die es
braucht, um Firsorge und Selbstsorge sicherzustellen. Zudem zeigt sich,
dass in ihrer konkreten Trans-Care-Praxis die Binarititen Umsorgte versus
Sorgende, Ehrenamt versus Lohnarbeit, Therapie versus Selbsthilfe, binir
versus nicht-bindr miteinander verwoben sind.

Gute Trans-Fiirsorge erkennt laut Rahel die Vielfalt der trans Erfahrungen
an und nimmt Selbstbestimmung ernst, indem dem Erlebten Raum gegeben
wird. Rahel schafft Riume, in denen Prozesse geschlechtlicher Verinderung
kollektiv begleitet werden. Hierbei versucht sie, Konflikte innerhalb trans
Communitys, insbesondere zwischen biniren und nicht-biniren Perso-
nen, zu bearbeiten, indem sie Verbindungen und Nihe schafft. Sie baut
Firsorge-Riume auf, deren Zugang keine Politisierung oder Theoretisierung
geschlechtlicher Vielfalt voraussetzt. Neben dem Anerkennen von Vielfalt
zeichnet sich »gute Trans-Care« fiir Rahel dadurch aus, dass gemeinsam
an der kollektiven Kommunikation gearbeitet wird, konkret, indem verlernt
wird, ungefragt Ratschlige zu geben. Ich interpretiere Selbstbestimmung als
einen zentralen Aspekt der Trans-Fiirsorge, die Rahel leistet: Fir sie muss
Farsorge immer mit Selbstbestimmung einhergehen. Aus dieser Warte mag
es zwar hilfreich sein, auf Nachfrage Wissen weiterzugeben — wovor Rahel
aber warnt, ist die Gewohnheit, andere auf den eigenen Weg zu zwingen.
Sie betont die Bedeutung des Zuhorens als eine Form, einer Person Auf-
merksamkeit und Gehor zu schenken, sie aber eigene Antworten finden zu
lassen.

Die Soziologin Annemarie Mol stellt in ihrer ethnographischen Studie
»Logics of Choice« zu Diabetestherapien in einer niederlindischen Klinik die
»logic of choice« der »logic of care« gegentiber (Mol 2008). Mol argumentiert,
dass die Logik der Wahl (»logic of choice«) Menschen die Biirde der Selbstver-
antwortlichkeit auferlege, selbst in schwierigen Situationen. Mol plddiert hin-

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

131


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132 Care trans_formieren

gegen fiir eine kollektivierende Logik der Sorge (»logic of care«). Dazu fithrt
sie aus:

»Care is a process: it does not have clear boundaries. It is open-ended. This
is not a matter of size; it does not mean that a care process is larger, more
encompassing, than the devices and activities that are a part of it. Instead,
it is a matter of time. For care is not a (small or large) product that changes
hands, but a matter of various hands working together (over time) towards a
result. Care is not a transaction in which something is exchanged (a product
against a price); but an interaction in which the action goes back and forth
(in an ongoing process).« (Ebd.: 18)

Im Feld Trans-Fiir_Sorge jedoch, so zeigt unter anderem das Interview mit
Rahel, ist eine Logik der Sorge ohne eine Logik der Selbstbestimmung un-
denkbar. Dass die beiden Logiken so eng miteinander verwoben sind, liegt
darin begriindet, dass der Zugang zu staatlicher »Trans-Care« erfordert, sich
in ein fremdbestimmtes System zu begeben. »Gute Trans-Care« (Rahel), wie
sie von Aktivist_innen wie Rahel verstanden und angeboten wird, setzt Selbst-
bestimmung an die erste Stelle, nicht nur beim Zugang, sondern auch bei der
Frage, wie gegenseitige Fiirsorge organisiert wird. Dass alle tiber ihren jeweils
eigenen Weg selbst bestimmen, wihrend die Unterstiitzenden in einer zuhg-
renden und Fragen stellenden Position verbleiben, ist ein zentraler Grund-
satz. Auch das Teilen von Wissen lisst sich als eine Form von Fiirsorge ver-
stehen, in der die Logik der Sorge und die Logik der Selbstbestimmung/Wahl
eng miteinander verbunden sind, denn erst durch den Zugang zu oft schwer
zuginglichen Informationen kann eine Wahl getroffen werden.

45 Zusammenfassung

In diesem Kapitel habe ich nachgezeichnet, wie meine Interviewpartner_in-
nen Praktiken der Fiirsorge und Selbstsorge, Positionen des Sorgens und
Umsorgt-Werdens sowie bezahlte und unbezahlte Sorgearbeit miteinander
verweben; im Feld trans und queerer Sorgearbeit vermengen sich diese
Praxen, Rollen und Bereiche. Trans/queere Fiirsorge findet an verschiede-
nen Orten statt, sei es im queeren Butch-Friseursalon, in der Stimm-, der
Korperarbeits- oder der Empowerment-Gruppe. Bei mehreren interviewten
Sorgearbeiter_innen deutet sich an, dass zu Beginn ihrer Fiirsorgetitigkeit
ein ausgeglichenes Verhiltnis zwischen Geben und Nehmen bestand: Indem

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Zwischen selbstsorgender Fiirsorge und Selbstunternehmer_innentum

sie Fiirsorge boten, konnten sie eigene Krisen verarbeiten, Anerkennung
erfahren und neue Freund_innenschaften schliefRen. Auch Rahel, die als
Einzige im Bereich Trans-Care angestellt (und nicht freiberuflich titig)
ist, spricht aus der Position der lohnarbeitenden trans Beraterin und als
Betroffene; sie durchkreuzt in ihrer Erzdhlung die Unterscheidung zwischen
Sorgegebenden und Sorgenehmenden. Leo nutzt den Begriff »trans Profis«,
um akademische trans Personen zu beschreiben, die im Bereich Care oder
Wissenschaft lohnarbeiten und zugleich Erfahrungsexpert_innen sind.

Wie hingen Fiirsorge und Prekaritit im Feld urbaner queerer/trans Care
zusammen? Mit Ausnahme der Sozialarbeiterin Rahel konnen sich die Sorge-
arbeiter_innen, die in diesem Kapitel vorkommen, nicht iiber ihre Sorgearbeit
finanzieren; zum Zeitpunkt des Interviews waren sie auf ALG II angewie-
sen. Etwaige Spenden, fiir die Stimmgruppe oder einen neuen Haarschnitt,
fielen gering aus. Manche Interviewte sprechen von Selbstausbeutung. Alle
vier streb(t)en eine Professionalisierung ihrer Sorgearbeit an, das heif3t ei-
ne Bezahlung. Dafiir entwickelten sie unterschiedliche Strategien: sei es, die
Community anzuregen, faire Spenden zu geben, sei es, formale Bildungs-
abschliisse nachzuholen, um im Kontext staatlicher Gesundheitsversorgung
fiir Sorgearbeit bezahlt zu werden. Angesichts der marginalisierten Positi-
on von trans Community-Care, was staatliche Absicherung und Finanzierung
angeht, wiirde ich diese (angestrebten) Professionalisierungen als prekire be-
zeichnen; der Ausdruck »prekire Professionalisierung« erlaubt, die ambiva-
lente Gleichzeitigkeit 6konomischer Unsicherheit und zunehmender Aner-
kennung zu beschreiben, die typisch ist fiir trans Expert_innen. Die Gren-
ze zwischen bezahlter und unbezahlter trans Fiir_Sorgearbeit ist briichig. So
verrichten Hank und Mathilda ihre Sorgearbeit zwar ehrenamtlich, die Spen-
dendose spielt jedoch eine wichtige Rolle fiir das eigene Uberleben. Hank
strebt an, sich zukinftig vollstindig tiber ihre Titigkeiten im queeren Friseur-
salon zu finanzieren. Mathilda versucht, mithilfe einer Ausbildung als Logo-
padin fiir eine finanzielle Anerkennung ihrer Arbeit zu sorgen. Rahel wird
zwar als trans Beraterin bezahlt, leistet aber einen Grof3teil ihrer Sorgearbeit
ehrenamtlich. Alle Gespriche/Interviews zeigen: Trans/queeren Sorgearbei-
ter_innen fillt es schwer, in den Interviews, aber auch in den Sorgearbeits-
kontexten, tiber die eigene Bezahlung zu sprechen; erkennbar wird die Norm,
Sorgearbeit auf Spendenbasis oder ehrenamtlich anzubieten und die eigene
Prekaritat unsichtbar zu machen.

Wie wird queere/trans Sorgearbeit geleistet? Wihrend nach auflen das
Kollektive betont wird, fand ich in den Erzihlungen von Hank, Mathilda und

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

133


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Care trans_formieren

Leo Einzelkimpfer_innen vor. Die Form, in der meine Forschungspartner._in-
nen Care leisten, lisst sich als queeres Selbstunternehmer_innentum oder
queeres Entrepreneurship fassen. Wie sie eine Krise kreativ iiberwanden
und dass sie ihr daraus resultierendes Wissen nun an andere Menschen
weitergeben — diese Erzihlungen lassen sich als typische Entrepreneurship-
Geschichten interpretieren. Wenn die Community ins Zentrum geriickt wird,
geschieht dies vor allem im Kontext der Nachfrage und damit zur Legiti-
mierung ihrer eigenen Arbeit. Kollektiv gestaltet werden die Sorge-Riume,
um die es geht, jedoch weniger; stattdessen ist viel von Expert_innen die
Rede, die weiter seien in ihrem Prozess und deshalb ihr Wissen weitergeben
konnten.

Auffillig ist das hohe kulturelle Kapital, das die trans/queeren Selbst-
unternehmer_innen mitbringen. So sind Hank und Leo Wissenschaftsaus-
steiger_innen, die ihre alten Netzwerke im Bereich der Kunst bzw. Wissen-
schaft nutzen koénnen. Einige verfigen zudem tiber die finanziellen Moglich-
keiten, Ausbildungen (konkret: im Bereich Kérperarbeit oder Logopadie) zu
bezahlen.** Rahel hat als ausgebildete Sozialarbeiter_in den notwendigen Ab-
schluss, um sich auf eine der wenigen bezahlten Stellen in der community-
basierten Arbeit zu bewerben. In den Erzihlungen meiner Forschungspart-
ner_innen scheint die Hoffnung auf, alle trans und queeren Personen kénnten
prinzipiell ihr Wissen weitergeben und dadurch (langfristig) eine 6konomi-
sche Anerkennung erzielen. Ich argumentiere allerdings, dass viele Barrie-
ren bestehen: Fiir wen kann und wird es tatsidchlich méglich sein, sich iiber
trans/queere Sorgearbeit zu finanzieren? Dass dies fir trans Personen, die im
landlichen Raum leben, die keinen Anschluss an trans Riume und/oder keine
akademischen Abschliisse haben, kaum méglich sein wird, habe ich im vor-
herigen Kapitel aufgezeigt. Zu bedenken geben méchte ich auch, dass die in
diesem Kapitel skizzierten trans/queeren Okonomien auch deshalb bestehen,
weil Menschen auf dem sonstigen Arbeitsmarkt auf Barrieren stofRen. Quee-
re und trans Selbstunternehmer _innen versuchen ihr Uberleben zu sichern,
indem sie Uberlebensstrategien ékonomisieren.

Im Modus des trans/queeren Entrepreneurs trans_formieren meine For-
schungspartner_innen Praktiken und Beziehungen der Fiir_Sorge. Ihre Prak-
tiken und Beziehungen unterscheiden sich von den dominanten Verstind-
nissen von Care, unter anderem da bei ihnen die Grenze zwischen Sorgen-

24 Mitviel Glick und Aufwand ist dies auch tiber einen Bildungsgutschein des Jobcenters
moglich.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Zwischen selbstsorgender Fiirsorge und Selbstunternehmer_innentum

den und Umsorgten briichig wird: Sorge fiir sich selbst ist mit Fiirsorge fiir
andere verbunden.

In wissenschaftlichen Auseinandersetzungen ist Fiirsorge binir verge-
schlechtlicht. In Studien zu transitionsbezogener Sorgearbeit wird Care als
feminisiert beschrieben; bevorzugt werden cis-weibliche Partnerinnen von
trans Minnern interviewt (u.a. Pfeffer 2009, 2010, 2017; Ward 2010). Andere
Care-Beziehungskonstellationen, die die These, Sorgearbeit sei feminisiert,
queeren konnten, werden wenig in den Blick genommen. Meine Forschung
verkompliziert diese These: Im Kontext queerer und Trans-Fiirsorge hingt die
Frage, wer Sorgearbeit leistet, vor allem davon ab, wer sich welches Geschlech-
terwissen angeeignet hat und weitergeben kann. Darunter finden sich auch
Butch-, nicht-binire und trans minnliche Sorgearbeiter_innen. Diese sind
bisweilen von einer Dreifach-Belastung betroffen: wenn zur Sorgearbeit in
queeren/trans Kontexten hiusliche oder familidre Firsorge-Anforderungen
an sie herangetragen werden, wihrend sie zeitgleich als trans Personen selbst
einen erhohten Bedarf an Selbstsorge und Fiirsorge haben.

Akteur_innen, die Sorgearbeit jenseits von Zweigeschlechtlichkeit leisten,
lernen gemeinsam einen selbstverantwortlichen Umgang mit emotionalen
Ressourcen, zum Beispiel, die Energiereserven zu schonen. Dabei kénnen
Geldspenden eine ebenso wichtige Ressource sein wie der selbstfirsorgliche
Umgang mit emotionaler Erschépfung.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

135


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Care jenseits von Transnormativitat -
nicht-binare Fiir- und Selbstsorge

Bereits in den vorherigen Kapiteln deutete sich an, dass nicht-binire trans
Personen sich zunehmend auf den Weg machen, eigene Care-Riume aufzu-
bauen; den Sammelbegriff Trans/trans nutzen sie dabei teilweise nicht mehr.
In diesem Kapitel stehen die aktivistischen Praktiken nicht-binirer trans Ak-
tivist_innen, die ehrenamtlich Fiirsorge-Riume aufbauen, im Mittelpunkt.
Diese Care-Aktivist_innen setzen sich dabei auch kritisch mit Transnorma-
tivitit auseinander. Es geht um folgende Fragen: Wie erleben nicht-bini-
re trans Personen Transnormativitit, und welche Rolle spielt hierbei Care?
Wie lasst sich eine nicht-bindre Perspektive auf Selbstsorge und Fiirsorge be-
schreiben?

Zentral fiir dieses Kapitel ist das Konzept der Transnormativitit. Es ver-
weist auf Normen innerhalb von trans Riumen und dabei auf die Verinner-
lichung des medizinischen Modells von trans; darunter fallen beispielsweise
die Normen der rechtlichen- und kérperlichen Transition, eines frithen Co-
ming-outs oder einer biniren geschlechtlichen Verortung (Johnson 2016; Pre-
ciado 2016; Bradford/Syed 2019).

Nicht-binir ist ein Sammelbegriff fiir Genderidentititen oder Praktiken
wie agender, genderqueer, gender-fluid oder bi-gender, die sich nicht als
eindeutig minnlich oder weiblich verorten (Beemyn/Rankin 2011; Richards
u.a. 2016; Vincent 2019, 2020). Nicht-binire Identititen und Praktiken sind
nicht neu, sondern haben ihre Wurzeln in trans/queerem/lesbischem/femi-
nistischem Aktivismus (Feinberg 1998; Bergman/Barker 2017). Neu sind die
weite Verbreitung des Begriffes im deutschsprachigen Raum, die sozialen
Bewegungen, die sich darum formieren, und die Praxis des nicht-biniren
Coming-outs (Yeadon-Lee 2016). Bisher gibt es wenige empirische Studien
zu nicht-biniren Praktiken und Aktivismen; der Forschungsstand, auf den
ich mich beziehe, reicht nicht bis dorthin, wo ich mich mit meiner Studie

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Care trans_formieren

bewegt habe. Nicht-binire Bewegungen bilden sich gerade erst heraus -
dieses Kapitel stellt gewissermafien einen Ausblick auf die Zukunft dar.

In den Queer Studies spielt die kritische Auseinandersetzung mit Zweige-
schlechtlichkeit und Gender-Binaritit eine zentrale Rolle (Hark 1993, 2013; En-
gel 2002; Bornstein 2016; Laufenberg 2019). Die_er Queertheoretiker_in Judith
Butler beschreibt Gender als eine kulturelle Fiktion (Butler 2004, 2006, 2011).
Es sei die sozio-kulturelle Rahmung, die die essentialistischen Vorstellun-
gen von Minnlichkeit und Weiblichkeit konstruiere (ebd.). Diese Fiktion wird
durch Performativitit und institutionelle Praktiken re_produziert — beispiels-
weise durch mediale Reprisentationen (Siebler 2012; Saalfeld 2020) -, die Ge-
sellschaften und Individuen beeinflussen (Butler 2004, 2006, 2011). Gender
als Fiktion produziert die Norm der Zweigeschlechtlichkeit und Heteronor-
mativitit (Butler 2004, 2006, 2011; Worthen 2016). Von dieser hegemonialen
Norm und den damit verbundenen normativen Identititen abzuweichen, hat
oft Stigmatisierungen und Gewalt zur Folge (Butler 2004, 2006, 2011). Dies
macht spezifische Care-Praktiken notwendig, die in diesem Kapitel im Zen-
trum stehen werden. Trans Studies und trans Bewegungen haben sich von
Beginn an auch kritisch mit Gender-Binaritit auseinandergesetzt, viele trans
Aktivist_innen und Theoretiker_innen verstehen Geschlecht nicht als binir
(Bornstein 1995; Whittle 1996; Hoenes 2014; Baumgartinger 2017, 2019; de Sil-
va 2018; Hoenes/Schirmer 2019). Aufgrund von Transnormativitit — Normen
dazu, wer »richtig trans« sei und wer nicht —, die trans Riume durchzieht,
bauen nicht-binire Personen eigene Riume auf, die sie teilweise im trans Ak-
tivismus verorten, teilweise als davon unabhingig verstehen. Nicht-binirer
Aktivismus lasst sich als neue soziale Bewegung fassen, dhnlich wie asexuelle
Bewegungen (Carrigan/Gulpa/Morisa 2013). Innerhalb von trans Aktivismus
und Trans Studies wird die Unterscheidung zwischen nicht-binir trans und
binir trans kritisch diskutiert und von vielen als falsche Dichotomie bezeich-
net (Fiitty 2019: 41).!

Jay Stewart pladiert dafiir, die diversen Erfahrungen und Realititen nicht-
binirer Personen, in einer biniren Gesellschaft zu iiber_leben, stirker in den
Fokus zu nehmen (Stewart 2017: 68). In der deutschsprachigen Geschlech-
terforschung und Europiischen Ethnologie gibt es kaum Publikationen, die
sich mit nicht-biniren Perspektiven und Praktiken beschiftigen. Zwar gibt

1 Wie diese Grenzziehung entsteht und wie sie mit Klasse und Generation zusammen-
héngt, werde ich spater in Kapitel 7, »Wege in eine sorgende Zukunft — Trans_forma-
tion durch Care, diskutieren.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Care jenseits von Transnormativitat - nicht-bindre Fir- und Selbstsorge

es Studien, die sich mit Drag-Kinging als Praxis der Hervorbringung ande-
rer nicht-bindrer geschlechtlicher Verortungen auseinandersetzen, dort aber
stehen spezifisch Personen im Mittelpunkt, die bei der Geburt dem weibli-
chen Geschlecht zugewiesen wurden (Schirmer 2015; Schuster 2014). Nicht-
binir ist jedoch ein Sammelbegriff, unter dem sich Menschen mit ganz ver-
schiedenen geschlechtlichen Zuweisungen finden. In diesem Kapitel stehen
die gelebten Erfahrungen von Personen, die sich jenseits der Zweigeschlecht-
lichkeit verorten, und ihre Perspektiven auf Care im Zentrum. Ich argumen-
tiere, dass nicht-binire Personen innovative Praktiken der Selbstsorge und
Fiirsorge entwickeln, da es dafiir kaum vorgegebene Wege und Formen gibt.
Hierbei verstehe ich Care nach Maria Puig de la Bellacasa als »layers of labour
that get us through the day« (de La Bellacasa 2012: 210).

Dieses Kapitel ist folgendermaflen aufgebaut. In 5.1 steht Aktivist_in Mio
im Mittelpunkt, fir die_den nicht-binirer Aktivismus zum Ausgangspunkt
eigener Trans_formationen wurde und zudem der einzige Raum ist, in dem
sich Mio gesehen fiihlt. Ausgehend von Mios Erfahrungen mache ich auf
transnormative Dynamiken in klassischen trans Verbinden aufmerksam,
die es notwendig machen, nicht-binire Gruppen aufzubauen. Sasha und
Jovin leisten in 5.2 am Kiichentisch nicht-binire Sorgearbeit fiireinander;
im gemeinsamen Denken widmen sie sich hier geschlechtlichen Fragen. Sie
nutzen den Ort des Kiichentischs, um frei von aktivistischen und gesamt-
gesellschaftlichen Normen mit Geschlecht zu experimentieren. Kalle zeigt
in 5.3 den erhohten Selbstsorgeaufwand auf, den why und andere nicht-
binire Aktivist_innen aufgrund heteronormativer Gewalt betreiben miissen.
In einem Bildungskollektiv gibt Kalle Praktiken der Selbstsorge und kollek-
tiven Firsorge an trans/queere Communitys weiter, um deren kollektives
Wohlergehen zu stirken. In 5.4 entwirft Noa Ansitze nicht-binarer und trans
Care, die gingige Vorstellungen von Fiirsorge in Bewegung bringen und den
Fokus weg von Transitionsarbeit lenken.

5.1 Nicht-binarer Aktivismus als Raum der Trans_formation

Heute interviewe ich Mio, eine_n nicht-binire_n Aktivist_in aus einer GrofR-
stadt in Nordrhein-Westfalen. Er_sie ist zum Zeitpunkt des Interviews 31
Jahre alt und arbeitet in einem Sozialforschungsinstitut. Mio schlagt vor,
dass wir das Interview bei ihrem_seinem Lohnarbeitsplatz fithren. Bepackt
komme ich bei dem mehrstockigen Biirogebdude mit seiner glinzenden

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Care trans_formieren

Fassade an. Die Pfortnerin fragt mich, mit wem ich verabredet sei. Ich sto-
cke, da ich unsicher bin, ob Mio geoutet ist. Auf der Homepage wird er_sie
mit einem anderen Vornamen aufgefiihrt. »Die Person holt mich gleich ab,
sage ich und ernte einenirritierten Blick. Ich fithle mich zunehmend unwohl
und betrachte die hektisch eintretenden und herausgehenden Personen,
oft in klassischem Kostiim oder Anzug.

Nach einigen Minuten kommt Mio aus dem Fahrstuhl. Ich bekomme einen
Besucher_innenausweis, und wir fahren nach oben. Die Einrichtung auf
der Etage wirkt steril, die meisten Biiros sind leer, an den weifsen Wanden
hiangen nur ab und an abstrakte Gemalde. Wir gehen zu Mios Biiro, auch
dort steht sein_ihr Passname an der Tiir. Mio erzahlt, dass er_sie bei der
Lohnarbeit geoutet sei, dabei aber leider nicht unterstiitzt werde. Gerade
deshalb finde Mio es schon, das Interview hier zu flithren. Dabei gehe
es bei der Lohnarbeit sogar um das Thema Gleichstellung — jedoch nur
auf cis Frauen bezogen. Als nicht-bindre Person sei Mio unsichtbar. Mio
erklart, dass er_sie mit Mio unterschreibe, aber als Mailadresse und auf
der Webseite nur der Passname erlaubt sei: »Hier ist die Regelung: Wenn
eine Vornamensanderung beantragt ist oder in Beantragung ist, kann das
offiziell gedndert werden, sonst nicht.«<* Da sich Mio unsicher ist, ob der
Arbeitsvertrag Gberhaupt verlangert wird, mochte er_sie in diesen Kampf
nicht allzu viel Energie stecken.

Mio ist in fiinf trans und nicht-bindren Gruppen engagiert: einer lokalen
Selbsthilfegruppe, einem Landesverband, einer (iberregionalen Gruppe und
zwei AGs eines bundesweiten Verbandes. Ich frage Mio: »Wie bist du zum
Nicht-bindr-Aktivismus gekommen?« Mio erklart, schon langer in queer/fe-
ministischen Raumen aktiv gewesen zu sein. Das erste Engagement fiir
geschlechtliche Vielfalt sei in einer Gruppe gewesen, die sich fiir die Dritte
Option im Geschlechtseintrag eingesetzt habe . Diese Gruppe hatte auf Mio
eine katalysierende Wirkung: »ein Gefiihl von Beruhigung und gleichzeitig
aufrittelnd.« Er_sie konnte dort (iber trans Themen reden, ohne etwas von
sich preisgeben zu miissen: »Das ist wie ein Schutzschild. [...] Man macht

2

Da Mio keine offizielle Vornamensidnderung beantragt hat, ist er_sie auf die Bereit-
schaftdes Arbeitgebers angewiesen, trotzdem den Wunschnamen zu verwenden. Dies
ist nicht der Fall; Mio wird unter dem im Pass eingetragenen Namen aufgefihrt.

Die Kampagne fiir eine Dritte Option, hat ein Verfahren auf eine dritte Option beim
Geschlechtseintrag juristisch und mit einer politischen Kampagne begleitet (Kampa-
gne Dritte Option 2016).

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Care jenseits von Transnormativitat - nicht-bindre Fir- und Selbstsorge

was, aber es muss nicht offiziell persénlich sein.« Im Laufe der Zeit wurde
sich Mio bewusst, dass das Thema Mio personlich betrifft.

Vor der Gruppe zur Dritten Option waren Drag-King-Raume fiir Mio wichtig.
Auch dort gab es Leute, die sich als weder-noch identifizierten. »Aber den
Begriff nicht-binir kannte ich da noch nicht.« Mio lernte den Begriff Gibers
Internet kennen und merkte, dass er flir ihn_sie passte. Mio erlebt, dass die
Sichtbarkeit »von nicht-binadren Identititen und dadurch die Ermunterung,
sich als nicht-bindr zu outen oder auf die Idee zu kommenc, in den letzten
finfJahren zugenommen hat. Nach dem Coming-out erlebte Mio Konflikte
in seinen_ihren personlichen Beziehungen. »Ich bin bezliglich meines
Vornamens und meiner nicht-binédren Identitat Gberall geoutet, auer bei
meinen Eltern«, ergdnzt Mio.

Fiir Mio sind sowohl Online- als auch Offlinerdaume wichtig. Als sich Mio
noch in der Anonymitit bewegte, war es wichtig, nicht face to face sprechen
zu missen. — »Jetzt empfinde ich das als etwas Schones. Ich mag Nihe
spliren, und das kann ich weniger, wenn es virtuell ist.« Die enorme Anzahl
virtueller nicht-bindrer und enby* Gruppen lasse ein Gefiihl von Commu-
nity entstehen — »dieses Gefiihl von Minderheit kann dadurch abgefedert
werden«. In den meisten aktivistischen Gruppen, an denen sich Mio betei-
ligt, sei virtuelle Kommunikation notwendig, da die Beteiligten (iber ganz
Deutschland verteilt wohnten. Mio hélt dazu fest: »Das macht fir mich
qualitativ wenig Unterschied zu personlichen Gesprachen, weil wir uns
gut kennen. Wenn eine Person schreibt, kann ich mir richtig den Tonfall
vorstellen.« Viele Personen aus den (iberregionalen Gruppen kennt Mio
nur von Telefonkonferenzen. Nachhaltige lokale Gruppen aufzubauen, sei
schwer: »Eine Zeit lang sind viele Leute aktiv, und dann ziehen die alle nach
Berlin oder Leipzig. Dann ist wieder eine Liicke da. Ich freue mich immer
ber Leute, die hierbleiben.« Besonders fir die Weitergabe von Infos und
hard facts seien virtuelle Riume wichtig, tber Mailinglisten wiirden Infos
ausgetauscht, zum Beispiel: »Ich habe eine Ubersicht zur Personenstands-
anderung nicht-binir >Was ist der aktuelle Stand bei Dritte Option?; >Wie
ist das mit der Vornamensdnderung, wie kann ich da am besten vorgehen,
TSG® oder nicht?«

4

5

Der Begriff enby kommt aus dem Englischen, von der Abkiirzung nb fiir non-binary
(nicht-binar).
TSC: Transsexuellengesetz.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

141


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Care trans_formieren

Mio ist in einer lokalen trans Selbsthilfegruppe aktiv, in der sich iberwie-
gend nicht-binare Leute zwischen 18 und 35 Jahren bewegen; unter anderem
organisierten sie Selbsthilfetreffen. In der Gruppe kimen Leute zusammen,
»die auch trans und nicht-binir leben, um so quasi ein Gefithl zu haben von
einer parallelen Normalitidt«—»ein befreiendes, beruhigendes und schénes
Cefiihl«. Sie unterstiitzten sich gegenseitig. Mio berichtet, das vergangene
Wochenende mit der Herkunftsfamilie auf einer abgelegenen Nordseeinsel
verbracht zu haben; er_sie fithlte sich einsam und verloren. Vorab hatte Mio
inder Gruppe angekiindigt: »Dieses Familienwochenende wird schrecklich.«
Eine Person hatte angeboten: »Ich kann dir jeden Tag zwei SMS schreiben.«
—»Dann habe ich jeden Tag liebe SMS bekommen, obwohl wir nicht nah
sind.« Dadurch fiihle sich Mio gestarkt und kénne besser mit der Situation
umgehen. Die Selbsthilfegruppe hat fiir Mio etwas Therapeutisches, »auch
wenn keine Person dazu ausgebildet ist. Allein dartber zu sprechen und
dass die andere Person es spiegelt — das hilft; und dass das Gefiihl da ist,
es wird sich umeinander gekiimmert, offiziell bei den Treffen, aber auch
auferhalb dessen. Und wenn man eine Person eine Weile nicht gesehen
hat, wird nachgefragt.«

Als Herausforderung nennt Mio, dass die lokale Gruppe dem eigenen An-
spruch der Diversitat nicht gerecht werde. »Sie soll sich richten an binare
und nicht-binére trans, genderqueere, inter* Personen.« Aber tatsachlich
seien sie eine »nicht-bindre Gruppe von Menschen, die studieren oder
studiert haben, die sich in einer dhnlichen Sprache verstindigen und einen
dhnlichen Background haben. Fast alle sind weifs. [...] Neue Leute kom-
men (berwiegend, weil sie schon eine Person kennen. Das verstarkt die
Homogenitdt.« Um die Gruppe zuginglicher zu machen, probierten sie ver-
schiedene Formate aus, zum Beispiel das Offene Café, Workshops, Konzerte
und Lesungen. Mio kennt die verinnerlichte Angst, »nicht trans genug« zu
sein, und vermutet, dass sie fir viele eine Hiirde darstelle, zum ersten Mal
ins Café zu kommen. Fiir die unterstiitzende Funktion der Gruppe eigne
sich ihre eher homogene Zusammensetzung gut, so vermutet Mio: »Weil
das Gefiihl da ist, die Leute sind mir &hnlich, ich werde verstanden. Es sagt
niemand: »Was ist denn das fiir ein Pronomen? — Entscheid dich!< [...] Ich
fiihle mich in Gruppen mit Personen, die mir dhnlicher sind, sicherer und
mutiger, etwas von mir preiszugeben.«

Mio wiinscht sich Sichtbarkeit nicht-bindrer Personen, innerhalb der trans
Community und gesamtgesellschaftlich. Aktuell nimmt Mio wenig Ver-
standnis wahr. Die Vorstellung davon, was trans ist, sei beschrankt und auf

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Care jenseits von Transnormativitat - nicht-bindre Fir- und Selbstsorge

korperliche Transitionsschritte reduziert: »nach dem Motto: >Es gibt Leute,
die sind genug trans — und andere machen es sich einfach.« Bei der Beset-
zung von Amtern werde in trans Vereinen die Ansicht vertreten, binire trans
Personen seien besser geeignet, weil sie dem gesellschaftlichen Trans-Bild
eher entsprachen und nicht mit einem »komplizierten« Pronomen verwirr-
ten. Wegen dieser Normen ist es Mio wichtig, gemeinsam mit anderen
nicht-bindren Aktivist_innen Stirke zu entwickeln. Besonders in Erinnerung
geblieben ist Mio ein iliberregionales nicht-bindres Vernetzungstreffen.
»Fiir mich war es ein grofRartiges Gefiihl, dass es eine Art Transnormalitat
gibt und da drin eine nicht-binidre Normalitdt. Das war wie ein intensiver
Urlaub.« Mio wiinscht sich, die ganze Welt ware so.

Mio hofft auf einen gesamtgesellschaftlichen Wandel durch rechtliche
Veranderungen: »Fiir mich wiirde es viel ausmachen, wenn es eine Dritte
Option beim Geschlechtseintrag gibe.«® Dadurch miissten binire Normen
hinterfragt werden, und Mio habe etwas in der Hand: »Wie ihr seht: Bun-
desverfassungsgericht, Gesetzgeber.« Damit in die Diskussion zu gehen, sei
etwas anderes, als zu sagen: »Ich habe hier ein personliches Anliegen.«

Mio geht davon aus, dass nicht-binire Gruppen in Zukunft weniger Bedeu-
tung fiir Mio personlich haben werden: »Ich halte es fiir unwahrscheinlich,
dass ich mich mein ganzes Leben so intensiv mit meiner Identitit be-
schiftigen werde wie jetzt. [..] Irgendwann ist es ein alter Hut.« Die
Herausforderungen, so vermutet Mio, wiirden bleiben, aber weniger Be-
deutung haben; Mio kennt das bereits vom Coming-out als lesbisch: »Ich
war frither in lesbischen Communitys unterwegs. Am Anfang hatte das eine
krasse Bedeutung, als Support-Gruppe. Das hat abgenommen. [..] Ich war
nicht mehr so drauf angewiesen.«

Wihrend Mio anfangs sehr von trans und nicht-bindren Riumen profi-
tiert habe, achtete er_sie nun mehr darauf, wie andere Menschen Zugang
bekommen kénnen. Mio erganzt: »Ich denke, es werden immer Leute nach-
kommen: Fiir irgendwelche Leute werden diese Raume immer eine grofie
Bedeutung haben, vielleicht nicht fiir alle Leute zu jedem Zeitpunkt gleich
viel.« Mios eigene Selbsthilfegruppe sei spontan entstanden: Eine Person
habe die Idee gehabt und den Termin ins Internet gestellt; diejenigen,
denen ein bestimmtes Angebot wichtig gewesen sei, hitten entsprechende
Veranstaltungen organisiert. »Das hat sich geeignet als Plattform. [...] Auch

6

Ich fithrte das Interview im Marz 2017. Inzwischen wurde die Dritte Option eingefiihrt,
sie ist jedoch nicht fiir nicht-binare trans Personen offen (Stand Juli 2020).

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

143


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M

Care trans_formieren

in Zukunft kénnen da Sachen angedockt werden, wenn Leute andere Be-
dirfnisse haben.« Mio bezeichnet die Gruppe als Anlaufstelle. Die Existenz
solcher Anlaufstellen sei ein Grofdstadtvorteil, erklart Mio. »Ich komm aus
einem Dorf, da wire das schwieriger. Ich bin gliicklich dariiber, dass ich
weif3, es gibt tberall Méglichkeiten, wo ich Sachen aufbauen kann; dass
ich weif3, wen ich fragen kann, wen das interessieren konnte.« Aus diesem
Grund entstiinden kontinuierlich neue Gruppen.

Nach eindreiviertel Stunden Lernen, Fragenstellen und Zuhéren schalten
wir das Aufnahmegerit aus. Mio betont, dass sich das Gesprach gut ange-
fihlt und ich einen schénen Rahmen geschaffen habe. Mio habe anwesend
sein und tber Themen reden kénnen, die ihn_sie wirklich interessierten.
Wichtig sei auch gewesen, das Gesprich am Lohnarbeitsplatz zu fiihren,
wo sich Mio mit den eigenen nicht-bindren Themen unsichtbar fithle. Mio
schenkt mir zum Abschied eine Tafel Schokolade — er _sie habe so viele
davon auf der Arbeit — und bringt mich nach unten. Ich bin erleichtert,
als ich das Gebaude verlasse; das Interview fiihlte sich ein wenig wie ein
verschworerisches Treffen an, bei dem ich darauf achte, ein Geheimnis zu
wahren, immer mit der Angst im Hinterkopf, entdeckt zu werden. Ich laufe
zum Hauptbahnhof, wo zwanzig Minuten spater mein Zug fahrt.

Mit Mio habe ich Gber das Interview hinaus Kontakt, so wohne ich im Herbst
2017 bei Mio, als ich eine Aktivistin interviewe und an einer Gender-Studies-
Konferenz teilnehme. Zu diesem Zeitpunkt ist Mio bereits erwerbslos, der
Arbeitsvertrag wurde nicht verlangert.

Eines von Mios Hauptthemen zeigt sich bereits in der Wahl des Interview-
ortes. Ublicherweise traf ich meine Interviewpartner_innen an ihren Wohl-
fithlorten, beispielsweise in der Natur, in queeren Cafés, Vereinen oder zu-
hause. Mio entschied sich fiir seinen_ihren Lohnarbeitsplatz, wo Mio von Dis-
kriminierung als nicht-bindre Person betroffen ist — gerade kein Community-
oder Wohlfiihlort. Mio versucht, Riume einer parallelen nicht-biniren Nor-
malitit aufzubauen, und scheint sich schrittweise dafiir zu stirken und Mut
zu sammeln. In Mios Erzihlungen wird zugleich ein Gefiihl der Ruhe wie
der Aufriittelung und der Energie spiirbar. Diese Ambivalenz zeigt sich auch
im Interviewsetting: Mio lud mich zu einem heteronormativen Arbeitsort ein,
um wihrend der Lohnarbeitszeit iiber nicht-biniren Aktivismus zu sprechen,
was dem Treffen einen verschworerischen Beiklang gab. Mio eignete sich den
Ort damit an. Mio gab dabei und dadurch Persénliches von sich preis, so er-
fuhr ich Mios Passnamen und wurde in ein Setting eingeladen, in dem Mio

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Care jenseits von Transnormativitat - nicht-bindre Fir- und Selbstsorge

verletzlich ist. Mit dem Interview bauten wir gemeinsam einen Community
Raum zur oder in der Lohnarbeitsstelle auf und gaben nicht-biniren Lebens-
weisen Gewicht. Greifbar wurde, dass Mio Community-Riume braucht, da
er_sie jenseits dessen nicht anerkannt wird.

Fir Mio ist trans Aktivismus ein wichtiger Raum fiir die eigene Ausein-
andersetzung mit Geschlecht: Aktivismus und die Beschiftigung mit der ei-
genen geschlechtlichen Identitit sind eng miteinander verbunden. Als sich
Mio zu engagieren begann, tat er_sie dies in der Rolle des_r nicht betroffenen
Unterstiitzer_in. Im Laufe der Zeit wurde sich Mio der eigenen Betroffenheit
bewusst. Schritt fiir Schritt traute sich Mio, sich mit anderen nicht-biniren
Personen zu verbinden. Zu Beginn spielten virtuelle Riume — Webseiten und
Foren — eine wichtige Rolle, hieritber kam Mio mit dem Begriff nicht-binir
in Kontakt. Mit zunehmender Sichtbarkeit und nach dem eigenen Coming-
out schitzt er_sie nun die physische Nihe mit nicht-bindren Personen. Die
virtuellen und die Offlineriume, die Mio nutzt, sind miteinander verwoben:
Virtuelle Praktiken dienen dazu, Einsamkeit zu iiberwinden, sind aber oft
verbunden mit Offlinetreffen, die wiederum online vorbereitet wurden.

In Mios Selbsthilfegruppe unterstiitzen sich Mio und andere nicht-bini-
re Personen gegenseitig. Sie organisieren Fiirsorge jenseits von Familie und
Freund_innenschaft, bauen ein Gefithl der Gemeinschaft auf. Teilweise for-
malisieren sie Sorgebeziehungen, indem sie den Care-Bedarf besprechen und
Firsorge fiir die Zukunft organisieren; so verabredete Mio fiir ein anstehen-
des Herkunftsfamilientreffen, tiglich unterstiitzende SMS zu bekommen.

(Den Mangel an) Diversitit erlebt Mio als ambivalent. Die Gruppe verfolge
den Anspruch gréftmoglicher Diversitit. Gleichzeitig merkte Mio, dass eine
gewisse Homogenitit, etwa die Verortung als nicht-binir, gegenseitige Ca-
re erleichtere, vielleicht sogar eine Voraussetzung dafir sei. Mio stellt diese
nicht-binire Gruppe, bestehend aus Personen zwischen 18 und 35 Jahren, die
meisten davon weif$ und akademisch, klassischen Selbsthilfegruppen gegen-
iiber, in denen vor allem trans Frauen iiber fiinfzig zu finden sind. Ich mache
in Mios Erzihlung eine Spannung aus zwischen dem Leitwert der Diversi-
tit, der zu hohen Anforderungen an die eigene ehrenamtliche Arbeit fiihre,
und Mios personlicher Erfahrung, dass eine eher homogene Gruppe besser
geeignet fiir gegenseitige Fiirsorge ist.

Als spezifische nicht-binire Erfahrung beschreibt Mio Unsichtbarkeit und
Nicht-ernst genommen-Werden, sowohl im trans Aktivismus als auch ge-
samtgesellschaftlich. Mio hat Angst, als »nicht trans genug« zu gelten; denn
anerkannte trans Identititen griinden tendenziell auf dem Wunsch nach kor-

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

145


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Care trans_formieren

perlicher Verinderung. Die Trans Studies sprechen in diesem Zusammen-
hang von Transnormativitit (Haritaworn 2015; Snorton 2017). Mio versucht,
Riume aufzubauen, in denen gegen Transnormativitit gearbeitet wird und
eine nicht-binire Normalitit ge- und erlebt werden kann.

Zusammenfassend bedeutet nicht-binire Care fiir Mio, Riume gegen-
seitiger Fir_Sorge aufzubauen, jenseits von Freund_innenschaften, Familie
und Paarbeziehung. Das Interview macht die Bedeutung der (nicht rechtli-
chen) Anerkennung als nicht-binire Person greifbar, ebenso die spezifische
Unsichtbarkeit und das Navigieren, das bisweilen notwendig ist, um als
nichtbinire Person mit neuem Namen, aber ohne offizielle Namensinderung
durch die Welt zu gehen. Es zeigen sich multiple Strukturen sozialer Exklu-
sion, die auf Mio wirken: im Kontext Lohnarbeit, in der Herkunftsfamilie, in
feministischen und trans Riumen.

Ich fithrte das Interview im Marz 2017. Mio duflerte damals die Hoffnung
auf eine Dritte Option im Geschlechtseintrag, auch um mehr Mittel zur Hand
zu haben, um mit den eigenen Anliegen ernst genommen zu werden. Bereits
sieben Monate spiter, am 10. Oktober 2017, fillte das deutsche Bundesverfas-
sungsgericht ein progressives Urteil, demzufolge bei der Geschlechtszugehs-
rigkeit eines Menschen das »eigene Identititsempfinden« eine Rolle spiele
und »von sozialen und psychischen Faktoren mitbestimmt wird« und nicht
an externe Begutachtungsprozesse gebunden sein sollte.” Das Urteil fithrte zu
einer Verinderung im Personenstandsgesetz (PStG). Seit dem 18. Dezember
2018 enthilt das PStG mit dem Paragrafen 45 b die Mdglichkeit, eine Ande-
rung des Geschlechtseintrags im Geburtenregister vorzunehmen: Neben dem
Loschen des Eintrags (x) sind die Optionen weiblich (w), mannlich (m) und di-
vers (d) vorgesehen. Trans, inter* und nicht-binire Aktivist_innen kritisieren
jedoch, dass eine solche Anderung eine irztliche Bescheinigung voraussetzt,
die eine »Variante der Geschlechtsentwicklung« bestitigt; das Gesetz bleibe
somit hinter dem Urteil des Bundesverfassungsgerichtes zuriick.® Das PStG
ermoglicht somit noch immer keine geschlechtliche Selbstbestimmung.

7 Siehe hierzu die Beschliisse 1 BVvR 2019/16 <16> und 1 BvR 2019/16 <9> sowie Antke_An-
tek Engel (2019).

8 Im Kapitel 7, »Wege in eine sorgende Zukunft — Trans_formation durch Care«, und im
Schlusskapitel 8, »Fiir_Sorge trans_formieren! Fazit und Ausblick«, werde ich ausfiihrli-
cheraufdie aktuellen Entwicklungen rund um die Dritte und Vierte Option und darauf
eingehen, wie sie sich auf trans und nicht-binare Care auswirken.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Care jenseits von Transnormativitat - nicht-bindre Fir- und Selbstsorge

»Wir denken miteinander auf Umwegen. «
Trans_formative Sorgearbeit am Kiichentisch

Wihrend meines dreimonatigen Gastaufenthalts am Zentrum Gender Stu-
dies in Basel fragte ich Sasha, eine_n nicht-bindre_n Schweizer Aktivist_in
fiir ein Interview an. Wie wichtig Sasha die kollektive Dimension von Care
ist, zeigte mir bereits seine_ihre Antwort. Sasha sagte, er_sie mochte das
Interview mit einer befreundeten nicht-biniren Person, Jovin, zusammen
machen, denn die eigene trans/queere Sorgearbeit sei unmittelbar mit der
Freund_innenschaft zu Jovin verbunden. Sasha und Jovin kommen im Méarz
2018 zu mir, in meine Wohngemeinschaft. Wir nehmen das Interview beim
Frithstiick in der Kiiche auf.

Fiir Sasha und Jovin war ihre Freund_innenschaft eine ganz zentrale Un-
terstiitzung beim inneren und duferen Coming-out als nicht-binir trans.
Sasha erzidhlt: »Unsere Freund_innenschaft ist enger geworden. Uns haben
dhnliche Fragen umgetrieben, Auseinandersetzungen mit Geschlecht und
Geschlechtsidentitit. Wir haben viele Abende zusammen verbracht, am
Wochenende, Jovin nennt sie Kiichenabende. Sie stehen dafiir, die ganze
Nacht lang in der Kiiche zu sitzen, zu rauchen und geistig Dinge zu sezieren.
Diese Freund_innenschaft — fiir mich hat sie fest ihren Anfang in dieser Zeit
genommen, wo wir gemeinsam, und doch jede Person fiir sich, exploriert
haben, was unsere Geschlechtsidentitat anbelangt, das immer zusammen
ausdiskutiert haben.« In »klassischen trans Selbsthilfegruppen« hitten sie
oft Angst gehabt, etwas zu sagen. Die Kiichenabende seien ein Raum ge-
wesen, um gemeinsam zu lernen. Das Miteinander-Sprechen sei essenziell
gewesen: gemeinsam denken mit dem Ziel, woanders hinzukommen. Es
sei um das Denken auf Umwegen gegangen. »Weil wir durch das Sprechen
miteinander denken, erklart Sasha. Wahrend des Interviews sagen Sasha
und Jovin immer wieder etwas zueinander, ich hére zu und verstehe vieles
inhaltlich nicht. Die Kiichenabende, so betonen sie nostalgisch, seien ein
maximal intimer Moment gewesen. Vor allem hétten sie (iber »die Ce-
schlechterfrage« diskutiert, sich »unterstiitzt, gefestigt und versichert«. Fir
Jovin war dabei die Arbeit mit den eigenen Emotionen besonders wichtig:
sie wahrzunehmen, einzuordnen und zu kommunizieren. Am Kiichentisch
diskutierten sie ihre unterschiedliche geschlechtliche Zuweisung und So-
zialisation und ihren jeweils erlernten Umgang mit Emotionen. Cefiihle zu
zeigen, das habe Jovin im Austausch mit Sasha gelernt; in der Kindheit und
Jugend als mannlich zugewiesene Person sei dies kaum moglich gewesen.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

147


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Care trans_formieren

Sasha erklart mir, dass er_sie Unterstiitzung innerhalb trans und nicht-
binidrer Raume nutze »wie eine kuschelige Jacke gegen das raue hetero-
normative Wetter. Zum Beispiel war ich letzte Woche an Ostern bei der
Familie, und da wurden stindig heteronormative Aussagen gemacht: >Alle
Frauen schminken sich, denn sie miissen ja den Minnern gefallen.« Sasha
fiihlte sich allein: »Ich bin in einer grofien Gruppe — aber eigentlich bin ich
ein einzelnes Tialchen am Rande der Bergkette. Alle anderen teilen etwas
Cemeinsames, das ich nicht mit ihnen teile, und es wird stindig markiert.«
Als nicht-bindre Person fiihlt sich Sasha oft nicht ernst genommen — vor
allem wegen der Behauptung, »nicht-bindr zu sein, sei nur ein Trend«. Sasha
erklart: »Ich merke manchmal, dass ich mich schime, mich als non-binary
zu outen, weil ich denke: >Das ist so peinlich.c Aber eigentlich beschreibt
es mich am besten: das, was ich erlebe, und das, was ich ablehne.« In trans
Riaumen wiirden Personen umso ernster genommen, je mehr Leidensdruck
oder korperliche Transitionserfahrungen sie hatten. Sasha beschreibt als
Eindruck: »dass ich als Pseudo-trans-Person behandelt werde, die sich mit
diesem Begriff schmuckt. Dann denk ich: Aber ich habe auch Leidensdruck
gehabt und habe transitioniert in einer gewissen Form.«In solchen Momen-
ten fiihre Sasha die eigene Mastektomie an, obwohl er_sie diesen Verweis
auf kérperliche Transitionserfahrungen normativ finde. Auch Jovin suchte
lange nach dem eigenen Schmerz, der das Transsein legitimiert, und fiihlt
sich in trans Raumen oft unwohl. Dort nehme sie_er Hierarchien wahr
»im Sinne von: >Die Person weifd alles genau, weil die Person sich genau
definieren, verorten kann und weif}, was als nachstes kommt««.

Jovin spricht die Arbeit an, die nicht-binire Personen alltiglich verrichteten,
die aber oft keine Effekte habe. Es reiche nicht aus, zu sagen, ich bin nicht-
binir; es brauche einen didaktischen Aufbau. Im Gegensatz dazu hatten
fiir Jovin »die Kiichenabende etwas Unbeschwertes, weil sie diese Hierar-
chien nicht mitschleppten. — Was nicht heifdt, dass es [zwischen uns] keine
Hierarchien gibt, die konnten wir aber schnell ausmachen und in einen
gesellschaftlichen Kontext einordnen. Das war ein privater, aber mega-
empowernder Austausch — und ein Experimentierraum —, der in klassischen
trans Selbsthilfegruppen niemals hatte stattfinden kdnnen: weil ich mich
niemals getraut hitte, all die Sachen, die ich mittlerweile revidiert habe,
auszusprechen. Alle Gedanken, die ich zu 95 Prozent revidiert habe — wenn
ich die nie hatte aussprechen kdnnen, hitte ich nie die Gedanken gefunden,
mit denen ich mich jetzt wohlfiihle«. Auch Sasha denkt nun an all das, was
sie einst zueinander sagten, daran, wie sie experimentierten. Er_sie wendet

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Care jenseits von Transnormativitat - nicht-bindre Fir- und Selbstsorge

sich anJovin: »Da wiirde ich vieles revidieren, und trotzdem —da bin ich mit
dir einverstanden — hat es mir viel gebracht, vielleicht diesen Umweg, den
ich jetzt revidiere, erfahren zu haben.<

Sasha und Jovin wihlen keine trans Gruppe, sondern den Kiichentisch fiir
ihre gemeinsame Exploration von Geschlecht. Queere/feministische Theore-
tiker_innen und Aktivist_innen beschiftigen sich viel mit dem Ort der Kiiche
und des Kiichentisches. Die Kiiche ist ein Ort, an dem Sorgearbeit geleis-
tet wird, er verweist auf unbezahlte oder unterbezahlte Sorgearbeit, die vor
allem von FLT-Personen' geleistet wird. Unter dem Titel »Aufstand aus der
Kiiche« gab das Herausgeber_innenkollektiv Kitchen Politics 2012 Essays der fe-
ministisch-marxistischen Theoretikerin und Aktivistin Silvia Federici heraus.
Federici formuliert eine Kritik an der Abwertung von Reproduktionsarbeit im
Kapitalismus und pladiert fir deren Politisierung und Kollektivierung (Fede-
rici 2012)." Das Kollektiv Kitchen Politics »plant den Aufstand aus der Kiiche,
dem Schlafzimmer, dem Straflenstrich, der Fabrik, der Agentur, der Biirozel-
le, dem Bibliotheksplatz« (ebd.: 4). Sarah Ahmed beschreibt in ihrem Essay
»Feminist Killjoys« ihre Erfahrung als Feministin am (heteronormativen) Fa-
milientisch: Sie stért den Familienfrieden (Ahmed 2010). Ahmed schreibt:

»We begin with a table. Around this table, the family gathers, having polite
conversations, where only certain things can be brought up. Someone says
somethingyou consider problematic. You are becoming tense; itis becoming
tense. How hard to tell the difference between what is you and what is it!
[..] In speaking up or speaking out, you upset the situation. That you have
described what was said by another as a problem means you have created a
problem. You become the problem you create.« (Ebd.: 1)

Ahmed weist auch auf die Bedeutung feministischer Zusammenkiinfte an Kii-
chentischen hin. Kollektive bestiinden aus heterogenen Tischversammlungen
(Ahmed 2017: 6). Die Tischrunde steht in Ahmeds Analyse zum einen fiir hete-
ronormative familidre Zwangsgemeinschaften, zum anderen ist sie eine Me-
tapher fir feministische Gemeinschaftsbildung und fiir die Bedeutung von
Affekten fur gesellschaftliche Verinderung.

9 Das Interview fithrte ich im Marz 2018.

10 FLT: FrauenLesbenTrans.

11 Silvia Federiciwar Griindungsmitglied des International Feminist Collective, das die Kam-
pagne »Lohn fiir Hausarbeit« initiierte.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

149


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Care trans_formieren

Auch fiir Sasha und Jovin ist der Kiichentisch ein Ort der Sorgearbeit.
Hier geht es jedoch nicht um klassische Hausarbeit, sondern um queere/trans
emotionale Arbeit und die Praktik des gemeinsamen Denkens. Die Sorgear-
beit, die Sasha und Jovin fiireinander am Kiichentisch leisten, ist eine Arbeit
an Gefithlen und fiir das eigene Wohlergehen. Sie schaffen sich einen eigenen
Denkraum fiir neue Sagbarkeiten und das Ausprobieren von Gesagtem. Sasha
und Jovin stellen ihre Kiichenabende als Raum der Intimitit und des gemein-
samen Denkens aktivistischen queer/feministischen und trans Riumen mit
ihren Regeln und Hierarchien gegeniiber. Am Kiichentisch geben sie sich ge-
genseitig Sicherheit und Anerkennung. Sie institutionalisieren den Ort des
Kiichentisches fir ihre Sorgearbeit, die gemeinsamen Abende haben einen
Namen, einen Ort und ein Thema. Auf diese Weise nehmen Sasha und Jovin
ihre nicht-binidre Sorgearbeit ernst und machen sie sichtbar.

Sasha und Jovin queeren den Kiichentisch, indem sie ihn zum Ort
geschlechtlicher Exploration, der Auseinandersetzung mit ihren geschlecht-
lichen Verortungen und mit Hetero- und Transnormativitit machen. Die
emotionale Arbeit, die sie fireinander leisten, scheint ausgeglichen. Fiir
sie ist Care eine Praktik des Miteinander-Denkens, wobei Umwege eine
wichtige Bedeutung haben. Interessant ist, dass das gemeinsame Denken
tiber Geschlecht in der Erzihlung nicht am Schreibtisch stattfindet oder in
den Gender-Studies-Seminaren, die Sasha besucht, sondern in den gemein-
samen Nichten am Kiichentisch. Den Kiichentisch interpretiere ich als einen
Ort, der nicht auf den Tisch beschrinkt ist, sondern als Kreuzungspunkt
verschiedener Riume.

Uber das gemeinsame Miteinander-Sprechen und -Denken erschaffen
Sasha und Jovin eine andere geschlechtliche Wirklichkeit. Ihre Sorgearbeit
lasst sich als eine kollektive sorgende Theoriearbeit fassen, die unmittelbare
Auswirkungen auf die Moglichkeit hat, nicht-binir zu leben. Sie denken
gemeinsam iber Geschlecht nach, um mehr nicht-binires Wohlergehen
zu finden. Es geht um das konkrete Aussprechen und Ausprobieren von
geschlechtlichen Moglichkeiten, um zu schauen, wie diese sich anfiihlen,
darin spielt auch die Arbeit mit Theorie eine Rolle.

Fiir Sasha und Jovin ist die gemeinsame Arbeit an den eigenen Gefithlen
besonders wichtig, um personliche Geschlechterfragen zu kliren. Sie ver-
fiigen nicht tiber dhnliche biografische geschlechtliche Erfahrungen, Sasha
wurde bei der Geburt dem weiblichen Geschlecht zugewiesen, Jovin dem
mainnlichen. Sie besprechen ihre unterschiedliche geschlechtliche Sozialisa-
tion und wie die sich auf ihren Umgang mit Emotionen auswirkt; gemeinsam

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Care jenseits von Transnormativitat - nicht-bindre Fir- und Selbstsorge

versuchen sie Zweigeschlechtlichkeit zu dekonstruieren. Die Erlaubnis, sich
von der geschlechtlichen Zuweisung zu losen, wird sozial vermittelt: Ich darf
Emotionen zulassen, weil die andere Person es darf. Sasha und Jovin sind
durch das gemeinsame Denken verbunden, und doch ist jede Person mit
eigenen Prozessen beschiftigt. Sie denken gemeinsam iiber ihre jeweilige
geschlechtliche Sozialisation und Zukunft nach und berithren dabei die Wur-
zeln der eigenen Existenz. Es wird eine tiefgehende Verinderung spiirbar,
ein Sich-gegenseitig-Konfrontieren und eine kollektive Arbeit am Selbst.

Sasha und Jovin beschreiben es als schwierig, als nicht-binire Personen
einen Raum fir Fiirsorge zu finden, da die eigene Geschlechtsidentitit nicht
anerkannt oder da sie als Modetrend belichelt werde. Aufgrund der Trans-
normativitit, die sie erleben — zum Beispiel die Normen des Leidensdrucks
und geschlechtsangleichender Kérperverinderungen —, sind trans Riume fiir
sie keine Sorge-Riume. Stattdessen organisieren sie Care in einem kleineren
Rahmen, am Kiichentisch, und heben die Bedeutung von Freund_innenschaft
zwischen trans Personen hervor, insbesondere bei der Bearbeitung verinner-
lichter Feindlichkeit gegen nicht-binire Personen.

Sasha und Jovin verstehen Unterstiitzung nicht als eine Wegbegleitung
auf einem klar definierten Pfad - vielmehr ist die Richtung offen, und ein
Umweg kann zum Ziel werden. Sie treffen sich an einem Punkt, an dem sie
mit dhnlichen Fragen konfrontiert sind, und ziehen sich gemeinsam an den
Kiichentisch zuriick, wo sie einen Raum fir geschlechtliche Selbstfindung
schaffen.

In ihren Erzihlungen wird die Verwobenheit von Denken und Koérper
greifbar: Sasha und Jovin denken iber ihre eigenen Korper und Identititen
nach. Kennzeichnend fir ihre Care-Praxis ist, dass sie sich im Zuge ihrer
gemeinsamen Entwicklung von Ideen, Identititen und Kdrpern so eng mit-
einander verbinden: Die Grenze zwischen ihren Korpern scheint fast zu ver-
schwinden, ihre Identititen verweben sich. Dies lasst sich als sorgende nicht-
binire Kollektivitit bezeichnen, die im gemeinsamen Explorieren, Durch-
sprechen, Ausprobieren Neues moglich macht.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Care trans_formieren

5.3

»Deswegen brauchen wir Selbstsorge: weil die Gesellschaft
uns so wenig unterstiitzt.«
Sorgearbeit fiir nicht-binares Wohlergehen

Kalle ist Anfang dreifig, hat Psychologie studiert und sich mit dem Wunsch
nach Vernetzung auf meinen Interviewaufruf gemeldet. Kalle lebt seit
einigen Monaten in Berlin und ist selbststindig in der Bildungsarbeit; ich
kenne whys'> Workshops bereits, da ich zwei besuchte. Das Interview fiihren
wir bei mir zuhause und friihstiicken dabei. Kalle spricht mit Bedacht und
achtsam, mir kommen meine Gedanken im Kontrast ungeordnet vor. Kalle
erzdhlt: »Ich bin Teil von einem Workshop-Kollektiv, in dem wir uns mit
Cefithlen und Kommunikation beschaftigen.«

Kalle hat durch das Coming-out als nicht-binar gemerkt, dass why intensiver
fiir sich selbst sorgen muss, um zurechtzukommen. Kalle fithrt dies auf spe-
zifische Herausforderungen zuriick, die why als nicht-bindre Person erlebt:
Beziehungen verdnderten sich mit dem Coming-out, und Kalle erlebte
Konflikte mit der Herkunftsfamilie. Belastend sei auch der »Umgang mit
Behorden, mit Arzt_innen, wenn Wiinsche da sind wie dieser: Ich méch-
te Hormone nehmen. Der Weg dorthin ist anstrengend.« Schwierig sei:
»unsichtbar sein, nicht ernst genommen werden, speziell als nicht-binire
oder nicht-binére trans Person, weil das fir viele Leute kein Begriff ist.« Die
Spanne spezifiziert Kalle so: »gar nicht wahr- oder ernst genommen werden
bis hin zu >Das ist was Komisches oder Merkwiirdiges«. Die personlich
grofdte Belastung ist der Verlust an Zugehorigkeit. In Raumen, in denen sich
Kalle frither wohlfiihlte, fithlt why sich heute unwohl, beispielsweise wenn
es keine nicht-binire Anrede gibt.

Dafiir, mit diesen Herausforderungen umzugehen, spielt Selbstsorge fiir
Kalle eine wichtige Rolle. Unter Selbstsorge versteht why, »sich ernst zu
nehmen: Was sind meine Bediirfnisse, was sind meine Grenzen?« Hierbei
sei ein wichtiger Schritt, diese zu kommunizieren, in nahen und entfern-
teren Beziehungen. Am wichtigsten sei die Frage: »Wie komm ich mit mir
selbst in Kontakt, wie nehme ich wahr, was ich brauche? Wann nehme
ich wahr, dass ich erschopft bin und zu viel gegeben habe?« Dies ist auch
eines der Hauptthemen in Kalles Workshops: gemeinsam an der eigenen
Wahrnehmung fir sich selbst arbeiten.

12

Why ist Kalles Pronomen, eine kreative Neuschépfung von Kalle.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Care jenseits von Transnormativitat - nicht-bindre Fir- und Selbstsorge

Kalle wendet sich an mich: »Was bedeutet Selbstsorge fiir dich?« — »Da
muss ich tiberlegen. Grofartig, dass du die Frage mal an mich stellst! Ich
kann mit der Idee etwas anfangen, rauszufinden, wie es mir geht, was nicht
immer einfach ist; und Sachen zu machen, die SpafR machen.« Nachdem
Kalle mich mit dieser Frage ein wenig Giberrumpelt hat, unterhalten wir uns
ber unser geteiltes Bedirfnis nach mehr Spafi. Kalle erklart: »Ich denke
an Leichtigkeit, wenn du Spafd sagst. Ich habe neulich wieder verschiedene
Selbstempathie-Prozesse durchlaufen und gemerkt, dass mein Bediirfnis
nach Leichtigkeit gerade nicht erfillt ist.« Kalle bietet mir an: »Ich kdnnte
mein Tagebuch holen; wenn du willst, kann ich dir Sachen vorlesen.« —
»Gerne.« Kalle verschwindet kurz und kommt mit dem Tagebuch zurick:
»lch habe jeden Tag etwas geschrieben, Leichtigkeit ist ein Thema, das
mich beschiftigt hat. Als Strategien habe ich aufgeschrieben: bouldern
gehen; korperliche Bewegungen: ausschiitteln, rumhampeln, rumhopsen;
singen — ist egal, ob es schief ist; Klavier spielen.« Zudem experimentierte
Kalle mit Musik in Hinblick auf ihren Einfluss auf die eigene Stimmung und
beobachtete Tiere im Park.

Wir unterhalten uns dariiber, dass uns einige Hobbys aus unserer Jugend
nicht mehr zugéanglich sind aufgrund von Heteronormativitat. Kalle erzihlt,
dass why einige Jahre Standardtanzkurse besuchte: »Ich komm vom Land,
da war das so —alle machen das.« Diese Raume seien von heteronormativer
Zweigeschlechtlichkeit gepragt gewesen. Als Kalle spater in Belfast lebte,
lernte why irische Tanze: »Ich habe mich einfach in die Madnnerrolle bege-
ben. [..] Ich habe viele Komplimente bekommen. Einmal hat eine Person
gesagt, ich sdhe aus wie Leonardo DiCaprio. Das war mein Highlight.« Wir
lachen gemeinsam —wir sind wohl die Titanic-Generation, denke ich spater.
Vor etwa einem Jahr habe why mit einer gleichaltrigen Freundin sogar
wieder Lego gespielt: »Das war grofdartig. Wir haben ein Schiff gebaut, und
irgendwann waren wir dann im Weltall. Da sind spannende Dinge passiert.
Das war wie ein guter Urlaub, weil mensch in eine andere Welt eintaucht,
sich Dinge ausdenkt: Dann kommen komische Monster, vielleicht gibt es ein
Happy End. Das war schén.« Fiir Kalle haben solche Praktiken mit radikaler
Bediirfnisorientierung zu tun: »Wie kann ich mein Leben mehr meinen
Bediirfnissen entsprechend gestalten — was eher eine lustvolle Perspektive
auf Self-Care ist?« Kalle strebt an: »dass ich ein Gleichgewicht habe zwischen
Dingen, die mir Energie nehmen, und denen, die mir Energie geben.«

Kalle argumentiert, dass es gerade als nicht-bindre Person wichtig sei,
Selbstsorge zu praktizieren, um sich wohlzufithlen: »Gerade Personen, die

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

153


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Care trans_formieren

von Diskriminierung betroffen sind, bekommen vermittelt, dass sie weniger
wert sind oder nicht liebenswert. Deswegen brauchen wir Selbstsorge: weil
die Gesellschaft uns so wenig unterstitzt und [uns wenig] wohlwollend
begegnet. Deswegen ist es wichtig, dass marginalisierte Personen sich
selbst wohlwollend begegnen.«

Kalle geht es neben Selbstsorge auch um das Thema Community-Care.
Why erklart dazu: »Care findet die ganze Zeit statt, ist ungerecht verteilt
und unsichtbar fiir viele Leute. Dafiir will ich Bewusstsein schaffen. Die
Ungleichbewertung zwischen produktiver und reproduktiver Arbeit auf-
zuheben, ist enorm wichtig, wenn wir eine andere Gesellschaft haben
wollen.« Es gelte, aufmerksam zu sein dafiir, welche Tatigkeiten notwen-
dig sind, um ein Miteinander zu erméglichen, und dafiir, von wem diese
Arbeit geleistet wird. Fiir Kalle fallt unter Community-Care konkrete Sor-
gearbeit wie Pflege oder Kindererziehung, die Klarung von Konflikten
sowie emotionale Arbeit. Kalle bedauert, dass es an dem Thema bisher
eher wenig Interesse gebe. Why hofft: »Wenn Self-Care erst mal etabliert
ist, kommen wir vielleicht an den Punkt, dass wir sagen, Community-Care
ist auch wichtig.« Als Grund fiir das mangelnde Interesse fithrt Kalle an,
dass Selbstsorge, bei der das Individuum im Vordergrund stehe und nicht
die Frage, wie wir in Gemeinschaften Unterstiitzung organisieren konnen,
besser zu neoliberalen Diskursen passe. Zudem nihmen viele Menschen
nicht wahr, dass sie in Communitys lebten. Kalle selbst sieht sich als Teil
verschiedener Communitys. Zum Zeitpunkt des Interviews wohnt why in
einer funktionalen Wohngemeinschaft; auf meine Frage, ob dies eine Com-
munity sei, antwortet Kalle: »Das wére eine kleine Gemeinschaft, wir sind
zu viert. Das nehme ich als verbindlichen Zusammenhang wahr. Fiir mich
ist Community grofier, schliefst mehr Menschen mit ein. Ich habe da so was
im Kopf wie Hausprojekte oder Politgruppen.« Kalle fithle sich zugehorig zu
einer queer/feministischen und trans Community. Die Workshops, die why
anbietet, sieht why auch »als Unterstiitzung oder Angebot fiir Menschen
aus diesen Communitys, um den Themen mehr Raum zu geben«.

Ich frage nach, welche Rolle virtuelle Raume fiir Kalle spielen. Kalle be-
zeichnet sich als nicht internetaffine Person. Why falle es schwer, Care und
Internet zusammenzubringen, da »Care und Unterstiitzung, flreinander
da sein, prasent sein so was Warmes« sei, »und das Internet kann das nicht
transportieren«. »Dass Menschen sich personlich begegnen oder vielleicht
telefonieren, wo eine Stimme dabei ist«, das sei wichtig fir Kalle, das
Internet sei fiir why weit weg. Care sei fiir why »total offline«— es sei denn,

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Care jenseits von Transnormativitat - nicht-bindre Fir- und Selbstsorge

es gehe tatsdchlich nur online. Allerdings sei das Internet durchaus »ein
Informationsort und Ort, wo Erstkontakt oder Orga stattfinden«: »Hier sind
die Anlaufstellen, Veranstaltungen, diese und jene Gruppen gibt es«. Kalle
resiimiert: »Aber Care kann ich mir da nicht vorstellen.«
Freund_innenschaften, so hebt Kalle hervor, dirften keine Bedingung
fir Community-Care sein: »Es gibt Menschen, denen fallt es schwer, sich
in Freund_innenschaften reinzubegeben. Eine Freund_innenschaft sollte
keine Voraussetzung sein, um Unterstiitzung zu bekommen.« Kalle kennt
zudem das Cefiihl, bereits viele freundschaftliche Beziehungen zu ha-
ben— und wenig Raum fiir neue: »Alles andere wiirde meine Kapazititen
sprengen, auf wie viele Menschen ich mich einlassen kann und wie viele
Beziehungen ich pflegen kann.« Fiir Kalle hangen Community-Care und
Selbstsorge eng zusammen: »Fir mich kann Community-Care nur funktio-
nieren, wenn ich Self-Care betreiben kann. Wenn ich meine Bediirfnisse
nicht kennenlernen kann, wenn ich nicht in mich hinein spiiren kann, dann
wird Community-Care scheitern.« Fiir Kalle steht fest: »Ich kann nur dann fiir
andere da sein, wenn ich auch fir mich da sein und meine eigenen Grenzen
spliren kann.« Community-Care ohne Selbstsorge birgt fiir Kalle die Gefahr,
ins Burn-out zu driften und sich zu erschépfen. Wichtig sei, zu erkennen
und sich einzugestehen: »Ich kann nur soundsoviel geben—wenn ich gerade
Energie habe, Kapazititen habe.«

In den trans Raumen, in denen Kalle sich bewegte, fand why es schwierig,
»die Stimmung auszuhalten«. Why habe sie nicht als »warme oder offene
Riume, sondern angstbesetzt« erlebt. Zudem gebe es die unrealistische
Erwartung, dort geschehe keine Diskriminierung; passiere dies doch, wiirde
es sehr hart beurteilt. Kalle spricht von einer »Atmosphire der Anspan-
nung«. Dabei bestehe »einerseits der Wunsch, jetzt soll alles locker, leicht
sein, und wir sollen alle schnell miteinander >connectenc; andererseits: wir
kennen uns alle nicht, teilen gerade mal eine Positionierung«. Kalle glaubt,
dass in trans Raumen »viel Schmerz drinnen steckt, der aus der Gesellschaft
kommt, weil wir die ganze Zeit Cissexismus erfahren«.

Gleichzeitig sind fur Kalle Riume, in denen geschlechtliche Vielfalt gelebt
wird, wichtig, Rdume, in denen »achtsam mit Pronomen umgegangen wird
und geguckt wird: sWie heifdt du heute und welches Pronomen mdchtest
du heute verwenden?« [..] Wo ich nicht den Druck habe, mich auf eine
bestimmte Art und Weise zu kleiden, zu verhalten oder ein bestimmtes
Geschlecht zu performen, um nicht hinterfragt zu werden in meiner Ge-
schlechtsidentitidt.« Zum Thema Pronomen in Workshops und bei Treffen

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

155


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Care trans_formieren

fihrt Kalle aus: »Wir erklaren am Anfang von jedem Workshop, warum wir
eine Namens- und Pronomenrunde machen, wo das herkommt und warum
es gut ist, ein Pronomen zu sagen. Wenn wéhrend des Workshops falsche
Pronomen verwendet werden, dann ist es mir wichtig, das zu thematisie-
ren.«

Fiir die Zukunft wiinscht sich Kalle, mit anderen nicht-bindren Personen
ber kollektive Care in Austausch zu kommen. Gerade in Berlin, wo so viele
von ihnen lebten, kdnnten sie einen solchen Austauschprozess intensivie-
ren: »Was ist fiir uns Community? [..] Dariiber zu sprechen, warum uns
das wichtig ist: Warum mochten wir das haben?« Kalle wiinscht sich in
aktivistischen Raumen mehr Beschiftigung mit Fragen wie diesen: »Wie
wollen wir miteinander umgehen? Was brauchen wir voneinander, damit
wir uns miteinander wohlfithlen?« Kalle selbst mdchte zudem weiterhin
Bildungsangebote zu Radical Softness umsetzen; hierbei gehe es darum,
Verletzlichkeit_en anzuerkennen.”® Nach dem Interview sitzen wir noch ein
bisschen zusammen, bis Kalle feststellt, dass whys Energie sich dem Ende
zuneigt. Kalle verabschiedet sich herzlich. Nach dem Interview werden wir
in Kontakt bleiben.™

Selbstsorge wurde fiir Kalle mit dem eigenen Coming-out wesentlich im Le-
ben. Why benennt spezifische Belastungen, mit denen nicht-binire Personen
konfrontiert sind. Mit einer Belastung zu leben, kann bedeuten, eine Last mit
sich herumzutragen — was im Gegensatz zur Leichtigkeit steht, die sich Kal-
le wiinscht. Belastung kann als Anforderung gefasst werden und als Stress.
Was macht man mit einer Belastung? Man kann sie aushalten, sie verkraften,
sich ihr direkt aussetzen oder versuchen, sie loszuwerden. Der Begriff Belas-
tung spricht die psychische und die korperliche Ebene an. Deutlich wird im
Interview, dass Kalle nach dem Coming-out als nicht-binir in einer biniren
Gesellschaft einen erhohten Bedarf an Selbstsorge hat. Selbstsorge bedeutet
fir Kalle, mit sich selbst in Kontakt zu sein, Grenzen zu setzen und eigene
Bediirfnisse ernst zu nehmen. Auffallend ist, dass why dabei immer auch den

13 Auf seiner Homepage beschreibt das Bildungskollektiv das Workshopthema anhand
folgender Fragen: »wie wirkt es sich in deinem alltag oder in beziehungen aus, wenn
du eigene verletzlichkeit_en mehr annimmst und auch sogenannte unangenehme ge-
fithle zuldsst? warum ist softness_sanftheit_weichheit eigentlich radikal? und wie be-
einflussen geschlechterrollen und andere gesellschaftliche machtverhiltnisse unse-
ren zugang zu dieser?« (Life’s a beach 2017)

14  Das Interview fiihrte ich im Januar 2018.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Care jenseits von Transnormativitat - nicht-bindre Fir- und Selbstsorge

Punkt der Kommunikation von Bediirfnissen nennt; damit stellt why die re-
lationale Dimension von Selbstsorge ins Zentrum.

Fir mich ist mein Tagebuch etwas Privates, das niemand aufer mir in
die Hinde kriegen soll. Kalle hingegen las mir eine Passage zu Selbstsorge-
strategien aus dem eigenen Tagebuch vor. Kalle hatte »Selbstempathie-
Prozesse« durchlaufen, wie why sagt; das klingt nach einem recht struktu-
rierten Prozess, das Tagebuch dient als dessen Dokumentation. Mir etwas
aus dem eigenen Tagebuch anzuvertrauen, um mir Werkzeuge an die Hand
zu geben fiir mehr Leichtigkeit, ist ein Akt der Care und der Intimitit, Kalle
gibt Selbstsorgewissen weiter. Gewissermaflen nimmt das Interview dadurch
die Form einer gegenseitigen Beratung an.”

Kalle spricht von personlichen »Strategien« fiir mehr Leichtigkeit. Was
bedeutet es, von Strategien zu sprechen? Der Duden definiert Strategie als
»genaue[n] Plan des eigenen Vorgehens, der dazu dient, ein militirisches,
politisches, psychologisches, wirtschaftliches o. 4. Ziel zu erreichen, und in
dem man diejenigen Faktoren, die in die eigene Aktion hineinspielen kénn-
ten, von vornherein einzukalkulieren versucht«. Kalle leistet Arbeit am Selbst,
das Ziel ist mehr Leichtigkeit, und why schafft Wissen, um dieses Ziel zu
erreichen. Warum macht why das? — Wahrscheinlich aus einer Notlage her-
aus, wegen einer gedriickten Stimmung, und weil es eine Méglichkeit ist, sich
selbst zu helfen. Kalle erarbeitet und erprobt diese Strategien aber auch, um
sie in Workshops weiterzugeben; aus privaten Strategien wird 6ffentliches
Wissen.

Ersichtlich wird im Interview mit Kalle, dass eine heteronormative Gesell-
schaft Selbstsorge fiir gender-nicht-konforme Menschen erschwert, da viele
Hobbys von Heteronormativitat und Zweigeschlechtlichkeit gepragt sind. Al-
te Hobbys miissen unter Umstinden aufgegeben werden. Kalle hat jedoch ei-
nen Weg gefunden, beim Tanzen — einem alten Hobby — mit Gender zu spie-
len und Gender-Nichtkonformitit auszuleben. Auch spielen ist fiir Kalle eine
Moglichkeit, in eine andere Welt einzutauchen. Spielen steht im Gegensatz
zu Leistung. Es geht darum, Zeit mit Tatigkeiten zu verbringen, die nicht auf
Ziele bezogen sind und die es erlauben, eine andere Welt zu imaginieren. In
Kalles Erzihlung sind Selbstsorge und Fantasie eng miteinander verkniipft.
Auch Judith Butler setzte sich mit den Potenzialen von Zukunftsentwiirfen

15 Zur Praxis der Sorgenden Ethnographie und zu Forschung als gegenseitiger Beratung
siehe das Kapitel 2, »Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit«.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

157


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158  Care trans_formieren

auseinander und betont: »Possibility is not a luxury; it is as crucial as bread«
(Butler 2004: 60). Zur Rolle der Fantasie schreibt Butler:

»[Flantasy is part of the articulation of the possible; it moves us beyond what
is merely actual and presentinto a realm of possibility, the not yet actualized
or the not actualizable ... The critical promise of fantasy, when and where it
exists, is to challenge the contingent limits of what will and will not be called
reality. Fantasy is what allows us to imagine ourselves and others otherwise;
itestablishes the possible in excess of the real; it points elsewhere, and when
itis embodied, it brings the elsewhere home.« (Ebd.: 28f.)

Fantasie erlaubt, sich selbst anders in der Welt vorzustellen und andere Wel-
ten zu erschaffen. Im Interview mit Kalle sticht mir die Diskrepanz zwischen
dem artikulierten Bediirfnis nach Spafl und der Beschreibung von Szeneriu-
men als angespannt ins Auge. Kalle versucht, aus diesem Erleben heraus Riu-
me aufzubauen, die geschlechtliche Selbstbestimmung erméglichen, ohne in
dieser Weise angespannt oder angstbesetzt zu sein.

Kalles Workshops, die ich besuchte, beschiftigen sich mit Radical
Softness. In der Workshopbeschreibung fragt das Kollektiv: »Warum ist soft-
ness_sanftheit_weichheit eigentlich radikal?« Ich frage mich: Wie lassen sich
Radikalitit und Verletzlichkeit zusammenbringen? Radikal sein wird oft mit
Hirte verbunden, damit, sich hart zu machen und eine Schutzmauer um sich
aufzubauen. Radikal sein bedeutet auch, an die Wurzel zu gehen und Dinge
grundlegend infrage zu stellen. Soft sein: sich verletzbar zeigen, weich blei-
ben, sich durchlissig zeigen, offen sein fiir Emotionen, Emotionen zulassen.
Verletzlichkeit spricht fiir mich die kérperliche Ebene an: verwundbar sein
und Wunden zeigen. Es verkniipft die emotionale Ebene mit Verbindung
und Kontakt. Radikal verletzbar sein bedeutet: die Wurzeln der Wunden
und Verletzungen aufzuspiiren, sich radikal in der eigenen Verletzbarkeit
zu zeigen, im Wissen darum, dass wir alle verletzbar sind. Der Ausdruck
Radical Softness, radikale Verletzlichkeit, hat eine geschlechtliche Dimen-
sion: Wihrend radikal eher mit cis-méinnlichen Aktivisten in Verbindung
gebracht wird, ist Verletzlichkeit eher weiblich konnotiert. Radikal kann auch
mit Freiheit und Dekonstruktion in Verbindung gebracht werden. Softness,
Weichheit, wird mit Zirtlichkeit, Sanftheit und Behutsamkeit assoziiert; soft
ist Weichheit, ein Sound kann soft klingen. Radikal soft sein kann bedeuten:
gesellschaftlichen Problemen auf den Grund zu gehen, ohne dafiir Hirte zu
brauchen - auf eine sanfte Weise. In whys Workshops zu Radical Softness
regt Kalle durch die gemeinsame Beschiftigung mit Verletzlichkeit an, sich

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Care jenseits von Transnormativitat - nicht-bindre Fir- und Selbstsorge

tiber Sorgearbeit und Selbstsorge grundlegend Gedanken zu machen. Kalle
macht psychologisches Wissen fiir einen trans/queeren Kontext produktiv
und entwickelt eine lustvolle Perspektive auf Selbstsorge. Fiir Kalle hat
Community etwas mit Imagination zu tun, damit, sich eine Community
im Kopf vorzustellen, sich als Community wahrzunehmen. Warum ist das
wichtig? — Damit Verantwortung fiireinander itbernommen wird, damit sich
Menschen nicht allein fithlen, damit Verbindungen wahrgenommen werden
oder entstehen? Kalle versteht whys Workshops jedenfalls als Unterstiitzung
fiir queer/feministische Communitys.

Kalle tibt sich in einem achtsamen Umgang mit den persénlichen Energie-
reserven. Erschopfung ist in whys Erzahlung ein im Kdrper verortbares und
spiirbares Zeichen der Belastung und Uberlastung. An Erschépfung, so er-
klart Kalle, zeige sich, dass man zu viel gegeben habe. Diesem Bild zufol-
ge hat man Energie und gibt sie nach aufien. Wie wird Energie abgegeben?
Wird sie bewusst auf eine andere Person iibertragen, oder geht sie in einer
cis-normativen Umwelt als Reibungsverlust verloren oder in diese iiber? Kal-
le stellt Energie als eine personliche Ressource dar. Demnach hat man einen
bestimmten Vorrat an Energie auf Lager, wird zu viel abgegeben, erschépft
sich der Vorrat. Kalle entwickelt Techniken dazu und gibt diese weiter, wie
Leute ihre Energielager wieder vollladen kénnen. Kann Energie hier als Fi-
higkeit einer Person, Sorgearbeit zu verrichten, verstanden werden? Energie
zeigt an: Ich habe die Ressourcen, diese Arbeit, Care, zu verrichten; ist der
Energievorrat leer, brauche ich Ruhe und muss meine Akkus aufladen. Kalle
betont, dass Fiirsorge fiir andere eine selbstsorgliche Arbeit an der eigenen
Haltung voraussetze. Interessant ist die Verbindung zwischen auflen und in-
nen: Die Haltung, von der Kalle spricht, wird im Inneren entwickelt, sie zeigt
sich korperlich, und sie wird nach auflen getragen. Kalle fasst Selbstsorge
als Voraussetzung fiir Fiirsorge; somit steht nicht-binire Care, wie why sie
denkt und umsetzt, einer neoliberalen Konzeption von Selbstsorge als Selbst-
optimierung entgegen.

5.4 Begleitender Austausch, Transitionszuarbeit
und Trans-Sibling-Care als Geschlechterarbeit

Noa holt mich am Bahnhof einer westdeutschen Universitatsstadt ab. Ich

werde Noa heute interviewen und bin Gbers Wochenende in Noas WG
untergebracht. Ich habe Noa vor einigen Monaten bei einem bundesweiten

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Care trans_formieren

trans Vernetzungstreffen kennengelernt und fiir ein Interview angefragt.
Noa arbeitet in einer trans Beratungsstelle und ist im nicht-binaren Ak-
tivismus aktiv. Zuhause angekommen macht Noa uns einen Kaffee. Wir
setzen uns auf die Wohnzimmercouch und legen direkt los, da xier'® in
zwei Stunden an einer Telefonkonferenz teilnehmen will. Noa beschéftigt
sich seit Jahren mit queerer Sorgearbeit, theoretisch und praktisch. Xier be-
richtet: »Ich habe viel Unterstiitzungsarbeit in meinem Freund_innenkreis
gemacht. Seit sieben Jahren sind immer wieder Leute transitioniert, oft tra-
ditionell: Coming-out, Therapie, Hormone, Personenstandsidnderung und
OPs. Ich habe Leute dabei begleitet: Partner_innen, Mitbewohner_innen,
Freund_innen und Co-Aktivist_innen, oft mehrere gleichzeitig. Da habe ich
die Moglichkeiten, Unméglichkeiten und Herausforderungen mitbekom-
men.«

Xiers Erfahrungen des trans Carings erldutert Noa anhand zweier Beispie-
le. Bei der einen Care-Erfahrung »war ich beobachtende Person, die viel
zugehort hat. Ich erinnere mich an Tee trinken auf der Couch und glaub
nicht, dass ich viel gesagt hab oder Tipps gegeben habe«. Transsein war
damalsin der Beziehung selten Thema. Noa betont: »Da war Connection, In-
Beziehung-Sein wihrend dieses Prozesses. [...] Es war keine Einbahnstrafe
—>oh, mir geht es gut, und ich unterstiitze die Person, der es schlecht geht.
Ich war mit eigenen Prozessen beschiftigt und habe mich mit Geschlecht-
lichkeit auseinandergesetzt; nicht auf der Ich-bin-trans-Ebene, sondern:
>Warum ist Geschlecht (iberhaupt eine Kategorie Ich bin mir bewusst
geworden, wie mich das einschrankt. [..] Das war begleitender Austausch in
beide Richtungen.«

Die andere Care-Erfahrung beschreibt Noa als Zuarbeit zu einer Transition:
»Das war ein intensiver Prozess: Coming-out, da war ich nah, und bei der
Namensfindung, erster Termin, erste Informationsveranstaltung zu Trans.«
Noa erzdhlt, dass xiers damaliger Partner bereits im Alter von 13 Jahren
zum Arzt gegangen sei und sich dort Unterstiitzung erhofft habe; ihm sei
damals gesagt worden, er konne keine Geschlechtsangleichung machen.
»Doch, das geht ja wohl!«, habe Noa zu xiers Partner gesagt und ihn mehr

als zwei Jahre bis zum ersten Testo-Shot'” unterstiitzend begleitet. Diese
Care-Erfahrung empfand Noa als einseitig: »Als klar war, ich bin auch trans,

hat er versucht, mich in eine trans Mannerrolle zu drangen. Das war aber

16
17

Xier ist das Pronomen von Noa.
Testo-Shot: Testosteron Injektion.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Care jenseits von Transnormativitat - nicht-bindre Fir- und Selbstsorge

nicht ich. Ich habe von ihm keine Unterstiitzung bekommen.« Noa hatte
das Gefiihl, »Zuarbeitx fiir seine Transition« zu sein. Wenn xier selbst in
einer Krise gewesen sei, habe er vorgeschlagen: »Warum nimmst du keine
Hormone?« Noa beschreibt diese Erfahrung als eine »Nichtunterstiitzungx,
die mit viel Schmerz verbunden gewesen sei.

Aufgrund dieser herausfordernden Care-Erfahrung entstand bei Noa der
Wunsch, Sorgearbeit kollektiver zu gestalten —»damit es keine Alleingiange
sind, wo Leute zuhause zusammenbrechen, wegen Gewalterfahrungen mit
Psychiatern, Therapeutinnen, im Krankenhaus oder im Genderteam«. Noa
entwickelte die Idee der Trans-Siblinghood: »im Sinne der Vergeschwiste-
rung mit einer Erfahrung, in dem Bewusstsein, dass Geschwister dieselbe
Erfahrung machen und trotzdem ein unterschiedliches Erleben davon
haben. [..] Die meisten trans Leute, die Support suchen in Institutionen,
erfahren Stigmatisierung; aber die Erfahrung und das Erleben sind unter-
schiedlich.« Noa versteht sich »als Sibling aller trans Personen — aus dem
ganzen Spektrume«. Trans ist fiir xier ein erfahrungsbasierter Begriff und
keine Identitatskategorie. Laut Noa gibt es geteilte trans Erfahrungen, zum
Beispiel Pathologisierung, Gatekeeping, Selbsthass und Unsichtbarkeit; die
Wege binérer und nicht-binarer trans Personen trennten sich, wenn es um
Fragen der Transition gehe. Das Konzept Trans-Siblinghood ist fiir Noa von
Nichtauserwéhltheit gepragt; sein Potenzial liege in der Entscheidung fir
gegenseitige Verantwortung und darin, dass es tiber Freund_innenschaften
und Liebesbeziehungen hinausweise.

Xier erinnert sich an den Moment, in dem xier zum ersten Mal eine Person
traf, die nicht-bindre Pronomen fiir sich verwendete: »Das war der Raum-
offner fir mich, um iberhaupt zu existieren. Da hat die Unterstiitzung
angefangen, durch die ich existiere: >So — und das ist mein Pronomenc
[..].« Xier resiimiert: »Alles, was ich (ber mich gelernt habe, habe ich von
dieser Person gelernt.« Seit dem Coming-out und der Mastektomie sei
Noa verstarkt von Diskriminierung betroffen: »Ich irritiere Leute krass. Bei
trans Mannern ist die Mastek oft das finale Etwas, das noch fehlt, um das
tausendprozentige Passing im Alltag zu haben. Fir mich war die Mastek der
Akt, den ich fiir mich gebraucht hab und gefeiert hab, der aber im Aufden
krassen Scheif produziert, immer wieder.«

Im vergangenen Jahr organisierte Noa ein Wochenende fiir nicht-binire
Personen: »Die Motivation dahinter war Self-Care. Es war ein egoistisches
Unterfangen im positiven Sinne, ich dachte: Ich brauche den Raum, viel-
leicht gibt es Leute, die brauchen den auch. Es stellte sich raus, fiinf Leute

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Care trans_formieren

brauchten den Raum auch und hatten Lust, mitzugestalten.« 44 Personen
nahmen an dem zweitdgigen Camp teil. Fir Noa war es ein Raum der
Selbstsorge und der Care: »Ich kann mich an wenige Momente in meinem
Leben erinnern, in denen es so ruhig war. — Ich sage das, obwohl ich eine
von fiinf Personen war, die eine zweitdgige Veranstaltung organisiert haben
flir 44 Leute, die sich noch nie gesehen hatten. [..] Trotzdem kann ich sagen,
ich war selten so entspannt. Ich glaube, das hat damit zu tun, dass es diese
Riume fiir uns so gut wie nie gibt. [...] Allein dieses Existieren des Ortes und
der Menschen an diesem Ort war eine intensive Erfahrung des Gehalten-
seins: in einem Netz gehalten werden, ein Co-Gehaltensein.« Noa habe dort
realisiert, »wie Strukturen sich auswirken und wie viele Arten von Self-Care
weggefallen sind, weil ich meine Wande nicht hoch haben musste wegen
dem Misgendert-Werden. Ich musste nicht iiberlegen, wie Leute mich an-
gucken oder ob sie denken, ich sei, weil ich einen Rock anhitte, doch nicht
nicht-binar. [..] Das hat dazu gefiihrt, dass Self-Care, die normalerweise
notig ist und mit einem unendlichen Energieaufwand verbunden ist, nicht
notig war.«

Selbstsorge ist fiir Noa eine alltagliche Herausforderung. Xier kritisiert
Aufrufe zur Selbstsorge und ebenso die Frage: »Machst du Selbstsorge?«
Xier fithrt aus: »Ich find diese Frage héhnisch und maéchte zuriicklachen —
manche von uns hatten das nicht als Lernsubstanz in ihrer Biographie.«
Insbesondere fiir trans Personen sei der Zugang zu Selbstsorge oft verstellt.
Es gebe die Vorstellung, jede Person kdnne sich um sich selbst kimmern,
sie misse es nur wollen oder tun —»am besten mit Ideen, wie das aussieht:
Netflix gucken, shoppen gehen oder so«. Noa wiinscht sich, dass queere
und trans Communitys sich kritisch mit Selbstsorge auseinandersetzen und
damit, welche Norm sie setzen: »Fiir manche Menschen ist Sich-um-sich-
selbst-Kiimmern nicht der Schritt, bei dem sie gerade sind. Vielleicht sind
sie beim Schritt, zu (iberleben oder im Alltag nicht zusammenzubrechen.«
Noa findet den Diskurs um Selbstsorge individualisierend: »Als ob Self-Care
mir helfen konnte gegen die Gewalt, die mir im Alltag widerfdhrt! Das
macht die Gewalt nicht weg, sondern erméglicht ein lingeres Uberleben
oder ein langeres Funktionieren. Es nimmt den Fokus weg von der Struktur,
derich unterliege.«

Noa wiinscht sich Unterstiitzung, die nicht auf Gegenleistung basiert. Idea-
lerweise ist Care fiir xier ein Geschenk, das konditionslos gegeben wird.
Herausfordernd in trans Sorgebeziehungen ist fiir Noa, mit der Schwere der
Erfahrungen umzugehen. Xier erklart dazu: »Wenn Leute, die schlimme Er-

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Care jenseits von Transnormativitat - nicht-bindre Fir- und Selbstsorge

fahrungen im Alltag machen, zusammenkommen, potenziert sich das erst
mal.« Empowernd sei es trotzdem, weil es von der Individualisierung weg-
fithre und Strukturen sichtbar mache: »weil da Leute sitzen, die auch bléd
angeguckt werden.« Noa resiimiert: »Trotzdem find ich das herausfordernd:
Co-Schmerz. Wenn eine Person erzdhlt — wenn es um Outing geht — und
ich das (ibersetzen kann in eine eigene Erfahrung, dann fiihle ich mit auf
einer intensiven Ebene — nicht im Sinne»>Das tut mir leid fiir dich<, sondern:
>Ahhhh, aua, das tut mir auch weh Das finde ich herausfordernd, einen
Umgang damit zu finden und zu iiben: Das ist nicht mir passiert — auch
wenn das Potenzial, das Wissen mitschwingt, dass es mir auch passieren
koénnte.« Beim eigenen Aktivismus mochte Noa in Zukunft einen Fokus auf
Empowerment legen: »Was ist das Schone am Transsein? Gerade Personen,
denen Hass entgegenschligt, sollten sich diese Frage 6fter stellen.«'

Noa erzdhlt mir xiers Care-Biographie verwoben in xiers Auseinanderset-
zung mit Geschlecht. Dabei hat Noa Erfahrungen des Umsorgt-Werdens
ebenso vor Augen wie Erfahrungen des Sorgens sowie des Nicht-unterstiitzt-
Werdens. Noa differenziert zwischen verschiedenen Rollen, die xier in
Sorgebeziehungen einnimmt oder eingenommen hat, und spricht Momen-
te an, in denen keine Grenze zwischen Umsorgen und Umsorgt-Werden
gezogen werden konnte. Anhand zweier Beziehungen zeigt xier auf, wie un-
terschiedlich sich Sorgekonstellationen gestalten kénnen. Den Care-Prozess
in der einen Beziehung beschreibt Noa als begleitenden Austausch, die Rollen
als flieRend; in der anderen sieht xier xiers Rolle darin, Zuarbeit zur Tran-
sition zu leisten. Deutlich wird, dass Care als geschlechtliche Sorgearbeit
ein intersubjektiver Prozess ist, der idealerweise fiir die begleitete wie die
begleitende Person Auseinandersetzungen mit der eigenen Entwicklung und
Verortung ermdglicht. Jane Ward (2011) beschreibt die geschlechtliche Arbeit,
die nahe stehende Personen fiir trans Personen bei einer Transition leisten,
als tiberwiegend anstrengend und einseitig. In Noas Erzihlung wird nun
greifbar, dass die Begleitung von trans Personen auch eine Moglichkeit sein
kann, sich mit méglichen Wiinschen nach geschlechtlichen Verinderungen
auseinanderzusetzen und Zugang zu Geschlechterwissen zu erhalten. Kon-
trastierend zu jenen Forschungspartner_innen, die eine solche Begleitung als
Dienstleistung anbieten, mag dies vor allem fiir Personen der Fall sein, die
bisher noch keinen Zugang zu diesem Wissen hatten.

18 Das Interview fiihrte ich im Juni 2017.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

163


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Care trans_formieren

Die Zuarbeit zu einer Transition bezeichnet Noa als einseitige Arbeit; zu-
dem wurde xier in diesem Beziehungskontext in eine binire Rolle gezwingt.
Diese Dynamik der Zuarbeit in Trans-Care stellt auch Jane Ward heraus, al-
lerdings bezogen auf Sorgearbeit, die von cis Femmes geleistet wird (Ward
2011). Das Interview mit Noa zeigt, dass sich eine dhnliche Rollendynamik
auch zwischen trans Personen entwickeln kann. Ich argumentiere, dass da-
bei Transnormativitit eine zentrale Rolle spielt, also die Annahme eines richti-
gen Weges, zu transitionieren. So wurden Noa von xiers ehemaligem Partner
Hormone als Losung fiir mehr Wohlbefinden und eine trans minnliche Po-
sition als logisch prisentiert. Auch in Beziehungen zwischen trans Personen
kann Transnormativitit also dazu fithren, dass Care fehlt oder einseitig ist,
etwa wenn nicht-binire Perspektiven als nicht-legitim gelten. In einigen trans
Communities gibt es eine traditionelle Vorstellung von Transition, die an den
Konzepten des medizinisch-psychologischen Komplexes orientiert ist, andere
Formen bleiben marginalisiert. Noas Erfahrung der Nichtunterstiitzung wird
als eine schmerzhafte spiirbar. Fiirsorge in trans Riumen und Beziehungen
kann also neben der so oft als positiv beschrieben Erfahrung gegenseitiger
Fiir_Sorge auch eine des Ausgenutzt-Werdens sein.

Aufgrund dieser Erfahrung machte Noa es sich zur Aufgabe, trans und
nicht-binire Firsorge zu kollektivieren. Noa stellte fest, dass binire trans
Riume fiir nicht-binire Personen oft keine sorgenden Riume seien — und
machte sich daran, nicht-binire Riume aufzubauen. Xier organisierte ein
Wochenende fiir nicht-binire Personen, das auch mehrere andere Inter-
viewpartner_innen erwihnen haben. Noa beschreibt dieses Wochenende als
Care-Ort und Ort der Ruhe. Wihrend dieser zwei Tage fiel die Notwendigkeit
der Selbstsorge fiir xier weg. Wie bei anderen Initiator_innen ehrenamtlicher
trans Projekte entstand auch Noas Initiative aus einem Selbstsorgewunsch
heraus. Fiir sich selbst zu sorgen, bedeutet hier, Riume fiir Menschen zu
organisieren, die jenseits der Zweigeschlechtlichkeit leben.

Herausfordernd, aber auch ermichtigend ist fiir Noa, mit der Schwere der
Erfahrungen umzugehen, iber die in Care-Riumen gesprochen wird. »Co-
Schmerz« nennt Noa die kollektive Schwere und Schmerzhaftigkeit dieser Er-
fahrungen. Noa strebt eine Politisierung von Selbstsorge an. Denn xier zufol-
ge fillt ein Grof3teil der Selbstsorge, die trans Personen verrichten miissen,
aufgrund heteronormativer und cis-normativer Strukturen an. Noa macht
zudem deutlich: Selbstsorge kann Gewalt nicht verhindern, sondern ermég-
licht »nur« ein lingeres Uberleben. Xier fasst Selbstsorge als notwendige Be-
dingung, um sich um andere zu kiitmmern.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Care jenseits von Transnormativitat - nicht-bindre Fir- und Selbstsorge

Noa pladiert fiir das Sorge-Modell Trans-Siblinghood. Die Wortschop-
fung Siblinghood kniipft an den feministischen Begriff Sisterhood an, der auf
Solidaritit und Fiir_Sorge in feministischen und rassismuskritischen Riu-
men anspielt. Siblinghood ist wie Sisterhood ein familiirer Begriff, der aber
weniger binir gegendert ist. Trans Vergeschwisterung, wie Noa sie versteht,
legt eine geteilte Erfahrung nahe, die aber unterschiedlich erlebt wird, und
zugleich eine Verbundenheit, die im Unterschied zu Freund_innenschaften
nicht gewahlt wird.

Neben geteilten Erfahrungen deutet Noas Modell also auch die Unter-
schiedlichkeit im Erleben an und verweist damit auf Praktiken der Solidaritit
trotz Differenzen. In xiers Siblinghood-Ansatz zeigt sich Noas Wunsch nach
sehr verbindlichen Sorgebeziehungen und nach Verantwortungsitbernahme.
Ich wiirde trans Vergeschwisterung als eine bestimmte Praktik verstehen,
Care-Riume in trans und nicht-biniren Communitys aufzubauen und mit
Differenzen umzugehen.”

Fiir Noa trennen sich die Wege binirer und nicht-binirer Personen bei
der Frage der Transition. Der Queertheoretiker Paul B. Preciado bezeichnet
den Prozess der Transition als einen Wartesaal zwischen zwei exklusiven Vor-
und Darstellungssystemen:

m»Transition< nennt man den Prozess, der im Zuge eines medizinisch-recht-
lichen Verfahrens der Geschlechtsneuzuweisung oder -angleichung von der
Weiblichkeit zur Mdnnlichkeit (oder umgekehrt) fithren soll.>Je suis en train
de faire ma transitions, >Ich bin mitten in meiner Transitions, sagt man fiir
gewdhnlich. Solche AuRerungen suchen die Transformation eines Zustands
in einen anderen zu beschreiben und betonen zugleich den temporiren, al-
so vorlaufigen Charakter des Vorgangs. Der Prozess der Transition meintin-
des nicht den Ubergang von der Weiblichkeit zur Mannlichkeit (diese beiden
Gender sind keine ontologischen, sondern nur biopolitische und performa-
tive Grofien), sondern vielmehr den Ubergang von einem Apparat der Wahr-
heitsproduktion zu einem anderen.« (Preciado 2020: 226 f.)

Inwiefern konnen sich Wege beim Prozess der Transition trennen? Meint Noa
damit, dass die einen den Weg bis zum normativ vorgesehenen Ende gehen,
wiahrend nicht-binire Personen eher ihren eigenen Weg gehen? Wahrschein-
lich griindet xiers Aussage auf der Erfahrung, die Preciado folgendermafien

19 Zu Debatten um Vergeschwisterung in lesbischen und schwulen Raumen siehe Kath
Westons Studie »Families We Choose: Lesbians, Gays, Kinship« (1997).

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

165


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Care trans_formieren

beschreibt: die »Grenzen der sozialen Erkennbarkeit tiberschritten« haben
(Preciado 2020: 225). Dies spiegelt sich in den (Alltags-)Erfahrungen, die Noa
anspricht, wider. So bezahlte Noa xiers Mastektomie selbst und organisier-
te sie jenseits der reguliren Abliufe. Xiers Testosteronspiegel erhéhte Noa
(zum Zeitpunkt des Interviews) nicht — bei den meisten Krankenkassen ei-
ne Voraussetzung fir eine Mastektomie — und irritierte mit dieser Form der
Verkorperung sowohl cis als auch trans Personen.

5.5 Zusammenfassung

In diesem Kapitel wurde ersichtlich, dass sich nicht-binire trans Aktivist_in-
nen tiefgehend mit den Themen Selbstsorge und Fiirsorge und mit deren Ver-
wobenheit auseinandersetzen. Trans Personen, insbesondere sich als nicht-
binir verortende, haben einen erhéhten Bedarf an Selbstsorge: aufgrund von
Diskriminierung und Effekten der zweigeschlechtlichen Gewalt, die sie be-
wiltigen und mit denen sie umgehen miissen. Meine Interviewpartner,_in-
nen sehen Selbstsorge als Voraussetzung dafiir an, Fiirsorge fiir andere Leute
leisten zu kénnen. Denn es kostet, in den Worten Paul B. Preciados, im All-
tag viel Energie, die »Grenzen der sozialen Erkennbarkeit iberschritten« zu
haben (Preciado 2020: 225). Meine Interviewpartner_innen beschreiben ihre
Erfahrung, als nicht-binire Personen durch die Welt zu gehen, als geprigt
von Unsichtbarkeit oder Nicht-ernst-genommen-Werden einerseits, von ex-
tremer Sichtbarkeit — beispielsweise bei einer Korperverinderung, die trans-
normativen Bildern nicht entspricht — andererseits.

Da es kaum Vorbilder fiir nicht-binire Fiirsorge und Selbstsorge gibt,
ist Kreativitit gefragt. Meine Interviewpartner_innen entwerfen neue Pro-
nomen, eigene Begriffe, die ihre Sorgebeziehungen und -praktiken beschrei-
ben. Nicht-binire Sorgearbeit, Wissensproduktion und Theoriearbeit sind so-
mit gewissermaflen zwangsliufig miteinander verbunden. Die Anthropolo-
gin Maria Puig de la Bellacasa (2012) zeigt in ihrem Artikel »Nothing Comes
Without Its World«: Thinking With Care« die Verbindung zwischen Care und
kollektivem Denken auf: Beziehungen des Denkens und Wissens bendtigten
Care (de la Bellacasa 2012:198). Ich argumentiere, dass dies nicht nur fir die
akademische Wissensproduktion gilt: Auch in sozialen Bewegungen werden
Care-Theorien kollektiv entwickelt, wie sich im Feld des nicht-biniren Akti-
vismus zeigt, und werden Formen der »epistemic love« (ebd.: 207) praktiziert.
Am deutlichsten wird dies in der Sorgebeziehung von Sasha und Jovin und in

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Care jenseits von Transnormativitat - nicht-bindre Fir- und Selbstsorge

ihrer Praktik des gemeinsam Denkens. Bellacasa plidiert fiir eine nicht nos-
talgische Perspektive auf Care: »Caring or being cared for is not necessarily
rewarding und comforting« (ebd.: 199). Auch dies wird in den Erzihlungen
von Sasha und Jovin greifbar: Deren gegenseitige Sorge fiireinander, die auch
eine Beschiftigung mit geschlechtlicher Identitit ist, war zuweilen konfron-
tativ und schmerzhaft. Noa entwickelt aus schmerzhaften Care-Erfahrungen
das theoretische Konzept Trans-Siblinghood, trans Vergeschwisterung. Dies
lsst sich als »thinking with care«, als eine Wissensproduktion, die auf Ca-
re basiert, verstehen (ebd.: 203). Bellacasa wiinscht sich Aufmerksamkeit fiir
den Aufwand, den es braucht, um Beziehungen kollektiver und verantwor-
tungsvoller Wissensproduktion aufzubauen (ebd.: 205).%°

Meine Interviewpartner_innen nehmen Sorgebeziehungen in trans Riu-
men ambivalent wahr. Fiir Sasha, Jovin und Kalle sind trans Riume gepragt
von Anspannungen und normativen Vorstellungen davon, wie man »richtig
trans« sei. Deshalb machten sie sich auf die Suche nach eigenen Fiirsorge-
riumen, jenseits der Normen der trans Szene und der Gesamtgesellschaft.
Sasha und Jovin denken zusammen am Kiichentisch, um sich gemeinsam
und auf Umwegen Fragen des Geschlechts zu nihern, moglichst frei von Nor-
men und Vorannahmen. Kalle versucht in whys Bildungskollektiv, neue trans
und queer/feministische Fiirsorgerdume aufzubauen, die von Leichtigkeit
und etablierten Strategien der Selbstsorge geprigt sind. Fiir Mio und Noa
sind nicht-bindrer und trans Aktivismus wichtige Riume der Selbst- und
Firsorge, sei es, um sich mit eigenen geschlechtlichen Fragen zu beschif-
tigen, sei es aufgrund der Verbundenheit und verbindlichen Fiirsorge, die
dort geleistet wird. Fiir sie ist es gerade wichtig, trans/nicht-binire/queere
Firsorge jenseits heimischer Kiichentische und Freund_innenschaften zu
organisieren.

Auffallend abwesend ist die Frage von Okonomie und Klasse und ande-
ren Differenzkategorien in den Interviews, gerade im Vergleich zu vorheri-
gen Kapiteln. Dies fithre ich auf das vergleichsweise hohe Maf an kulturel-
lem, 6konomischem und sozialem Kapital der Aktivist_innen zuriick. S. Bear
Bergman und Meg-John Barker weisen darauf hin, dass dies insbesondere
bei jenen nicht-biniren Aktivist_innen der Fall ist, die 6ffentlich und im Ar-
beitskontext »out« leben kénnen (Bergman/Barker 2017: 38). Dies bestitigen
meine Interviews tendenziell, allerdings lebt auch Madeleine out als nicht-

20 Diese Frage diskutiere ich in Bezug auf meine eigene Wissensproduktion im Kapitel 2,
»Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

167


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168  Care trans_formieren

bindr, trotz ihrer prekiren Umstinde.”” Die Beobachtung von Bergman und
Barker lassen sich fiir jene Aktivist_innen, die am sichtbarsten im trans Akti-
vismus sind, durchaus bestitigen. In der Folge seien, so Bergman und Barker,
nicht-binire Riume oft relativ homogen:

»This can mean that the main visible non-binary people end up being
wealthy, highly educated, middle-class, white, often masculine-of-centre,
and not visibly disabled. Coupled with the limited young, white, thin image
of androgyny provided by the fashion industry, this can mean that non-
binary people who do not fit this mould feel excluded from communities
and that young people are presented with a very limited sense of what their
options might be as a non-binary person — or whether this is even open to
them.« (Ebd.: 38)

Im folgenden Kapitel geht es um die Verbindung zwischen Zukunftsentwiir-
fen und Trans-Care; dabei werde ich mich kritisch mit jenem Narrativ be-
schiftigen, das nicht-binire Praktiken in die Zukunft, binire in die Vergan-
genheit projiziert.

21 Vergleiche Kapitel 3, »Da wirst du von mir eine ganz andere Geschichte héren.< Trans
Prekaritat, Klasse und Care«.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen -
von der Isolation zur Kollektivierung von Care

In diesem Kapitel nehme ich Praktiken kollektiver Fiirsorge und Prozesse der
Vergemeinschaftung von trans Sorgearbeit in den Blick. Im Zentrum steht
die Frage, wie trans und nicht-binire Personen Fiirsorge-Riume aufbauen
und aufrechterhalten. Care als Arbeit an Gemeinschaft, so meine These,
bewegt sich zwischen Professionalisierung und Entprofessionalisierung,
zwischen erschépfendem Ehrenamt und Institutionalisierung. Praktiken
gemeinschaftlich organisierter Sorgearbeit bezeichne ich als Community-
Care (Laufenberg 2012). Der Soziologe Mike Laufenberg argumentiert, dass
sich ausgehend von der Aids-Care-Krise in den 1980er-Jahren neue queere
Praktiken der Fiir_Sorge herausgebildet hitten. Da staatliche Unterstiitzung
der Betroffenen zunichst oder langfristig ausgeblieben sei, hitten Betrof-
fene und Aktivist_innen eigene Versorgungsstrukturen und Formen der
Fiirsorge schaffen miissen (ebd.)." Unter Caring Communitys, sorgenden
Gemeinschaften, versteht Laufenberg soziale Bewegungen und Initiativen,
die gemeinschaftliche Sorgeformen schaffen, beispielsweise im Bereich
Gesundheitsversorgung und Pflege. Sie organisieren Sorgearbeit kollektiv
und iberwiegend unbezahlt (Laufenberg 2012, 2014, 2018).

Auf den ersten Blick harmonisieren sorgende Gemeinschaften mit so-
zialstaatlichen Strategien, ehrenamtliche Sorge-Ressourcen zu mobilisieren,
um strukturelle Versorgungsliicken zu schliefen (van Dyk 2019). Laut Mike
Laufenberg greift es jedoch zu kurz, Caring Communitys als Entlastungsres-
source neoliberaler Sozialstaatlichkeit zu kritisieren. Er zeigt am Beispiel von

1 Hier gibt es Parallelen zur Corona-Krise und dem ungleichen Zugang zu Care (Hark
20203, 2020b). Auf trans/queere Care in Zeiten von Corona werde ich im Fazit einge-
hen.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Care trans_formieren

Aids- und Demenz-Aktivismus, wie von Sorgegemeinschaften initiierte Po-
litiken kollektiver Reproduktion emanzipatorische Potenziale entwickelten:
Sie brichten einen Gewinn an Selbstbestimmung gegeniiber Entsicherung,
Diskriminierung, Disziplinierung und Pathologisierung mit sich (Laufenberg
2012, 2018, 2019). Gleichwohl stelle sich die Frage, »wie diese Potenziale gegen
ihre neoliberale Vereinnahmung gewendet und im Sinne einer gesellschaft-
lichen Transformationsperspektive entwickelt werden kénnen« (Laufenberg
2018).

Ein zweiter Bezugspunkt dieses Kapitels sind feministische Theorien zu
Care und Kollektivitit. Feministische Theoretiker_innen betonen, dass alle
Menschen im Laufe ihres Lebens in Fiir_Sorge-Netzwerke eingebunden und
abhingig von Sorgearbeit seien (Tronto 1993). Sie zeigen auf, dass der Zu-
gang zu Sorge-Netzwerken nicht allen gleichermafien offenstehe und dass
Fir_Sorge-Arbeit entlang von Klassen-, Race- und Geschlechterverhiltnissen
ungleich verteilt sei (Gutiérrez-Rodriguez 2010; Wiles 2011).

In den Ansitzen von Mike Laufenberg bleibt offen, wie Fiirsorge
in queeren sorgenden Gemeinschaften konkret organisiert wird. Trans-
Firsorge-Praktiken bleiben in seinen Arbeiten ebenso wie in feministischen
Auseinandersetzungen mit Care weitgehend unsichtbar. Dabei werden ins-
besondere in trans Communitys Versorgungsliicken durch ehrenamtlichen
Aktivismus geschlossen. In diesem Kapitel werfe ich einen ethnographi-
schen Blick auf die Praktiken trans/queerer sorgender Gemeinschaften.
Ich frage: Wie stofen Sorge-Praktiken Prozesse der Kollektivierung an und
mit welchen Effekten? Wie werden in bereits existierenden Gemeinschafts-
strukturen Care-Praktiken entwickelt? Welche Ausschliisse, Hierarchien und
Care-Liicken entstehen? Was ist das Spezifische an trans Community-Care?

Ich nehme zwei Felder sorgender trans Gemeinschaften in den Blick, zum
einen Transcafés, zum anderen die Begleitungs-, Beratungs- und Vernet-
zungsarbeit von Transvereinen. In 6.1 steht die Frage im Mittelpunkt, wie im
Rahmen von Transcafés Prozesse der Kollektivierung von Care angestofRen
werden. Ich beobachtete in drei Stidten, an Transcafés und -stammtischen
teilnehmend, und interviewte Organisator_innen.* Transcafés sind im Ver-
gleich zu Selbsthilfegruppen und Vereinsarbeit niedrigschwellig: Sie sind
erste Anlaufpunkte fir Personen, die andere trans Menschen kennenlernen
mochten oder Informationen brauchen. Anders als Transselbsthilfegruppen

2 Im Folgenden spreche ich von Transcafés, auRer wenn Interviewpartner_innen explizit
von trans Stammtischen sprechen.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen

stehen sie jeweils allen trans »Variationen« offen — trans minnlichen, trans
weiblichen, nicht-biniren oder anders verorteten gender-nicht-konformen
Menschen. Transcafés verstehe ich als Knotenpunkte fur trans Verge-
meinschaftung. In 6.2 geht es um Care-Vorstellungen und -Praktiken von
Aktivist_innen, die diese physischen Care-Riume aufbauen.? Ich frage: Wel-
che Formen von Care und Kollektivitit werden entwickelt? Welche Rolle spielt
hierbei kollektive Gefithlsarbeit? In 6.3 begleite ich drei Aktivist_innen der
Organisation Trans-Hilfe.* Diese verstehen ihre Sorgearbeit als eine professio-
nelle temporire Wegbegleitung, um die trans Community in der Schweiz zu
unterstiitzen. In dem Zusammenhang spielt der Prozess der Professionalisie-
rung der Aktivist_innen und des Vereins eine zentrale Rolle. Ich frage: Welche
Effekte hat die Vorstellung von Fiirsorge als Wegbegleitung? Ausgehend von
den affekttheoretischen Uberlegungen Sarah Ahmeds interessiert mich, wel-
che Bedeutung die Wegmetaphern trans und nicht-binirer Aktivist_innen
haben. In 6.4 nehme ich die aktivistischen Biographien der Aktivist_innen
in den Blick, insbesondere die Erzihlungen persénlicher Transformation
von einer selbst »betroffenen« Person zur_m »Transexpert_in«. In 5.5 ste-
hen die Erwartungen an Trans-Care-Nutzer_innen im Mittelpunkt. Einige
Forschungspartner_innen beschreiben Trans-Fiirsorge-Riume enttauscht
als »Durchlauferhitzer« oder »Hangematte«. Hier wird die Ambivalenz von
trans Sorgearbeit deutlich, die sich zwischen erschépfendem Ehrenamt und
Professionalisierung bewegt. Ich frage: Wer ibernimmt Verantwortung fiir
ehrenamtliche Transriume? Welche ambivalenten Gefiithle, Wiinsche und
Erwartungen sind mit dem Engagement verbunden? Welche Erwartungen
werden an Care-Nutzer_innen/Umsorgte gestellt? Welche Strategien entwi-
ckeln Aktivist_innen, um unter prekiren Bedingungen Fiirsorge organisieren
zu kénnen? In 6.5 stehen Care-Liicken im Mittelpunkt. Welche ambivalenten
Effekte haben Prozesse der Institutionalisierung und Professionalisierung?
Was verdndert sich, wenn die informelle Begleitung auf eine Weise transfor-
miert wird, dass der Pfad zu einem breiten, ausgeschilderten Weg wird? Und
wer kitmmert sich um die ehrenamtlichen Aktivist_innen? Um Praktiken der
Fir_Sorge zwischen Aktivist_innen geht es in 6.6.

3 Virtuelle Care-Raume werden insbesondere im Kapitel 5, »Care jenseits von Transnor-
mativitit — nicht-binare Fir- und Selbstsorge«, adressiert.

4 Den Namen der Organisation habe ich in Absprache mit den Forschungspartner_innen
anonymisiert. Ein Interviewpartner schlug den Namen Trans-Hilfe vor.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Care trans_formieren

6.1

Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen.
Fiirsorge-Netze und Mikrozellen

Meine Interviewpartnerin Sophie nimmt mich mit zum Transcafé, das sie
mitorganisiert. Sie informiert mich, dass es keine Vorstellungsrunde gebe
und ich mich zu allen Gruppen dazusetzen kénne. »Der Ort ist auch gut zum
Flirten, da alle wissen, dass man trans ist«, fligt sie hinzu. Als Erstes fallt
mir die Trauerwand auf, an der Fotos von an Aids-Verstorbenen hingen.
Daneben liegen Flyer fiir LGBTIQ-Veranstaltungen. Im Raum stehen runde
Holztische, an denen jeweils sechs Menschen sitzen kénnen. Auf der Theke
steht ein Schokokuchen, mit goldenem Zuckerguss, umgeben von Konfetti.
»Was wird gefeiert?«, frage ich in die Runde. »Na, die Ehe fiir alle«, erklart
Sophie. Alle sind sich einig: Das miissen wir feiern! Eine Person fragt in
die Runde: »Was machen die schwul-lesbischen Aktivist_innen nun, wo ihr
Ziel erreicht ist? Werden sie trans Aktivismus unterstiitzen oder es sich im
Hauslichen gemiitlich machen?« Ich schaue auf meine Armbanduhr, es ist
20 Uhr, und plétzlich kommen alle gleichzeitig in den Raum.

Stithle werden umgestellt. In einer Ecke wird diskutiert: »Wie finde ich
transsensible Therapeut_innen?« In einer anderen geht es um Coming-
out-Erfahrungen. In der dritten Ecke bespricht eine Gruppe Strategien, um
im Sportverein als nicht-bindr anerkannt zu werden. Manche safien vier
Stunden im Zug, um teilnehmen zu kénnen, andere wohnen in einer WG
um die Ecke. Einige verschwinden, sobald sie Infos haben. Sam kam mit
verschwitzten Handen zum Treffen. Er stand die letzten Male vor der Tur
und traute sich nicht, den Raum zu betreten. Lea wirkt wie ein Fisch im
Wasser, ldsst sich von einem Gesprach zum anderen treiben. Lisa wurde von
einem Organisator am Bahnhof abgeholt; nach ihrer Ankunft geht sie erst
mal auf die Toilette, um sich umzuziehen und zu schminken. Einigen wurde
vor dem Treffen zur Erstattung der Fahrtkosten Geld Giberwiesen.

Ich frage Café-Besucher_innen meines Alters, ob ich mich dazusetzen kann.
»Dein Antrag ist genehmigt«, antwortet eine Person lachend. »Die trans
Community hat mir beim Umzug geholfen. Da waren Leute dabei, die kann-
te ich gar nicht, berichtet Sam, der gerade fiir das Studium hergezogen
ist. Alle sind heute zum ersten oder zweiten Mal hier. Plotzlich ertdnt ein
Gong. Kai ruft, dass es ein Treffen gebe, um tber die Teilnahme am CSD zu
diskutieren. »Wer hat Interesse?« — »Das ist das Besondere an dem Caféc,
wird er spater im Gesprich unterstreichen. »Es ist keine Selbsthilfegruppe,
hier machen wir auch Politik.«

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen

Einige Menschen scheinen niemanden zu kennen. Ich setze mich zu einer
trans Frau, die an der Bar sitzt und in die Luft schaut. »Bist du das erste Mal
hier?«, frage ich sie und stelle mich vor. »Nein, ich kenne das hier, aber damit
zu tun hatte ich noch nie.« Ohne dass ich danach frage, erzahlt mir Anna, bei
welchem Therapeuten sie ist, seit wann sie Hormone nimmt und dass sie die
Testo-Blocker® aus gesundheitlichen Griinden absetzen miisse. »Ich weif}
nicht, wie das wird, fliistert sie. »In dem Betrieb, in dem ich arbeite, hat
niemand ein Problem.« Anna erklart, dass sie eine andere Realitit lebe als
die Jiingeren hier. Bei Letzteren gehe es um den Einstieg in das Berufsleben
—bei ihr um die Rente. »Mit denen habe ich nicht viel zu bereden.«Ich sage:
»lch finde es schon, mit den Generationen.« Sie ist nicht (berzeugt. »Wo
sind die Alteren hier?, fragt sie mich. Einige Minuten spiter setzen sich
einige Personen an die Theke und unterhalten sich tber ihr Studium. Anna
nickt mir zu.

Am Ende des Abends setze ich mich an die Theke zu Lion, der sich als Opern-
sangervorstellt. Ich erzihle, dass ein trans Freund von mir auch Opernsinger
ist. »Ftm?«®, fragt er zuriick. »Ja«, sage ich. »Soll ich euch vernetzen?« Lion ist
begeistert: »Ich bin mir nicht sicher, ob ich nach Testo noch in dem Bereich
arbeiten kann, und will mich austauschen.« Er gibt mir seine Visitenkarte,
und ich verspreche, die beiden zu vernetzen. Sophie verabschiedet sich
von mir und gibt mir den Schliissel zu ihrer WG, wo ich im Gastezimmer
tibernachten werde. Nach und nach verlassen die Besucher_innen das
Café, einige vielleicht durchstromt von Energie, Pline umzusetzen, andere
mit Traurigkeit im Bauch, wieder andere frisch verknallt mit einer neuen
Nummer in der Hosentasche oder mit Ideen fiir ein politisches Manifest im
Kopf. Ein Geruch aus Schweifs, Schokokuchen, Parfim und Nagellack liegt
in der Luft. Die Organisator_innen fegen durch, Glitzerpartikel und Staub
vermischt mit Kuchenkriimeln. Sie schliefden den Raum ab und werfen den
Schliissel in den Briefkasten des Schwulenzentrums, in dem sie zu Gast

waren.’

In diesem Ausschnitt aus meinem Forschungstagebuch spielen diverse The-

men eine Rolle, die fiir meine Studie relevant sind, zum Beispiel die Bezie-
hung zu lesbisch/schwulem Aktivismus, Alters- und Klassenunterschiede, die

5
6

Testo-Blocker: Testosteron-Blocker.
Ftm: female to male/trans mannlich.
Diese teilnehmende Beobachtung fand im Juli 2017 statt.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

173


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Care trans_formieren

Verbindung von Sexualitit, Kérper und Care und die Bedeutung von Ehren-
amt. Viele Transcafés haben keine eigenen Riumlichkeiten, sondern nutzen
wie in diesem Fall schwul/lesbische oder feministische Vereinsriume; auf-
grund der stirkeren Institutionalisierung schwuler, feministischer und les-
bischer Bewegungen verfiigen diese eher iiber riumliche Infrastrukturen.®
In diesem Transcafé sind die Besucher innen lesbisch/schwulen Aktivismen
offenbar ambivalent verbunden: Sie feierten die Ehe fiir alle, forderten aber
auch, dass sich schwule und lesbische cis-Aktivist_innen stirker fiir trans The-
men einsetzen, statt sich ins Private zuriickzuziehen.

Fir einen Abend kommen Personen mit diversen Anliegen und Wiin-
schen zusammen. Sie schaffen einen Moment der parallelen Normalitit,
in dem marginalisiertes Geschlechterwissen weitergegeben wird (Schirmer
2010). Transcafés stellen temporire und niedrigschwellige Riume kollektiver
Fursorge dar, in denen Trans-Sorge-Netze geschaffen werden. Temporir
sind diese Riume, da monatlich neue Menschen dazukommen, wihrend
andere verschwinden; so tauchen Personen, die auf der Suche nach Informa-
tionen waren, etwa Hinweisen zu Gutachter_innen, vielleicht kein zweites
Mal auf. Gleichzeitig gibt es Personen, die diesen Raum langfristig nutzen
und mitgestalten. Besucher_innen bringen Wissen mit und tragen es weiter.
Es ist ein Raum, in dem trans Personen mit ganz verschiedenen Vorstel-
lungen von Geschlecht anwesend sind. Wihrend sich einige zu Hormonen,
genitalangleichenden Operationen, Personen- und Namensinderungen aus-
tauschen, steht fiir andere der Zugang zu Arbeit oder Geschlecht jenseits von
Binarititen im Vordergrund.’

Deutlich wird die Verbindung von Geschlecht, Care und Aktivismus. In
dem geschiitzten Rahmen des Cafés eréffnet sich ein Raum, in dem geflirtet
werden kann, da von der Norm abweichende Koérper die Normalitit sind. Ei-
nige der Anwesenden sind (miteinander) vernetzt und verbunden, zum Bei-
spiel die Organisator_innen. Andere, zum Beispiel Anna, stehen am Rand,

8 Die ambivalenten Effekte der Institutionalisierung feministischer und lesbischer Be-
wegungen zeigt Sabine Hark in der Studie »Dissidente Partizipation« (Hark 2006). Fiir
den US-amerikanischen Raum weist David Valentine in der Studie »Imaging Transgen-
der« auf die zunehmende Institutionalisierung der trans Bewegungen hin (Valentine
2007).

9 Wihrend in diesem Café trans Personen mit diversen Vorstellungen von Geschlecht
zusammenkommen (wenngleich sie tendenziell an unterschiedlichen Tischen disku-
tieren), fithrt dies andernorts zu Konflikten. Aktuell kreist ein Konflikt um den Vor-
schlag, zwischen trans und transsexuell zu trennen.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen

sitzen allein an der Bar und finden auch hier keine Community. Wie im vor-
herigen Kapitel diskutiert, spielen Klassenunterschiede dabei eine groRe Rol-
le, aber auch Ableismus, Altersunterschiede und Rassismus in trans Riumen.
Die Mehrzahl der Teilnehmenden des Cafés ist studentisch, akademisch und
zwischen 15 und dreifRig. Menschen wie Anna, die nicht in akademischen Jobs
arbeiten oder einer anderen Altersgruppe angehdoren, stechen heraus; sie sind
auch in Riumen wie diesem von Isolation betroffen und finden keinen An-
schluss.

Deutlich wird meine Rolle als Vernetzer_in. Da ich im Laufe meiner For-
schung viele trans und nicht-binire Personen, die mit ihren Themen allein
waren, kennenlernte, konnte ich Personen miteinander vernetzen. Oft blie-
ben sie miteinander in Kontakt. In einem schnellen Tempo wechselte ich
zwischen Knotenpunkten, folgte Aktivist_innen und kniipfte aktiv an einem
Sorge-Netz, das ich gleichzeitig beforschte. Das Wissen, das ich generierte,
trug ich wieder in die Gruppen und Cafés zuriick. In trans Kontexten gibt es,
anders als etwa beim schwulen Aktivismus, jenseits der Grof3stidte wenige
Vereine, in denen ich langfristig hitte forschen kénnen.™ So war das Kartie-
ren temporirer Care-Riume, die kurzzeitig entstehen, um sich dann wieder
aufzuldsen, ein zentraler Bestandteil meiner Forschung.

Ich mochte nun eine Briicke schlagen zu einer anderen Vorstellung von
Care bei Transcafés. Michelle, die diese Cafés in der Schweiz organisiert, ver-
wendet das Bild einer Mikrozelle als Teil der Sorge-Netze, die an diesen Orten
gekniipft werden." Sie erzihlt:

»lch sehe mit Freude, wie sich die Teilnehmer_innen bei Events vernetzen
und dann Gber eine lingere Zeit als Kleingruppe die Transition durchma-
chen und sich gegenseitig unterstiitzen. Es entsteht eine kleine Mikrozelle,
die einen gemeinsamen Nenner hat und gegenseitigen Support liefert. Der
Supportist vielschichtig, es entstehen Freund_innenschaften, es sind Aben-
de, an denen Menschen vergessen kdnnen, was sie gerade plagt. Und es wird
oft nicht iber die Schwierigkeiten des Lebens diskutiert, sondern lber die
Schonheiten, im Wissen dariiber, dass das Gegeniiber den gleichen Back-
ground hat.«

10  Vergleiche Kapitel 2,»Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit«.
11 Ich begleite Michelle ausfiihrlicher in Kapitel 3, »Da wirst du von mir eine ganz andere
Ceschichte héren.< Trans Prekaritdt, Klasse und Care«.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

175


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Care trans_formieren

Was bedeutet es, von der Entstehung einer Mikrozelle zu sprechen? Der Be-
griff Zelle bezeichnet laut Duden unter anderem eine »geschlossene kleine
Gruppe durch gleiche Ziele verbundener [gemeinschaftlich agierender] Per-
sonen; kleinste Einheit bestimmter Organisationen, Vereinigungen«. Es ist
also ein eher statisches Konzept; demnach wiren Sorgebeziehungen kaum in
Bewegung, und es bestiinde eine klare Zugehorigkeit zu einer Gruppe. Und
weiter: Was bedeutet es, eine Mikrozelle zu bilden und sich gegenseitig zu un-
terstiitzen? »Mikro-« hebt hervor, dass die betreffenden Gruppen klein sind,
aber Teil eines Ganzen. Es geht in diesem Bild um Verbundenheit - trotz
der Aufteilung in Kleingruppen. Die Metapher verweist aber auch, so mochte
ich erginzen, auf Biologie und Kérper. Ich schlage vor, im Feld Trans-Care
eher von einer Care-Assemblage zu sprechen. Das Konzept der Assemblage
verweist auf Fragmentierung, Heterogenitit und Fliichtigkeit (Marcus/Saka
2006). Trans-Care als Assemblage zu verstehen, erlaubt, die Gleichzeitigkeit
verschiedener und die Fluiditit von Sorgebeziehungen und Sorgearbeit in
den Blick zu nehmen.

»Transition« ist in Michelles Erzihlung temporir — mit klarem Ende -
und auf Coming-out-Prozesse und eine korperliche sowie rechtliche Tran-
sition bezogen. Auch Trans-Fiirsorge konzipiert Michelle als an kérperliche
Verinderungen gebunden. Wo aber finden trans Menschen, die sich nicht in
einem Transitionsprozess befinden, Platz? Offener gefragt: Wer wird einge-
schlossen in den »gemeinsamen Nenner« — und wer gegebenenfalls nicht?
Einerseits schafft der »gleiche Background« Sicherheit, wie Michelle hervor-
hebt. Andererseits bringt der starke Bezug auf gemeinsame und geteilte Er-
fahrungen Normativititen hervor und Hierarchien; hier zeigen sich die Gren-
zen identititspolitischer Konzeptionen von Care.

6.2 »Aus der Vereinzelung raus«.
Transpadagogische'? Sorgearbeit gegen Isolation
und fiir einen anderen Blick auf Geschlecht

Ich méchte noch mal einen Schritt zuriickgehen: Aus welchen Griinden ent-
schliefSen sich Aktivist_innen, Transcafés aufzubauen?

12 Danke an Jan Niggemann fiir das inspirierende Gesprich zu diesem Kapitel und den
Impuls, die hier beschriebene Sorgearbeit auch als transpadagogische zu verstehen.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen

Elia und Robin berichten mir im Interviewverlauf, dass sie ein Transcafé auf-
gebaut haben, da sie sich allein gefiihlt hatten. Robin wurde in der Stadt X
geboren, zog fiirs Studium weg und nach zehn Jahren zurlick. Sie_er erzdhlt:
»lch hatte diese Vereinzelungserfahrung, als ich Kind und jugendlich war
und es noch kein Internet gab.«Robin hatte die Hoffnung, dass sich wiahrend
ihrer_seiner Abwesenheit viel getan hat: dass »ich mich nur in eine Grup-
pe reinsetzen muss.« Dem war nicht so, deshalb wurde Robin selbst aktiv:
»Okay, dann muss ich selbst was griinden.« Elia beschreibt, dass es in der
kleinen siiddeutschen Stadt zwar queere Gruppen gegeben habe, aber kei-
nen spezifischen Raum fiir trans Personen: »Ich merkte, dass ich einen Raum
brauche, wo Trans Thema ist. Dann gab es diese gliickliche Figung: Robin ist
zuriickgekommen und hatte auch die Idee, so etwas anzustofRen.« Gemein-
sam riefen sie das Café trans ins Leben, mit der Idee, so Elia, »eine Gruppe
zu machen, den Raum zu haben fiir Austausch und zu sehen, wen gibt es —
aus der Vereinzelung raus, die ja in der Provinz da ist«. Daneben planten sie,
eine Bibliothek aufzubauen.

Das Café trans nutzt die Riume eines Frauenzentrums. Robin erklart dazu:
»Das Verhdltnis ist manchmal eine Herausforderung. [..] [D]as ist ein un-
klarer Willkommensstatus fiir trans Personen, speziell fiir trans Frauen, in
dem Haus. Es ist schwierig, da unterschiedliche Institutionen drin hdngen,
die ganz unterschiedliche Offnungsprozesse gemacht haben.« Sie empfin-
den ihren Status im Frauenzentrum als undurchsichtig, unklar sei: »Wann
bin ich willkommen?Wann sind meine Freund_innen willkommen?—Es sind
auch schon Leute entriistet in ein Gruppentreffen reingeplatzt, das wir dort
machten.«

Robin arbeitet nun in einer anderen Stadt, reist monatlich an, um dabei sein
zu kénnen. »GrofRartig« findet Elia, »dass bei jedem Treffen Leute kommen,
sogar aus dem Umland.« Elia und Robin erkldren mir, dass sie einen ent-
spannten Austausch bei Kaffee und Kuchen ermdglichen wollen, frei von
Druck. Es gebe jeweils eine Vorstellungsrunde, in der alle ihre gewiinsch-
ten Namen und Pronomen mitteilen kdnnten. »Diese findet erst in der Mitte
statt, da noch Leute eintrudeln, und ist natiirlich komplett freiwillig«, erklart
Elia. Die beiden verstehen Care »nicht als etwas GrofRes und Aufdergewdhn-
liches«. Fiir Robin kann es bedeuten, mit anderen trans Personen Kaffee zu
trinken und Kuchen zu essen.

Elia beschreibtdie Gruppe als unglaublich unterstiitzend und stellt fest, dass
er_sie durch sie »im Leben Schritte nach vorne gemacht« habe. Robin ver-
steht die Gruppe als Riickzugsraum und »Riickhalt fiir meinen Aktivismusx.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

171


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Care trans_formieren

Gleichzeitig empfindet Robin sie als stressig; belastend sei dabei weniger
der organisatorische Aufwand, sondern »das Gefiithl zu haben, ich habe eine
verantwortliche Position und kann nie ganz davon abschalten oder wegge-
hen«. Auch nach einer queeren Revolution, so halten Elia und Robin fest,
wiirden sie hier zu Kaffee und Kuchen mit anderen trans Personen zusam-
menkommen. »Den Kuchen soll aber bitte jemand anders backen zur Ab-
wechslunge, sagt Robin lachend.™

Robin und Elia beschreiben Fiir_Sorge als Kreislauf: Energie abgeben und
Transformationsenergie erlangen. Fiir beide ist es personlich wichtig, das Ca-
fé trans zu besuchen, deswegen haben sie es aufgebaut. Durch ihre Rolle als
Organisator_innen tragen sie Verantwortung: Sie selbst »konnten sich nicht
einfach in eine Gruppe setzen« im Café. Ihr Ideal sei eigentlich ein rotieren-
des System, das sich in der Praxis allerdings nicht zur Ginze umsetzen lasse.
Elia scheint iiberrascht zu sein, dass jedes Mal Leute kommen, dass sie beim
Transcafé nicht allein sind. Daran zeigt sich die Normalitit der Isolation in ei-
ner biniren, zweigeschlechtlich strukturierten Gesellschaft. Wihrend mir im
Transcafé in der Eingangssequenz ein Aktivist erklirt, sie seien keine Selbst-
hilfegruppe, betonen Elia und Robin die politische Dimension von Selbsthil-
fe. Sie legen dar, dass ihnen die Gruppe Riickhalt gebe; zugleich berichten sie
von der Erschépfung, die die Organisation der monatlichen Treffen mit sich
bringe.

Ich frage mich, woher die Erschépfung, die Elia und Robin benennen,
rithrt. Die Auseinandersetzung mit dem Konzept Geschlechterarbeit hilft
mir, die Sorgearbeit, die Robin und Elia leisten, zu fassen.™ Die Community-
Sorgearbeit von Robin und Elia besteht nicht »nur« darin, Kuchen zu backen
und den Café-Raum im materiellen Sinne aufzuschliefen, sondern auch
darin, Geschlechterarbeit zu leisten, indem sie einen Raum dafiir schaffen.
Solche Formen der Arbeit werden hiufig nebenbei geleistet und bleiben
unsichtbar. Elia und Robin haben Verantwortung iibernommen, den Raum —
das Café trans — so zu gestalten, dass geschlechtliche Vielfalt lebbar wird. Die
Erschopfung, die Robin und Elia zur Sprache bringen, mag also auch mit
ihrer transpadagogischen Rolle zusammenzuhingen.

13 Das Interview fiihrte ich im Dezember 2017.
14 Vergleiche Kapitel 2, »Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit«.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen

Auch Sophie organisiert ein Transcafé; die Sorge fiireinander sieht sie als
einen wichtigen Aspekt des Cafés an. Fiir sich personlich hilt sie zum Thema
Community fest:

»Die trans Community hier und die trans Community allgemein haben mich
aufgefangen. Dadurch habe ich ein anderes Bild auf Gesellschaft bekom-
men, auf Therapeut_innen und habe die Méglichkeit, mich auszutauschen,
welche Therapeut_innen verniinftig sind und welche eher anstrengend. Das
ist etwas, was ich bei Sorge einrechne: dass man sich vorher informieren
kann, mit welchen Leuten man sich beschaftigt und mit welchen nicht.«

Sich mit anderen trans Personen zu vernetzen, war wichtig fiir Sophie, um
mit Selbsthass gegeniiber ihrem Kérper umgehen zu konnen. Sie fragte sich:
»Welchen Bezug habe ich zu meinem Kérper? Wie kann ich ihn erleben, jen-
seits von Normen?« Sorge im Kontext von trans Aktivismus verbindet Sophie
mit der Weitergabe marginalisierten Wissens und gegenseitig unterstiitzen-
der Gefiihlsarbeit, etwa zu Selbsthass und Scham. Sie erzihlt, dass sie aus
personlicher Betroffenheit zur Organisatorin von trans Riumen geworden
sei: Das Sprechen itber Scham und Isolation habe den Antrieb gegeben. Auch
Sophies Arbeit lisst sich als transpadagogisch verstehen, insofern es ihr dar-
um geht, gemeinsame Lernraume aufzubauen, in denen ein anderer Blick auf
Geschlecht gelernt werden kann.

Fiir Sophie funktioniert Trans-Care »als Versicherung fiir den Worst Ca-
se beim Thema Outing. Filr trans Jugendliche, die ein Abhingigkeitsverhilt-
nis zu ihren Eltern haben, ist es wichtig, zu wissen: >Falls ich mich oute und
meine Eltern werfen mich raus, kann ich da unterkommen.« Sophie spricht
damit materielle Care-Aspekte an, etwa wenn trans Personen wohnungslos
werden; im Begriff und im Wunsch nach »Versicherung« klingt die preki-
re Ausgangssituation an. In Sophies Konzeption von Fiirsorge konnen sich
trans Personen im Notfall auf die Community verlassen. Es geht darum, Si-
cherheitskonzepte aufzubauen. In einem Kontext, in dem staatliche Care und
staatlicher Schutz weitgehend fehlen, sind Fragen von Schutz, Care und Ver-
antwortung umso bedeutender (Fine/Farre/Frost 2018: 624). Hier zeigt sich,
dass Transcafés nicht nur Orte der Vernetzung sind, sondern dass hier auch
Fiir_Sorge-Netzwerke aufgebaut werden, die in materiellen und existenziel-
len Krisen Halt geben konnen.

15 Das Interview fiihrte ich im Juli 2017.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

179


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180  Care trans_formieren

Michelle, die Transcafés in der Schweiz organisiert, unterstreicht die Be-
deutung der »positiven Emotionenc, die bei diesen Treffen entstehen. Sie er-
zihlt:

»Vor zwei Wochen waren wir 25 Leute, und das funktioniert, ohne etwas da-
flr zu tun. Ich habe Menschen am Start, die mit den Menschen, die ihnen
passen, in Kontakt kommen, sich austauschen. Im Laufe des Abends wer-
den Stiihle rumgeriickt und umplatziert. Gruppen entstehen, es gibt einen
Wechsel. Esist ein reger Austausch. Man sieht, wie die Menschen zu strahlen
beginnen, man spiirt das an der Energie. Eine positive Energie entsteht.«

In der Erzihlung von Michelle hingen Emotionen und Kollektivierung eng
zusammen: Vergemeinschaftung hebt sie hervor als etwas, das durch das Tei-
len von Emotionen entsteht. Es bildet sich so etwas wie eine Community. Die
Theoretikerin Sara Ahmed konzeptualisiert Emotionen als Kitt des Sozialen
(Ahmed 2001: 21). Emotionen unterstiitzten die Bildung und das Fortbestehen
von Gemeinschaften, da sie mit Erwartungen verbunden seien: »Emotion may
function as a scontingent attachment« to the world« (ebd.). Auffillig ist, dass
in Michelles Erzihlung negative Emotionen unbenannt bleiben.

Zusammenfassend sind Transcafés Riume, in denen trans Personen fiir
einen begrenzten Zeitraum Fiirsorge fiireinander leisten, in Form von Wis-
sensweitergabe, Geschlechterarbeit und emotionaler Fiir_Sorge. Aus diesen
Begegnungen gehen lingerfristige Sorge-Netzwerke und -beziehungen her-
vor. Gleichzeitig entstehen sie auch auf der Basis bereits existierender Netz-
werke, bauen diese aus, weiten und stabilisieren sie. Die Organisator_innen
beschreiben den Aufbau dieser Riume als einen Akt der Selbstsorge und beto-
nen, dass Care in beide Richtungen fliefde. Was sich zudem abzeichnet, ist ei-
ne transpidagogische Praxis: Gemeinsam wird gelernt, Sorge zu tragen, und
wird iiber Care und Geschlecht gesprochen. Den Begriff trans pidagogisch
verwende ich angelehnt an Jutta Hartmanns Konzeptionen queerer Pidago-
gik. Sie betont:

»Die Verwobenheit geschlechtlicher und sexueller Identitidt mit heteronor-
mativer Zweigeschlechtlichkeit aufzugreifen beférdert die normalitatskriti-
sche Ausrichtung sowie das Transformationspotential von Bildung.« (Hart-
mann 2013: 272)

Organisator_innen von Transcafés bauen trans pidagogische Riume auf:
Wissen zu Gender wird weiterentwickelt und ebenso pidagogische Tools wie
Pronomen- und Vorstellungsrunden.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen

Personliche Gefiihle der Einsamkeit und Isolation sind oft der Antrieb, um

kollektive Riume fiir trans und nicht-binire Personen aufzubauen. Die At-

mosphire fasse ich als Transformationsenergie; sowohl den ehrenamtlichen

Aktivist_innen als auch den Teilnehmenden geben die Cafés Energie. Dass

zugleich Gefiihle der Erschopfung angesprochen werden, zeigt mutmafilich

an, dass Belastungsgrenzen iiberschritten oder zu viel Verantwortung tiber-

nommen wurde.

6.3

»Trans-Hilfe hat den Weg zur Selbstfindung ausgebaut,
ausgesteckt mit Wegweisern und Steighilfen.«
Wege der Institutionalisierung

Wihrend meines Forschungsaufenthaltes in der Schweiz interviewe ich
Alecs, Griindungsmitglied von Trans-Hilfe in Zrich. Er ist Jurist, leitet die
Rechtsberatung. Ich kann einige Tage bei ihm wohnen, das Interview fiihren
wir in der Kiiche. Er erzahlt mir von der Bedeutung von trans Kontakten
und Transstammtischen fiir seine Biographie. Uber ein virtuelles Forum
lernte Alecs zwei trans Manner aus Ziirich kennen, sie trafen sich offline
und freundeten sich an. Er erinnert sich mit leuchtenden Augen:

»Schnell war klar: Es ist schon, dass es Treffen von trans Selbsthilfegruppen
gibt — diese sind aber primir fiir trans Weiblichkeiten und entsprechen
nicht dem, was wir suchen. Wir bildeten dann eine eigene kleine Com-
munity zu dritt, auch einen Care-Teil, und stlitzen uns gegenseitig. Aber
wir merkten, dass es groRartig ware, einen Stammtisch zu haben fiir trans
Maénnlichkeiten und dass sich politisch viel bewegen miisste. Dann sagten
wir im Scherz: >sNa ja, du studierst Jura, du hast politische Erfahrung, du
kannst die Organisation aufziehen, und du bist Psychologe, du kannst einen
Treff organisieren.<— Genau so kam es. Der eine Freund von mir hat einen
trans Manner-Stammtisch gestaltet: monatliche Treffen in einem Café.
Den gibt es heute noch. Es gibt andere, die das weiterfithren. Ich selbst
trug das Thema mit mir rum, dass man eine Advocacy-Organisation auf
Schweizer Ebene haben sollte. Auf dem TGEU-Council' in Berlin 2008 lernte
ich eine Aktivistin aus der franzosischsprachigen Schweiz kennen. Mein
erster Gedanke nach ein paar Wortwechseln mit ihr war: Wenn es in der
Schweiz solche Menschen gibt, kann man hier eine Organisation griinden!

16

TGEU: Transgender Network Europe.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Care trans_formieren

Das ist eine tolle Aktivistin, mit der arbeite ich heute noch zusammen.
2009 saf$ ich in meinem Lieblingscafé und schrieb eine Mail an Leute, die
Interesse haben konnten an so einer Organisation. Wir trafen uns Ende
Oktober 2009 in Bern das erste Mal mit der Idee: Wer Interesse hat an einer
Vernetzung national, soll vorbeikommen. Da kamen 36 Leute. Wir hitten
nie gedacht, dass es so viele werden. Vielleicht zehn, zwanzig. Das war eine
Aufbruchsstimmung! Die Frage war nicht, ob wir etwas machen, ob wir uns
vernetzen, ob wir Arbeit machen wollen, gesellschaftspolitische, sondern
nur noch: Wie, wer ist alles dabei, und wie funktionieren wir? So ist das Baby
entstanden.«

2012, drei Jahre nach Griindung von Trans-Hilfe, wurden die Rechtsberatung
und die erste Teilzeitstelle fir allgemeine Beratung geschaffen. Mittlerwei-
le hat die Organisation zwei Teilzeitstellen. Der Grofiteil der Arbeit findet
ehrenamtlich statt. Die enorme Anzahl an Beratungsanfragen, so Alecs,
konnten sie kaum bewdltigen.

Ich frage Alecs: »Was denkst du, welche Rolle spielt Unterstiitzung fiir trans
Menschen?«Alecs antwortet: »Unterstlitzung ist, zu wissen: Ich bin nicht die
einzige trans Person. Es muss nicht Unterstiitzung sein im Sinne von: Wir
haben jetzt hier regelmaRig Therapiesitzungen, sondern dieses Gefiihl von:
Ich bin nichtallein. Freund_innen zu haben, die trans sind. Im Rahmen einer
Jugendgruppe mal die Norm zu sein. Es gibt auch konkrete Unterstiitzung:
Rechtsberatung, damit die Leute ihren Namen und ihr amtliches Geschlecht
andern kénnen; konkrete Dinge, zum Beispiel, dass die Jugendgruppe eine
Sammlung von gebrauchten Bindern hat, die sie weitergibt. [...] Ich finde
schon, wie grofd die Community geworden ist und wie man zueinander
schaut, einander unterstitzt.«

Bei Trans-Hilfe beschiftigt sich Alecs aufderdem mit Diskriminierung auf
dem Arbeitsmarkt und in der Gesundheitsversorgung. Er sieht Hirden,
»wenn es um eine Kosteniibernahme geht fiir geschlechtsangleichende
Mafinahmen wie Operationen, Epilationen, Logopadie. Da haben wir in
der Schweiz ein System von Unternehmen, die in der Regel nicht bezahlen
wollen«. Dies fiihrt laut Alecs zu einem »Dreiklassensystem«. Die erste
Cruppe seien trans Personen, die sagen: »Ist mir egal. Ich habe die Kohle
ohnehin und mach es nicht in der Schweiz.« Die zweite Gruppe seien Per-
sonen, die eine Zusatzversicherung hitten oder sich einen Anwalt leisten
kénnten. Die dritte Gruppe habe keine 6konomischen Ressourcen, um fiir
die Mafsnahmen ins Ausland zu gehen und sie selbst zu bezahlen oder sich
eine_n Anwalt_in zu nehmen; so »haben sie am Ende keinen Zugang zur

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen

Gesundheitsversorgung«, wenn die OP-Kosten in der Schweiz abgelehnt
wiirden, so Alecs. Viele Personen, die Alecs berdt, sind in dieser Situation.
»Wir kénnen juristisch nichts machen. Das Einzige, was wir konnen, ist die
Frustration und den Arger der Person teilen, was auf der emotionalen Ebene
hilft, aber langfristig ist es nicht die Losung.«

Die trans Community-Radume, die Alecs vor zehn Jahren mit aufgebaut
hat, haben sich fiir ihn personlich verandert. Er erklart: »Fir mich hat die
Rechtsberatung den Nachteil, dass mich in der Community die Leute als
Rechtsberater sehen. Wenn ich in meiner Freizeit auf einem Treffen bin,
um ein Bier zu trinken, werde ich als Rechtsberater gesehen.« Selbst auf
Geburtstagsfeiern werde er um rechtlichen Rat gebeten. Er werde »priméar
gesehen als jemand, der da ist fiir die anderen und weniger als Teil der
Community, als Privatperson«."”

Alecs beschreibt seine aktivistische Biographie und den Aufbau der ersten
Schweizer trans Organisation als einen Weg, der von der Vereinzelung hin
zur Vergemeinschaftung fithrte. In seiner Erzihlung verbinden sich die per-
sonliche Politisierung und das Kennenlernen einer trans Community mit dem
Aufbau gemeinschaftlicher trans Sorgeriume. Wihrend Alecs vor zehn Jah-
ren Fiir_Sorge-Netzwerke mit anderen trans Minnern aufzubauen begann,
kann er, der inzwischen trans Berater ist, sie heute nur selten privat nutzen.
Alecs skizziert nicht nur die Professionalisierungsgeschichte von Trans-Hilfe,
sondern auch seine eigene: von einer vereinzelten trans Person iiber eine, die
Teil einer trans Community ist, bis hin zu einem trans Experten.

Infolge seiner langjihrigen Beratungstitigkeit kennt Alecs die struktu-
rellen Hiirden, die trans und nicht-binire Personen auf ihrem Weg zu ge-
schlechtlicher Selbstbestimmung einschrinken; er hat einen Uberblick iiber
die Herausforderungen, vor denen trans Personen in der Schweiz stehen. Er
betont, dass Unterstiitzungsarbeit aber nicht immer professionalisiert sein,
also zwingend durch trans Berater_innen geleistet werden miisse: Fiir_Sor-
ge boten auch Begegnungen mit weniger Hierarchien. Hier zeigt sich jedoch
auch eine gewisse Ambivalenz. So weist Alecs durchaus auf Wissen hin, das
notwendig sei, um effektiv unterstiitzen zu kénnen - ein Wissen, das er sich
durch die jahrelange Beratungsarbeit angeeignet hat.

Alecs restimiert, dass Sorgearbeit nicht ausreiche, um strukturelle Dis-
kriminierung abzubauen; hierfir brauche es auch rechtliche Verinderungen.

17 Das Interview fiihrte ich im Mai 2017.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

183


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Care trans_formieren

Alecs mochte Hiirden abbauen und sich als Rechtsberater langfristig iiber-
flissig machen. In seinem Verstindnis ist der politische Einsatz fiir rechtliche
Verinderungen nicht unbedingt Teil von Care.

Die Aktivistin Michelle, die ebenfalls seit vielen Jahren bei Trans-Hilfe aktiv
ist, stellt die Rolle der Organisation folgendermafien dar:

»Trans-Hilfe hat den Weg zur Selbstfindung ausgebaut, ausgesteckt mit
Wegweisern, mit Steighilfen, mit dem Angebot, temporidr jemanden an
der Hand zu haben, der lber eine schwierige Passage hinweghilft. Dieser
Weg wird breiter werden, wird besser ausgebaut werden, bis hin zu einer
Seilbahn, die auf einen Berg hochfihrt, wo man einsteigen und den Weg
hiirdenfrei iberwinden kann. Vielleicht ist einem dann nicht mehr bewusst,
wie viel Effort nétig war, um dieses Ziel zu erreichen.«

Michelle beschreibt den Weg zur »Selbstfindung« und zur medizinisch-recht-
lichen Anerkennung fiir trans und nicht-binire Personen als hiirdenreich und
die Arbeit von Trans-Hilfe als Wegbegleitung. Ich fragte mich: Wo beginnt der
Weg? Wer stellt die Wegweiser auf, und was steht auf ihnen? Beim Wandern
brauche ich Schilder fir die Orientierung: Wo bin ich? Wie lange dauert es
noch? Wo kann ich mich ausruhen und neue Kraft tanken? Wird die Steighilfe
jedem Korper angepasst? Wie funktioniert das »Angebot, jemanden temporar
an der Hand zu haben«? In diesem Bild, jemanden an die Hand zu nehmen,
gibt es eine erfahrene Seite und eine unerfahrene. Wer nimmt wen an die
Hand? — Oder ist es zeitweise ein gegenseitiges Sich-Stiitzen, Hand in Hand?
Was passiert, wenn eine Person nicht nur temporir Unterstiitzung benotigt?
Wenn sie auf dem Weg steckenbleibt, wird sie dann von einem Hubschrauber
gerettet? Oder geht sie den Weg mit gesenktem Kopf zuriick? Wie wird der
Weg breiter? Wird dafiir eine Baufirma beauftragt, wird er nach und nach
durch viele Fufistapfen breiter oder mithilfe eines ehrenamtlichen Arbeits-
einsatzes?

Ziel von Trans-Hilfe ist laut Michelle, den Weg abzuschaffen und durch ei-
ne Seilbahn zu ersetzen. Kostet die Seilbahn Eintritt? Kénnen sich das alle
leisten? Wer betreibt sie? Was sind die Betriebszeiten? Was bedeutet es, wenn
die Anstrengung nicht mehr von allen als persénliche erfahren wird, wenn
die einen den mithsamen Weg gehen mussten, die anderen in die Seilbahn
steigen konnen? Entstehen dann generationenabhingige Unterschiede? Die
Arbeit von Trans-Hilfe, Wegweiser aufzustellen, die Wegbegleitung, die Lob-
byarbeit fiir die Seilbahn wiirden eventuell unsichtbar und in Vergessenheit
geraten.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen

Was das Bild, das Michelle zeichnet, nur bedingt transportiert, ist die Be-
sonderheit der Beziehung zwischen Begleiter_innen und Begleiteten. Nicht
alle sind gute Weggefihrt_innen, worauf einige meiner Forschungspart-
ner_innen hinweisen: Manchmal versuchen Begleiter_innen die Begleiteten
dazu zu dringen, ihrem Weg zu folgen — auch wenn diese vielleicht Umwege
gehen méchten oder einen neuen Pfad einschlagen.” Gibt es die Mdglichkeit,
Begleiter_innen wegzuschicken und um eine andere Begleitung zu bitten?
Was eine gute trans Begleitung ausmacht und wie dies ausgehandelt wird,
bleibt in der Metapher unsichtbar. Was passiert mit der Wegbegleitung,
wenn eine Seilbahn den schweren Aufstieg zu vermeiden erlaubt? Besteht
die Moglichkeit, mit einer begleitenden Person hochzufahren, um die eigene
Hohenangst zu itberwinden? Oder fihrt man gemeinsam mit anderen hinauf
und ermutigt und unterstiitzt sich so gegenseitig?

Inspiriert von Sara Ahmeds Studie »Queer Phenomenology« (2006), in der
Des_Orientierung im Zentrum steht, lisst sich der Ansatz von Trans-Hilfe auch
als Praktik der Orientierung verstehen. Laut Sara Ahmed folgen Lebenswege
Orientierungen, die bedingen, wie Menschen die eigene Gegenwart und Zu-
kunft imaginieren:

»The concept of >orientations< allows us to expose how life gets directed in
some ways rather than others, through the very requirement that we follow
what is already given to us. For a life to count as a good life, then it must
return the debtof its life by taking on the direction promised as a social good,
which means imagining one’s futurity in terms of reaching certain points
alongalife course. A queer life might be one that fails to make such gestures
of return.« (Ahmed 2006: 21)

Viele trans Personen erleben eine Phase der Desorientierung und Isolation,
nachdem sie die vorgesehenen cis-normativen Pfade verlassen haben. Wie
geht es weiter, wenn Personen die »offizielle« Richtung nicht einschlagen?
Trans-Hilfe bietet Orientierung und Begleitung auf Wegen jenseits hetero-
normativer Pfade. Trans Aktivist_innen miissen dabei mit der Ambivalenz
umzugehen imstande sein, dass durch eine Wegbegleitung und den Ausbau
von Pfaden neue Normativititen entstehen. Zudem kann auch das Ziel der
Orientierung kritisch hinterfragt werden. Sara Ahmed definiert Desorien-
tierung - »out of place« — als einen queeren Moment, der das Potenzial,

18  Diese Auseinandersetzungen zu »guter trans Community-Care« wurde in Kapitel 4,
»Zwischen selbstsorgender Fiirsorge und Selbstunternehmer_innentumc, deutlich.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

185


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Care trans_formieren

politisch radikal zu sein, und Hoffnung auf neue Richtungen berge (ebd.:
10). Trans Aktivist_innen stehen vor der Herausforderung, eine professionelle
Care-Versorgung zu gewihrleisten — und gleichzeitig multiple Wege offenzu-
halten und selbstkritisch mit der Herausbildung normierter trans Wege um-
zugehen.

6.4 Becoming trans-professional. Ein Weg vom Betroffenen

zum Experten

Ich interviewe Oskar im Biro von Trans-Hilfe. Er stammt aus Deutschland
und leitet ein Schweizer Kunstmuseum. Schnell wird klar: Oskar gibt viele
Interviews. Seit der Griindung von Trans-Hilfe ist er im Vorstand und seit
2012 Prasident des Dachverbandes fiir, wie er sagt, »trans Menschen in der
Schweiz der gesamten Bandbreite des Spektrums«. Er charakterisiert sich
als Netzwerker. Bei der Criindung hitten sie »offene Tiiren eingeranntc, da
es das T in LGBT in Vereinsform noch nicht gegeben habe. Mit Elan seien
sie gestartet. Oskar verfolgt das Anliegen, »in dem komplizierten Feld der
Schweizer Politik unsere Positionen zu vertreten und bekannt zu machen.

2010, zeitgleich mit der Griindung von Trans-Hilfe, begann Oskar mit 46
Jahren seine Transition. »Das war spit, sagt er. Seine Transition sei unkom-
pliziert verlaufen: Er ist weiterhin mit seinem Mann zusammen, arbeitet im
gleichenJob, und sein Freund_innenkreis hatihn unterstiitzt. Er kennt»viele
andere, wo es nicht nur schwierig, sondern dramatisch war«. Oskar erinnert
sich an die Berliner Transtagung 2009, ein Jahr vor dem Beginn seiner
Transition: »Ich stand eine halbe Stunde vorm Eingang und schlotterte und
berlegte, ob ich reingehe. War flashig. Ich hatte noch nie so viele trans und
queere Personen auf einmal gesehen, berichtet Oskar. Lachend ergénzt er:
»lch wusste auch nicht, was Hormone anrichten kénnen.«

»Dann ist man plotzlich im Aktivismus drin, erklart Oskar. Zentral war fir
ihn zunichst, andere trans Menschen kennenzulernen, anfangs iiber ein
Ftm-Portal. 2011 begriindete er einen Stammtisch in der Schweiz. Dieser
sei nicht nur fiir Leute, die am Anfang stehen, wichtig, sondern auch, »um
zusammenzukommen, sich nicht erklaren zu mussen«. Sie trafen sich in
einem Schwulenzentrum; dort seien sie zu Beginn kritisch bedugt worden.
Stammtische gebe es nur fiir grofiere Regionen, und viele miissten weit
fahren, um teilzunehmen: »Wenn man in Graubiinden wohnt, muss man
sich nach Chur oder gar Ziirich bewegen, um irgendwas zu finden.«

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen

»Was meinst du (iberhaupt mit trans Community?«, frage ich Oskar. Er defi-
niert sie als kleine Gemeinschaft, deren Schwerpunkt in den Stadten liege.
»Aber wir sind Gberall, manchmal weit weg von jeglicher Unterstiitzungx,
flgt er hinzu. Schwul/lesbische Zentren niitzten trans Personen oft nichts,
da sie haufig nicht trans-sensibel seien. Mit Community meint er »die trans
Menschen, die zutage treten und sich als solche sichtbar zeigen«. Anderer-
seits, unterstreicht er, seien sie so wenige, dass eigentlich alle zusammen
eine Community seien: »Die Schweiz, das ist wie Berlin, nur weniger aktiv
und verteilter. Wahrscheinlich hat es in Berlin mehr trans Personen als in
der Schweiz.«

Oskar spricht an, dass manche trans Personen mit anderen trans Menschen
nichts zu tun haben wollten: »Ich kenne das aus der Beratung. Es gibt
viele, die sagen: >Ich ziehe das allein durch. Ich kann das. Ich will mich
nicht in die Szene reinbegeben. Ich mach mein Ding und fertig.c Da gibt
es Angehdrige, die zu uns kommen und sagen: »>Ich habe ein trans Kind,
das sitzt den ganzen Tag vorm Computer und sagt: Ich weif$ alles iiber das
Thema, aber war nie draufRen damit.< Teilweise sind es dramatische Fille.«
Ich frage ihn, worin die Griinde fiir die Selbst-Isolation liegen. Er erklart,
»dass sie Jahre oder Jahrzehnte allein mit ihren Gedanken um trans waren,
sich [deshalb] anderen nicht 6ffnen kdnnen oder wollen«. Er verstehe die
Beriihrungsingste. Daher bemiihten sie sich darum, es den anderen leicht
zu machen beim Stammtisch: »Fiir den Berner Stammtisch: Wenn jemand
kommen will, aber sagt, »ich trau mich nicht, oder fragt, swo kann ich mich
umziehen?s, bieten wir an, sie am Bahnhof abzuholen, sie vorher zu treffen
und zu unterstiitzen. Einige sagen:slch mdchte da nicht hinkommen. Das ist
mir zu exponiert. Ich treffe mich lieber in einem Hinterkimmerchen einer
Kneipe, wo mich niemand sieht.«

Trans-Hilfe versteht Oskar als Anlaufstelle fiir trans Personen des gesamten
Spektrums. Er erklart mir, dass es einen unglaublichen Beratungsbedarf
gebe; angeboten wiirden Erst-, Walk-in- und Rechtsberatung. Bei der Erst-
beratung geht es um folgende Fragen: »Wie geht das los? Was muss ich
tun? Was bin ich Gberhaupt?« Dafiir steht eine Zwanzig-Prozent-Stelle zur
Verfiigung. Die Rechtsberatung findet Oskar wichtig: »Wir haben kein trans
Gesetz in der Schweiz, es muss also in der Rechtspraxis laufen, Namens-
anderung und Personenstandsidnderung. Das ist kantonal unterschiedlich
komplex, 26 Moglichkeiten. Fiir die Personenstandsdnderung muss man wie

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Care trans_formieren

in Deutschland vor Gericht.«'® Oskar beklagt, dass trans Themen im Recht
nicht vorkommen. »Wir existieren trotzdem!« Die fiinf ehrenamtlichen
Rechtsberater_innen arbeiteten mit komplexen Fillen, von ihrer Arbeit
hingen Schicksale ab.

Gerade konnen sie die Vielzahl der Anfragen nicht mehr bewaltigen. Sie
missen sondieren und gegebenenfalls mitteilen: »Tut mir leid, dein Fall
ist easy, das kannst du selbst machen.« Fiir Prozesskosten haben sie Geld
zurlickgelegt, auch die 20.000 Franken, die sie anlésslich des Gleichstel-
lungspreises der Stadt erhalten haben. Aufgrund der starken Nachfrage
und Belastung suchen sie nach einer Moglichkeit, die Rechtsberatung zu
finanzieren. Oskar stellt heraus: »Was hier geleistet wird, ehrenamtlich,
vom Niveau her—das ist weit (iber dem, was so Vereinsarbeit eigentlich ist.
Das ist eine hochverantwortungsvolle Tatigkeit. Da hangen Schicksale von
ab.«

Er erachtet es als wichtig, dass die Berater_innen trans sind und dabei
das ganze Spektrum abbilden. Dadurch »weifs die Person genau, woriiber
sie spricht und das bringt viel«. Monatlich organisieren sie eine Walk-
in-Beratung, die trans Personen ohne Anmeldung nutzen kdénnen. Die
Jugendgruppe hat als »Empfangskomitee« eine wichtige Funktion inne,
erzahlt Oskar mit strahlenden Augen: »Sie managen das Vorzimmer. Wenn
hier jetzt ein Beratungsgesprach stattfinden wiirde, wiren die draufien
im Korridor, hatten Kaffee gemacht. Es gibt Kekse fiir die Leute, die zum
ersten Mal kommen und schlottern und zittern. Die kimmern sich ganz
rithrend. Da gibt es Leute, die wollen am Ende nicht mehr gehen.« Wir
lachen gemeinsam. Manchmal kimen Leute in die Beratung, »die muss
man an die Hand nehmen, vom Briefeschreiben bis zum Zu-Amtern-Gehen.
Die brauchen viel Unterstiitzung.«

Eines der Kernthemen ist Arbeitslosigkeit. Oskar erzahlt: »Es gibt eine
Menge trans Personen, die weder in der Ausbildung oder im Beruf noch in
der Familie Unterstiitzung bekommen. Wenn solche Komponenten fehlen
im Rahmen einer Transition, geht es schnell bergab. Da gibt es nichts,

Die rechtliche Anerkennung von trans ist in der Schweiz kantonal unterschiedlich ge-
regelt. So sind beispielsweise die Voraussetzungen fiir eine Personenstandsinderung
unterschiedlich geregelt. Das Transgender Network Switzerland schreibt hierzu: »Die
Voraussetzungen sind nicht einheitlich geregelt, die Schweiz hat kein spezielles Trans-
Gesetz. Deshalb hangt es von der fiir das Gesuch zustdndigen Richter_in ab, was ver-
langt wird.« (TGNS 0.].)

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen

was Leute auffingt. Wir oder Stammtische versuchen, Leute zu begleiten,
zu betreuen, aber wir sind eine sehr kleine Community in der Schweiz.«
Oskar betont: »Wenn der Job weg ist, wird alles schwierig.« Die Bedeutung
von Klasse spiegelt sich auch im Zugang zu medizinischer Care wider;
er berichtet: »Die OP-Qualitat ist grottenschlecht in der Schweiz, aufler
fir Mastektomie.« Als Berater_innen empfehlen sie »denen, die es sich
finanziell leisten kénnen, als Frau Thailand oder Deutschland, Miinchen
und so. Da fiangt die Zweiklassengesellschaft an. Diejenigen mit Grundsi-
cherung miissen alles in der Schweiz machen lassen, obwohl es in Thailand
oder Deutschland viel glinstiger wire.« Er flihrt aus: »Es gibt vieles, wo es
arg daneben geht.« Manche seien »verzweifelt [..], wenn sie aus diesen
Unispitdlern kommenc. In besonders schlimmen Féllen kénnten nur noch
Arzt_innen in Miinchen helfen, mit einer Nach-OP. »Wo das der letzte Weg
ist, versuchen wir, auch da zu helfen.«

Oskar benennt als Problem auch: »Es gibt Leute, die sind mit allem zufrie-
den.«Und weiter: »Wenn man so viel erreicht hat und durchgemacht, findet
man alles gut, was hinterher rauskommt — obwohl man selbst im Grunde
des Herzens weif}, dass es eigentlich nicht gut ist.«<*° Er erzihlt, dass sie im
Rahmen einer trans Tagung mal einen Workshop fiir Betroffene veranstaltet
haben, um ehrlich Gber OP-Ergebnisse zu reden. »Da wird viel schéngeredet
—und dann dndert sich nichts.«*"

Oskar liefert klare Definitionen fiir die Formen von Care, die Trans-Hilfe leis-
tet. Wahrend die Rechtsberatung ihm zufolge professionalisiert sein muss,
hebt er auch die informelle Arbeit des »Empfangskomitees« als dufderst wich-
tig hervor. Oskar stellt an Trans-Hilfe den Anspruch, Gemeinschaften von Men-
schen aufzubauen, die vorher isoliert waren. Das zeigt sich auch im (in trans
Riumen umstrittenen) Verhiltnis zu Crossdressing-Gruppen, auf die Oskar
zu sprechen kommt. Er sagt dazu: »Das ist ein Einlasstor. Es gibt viele, die
jahrelang iiberzeugt waren, dass sie snur< Crossdresser sind, und dann stimmt
es nicht. Es ist eine Moglichkeit, seinen Weg zu uns zu finden.«

Erneut taucht das Bild des Weges auf. Oskar mochte neue Wege erschlie-
Ben, um trans Communitys zu schaffen. Ihm zufolge wird aus einer Gruppe
trans Personen dann eine Community, wenn sie im 6ffentlichen Bewusstsein
ist, sichtbar wird. Das Interview macht deutlich, dass Oskars Vorstellungen

20 Hier werden Schonheitsnormen in trans Raumen deutlich.
21 Das Interview fiihrte ich im Mai 2017.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

189


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Care trans_formieren

von Aktivismus stark in Richtung Normalisierung weisen. So wiinscht er sich,
dass trans Vereine im Kontext der Schweizer Politik ernst genommen werden.
Normenkritisch merkt er an, dass in trans Riumen die Norm bestehe, nur po-
sitive Gefiihle nach auflen zu tragen. Er versucht hingegen, Care-Riume zu
schaffen, in denen Gefiithle wie Scham und Wut artikuliert werden kénnen.
Oskar fordert zum Sichtbarmachen negativer Emotionen auf, um sich poli-
tisch fiir eine Verbesserung der Gesundheitsversorgung einsetzen zu kénnen.

Oskar schildert seinen eigenen Weg als trans Person: angefangen bei der
Suche nach Verbindung bis hin zur Rolle eines trans Experten. Hierbei waren
Becoming-trans-activist-Stationen relevant, die mir auch in anderen Erzih-
lungen begegnet sind. Der erste Schritt fiir Oskar nach dem inneren Coming-
out war es, itber virtuelle Plattformen Kontakt mit anderen trans Personen zu
kniipfen. Darauf folgten der erste trans Kontakt, das erste Treffen mit ande-
ren trans Minnern und der Besuch der Trans-Tagung 2009 in Berlin. Dort
zum ersten Mal so vielen anderen trans Personen zu begegnen, beschreibt
Oskar als einschneidenden Moment. Zuriick in der Schweiz baute er einen
Stammtisch fiir trans Mdnner auf.

Oskar beschreibt seinen Wechsel in den Aktivismus als schnell vollzogen.
Voller Elan haben sie den trans Verein aufgebaut. Seine Transition war von
Kontinuitit gepragt, weder seine berufliche noch seine soziale Situation ver-
anderten sich. Oskar stellt sich in dem Interview sehr stark als Experte dar;
dariiber, wie er selbst von trans Feindlichkeit betroffen ist, verliert er wenige
Worte. Dies mag mit seiner Klassenposition zusammenhingen, er leitet ein
Schweizer Museum und ist dort an die Expertenrolle gewohnt.

Nicht fiir alle trans Personen ist es moglich und erstrebenswert, Ex-
pert_innenrollen einzunehmen oder Teil einer »Trans Elite« zu werden
(Irving 2008, 2009, 2012, 2014; Spade 2011). In den Erzihlungen von Os-
kar wird deutlich, dass er trans Aktivismus stark auf Professionalisierung
ausrichtet. Rickke Mananzala und Dean Spade kritisieren, dass die Heraus-
bildung eines Nonprofit-Sektors dazu gefithrt habe, dass sich aktivistische
Kultur stirker in Richtung Professionalisierung bewege, was auch einen
Kampf um die knappen Ressourcen mit sich bringe (Mananzala/Spade 2008:
58). Dies nehmen sie auch im Kontext von trans Aktivismus wahr (ebd.).
Was Trans-Hilfe betrifft, lisst sich eine eher prekire Professionalisierung
wahrnehmen, insofern der Grofiteil der Arbeit immer noch ehrenamtlich
geleistet wird.

Fir Oskar ist es wichtig, sich als Experte zu positionieren und nicht als
Betroffener wahrgenommen zu werden. Auf diese Weise grenzt er sich von

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen

Selbsthilfe ab und erschafft eine Hierarchie, in der Selbsthilfe der rechtlichen
und politischen Lobbyarbeit untergeordnet ist. Auch Aspekte der eigenen Ar-
beit, etwa der Aufbau von Selbsthilfestrukturen, wird abgewertet, um sich als
professioneller Experte zu positionieren.

6.5 Hangematte, Durchlaufstation oder Aktivist_innenschmiede?

Oskar macht als Problem aus, dass Trans-Hilfe als »Durchlauferhitzer« fungie-
re, wihrend der Aktivismus von wenigen betrieben werde. Er argumentiert:

»Die Leute, die vor zehn, zwanzig, dreiflig Jahren transitionierten, die fin-
dest du nicht. Die missen irgendwo sein, aber die sind sicher nicht bei uns
Mitglied. Wir sind ein Durchlauferhitzer, wo man anfingt, seinen Weg zu su-
chen. Danach diffundieren viele weg. Ich meine, das ist ihr gutes Recht. Man
will sowiealle sein, manche wollen das nicht, aberviele. Dasistin Ordnung.«

Michelle erklart:

»Viele haben kein politisches Bewusstsein. Sie nutzen diese Support-
Netzwerke aus, im Sinne einer Hingematte. Sie lassen sich reinfallen,
tragen, und sobald sie allein laufen, sind sie weg. Und es kommt nichts
zuriick. Dann gibt es die anderen, die die Notwendigkeit und Chance sehen
und sich engagieren. Die Szene entwickelt sich weiter, sie wichst, aber
langsam.«

Ich war irritiert: Forschungspartner_innen kritisieren, dass trans Personen
Firsorge-Riume als »Hingematte« nutzten, oder beschreiben sie negativ als
Durchlaufstation. Ist nicht genau das der Sinn von Care: sich auszuruhen und
umsorgt zu werden, ohne etwas zuriickgeben zu miissen?

Michelle versteht Care offenbar nicht als konditionslos. Hier wird ein Wi-
derspruch deutlich: Einerseits fasst sie ihre Sorgearbeit als Wegbegleitung
auf, die einen tempordren Charakter hat und von Hierarchien durchzogen
ist (mit wissenden Begleiter_innen und hilfesuchenden Begleiteten); ande-
rerseits wiinscht sie sich nachhaltige Strukturen, in die sich alle einbringen,
und fordert Umsorgte auf, sich zu beteiligen, statt sich in die »Hingemat-
te« fallen zu lassen. Die Metapher der Hingematte hat einen neoliberalen
Beigeschmack: Im Zuge des Abbaus sozialstaatlicher Leistungen wurde in
Deutschland aus dem »sozialen Netz« die »soziale Hingematte« (Wolfgang
Schiuble, CDU); mit diesem Paradigmenwechsel wurden insbesondere Be-

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

191


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Care trans_formieren

zieher_innen von ALG II unter Generalverdacht gestellt, ihnen wird pauschal
Faulheit unterstellt. Ahnlich unterstellt Michelle den Nutzer_innen von Trans-
Care, dass sie Support-Netzwerke ausnutzten. Ich frage mich: Was sind die
vielfiltigen Griinde, warum sich trans Personen nicht aktivistisch beteiligen
wollen oder kénnen. Ist es nicht erstrebenswert, wenn sich Menschen in ei-
ner Hingematte ausruhen kénnen? Ist es nicht Sinn eines Sorge-Netzwerkes,
dass Menschen es nutzen, ohne zuriickgeben zu miissen?

Ich frage Michelle nach ihrer Einschitzung dazu, warum sich viele nicht
aktivistisch einbringen. Sie erwidert: »Viele wenden sich von der Szene ab,
um nicht mehr mit der Szene in Verbindung gebracht zu werden. Weil sie den
Wunsch haben, stealth zu leben, unsichtbar.« Als Grund fiir Nichtengagement
fithrt sie also den Wunsch nach Unsichtbarkeit an. Michelle warnt aber auch
davor, sich zu frith zu engagieren:

»Das sind existenzielle Situationen, mit denen man konfrontiert ist und in
denen man sich verantwortlich fiihlt, sich verausgabt —was nicht die Zustan-
digkeit der sich verausgabenden Person ist. Das sehe ich hiufig. Ein ande-
res Phanomen ist, dass viele Aktivismus betreiben wollen, die die Reserven
nicht haben, noch mitten auf dem Weg sind. Es kommt mir vor, wie wenn je-
mand den ersten Treppenschritt erklommen hat und dann schon bereit ist,
den anderen hoch zu helfen, anstatt erst die Treppe hochzugehen, bis zum
ersten Zwischenplateau, sich dort zu erholen, runter zu schauen, den Erfolg
zu feiern, stolz auf sich selber zu sein, den Weg neu zu definieren, in sich zu
fithlen: Wo stehe ich, wo will ich hin?«

Hier offenbart sich eine Ambivalenz in der Haltung Michelles: Sie kritisiert
zum einen, dass sich nicht genug trans Personen ehrenamtlich engagierten;
zum anderen verweist sie darauf, dass es kriftezehrend und tiberfordernd
sei, wenn das Engagement zu einem Zeitpunkt beginnt, an dem eine Person
selbst noch viel Fiirsorge benétigt. Diese Ambivalenz spiegelt ein strukturelles
Dilemma wider: Es gibt viel Bedarf an Unterstiitzung und Begleitung, aber
nicht genug Begleitende, die diese Arbeit machen kénnen, ohne sich selbst zu
iiberfordern. Mit diesem Dilemma und dieser Ambivalenz sind Aktivist_in-
nen wie Michelle konfrontiert: Wie unterstiitzen, ohne sich dabei selbst zu
tiberfordern?

Das Bild des Durchlauferhitzers bringe ich in das Interview mit Persson
ein, der im Bereich Trans-Aktivismus publiziert:

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen

Das Interview mit Persson fiihre ich im Beratungsraum eines queeren Ver-
eins. Zum Einstieg frage ich ihn: »Wie bist du zu Trans-Aktivismus gekom-
men?« Es folgt eine lange Erklarung, warum dies eine schwierige Frage sei.
»Bin ich Aktivist oder nicht?« Diese Frage beschiftige ihn. Teilweise fithle er
sich wie ein »absoluter Unaktivist«. Eine Zeit lang habe er sich als trans Ak-
tivist verstanden und einen Verein aufgebaut. Um den Begriff fiir sich ver-
wenden zu dirfen, miisse man etwas tun.

Ich frage ihn, warum Aktivist_innen trans Raume als Durchlauferhitzer be-
zeichnen. Er sagt: »Das ist etwas, womit trans Raume zu tun haben: dass die
oft Durchlaufstellen sind, dass Leute kommen fiir Informationen und um fir
bestimmte Zeit Support zu bekommen und dann wieder gehen. Es sind seit
Jahrzehnten dieselben, die da den Riicken herhalten.

Gleichzeitig nimmt Persson wahr, dass trans Selbsthilfegruppen abgewer-
tet werden: Das seien keine Aktivist_innen, heife es dann oder: »Die treffen
sich nur und gehen Kaffee trinken. Und wir machen die politische Arbeit.«
Er betont hingegen: »Fiir manche ist es mehr als Aktivismus, mit einem be-
stimmten geschlechtlichen Auftreten in die Welt zu gehen und einen Kaffee
zu trinken. Das kann Todesdngste auslésen oder ein Wohlgefiihl, wenn man
das mit anderen Leuten macht.« Er fiigt hinzu: »Ich sehe es als aktivistisch
an, wenn sich Selbsthilfegruppen treffen. Ich finde das schlimm, dass die
von Aktivist_innen runtergemacht werden. Das ist der Boden, auf dem wir
Aktivismus machen konnen!« AuRerdem »hat es die Selbsthilfegruppen ge-
geben, bevor es aktivistische gab. Und die Treffen [der Selbsthilfegruppen]
waren schon aktivistisch!«*?

In der Erzdhlung von Persson werden der Mangel an Ressourcen fiir Sorge-

arbeit und der steigende Sorgebedarf in der trans Community herausgestellt:
Es ritcken nicht genug Aktivist_innen nach, die sich langfristig beteiligen.
Gleichzeitig werden strukturelle Fragen an die Individuen delegiert.

6.6 Fiirsorge unter trans Aktivist_innen

Wer kiitmmert sich um Aktivist_innen, die Zeit, Arbeit und Kraft aufwenden,

um trans Riume unter prekiren Bedingungen aufzubauen und aufrechtzu-

22

Das Interview fiihrte ich im Méirz 2017.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

193


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194  Care trans_formieren

erhalten? Das fragte ich mich im Laufe meiner Forschung immer wieder. Mi-
chelle erklirt:

»Als Aktivistin brauch ich meinen Support. Ich habe meinen Austausch. Der
findet mit anderen Aktivist_innen statt, die Ahnliches machen, um Erfah-
rungen auszutauschen, Ideen zu sammeln, um das Rad nicht jedes Mal neu
zu erfinden, sondern mit copy and paste was zu (ibernehmen. [...] Selbstsorge
ist fiir mich ein tagliches elementares Thema durch meine zuriickgesetzte
korperliche Leistungsfihigkeit. Unsere Gesellschaft leidet daran, dass viele
Menschen diese Ressource, um addquat zu reagieren, nicht haben. Das sieht
man im Strafenverkehr, beim Anstehen im Einkaufszentrum. Die Leute ha-
ben keine Geduld, keine Nerven, sie sind am Anschlag. Dieses Polster der
Celassenheit ist kaum vorhanden.«

Viele Veranstaltungen im Bereich trans Aktivismus erlebt Michelle als nicht
fiirsorgend. Als Beispiel nennt sie Trans-Tagungen:

»Die Organisator_innen von Grof3anldssen sind in der Regel vor Beginn
ausgepowert. [..] Ich sehe das auch bei den trans Menschen, die Workshop
fir Workshop fiir Workshop machen. Am dritten Tag schlafen dir die Leute
ein, weil sie ausgepowert sind vom extensiven Konsumieren und davon,
sich um die eigene Geschichte zu drehen. Die gehen Montag nach Hause,
dann kommt der Zusammenbruch. Das Loch, Depression, man hat sich
ausgepowert. Hier beim >Ziircher Trans*tag ist es anders: Es ist ein Tag mit
einem Abschluss. Hier gehen die Leute empowernd los und meistens nicht
ins Loch der Depression rein, sondern auf den Weg der Transition oder mit
Schwung, den sie mitnehmen, mit aufgeladenen Akkus nach Hause.«

Trans-Aktivist_innen bilden Sorge-Netze und Riume fiir den Austausch von
Wissen, und sie erlernen Selbstsorgestrategien, um die ehrenamtliche Arbeit
zu leisten; in dem Zusammenhang spielen Vorstellungen von Energie als Res-
source eine wichtige Rolle. Michelle ist als chronisch kranke Aktivistin auf
diese Selbstsorgestrategien angewiesen.

Welche Strategien nutzen andere Aktivist_innen, um mit Care-Liicken
umzugehen? Oskar erklirt: »Bei Leuten mit Potenzial, die in Richtung Ak-
tivismus gehen, miissen wir schauen, dass wir sie uns angeln kénnen.« Aus
Stammtischen »erwichst auch ein gewisser Aktivismus«, diese Menschen ver-
suchten sie einzubinden. Trotzdem:

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen

»Das Thema Ausbrennen ist in allen Freiwilligenorganisationen ein Thema.
Bei einem internationalen Treffen hatten wir das Thema>Well-being for Ac-
tivists«. Da musste ich mir an die eigene Nase fassen. Ich habe gelernt, dass
es Abende geben sollte, wo man nicht in die Mails schaut, sondern auf sich
selbst. Das versuchen wir im Vorstand zu leben, andererseits istimmer alles
dringend. Alles muss sofort sein. Jede Person muss auch schauen, dass sie
nicht Gberlastet ist. Wir konnen keine Whirlpool-Gutscheine vergeben. Bei
mir wurden wéhrend der Transition unglaubliche Energien freigesetzt. Da
habe ich viel gemacht, da muss man aufpassen, dass es nicht von einem Tag
auf den anderensplopp< macht —und das war es dann.«

Oskar erginzt: »Wir werden als zuverlissige Organisation wahrgenommen.
Die Leute sagen: >Auf Mails wird schnell geantwortet.« Wir kdnnen was orga-
nisieren, zum Beispiel innerhalb eines Tages ein 13-jihriges trans Kind unter-
zubringen.« Gleichzeitig sei es »eine brutale Ausnutzung. Die Person auf der
Zwanzig-Prozent-Beratungsstelle macht viel mehr, als auf dem Papier steht.
Es ist nur eine kleine Entschidigung«. Oskar stellt die Notwendigkeit einer
weiteren Professionalisierung heraus: »Seit zwei Jahren sind wir im Umbruch,
der personliche Enthusiasmus reicht nicht mehr aus fiir das, was kommt. Wir
miissen in eine professionellere Schiene gehen. Das braucht Geld; das ist et-
was, das uns beunruhigt.« Er vermutet, »dass die Community in zehn Jahren
professioneller organisiert dastehen wird, was Beratung, Broschiiren angeht,
aber auch die Erfolge in der Politik mit Gesetzesanpassungenx.

Fir die Zukunft wiinscht sich Oskar, weitere Beratungsstellen aufzubau-
en. Diese konnten durchaus ehrenamtlicher Natur sein, aber die Leute miiss-
ten ausgebildet sein. Das sei wichtig, »da sonst der Gedanke aufkommt, >ich
habe das durchgemacht, ich weif3, wie das geht<, und Weltbilder aufgedriickt
werden«. Er mochte gerne Beratungsstellen aufierhalb des urbanen Raumes
aufbauen: »Wir konnten besser prisent sein, auch in entlegeneren Regionen.«
Das Ziel sei, eine

»solide Grundlage als Vertretung von trans Menschen in der ganzen Schweiz
[zu] schaffen, auch in der Romandie und im Tessin. Vielleicht kénnen wir
irgendwann unsere Rechtsberatungen reduzieren, weil es ganz einfach ge-
worden ist in zehn Jahren, sein amtliches Geschlecht in dem Papier zu dn-
dern. Oder es gibt den nicht-bindren Geschlechtsausweis.«

Die Arbeit von Trans-Hilfe sei ein Spagat, »da wir den einen Fuf3 bei der Politik
da oben haben, den anderen bei unseren Leuten da untenc.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Care trans_formieren

Auch Sophies Verein will

»weg von Activist-Burn-out. Wir wiirden die Leute, die hauptamtlich fiir uns
arbeiten, [gerne] bezahlen: also alle, die regelmifig Aufgaben iiberneh-
men, Peerberatung, Rechtsberatung und Sprachmittlung, damit sich das
fiir die Leute lohnt und die das nicht nebenbei machen; und damit sie uns
erhalten bleiben und nicht in zwei Jahren weg sind mit einem Burn-out«.

Sophies Verein hat sich zum Ziel gesetzt, »trans Menschen Ausbildungen zu
finanzieren, die an die Community zuriickgehen, zum Beispiel eine Wendo-
Trainer_innen-Ausbildung fiir eine trans Person. Hier wird also der Versuch
unternommen Sorge-Liicken durch eine Professionalisierung von Aktivist_in-
nen entgegen zu wirken.

6.7 Zusammenfassung

In diesem Kapitel habe ich nachgezeichnet, wie trans Aktivist_innen sorgende
Gemeinschaften aufbauen, welche Vorstellungen von Care und Community
verhandelt werden und wo die Grenzen sorgender Gemeinschaften gezogen
werden. Deutlich wurde das Ausmaf} an Sorgearbeit, die trans Aktivist_innen
leisten und leisten miissen.

Diese Form des Aktivismus wiirde ich ausgehend von dem partizipati-
ven LGBTQ-Forschungsprojekt »What's your issue?« als intimen oder Care-
Aktivismus bezeichnen (Fine/Farre/Frost 2018). Im Unterschied zu traditio-
nellem Aktivismus, beispielsweise dem Organisieren von Demonstrationen,
bezeichne intimer Aktivismus alltigliche und unsichtbare Praxen des Carings
und der Arbeit fiir das kollektive Wohlergehen von Diskriminierung betrof-
fener Communitys (ebd.: 609). Diese intimen Politiken des Aktivismus be-
schreiben die Autor_innen als »the hidden and bold, relational and solitary,
everyday enactments of interruptions, care and solidarity« (ebd.: 623).

Trans und nicht-binire Personen, die bisher vereinzelt waren, organisie-
ren sich. Es findet eine Vergemeinschaftung von Sorgearbeit statt, und neue
Unterstittzungsformen werden entwickelt. Eine Herausforderung fir die oft
ehrenamtlich titigen Aktivist_innen besteht darin, den Bedarf an Fiirsorge
abzudecken: Was kann mit knappen Ressourcen realisiert werden? Durch den
steigenden Bedarf an Begleitung und die prekiren ehrenamtlichen Struktu-
ren entstehen Care-Liicken, Uberlastung und Burn-out der Aktivist_innen.
Zudem identifizieren sich nicht alle gleichermafien mit den geschaffenen

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen

Riumen - den Transcafés, den Netzwerken und Vereinen —, nicht alle sind
also bereit, sich ehrenamtlich zu engagieren. Mit der Ambivalenz zwischen
dem Wunsch, Begleitung mit wenig Hierarchien zu organisieren, und jenem,
dem erschopfenden Ehrenamt durch Professionalisierung zu begegnen,
finden Aktivist_innen einen kontextspezifischen Umgang.

David Valentine argumentiert: »Whether geographically bounded or not,
community is not a natural fact but an achievement.« (Valentine 2007: 73)
Auch trans und nicht-bindre Gemeinschaften werden durch die Arbeit von
Aktivist_innen hergestellt. Den Ausgangspunkt fiir das Engagement von Ak-
tivist_innen bilden die Erfahrung der Vereinzelung in der cis-normativen Ge-
sellschaft und der Wunsch, durch das gemeinsame Organisieren etwas zu ver-
indern. Trans-Professionals wie Oskar, Michelle, Alecs und Sophie berichten,
ihrerseits Care von der trans Community erhalten zu haben. Sie beschrei-
ben Fir_Sorge als Kreislauf. Damit dieser nachhaltig funktioniert, miissen
Leute nachriicken und diirfen Aktivist_innen nicht ausbrennen. Sorgearbeit
wird zwar von vielen als erschépfend beschrieben, gleichzeitig aber wird ihr
transformativer und energiegebender Charakter deutlich.

Meine queer/feministische Haltung »Care ist politisch« fand nicht immer
Zustimmung. Einigen war es wichtig, Care und Aktivismus/Politik vonein-
ander abzugrenzen. Mit dem Aufbau von Caring Communitys beriicksichti-
gen und betonen Care-Aktivist_innen, dass wir keine autonomen Subjekte,
sondern aufeinander angewiesen sind - alle, wenn auch in unterschiedlicher
Form. Einige der interviewten Aktivist_innen gaben aber auch zu verstehen,
dass sich niemand allzu lange in der »Hingematte« ausruhen diirfe, weil es
dafiir nicht genug Ressourcen gebe. Gewissermaflen werden damit Forde-
rungen an die Betroffenen gerichtet statt etwa an den Staat. Manche Akti-
vist_innen versprechen sich von Trans-Selbsthilfe eine Politisierung der Nut-
zer_innen; manche davon wollen aber lediglich Informationen und Fiirsorge
erhalten, ohne selbst aktivistisch titig zu werden. Die unausgesprochene Er-
wartungshaltung gegeniiber Care-Nutzer_innen/Umsorgten fithrt zu Abwer-
tungen und Moralisierungen und verhindert eine Care-Versorgung, die ohne
Gegenleistung auskommt.

Ich habe in diesem Kapitel gezeigt, wie herausfordernd der Aufbau von
Sorge-Gemeinschaften ist, da diese oft einen fluktuierenden Charakter ha-
ben. In diesem Prozess wird verhandelt, was als Care und was als Commu-
nity verstanden wird, ebenso, wie Fiirsorge geleistet werden kann, ohne dass
sich die Sorgearbeiter_innen/Sorgenden iiberfordern und erschépfen. Care-
Konzepte in trans Riumen sind nicht frei von Normativitit, und es stellt eine

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

197


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Care trans_formieren

Herausforderung dar, selbstbestimmte Fiir_Sorge zu organisieren. So ist im
Trans-Aktivismus die Annahme eines Weges von A nach B, »zu sich selbst,
pragend; viele Vorstellungen von Care, verstanden als Wegbegleitung, orien-
tieren sich an transnormativen Ideen. Nicht-binire oder gender-fluide Ver-
ortungen werden dann oft als Abweichungen konstituiert.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Wege in eine sorgende Zukunft -
Trans_formation durch Care

In diesem Kapitel geht es um in die Zukunft gerichtete Care-Entwiirfe, um
die Auseinandersetzung mit Zukunft und Utopien, die trans und nicht-binire
Aktivist_innen anstoflen. Wie wird Zukunft imaginiert und hergestellt? Wel-
che Zukiinfte entwerfen trans und nicht-binire Aktivist_innen, und welche
Rolle spielen Sorge-Praktiken darin?

Dieses Kapitel schlief3t an Debatten um queere/trans Zeitlichkeit und um
eine Anthropologie des Zukiinftigen an. Die Ansitze der Anthropology of the
Future und der Anticipatory Anthropology gehen davon aus, dass temporale Rea-
litdten kontinuierlich kollektiv hergestellt werden (Chakkalakal 2018: 9). Silvy
Chakkalakal erliutert, dass die Zukunft eine Gleichzeitigkeit von Méglichkei-
ten bereithilt, Machtverhiltnisse diese jedoch einschrinken (ebd.: 13).

Eine Vielzahl trans- und queertheoretischer Ansitze setzen sich kritisch
mit Zeitlichkeit auseinander (Amin 2014). Jack Halberstam (2005) entwickelt
den Begrift Queer Time und argumentiert, dass queere Personen an hetero-
normativen Konzeptionen von Lebensliufen, Lebensentwiirfen und Zeitlich-
keit scheitern und eigene emanzipatorische Zeitlichkeiten entwickeln." Strai-
ght Time griinde auf heteronormativen Vorgaben, was Zukunftsentwiirfe und
Reproduktion angehe (Boellstorft 2007), Queer Time erdfine alternative For-
men des Lebens und In-der-Welt-Seins (Halberstam 2005).> Neben der Kritik
an normativen Vorstellungen von Zeit widmen sich queere und trans Zugin-
ge zu Zeitlichkeit auch der Frage der Zukinftigkeit und der Utopien. Laut

1 Fir Halberstam ist die Erfahrung der AIDS-Krise der 1990er-Jahre, insbesondere die
Erfahrung des Sterbengelassenwerdens, zentral fiir Queer Time und ein verdndertes
Verhiltnis zu Zukunft und Zeit (Halberstam 2005).

2 In der Debatte um queere Temporalititen geht es auch um die Verwobenheit asyn-
chroner Temporalititen und queerer Praktiken (Freeman 2007).

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Care trans_formieren

der Historikerin Hanna Hacker generierten queere Analysen anfangs vor al-
lem Aufrufe wie »No Future!« und den sogenannten Anti-Social Turn (Hacker
2018: 22).° Der Queertheoretiker José Mufioz plidiert dafiir, Utopien stattdes-
sen zu bejahen - allerdings gelte es, sie zu queeren: »Queerness is utopian
and there is something queer about the utopian (Mufioz 2009: 26).* Halber-
stam (2005) argumentiert, dass insbesondere gender-nicht-konforme Perso-
nen die Erfahrung machten, aus dem Zeittakt zu geraten und ein Aufbrechen
der Grenzen zwischen Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft zu erleben. So
enthalte die Vielzahl an Uberlebensstrategien, die trans Personen verwende-
ten, nicht nur solche, die Kohirenz in das eigene Leben brichten, sondern
auch solche, die geschlechtliche und zeitliche Diskontinuitit erlaubten.

Ich werde in diesem Kapitel argumentieren: Die trans und nicht-bini-
ren Aktivist_innen, die ich interviewte, verstehen Care als Haltung, die sich
nicht nur auf trans/queere Communitys bezieht, sondern gesamtgesellschaft-
liche Fragen ins Zentrum stellt. Dabei entwickeln sie neue Rituale, Rhyth-
men und Formen von Fiir_Sorge, zum Beispiel Langsambkeit oder Sorge iiber
die eigene Generation hinaus. Zu Beginn (7.1) stelle ich eine_n Interview-
partner_in vor, die_er in ihrer_seiner Arbeit Zukiinfte von Care imaginiert,
mobilisiert und herstellt. Im Jahr 2022 méchte Jay ein queer/feministisches
Retreat-Center fiir ausgebrannte Aktivist_innen er6ffnen; langfristig verfolgt
Jay das Ziel, iiber Fragen von Care andere Formen des gesellschaftlichen Zu-
sammenlebens zu imaginieren. Jay mobilisiert Vergangenes und Zukunfti-
ges, um Sorge-Praktiken zu etablieren. Andere Interviewpartner_innen (7.2)
stellen bei ihren Zukunftsentwiirfen die Transformation des eigenen Korpers,
der sozio-6konomischen Situation oder der rechtlichen Lage von trans/nicht-
biniren Personen ins Zentrum. In 7.3 widme ich mich jener dominanten Er-
zihlung in trans Communitys, die nicht-binire Praktiken in die Zukuntft ver-
lagert, wihrend sie trans Selbsthilfe in der Vergangenheit verortet; diese Er-
zihlung werde ich kritisch hinterfragen. AbschliefRend (7.4) argumentiere ich,

3 Queertheoretiker Lee Edelman argumentiert dafiir, »Zukunft« zu verwerfen und sich
von heteronormativen Reproduktionsfantasien, die auf die Zukunft gerichtet sind, ab-
zugrenzen — und stattdessen ein zerstorerisches Potenzial zu entwickeln (Edelman
2004).

4 Mufioz argumentiert aus einer Queer of Color Kritik, dass ein Ablehnen der Zukunft
keine emanzipatorische Perspektive sei, wenn sie aufgrund struktureller Diskriminie-
rung nicht zugestanden wird (Mufioz 2009).

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Wege in eine sorgende Zukunft - Trans_formation durch Care

dass sich Sorgepraktiken des Zukiinftigen zwischen der kollektiven Auseinan-
dersetzung mit Visionen, 6konomischen und rechtlichen Fragen sowie Dys-
topien bewegen.

7.1 »Es kann auch um mich gehen, wahrend ich andere
unterstiitze.« Sorgepraktiken des Zukiinftigen

Schon vor Beginn meiner Forschung kannte ich Jays Blog Virtual Retreat Center,
auf dem Jay Texte zum Thema Selbstsorge und Aktivismus teilt. Ich fragte
Jay fur das Interview an, und wir blieben im Verlauf meiner Forschung im
Austausch. Jay hat Europiische Ethnologie und Gender Studies studiert und
arbeitet im Bereich Antigewalt und Antidiskriminierung. Seit einigen Jahren
bietet Jay Workshops zu Selbstfiirsorge und Caring Communitys an. Einige
Monate vor dem Interview machte sich Jay selbststindig.

Fiir das Interview treffen wir uns mittags in einem Neukédllner Café. Das
Café ist gut besucht; als ich ankomme, sitzt Jay bereits an einem Tisch und
wirkt auf mich offen und ruhig. Zu Beginn des Interviews frage ich, wie Jay
zu den Themen Selbstsorge und Fiirsorge gekommen sei. Jay erzihlt, schon
sehr lange in selbstorganisierte Unterstiitzungsnetzwerke eingebunden zu
sein, insbesondere in Freund_innenschaften. Oft gehe es um eine Krise im
Leben, etwa in einer Beziehung, oder um Gewalt- und Diskriminierungser-
fahrungen. Jay sagt: »Damit habe ich angefangen, und es hat sich immer
durchgezogen. Das ist, wo ich herkomme.«

Auf die Idee, ein Retreat-Center aufzubauen, kam Jay durch eine Ubung aus
einem Selbsthilfebuch. Darin sollte man drei Tatigkeiten aufschreiben, die
man als Kind, alsJugendliche_rund alsjunge_r Erwachsene_r gerne machte,
und sich jeweils die Frage stellen: »Hattest du daraus eine Karriere gemacht,
was ware das gewesen?« Bei Jay kam raus, dass Jay ein queer/feministisches
Retreat-Center fiir ausgebrannte Aktivist_innen eroffnet hitte. Jay erzihlt:
»Das kam von Butzen bauen, Hauser cool einrichten. — Und wenn ich dann
ein schones Haus habe, was kommt da eigentlich rein?« Die Idee lief} Jay
nicht mehr los. Das war 2012. Jay gab sich zehn Jahre fur die Realisierung
dieser Vision: »2022 er6ffne ich ein Retreat-Center. Aber wie komme ich da
hin?« Erste Schritte waren der Aufbau des virtuellen Blogs sowie Workshops
zur Vernetzung. Von Beginn an vertraut Jay darauf, dass jeder Schritt in
Richtung Retreat-Center fiihrt. »Ich bin davon iberzeugt, das wird es in fiinf

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

201


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Care trans_formieren

Jahren geben. Ich habe keine Ahnung, wie es dazu kommen wird.« Neben
der In-fiinf-Jahren-Vision hat Jay eine langfristige: »Wahrscheinlich wird
es in hundert Jahren eine wertschitzende Community geben. Fragen von
>Wie beziehen wir uns aufeinander?< werden anders gestellt und gestaltet
werden.« Auch hier weifd Jay nicht, wie sich diese Vision realisieren ldsst, ist
jedoch liberzeugt, dass sich kleine Beitrdge dafiir im Heute leisten lassen.
Jay nimmt erfreut wahr, dass sich insbesondere in Berlin immer mehr
Menschen mit Care und Aktivismus beschiftigen.

Bisher ist Jays Retreat-Center noch virtuell: Es gibt den Blog und eine
Facebook-Seite. Jay stellt fest, dass »Care aus einer queeren/trans dis-
kriminierungskritischen Perspektive« zuginglicher geworden sei durch
Onlineangebote. Fiir Jay selbst ist die Vernetzung liber Facebook wich-
tig. Virtuelle Raume boten die Chance, »dass Menschen sich vernetzen
kénnen, auch wenn sie nicht an einem Ort sind, und vor allem auch fir
landliche Strukturen«. Was jedoch fehle, sei ein Raum fiir Austausch: Jen-
seits »klassischer Selbsthilfeforen, die ja ein Care-Medium oder auch ein
Community-Care-Medium« seien, finde er wenig statt.

Dass sich Jay heute intensiv mit Care beschaftigt, sieht Jay in der eigenen
Biographie begriindet: »lch mdchte anderen die Unterstiitzung geben,
die ich mir selbst gewiinscht hitte, als ich eine Gewalterfahrung gemacht
habe.«Jay kann sich nicht vorstellen, auf Dauer in der ersten Reihe zu stehen
bei der Antigewaltarbeit. Jay fragte sich also: »Wie kann ich diese Art von
Arbeit oder Engagement unterstiitzen, ohne immer selbst die Unterstit-
zung zu leisten? Mir wurde klar: Ich wiirde perspektivisch gerne Menschen
unterstiitzen, die andere unterstiitzen.«

Auch in aktivistische Riume mochte Jay intervenieren. Jay erzdhlt: »Ich
bin linksradikal sozialisiert, war lange in der autonomen Szene. Ich habe
gemerkt, das ist eine Form von Aktivismus, die weit weg von mir ist, weil
sie nicht caring ist.« Man misse dort Leistungsanspriichen gerecht werden,
fir viele Aktionsformen brauche man einen fitten Korper. Zudem stort
Jay die Ausrichtung auf Coolness und Performance. Jay fiihlt sich in der
Antidiskriminierungs- und Antigewaltarbeit wohler: »Das ist fiir mich naher
an Menschen dran.«

Selbstsorge versteht Jay als eng mit Firsorge verbunden. Nur auf sich
schauen und sich aus Aktivismus rausziehen — von dieser Darstellung von
Selbstsorge hiltJay nicht viel. Selbstsorge ist fiir Jay eine Frage der Haltung
und eine Praxis, die wenig mit To-do-Listen zu tun hat. Jay erganzt: »\Obwobhl
es gut ist, Ubungen, Techniken und Ansitze zu haben, die das unterstiitzen.«

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Wege in eine sorgende Zukunft - Trans_formation durch Care

Fiir Jay bedeutet Selbstsorge, sich mit Fragen wie diesen zu beschaftigen:
»Wie mdchte ich leben? Wie mochte ich arbeiten? Wie mdchte ich mich
durch die Welt bewegen? Wie mochte ich mich auf andere Menschen bezie-
hen, wie tut mir das gut, und was brauche ich dafiir?« Selbstsorge beriihre
jeden Aspekt des Lebens.

Selbstsorge und Fiirsorge haben sich fiir Jay lange als sich ausschlieflend,
als Entweder-oder angefiihlt: »Entweder ich unterstiitze andere und stelle
mich selbst zuriick — oder es geht um mich, dann fordere ich Unterstiitzung
ein oder versorge mich selbst. Es hat lange gebraucht, um dieses Entweder-
oder aufzulésen: dass es auch um mich gehen kann, wahrend ich andere
unterstitze.« Um diese und weitere Dichotomien zu hinterfragen, sei die
Reflexion der eigenen Glaubenssitze wichtig: »Welche Glaubenssatze pra-
gen meine Form von Aktivismus, Engagement oder Arbeit? Was halt mich
davon ab, etwas anders zu machen?« Jay versteht die Auseinandersetzung
mit Selbstsorge und kollektiver Fiirsorge als »eine Form von Widerstands-
praxis, ohne dass es gleich 6ffentlich deutlich wird. Mich mit diesen Fragen
zu beschaftigen — wie mochte ich leben, arbeiten, mich auf andere be-
ziehen, mich durch die Welt bewegen? —, das sind aktivistische Fragen.«
Elementar ist fiir Jay, dabei neoliberale normative Ideen von Selbstsorge
infrage zu stellen und zu zeigen, dass Selbstsorge auch etwas anderes
bedeuten, anders stattfinden kann. Oft bekomme man zu héren: »Geh mal
in ein Wellnesshotel, mach einen Yoga-Kurs und iss bio!« Jay erldutert:
»Kapitalismus profitiert von Self-Care, was Selbstoptimierung angeht: Ich
steh dann wieder fit und leistungsstark dem Arbeitsmarkt zur Verfligung.«
Auch Community-Care ist fiir Jay eine Frage der Haltung, namlich die Hal-
tung eines »Zusammenhang[s] von Menschen«. Oft blieben Fragen rund um
Care —»Wie mochten wir miteinander umgehen? Was ist uns da wichtig?«
— in Gruppen unausgesprochen, der Austausch dariiber fehle. Jay erganzt:
»Viele Selbstverstindlichkeiten sind trotzdem da: >Wir sind fiireinander da,
wenn es wem schlecht geht.«« Durch eine bewusste Beschaftigung mit Care
konne dieser Aspekt gestarkt werden, dann kdnnten Vereinbarungen und
Verabredungen getroffen werden.

Jay setzte sich schon lange intensiv mit zwischenmenschlicher Gewalt in
queeren Kontexten und mit verantwortungsvollen Communitys auseinan-
der. Als Jay einige Zeit in den USA lebte, beschiftigte sich Jay viel mit dem
Konzept Community-Accountability. In diesem Zusammenhang begegnete
Jay zum ersten Mal der Begriff Community — und Jay begann sich zu fragen,
was eine Community eigentlich ist und ausmacht. Jay spricht als Aufgabe an,

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

203


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Care trans_formieren

»Menschen in einer Community dazu zu bringen, sich dafiir zu interessieren
und aktiv zu sein«.

»Wie mochten wir miteinander umgehen?«— diese Frage ist fiir Jay zentral.
Als Bausteine einer Caring Community nennt Jay, »sich verantwortungsvoll
zu verhalten, wertschdtzend miteinander umzugehen, diskriminierungs-
sensibel zusein, eigene Privilegien zu reflektieren, Raum fiir marginalisierte
Perspektiven zu schaffen«. Dazu gehore auch, sich mit der Frage zu befas-
sen, was unter Solidaritat und Kritik verstanden wird, und zu klaren: »Was
brauchen wir, um im Dialog miteinander bleiben zu kénnen?« Um im eige-
nen Alltag mehr Community-Care zu etablieren, lud Jay liber mehrere Jahre
zum Sonntagsdinner und kochte fiir das eigene Umfeld. Jay wohnt allein
und vermisste das gemeinsame Essen in WGs und Hausprojekten: »erzih-
len, im Kontakt sein — wo alle Themen und Inhalte méglich sind und was
kein Politgruppentreffen ist, bei dem klar ist, wozu ich mich austausche.«
Durch diese regelmafigen Sonntagsdinner fiihlt sich Jays Umfeld »mehr
wie Community an, weil sich alle (iber die Jahre ein bisschen kennengelernt
haben«. Dazu inspiriert haben Jay die regelméfligen gemeinsamen Abend-
essen einer Community in der Bay Area in Kalifornien, wo Jay einst wohnte.
Mit dieser Community ist Jay heute vor allem lber eine Whatsapp-Gruppe
verbunden: »Es ist klar, wir beziehen uns aufeinander, wissen voneinander
und organisieren viel zusammen.« Als eine gemeinsame Freundin Krebs
hatte, waren sie alle da, sprachen sich ab, teilten die Termine untereinander
auf. Jay erzéhlt: »Da ist Verbundenheit entstanden in der Zeit, Gesprache
untereinander: >Wie geht es dir damit, was brauchst du jetzt, nachdem
du mit im Krankenhaus warst?< Das wird dann von jemandem anderem
geleistet, also dieser zweiten, dritten Reihe.« Alle, erinnert sich Jay, hatten
beitragen kénnen, was sie konnten und gerne machten: »Wer kocht gerne,
und wer macht gerne den Papierkram? Wer ist wie nah an der Person dran,
und was ist dann maéglich? Was kann ich machen, wenn ich die Person nicht
so gut kenne? «

Jay verortet sich als genderqueer. Bei der Bildungsarbeit versucht Jay, Me-
thoden fir trans/queere Lebensentwiirfe zu finden. Von Bedeutung seien
neben der Diversitat von Kérpern auch Fragen rund um Familienentwiirfe.
Jay erzahlt: »Fiir mich als genderqueere Person stellt sich die Frage: Wie
kann ich meine Herkunftsfamilie mitdenken? Gehe ich davon aus, dass
meine Herkunftsfamilie, wenn mir was zust6f3t, automatisch fir mich da
ist, dass Sachen aufgefangen werden?« Die Herkunftsfamilie funktioniere
nicht automatisch als sorgende Gemeinschaft oder als Ort, an dem Care

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Wege in eine sorgende Zukunft - Trans_formation durch Care

stattfinde. Zudem hitten viele queere und trans Personen keine eigenen
Kinder, Pflege miisse also anders organisiert werden.

Care-Aktivismus reicht in Jays Verstidndnis iiber die eigene Lebenszeit hin-
aus. Diesbeziiglich ist Jay inspiriert von der Gruppe Generation 5, die dafiir
kimpfe, dass es in fiinf Cenerationen keine sexualisierte Cewalt gegen Kin-
der mehr geben wird. »Das hat mich anfangs durcheinandergebracht, dass
es Ziele geben kann, die (iber die eigene Generation hinausgehen, erinnert
sich Jay. Angeschlossen hitten sich einige Fragen: »Welche Vision habe ich
eigentlich? [...] Was davon lebe ich heute schon?—Und dann zu merken, dass
ich mir natirlich eine Caring Community in der utopischen Gesellschaft
wiinsche. Was heift das eigentlich, und welche positiven Formulierungen
finde ich dafiir? Und warum mache ich das jetzt gerade nicht? Wie kann ich
das starker leben? Welche Verinderungen entstehen, wenn ich nicht nur
ankdmpfe gegen das, wogegen ich bin, sondern auch starker praktiziere,
wofir ich bin?«

»Wie stelle ich mir Gesellschaft in hundert Jahren vor?« Bei dieser Visio-
nenitbung in Jays Workshops geht es Jay auch um die Frage »Wer kommt
da drin vor und wer nicht?« Diese Frage beschiftigt Jay: »Community-Care
birgt immer dieselbe Gefahr wie in Finanz-Coops — die laufen gut, wenn
viele Menschen beteiligt sind, die Celd reinbringen. Bei Community-Care
gibt es eine dhnliche Gefahr: dass sich Menschen finden, die alle gut in
der Lage sind, fiir andere zu sorgen, die die entsprechenden Kompetenzen
und emotionalen Fihigkeiten haben — und dass da Menschen rausfallen.
Ich kann mit meinem Umfeld anfangen: Wer kommt gar nicht in meinem
Umfeld vor? Wer hat keinen Zugang zu einer aktivistisch organisierten
Community-Care?«

Eine weitere Herausforderung besteht laut Jay darin, »wirklich auf eine
radikale Art und Weise fundamental zu gucken, wie machen wir Dinge
tatsichlich anders«. Es sei leichter, »auf das zurlckzugreifen, was die
Gesellschaft dafiir anbietet: doch das Celd zu finden, um eine Zusatzalters-
vorsorge oder eine Krankenversicherung abzuschliefen, mit der ich zu
Heilpraktiker_innen gehen kann; oder mir selbst etwas zu génnen, um mir
das Cefiihl zu geben, mich zu belohnen«. Die Hiirde fiir eine andere Care
bestehe darin, »wie schwierig es uns in dieser Gesellschaft gemacht wird, es
anders zu machen«. Dies hidnge auch von Privilegien ab, also davon, ob ich
Ressourcen nutzen kdnne, die vom Staat oder der Herkunftsfamilie bereit-
gestellt wiirden. Um andere Care-Modelle zu entwickeln, miisse man sich
mit existenziellen Fragen beschaftigen; stattdessen, so Jay, »reproduzieren

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

205


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Care trans_formieren

wir, was in der Gesellschaft vorgelebt wird: Im Zweifelsfall kiimmere ich
mich doch um mich selbst oder versuche, mich zu optimieren, um noch
besser zu werden. Oder, genderspezifisch: Ich darf mich nicht so sehr um
mich kiimmern, ich muss mich vor allem um andere kimmern.«

Ein weiteres Problem sieht Jay in der kulturellen Aneignung von Care-
Praktiken durch weifle Personen: »Wo kommen Self-Care-Techniken her?
Welche Widerstandspraktiken sind damit verbunden?« Die Aneignung von
Selbstsorgepraktiken dufiere sich ganz unterschiedlich, zum Beispiel: »Ich
kriege Gesprache (iber Yogakurse mit, in denen positiv betont wird, dass es
wenig um spirituelle Aspekte geht. Meistens werden diese Kurse von weifSen
Personen geleitet.« Es gelte, so betont Jay, sich mit den Geschichten der
Praktiken, zum Beispiel Yoga, zu beschiftigen: »Von wem wurde es gepragt?
Wie sind die Ansitze durch die Welt gereist? Wo wurde es geklaut und wo
weitergegeben?« Jay nimmt »eine Shoppinghaltung [wahr] [...]: Ich kann in
alles reinschnuppern und mich mit allem beschéaftigen. [..] Dass jeder An-
satz eine Geschichte hat und aus einem bestimmten Kontext kommt—wird
das verstanden?«Jay kritisiert die Haltung »Ich kann alles konsumieren und
bastele es mir zusammen, wie ich es gerne hatte«. Als Alternative schlagt
Jay vor, auf »Spurensuche zu gehen, noch mal genauer hinzugucken«: »Wel-
che anti-klassistischen Praktiken gab es in meiner Herkunftsfamilie immer
schon? Was ist ein Wissen von Frauen, das weitergegeben wurde, das nicht
normativ war oder das als Widerstandspraxis gedacht war?« Jay selbst sei
mit der eigenen GrofSmutter zum Thema Kriautersammeln ins Gesprich
gekommen — eine fiir sie wichtige Praxis.

Als ich nach den Auswirkungen von Professionalisierung frage, antwortet
Jay, selbst zu den »Professionalisierten« zu gehéren. Das langfristige Ziel
sei allerdings, sich selbst iiberfliissig zu machen: »Es kann nicht das Ziel
sein, dass ich Umstdnde kreiere, in denen es notwendig ist, dass ich was
zu Selbstsorge oder Community-Care vermittle oder anbiete.« Jays Ziel ist:
»Communitys, Gruppen oder Einzelpersonen darin zu unterstiitzen, selbst
was aufzubauen. Ich begleite einen Prozess, in dem sie sich mit Themen
auseinandersetzen, sich Fragen stellen und Vereinbarungen treffen.«

Jay, inzwischen selbststindig, verdient mit dem Thema Community-Care
Celd. Folglich stellten sich Fragen der Finanzierung: »Wenn ich einen Wo-
chenendworkshop anbiete, wie viel darf der kosten, sodass moglichst viele
daran teilnehmen kénnen? Wie viel brauche ich, um mich finanzieren zu
kénnen?« Zwar gebe es grundsatzlich staatliche Fordermoglichkeiten, aber
sie seien kaum zugénglich, da »das Thema Self-Care oder Community-Care

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Wege in eine sorgende Zukunft - Trans_formation durch Care

im Aktivismus nicht so trendy ist, dass viele Stiftungen sagen wirden:
>Oh, das wollen wir viel fordern!« Professionalisierung, sagt Jay, fithre zu
Hierarchien. So richteten in den Workshops alle den Blick auf Jay, es sei
schwierig, Austausch zu organisieren. Deswegen findet Jay Raume wichtig,
»die nicht mit so viel sProfessionalitit<aufgeladen sind«.

Auf meine Frage nach etwaigen Gegner_innen antwortet Jay lachend: »Wer
konnte etwas dagegen haben — gegen Selbstsorge? Aber vielleicht findet
dadurch viel Verinderung statt — was aber nicht mitzukriegen ist —, und
plotzlich ist eine kritische Masse erreicht.« Wir beenden das Gesprach
herzlich, und noch Tage spater gehen mir neue Ideen und Fragen im Kopf
herum.®

Das Thema Care ist ein Lebensthema von Jay: Es begleitet Jay das ganze
bisherige Leben hindurch, und es weist in die Zukunft; es zieht sich durch
Jays Biographie und ist sowohl in Jays freiberuflicher Tatigkeit als auch in
Jays Freund_innenschaften von héchster Relevanz. Jay beschreibt sich als
in der Vergangenheit in selbstorganisierten Raumen verortet, sieht sich in
der Gegenwart eher in der professionellen Sorgearbeit — und hofft, sich in
der Zukunft als Sorgearbeiter_in (berfliissig machen zu kénnen. Jay hebt
hervor, dass Erfahrungen mit Fiirsorge in selbstorganisierten Raumen die
Grundlage der eigenen freiberuflichen Selbststindigkeit bildeten. Wie
auch mehrere andere Interviewpartner_innen kann Jay das Wissen und
die Praktiken, die sich Jay in ehrenamtlichen Kontexten angeeignet hat,
freiberuflich umsetzen.®

In Jays Sorgearbeit spielen Vorstellungen des Zukiinftigen eine grofRe Rolle. In
Workshops und Supervisionen st63t Jay kollektive Auseinandersetzungen mit
Zukiinften an und arbeitet mit Visioneniibungen, individuellen und kollekti-
ven. Die Umsetzung einer Vision versteht Jay als einen langsamen Prozess,
der Zeit brauche. Verinderungen seien nicht zwingend von aufien erkennbar.
Jay mobilisiert Zukunftsvisionen, um bereits im Hier und Jetzt Verinderun-
gen im Miteinander — im Sinne von: mehr Care — anzustof3en. Zudem verfolgt
Jay eine eigene Vision: die eines Retreat-Centers. Vor finf Jahren startete Jay
online, 2022 soll es erdffnen. Virtuelle Praktiken helfen Jay, diesen zukiinfti-
gen Care-Ort in die materielle Welt zu tibersetzen. Jay entwickelt Visionen,

Das Interview fiihrte ich im November 2017.
Zu queerem Selbstunternehmer_innentum vergleiche Kapitel 4, »Zwischen selbstsor-
gender Fiirsorge und Selbstunternehmer_innentum«.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

207


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Care trans_formieren

um etwas, das noch nicht da ist, zu sehen, und hat das Vertrauen, dass die-
se Vision Wirklichkeit werden wird. Auch dafiir, fir sich selbst, nutzte Jay
eine Visioneniibung: um die eigene berufliche Zukunft zu imaginieren und
zu kliren, wie Jay die eigenen Fihigkeiten und Wiinsche nutzen kann, um
ein Projekt zu entwickeln und zu verwirklichen. Interessant ist, dass Jays Vi-
sion, ein Retreat-Center fiir ausgebrannte Aktivist_innen, nicht vorbeugend
wirken wird, sondern eher eine Form der Heilung verspricht.

Jay entwickelt das Bild mehrerer Reihen an Sorgearbeiter_innen, um da-
mit unsichtbare Formen von Care und Aktivismus sichtbar zu machen. Dem-
nach sind Care-Aktivist_innen der ersten Reihe — zum Beispiel nahe Unter-
stiitzer_innen, Sozialarbeiter_innen oder Pfleger_innen — unmittelbar invol-
viert, sie stehen mit der zu unterstiitzenden Person in Kontakt; sie kénnen
sich umdrehen, um sich von der zweiten Reihe Care-Aktivist_innen unter-
stiitzen zu lassen. Jay sieht sich selbst nach vielen Jahren in der ersten, nun
in der zweiten Reihe und will sich um jene kiitmmern, die von der Arbeit in der
ersten Reihe erschépft sind. Das Bild, das Jay anbietet, ist hilfreich; es macht
deutlich, dass Care ein Netz oder ein Kreislauf ist und dass auch Sorgearbei-
ter_innen Fiirsorge bendtigen. Jay entwickelt darin eine neue Rolle: die der
Sorgearbeiter_innen der zweiten und dritten Reihe, die Sorgearbeiter_innen
unterstittzen. Ich frage mich, ob sich dieses Bild erweitern oder verkompli-
zieren lisst: Wird die dritte Reihe von einer vierten Reihe unterstiitzt? Wer
entscheidet, wer in der ersten und wer in der zweiten Reihe steht? Sind die
Reihen festgelegt oder wird regelmifRig durchgewechselt? Ich vermute, dass
der Platz, den die Einzelnen einnehmen, davon abhingt, welche Arbeit sie
sich vorstellen und itbernehmen koénnen. Hingt er auflerdem davon ab, ob
ausreichend Personen in der ersten Reihe stehen, um eine zweite aufzuma-
chen? Es ist eine Frage der Aushandlung und der Kommunikation, vermute
ich. Jay betont, dass sich die Geben-Nehmen-Dichotomie auflésen lasse, wenn
die Sorgenden aufihre Selbstsorge achteten und ihrerseits umsorgt wiirden.

Jay grenzt sich von Selbstsorgeaktivititen ab, in denen es um Konsum
geht und die nicht allen Menschen zuginglich sind. Jay geht es darum, For-
men von Selbstsorge zu entwickeln, die nicht kommerzialisiert sind. Selbst-
sorge versteht Jay als eine Frage der Haltung. Eine Haltung zu kultivieren,
ist ein langfristiger Prozess. Jay stellt diese langsame Auseinandersetzung
mit der eigenen Haltung und die kreative Neuschépfung eigener Selbstsor-
gerituale der To-do-Liste, die sich abhaken lisst, gegeniiber. Klar wird: Es
braucht Recherchen, Kreativitit und Geduld, um Sorgepraktiken zu entwi-
ckeln. Temporalitit taucht hier erneut als Thema auf: bei der Spurensuche in

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Wege in eine sorgende Zukunft - Trans_formation durch Care

der Vergangenheit, um Sorge-Praktiken fiir die Zukunft zu schaffen. Deutlich
wird auch die Bedeutung therapeutischer Methoden fiir diese Form von Care-
Aktivismus, beispielsweise die Reflektion von Glaubenssitzen; deren Verin-
derung steht fiir Jay in enger Verbindung mit den Moglichkeiten, neue For-
men der Selbstsorge zu entwickeln. Fiir Jay beginnt Care mit der Arbeit an
der eigenen Biographie.

Sorgende Netzwerke aufbauen - das ist ein Ziel von Caring Communitys,
dasJay beschiftigt. In Jays Vision geht es darum, Care verbindlich jenseits von
Liebesbeziehungen und Familienverhiltnissen zu organisieren. Insbesonde-
re queere und trans Menschen konnten selten auf Care vonseiten der eige-
nen Herkunftsfamilie zugreifen; auch Care im Alter miisse anders organisiert
werden, da die Pflege durch eigene Kinder nicht die Norm sei. Ein wichtiger
Aspekt von Community-Care ist fiir Jay, dass Austausch stattfindet. Jay ist
begeistert von den Wissensnetzwerken, die virtuell entstehen, vermisst aber
Riume fiir Austausch jenseits klassischer Selbsthilfeforen. Es geht Jay also
auch um ein konkretes Aushandeln von Sorgebeziehungen und -dynamiken.

Jay liefert eine sehr klare und reflektierte Selbsterzahlung. Im Gesprich
mit Jay kommen mir meine eigenen Gedanken ungeordnet vor, als wiirden
sie sich tiberschlagen. Jay spricht langsam und achtsam, in fast druckreifen
Sitzen. Ich wiirde diese Form des Kommunizierens als Doing Achtsamkeit
oder als Sprache der Achtsamkeit beschreiben. Die Form des Care- und acht-
samen Aktivismus, die Jay organisiert, zeigt sich im Interview. In Jays Arbeit
geht es viel um die Verbalisierung von Unausgesprochenem, darum, Sorge-
bedarfe, -beziehungen und -haltungen zu reflektieren und miteinander zu
besprechen. Ich frage mich, wie damit umgegangen werden kann, dass nicht
alle Menschen die gleichen Voraussetzungen dafiir haben, eigene Wiinsche
und Erfahrungen in Worte zu fassen.

Jay versucht, die eigene Vision kollektiv umzusetzen, organisiert vieles
aber doch allein. Wie entsteht Community fiir Community-Care? Dies ist ein
Hauptaspekt in Jays Arbeit: andere Personen zu mobilisieren, sich fir das
Thema zu interessieren. Er berithrt auch Jays eigene Erfahrung in der freibe-
ruflichen Arbeit: dass man zeitweise allein ist mit den eigenen Visionen. Das
Thema selbstorganisierte Fiirsorge ist politisch aufgeladen. »Was ich schon
immer gemacht habe, wird nun bezahlt« — eine typische Erzihlung queerer
Selbstunternehmer_innen?’

7 Vergleiche Kapitel 4, »Zwischen selbstsorgender Fiirsorge und Selbstunternehmer._in-
nentumc.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

209


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Care trans_formieren

Jay nutzt Begriffe wie Caring Communitys oder Community Accountabi-
lity, um in Workshops Techniken weiterzugeben, mit denen Personen anders
iiber Care nachdenken kénnen. Diese und weitere Konzepte, mit denen Jay
arbeitet, stammen aus dem englischen Sprachraum, auch der Begriff Com-
munity. Begriffe, wie Caring Communitys oder Community Accountability,
werden dynamisch entwickelt, sie transformieren sich laufend. In Jays Erzih-
lung werden transnationale Netzwerke sichtbar; Sorge-Ideen wandern weiter
und werden in einem neuen Kontext anders gedacht. Ich frage mich, ob da-
bei bisweilen neue Begriffe fiir alte Praktiken verwendet werden. Entwickeln
freiberufliche Trainer_innen - dhnlich wie Wissenschaftler_innen — neue Be-
griffe, um sowohl neue Debatten anzustoflen als auch durch ein Alleinstel-
lungsmerkmal eine Nachfrage nach Workshops zu schaffen?

Jay entwickelt ein professionalisiertes Vokabular zu persénlichen und inti-
men Themen; hierbei entsteht eine interessante Spannung zwischen Intimitit
und Professionalitit. Dass Jay eine professionalisierte Variante von Sorgear-
beit leistet, zeigt sich auch in ihrer dufleren Form: Statt in einer Kneipe wird
in einem Seminarraum im Stuhlkreis mit Moderationskarten und Flipchart
iiber Care gesprochen. Jay erscheint als Expert_in fiir Themen, die uns al-
le etwas angehen. Trainer_innen wie Jay professionalisieren sich, staatliche
Forderungen fiir Jays oder dhnliche Angebote gibt es allerdings kaum. Die
Hierarchien, die durch Professionalisierung entstehen, sieht Jay kritisch. Die
eigene Rolle versteht Jay als Prozessbegleitung — mit dem Ziel, sich als solche
tiberfliissig zu machen; gleichzeitig muss Jay mit dieser Arbeit Geld verdie-
nen. Hier zeigt sich fir mich die Notwendigkeit, in Zukunft andere Care-
Modelle zu entwickeln, die eine Alternative zur (prekiren) Selbststindigkeit
bieten.

Zusammenfassend geht es Jay um Transformation durch Fiir_Sorge: so-
wohl um eine Verinderung der eigenen Haltung und Werte als auch um ge-
samtgesellschaftlichen Wandel. Aktivist_innen in diesem Feld beschiftigen
sich mit grundlegenden Fragen zu Arbeit, Beziehungen und Lebensverhilt-
nissen und schaffen Visionen, die langsam die Welt verindern kénnen. Im
Sinne des prifigurativen Aktivismus werden diese Visionen bereits im Hier
und Jetzt in kleinen Communitys aufgebaut und erprobt (Haunss 2011). Als
Schliissel fiir eine gesamtgesellschaftliche Transformation gelten fiir Jay die
Arbeit am Selbst und die Transformation von Beziehungen und Subjektiviti-
ten. Jay arbeitet mit Visionen von Care, die mehrere Generationen umfassen.
Der Dimension Zeit und der Langsambkeit spricht Jay eine bedeutende Rolle
zu: Transformation braucht Zeit und Sorge-Netzwerke brauchen Kontinuitit.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Wege in eine sorgende Zukunft - Trans_formation durch Care

7.2 Trans und nicht-binare Zukiinfte zwischen dkonomischer,
korperlicher und rechtlicher Trans_formation

Im Rahmen dieser Studie kam ich mit trans und nicht-biniren Aktivist_innen
iiber Vorstellungen von Zukunft ins Gesprach. Die Zukunftsentwiirfe meiner
Interviewpartner_innen bewegten sich zwischen positiven korperlichen, 6ko-
nomischen und rechtlichen Trans_formationen und dystopischen Entwick-
lungen. In diesem Unterkapitel moéchte ich diese Perspektiven in ihrer Diver-
sitdt vorstellen und diskutieren.

In den Trans Studies gibt es eine Vielzahl an Auseinandersetzungen mit
Zeitlichkeit und Care. Transtheoretiker_in Hil Malatino (2019) setzt sich in
dem Essay »Future Fatigue. Trans Intimacies and Trans Presents (or How
to Survive the Interregnum)« kritisch mit normativen trans Zukunftsnarrati-
ven auseinander. In hegemonialen Erzihlungen zur medizinischen Transiti-
on werde eine idealisierte Form der Zukunft versprochen, frei von Leiden und
Zweifeln. Diese Erzihlungen wiirden sowohl von Anbieter_innen geschlechts-
angleichender Operationen verbreitet als auch von trans Youtuber_innen, die
ihre Erfahrungen mit Hormonen und OPs teilten, medizinisches Wissen zu-
ganglich machen und kérperliche und emotionale Verinderungen dokumen-
tieren (Malatino 2019: 636).% Hil Malatino schreibt: »The folks composing,
editing, and posting the vlogs are engaging in forms of care labor for and
on behalf of trans communities, documenting their own experience to edu-
cate and potentially mitigate feelings of isolation and anomie.« (Ebd.) Diese
Sorgearbeit der trans Youtuber_innen werde hiufig von einer spezifischen
affirmativen Zukunftsorientierung begleitet. Wie Jordan E. Miller in seiner
Studie zur transminnlichen Vlogsphere zeigt, sind deren Narrative hiufig
von transnormativen Annahmen geprigt, insofern sie ein bestimmtes Bild
verbreiteten, wie eine Transition auszusehen habe und wie trans Personen
in der Zukunft aussehen wiirden (Miller 2019).° Dadurch werde die Diversi-
tit von trans Personen unsichtbar gemacht, was negative Auswirkungen fiir

8 Zu beachten ist, dass der Artikel sich auf den US-amerikanischen Kontext bezieht, wo
ein Grofdteil der trans Menschen OPs — die dort sehr viel stirker konomisiert sind als
im deutschsprachigen Raum —selbst bezahlen miissen.

9 Laura Horak (2014) baut auf die Studie von Tobias Raun auf, schaut sich die Narrative
rund um hormonelle Transition genauer an und entwickelt das Konzept der »Hormone
Time«.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

pAll


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Care trans_formieren

trans Personen habe, die sich auflerhalb der Minnlich-weiblich-Binaritit ver-
orteten, keine medizinischen Interventionen wiinschten oder keinen Zugang
dazu hitten (ebd.). Hil Malatino weist darauf hin, dass nur wenige trans Per-
sonen die vermittelten Ideale jemals erreichten, und spricht in diesem Zu-
sammenhang von »trans exceptionalism« (Malatino 2019: 642). Vielen trans
Personen werde auch langfristig die geschlechtliche Anerkennung verweigert,
und/oder sie erreichten keine »erfolgreiche Transition« (ebd.). Malatino pla-
diert deswegen fiir Formen von Fiirsorge zwischen trans Personen, die es ih-
nen im gegenwirtigen Moment, im Jetzt, ermdglichten, Selbstliebe und ge-
genseitige Anerkennung zu kultivieren.

Einigen Interviewpartner_innen fillt es schwer, tiber die eigene Zukunft
nachzudenken. Rahel betont im Interview, dass sie intensiv Selbstsorge prak-
tiziert, um die Tage zu iiberstehen. Sie erklirt: »Manchmal ist es gerade zu
viel im Hier, was schwierig ist. Das verhindert, zu triumen und Utopien zu
entwickeln.« Ein Gefiihl der Unsicherheit belaste sie: »Wie wird es in fiinf Jah-
ren sein oder in einem dreiviertel Jahr?«° Eine prekire Gegenwart erschwert
es, Pline fiir die Zukunft zu schmieden.”™ Rahel bedauert dies, was darauf
hindeutet, dass Utopien zu entwickeln von ihr als stirkend empfunden wird.

Auch Nina, die von 6konomischer Unsicherheit und sozialer Isolation be-
troffen ist, fillt der Blick in die personliche Zukunft schwer. Auf meine Frage,
wo sie sich in zehn Jahren sieht, antwortet sie:

»Ich schau eigentlich nicht so weit. Das Einzige, wenn ich in zehn Jahren
schaue — manchmal denk ich daran, wie ich vielleicht in zehn Jahren aus-
sehe. Aber sonst denk ich nicht so weit. [...] Ich kann auch nichts mit Jahren
anfangen: wie altdu bist und so. Seit vier Jahren sagt mir das nichts mehr, ich
flihle mich nicht so, wie ich die Zahl sehe. Ich bin wahrscheinlich auch noch
nicht so alt. Ich bin wahrscheinlich immer noch in der Pubertit, vielleicht
hort die auch gar nie auf, keine Ahnung. [lacht] Das Einzige, was du merkst,
wenn du alter wirst, ist der Korper, der vielleicht etwas mehr schmerzt. [...]
Vielleicht wirst du auch ein bisschen weise im Geist. Sonst werde ich wohl
immer dieselbe sein, dasselbe Kind und so. [lacht] [...] In zehn Jahren .. — kei-
ne Ahnung. Ware gut natiirlich, wenn ich spatestens in zehn Jahren auf mei-

10 Zu den Care-Perspektiven und -Praktiken von Rahel vergleiche Kapitel 4, »Zwischen
selbstsorgender Fursorge und Selbstunternehmer_innentumc.

i8 Eine weitere Verunmoglichung von Zukunftsvisionen kann zudem auch mit dem Feh-
len dlterer trans Menschen als Vorbilder verbunden sein.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Wege in eine sorgende Zukunft - Trans_formation durch Care

nen eigenen Beinen stehen und mein Leben selbst finanzieren kann. Aber
das sollte eigentlich schon vorher geschehen .«

Fir Nina, die vor vier Jahren, in ihren Vierzigern, eine Hormontherapie be-
gann, sind Fragen zur Zukunft schwierig zu beantworten. Die Zeitlichkeit
scheint sich seitdem veridndert zu haben, ihre Erzihlung wirkt wie ein Zeit-
raffer: In einem Satz bringt sie ihre Kindheit, ihre Pubertit und ihr Alterwer-
den zusammen, alle Lebensphasen verbinden sich miteinander. Es lisst sich
hier von Trans Zeitlichkeit sprechen, insofern gingige cis-normative Vorstel-
lungen von Alter nicht greifen (Lau 2016). Nina interessiert sich dafiir, wie
sie in zehn Jahren aussehen wird. Wihrend des Interviews spricht sie immer
wieder an, dass sie das Gefiihl habe, nie zu hundert Prozent »eine Frau« zu
werden. Auch nach einer geschlechtsangleichenden Operation werde sie die-
ses Ziel nicht erreichen: »Ich werde nicht an das Ziel kommen, denn ich kann
nie eine Frau sein. Ich kann nie ganz eine kérperliche Frau sein, ich kann kei-
ne Kinder gebiren, das wird nie kommen. Ich werde nicht an das Ziel kom-
men, wie ich mich vielleicht fithle.« Ninas Situation ist eine prekire: Nach
ihrem Coming-out verlor sie aufgrund von trans Feindlichkeit ihre berufliche
Anstellung sowie einen GrofSteil ihrer sozialen Kontakte.'” Seit vier Jahren be-
wirbt sie sich erfolglos um Jobs, aktuell versucht sie, sich als Reinigungskraft
selbststindig zu machen. Sie erhofft sich, spitestens in zehn Jahren vom So-
zialamt unabhingig zu sein. Fiir Ninas Perspektive scheint mir Hal Malatinos
Idee der Zukunftserschopfung zutreffend: die Erschépfung transnormativer
idealer Zukunftsvorstellungen, die nur wenige trans Personen jemals errei-
chen kénnen (Malatino 2019).

Auch Sophie beschiftigt die eigene kérperliche Transition in den kom-
menden zehn Jahren. Diese zu feiern, ist fiir Sophie Selbstsorge:

»Gleichzeitigist Self-Care auch ... —Esist peinlich, sich mit 26 dariiber zu freu-
en, dass mir Briste wachsen; das ist etwas, das man mit 14-jahrigen Mad-
chen gleichsetzt. Das wiirde ich nicht mitallen cis Freund_innen teilen. Aber
im trans Umfeld ist das normal, sich dariiber zu freuen, das zu teilen, wenn
man mochte.«

12 Vergleiche Kapitel 3, »Da wirst du von mir aber eine ganz andere Geschichte horen.«
Trans Prekaritit, Klasse und Care«.

13 Soscheitertsie in ihrer Erzahlung an heteronormativen Zeit- und Zukunftsvorstellun-
gen.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

23


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Care trans_formieren

In Sophies Erzihlung wird, dhnlich wie bei Nina, eine trans Zeitlichkeit spiir-
bar. So freut sie sich mit 26 iiber eine kérperliche Entwicklung, die in der cis
Zeitlichkeit mit Teenagerinnen in Verbindung gebracht wird. Das Zitat zeigt
zudem: Care erdffnet Riume fiir trans Zeitlichkeit.

Mehrere Interviewpartner_innen dufiern die Beobachtung, dass fiir trans
Personen trans Care-Riume nach einer korperlichen Transition nicht mehr
wichtig seien.”* Sophie geht hingegen davon aus, dass trans Riume fur sie
auch in Zukunft eine grof3e Rolle spielen werden: »Ich glaube, es wird auch in
zehn Jahren, wenn das Transitionsverfahren hinter mir liegt, eine grofRe Hil-
fe sein — aufler wir erleben eine gesellschaftliche Revolution in den nichsten
zehn Jahren, aber das glaube ich nicht.« Allerdings ist sie sich unsicher, ob sie
in zehn Jahren noch transpolitisch aktiv sein kann. Es hinge »davon ab, wie
lange ich mir Aktivismus noch leisten kann«. Aktuell sei ihre 6konomische
Situation prekir; mit einer Dreifdig-Stunden-Woche hitte sie mehr Zeit fur
Aktivismus als heute. Sophie kann sich vorstellen, nach einer grundlegenden
Reform des Transsexuellengesetzes (TSG) auszusteigen: »dass ich das Gefiihl
habe, okay, es gibt in der trans Bewegung nur noch marginal Dinge zu verin-
dern.« Zwar hilt sie eine solche Entwicklung fir unrealistisch, trotzdem ist
sie skeptisch, was ihre eigene Zukunft im trans Aktivismus betrifft. Denn Ak-
tivismus sei »vor allem eine Zeitfrage und wie lange man noch Energie hat«.

Fiir viele trans Aktivist_innen in der Schweiz und in Deutschland, die ich
interviewte, stehen rechtliche Verinderungen in der Zukunft im Mittelpunkt.
In Deutschland ist die Reform des Transsexuellengesetzes (TSG) ein zentra-
les Anliegen sowie die Dritte Option. Zum Zeitpunkt meiner Forschung (2016
bis 2018) erarbeiteten unter anderem trans Aktivist_innen, die ich interview-
te, einen Vorschlag fir einen neuen Gesetzesentwurf zum TSG und erhofften
sich ein reformiertes Gesetz fiir den nichsten Koalitionsvertrag.” Sophie fand
es ermichtigend, an einem Gesetz mitzuarbeiten. Dass die TSG-Reform eine
breite 6ffentliche Unterstiitzung erfahren wird, glaubt sie nicht. Sie betont:
»Ich glaube, die Ehe fir alle hatte eine hohe gesellschaftliche Unterstiitzung,
eine TSG-Reform findet beim Otto Normalverbraucher nicht unbedingt so
eine hohe Zustimmung.« Sie ist schockiert, dass sich das Gesetz so lange

14 Zur Debatte um trans Personen, die trans Raume nach ihrer Transition verlassen, ver-
gleiche Kapitel 6, »Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen — von der Isolation zur
Kollektivierung von Care«.

15 AuchimJuni2020war die Reform noch nicht umgesetzt (Bundesverband Trans* 2020).

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Wege in eine sorgende Zukunft - Trans_formation durch Care

halten konnte: »Es ist aus den 8oer-Jahren — und wir haben jetzt 2017. Je-
des Mal, wenn gegen das TSG vom Bundesverfassungsgericht geklagt wurde,
hat die Bewegung gewonnen und der Staat verloren. Ich find krass, dass es
immer noch in Kraft ist, wenn auch ziemlich entkriftet.« Insbesondere der
Gutachtenzwang gehore abgeschafft, auch aufgrund der Kosten: »Ja, es gibt
Prozesskostenhilfe fiir Leute, die es sich wirklich nicht leisten kénnen. Aber
mit welchem Recht nehmen wir Betrige zwischen 2000 und 5000 Euro von
Leuten weg, die es sich gerade so leisten kdnnen?« Sophie resiimiert: »Rol-
lenbilder dndern sich schneller als Gesetze, und gleichzeitig werde ich die
TSG-Reform wahrscheinlich persénlich mehr feiern als die Ehe fiir alle.«
Sophie sieht die Zukunft als potenziell dystopische:

»Sollte es passieren, dass die AfD in Deutschland an die Macht kommt und
mir die politische Situation nicht mehr geheuer ist in Deutschland, gehére
ich eher zu den Leuten, die versuchen werden, nach Kanada oder woanders-
hin auszuwandern, als hier aktiv zu bleiben. [...] Meine eigene Kapazitit hat
Grenzen und auch das, was ich bereit bin, fiir die Bewegung zu opfern. Ich
bin bereit, viel Zeit und Energie reinzustecken, aber wenn es irgendwann um
Eingesperrt-Werden, Tod oder Flucht geht, dann entscheide ich mich eher
fir Flucht.«

Als weiteren moglichen Grund, dem Aktivismus unter Umstinden den Rii-
cken zu kehren, nennt Sophie die eigene Belastungsgrenze:

»Vielleicht iiberfordert mich die Aufienwelt und Gesellschaft, und ich suche
meine nette Kommune, in die ich mich zuriickziehe. Ich bin psychisch und
stresstechnisch anfillig. Ich kdnnte mir vorstellen, wenn die Cesellschaft
nicht so macht, wie ich méchte, irgendwann zu resignieren und mir eine un-
abhingige Gruppe zu suchen, in der ich relativ geschiitzt vor der Aufienwelt
existieren kann, ohne mich angegriffen zu fiihlen.«

Auch die trans Organisation Trans-Hilfe macht sich tiber die Zukunft Gedan-
ken, iiber die von Trans-Hilfe und die der trans Menschen in der Schweiz.
Oskar erzihlt mir, dass sich die Trans-Hilfe-Aktiven jahrlich zu einem Retreat
treffen, in einem am See gelegenen Ferienhaus eines Kollegen, und Zukunfts-
fragen besprechen: »Wie geht es mit uns weiter in Zukunft — nicht nur, was
macht man nichstes Jahr, sondern die nichsten drei Jahre —, wohin will sich
der Verein entwickeln?« Alecs, Rechtsberater bei Trans-Hilfe, vermutet, dass
sich in der Schweiz in den nichsten zehn Jahren transpolitisch viel bewegen
wird: »Ich sehe, was sich alles bewegt und wie viele offene Tiiren wir einren-

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

215


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Care trans_formieren

nen, wie enorm die Community gewachsen ist und was das fiir Auswirkungen
hat auf trans Personen, auf ihr Wohlbefinden, aber auch auf die ganze Gesell-
schaft.«'® Andererseits, iiberlegt er, sei die Schweiz ein langsames Land.

Die Zukunft vieler selbstorganisierter trans/nicht-binirer/queerer Sorge-
Riume ist ungewiss. Das gilt auch fitr Hanks queeren Barbershop. Zum Zeit-
punkt des Interviews erfuhr sie gerade, dass sie den Raum, den sie seit zwei
Monaten zum Haareschneiden mietet, noch einige weitere Monate nutzen
kann. Auf meine Frage nach ihren Wiinschen fur das Projekt berichtet Hank:

»Wenn du mich vor zwei Monaten gefragt hattest, hitte ich einfach nur ge-
sagt: Ich will, dass das Projekt wiachst und sich etabliert, eine Institution
wird, es einen festen Kundenstamm gibt und ich dann idealerweise ande-
re Leute beschaftigen kann, sodass jemand auch trans Frauen ibernehmen
kann. Mittlerweile weifs ich nicht mehr, ob ich das mochte, ehrlich gesagt.
Ich bin selbst am iberlegen, was als ndchstes passieren soll. Es hat so wahn-
sinnig Erfolg, wenn man sich Gberlegt, dass ich erst vor einem Jahr angefan-
gen habe mit nichts und jetzt zwanzig Schnitte die Woche mache. [..] Das
ist schon fast an einem Punkt, wo ich auch davon leben kénnte.«

Hanks Barbershop-Projekt ist dynamisch, in kurzer Zeit passierte sehr viel.
Hank hat verschiedene Zukunftsvisionen dafiir. Sie kann sich einerseits vor-
stellen, es als Kunstprojekt auszubauen und dafiir Férdergelder zu beantra-
gen. Andererseits sieht sie ein Potenzial darin, eine eigene Okonomie aufzu-
bauen, aus der neue utopische Projekte entstehen konnen; zudem vermutet
sie, dass die Anziehung des Projektes gerade darin liegt, nicht institutionell
zu sein. Hier zeigt sich eine der Herausforderungen fiir queere Selbstunter-
nehmer_innen/Entrepreneurs, die Care-Riume aufbauen: Hank zufolge sind
es gerade die unsichere Zukunft und die prekire Organisierung, die man-
che Kund_innen anziehen; der selbstorganisierte Charakter spreche sie an,
vermutlich auch weil sie sich als Teil eines neu entstehenden Projektes fith-
len konnten. Die Zukunft des Barbershops bleibt so allerdings prekir. Fiir
Hank ist es nach einem Jahr (Vollzeit-)Arbeit im Barbershop nicht moglich,
vom Einkommen zu leben. Die Zukunft des Projekts ist unbestimmt — was
Hank nicht nur negativ sieht: Es ermdgliche, Neues auszuprobieren und fle-
xibel auf die Nachfrage zu reagieren. Langfristige und sichere Strukturen fir
Care-Geber_innen wie Hank entstehen so allerdings nicht. Stabilitit liefert

16  Zu den Care-Praktiken von Trans-Hilfe vergleiche Kapitel 6, »Sorgende trans Gemein-
schaften aufbauen —von der Isolation zur Kollektivierung von Care«.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Wege in eine sorgende Zukunft - Trans_formation durch Care

bei Butch Cut am ehesten der Raum, der iiber einen vergleichsweise langen
Zeitraum konstant blieb.

Rechtliche, 6konomische, korperliche und aktivistische Vorstellungen und
Bedingungen von Zukunft sind fir trans und nicht-binire Aktivist_innen eng
verwoben. Fiir einige steht zum Interviewzeitpunkt die eigene 6konomische
Zukunft im Mittelpunkt. Okonomische Sicherheit bedeutet auch, Ressour-
cen zu haben, um transaktivistisch aktiv sein und bleiben zu kénnen; eine
prekire Situation erschwert das Entwickeln von Utopien. Urbane Projekte,
die trans/nicht-binire/queere Care anbieten, sind unter Umstinden gerade
wegen ihres selbstorganisierten Charakters und ihres stindigen Wandels an-
ziehend; eine unsichere Zukunft kann also deren Attraktivitit ausmachen -
was die Prekaritit der Projekte und der Sorgearbeiter_innen auf Dauer stellt.

Einige Interviewpartner_innen beschiftigt vor allem die eigene kérperli-
che Verinderung. Dabei lassen sich trans/queere Zeitlichkeiten ausmachen,
da dominante Ideen von Alter und Zeitlichkeit nicht greifen. Welche korperli-
chen Verinderungen moglich sein werden, hingt auch von zukiinftigen recht-
lichen Bestimmungen ab. Die Dystopien, die einige Interviewpartner_innen
formulieren, deuten darauf hin, dass sie die Gegenwart und die bisherigen
Errungenschaften als prekir und unsicher empfinden.

1.3 Ist die Zukunft nicht-binar?

In meiner Studie zeichnet sich ab, dass sich nicht-binire Aktivist_innen
immer stirker organisieren. In vielen Interviews positionierten sich meine
Gesprichspartner_innen, ohne dass ich danach gefragt hatte, als binir oder
nicht-binir trans. Deutlich wurde, dass diese Trennung — binir trans versus
nicht-binir trans - in den trans Riumen, auf die sich meine Forschungs-
partner_innen bezogen, sehr wichtig ist. Zugleich erlebten viele sie als fluide
und die beiden Kategorien als Kontinuum.

Mio denkt, dass sich trans Riume entlang von Identititen weiter aus-
differenzieren werden. In der Grofdstadt, in der Mio wohnt, gebe es schon
heute »eine starke eigene nicht-binire Gruppe und dann eine trans weib-
liche und eine trans minnliche Gruppe«. Die Landesverbinde seien jedoch
dominiert von »klassischen Selbsthilfegruppen«: »sehr binir organisiert, mit
einem hohen Altersdurchschnitt«. Diese in meinem Forschungsfeld typische
Gegeniiberstellung — von trans Selbsthilfe (dlter und binir) einerseits, jiinge-
rem nicht-binirem Aktivismus andererseits — verortet trans Selbsthilfe und

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

27


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Care trans_formieren

biniren trans Aktivismus in der Vergangenheit und nicht-binidren Aktivismus
in der Zukunft. Dies zeigt auch der T-Shirt-Slogan »The future is non-binary«.
Mio erhofft sich, dass es spitestens in zehn Jahren einen dritten Geschlechts-
eintrag gibt; dieser wiirde sehr viel verindern: »Es wire eine Revolution mit
mehreren Aspekten.«

Auch Madeleine setzt Hoffnungen in das neue Personenstandsgesetz
(PStG, Dritte Option) und in die Reform des Transsexuellengesetzes (TSG).
Sie witnscht sich, dass »diese ganzen juristischen Fragen vereinfacht wer-
den« und die psychologischen Gutachten abgeschafft wiirden. Die aktuelle
Situation erlebt Madeleine als Fremdbestimmung. Selbstfindung, so erklart
sie, sei wichtig, damit

»sich Leute als Gruppen finden. Bis vor ein paar Jahren war es nicht der Fall,
dass trans Leute dagegenhalten. Das war nur der Weg von einem Geschlecht
zum Wunschgeschlecht. Was dazwischen war, das wurde ganz schnell absol-
viert:>Vergangenheit ist weg, jetzt bin ich ein vollig neuer Mensch.«

Madeleine pladiert dafiir, auch die Chancen zu sehen, die ein Dazwischen mit
sich bringt; es sei »eine Bereicherung der Kultur«. Sie erginzt: »Wir kénnen
schon einiges beitragen. Aber zunichst miissen Leute ihre Stirke begreifen
und sich dementsprechend organisieren.«

Viele Interviewpartner_innen nennen als Aufgabe fiir die Zukunft, nicht-
binire Perspektiven stirker in die Offentlichkeit zu bringen. Sophie fragt sich,
wie man Binaritit zerstdren konne. Mittlerweile gebe es eine Akzeptanz fir
trans Minner und trans Frauen, die grofRte Aufgabe in den kommenden Jahr-
zehnten sei es, zu vermitteln, dass es nicht-binire Lebensweisen gebe, dass
man sich als weder mannlich noch weiblich verorten kénne. Entscheidend ist
fiir Sophie folgende Frage: »Wie fordern wir unsere Existenz in der Gesell-
schaft ein, ohne uns gleichzeitig den Regeln der jetzt vorherrschenden Ge-
sellschaft unterzuordnen?« Sie fithrt aus:

»Ja, wir haben eine hohere Akzeptanz von trans Menschen, aber nur solange
sie diesem Klischee von mannlich und weiblich entsprechen. Sobald man
aus diesem Klischee ausbricht und sich als trans Person non-binar verortet
oder eine maskuline trans Frau ist oder ein femininer trans Mann oder ein
Ballett tanzender trans Mann, bricht diese Akzeptanz schnell weg.«

Sophie sieht es als wichtige zukiinftige Aufgabe an, Transnormativitit entge-
genzutreten und auf die Vielfalt von trans Lebensentwiirfen und Perspektiven
aufmerksam zu machen. Eine gewisse Akzeptanz fiir trans Personen, die den

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Wege in eine sorgende Zukunft - Trans_formation durch Care

Geschlechterbildern des Mainstreams entsprichen, sei inzwischen erreicht;
fiir Personen, die von der trans Norm abwichen, gelte dies nicht.

Die Gespriche mit meinen Forschungspartner innen lassen darauf
schliefien, dass sich trans und nicht-binire Aktivist_innen in Zukunft stirker
der Frage zuwenden werden, wie transnormativen und biniren Vorstellun-
gen entgegengetreten werden kann. Dabei zeichnet sich wie gesagt folgende
Gegeniiberstellung ab: Bindr wird gerne als eine Praktik der Vergangenheit,
nicht-binir als die Zukunft dargestellt. Im Kontext des nicht-binidren Ak-
tivismus sind englischsprachige Begriffe vergleichsweise prisent, so wird
beispielsweise von Self-Care oder Empowerment gesprochen — statt von
Selbsthilfe, obwohl in den Gruppen ganz Ahnliches passiert. Dies deutet
auf eine Dominanz jiingerer und akademischer Personen in nicht-biniren
Gruppen hin. Auch trans NGOs wie Trans-Hilfe grenzen sich von Selbsthilfe-
gruppen ab, indem sie diesen vorwerfen, zu sehr in der eigenen persénlichen
Geschichte gefangen zu sein. Nicht-binire Bewegungen werden als sehr
dynamisch charakterisiert, als in Bewegung und als Riume, in denen Neu-
es geschaffen wird; bindren trans Riumen wird hingegen Tragheit oder
Stillstand zugeschrieben. Dieser Stillstand spiegelt sich mit dem Stillstand,
was trans rechtliche Verinderungen angeht, zum Beispiel die ausbleibende
Reform des TSG.

Der Kulturanthropologe David Valentine (2007) setzt sich in seiner Eth-
nographie »Imagining Transgender« kritisch mit der Institutionalisierung
der Kategorie Transgender in den USA auseinander. Aktivist_innen wie
Forscher_innen, so Valentine, plidierten dafiir, Transgeschlechtlichkeit als
getrennt von Sexualitit zu betrachten. Gender-nicht-konforme Personen, die
ihre Geschlechtsidentitit als nicht getrennt von ihrer Sexualitit verstehen,
wiirden als altmodisch portritiert, ihnen werde ein falsches Bewusstsein
unterstellt (Valentine 2007: 17). Oft handle es sich dabei um Personen, die
von Rassismus und Klassismus betroffen seien; deren komplexe geschlecht-
liche Verortungen wiirden unsichtbar gemacht (ebd.). Aktuell scheinen
trans Personen, die sich als binir verorten, von einer dhnlichen Abwertung
betroffen; auch sie werden als altmodisch dargestellt und der Vergangen-
heit zugeordnet. Wird die Kategorie Transgender heute von der Kategorie
nicht-binidr/non-binary abgelost? Welche komplexen geschlechtlichen Ver-

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

219


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Care trans_formieren

ortungen macht die Unterscheidung zwischen nicht-binir und binir trans
unsichtbar?”

1.4 Zusammenfassung

Dieses Kapitel war Sorge-Praktiken gewidmet, die sich mit Fragen des Zu-
kiinfrigen befassen oder die gemeinsame Arbeit an einer sorgenden Zukunft
ins Zentrum stellen. Die Trans Studies Theoretiker_innen Jian Neo Chen und
micha cirdenas betonen, dass trans Zukiinfte iiberraschend und unvorherse-
hbar sind:

»Perhaps trans futures, instead of looking like pink neon, bluegray steel, and
shining glass, look like bone and blood, like impure ecologies of mixing and
contamination, like reimagining kinship to include beings with manufac-
tured bodies, like clones and robots.« (Chen/Cardenas 2019: 375)

Auch in meiner Studie wurde eine unvorhersehbare Dynamik von nicht-
biniren/trans/gender-nicht-konformen Praktiken des Zukiinftigen und
von Auseinandersetzungen mit Zukunft deutlich. Wie imaginieren meine
Forschungspartner_innen Zukunft, und welche Sorgepraktiken entwickeln
sie?

Trainer_in und Supervisor_in Jay nutzt die kollektive und individuelle Ar-
beit an der Zukunft, um mehr Raum fir Fiir_Sorge zu schaffen. Jay verfolgt
die Vision eines Care-Ortes und einer Zukunft, in der Care mehr Zeit und
Raum eingeriumt wird, und sucht Mitstreiter_innen, um gemeinsam an die-
ser Vision zu arbeiten. Sich Zeit zu nehmen, um andere Formen der nach-
haltigen Selbstsorge und kollektiven Fiirsorge zu erproben und zu etablieren
- »making time for care« (de la Bellacasa 2015) —, ist dabei zentral. In der
sorgenden Zukunft, die Jay imaginiert und ansteuert, wird Care als wichtige
Arbeit anerkannt.

Anderen fillt es schwer, iiber die eigene und kollektive Zukunft nachzu-
denken. Unsicherheiten in der Gegenwart scheinen den Blick in die Zukunft
zu verstellen; der Mangel an 6konomischen Ressourcen verhindert offenbar,

17 Jules Tamas Fiitty (2019) weist darauf hin, dass Abgrenzungen in trans Rdumen, in de-
nen die eine Identitat gleichsam auch als »progressiver« gilt, eine lange Tradition ha-
ben und sich schon bei transsexuell versus transgender dhnlich zugetragen hat.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Wege in eine sorgende Zukunft - Trans_formation durch Care

weit in die Zukunft denken zu konnen (Appadurai 2004). Nina und Sophie ge-
ben aufierdem zu verstehen, dass eine korperliche Transitionserfahrung mit
neuen Erfahrungen von Zeitlichkeit, die quer liegen zu heteronormativen Le-
benslaufmodellen, einhergehen kann. Zukinftige rechtliche und gesellschaft-
liche Entwicklungen haben massive Auswirkungen auf die Lebensmoglichkei-
ten meiner Forschungspartner_innen; bestehende Errungenschaften werden
von einigen als prekir erlebt.

Viele trans und nicht-binire Personen, die ich interviewte, nehmen die
Zukunft als unsicher wahr, sei es aufgrund eigener ckonomischer Unsicher-
heit, sei es wegen moglicher politischer Verinderungen oder sei es angesichts
der Offenheit der Richtung der personlichen kérperlichen Transformation.
Hil Malatino hebt die Notwendigkeit von trans Care-Praktiken, die auf den
gegenwartigen Moment gerichtet sind, hervor und entwickelt die Idee der
Trans-for-Trans-Liebe »t4t« (Malatino 2019: 652). Diese sei radikal schwierig
und radikal transformativ zugleich, schwierig aufgrund der groflen Band-
breite an trans Perspektiven (ebd.). Zentral sei die Frage, wie trans Personen
lernen konnten, sich gegenseitig zu lieben (ebd.). Malatino nennt als Weg,
sich von cis-normativen Weisen, trans Kérper und Lebensweisen zu inter-
pretieren (als Scheitern, unauthentisch, fake), zu 16sen und so Selbstliebe,
Selbstsorge und Selbstrespekt zu entwickeln. Dieser Weg folge nicht der indi-
vidualisierenden Logik eines Zukunftsstrebens, das nur auf die eigene Person
fokussiert ist (ebd.: 654). Malatino schreibt: »The hope is that, in community
with one another, insulated — however temporarily - from cissexist modes of
perception, some significant healing might be possible« (ebd.).

Wahrend trans/nicht-bindre/queere Perspektiven normative Vorstellun-
gen von Zukunft und Zeit infrage stellen, werden in aktivistischen Riumen
aber auch neue Normen geschaffen. Dazu zihlt die Gegeniiberstellung
von binirem und nicht-binirem trans Aktivismus, wobei ersterer in die
Vergangenheit, letzterer in die Zukunft projiziert wird. Mit dieser Brille
betrachtet, bauen nicht-binire Aktivist_innen Fiirsorge-Riume auf, die neu
und ungewohnt sind und in denen dynamisch neue Netzwerke gesponnen
werden, wihrend Selbsthilfegruppen zu Care-Riumen der Vergangenheit
fiir jene werden, die Hilfe brauchen und in einem altmodischen Bild von
Geschlecht gefangen sind. Ich frage mich allerdings, ob die vorgeblich
neuen Sorge-Praktiken, die in nicht-biniren Empowerment-Gruppen und
Cafés Anwendung finden, tatsichlich so neu und anders sind. Jedenfalls
dirften auch angesichts dieser Trennung und Zuschreibung Praktiken der

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

221


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Care trans_formieren

Sorge vonndten sein, um in der Zukunft Riume gegenseitiger trans Sorge
aufzubauen.

Trans und nicht-binire Aktivist_innen entwickeln Praktiken der Sorge,
die auf eine Trans_formation des Selbst, der Beziehungsweisen und der Ge-
sellschaft abzielen. Sich gemeinsam tiber Zukiinfte Gedanken zu machen, die
anders sind als die Gegenwart, bedeutet, Samen individueller und gesamtge-
sellschaftlicher Transformationen zu sien, die iiber Fragen geschlechtlicher
Vielfalt hinausgehen.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Fiir_Sorge trans_formieren! Fazit und Ausblick

Diese Ethnographie zielte auf eine explorative Erkundung von Sorgearbeit
und Care-Praktiken in trans, nicht-biniren und queeren Riumen. Wie
wird Fiir_Sorge jenseits heteronormativer Zweigeschlechtlichkeit organisiert
und entworfen? Aus dieser Forschungsfrage ergaben sich untergeordnete
Fragen: Erstens fragte ich nach der Bedeutung von Sorgebeziehungen und
Sorgearbeit in ethnographischen Forschungsbeziehungen. Ich untersuchte
die Schnittstelle von engagierter Ethnographie und Care und entwickelte
die Forschungsstrategie der Sorgenden Ethnographie. Dabei wollte ich einen
romantisierenden Blick auf sorgende Forschungsstrategien vermeiden und
stellte forschungsethische Fragen in den Mittelpunkt. Indem ich Jane Wards
Konzept der Geschlechterarbeit (»gender labor«) erweiterte und als Praktik
der Geschlechtlichen Zusammenarbeit theoretisierte, konnte ich aufzeigen, wie
sich ethnographische Forschung an den Grenzen der Zweigeschlechtlichkeit
umsetzen lisst. »Wie kann ich mehr als zwei Geschlechter wahrnehmen?«,
diese Frage sollten sich kulturanthropologische Geschlechterforscher in-
nen kontinuierlich stellen, da Geschlecht auch in Forschungsinteraktionen
kollektiv hergestellt wird.

Zweitens untersuchte ich die Bedeutung der Kategorie Klasse im Kontext
trans und nicht-binirer Sorgearbeit. Ich untersuchte, wer welche Form der
Sorgearbeit leistet und wie sich klassenbezogene trans und nicht-bindre Sorgeket-
ten und Logiken queeren Selbstunternehmer_innentums bilden. Die jeweilige sozio-
okonomische Situation, die eigenen Zukunftsperspektiven und die Moglich-
keiten von Sorge sind offenbar miteinander verbunden. Fiir viele der trans
und nicht-biniren Aktivist_innen, die ich begleitete und interviewte, ist eh-
renamtliche oder informell bezahlte Sorgearbeit ein Vollzeitjob, und trotz-
dem sind sie auf Sozialleistungen wie ALG II angewiesen. Ausgehend von
dem Konzept trans Prekaritit zeigte ich die mehrdimensionalen Unsicherhei-
ten auf, von denen materiell arme trans und nicht-binire Personen betroffen

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Care trans_formieren

sind. Als Sorgearbeiter_innen iibernehmen sie Sorgearbeit fiir wohlhaben-
de trans Personen, werden dafiir aber unzureichend entlohnt; sie selbst sind
hiufig aus trans Care-Riumen ausgeschlossen. Die Moglichkeiten, Firsorge
in Anspruch zu nehmen, sind ungleich verteilt entlang von Alter, Race, Klas-
se, Wohnort und Geschlechtsidentitit und von ékonomischem, kulturellem
und sozialem Kapital abhingig. Trans, nicht-binire und queere Okonomi-
en ermdglichen allerdings eine (auch materielle) Anerkennung von Sorgear-
beit und Sorge-Wissen unabhingig von formellen Bildungsabschliissen. Hier
kann Wissen um Care, das gesamtgesellschaftlich unsichtbar ist, produktiv
gemacht werden. Kollektive trans und nicht-binire Sorgearbeit findet unter
prekiren Bedingungen statt, bietet jedoch auch Méglichkeiten, neue Okono-
mien zu schaffen.

Manche trans Personen mit viel kulturellem, aber wenig 6konomischem
Kapital bieten Sorgearbeit im urbanen Raum teilweise in der Logik quee-
ren Selbstunternehmer_innentums an. Sie prisentieren sich als erfolgreiche
Griinder_innen innovativer Projekte, oft als Einzelpersonen. Als Selbststin-
dige_r oder gegen Spende geben sie Care-Erfahrungswissen, griindend auf
eigenen geschlechtlichen Erfahrungen und oft im Austausch erworben, in
trans, nicht-biniren und queeren Riumen weiter. Manche holen nach Jahren
informeller Sorgearbeit eine Ausbildung nach, um eine Méglichkeit 6kono-
mischer Sicherheit zu haben. So ist die eigene Professionalisierung im Care-
Bereich oft ein Akt der Selbstsorge und Selbstermichtigung.

Eine Professionalisierung der eigenen trans, nicht-biniren oder quee-
ren Sorgearbeit ist nicht fir alle gleichermafien méglich, ausschlaggebend
ist der Zugang zu kulturellem Kapital. Unter den einkommensarmen Inter-
viewpartner_innen stehen jenen, die iiber Bildungsabschliisse verfiigen und
nicht chronisch krank sind, eher Wege offen, ihr erworbenes Geschlechter-
wissen gegen Geld weiterzugeben und daraus ein Beschiftigungsverhiltnis
zu entwickeln. Dies liegt auch daran, dass kollektive Fiirsorge oft relativ mi-
lieuhomogen ist, dass sich also vor allem Personen mit dhnlich viel kulturel-
len und sozialen Ressourcen gegenseitig unterstiitzen. Dies zeigt sich auch in
der Verbreitung englischsprachiger und akademischer Fachbegriffe im Feld.
Es gilt daher, in Zukunft aufmerksamer zu sein fiir Klassenunterschiede in
LSBTIQ-Riumen und das Interesse an neoliberalen queeren Erfolgsgeschich-
ten kritisch zu hinterfragen (Woltersdorft 2017). Aktuell haben vor allem trans
Professionals Zugang zu tiberregionalen und transnationalen Sorgenetzwer-
ken, sie konnen zu Tagungen fahren, an Retreats teilnehmen und Arbeit am
Selbst leisten. Trans Personen mit wenig 6konomischen und kulturellen Res-

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Fir_Sorge trans_formieren! Fazit und Ausblick

sourcen hingegen kénnen aus finanziellen Griinden oder aufgrund der rium-
lichen und kulturellen Distanz hiufig nicht teilnehmen. - Es sei denn, sie
miissen aufgrund ihrer 6konomischen Prekaritit hypermobil sein und/oder
auf der Suche nach einem neuen Lebensort; so entstehen Sorgeketten ent-
lang von Klasse: Materiell arme trans Personen begleiten gegen Spende wohl-
habende, aber sozial isolierte trans Personen bei geschlechtsangleichenden
Operationen in andere Stidte und Linder.

Praktiken der Selbstsorge und Fiirsorge sind im Feld trans und nicht-
binirer Sorgearbeit oft eng miteinander verwoben. Um diese Verwobenheit
sichtbar zu machen, entwickelte ich das Konzept der Selbstsorgenden Fiirsorge.
Gleichzeitig gibt es Momente, in denen Fiirsorge und Selbstsorge sowie die
Positionen der Sorgenden und Umsorgten miteinander in einen Konflikt ge-
raten und eben nicht harmonisch miteinander verwoben sind, beispielswei-
se, wenn Fiirsorge als Ausgenutztwerden erlebt wird. Trans Aktivist_innen
versuchen, Formen der Fiirsorge und der Community-Care aufzubauen, die
Selbstsorge nicht erschépfen oder aufbrauchen. Wenn Fiirsorge und Selbst-
sorge miteinander verzahnt sind und wenn Selbstsorge als Voraussetzung von
Farsorge verstanden wird, konnen sich trans und nicht-binire Bewegungen
nachhaltiger organisieren. Auch die binire Gegeniiberstellung von Sorgen-
den und Umsorgten wird von trans/nicht-biniren Sorgearbeiter_innen infra-
ge gestellt; die Interviews zeigen, dass diese Rollen dynamisch sind und stetig
neu ausgehandelt werden. Zu Beginn ihrer Auseinandersetzung mit der ei-
genen geschlechtlichen Zuweisung erfahren trans und nicht-binire Personen
Care eher in der Rolle derer, die umsorgt werden; spiter aber unterstiitzen
sie ihrerseits oft andere trans und nicht-binire Personen. Hiufig wird be-
reits das Sorgen um andere als nicht einseitig erlebt, sondern beispielsweise
als begleitender Austausch. Eine entscheidende Rolle in der Aushandlung von
Care spielt das Prinzip der selbstbestimmten Fiirsorge.

Widerspriiche zeigen sich, wenn Wissensunterschiede bestehen. So pro-
fessionalisieren sich manche Sorgearbeiter_innen und betonen zugleich, dass
jede Person Expert_in fiir das eigene Leben sei. Sie entwickeln Praktiken ge-
genseitiger Fiirsorge, die jedoch Hierarchien unsichtbar machen. Von Gleichzei-
tigkeiten geprigt sind auch die Versuche, trans und nicht-binire Fiirsorge in
einem als stabil imaginierten Netzwerk, mittels Konzepten wie trans Verge-
schwisterung, zu verorten; denn die Interviews machen zugleich die Briichig-
keit und den stindigen Wandel der Fiir_Sorgebeziehungen und -netzwerke
sichtbar (Weston 1998).

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

225


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Care trans_formieren

Es geht trans/nicht-bindren Sorgearbeiter_innen nicht nur darum, Ca-
re zu transformieren, also Praktiken der Sorge zu verindern und jenseits
von Zweigeschlechtlichkeit und Binarititen zu denken. Es geht auch darum,
Fir_Sorge zu formieren, das heiflt, neue Sorgepraktiken zu entwickeln. Ich
zeige in dieser Studie, dass der Aufbau kollektiver Sorge ein langwieriger Pro-
zess ist. Prozesse der Kollektivierung von Fiir_Sorge sind vom Engagement
Einzelner geprigt. Oft entsteht die Idee, einen Raum fiir trans und nicht-
binire Fiir_Sorge aufzubauen, aus einem Gefiihl der Einsamkeit und dem
Wunsch nach Verbundenheit. Anschlieflend wird nach Unterstiitzer innen
gesucht, sei es iibers Internet oder bei einem Trans-Café oder -Stammtisch.
Im Laufe der Zeit stellt die betreffende Person fest, dass sie iiber Geschlech-
terwissen verfugt, das sie weitergeben kann und will. Sie baut eine Stimm-
gruppe, ein Trans-Café oder einen anderen trans Care-Raum auf.

Wihrend meiner Forschung offenbarte sich mir ein Netz gemeinschaft-
lich aufgebauter Sorgegemeinschaften und -praktiken, das sich iiber den
deutschsprachigen Raum spannt und kontinuierlich weitergesponnen wird.
Wihrend sich einige trans und nicht-bindre Personen, die ich interviewte,
an den Knotenpunkten dieses Netzes befinden und/oder sich rasch von
einem Punkt zum anderen bewegen, sind andere am Rande des Netzes zu
finden oder an Orten, an die das Netz nicht heranreicht. Als ein Knotenpunkt
wird Berlin charakterisiert. Die Stadt wird als Moloch beschrieben, der alles
andere verschlinge: Alle Aktivist_innen zdgen frither oder spiter dorthin,
und diejenigen, die dort seien, wiissten alles besser. Fir andere fungiert
Berlin als Vorbild und Raum, wo Neues entwickelt werde; fiir die Schweizer
trans Bewegung bescheinigt eine Person der Stadt sogar, ihr »Geburtshilfe«
geleistet zu haben. Gezeichnet wird ein Bild von Berlin als Ort, an dem
neue Diskurse und Sorge-Praktiken entwickelt werden, der jedoch durch
seine magnetische Anziehung Liicken an anderen Orten hinterlisst. Ich
interviewte vor allem trans und nicht-binire Aktivist_innen aufSerhalb Ber-
lins: Personen, die trans Sorge-Netzwerke in der »Peripherie« schaffen und
gestalten. Deutlich wurden sowohl Bewegung und Austausch zwischen Land
und urbanen Riumen als auch besagte Liicken, die in kleinen Stidten und in
lindlichen Regionen entstehen. Trans Fiir_Sorge ist stark auf den urbanen
Raum konzentriert; was trans Lebensrealititen in Dérfern, auf dem Land
und in Kleinstidten betrifft, herrscht in der urban geprigten Community
Ignoranz vor.

Diese Studie verkompliziert das Verhiltnis von Gender und Fiir_Sorge,
indem sie danach fragt, wie Care jenseits von Zweigeschlechtlichkeit gedacht wer-

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Fir_Sorge trans_formieren! Fazit und Ausblick

den kann. Spitestens jetzt, nach Einfithrung der Dritten Option in Deutsch-
land, ist es an der Zeit, das Verhiltnis von Care und Geschlecht weiterzuden-
ken und widerspriichliche Arrangements in den Blick zu nehmen. In der kul-
turanthropologischen Geschlechterforschung sollten wir uns die Effekte, die
die Anderung im Personenstandsgesetz (PStG) und die zunehmende Sicht-
barkeit nicht-binirer Aktivist_innen auf die Geschlechterverhiltnisse haben,
anschauen und der geschlechtlichen Vielfalt forschend Rechnung tragen. In
wissenschaftlichen Auseinandersetzungen ist Care weitestgehend binir ver-
geschlechtlicht. Bestehende Studien zu transitionsbezogener Sorgearbeit be-
schreiben Care als feminisiert; bevorzugt werden cis-weibliche Partnerinnen
von trans Minnern interviewt (Pfeffer 2009, 2010, 2017; Ward 2010). Andere
Care-Beziehungskonstellationen zu beriicksichtigen, konnte die These, Sor-
gearbeit sei feminisiert, queeren. Im Kontext trans, nicht-binirer und quee-
rer Sorgearbeit hingt die Frage, wer Sorge leistet, oft davon ab, wer sich wel-
ches Geschlechterwissen angeeignet hat und weitergeben kann. Darunter fin-
den sich auch Butch-, nicht-binire und transmannliche Sorgearbeiter._innen.
Gerade sie sind bisweilen von einer Dreifach-Fiirsorge-Belastung betroffen:
wenn zur Sorgearbeit in queeren/trans Kontexten und zum heteronormati-
vititsbedingt erhohten Bedarf an Selbstsorge und Fiirsorge zusitzlich hius-
liche oder familidre Firsorge-Anforderungen in der Herkunftsfamilie an sie
herangetragen werden. Letzteres aufgrund dortiger geschlechtlicher Zuwei-
sungen.

Weitere Forschung ist notwendig, um der Heterogenitit trans und nicht-
binirer Lebensweisen und Sorgeverhiltnisse gerecht zu werden. Ich halte ins-
besondere Forschung jenseits der urbanen Zentren fiir notwendig.

Zudem stehen Studien aus, die die Effekte der Dritten Option auf Ge-
schlechterverhiltnisse untersuchen und Menschen in den Fokus stellen, die
eine Personenstandsinderung durchgefithrt haben: Im 6ffentlichen Raum
in Deutschland sind zunehmend Stellenanzeigen zu sehen, in denen neben
weiblich und minnlich auch der Geschlechtseintrag divers angegeben wird.
In vielen Formularen kann nun zwischen mehr Optionen als mannlich und
weiblich gewihlt werden. Das Gendersternchen und der Unterstrich fin-
den mehr und mehr Eingang in die Alltagskommunikation. Nicht-binire
Aktivist_innen werden mit ihren Forderungen zunehmend sichtbar. Zu
erforschen ware nun: Wie wird in Behérden und Institutionen mit dem
neuen Personenstand umgegangen? Welche Erfahrungen machen Menschen
mit dem Personenstand divers? Bisher liegen im deutschsprachigen Raum
keine ethnographischen Studien zu den Effekten der Dritten Option auf

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

221


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Care trans_formieren

Geschlechterverhiltnisse vor. Nicht-bindre trans Perspektiven sind in der
kulturanthropologischen Geschlechterforschung und in der Geschlechterfor-
schung im deutschsprachigen Raum generell weitestgehend unsichtbar: Die
meisten Forschungen sehen bisher nicht mehr als zwei Geschlechter. Auch
dazu steht Forschung aus: zu den Verdnderungen in der (Zwei-)Geschlech-
terforschung.

In Bezug auf die Schweiz ging diese Studie wenig in die Tiefe. Hier
braucht es weitere Untersuchungen, etwa zu den Herausforderungen und
Chancen, die die drei unterschiedlichen Sprachregionen fiir den Schweizer
trans Aktivismus mit sich bringen.

8.1 Trans und nicht-binare Sorgearbeit in der Corona-Pandemie

Ich stellte diese Arbeit im Frithling und Sommer 2020, mitten in der ersten
Welle der Corona-Pandemie, fertig. Ich nahm im Frithjahr 2020 erneut per
E-Mail Kontakt mit allen Interviewpartner_innen auf und fragte sie, wie es
ihnen gehe und welche Effekte die Corona-Pandemie auf ihre Fiirsorge und
Selbstsorge habe.

Da die trans, nicht-binire oder queere Sorgearbeit, die meine Interview-
partner_innen anbieten, oft freiberuflich ist und mit Kérperkontakt einher-
geht, waren viele 6konomisch von der Pandemie betroffen. Praktiken des
Haareschneidens, der OP-Begleitung oder der Stimmarbeit mussten pausie-
ren — oder in virtuelle Formen iiberfithrt oder durch sie ersetzt werden. Hier
zeigte sich, wie prekir die Situation vieler Sorgearbeiter_innen ist, wenn ih-
re Arbeitsverhaltnisse nicht formalisiert sind, sondern von der Nachfrage der
Community abhingen.

Eine Interviewpartnerin schrieb mir eine E-Mail mit einem Abschieds-
brief, den sie zu Beginn der Pandemie verfasst hatte, im Anhang. Da sie zur
Risikogruppe gehért, hatte sie sich gezwungen gesehen, aus ihrem Hauspro-
jekt in einer GrofRstadt in das Dorf zu ziehen, in dem sie aufgewachsen war.
Dort ist es fiir sie nicht moglich, offen trans zu leben, sie musste »zuriick
in ihre alte Identitit«. Die E-Mail machte mich sehr betroffen, und ich hielt
Riicksprache mit einem befreundeten trans Berater. Ich blieb mit der Inter-
viewpartnerin in Kontakt und versuchte, sie dazu zu motivieren, einen te-
lefonischen Beratungstermin bei einer trans Beratungsstelle zu vereinbaren.
Eine andere Interviewpartnerin berichtete mir, dass sich ihre prekire Wohn-
situation, von der sie bereits im Interview erzahlt hatte, auch zwei Jahre spi-

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Fir_Sorge trans_formieren! Fazit und Ausblick

ter nicht verbessert hat. Die Hoffnung einiger Interviewpartner_innen, sich
durch berufliche Selbststindigkeit aus der Abhingigkeit von Sozialleistungen
zu l6sen, wurde durch die Corona-Pandemie gedimpft, die Prekaritit bereits
zuvor prekir lebender trans Personen nahm weiter zu.

Trans Vereine mussten, wie mir Aktivist_innen in den E-Mails berichte-
ten, ihre Angebote coronabedingt umstellen, schnell boten sie telefonische
und virtuelle Beratungen an; das Transgender Network Switzerland (TGNS) stief3
ein Brieffreund_innenschaften-Projekt an. In Grof3stidten wurden zahlrei-
che Care-Praktiken spontan entwickelt. Viele dieser Gruppen nutzen dafiir
Telegram oder andere soziale Medien; oft werden in der Kommunikation eng-
lischsprachige Begriffe und Konzepte verwendet, eine Gruppe beispielsweise
iibernahm den Begriff Relief Funds aus GrofRbritannien. Die Kommunikati-
on iiber Social Media und mittels transnational wandernder Begriffe spricht
einige an, nicht-akademische trans Personen sowie Personen, die keinen Zu-
gang zu digitalen Medien haben, werden jedoch ausgeschlossen. In der Folge
finden sich in den besagten (Telegram-)Gruppen vor allem Leute zusammen,
die Fiirsorge anbieten konnen, und wenige, die diese in Anspruch nehmen
wollen. Fiir die pandemische Fiirsorge bestitigt sich also ein Ergebnis mei-
ner Studie, nimlich dass viele kollektive Angebote sehr milieuspezifisch sind.
Auch angesichts dessen mochte ich erneut meinen Interviewpartner_innen
danken, von denen sich viele gerade auch in der Pandemie engagier(t)en, um
fiir Menschen Fiirsorge zu organisieren, die aus anderen Sorgeriumen her-
ausfallen.

Aufgrund der Pandemie wurde das Thema Fiirsorge in den letzten Mo-
naten sehr breit in der Offentlichkeit diskutiert, dadurch eréffnen sich Még-
lichkeiten, Care anders zu denken und Sorge-Verhiltnisse zu transformieren.
Trans und nicht-binire Sorgearbeit bietet hierfiir einerseits einen Ausblick
auf ein sorgendes Miteinander im utopischen Sinne, andererseits ist sie Aus-
druck einer noch immer normativ zweigeschlechtlichen Gesellschaft, die es
zu verandern gilt.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

229


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

a la Deriva, Precarias (2004): Streifzuge durch die Kreisliufe feminisierter
prekirer Arbeit. In: http://translate.eipcp.net/transversal/o704/precarias
1/de.html (letzter Zugriff: 01.02.2020).

a la Deriva, Precarias (2011): Was ist dein Streik. Militante Streifziige durch
die Kreisliufe der Prekaritit. Wien/Berlin: Turia + Kant.

Abu-Lughod, Lila (1991): Writing against Culture. In: Richard G. Fox (Hg.):
Recapturing Anthropology: Working in the present. Santa Fe: School of
American Research Press, 137-162.

Adamczak, Bini/Mike Laufenberg/Felicita Reuschling/Sarah Speck/Chris Ted-
jasukmana (2012): Einleitung oder: Anleitung zum Aufstand aus der Kiiche.
In: Silvia Federici: Aufstand aus der Kiiche. Reproduktionsarbeit im glo-
balen Kapitalismus und die unvollendete feministische Revolution. Min-
ster: Edition Assemblage, 6-20.

Ahmed, Sara (2001): Communities that feel: intensity, difference and attach-
ment. Conference Proceedings »Affective encounters«, Turku: University
of Turku School of Arts, Literature and Music Publications, 10-25.

Ahmed, Sara (2006): Queer Phenomenology: Orientations, Objects, Others.
Durham: Duke University Press.

Ahmed, Sara (2010): Feminist Killjoys (And Other Willful Subjects). In: S&F
Online, http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_o1.htm (letzter
Zugriff: 01.02.2020).

Ahmed, Sara (2017): Feministisch leben! Manifest fiir Spafiverderberinnen.
Minster: Unrast.

Aizura, Aren Z./Susan Stryker (Hg.) (2013): The Transgender Studies Reader
2. New York/London: Routledge.

Aizura, Aren Z. (2014): Trans Feminine Value, racialized Others and the Limits
of Necropolitics. In: Jin Haritaworn u.a. (Hg.): Queer Necropolitics. New
York/London: Routledge, 129-147.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://translate.eipcp.net/transversal/0704/precarias1/de.html
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm
http://sfonline.barnard.edu/polyphonic/ahmed_01.htm

232

Care trans_formieren

Aizura, Aren Z. (2018): Mobile subjects: Transnational Imaginaries of Gender
Reassignment. Durham: Duke University Press.

Amin, Kadji (2014): Temporality. In: Transgender Studies Quarterly 1(1-2), 219-
222.

Aktion Standesamt (2018): PM #05 Aktion Standesamt: Geschlecht muss
selbstbestimmt sein. In: www.aktionstandesamt2018.de/2018/10/12/pm-
o5-aktion-standesamt-geschlecht-muss-selbstbestimmt-sein (letzter Zu-
griff: 01.06.2020).

Appadurai, Arjun (2004): The Capacity to Aspire: Culture and the Terms of
Recognition. In: Vijayendra Rao u.a. (Hg.): Culture and Public Action.
Redwood: Stanford University Press, 59-84.

Appenroth, Max Nicolai/Maria do Mar Castro Varela (Hg.) (2019): Trans & Ca-
re: Trans Personen zwischen Selbstsorge, Fitrsorge und Versorgung. Bie-
lefeld: transcript.

Aulenbacher, Brigitte/Maria Dammayr (Hg.) (2014): Fiir sich und andere sor-
gen: Krise und Zukunft von Care in der modernen Gesellschaft. Wein-
heim: Beltz Juventa.

Baumgartinger, Persson Perry (2017): Trans Studies: Historische, begriffliche
und aktivistische Aspekte. Wien: Zaglossus.

Baumgartinger, Persson Perry (2019): Die staatliche Regulierung von Trans:
Der Transsexuellen-Erlass in Osterreich (1980-2010). Eine Dispositivge-
schichte. Bielefeld: transcript.

Bauer, Robin (2019): Biologie als Schicksal? Kommentar zu »Wie viele Ge-
schlechter gibt es und kann man sie wechseln?« aus wissenschafts- und
gesellschaftstheoretischer Perspektive. In: Zeitschrift fir Sexualforschung
32(3), 148-152.

Becker, Lia (2018): Transfeminismus und neue Klassenpolitik. In: Zeit-
schrift Luxemburg, www.zeitschrift-luxemburg.de/new-queens-on-the-
block (letzter Zugriff: 15.03.2020).

Beemyn, Genny/Susan Rankin (2011): The Lives of Transgender People. New
York: Columbia University Press.

Bergman, S. Bear/Meg-John Barker (2017) Non-Binary Activism. In: Christina
Richards u.a. (Hg.) Genderqueer and Non-Binary Genders. London: Pal-
grave Macmillan, 31-51.

Biller-Andorno, Nikola (2001): Gerechtigkeit und Firsorge. Zur Moglichkeit
einer integrativen Medizinethik. Frankfurt a.M./New York: Campus.
Binder, Beate/Sabine Hess (Hg.) (2013): Eingreifen, kritisieren, verindern. Ge-

nealogien engagierter Forschung in Kulturanthropologie und Geschlech-

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

terforschung. In: Beate Binder u.a. (Hg.): Eingreifen, Kritisieren, Verin-
dern!?: Interventionen ethnographisch und gendertheoretisch. Miinster:
Westfilisches Dampfboot, 22-54.

Binder, Beate (2019): (Europiische) Ethnologie: reflexive Ethnografien zu Ge-
schlecht und Geschlechterverhiltnissen. In: Beate Kortendiek u.a. (Hg.):
Handbuch Interdisziplinire Geschlechterforschung. Hamburg: VSA, 541-
549.

Binder, Beate/Sabine Hess (2019): Politiken der Fiir_Sorge — Fiir_Sorge als Po-
litik. Einige einleitende Uberlegungen. In: Beate Binder u.a. (Hg.): Care:
Praktiken und Politiken der Fiirsorge: Ethnographische und geschlechter-
theoretische Perspektiven. Opladen: Budrich, 9-32.

Bock, Gisela/Barbara Duden (1977): Arbeit aus Liebe — Liebe als Arbeit: Zur
Entstehung der Hausarbeit im Kapitalismus. In: Gruppe Berliner Dozen-
tinnen (Hg.): Frauen und Wissenschaft. Beitrige zur 1. Sommeruniver-
sitit fiir Frauen. Berlin: o. V., 118-199.

Boellstorff, Tom (2007): When marriage falls: Queer coincidences in straight
time. In: GLQ: A Journal of Lesbian and Gay Studies 13(2), 227-248.

Boellstorff, Tom (2016): Queer Techne: Two Theses on Methodology and Queer
Studies 1. In: Browne, Kath/Catherine J. Nash (Hg.): Queer Methods and
Methodologies: Intersecting Queer Theories and Social Science Research.
London: Taylor & Francis, 215-230.

Borneman, John (1997): Caring and Being Cared For: Displacing Marriage,
Kinship, Gender and Sexuality. International Social Science Journal,
154(49), 573-584.

Bornstein, Kate (2016): Gender Outlaw: On Men, Women, and the Rest of Us.
New York: Vintage.

Bourdieu, Pierre (1992): Okonomisches, kulturelles und soziales Kapital. In:
Pierre Bourdieu: Die verborgenen Mechanismen der Macht. Hamburg:
VSA, 49-79.

Bradford, Nova J./Moin Syed (2019): Transnormativity and Transgender Iden-
tity Development: A Master Narrative Approach. In: Sex Roles 81(5-6), 306-
325.

Bradley, Siin (2016): Queer Work: Productivity, Reproduction and Change.
Dissertation. In: www.urn.kb.se/resolve?urn=urn:nbn:se:liu:diva-131745
(letzter Zugriff: 01.02.2020).

Breuer, Franz (2009): Reflexive Grounded Theory. Eine Einfithrung fiir die For-
schungspraxis. Wiesbaden: Springer VS.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

233


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Care trans_formieren

Browne, Kath/Catherine Nash (Hg.) (2010): Queer methods and Methodolo-
gies. Farnham: Ashgate.

Bundesverband Trans (2020): Hitzige Debatte im Bundestag: Das TSG muss
abgeschafft werden! In: www.bundesverband-trans.de/bundestagsdebat-
te (letzter Zugriff: 01.07.2020).

Bundesverfassungsgericht (2017): Beschluss zur Dritten Option. In: http://w
ww.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017
/10/rs20171010_1bvr201916.html (letzter Zugriff: 01.07.2020).

Butler, Judith (2004): Undoing gender. New York/London: Routledge.

Butler, Judith (2006): Precarious life: The powers of mourning and violence.
New York/London: Verso.

Butler, Judith (2011): Gender trouble: Feminism and the subversion of identity.
New York/London: Routledge.

Carrigan, Mark/Kristina Gupta/Todd G. Morrison (2013): Asexuality special
theme issue editorial. In: Psychology & Sexuality 4(2), 111-120.

Chakkalakal, Silvy (2018): »The World That Could Be«. Gender, Bildung, Zu-
kunft und das Projekt einer Anticipatory Anthropology. In: Zeitschrift fir
Volkskunde 114(1), 3-28.

Chen, Jian Neo/Micha Cardenas (2019): Times to Come: Materializing Trans
Times. Durham: Duke University Press.

Cohen, Rachel Lara (2010): When it pays to be friendly: Employment Relation-
ships and Emotional Labour in Hairstyling. In: The Sociological Review
58(2), 197-218.

Cole, Shaun (2008): Hair and Male (Homo) Sexuality: »Up Top and Down Be-
low«. In: Geraldine Biddle-Perry/Sarah Cheang (Hg.): Hair: Styling, Cul-
ture and Fashion. London: Bloomsbury Academic, 81-96.

Connell, Raewyn (2010): Two Cans of Paint: A Transsexual Life Story, with
Reflections on Gender Change and History. In: Sexualities 13(1), 3-19.
Connell, Raewyn (2012): Transsexual Women and Feminist Thought: Toward
new Understanding and New Politics. In: Signs: Journal of Women in Cul-

ture and Society 37 (4), 857-881.

Conradi, Elisabeth (2001): Take care. Grundlagen einer Ethik der Achtsamkeit.
Frankfurt a.M./New York: Campus.

Dahl, Leoa (2011): Femme on Femme: Reflections on Collaborative Methods
and Queer Femme-inist Ethnography. In: SQS - Suomen Queer-tutki-
muksen Seuran lehti 5(1), 1-22.

Dalla Costa, Mariarosa/Selma James (1973): Die Macht der Frauen und der
Umsturz der Gesellschaft. Berlin: Merve.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20
http://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2017/10/rs20171010_1bvr201916.html%20

Literaturverzeichnis

David, Emmanuel (2015): Purple-collar Labor: Transgender Workers and
Queer Value at Global Call Centers in the Philippines. In: Gender & Society
29(2), 169-194.

Davis, Dana-Ain/Christa Craven (2016): Feminist ethnography: Thinking
through Methodologies, Challenges, and Possibilities. Boulder: Rowman
& Littlefield.

de la Bellacasa, Maria Puig (2011): Matters of care in technoscience: Assem-
bling neglected things. In: Social studies of science 41(1), 85-106.

de la Bellacasa, Maria Puig (2012): »Nothing comes without its world«: Think-
ing with Care. In: The Sociological Review 60(2), 197-216.

de la Bellacasa, Maria Puig (2015): Making Time for Soil: Technoscientific Fu-
turity and the Pace of Care. In: Social Studies of Science 45(5), 691-716.

de la Bellacasa, Maria Puig (2017): Matters of Care: Speculative Ethics in more
than Human Worlds. Minneapolis: University of Minnesota Press.

De Silva, Adrian (2018): Negotiating the Borders of the Gender Regime: De-
velopments and Debates on Trans (sexuality) in the Federal Republic of
Germany. Bielefeld: transcript.

De Witte, Marleen (2017): Heritage, identity and the Body in Afro-Dutch Self-
Styling. In: Jahrbuch fiir Europiische Ethnologie Dritte Folge. Paderborn:
Ferdinand Schoningh, 127-145.

Dehler, Sannik Ben (2019): Scham umarmen. Wie mit Privilegien und Diskri-
minierungen umgehen? Berlin: w_orten & meer.

Dritte Option (2016): 3. Option — Was? Warum? Wie?. In: www.dritte-opti-
on.de/dritte-option-was-warum-wie (letzter Zugriff: 01.02.2020).

Dritte Option (2020): Erfolg vor dem Amtsgericht Miinster — Community
Text. In: www.dritte-option.de/erfolg-vor-dem-amtsgericht-muenster-
community-text (letzter Zugriff: 01.07.2020).

Duden (0. J.): Strategie. In: www.duden.de/rechtschreibung/Strategie (letzter
Zugriff: 01.02.2020).

Duden (0. ].): Zelle. In: www.duden.de/rechtschreibung/Zelle (letzter Zugriff:
01.02.2020).

Diick, Julia/Katharina Hajek (2018): Intime Verhiltnisse. Eine gesellschafts-
theoretische Erweiterung der Debatte um soziale Reproduktion. In:
Scheele, Alexandra/Wohl, Stefanie (Hg.): Feminismus und Marxismus.
Weinheim: Beltz Juventa, 218-231.

Edelman, Lee (2004): No Future: Queer Theory and the Death Drive. Durham:
Duke University Press.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

235


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Care trans_formieren

Ehrenreich, Barbara/Arlie Russell Hochschild (2003): Global Women: Nannies,
and Sex Workers in the New Economy. Granta Books: New York.

Eilers, Dirk (2018): »Blue Scholars«.” — Interdependente Klassismusanalyse
als kollektive Forschung. In: Pidagogik in Differenz-und Ungleichheits-
verhiltnissen. Wiesbaden: Springer VS, 91-104.

Engel, Antke (2002): Wider die Eindeutigkeit: Sexualitit und Geschlecht
im Fokus queerer Politik der Reprisentation. Frankfurt a.M./New York:
Campus.

Engel, Antke/Nina Schuster (2007): Die Denaturalisierung von Geschlecht und
Sexualitit. Queer/feministische Auseinandersetzungen mit Foucault. In:
Foucaults Machtanalytik und Soziale Arbeit. Wiesbaden: VS Verlag, 135-
153.

Engel, Antke (2009): Okonoqueer: Sexualitit und Okonomie im Neoliberalis-
mus. In: AG Queer Studies (Hg.): Verqueerte Verhiltnisse. Intersektionale,
okonomiekritische und strategische Interventionen. Hamburg: Minner-
schwarm, 101-119.

Engel, Antke (2015): Bilder von Sexualitit und Okonomie: Queere kulturelle
Politiken im Neoliberalismus. Bielefeld: transcript.

Engel, Antke_Antek (2019): News zum Personenstandsgesetz. In: http://w
ww.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz (letzter Zugriff:
01.07.2020).

Enke, Finn (2012): Transfeminist Perspectives in and beyond Transgender and
Gender Studies. Philadelphia: Temple University Press.

Erickson, Rebecca J. (2005): Why Emotion Work Matters: Sex, Gender, and the
Division of Household Labor. In: Journal of Marriage and Family 67(2),
337-351.

Faust, Friederike (2019): Fuflball und Feminismus. Eine Ethnografie ge-
schlechterpolitischer Interventionen. Opladen: Budrich.

Federici, Silvia (1975): Wages against Housework. Bristol: Falling Wall Press.

Federici, Silvia (2012): Aufstand aus der Kiiche: Reproduktionsarbeit im globa-
len Kapitalismus und die unvollendete feministische Revolution. Miinster:
Edition Assemblage.

Feinberg, Leslie (1998): Trans Liberation. Beyond Pink or Blue. Boston: Beacon
Press.

Fine, Michelle/Maria Elena Torre/David M. Frost/Allison L. Cabana (2018):
Queer Solidarities: New Activisms Erupting at the Intersection of Struc-
tural Precarity and Radical Misrecognition. In: Journal of Social and Po-
litical Psychology, 6(2), 608-630.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz
http://www.queer-institut.de/news-zum-personenstandsgesetz

Literaturverzeichnis

Fluehr-Lobban, Carolyn (2008): Collaborative Anthropology as Twenty-first-
century Ethical Anthropology. In: Collaborative anthropologies 1(1), 175-
182.

Franzen, Jannik/Arn Sauer (2010): Benachteiligung von trans Personen, insbe-
sondere im Arbeitsleben. Berlin: Antidiskriminierungsstelle des Bundes.

Fraser, Nancy (2016): Capitalism’s Crisis of Care. Dissent 6(4), 30-37.

Freeman, Elizabeth (2007): Queer Temporalities. Durham: Duke University
Press.

Frohn, Dominic (2014): Die Arbeitssituation von LSBT*-Beschiftigten. In:
Zeitschrift fiir Sexualforschung 27(4), 328-351.

Fuchs, Wiebke (2012): Studie zur Lebenssituation von Transsexuellen in
NRW. Koln. In: www. lsvd. de/fileadmin/pics/Dokumente/TSG/Stu-
die_ NRW.pdf (letzter Zugriff: 01.02.2020).

Funk, Leberecht/Ferdiansyah Thajib (2019): Intimacy and Care in the Field: In-
troduction. In: Thomas Stodulka u.a. (Hg.): Affective Dimensions of Field-
work and Ethnography. Berlin/Heidelberg: Springer, 137-142.

Fiitty, Tamds Jules (2019): Gender und Biopolitik: Normative und intersektio-
nale Gewalt gegen Trans Menschen. Bielefeld: transcript.

Garde, Jonah I. (2018): Imagined Hormone Times: Trans(chrono)normativ-
ity and Resistant Temporalities. Unpublizierter Konferenzbeitrag, Archi-
ving Feminist Futures — Temporality and Gender in Cultural Analysis,
Humboldt-Universitit zu Berlin, 1.-3. November 2018.

Gagarim, Yori (2017): Hi? Was heif3t denn nicht-binar?. In: https://missy-mag
azine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer (letzter Zu-
griff: 01.02.2020).

Genschel, Corinna (2003): Queer Meets Trans Studies: Uber den problemati-
schen Stellenwert geschlechtlicher Transgressionen in Queer Theorie. In:
fzg — Freiburger Zeitschrift fiir GeschlechterStudien 9(1), 163-185.

Gerhard, Ute/Cornelia Klinger (2013): Im Gesprich. Uber Care. Fiirsorgli-
che Praxis und Lebenssorge. Sorgeverhiltnisse. In: Feministische Studien
31(2), 267-277.

Goel, Urmila (2013): »Von unseren Familien finanziell unabhingig und weit
weg von der Heimat «. Eine ethnographische Anniherung an Migration,
Geschlecht und Familie. In: Thomas Geisen u.a. (Hg.): Migration, Familie
und soziale Lage. Beitrage zu Bildung, Gender und Care. Wiesbaden: VS
Verlag, 251-270.

Goel, Urmila (2020): Das Indernet. Eine rassismuskritische Internet-
Ethnografie. Bielefeld: transcript.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

237


https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer
https://missy-magazine.de/blog/2017/10/04/hae-was-heisst-denn-nicht-binaer

238

Care trans_formieren

Green, Jamison (2006): Look! No, Dor’t! In: Susan, Stryker/Stephen Whittle
(Hg.): The Transgender Studies Reader. New York/London: Routledge.
Gregor, Joris A. (2018): Forsch(ung)en im Grenzgebiet. In: fzg — Freiburger

Zeitschrift fiir GeschlechterStudien, 24(1), 116-119.

Gregor, Joris A. (2015): Constructing intersex: Intergeschlechtlichkeit als so-
ziale Kategorie. Bielefeld: transcript.

Gutiérrez-Rodriguez, Encarnacién (2010): Migration, Domestic Work and Af-
fect: A Decolonial Approach on Value and the Feminization of Labor. New
York/London: Routledge.

Guthoff, Heike (2018): »Das Amt. Das ist immer erstmal so uwih.« Behdrden,
Kundenorientierung und Several Shades of Grey. In: Joachim Beck/Jirgen
Stember (Hg.): Perspektiven der angewandten Verwaltungsforschung in
Deutschland. Baden-Baden: Nomos, 129-158.

Hacker, Hanna (2018): Queere Zeitlichkeit, internationale Assemblagen und
Transfeminismus fiir Historiker* innen. In: Osterreichische Zeitschrift
fiir Geschichtswissenschaften 29 (2), 19-35.

Halberstam, J. Jack (2005): In a Queer Time and Place: Transgender Bodies,
Subcultural Lives. New York: NYU Press.

Hamm, Marion (2013): Engagierte Wissenschaft zwischen partizipativer For-
schung und reflexiver Ethnographie. Methodische Uberlegungen zur For-
schung in Sozialen Bewegungen. In: Beate Binder u.a. (Hg.): Eingrei-
fen, Kritisieren, Verdndern!?: Interventionen ethnographisch und gender-
theoretisch. Miinster: Westfilisches Dampfboot, 55-72.

Hamm, Jonas A./Arn Thorben Sauer (2014): Perspektivenwechsel: Vor-
schlige fiir eine menschenrechts- und bediirfnisorientierte Trans-
Gesundheitsversorgung. In: Zeitschrift fiir Sexualforschung 27(1), 4-30.

Han, San/Jason Antrosio (Hg.) (2018): The Editors’ Note: Hair Everywhere: An-
thropological Notes on the Long and Short of It. In: Open Anthropology
6(2), 0. S.

Haritaworn, Jin (2015): Queer Lovers and Hateful Others: Regenerating violent
Times and Places. London: Pluto.

Hark, Sabine (1993): Queer Interventionen. In: Feministische Studien: Zeit-
schrift fir interdisziplinire Frauen- und Geschlechterforschung 11 (2),
103-109.

Hark, Sabine (2006): Dissidente Partizipation: Eine Diskursgeschichte des Fe-
minismus. Berlin: Suhrkamp.

Hark, Sabine/Susanne Volker (2010): Feministische Perspektiven auf Preka-
risierung: Ein »Aufstand auf der Ebene der Ontologie«. In: Alexandra

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

Manske/Katharina Pithl (Hg.): Prekarisierung zwischen Anomie und Nor-
malisierung. Geschlechtertheoretische Bestimmungen. Miinster: Westfa-
lisches Dampfboot, 26-47.

Hark, Sabine (2013): Queer Studies. In: Christina von Braun/Inge Stephan
(Hg.): Gender@ Wissen. Ein Handbuch der Gender-Theorien. Kéln: UTB,
449-470.

Hark, Sabine (2020a): Die Netzwerke des Lebens. Frankfurter Rundschau.
In: www.fr.de/wissen/netzwerke-lebens-13640296.html (letzter Zugrift:
01.06.2020).

Hark, Sabine (2020b): Corona und die Politik des Lebens. In: Suhrkamp Log-
buch Online. In: www.logbuch-suhrkamp.de/sabine-hark/corona-und-
die-politik-des-lebens (letzter Zugriff: 15.07.2020).

Hartmann, Jutta (2013): Bildung als kritisch-dekonstruktives Projekt — pad-
agogische Anspriiche und queere Einspriiche. In: Bettina Hiinersdorf/Jut-
ta Hartmann (Hg.): Was ist und wozu betreiben wir Kritik in der Sozialen
Arbeit? Disziplindre und interdisziplinire Diskurse. Berlin/Heidelberg:
Springer, 253-278.

Haunss, Sebastian (2011): Kollektive Identitit, soziale Bewegungen und Sze-
nen. In: Forschungsjournal Soziale Bewegungen 24(4), 41-52.

Hausen, Karin (1976): Die Polarisierung der »Geschlechtscharaktere«. Eine
Spiegelung der Dissoziation von Erwerbs- und Familienleben. In: Werner
Conz (Hg.): Sozialgeschichte der Familie in der Neuzeit Europas: Neue
Forschungen. Stuttgart: Klett.

Heissenberger, Stefan (2018): Schwuler” Fuf3ball: Ethnografie einer Freizeit-
mannschaft. Bielefeld: transcript.

Herrmann, Steffen Kitty (2003): Performing the Gap. Queere Gestalten und
geschlechtliche Aneignung. In: Arranca 28, 22-25.

Heymann, Nadine (2014): Visual Kei: Kérper und Geschlecht in einer translo-
kalen Subkultur. Bielefeld: transcript.

Heymann, Tomer (2006): Paper Dolls. Claudius Films: Israel.

Himmelweit, Susan/Ania Plomien (2014): Feminist Perspectives on Care: The-
ory, Practice and Policy. In: Mary Evans u.a. (Hg.): The SAGE Handbook
of Feminist Theory. London: Sage, 446-465.

Hines, Sally (2007): TransForming Gender: Transgender Practices of Identity,
Intimacy and Care. Bristol: Policy Press.

Hochschild, Arlie Russell (2012): The managed heart: Commercialization of
human feeling. Oakland: University of California Press.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

239


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Care trans_formieren

Hoenes, Josch (2014): Nicht Frosch — Nicht Laborratte: Transminnlichkeiten
im Bild. Eine kunst- und kulturwissenschaftliche Analyse visueller Politi-
ken. Bielefeld: transcript.

Hoenes, Josch/Michael_a Koch (2017): Transfer und Interaktion: Wissenschaft
und Aktivismus an den Grenzen heteronormativer Zweigeschlechtlich-
keit. Oldenburg: BIS-Verlag.

Hoenes, Josch/Utan Schirmer (2019): Transgender/Transsexualitit: For-
schungsperspektiven und Herausforderungen. In: Beate Kortendiek u.a.
(Hg.): Handbuch Interdisziplinire Geschlechterforschung. Berlin/Heidel-
berg: Springer, 1203-1212.

Hollibaugh, Amber/Margot Weiss (2015): Queer precarity and the myth of gay
affluence. In: New Labor Forum. 24(3), 18-27.

Horak, Laura (2014): Trans on YouTube: Intimacy, Visibility, Temporality. In:
Transgender Studies Quarterly 1(4), 572-585.

Hough, Carolyn A. (2003): »First, Do No Harm«: Ethnographic Responsibility
in Our Own Backyard. In: Margery Wolf (Hg.): Who's Afraid of Margery
Wolf: Tributes and Perspectives on Anthropology, Feminism and Writing
Ethnography, University of lowa Working Paper #277, 33-39.

Irving, Dan (2008): Normalized Transgressions: Legitimizing the Transsexual
Body as Productive. In: Radical History Review 100, 38-59.

Irving, Dan (2009): The Self-Made Trans Man as Risky Business: A Critical
Examination of Gaining Recognition for Trans Rights through Economic
Discourse. In: Temple Law Review 18(2), 375-395.

Irving, Dan (2012): Elusive Subjects: Notes on the Relationship between Crit-
ical Political Economy and Trans Studies. In: Anne Enke (Hg.): Trans-
feminist Perspectives: In and beyond Transgender and Gender Studies.
Philadelphia: Temple University Press, 153-169.

Irving, Dan (2014): Capital. In: TSQ 1(1-2), 50-52.

Johnson, Austin H. (2016): Transnormativity: A New Concept and Its Valida-
tion through Documentary Film About Transgender Men. In: Sociological
Inquiry 86(4), 465-491.

Just, Dominique (2020): Care Revolution gegen die Corona-Krise. In: http://
www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise (letz-
ter Zugriff: 01.07.2020).

Kate, Bornstein (1995): Gender Outlaw: On Men, Women, and the Rest of Us.
New York: Vintage.

Kemper, Andreas/Heike Weinbach (2009): Klassismus. Eine Einfiithrung.
Miinster: Unrast.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise
http://www.freitag.de/autoren/justd/die-corona-krise-ist-eine-care-krise

Literaturverzeichnis

Klinger, Cornelia (2014): Selbstsorge oder Selbsttechnologie? Das Subjekt zwi-
schen liberaler Tradition und Neoliberalismus. Brigitte Aulenbacher/Ma-
ria Dammayr (Hg.): Fiir sich und andere sorgen. Krise und Zukunft von
Care in der modernen Gesellschaft. Weinheim: Beltz Juventa, 31-40.

Kloppel, Leoe (2012): Die »Verfiigung zur Geschlechtsumwandlung von Trans-
sexualisten« im Spiegel der Sexualpolitik der DDR. In: Justin Time/Jannik
Franzen (Hg.): Trans_homo. Differenzen, Allianzen, Widerspriiche. Ber-
lin: NoNo, 167-178.

Knecht, Michi (2003): Die Politik der Verwandtschaft neu denken. Perspekti-
ven der Kultur-und Sozialanthropologie. In: Bulletin Texte 26, 52-70.
Lau, Jacob Roberts (2016): Between the Times: Trans-Temporality, and Histo-

rical Representation. Dissertation: UCLA.

Laufenberg, Mike (2012): »Communities of Care«. Queere Politiken der
Reproduction. In: www.zeitschrift-luxemburg.de/communities-of-care-
queere-politiken-der-reproduktion (letzter Zugriff: 01.04.2020).

Laufenberg, Mike (2014): Sexualitit und Biomacht: Vom Sicherheitsdispositiv
zur Politik der Sorge. Bielefeld: transcript.

Laufenberg, Mike (2018): Sorgende Gemeinschaften? »Demenzfreundliche«
Kommunen zwischen sozialstaatlichem Sparmodell und Emanzipations-
gewinn. In: Sub\urban: Zeitschrift fiir kritische Stadtforschung 6(1), 77-
96.

Laufenberg, Mike (2019): Queer Theory: Identitits- und machtkritische Per-
spektiven auf Sexualitit und Geschlecht. In: Beate Kortendiek u.a. (Hg.):
Handbuch Interdisziplinire Geschlechterforschung. Wiesbaden: Sprin-
ger VS, 331-340.

Lewin, Ellen (1993): Lesbian Mothers: Accounts of Gender in American Cultu-
re. New York: Cornell University Press.

Liebelt, Claudia (2016): Grooming Istanbul: Intimate Encounters and Con-
cerns in Turkish Beauty Salons. In: Journal of Middle East Women's Stud-
ies 12(2), 181-202.

Lifes a beach (2017): Radical softness and the Queer Art of Failure. In:
www.lifesabeach.blogsport.de/2017/11/01/20 (letzter Zugriff: 01.07.2020).

Lindsay, Jo (2004): Gender and Class in the Lives of Young Hairdressers: From
Serious to Spectacular. In: Journal of Youth Studies 7(3), 259-277.

Llaveria Caselles, Eric (2019): Perspektiven aus den Trans Studies. Zwischen
anhaltender Gewalt und gesellschaftlichen Transformationsprozessen. In:
Femina Politica 28(2), 182-184.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

241


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Care trans_formieren

Lorenz, Renate/Brigitta Kuster (2007): Sexuell arbeiten: Eine queere Perspek-
tive auf Arbeit und prekires Leben. Berlin: b_books.

Majors, Yolanda J. (2001): Passing Mirrors: Subjectivity in a Midwestern Hair
Salon. In: Anthropology & Education Quarterly 32(1), 116-130.

Malatino, Hil (2019): Future Fatigue: Trans Intimacies and Trans Presents (or
How to Survive the Interregnum). In: Transgender Studies Quarterly 6(4),
635-658.

Manalansan IV, Martin F. (2008): Queering the chain of care paradigm. In:
The Scholar & Feminist Online 6(3). www.sfonline.barnard.edu/immigra-
tion/manalansan_o1.htm (letzter Zugriff: 01.02.2020).

Manalansan IV, Martin F. (2014): The »Stuff« of Archives: Mess, Migration, and
Queer Lives. In: Radical History Review 120, 94-107.

Manalansan IV, Martin F. (2018): Messy Mismeasures: Exploring the Wilder-
ness of Queer Migrant Lives. In: South Atlantic Quarterly 117(3), 491-506.

Mananzala, Rickke/Dean Spade (2008): The Nonprofit Industrial Complex and
Trans Resistance. In: Sexuality Research & Social Policy 5(1), 53-71.

Marcus, George E./Erkan Saka (2006): Assemblage. In: Theory, culture & so-
ciety 23(2-3), 101-106.

Marcus, George E. (2008): Collaborative Options and Pedagogical Experiment
in Anthropological Research on Experts and Policy Processes. New York:
Berghahn.

Merry, Sally/Setha Low (2010): Engaged Anthropology: Diversity and Dilem-
mas. In: Current Anthropology 51(2), 201-330.

Miller, Jordan F. (2019): YouTube as a Site of Counternarratives to Transnor-
mativity. In: Journal of Homosexuality 66(6), 815-837.

Miller, Kelly A. (1994): The Pink-Collar Ghetto. In: Clearinghouse Rev. 28, 1168-
1172.

Mohr, Sebastian (2018): Being a Sperm Donor: Masculinity, Sexuality, and
Biosociality in Denmark. New York: Berghahn.

Mol, Annemarie (2008): The Logic of Care: Health and the Problem of Patient
Choice. New York/London: Routledge.

Motakef, Mona (2015): Prekarisierung. Bielefeld: transcript.

Motakef, Mona/Christine Wimbauer (2019): Prekarisierung von Arbeit: Erwei-
terte Perspektiven der Geschlechterforschung. In: Beate Kortendiek u.a.
(Hg.): Handbuch Interdisziplinire Geschlechterforschung. Berlin/Heidel-
berg: Springer, 783-790.

Muifloz, José (2009): Cruising Utopia: The There and Then of Queer Theory.
New York: New York University Press.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

Namaste, Viviane (2009): Undoing Theory: The »Transgender Question« and
the Epistemic Violence of Anglo-American Feminist Theory. In: Hypatia
24(3), 11-32.

Newton, Esther (2015): Cherry Grove, Fire Island: Sixty years in America’s first
gay and lesbian town. Durham: Duke University Press.

Niggemann, Jan (2020): Keine Klasse fir sich. Perspektiven einer sorgenden
Theoriearbeit. In: Francis Seeck/Brigitte Theifd]l (Hg.): Solidarisch gegen
Klassismus. Organisieren, intervenieren, umverteilen. Minster: Unrast,
45-55.

Noddings, Nel (2012): The Language of Care Ethics. In: Knowledge Quest 40(5),
52-57.

Nordmarken, Sonny (2014): Becoming Ever More Monstrous: Feeling Trans-
gender In-betweenness. In: Qualitative Inquiry 20(1), 37-50.

Pachirat, Timothy (2017): Among Wolves: Ethnography and the Immersive
Study of Power. New York/London: Routledge.

Parrefias, Rhacel Salazar (2002): The Care Crisis in the Philippines: Children
and Transnational Families in the New Global Economy. London: Granta
Books.

Petray, Theresa L. (2012): A Walk in the Park: Political Emotions and Ethno-
graphic Vacillation in Activist Research. In: Qualitative Research 12(5), 554-
564.

Pfeffer, Carla A. (2009): Trans(Formative) Relationships: What We Learn About
Identities, Bodies, Work and Families from Women Partners of Trans
Men. Dissertation. University of Michigan. In: http://hdl.handle.net/20
27.42/63628 (letzter Zugriff: 01.02.2020).

Pfeffer, Carla A. (2010): »Women's work«? Women Partners of Transgender
Men Doing Housework and Emotion Work.« Journal of Marriage and
Family 72(1), 165-183.

Pfeffer, Carla A. (2017): Queering Families: The Postmodern Partnerships
of Cisgender Women and Transgender Men. Oxford: Oxford University
Press.

Piepzna-Samarasinha, Leah Lakshmi (2018): Care Work: Dreaming Disability
Justice. Vancouver: Arsenal Pulp Press.

Preciado, Paul B. (2016): Testo Junkie. Sex, Drogen und Biopolitik in der Ara
der Pharmapornographie. Berlin: b_books.

Preciado, Paul B. (2020): Ein Apartment auf dem Uranus — Chroniken eines
Ubergangs. Berlin: Suhrkamp.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

243


http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628
http://hdl.handle.net/2027.42/63628

2k

Care trans_formieren

Prosser, Jay (1998): Second Skins. The Body Narratives of Transsexuality. New
York: Columbia University Press.

Queeres Netzwerk Niedersachsen eV (2018): Abinire Personen in der
Beratung. In: www.uni-bremen.de/fileadmin/user_upload/sites/diver-
sity/TiN_Broschuere_AbinaerePersonen_Online-1.pdf (letzter Zugriff:
01.02.2020).

Rappaport, Joanne (2008): Beyond participant observation: Collaborative
Ethnography as Theoretical Innovation. In: Collaborative Anthropologies
1(1), 1-31.

Rappaport, Roy A. (1993): Distinguished Lecture in General Anthropology: The
Anthropology of Trouble. In: American Anthropologist 95(2), 295-303.
Rau, Alexandra (2010): Psychopolitik: Macht, Subjekt und Arbeit in der neoli-

beralen Gesellschaft. Frankfurt a.M./New York: Campus.

Rau, Alexandra (2020): Selbstsorge und Geschlecht im neoliberalen Post-
Wohlfahrtsstaat. In: Karina Becker u.a. (Hg.): Gespannte Arbeits- und Ge-
schlechterverhiltnisse im Marktkapitalismus. Wiesbaden: Springer VS,
149-169.

Richards, Christina/Walter P. Bouman/Leighton Seal/Meg ]. Barker/Timo O.
Nieder/Guy T'Sjoen (2016): Non-binary or Genderqueer Genders. In: In-
ternational Review of Psychiatry 28(1), 95-102.

Robertson, Jennifer (2002): Reflexivity Redux: A Pithy Polemic on »Positional-
ity«. In: Anthropological Quarterly 75(4), 785-792..

Rooke, Alison (2009): Queer in the Field: On Emotions, Temporality and Per-
formativity in Ethnography. In: Journal of Lesbian Studies 13(2), 149-160.

Rofdhart, Julia (2016): Klassenunterschiede im feministischen Bewegungsall-
tag. Anti-klassistische Interventionen in der Frauen- und Lesbenbewe-
gung der 8oer und 9oer Jahre in der BRD. Berlin: w_orten & meer.

Saalfeld, Robin K. (2020): Transgeschlechtlichkeit und Visualitit: Sichtbar-
keitsordnungen in Medizin, Subkultur und Spielfilm. Bielefeld: tran-
script.

Sainsbury, Diane (2013): Gender, Care and Welfare. In: Georgina Waylen u.a.
(Hg.) The Oxford Handbook of Gender and Politics. Oxford: Oxford Uni-
versity Press, 313-336.

Sauer, Arn/Annette Giildenring (2017): Die Gesundheitsversorgung fiir Trans-
Mainnlichkeiten: Stand, Bedarfe, Empfehlungen. In: Stiftung Minnerge-
sundheit (Hg.): Sexualitit von Minnern. Dritter Deutscher Minnerge-
sundheitsbericht. GiefRen: Psychosozial, 239-252.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

Scheunemann, Kim (2017): Expert_innen des Geschlechts? Zum Wissen tiber
Inter*-und Trans-Themen. Bielefeld: transcript.

Schirmer, Utan (2015): Geschlecht anders gestalten: Drag Kinging, geschlecht-
liche Selbstverhiltnisse und Wirklichkeiten. Bielefeld: transcript.

Schirmer, Utan (2017): Trans Beratung im systemischen Kontext. In: Kontext
48(2), 124-139.

Schmitt, Sabrina (2019): Care. In: Gender Glossar. http://gender-glossar.de/c
are (letzter Zugriff: 01.02.2020).

Schnepf, Max/Ursula Probst (2020): Thinking Sex in Times of Corona:
A Conversation. In: www.somatosphere.net/2020/thinking-sex-in-times-
of-corona-a-conversation.html (letzter Zugriff: 15.07.2020).

Schuster, Nina (2014): Andere Riume: Soziale Praktiken der Raumproduktion
von Drag Kings und Transgender. Bielefeld: transcript.

Schulz, Monika (2002): Ines und Paul — Ein Leben zwischen den Geschlech-
tern. Angela Fingerhuth, JPP Medien.

Sears, Alan (2005): Queer Anti-capitalism: What's Left of Lesbian and Gay Lib-
eration? In: Science & Society 69(1), 92-112.

Seeck, Francis (2016): Akte Lebensende: die Verwaltung des armen Todes im
Kontext ordnungsbehordlicher Bestattungen. In: BIOS 29(1), 131-140.
Seeck, Francis (2017): Recht auf Trauer. Bestattungen aus machtkritischer Per-

spektive. Miinster: Edition Assemblage.

Seeck, Francis (2019): Caring for the Death? Engagierte Forschung im Feld
anonymer behordlicher Bestattungen. In: Beate Binder u.a. (Hg.): Care:
Praktiken und Politiken der Fiirsorge: Ethnographische und geschlech-
tertheoretische Perspektiven. Opladen: Budrich, 159-176.

Seeck, Francis/Cash Hauke (2019): Tagungsbericht Gender — Care — Migrati-
on. Ambivalente Interdependenzen. In: Feministische Studien 37(2), 376-
379.

Seeck, Francis/Sannik Ben Dehler (2019): Trans Communities of Care — Ei-
ne kollaborative Reflektion von kollektiven trans Care-Praktiken. In: Max
Appenroth/Maria do Mar Castro Varela (Hg.): Trans & Care. Trans Perso-
nen zwischen Selbstsorge, Fiirsorge und Versorgung. Bielefeld: transcript,
255-2.70.

Seeck, Francis/Brigitte Theif3] (Hg.) (2020): Solidarisch gegen Klassismus. Or-
ganisieren, intervenieren, umverteilen. Miinster: Unrast.

Sekuler, Todd (2013): Convivial Relations Between Gender Non-Conformity
and the French Nation-State. In: LEsprit Créateur 53(1), 15-30.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

245


http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care
http://gender-glossar.de/care

246

Care trans_formieren

Sekuler, Todd (2014): Tiuschung und Ent-Tiuschung: zu Fragen der Selbst-
prasentation in der ethnografischen Forschung. In: Hella von Unger u.a.
(Hg.): Forschungsethik in der qualitativen Forschung: Reflexivitit, Per-
spektiven, Positionen. Wiesbaden: Springer VS, 77-95.

Sekuler, Todd (2018): Un/Certain Care: From a Diagnostic to a Somatechnic
Regime of Care for Medical Transition in Public Hospitals in France. Un-
published Doctoral dissertation, Humboldt-Universitit Berlin.

Sekuler, Todd (2019): The Temporality of Prudent Compassion in Care for
Medical Transition. In: Beate Binder u.a. (Hg.): Care: Praktiken und Po-
litiken der Fiirsorge: Ethnographische und geschlechtertheoretische Per-
spektiven. Opladen: Budrich, 143-158.

Serano, Julia (2012): Reclaiming Femininity. In: Anne Enke (Hg.): Trans-
feminist Perspectives: In and beyond Transgender and Gender Studies.
Philadelphia: Temple University Press, 170-183.

Siebler, Kay (2012): Transgender Transitions: Sex/gender Binaries in the dig-
ital Age. In: Journal of Gay & Lesbian Mental Health 16(1), 74-99.

Simpson, Audra (2007): On Ethnographic Refusal: Indigeneity, »Voice« and
Colonial Citizenship. In: Junctures 9, 67-80.

Snorton, C. Riley (2017): Black on Both Sides: A Racial History of Trans Iden-
tity. Minneapolis : University of Minnesota Press.

Spade, Dean (2011): Normal Life: Administrative Violence, Critical Trans Pol-
itics, and the Limits of Law. Brooklyn: South End.

Speck, Sarah (2019): »Wir machen was, was ihr nicht seht«. Zur Politisierung
von Sorge in feministischen und anderen Bewegungen. In: Beate Binder
u.a. (Hg.): Care: Praktiken und Politiken der Fiirsorge: Ethnographische
und geschlechtertheoretische Perspektiven. Opladen: Budrich, 35-53.

Stacey, Judith (1988): Can there be a feminist ethnography? In: Women'’s Stu-
dies International Forum 11(1), 21-27.

Steffen, Jana/Elisabeth Konig (2013): Der dritte Raum: Wissensproduktion
zwischen Akademie und Bewegung. Ein Kommentar. In: Beate Binder
u.a. (Hg.): Eingreifen, Kritisieren, Verindern!? Interventionen ethnogra-
phisch und gendertheoretisch. Miinster: Westfilisches Dampfboot, 270-
277.

Stein, Arlene (2019): Unbound: Transgender Men and the Remaking of Iden-
tity. New York: Vintage.

Stewart, Jay (2017): Academic Theory. In: Christina Richards u.a. (Hg.) Gen-
derqueer and Non-Binary Genders. London: Palgrave Macmillan, 53-72.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

Stryker, Susan (2004): Transgender studies: Queer theory’s evil twin. In: GLQ
10(2), 212-215.

Stryker, Susan/Stephen Whittle (2006): The Transgender Studies Reader. New
York/London: Routledge.

Tate, Shirley Anne (2012): Black Beauty: Aesthetics, Stylization, Politics. Farn-
ham: Ashgate.

TGEU (2018): World Health Organisation moves to end classifying trans
identities as mental illness. In: www.tgeu.org/world-health-organisation-
moves-to-end-classifying-trans-identities-as-mental-illness/ (letzter Zu-
griff: 01.02.2020).

TGNS (0.].): Recht. In: https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
(letzter Zugriff: 01.02.2020).

Thajib, Ferdiansyah (2018): The Making and Breaking of Indonesian Muslim
Queer Safe Spaces. In: Borderlands 17(1), 1-24.

Thajib, Ferdiansyah (2019): Inhabiting Difference: The Affective Lives of In-
donesian Muslim Queers. Unpublished Dissertation, Freie Universitit
Berlin.

Thajib, Ferdiansyah/Francis Seeck/Antke Engel (2020): Konflikte umsorgen.
Queere Praktiken kiinstlerischer Kollaboration. In: Feministische Studien
38(2), 309-322.

Thelen, Tatjana (2014): Care/Sorge: Konstruktion, Reproduktion und Auflo-
sung bedeutsamer Bindungen. Bielefeld: transcript.

TIN Solifest (2020): Uber uns. In: www.tinsolifest.de/uber-uns (letzter Zu-
griff: 15.07.2020).

Toerien, Merran/Sue Wilkinson (2003): Gender and Body Hair: Constructing
the Feminine Woman. In: Women's Studies International Forum 26(4),
333-344.

TransInterQueer e.V. (0.].): Geschlechtskritische »Passing«gruppe. In:
www.transinterqueer.org/gruppen/geschlechtskritische-passinggruppe
(letzter Zugriff: 01.07.2020).

Treut, Monika (1999): Gendernauts. Hamburg: Hyena Films.

Tronto, Joan C./Berenice Fisher (1990): Toward a Feminist Theory of Caring.
In: Emily K. Abel/Margaret K. Nelson (Hg.): Circles of Care. Work and
Identity in Women's Lives. Albany: SUNY Press, 36-54.

Tronto, Joan C. (1993): Moral Boundaries: A Political Argument for an Ethic of
Care. East Sussex: Psychology Press.

Tronto, Joan C. (2013): Caring Democracy: Markets, Equality, and Justice. New
York: NYU Press.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

247


https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/
https://www.tgns.ch/de/information/rechtliches/

248

Care trans_formieren

Trott, Ben (2020): Queer Berlin and the Covid-19 crisis. A Politics of Contact
and Ethics of Care. In: Interface. Volume 12(1), 88-108.

Tuck, Eve/K Wayne Yang (2014): R-words: Refusing Research. In: Django
Paris/Maisha T. Winn (Hg.): Humanizing Research: Decolonizing Qual-
itative Inquiry with Youth and Communities. London: Sage, 223-248.

Tudor, Alyosxa (2015): From [a'manja] with love: Trans/feministische Posi-
tionierungen zu Rassismus und Migratismus. Frankfurt a.M.: Brandes &
Apsel.

Tweedy, Amy (2016): Openings, Obstacles, and Disruptions: Desire as a
Portable Queer Method. In: Womern's Studies Quarterly 44(3-4), 208-223.

Ungerson, Clare (1987): Policy is Personal. Sex, Gender, and Informal Care.
London: Tavistock Publications.

Ungerson, Clare (2006): Gender, Care, and the Welfare State. In: Kathy Davis
u.a. (Hg.): Handbook of Gender and Womern’s Studies. London: Sage, 272-
286.

Valentine, David (2007): Imagining Transgender: An Ethnography of a Cate-
gory. Durham: Duke University Press.

Valocchi, Stephen (2005): Not Yet Queer Enough: The Lessons of Queer Theory
for the Sociology of Gender and Sexuality. In: Gender & Society 19(6), 750-
770.

van Dyk, Silke (2019): Community-Kapitalismus. In: Klaus Dérre u.a. (Hg.):
GrofRe Transformation? Zur Zukunft moderner Gesellschaften. Sonder-
band des Berliner Journals fiir Soziologie. Wiesbaden: Springer VS, 279-
295.

Vincent, Ben (2019): Breaking Down Barriers and Binaries in Trans Health-
care: The Validation of Non-Binary People. London: Taylor & Francis.
Vincent, Ben (2020): Non-Binary Genders: Navigating Communities, Identi-

ties, and Healthcare. Bristol: Policy Press.

Visweswaran, Kamala (1994): Fictions of Feminist Ethnography. Minneapolis:
University of Minnesota Press.

von Bose, Kithe (2017): Klinisch Rein: Zum Verhiltnis von Sauberkeit, Macht
und Arbeit im Krankenhaus. Bielefeld: transcript.

Wagels, Karen (2014): Geschlecht als Artefakt: Regulierungsweisen in Er-
werbsarbeitskontexten. Bielefeld: transcript.

Ward, Jane (2010): Gender Labor: Transmen, Femmes, and Collective Work of
Transgression. In: Sexualities 13(2), 236-254.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

Ware, Syrus Marcus (2017): All Power to all People? Black LGBTTI2QQ Ac-
tivism, Remembrance, and Archiving in Toronto. In: TSQ: Transgender
Studies Quarterly 4(2), 170-180.

Weeks, Kathi (2011): The Problem with Work: Feminism, Marxism, Antiwork
Politics, and Postwork Imaginaries. Durham: Duke University Press.
Wellgraf, Stefan (2013): »The Hidden Injuries of Class «. Mechanismen und

Wirkungen von Klassismus in der Hauptschule. In: Cornelia Giebeler
(Hg.): Intersektionen von race, class, gender, body: Theoretische Zugin-
ge und qualitative Forschungen in Handlungsfeldern der Sozialen Arbeit.

Opladen: Budrich, 39-60.

Weston, Kath (1997): Families We Choose: Lesbians, Gays, Kinship. New York:
Columbia University Press.

Weston, Kath (1998): Long slow burn: Sexuality and Social Science. East Sus-
sex: Psychology Press.

Whittle, Stephen (1996): Gender Fucking or Fucking Gender? Current Cultural
Contributions to Theories of Gender Blending. In: Richard Ekins/David
King (Hg.): Blending Genders: Social Aspects of Cross-Dressing and Sex
Changing. London: Routledge, 196-214

Wiles, Janine (2011): Reflections on Being a Recipient of Care: Vexing the Con-
cept of Vulnerability. In: Social & Cultural Geography 12(6), 573-588.

Winker, Gabriele (2015): Care Revolution: Schritte in eine solidarische Gesell-
schaft. Bielefeld: transcript.

Woltersdorff, Volker (2011): Neue Biindnispotenziale und neue Unschirfen.
Zum Begriff der Prekarisierung von Geschlecht, Arbeit und Leben. In: Fe-
ministische Studien 29(2), 206-216.

Woltersdorff, Volker (2015): Normalitatsregime von Geschlecht und Sexualitat
im Kontext von Arbeit. In: Christiane Micus-Loos/Melanie PloRRer (Hg.):
Des eigenen Gliickes Schmied_in!? Geschlechterreflektierende Perspekti-
ven auf berufliche Orientierungen und Lebensplanungen von Jugendli-
chen. Wiesbaden: Springer VS, 43-59.

Woltersdorff, Volker (2017): Fiir eine queerfeministische Klassen-
politik der Scham. In: www.zeitschrift-luxemburg.de/fuer-eine-
queerfeministische-klassenpolitik-der-scham/ (letzter Zugrift:
01.07.2020).

Worthen, Meredith GF. (2016): Hetero-cis-normativity and the Gendering of
Transphobia. In: International Journal of Transgenderism 17(1), 31-57.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

249


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250  Care trans_formieren

Yeadon-Lee, Tracey (2016): What's the story? Exploring online narratives of
non-binary gender identities. In: The International Journal of Interdisci-

plinary Social and Community Studies 11(2), 19-34.
Yuval-Davis, Nira (2007): Intersectionality, Citizenship and Contemporary
Politics of Belonging. In: Critical review of international social and po-

litical philosophy 10(4), 561-574.

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Quellenverzeichnis

Interviews

2016_11_8, Hank, 54 min
2017_2_23, Mathilda, 59 min
2017_3_3, Mio, 1:43 h
2017_3_15, Perrson, 2:03 h
2017_3_16, Leo, 1:18 h
2017_5_17, Oskar, 1:49 h
2017_5_21, Alecs, 1:20 h
2017_5_22, Michelle, 55 min
2017_6_17, Noa, 1:54 h
2017_6_18, Rahel, 1:21 h
2017_7_11, Sophie, 1:39 h
2017_9_27, Madeleine, 1:02 h

2017_11_13, Jay, 1:32 h

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252

Care trans_formieren

2017_12_17, Elia_Robin, 2:12 h
2018_1_4, Kalle, 1:48 h
2018_3_X, Sasha_Jovin, 1:37 h

2018_4_11, Nina, 1:30 h

Feldnotizen

2016_5_Trans Tagung

2016_11_Butch Cut_Teilnehmende Beobachtungen
2017_1_Trans Empowerment Workshop
2017_2_Vorgespr;'ich Trans Verein

2017_7_Besuch trans Café

2017_12_Trans Empowerment Workshop

https://dol.org/10.14:361/9783830458358 - am 13.02.2026, 20:30:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839458358
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Danksagung
	1. Eine Einleitung
	1.1 Gender und Care. Theoretische Verortungen
	1.2 Trans und nicht‐binäre Sorge als Forschungsfeld
	1.3 Geschlechterordnungen in Bewegung
	1.4 Leitende Fragen und Aufbau des Buches

	2. Sorgende Ethnographie und Geschlechtliche Zusammenarbeit
	2.1 Insider-Ethnographie queeren und Forschungsumwege gehen
	2.2 Zwischen Aktivismus und Wissenschaft. Engagierte Ethnographie in trans und nicht‐binären Räumen
	2.3 Sorgende Ethnographie als Forschungsstrategie
	2.4 Suizid und Co-Schmerz. Forschungsethische Herausforderungen Sorgender Ethnographie
	2.5 Geschlechtliche Zusammenarbeit als queere Forschungspraxis
	2.6  »Forscht mit uns, nicht über uns.«
	2.7  Zusammenfassung

	3. »Da wirst du von mir eine ganz andere Geschichte hören.« Trans Prekarität, Klasse und Care
	3.1 »Ich mache hier einfach meinen kleinen Beitrag.« Trans Prekarität, Care und Metronormativität
	3.2 »Trans war für mich ein Ausstieg.«Als erwerbslose nicht‐binäre Person Care organisieren
	3.3 »Die haben Geld, aber niemanden, der sie begleitet.« Trans Sorgeketten
	3.4 Queere ökonomische Gerechtigkeit. Praktiken der Ent_Prekarisierung
	3.5 Zusammenfassung

	4. Zwischen selbstsorgender Fürsorge und Selbstunternehmer_innentum
	4.1 »Wie willst du durch die Welt gehen?« Butch-Care zwischen Selbstheilung und Selbstunternehmer_innentum
	4.2 Von Spendendosen und trans_formativer Arbeit. Für_Sorge in einer Stimmgruppe
	4.3 »Weniger denken, mehr fühlen.« Experimentelle trans Körperarbeit als Care-Aktivismus
	4.4 »Wir werden stärker, wenn wir uns umeinander kümmern.« Selbstbestimmte Trans-Fürsorge
	4.5  Zusammenfassung

	5. Care jenseits von Transnormativität – nicht‑binäre Für- und Selbstsorge
	5.1 Nicht‐binärer Aktivismus als Raum der Trans_formation
	5.2 »Wir denken miteinander auf Umwegen.« Trans_formative Sorgearbeit am Küchentisch
	5.3 »Deswegen brauchen wir Selbstsorge: weil die Gesellschaft uns so wenig unterstützt.« Sorgearbeit für nicht‑binäres Wohlergehen
	5.4 Begleitender Austausch, Transitionszuarbeit und Trans-Sibling-Care als Geschlechterarbeit
	5.5 Zusammenfassung

	6. Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen – von der Isolation zur Kollektivierung von Care
	6.1 Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen. Fürsorge‑Netze und Mikrozellen
	6.2 »Aus der Vereinzelung raus«. Transpädagogische Sorgearbeit gegen Isolation und für einen anderen Blick auf Geschlecht
	6.3 »Trans-Hilfe hat den Weg zur Selbstfindung ausgebaut, ausgesteckt mit Wegweisern und Steighilfen.« Wege der Institutionalisierung
	6.4 Becoming trans‐professional. Ein Weg vom Betroffenen zum Experten
	6.5 Hängematte, Durchlaufstation oder Aktivist_innenschmiede?
	6.6 Fürsorge unter trans Aktivist_innen
	6.7 Zusammenfassung

	7. Wege in eine sorgende Zukunft – Trans_formation durch Care
	7.1 »Es kann auch um mich gehen, während ich andere unterstütze.« Sorgepraktiken des Zukünftigen
	7.2 Trans und nicht‐binäre Zukünfte zwischen ökonomischer, körperlicher und rechtlicher Trans_formation
	7.3 Ist die Zukunft nicht‐binär?
	7.4 Zusammenfassung

	8. Für_Sorge trans_formieren! Fazit und Ausblick
	8.1 Trans und nicht‐binäre Sorgearbeit in der Corona-Pandemie

	Literaturverzeichnis
	Quellenverzeichnis
	Interviews
	Feldnotizen


