Kann die »wahre Philosophie« tiberhaupt
Philosophie sein?

Uberlegungen zu Schellings Fernere Darstellungen von 1802

Klaus Sellge (Koln)

Eine der beliebtesten und immer wieder gern zitierten Polemiken He-
gels findet sich in der Vorrede zur Phinomenologie des Geistes und
richtet sich gegen Schellings Identititsphilosophie:

Dies Eine Wissen, daf$ im Absoluten Alles gleich ist, der unterscheidenden und
erfiillten oder Erfiillung suchenden und fordernden Erkenntnis entgegenzuset-
zen oder sein Absolutes fiir die Nacht auszugeben, worin, wie man zu sagen
pflegt, alle Kiihe schwarz sind, ist die Naivitit der Leere an Erkenntnis.!

Schelling hat diesen Einwand offenbar vorausgesehen. Bereits vier Jah-
re vorher, in den Fernere[n] Darstellungen aus dem System der Phi-
losophie (1802) lasst er keinen Zweifel daran, dass er mit solchen Re-
zeptionsschwierigkeiten rechnet — und gebraucht dasselbe Bild:

Denn die meisten sehen in dem Absoluten nichts als eitel Nacht, und vermégen
nichts darin zu erkennen; es schwindet vor ihnen in eine blofle Verneinung der
Verschiedenheit zusammen, und ist fiir sie ein rein privatives Wesen |[...].2

Das wire, gemessen am spekulativen Aufwand, ein so magerer Er-
kenntnisgewinn, dass man ihn an dieser Stelle vielleicht gar nicht su-
chen sollte. Ich sehe ihn woanders und machte im Folgenden der Frage
nachgehen, ob Schellings philosophische Theorie, deren Prinzip und
Gegenstand das Absolute ist, sich zwar aus diesen Griinden (Prinzip
und Gegenstand) selbst vernichten muss — aber gerade dadurch, in

1 G. W. E Hegel: Phinomenologie des Geistes. Neu hrsg. von H.-E. Wessels u. H. Clair-
mont. Hamburg 1988, 13.

2 Fr. W.J. Schelling: Sammtliche Werke. Hrsg. von K. E. A. Schelling. I. Abtheilung.
Bde. 1-10, Stuttgart 1856-61 (im Folgenden: SW). 1/4, 403. Zur Genese der Identitits-
philosophie vgl. K. Diising: »Die Entstehung des spekulativen Idealismus. Schellings
und Hegels Wandlungen zwischen 1800 und 1801«. In: W. Jaeschke (Hrsg.): Der Streit
um die Gestalt einer Ersten Philosophie (1799-1807). Hamburg 1999, 144-163.

109

am 24.01.2026, 10:2212.


https://doi.org/10.5771/9783495860397-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Klaus Sellge

ihrem notwendigen Scheitern, nicht doch ihre Wahrheit, ihre Ange-
messenheit, demonstriert.?

Das Problem wird nur sein, dass ich das nicht kann.

Ich kann es aus demselben Grund nicht, aus dem Schelling es
schon nicht konnte. Denn das tragende Prinzip seiner Identititsphi-
losophie beruht auf einer Evidenz, die mit den bewihrten Methoden
philosophisch-diskursiven Ausweisens — also im philosophischen Text
selbst — sich nicht vermitteln ldsst, auch wenn dieser Text in jeder sei-
ner Zeilen in und von ihr zu leben scheint (oder es zumindest vorgibt).
Dies ist der einfache Grund fiir sein relatives Misslingen, der gleich-
wohl in der behandelten Sache selbst liegt und daher philosophisch
konsequent zum Versagen der Darstellung fithren muss — wenn sich
die Sache tatsichlich der Darstellung gemif3 verhilt. Dann aber wire
der Text, moglicherweise gegen die Intentionen seines Autors, perfor-
mativ gelungen.

Dies ist freilich noch kein Nachweis. Was hinzutreten miisste, wa-
re die Moglichkeit einer Uberpriifung, ob sich die Sache wirklich »ge-
maf der Darstellung« verhalte, die Darstellung also zumindest be-
schreibungsadiquat sei. Diese Frage betrifft die Philosophie in ihrem
Selbstverstindnis und ihrem erkenntnistheoretischen Mut.*

Ich mochte den Versuch in drei Schritten unternehmen, dabei in
etwa dem Ablauf von Schellings Fernere[n] Darstellungen folgend. Als
Erstes werde ich in groben Ziigen die Charakteristika von Schellings
Identitdtsprinzip zusammentragen, die sich im Grunde analytisch aus
dem Begriff eines neuplatonisch-spinozistischen Absoluten gewinnen
lassen.5 Hier zeigt sich schnell die grundsatzliche Aporie, die sich aus
der Ansetzung dieses Prinzips selbst ergibt.

3 Mein Versuch geht in seinem Ausgangspunkt wesentlich konform mit den Ergebnis-
sen von Chr. Iber: Das Andere der Vernunft als ihr Prinzip. Grundziige der philosophi-
schen Entwicklung Schellings mit einem Ausblick auf die nachidealistischen Philoso-
phiekonzeptionen Heideggers und Adornos. Berlin/New York 1994. Iber zeigt auf, wie
das Grundproblem von Schellings Philosophie des Absoluten — »wie die beiden von ihm
konzipierten Modelle des Absoluten als reiner Identitit und als dialektischer Differenz-
einheit miteinander zu vermitteln sind« (29) — sich durch alle Stadien seines Philoso-
phierens ungeldst fortschreibt.

4+ Ubrigens auch in ihrer diskurspolitischen Toleranz und der Frage, ob es ein philoso-
phisch ehrenvolles Scheitern iiberhaupt geben diirfe.

5 Zu »Schellings identititsphilosophische[r] Auslegung der traditionellen Alleinheits-
lehre« siehe Iber: Das Andere der Vernunft als ihr Prinzip (vgl. Anm. 3), 151 ff. Speziell
zu den platonischen Spuren in Schellings Identititsphilosophie vgl. auch C. Bickmann:

110

am 24.01.2026, 10:22:12. @


https://doi.org/10.5771/9783495860397-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kann die »wahre Philosophie« tiberhaupt Philosophie sein?

Ein zweiter Schritt soll darzustellen versuchen, wie Schelling die-
sem Prinzip zum Trotz doch noch eine Art Darstellung des Endlichen
zustande bringt,® die einen diskursiv interessierten Philosophen zwar
nur enttiuschen kann und eher in den Darstellungen 6stlicher Philoso-
phien Parallelen und Bestitigungen findet. Und doch liegen hierin ers-
te Hinweise auf einen moglichen Priifstein zu Schellings un(ver)mit-
telbarer Einsicht.

Der dritte Teil versucht, gerade in dieser Theorie der Endlichkeit
Indizien fiir den Vollzug einer Erkenntnisbewegung oder kognitiven
Strategie aufzuweisen, die als Korrektiv zu jeder Verabsolutierung dis-
kursiver Strategien durchaus ihre Berechtigung und ihren Eigenwert
beanspruchen kann.

1. Die absolute Erkenntnisart

Die Innovation in Schellings Philosophie dieser Phase ist die Etablie-
rung einer neuen Erkenntnisart, welche, wie er schnell klarmacht, die
»wahre Philosophie«” von nun an auszeichnen wird. Der erste Para-
graph handelt von dieser »hichsten oder absoluten Erkenntniflart im
Allgemeinen«®, die »eine Erkenntnif$ gewihrt, welche nicht in irgend
einer Beziehung oder einem Verhiltnifi, sondern der Art nach von al-
len verschieden, durch ihre Natur absolut sey«°.

Das heif3t, sie — und sie allein — ist dem Absoluten deswegen voll-
kommen adiquat (und darum auch vollkommen wahr), weil sie als
Erkenntnis des Absoluten mit diesem selbst identisch ist. Denn da es
im Absoluten, wie es Schelling versteht, keinerlei Differenzen geben
kann, demnach auch keine Differenz zwischen Erkennendem und Er-
kanntem, ist sie, als Form des Absoluten, das Absolute selbst. In der
Formel »Erkenntnis des Absoluten« ist darum der Genitiv ein subjecti-
vus und objectivus zugleich.

Es oder sie vollzieht sich als intellektuelle Anschauung. Das Pro-

»Schellings Identitdtsform im Lichte der Dialektik Platons«. In: R. Adolphi/J. Jantzen
(Hrsg.): Das antike Denken in der Philosophie Schellings. Stuttgart-Bad Cannstatt 2004,
147-196.

¢ Hierzu ausfiihrlich Iber: Das Andere der Vernunft als ihr Prinzip, 154-180.

7 SW1/4, 352.

8 SW1/4, 339.

9 Ebd.

111

am 24.01.2026, 10:22:12. @


https://doi.org/10.5771/9783495860397-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Klaus Sellge

blem dieser intellektuellen Anschauung ist nun, dass sie zwar erkennen
soll, aber nicht in dem Sinne erkennen kann, dass sie irgend etwas
erkenne, denn dazu bediirfte es jener grundlegenden Bewusstseins-
struktur, die sich stets als Bewusstsein-von-Etwas, also relational voll-
zieht. Mit anderen Worten: Die intellektuelle Anschauung muss ein
kognitiver Modus sein, der mit einem Schlag, objektlos, aber in voll-
kommener Selbstgewissheit das Ganze als Ganzes in jedem Einzelnen
und durch jedes Einzelne hindurch erkennt, aber zugleich, da nicht dual
verfasst, kein Bewusstseinsmodus sein kann und das heif3t wiederum:
einem alltiglichen Bewusstsein womdglich nie bewusst wird? Tatsich-
lich schreibt Schelling in seinen frithen Briefen iiber Dogmatismus und
Kritizismus:

Wir erwachen aus der intellectualen Anschauung, wie aus dem Zustande des
Todes.1°

Die Eigenschaften dieser absoluten Erkenntnis fallen mit denen des
Absoluten zusammen. Sie leistet sozusagen stets und mit einem Schlag
das duflerste Maf$ an Reduktion von Komplexitit, indem sie die ansich-
seiende Indifferenz des scheinbar Differenten nun aber nicht einfach
erkennt, sondern vielmehr — ist, etwa als »Indifferenz des Denkens
und Anschauens [...], welche der eigentliche Charakter des Philoso-
phen«'! sei. An diesem Punkt treffen sich Schellings und meine
Schwierigkeiten: im Versuch, mit den Mitteln der Sprache, also der
diskursiven Folge aufeinander bezogener, gleichwohl differenter Ein-
heiten ausgerechnet dasjenige abzuhandeln, das in allen seinen Eigen-
schaften genau jener Abhandlungsweise widerspricht und demzufolge
im diskursiven Modus einer Philosophie stets und notwendig verfehlt
werden muss, dazu noch um den Preis bestindiger Selbstwiderspriiche:

Wir fiihlen auch hier die von jeder Darstellung dieser Art unzertrennliche
Schwierigkeit, nacheinander und einzeln darlegen zu miissen, was in dem Ge-
genstand absolut eins ist und auch nur mit einer absoluten Apperception gefaf3t
werden kann; denn nothwendig ist, dafs fiir den, welcher alles einzeln aufnimmt
und nicht [...] nun jede besondere Bestimmung zum Ganzen zusammenfafit,
eben in dieser Region nichts als eitel Widerspriiche angetroffen werden.!?

0 SW /1,325

1 SW 1/4, 344.

2. SW 1/4, 374. Zum Problem der notwendigen Widerspriichlichkeit im Endlichen siehe
Diising: »Die Entstehung des spekulativen Idealismus« (vgl. Anm. 2), 157.

112

am 24.01.2026, 10:22:12. @



https://doi.org/10.5771/9783495860397-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kann die »wahre Philosophie« tiberhaupt Philosophie sein?

Wie aber wird die wahre Philosophie verfahren miissen, die, anders als
die nach Schelling defizienten, wenn auch durchaus verdienstvollen
Vorweg- und Konkurrenzunternehmungen des Dogmatismus, Kriti-
zismus und der fichteschen Transzendentalphilosophie, »ganz und gar
im Absoluten selbst [ist], weder blof8 von ihm ausgehend, noch aus ihm
heraustretend, noch etwa in ihm endend«?'* Sie wird ja, wenn sie noch
Philosophie sein will, auf intersubjektive Vermittelbarkeit nicht ganz
verzichten wollen. Und sie tut es auch nicht. Sie geht zweistufig vor
und ist damit durchaus beispielhaft fiir philosophisches Vorgehen
schlechthin: »Der Philosophie [...] bleibt [...] die Nothwendigkeit und
die Aufgabe, [die Einheit] unmittelbar im Wesen des Ewigen selbst
anzuschauen und in der Vernunft darzustellen.«

Das sind (auch wenn im Absoluten alles eins ist) zwei grundver-
schiedene Arten philosophischen Tuns, die auch zwei grundverschiede-
ne kognitive Modi erfordern: zunichst, die fundamentale Einsicht im
postulierten kognitiven Modus der intellektuellen Anschauung als un-
mittelbare Evidenz sich geben zu lassen, welche dann, im diskursiven
Modus, zu einer Darstellung zu bringen wiére (Schelling nennt sie
»Construktion«), die jedenfalls nicht mehr als unmittelbar bezeichnet
werden kann.1s

Das Problem der philosophischen Bearbeitung jener absoluten Er-
kenntnis besteht also in ihrer Doppelperspektivierung: Zwar soll sie in
ihrer indifferenten Reinheit von absoluter und damit bewusstsein-
stranszendierender Evidenz sein, in ihrer diskursiven Vermittlung aber
wird sie gegenstindlich, be-wusst, be-griffen — und darum in ihrem
Wesen notwendig verfehlt.16

Ob also Schellings Einsicht in die Natur des Absoluten und die
damit prasumierte Erkenntnis des Ganzen inklusive aller Besonderheit
zutreffend ist, scheint darum weniger an ihrer diskursiven Vermittlung

13 SW 1/4, 348.

14 SW 1/4, 346f.

5 Vielleicht ist in diesem Zusammenhang erwihnenswert, dass Husserl in den Carte-
sianischen Meditationen (§13) eine ganz dhnliche Zweistufigkeit des philosophischen
Vorgehens fordert, wobei die erste Stufe »in blofler Hingabe an die [...] Evidenz«, die
zweite dann erst in der »Kritik der transzendentalen Erfahrung« bestehe. (E. Husserl:
Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrige. Hrsg. von St. Strasse. (Husserlia-
na I). Den Haag 21963, 31.)

16 Zum Thema Gegenstindigkeit als Modus sowohl des Erscheinens als auch Entzugs
des Seins vgl. M. Heidegger: Der Satz vom Grund. Pfullingen 1957, 991£.

113

am 24.01.2026, 10:22:12. @


https://doi.org/10.5771/9783495860397-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Klaus Sellge

zu hingen, ' sondern vielmehr daran, ob die Evidenz der intellektuel-
len Anschauung mehr ist als nur elitir-dogmatische Beschworung wie
etwa die folgende:

Auf gleiche Weise [wie dem Geometer] ist dem Philosophen in der strengwis-
senschaftlichen Construktion die intellektuelle oder Vernunftanschauung etwas
Entschiedenes, und woriiber kein Zweifel statuirt oder Erklarung néthig gefun-
den wird. Sie ist das, was schlechthin und ohne alle Forderung vorausgesetzt
wird, und kann in dieser Riicksicht nicht einmal Postulat der Philosophie hei-
Ben.!s

Nach der Bemerkung, dass sie dariiber hinaus »nichts sey, das gelehrt
werden konne«'?, wird Schelling fast ausfllig:

Zu begreifen ist auch nicht, warum die Philosophie eben zu besonderer Riick-
sicht auf das Unvermogen verpflichtet sey, es ziemt sich vielmehr, den Zu-
gang zu ihr scharf abzuschneiden und nach allen Seiten hin von dem gemei-
nen Wissen so zu isoliren, daf8 kein Weg oder Fuisteig von ihm aus zu ihr
fithren konne. Hier fingt die Philosophie an, und wer nicht schon da ist oder
vor diesem Punkt sich scheut, der bleibe auch entfernt oder fliehe zuriick.20

Ich vermute, dass in der Heftigkeit solcher Passagen eher die Verzweif-
lung dartiber laut wird, dass Schelling um die letztliche Nicht-Mitteil-
barkeit gerade desjenigen weif3, worin seine ganze Theorie ihren ein-
zigen wahren Priifstein hatte: die diskursiv nicht zu vermittelnde,
intersubjektiv uneinholbare Innenperspektive des Absoluten, ihre tat-
sichliche Erfahrbarkeit in individuo, und das heifst zugleich: tiber den
unvertretbaren und einsamen Zugang des je philosophierenden Sub-
jekts.2! Denn es kann natiirlich nicht geniigen, das Absolute durch be-

17 Hier scheint fiir ihn selbst zu gelten, was er einige Seiten zuvor {iber Fichtes Wissen-
schaftslehre anmerkt: dass die dufere Darstellung, zumal als System, »welche dem
Prinzip selbst fremd« sei, »vollig hinweggenommen werden kann, ohne dass in jenem,
dem Wesentlichen, das Geringste verindert wiirde.« (SW 1/4, 353).

8 SW /4, 361.

19 Ebd.

20 Ebd. 362.

21 Schelling deutet das Problem zumindest an: »Die Behauptung einer absoluten Er-
kenntnif$art fiihrt unmittelbar die einer alleinigen Philosophie mit sich, welches dann,
weil sich diese Ueberzeugung doch durch ein Individuum aussprechen muf3, von der
Unphilosophie als ein Vorgeben des Individuums gedeutet wird, daf seine Philosophie
als seine die alleinige sey, als ob nicht mit der Idee der alleinigen Philosophie schon alle
Vorstellung einer besonderen Philosophie vernichtet, und in diesem Sinn von der Phi-
losophie eines Menschen zu sprechen ebenso licherlich wire, als wenn der Geometer die
Geometrie seine Geometrie nennen wollte.« (ebd. 352).

114

am 24.01.2026, 10:22:12. @



https://doi.org/10.5771/9783495860397-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kann die »wahre Philosophie« tiberhaupt Philosophie sein?

griffsanalytisches Zusammenraffen seiner tradierten Eigenschaften
gleichsam hochzuziehen und dieser absoluten Semantik allein durch
den Machtspruch des Philosophen ontologische Validitit einzuhau-
chen, um sie dann apodiktisch, elitir und mitunter arrogant zu behaup-
ten mitsamt ihren doch nur tautologischen Folgerungen.?

Wenn nun aber schon keinerlei Vermittlung zu jener absoluten
Erkenntnisart zu fithren scheint, wie soll nun andersherum aus dem
relationslosen, in sich absolut indifferenten Absoluten die nicht zu
leugnende, in sich iiberaus different erscheinende Endlichkeit hervor-
gehen konnen?

2. Theorie der Endlichkeit

§4 der Fernere[n] Darstellungen handelt »Von der philosophischen
Construktion oder von der Art, alle Dinge im Absoluten darzustel-
len«?. Wir erinnern uns: Dies wire die zweite Stufe der philosophi-
schen Arbeit, nachdem die Einheit im »Wesen des Ewigen unmittelbar
angeschaut« wurde und sich in absoluter Evidenz selbst bewahrheitet
hat. Die gewohnten philosophischen Strategien der Ermittlung will
Schelling allerdings auch hier von vornherein abgeschnitten wissen,
denn alle gingigen Denkgesetze gehoren »selbst nicht minder als die
Dinge, die durch sie bestimmt sind, zur Erscheinung«?.

Nicht Ableitung oder Deduktion also, sondern »Darstellung«.
Und da wir uns hier in der Sphire des Unbedingten befinden, fallen
auch analytische oder synthetische Methoden von vornherein dem
Verbot anheim, da sie dem »bedingte[n] Philosophiren«? angehoren.
Die Philosophie nimlich, »da sie ihre Construktionen weder in dem
einen noch in dem andern, sondern in der an und fiir sich betrachteten
Einheit oder unmittelbar im Ewigen ausdriickt, kann auch nur Eine
Methode haben«.2

Fiir die Darstellung ist das die Methode der Construction.

22 Bezeichnend fiir diese Art von diskursiver Konsequenz ist ein Satz wie dieser: »Wir
l6sen auch diesen scheinbaren Widerspruch auf dieselbe Art, wie wir auch den friiheren
gelost haben.« (ebd. 409).

2 Ebd. 391.

24 Ebd. 397.

25 Ebd. 399.

26 Ebd.

115

am 24.01.2026, 10:2212.


https://doi.org/10.5771/9783495860397-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Klaus Sellge

Um sie zu verstehen, miissen wir uns noch einmal vergegenwiir-
tigen, dass wir das Absolute als »Indifferenz des Wesens und der Form«
denken sollen, welche als hochste Indifferenz auch alle anderen Diffe-
renzen wie die zwischen Subjekt und Objekt, Endlichem und Unend-
lichem etc. weniger enthilt oder umfasst, sondern sie eher, und zwar
alle in in gleicher Weise, zum Verschwinden bringt. Indifferenzierung
also des nur scheinhaft, weil im Absoluten eben nicht Differenten wire
demnach der Arbeitsmodus der Construktion, deren Bezeichnung
offensichtlich in die Irre fiihrt.

Solche Indifferenzierung als Strategie (bzw. diskursive Umset-
zung der grundlegenden Evidenz), im Differenten dessen stets selbiges
An-sich, nimlich die absolute Identitit, anschauen zu konnen, braucht
jedoch etwas, das indifferenziert werden kann. Und das muss letztlich,
auch wenn es nur der Schein oder nichtige Reflex des Absoluten sein
mag, in diesem selbst auf irgendeine Weise angelegt sein, weil es nicht,
etwa als »auflerer Anstof3«, von woanders herkommen kann.?” In einer
spiteren Fassung des ausgearbeiteten Systems von 1804 fasst Schelling
dieses Wesen des Absoluten als »das Affirmierende und das Affirmier-
te von sich selbst«.28

Diese Formel will offenbar jegliches Negative ausschliefen. Fiir
Schelling ist das Absolute Affirmation, durch und durch positiv, die
aber doch in ihren beiden Momenten des Affirmierenden und Affir-
mierten, bei volliger qualitativer Indifferenz dieser Momente (denn
jedes ist dasselbe), zumindest die Moglichkeit in sich tragen soll, sich
selbst in verschiedener, rein quantitativer Verteilung dieser beiden
Momente zu verschiedenstem Ausdruck zu bringen. Dem einen Mo-
ment des Affirmierenden wiirde dann, im nichtigen Schein des End-
lichen, etwa die Seite des Subjektiven, des Ideellen, des Unendlichen,
des Allgemeinen, des Denkens und so fort entsprechen, der Seite des
Affirmierten dann die des Objektiven, des Stoffs, des Endlichen, des
Seins etc. So dass, je nachdem, welche dieser beiden Seiten in diesen
verschiedenen Kombinationen in welchem Maf3e (also welcher Potenz)
rein quantitativ iberwiegt, dann die jeweilige scheinhafte Bestimmt-
heit im Endlichen zum Ausdruck kidme.

27 Sonst miisste man ein dem Absoluten Transzendentes annehmen, was das Absolute
sofort zu einem Relativen machte.

% System der gesammten Philosophie und der Naturphilosophie insbesondere (1804),
SW 1/6, 148.

116

am 24.01.2026, 10:22:12. @



https://doi.org/10.5771/9783495860397-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kann die »wahre Philosophie« tiberhaupt Philosophie sein?

Alle Differenzen und Besonderungen also, auch wenn sie in der
Sphire des Endlichen (also »hier bei uns«) qualitativ bestimmt zu sein
scheinen, sind, absolut betrachtet, lediglich quantitativer Natur, und
jedes Einzelne ist in seinem An-sich jedem anderen Einzelnen véllig
gleich. »Jede Einheit, insofern sie absolut ist, [empfingt] nothwendig
das ungetheilte Ganze [...], jede also [ist] der andern vollkommener
Spiegel und Gegenbild«.2

Da also jede Construction auf das An-sich geht, verschwinden in
der Tat alle Endlichkeiten im Absoluten, sind in ihm weniger aufgeho-
ben als aufgeldst. Das konnte nun, als intuitive Anschauung, als »eine
Erkenntnifs, welche von der reinsten Evidenz, ja die Evidenz selbst
ist«39, tatsichlich eine Einsicht bereithalten, die, wenn es sie tatsichlich
gibt, die Weltsicht eines individuellen Subjekts von Grund auf so wan-
deln konnte, dass jener die Identitit in allem identifizierende Blick von
nun an zumindest mitliefe, der allem, was sich zeigt, dieselbe Dignitit
und Seinswertigkeit zusprechen muss — ohne dabei zugleich die Unter-
schiede im Endlichen zu iibersehen.?' Er sihe nicht iiber sie hinweg,
sondern eher durch sie hindurch und in ihnen stets dasselbe Absolute.
Freilich zementiert Schelling mit der vélligen und gleichsam chancen-
losen Nichtigkeit alles Endlichen die Trennung, den ywoiopog, zwi-
schen Endlichem und Absolutem und damit, bei aller gegenteiligen
Beteuerung, dann letztlich doch wieder einen Dualismus, der nur zu
tiberwinden ist um den Preis der Vernichtung alles Endlichen oder,
sanfter ausgedriickt, im evidenten Einsehen der Nichtigkeit aller Un-
terschiede des Endlichen. Das Absolute bei Schelling ist eben ein abso-
lut Positives, dem das Negative ein letztlich AufSeres bleiben muss (was
nach dem hier mitsprechendem parmenideischen Denkansatz der abso-
luten Nichtigkeit des Nichts durchaus konsequent wire). Hegels Pointe
ist es nun, gerade die Affirmation als Resultat und dialektischen Voll-
zug ausgerechnet der absoluten Negativitit zu begreifen:* Bei Hegel

2 SW 1/4, 419. Die Ahnlichkeit dieser »Feldhaftigkeit« des Absoluten zu sowohl zen-
buddhistischen als auch (neo)taoistischen Theorien wird Gegenstand einer eigenen, aus-
fithrlichen Untersuchung sein.

30 Ebd. 402.

31 »[...] jedes in seiner Potenz seyn zu lassen, was das andere in der seinigen ist« (SW I/
4,344).

32 Vgl. etwa den Abschnitt Die Unendlichkeit in Hegels Seinslogik (Hegel: Wissen-
schaft der Logik, Erster Teil, Erster Abschnitt, zweites Kapitel, Abschnitt C). Zur abso-
luten Negativitit und ihren Konsequenzen im nachmetaphysischen Denken siehe K. E.

117

am 24.01.2026, 10:22:12. @


https://doi.org/10.5771/9783495860397-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Klaus Sellge

ist die Negativitit dem Absoluten eingeschrieben, ja: der Motor seiner
Selbstentfaltung.

Indifferenz, und wenn sie noch so sehr behauptet wird, ist natiir-
lich ein Verstandesprodukt, dem seine Herkunft, die Differenz, als
Wortstamm noch deutlich anzusehen ist. Das heif$t: Die Indifferenz
zu sehen setzt voraus, dass man sie zunichst in Differenz erblicke.
Um sie zugleich in ihrer Wahrheit, ndmlich als indifferent, anschauen
zu kénnen. Anders gesagt: In der absoluten Erkenntnisart werden die
Unterschiedenen transparent auf ihre ansichseiende Identitit hin, die,
als absolute Identitit, alle Unterschiede in sich zusammenfallen lasst.
Wie ist das zu bewerten?

3. Diaphanisierung

Was Schelling in seiner Theorie des Endlichen und Besonderen leistet,
ist gewiss keine Herleitung oder entwicklungsgeschichtliche Darstel-
lung der Bestimmungen des Besonderen, sondern eher deren Trans-
parentmachen auf das ihnen allen in identischer Weise Wesentliche,
auf das Absolute hin.

Diese Strategie hat nun mit »Konstruktion« wenig gemein. Man
konnte hier eher von De-Konstruktion reden oder auch von »Diapha-
nisierung«, vom Durchsichtigmachen und -werden des Endlichen.

Wer sich selbst nun in dieser nicht-diskursiven Evidenz des Abso-
luten erleben konnte, wiirde vermutlich dem Endlichen und seiner dis-
kursiven Handhabung mit einer Haltung begegnen, die jedes Besonde-
re diaphan werden liefe auf das Absolute hin und in jeder Besonderung
immer auch die unverbriichliche Einheit und Korrelativitit, die Ab-
hingigkeit und das abhingige Entstehen jedes Einzelnen von jedem
anderen Einzelnen sehen konnte.> Dies wire eine Erkenntnismodi-

Kaehler: »Hegel und die Dezentrierung des Subjekts«. In: Neuzeitliches Denken. Hrsg.
von G. Abel, H.-J. Engfer und Chr. Hubig. Berlin/New York 2002, 323-336; Ferner
ders.: »Die Negativitit des Ich. Hegels reflexionslogische Kritik des fichteschen Prin-
zips«. In: Hegel-Jahrbuch: Glauben und Wissen. Hrsg. von A. Arndt, K. Bal und H. Ott-
mann, Berlin 2005. Bd. I1I, 241-246.

3 »Fin Nichtwesen sucht in dem andern seine Realitit, das selbst wieder keine in sich
hat und sie in einem anderen sucht. Das unendliche Anhingen der Dinge aneinander
durch Ursache und Wirkung ist selbst der Ausdruck und gleichsam das Bewusstsein der
Eitelkeit, der sie unterworfen sind, und ein Zuriicktreten in die Einheit, worin allein

118

am 24.01.2026, 10:22:12. @



https://doi.org/10.5771/9783495860397-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kann die »wahre Philosophie« tiberhaupt Philosophie sein?

fikation, welche unter Beibehaltung der Phinomene, wie sie sich in der
natiirlichen Einstellung zeigen, diese zugleich, um einmal an die posi-
tiven Konnotationen von Indifferenz zu erinnern, als gleich giiltig in
ihrer absoluten Dignitit betrachten wiirde. Vor diesem Gesetz wiren
tatsichlich alle gleich.3

Diaphanisierung also. Das klingt schon, aber kann es noch zur
Philosophie zéhlen?

Das hingt von ihrem Selbstverstindnis ab. Ich schlage vor, Phi-
losophie zu bestimmen als Disziplin der kognitiven Strategien zur Ge-
winnung von Einsichten, die mit den Strategien anderer Wissenschaf-
ten, namentlich der Naturwissenschaften, nicht zu gewinnen sind.
Nun gehért zu den Einsichten auch die Intuition im Sinne einer sich
selbst ausweisenden Evidenz. Akzeptiert man meinen Vorschlag,
miisste die Philosophie daher auch Strategien zur Gewinnung intuiti-
ver Einsichten bereithalten. Tut sie das nicht, so hitte sie sich zumin-
dest der Moglichkeit zu 6ffnen, solche Strategien und Verfahren in ihr
Repertoire aufzunehmen, indem sie diese entweder selbst entwickelt
oder sich in tradierte Methoden einarbeitet, sie auf ihre Tauglichkeit
hin iiberpriift und sich gegebenenfalls zu eigen macht.

Nicht-abendliandische Philosophien, namentlich der Advaita-Ve-
danta (als Lehre der Nicht-Dualitdt) und der Buddhismus, haben sich
der Pflege und Lehre kognitiver Strategien zur Gewinnung intuitiv-
evidenter Einsichten stets mehr gewidmet als der diskursiven Ausfiih-
rung und Darstellung dieser Einsichten, die, wenn sie einmal sich er-
eignet haben, in ihrer absoluten Eigenart (also gerade Nicht-Eigenart)
als unwiderleglich gelten und daher der diskursiven Stiitzung auch
nicht bediirfen.

Ob die »wahre Philosophie« Schellings tiberhaupt Philosophie
sein konne, steht und fallt nun mit der Frage, ob es die (offenbar ganz

alles wahrhaft ist.« (SW 1/4, 397) Wie Schellings Sicht der Kausalitit seine Parallele in
Nagarjunas Deutung der buddhistischen Lehre vom »abhingigen Entstehen«
(Pratityasamutpada) findet, soll an anderer Stelle dargelegt werden.

3 An dieser Stelle sei vor einem naheliegenden Missverstindnis gewarnt. Wer jene
»absolute Dignitit« gleichsam als alle Differenzen in einem absoluten Rundumschlag
aufwertend-auslgschendes Metapradikat im diskursiven Modus verwenden wollte, be-
ginge eine >metabasis eis allo genos< und miisste sich dann zu Recht Indifferentialismus
(mit fatalen ethischen Konsequenzen) vorwerfen lassen.

3 Was nicht bedeutet, dass die Einsichten und Ergebnisse anderer Wissenschaften mit-
hilfe philosophischer Strategien nicht bearbeitet werden konnten (und sollten).

119

am 24.01.2026, 10:22:12. @


https://doi.org/10.5771/9783495860397-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Klaus Sellge

dhnlich unwiderlegbare) Evidenz der intellektuellen Anschauung tat-
sdchlich gibt und sie nicht nur ein aus den begrifflichen Eigenschaften
des Absoluten klug abgeleitetes Postulat ist.

Was zu iiberpriifen wire, eventuell nach Einarbeitung in die ent-
sprechenden kognitiven Strategien, die Schelling in seiner Theorie
nicht bereitstellt. Wobei das Gliicken der (notwendig individuell begin-
nenden) Uberpriifung zwar weder schriftlich garantiert noch schriftlich
herbeigefiihrt, aber durchaus zum Gegenstand intersubjektiver Ver-
stindigung werden kann.

120

am 24.01.2026, 10:2212.


https://doi.org/10.5771/9783495860397-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Die absolute Erkenntnisart
	2. Theorie der Endlichkeit
	3. Diaphanisierung

