
Kann die »wahre Philosophie« �berhaupt
Philosophie sein?

�berlegungen zu Schellings Fernere Darstellungen von 1802

Klaus Sellge (Köln)

Eine der beliebtesten und immer wieder gern zitierten Polemiken He-
gels findet sich in der Vorrede zur Phänomenologie des Geistes und
richtet sich gegen Schellings Identitätsphilosophie:

Dies Eine Wissen, daß im Absoluten Alles gleich ist, der unterscheidenden und
erfüllten oder Erfüllung suchenden und fordernden Erkenntnis entgegenzuset-
zen oder sein Absolutes für die Nacht auszugeben, worin, wie man zu sagen
pflegt, alle Kühe schwarz sind, ist die Naivität der Leere an Erkenntnis.1

Schelling hat diesen Einwand offenbar vorausgesehen. Bereits vier Jah-
re vorher, in den Fernere[n] Darstellungen aus dem System der Phi-
losophie (1802) lässt er keinen Zweifel daran, dass er mit solchen Re-
zeptionsschwierigkeiten rechnet – und gebraucht dasselbe Bild:

Denn die meisten sehen in dem Absoluten nichts als eitel Nacht, und vermögen
nichts darin zu erkennen; es schwindet vor ihnen in eine bloße Verneinung der
Verschiedenheit zusammen, und ist für sie ein rein privatives Wesen […].2

Das wäre, gemessen am spekulativen Aufwand, ein so magerer Er-
kenntnisgewinn, dass man ihn an dieser Stelle vielleicht gar nicht su-
chen sollte. Ich sehe ihn woanders und möchte im Folgenden der Frage
nachgehen, ob Schellings philosophische Theorie, deren Prinzip und
Gegenstand das Absolute ist, sich zwar aus diesen Gründen (Prinzip
und Gegenstand) selbst vernichten muss – aber gerade dadurch, in

109

1 G. W. F. Hegel: Phänomenologie des Geistes. Neu hrsg. von H.-F. Wessels u. H. Clair-
mont. Hamburg 1988, 13.
2 Fr. W. J. Schelling: Sämmtliche Werke. Hrsg. von K. F. A. Schelling. I. Abtheilung.
Bde. 1–10, Stuttgart 1856–61 (im Folgenden: SW). I/4, 403. Zur Genese der Identitäts-
philosophie vgl. K. Düsing: »Die Entstehung des spekulativen Idealismus. Schellings
und Hegels Wandlungen zwischen 1800 und 1801«. In: W. Jaeschke (Hrsg.): Der Streit
um die Gestalt einer Ersten Philosophie (1799–1807). Hamburg 1999, 144–163.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-109 - am 24.01.2026, 10:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihrem notwendigen Scheitern, nicht doch ihre Wahrheit, ihre Ange-
messenheit, demonstriert.3

Das Problem wird nur sein, dass ich das nicht kann.
Ich kann es aus demselben Grund nicht, aus dem Schelling es

schon nicht konnte. Denn das tragende Prinzip seiner Identitätsphi-
losophie beruht auf einer Evidenz, die mit den bewährten Methoden
philosophisch-diskursiven Ausweisens – also im philosophischen Text
selbst – sich nicht vermitteln lässt, auch wenn dieser Text in jeder sei-
ner Zeilen in und von ihr zu leben scheint (oder es zumindest vorgibt).
Dies ist der einfache Grund für sein relatives Misslingen, der gleich-
wohl in der behandelten Sache selbst liegt und daher philosophisch
konsequent zum Versagen der Darstellung führen muss – wenn sich
die Sache tatsächlich der Darstellung gemäß verhält. Dann aber wäre
der Text, möglicherweise gegen die Intentionen seines Autors, perfor-
mativ gelungen.

Dies ist freilich noch kein Nachweis. Was hinzutreten müsste, wä-
re die Möglichkeit einer Überprüfung, ob sich die Sache wirklich »ge-
mäß der Darstellung« verhalte, die Darstellung also zumindest be-
schreibungsadäquat sei. Diese Frage betrifft die Philosophie in ihrem
Selbstverständnis und ihrem erkenntnistheoretischen Mut.4

Ich möchte den Versuch in drei Schritten unternehmen, dabei in
etwa dem Ablauf von Schellings Fernere[n] Darstellungen folgend. Als
Erstes werde ich in groben Zügen die Charakteristika von Schellings
Identitätsprinzip zusammentragen, die sich im Grunde analytisch aus
dem Begriff eines neuplatonisch-spinozistischen Absoluten gewinnen
lassen.5 Hier zeigt sich schnell die grundsätzliche Aporie, die sich aus
der Ansetzung dieses Prinzips selbst ergibt.

110

Klaus Sellge

3 Mein Versuch geht in seinem Ausgangspunkt wesentlich konform mit den Ergebnis-
sen von Chr. Iber: Das Andere der Vernunft als ihr Prinzip. Grundzüge der philosophi-
schen Entwicklung Schellings mit einem Ausblick auf die nachidealistischen Philoso-
phiekonzeptionen Heideggers und Adornos. Berlin/New York 1994. Iber zeigt auf, wie
das Grundproblem von Schellings Philosophie des Absoluten – »wie die beiden von ihm
konzipierten Modelle des Absoluten als reiner Identität und als dialektischer Differenz-
einheit miteinander zu vermitteln sind« (29) – sich durch alle Stadien seines Philoso-
phierens ungelöst fortschreibt.
4 Übrigens auch in ihrer diskurspolitischen Toleranz und der Frage, ob es ein philoso-
phisch ehrenvolles Scheitern überhaupt geben dürfe.
5 Zu »Schellings identitätsphilosophische[r] Auslegung der traditionellen Alleinheits-
lehre« siehe Iber: Das Andere der Vernunft als ihr Prinzip (vgl. Anm. 3), 151ff. Speziell
zu den platonischen Spuren in Schellings Identitätsphilosophie vgl. auch C. Bickmann:

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-109 - am 24.01.2026, 10:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein zweiter Schritt soll darzustellen versuchen, wie Schelling die-
sem Prinzip zum Trotz doch noch eine Art Darstellung des Endlichen
zustande bringt,6 die einen diskursiv interessierten Philosophen zwar
nur enttäuschen kann und eher in den Darstellungen östlicher Philoso-
phien Parallelen und Bestätigungen findet. Und doch liegen hierin ers-
te Hinweise auf einen möglichen Prüfstein zu Schellings un(ver)mit-
telbarer Einsicht.

Der dritte Teil versucht, gerade in dieser Theorie der Endlichkeit
Indizien für den Vollzug einer Erkenntnisbewegung oder kognitiven
Strategie aufzuweisen, die als Korrektiv zu jeder Verabsolutierung dis-
kursiver Strategien durchaus ihre Berechtigung und ihren Eigenwert
beanspruchen kann.

1. Die absolute Erkenntnisart

Die Innovation in Schellings Philosophie dieser Phase ist die Etablie-
rung einer neuen Erkenntnisart, welche, wie er schnell klarmacht, die
»wahre Philosophie«7 von nun an auszeichnen wird. Der erste Para-
graph handelt von dieser »höchsten oder absoluten Erkenntnißart im
Allgemeinen«8, die »eine Erkenntniß gewährt, welche nicht in irgend
einer Beziehung oder einem Verhältniß, sondern der Art nach von al-
len verschieden, durch ihre Natur absolut sey«9.

Das heißt, sie – und sie allein – ist dem Absoluten deswegen voll-
kommen adäquat (und darum auch vollkommen wahr), weil sie als
Erkenntnis des Absoluten mit diesem selbst identisch ist. Denn da es
im Absoluten, wie es Schelling versteht, keinerlei Differenzen geben
kann, demnach auch keine Differenz zwischen Erkennendem und Er-
kanntem, ist sie, als Form des Absoluten, das Absolute selbst. In der
Formel »Erkenntnis des Absoluten« ist darum der Genitiv ein subjecti-
vus und objectivus zugleich.

Es oder sie vollzieht sich als intellektuelle Anschauung. Das Pro-

111

Kann die »wahre Philosophie« �berhaupt Philosophie sein?

»Schellings Identitätsform im Lichte der Dialektik Platons«. In: R. Adolphi/J. Jantzen
(Hrsg.): Das antike Denken in der Philosophie Schellings. Stuttgart-Bad Cannstatt 2004,
147–196.
6 Hierzu ausführlich Iber: Das Andere der Vernunft als ihr Prinzip, 154–180.
7 SW I/4, 352.
8 SW I/4, 339.
9 Ebd.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-109 - am 24.01.2026, 10:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


blem dieser intellektuellen Anschauung ist nun, dass sie zwar erkennen
soll, aber nicht in dem Sinne erkennen kann, dass sie irgend etwas
erkenne, denn dazu bedürfte es jener grundlegenden Bewusstseins-
struktur, die sich stets als Bewusstsein-von-Etwas, also relational voll-
zieht. Mit anderen Worten: Die intellektuelle Anschauung muss ein
kognitiver Modus sein, der mit einem Schlag, objektlos, aber in voll-
kommener Selbstgewissheit das Ganze als Ganzes in jedem Einzelnen
und durch jedes Einzelne hindurch erkennt, aber zugleich, da nicht dual
verfasst, kein Bewusstseinsmodus sein kann und das heißt wiederum:
einem alltäglichen Bewusstsein womöglich nie bewusst wird? Tatsäch-
lich schreibt Schelling in seinen frühen Briefen über Dogmatismus und
Kritizismus:

Wir erwachen aus der intellectualen Anschauung, wie aus dem Zustande des
Todes.10

Die Eigenschaften dieser absoluten Erkenntnis fallen mit denen des
Absoluten zusammen. Sie leistet sozusagen stets und mit einem Schlag
das äußerste Maß an Reduktion von Komplexität, indem sie die ansich-
seiende Indifferenz des scheinbar Differenten nun aber nicht einfach
erkennt, sondern vielmehr – ist, etwa als »Indifferenz des Denkens
und Anschauens […], welche der eigentliche Charakter des Philoso-
phen«11 sei. An diesem Punkt treffen sich Schellings und meine
Schwierigkeiten: im Versuch, mit den Mitteln der Sprache, also der
diskursiven Folge aufeinander bezogener, gleichwohl differenter Ein-
heiten ausgerechnet dasjenige abzuhandeln, das in allen seinen Eigen-
schaften genau jener Abhandlungsweise widerspricht und demzufolge
im diskursiven Modus einer Philosophie stets und notwendig verfehlt
werden muss, dazu noch um den Preis beständiger Selbstwidersprüche:

Wir fühlen auch hier die von jeder Darstellung dieser Art unzertrennliche
Schwierigkeit, nacheinander und einzeln darlegen zu müssen, was in dem Ge-
genstand absolut eins ist und auch nur mit einer absoluten Apperception gefaßt
werden kann; denn nothwendig ist, daß für den, welcher alles einzeln aufnimmt
und nicht […] nun jede besondere Bestimmung zum Ganzen zusammenfaßt,
eben in dieser Region nichts als eitel Widersprüche angetroffen werden.12

112

Klaus Sellge

10 SW I/1, 325
11 SW I/4, 344.
12 SW I/4, 374. Zum Problem der notwendigen Widersprüchlichkeit im Endlichen siehe
Düsing: »Die Entstehung des spekulativen Idealismus« (vgl. Anm. 2), 157.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-109 - am 24.01.2026, 10:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie aber wird die wahre Philosophie verfahren müssen, die, anders als
die nach Schelling defizienten, wenn auch durchaus verdienstvollen
Vorweg- und Konkurrenzunternehmungen des Dogmatismus, Kriti-
zismus und der fichteschen Transzendentalphilosophie, »ganz und gar
im Absoluten selbst [ist], weder bloß von ihm ausgehend, noch aus ihm
heraustretend, noch etwa in ihm endend«?13 Sie wird ja, wenn sie noch
Philosophie sein will, auf intersubjektive Vermittelbarkeit nicht ganz
verzichten wollen. Und sie tut es auch nicht. Sie geht zweistufig vor
und ist damit durchaus beispielhaft für philosophisches Vorgehen
schlechthin: »Der Philosophie […] bleibt […] die Nothwendigkeit und
die Aufgabe, [die Einheit] unmittelbar im Wesen des Ewigen selbst
anzuschauen und in der Vernunft darzustellen.«14

Das sind (auch wenn im Absoluten alles eins ist) zwei grundver-
schiedene Arten philosophischen Tuns, die auch zwei grundverschiede-
ne kognitive Modi erfordern: zunächst, die fundamentale Einsicht im
postulierten kognitiven Modus der intellektuellen Anschauung als un-
mittelbare Evidenz sich geben zu lassen, welche dann, im diskursiven
Modus, zu einer Darstellung zu bringen wäre (Schelling nennt sie
»Construktion«), die jedenfalls nicht mehr als unmittelbar bezeichnet
werden kann.15

Das Problem der philosophischen Bearbeitung jener absoluten Er-
kenntnis besteht also in ihrer Doppelperspektivierung: Zwar soll sie in
ihrer indifferenten Reinheit von absoluter und damit bewusstsein-
stranszendierender Evidenz sein, in ihrer diskursiven Vermittlung aber
wird sie gegenständlich, be-wusst, be-griffen – und darum in ihrem
Wesen notwendig verfehlt.16

Ob also Schellings Einsicht in die Natur des Absoluten und die
damit präsumierte Erkenntnis des Ganzen inklusive aller Besonderheit
zutreffend ist, scheint darum weniger an ihrer diskursiven Vermittlung

113

Kann die »wahre Philosophie« �berhaupt Philosophie sein?

13 SW I/4, 348.
14 SW I/4, 346f.
15 Vielleicht ist in diesem Zusammenhang erwähnenswert, dass Husserl in den Carte-
sianischen Meditationen (§13) eine ganz ähnliche Zweistufigkeit des philosophischen
Vorgehens fordert, wobei die erste Stufe »in bloßer Hingabe an die […] Evidenz«, die
zweite dann erst in der »Kritik der transzendentalen Erfahrung« bestehe. (E. Husserl:
Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge. Hrsg. von St. Strasse. (Husserlia-
na I). Den Haag 21963, 31.)
16 Zum Thema Gegenständigkeit als Modus sowohl des Erscheinens als auch Entzugs
des Seins vgl. M. Heidegger: Der Satz vom Grund. Pfullingen 1957, 99 f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-109 - am 24.01.2026, 10:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu hängen,17 sondern vielmehr daran, ob die Evidenz der intellektuel-
len Anschauung mehr ist als nur elitär-dogmatische Beschwörung wie
etwa die folgende:

Auf gleiche Weise [wie dem Geometer] ist dem Philosophen in der strengwis-
senschaftlichen Construktion die intellektuelle oder Vernunftanschauung etwas
Entschiedenes, und worüber kein Zweifel statuirt oder Erklärung nöthig gefun-
den wird. Sie ist das, was schlechthin und ohne alle Forderung vorausgesetzt
wird, und kann in dieser Rücksicht nicht einmal Postulat der Philosophie hei-
ßen.18

Nach der Bemerkung, dass sie darüber hinaus »nichts sey, das gelehrt
werden könne«19, wird Schelling fast ausfällig:

Zu begreifen ist auch nicht, warum die Philosophie eben zu besonderer Rück-
sicht auf das Unvermögen verpflichtet sey, es ziemt sich vielmehr, den Zu-
gang zu ihr scharf abzuschneiden und nach allen Seiten hin von dem gemei-
nen Wissen so zu isoliren, daß kein Weg oder Fußsteig von ihm aus zu ihr
führen könne. Hier fängt die Philosophie an, und wer nicht schon da ist oder
vor diesem Punkt sich scheut, der bleibe auch entfernt oder fliehe zurück.20

Ich vermute, dass in der Heftigkeit solcher Passagen eher die Verzweif-
lung darüber laut wird, dass Schelling um die letztliche Nicht-Mitteil-
barkeit gerade desjenigen weiß, worin seine ganze Theorie ihren ein-
zigen wahren Prüfstein hätte: die diskursiv nicht zu vermittelnde,
intersubjektiv uneinholbare Innenperspektive des Absoluten, ihre tat-
sächliche Erfahrbarkeit in individuo, und das heißt zugleich: über den
unvertretbaren und einsamen Zugang des je philosophierenden Sub-
jekts.21 Denn es kann natürlich nicht genügen, das Absolute durch be-

114

Klaus Sellge

17 Hier scheint für ihn selbst zu gelten, was er einige Seiten zuvor über Fichtes Wissen-
schaftslehre anmerkt: dass die äußere Darstellung, zumal als System, »welche dem
Prinzip selbst fremd« sei, »völlig hinweggenommen werden kann, ohne dass in jenem,
dem Wesentlichen, das Geringste verändert würde.« (SW I/4, 353).
18 SW I/4, 361.
19 Ebd.
20 Ebd. 362.
21 Schelling deutet das Problem zumindest an: »Die Behauptung einer absoluten Er-
kenntnißart führt unmittelbar die einer alleinigen Philosophie mit sich, welches dann,
weil sich diese Ueberzeugung doch durch ein Individuum aussprechen muß, von der
Unphilosophie als ein Vorgeben des Individuums gedeutet wird, daß seine Philosophie
als seine die alleinige sey, als ob nicht mit der Idee der alleinigen Philosophie schon alle
Vorstellung einer besonderen Philosophie vernichtet, und in diesem Sinn von der Phi-
losophie eines Menschen zu sprechen ebenso lächerlich wäre, als wenn der Geometer die
Geometrie seine Geometrie nennen wollte.« (ebd. 352).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-109 - am 24.01.2026, 10:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


griffsanalytisches Zusammenraffen seiner tradierten Eigenschaften
gleichsam hochzuziehen und dieser absoluten Semantik allein durch
den Machtspruch des Philosophen ontologische Validität einzuhau-
chen, um sie dann apodiktisch, elitär und mitunter arrogant zu behaup-
ten mitsamt ihren doch nur tautologischen Folgerungen.22

Wenn nun aber schon keinerlei Vermittlung zu jener absoluten
Erkenntnisart zu führen scheint, wie soll nun andersherum aus dem
relationslosen, in sich absolut indifferenten Absoluten die nicht zu
leugnende, in sich überaus different erscheinende Endlichkeit hervor-
gehen können?

2. Theorie der Endlichkeit

§4 der Fernere[n] Darstellungen handelt »Von der philosophischen
Construktion oder von der Art, alle Dinge im Absoluten darzustel-
len«23. Wir erinnern uns: Dies wäre die zweite Stufe der philosophi-
schen Arbeit, nachdem die Einheit im »Wesen des Ewigen unmittelbar
angeschaut« wurde und sich in absoluter Evidenz selbst bewahrheitet
hat. Die gewohnten philosophischen Strategien der Ermittlung will
Schelling allerdings auch hier von vornherein abgeschnitten wissen,
denn alle gängigen Denkgesetze gehören »selbst nicht minder als die
Dinge, die durch sie bestimmt sind, zur Erscheinung«24.

Nicht Ableitung oder Deduktion also, sondern »Darstellung«.
Und da wir uns hier in der Sphäre des Unbedingten befinden, fallen
auch analytische oder synthetische Methoden von vornherein dem
Verbot anheim, da sie dem »bedingte[n] Philosophiren«25 angehören.
Die Philosophie nämlich, »da sie ihre Construktionen weder in dem
einen noch in dem andern, sondern in der an und für sich betrachteten
Einheit oder unmittelbar im Ewigen ausdrückt, kann auch nur Eine
Methode haben«.26

Für die Darstellung ist das die Methode der Construction.

115

Kann die »wahre Philosophie« �berhaupt Philosophie sein?

22 Bezeichnend für diese Art von diskursiver Konsequenz ist ein Satz wie dieser: »Wir
lösen auch diesen scheinbaren Widerspruch auf dieselbe Art, wie wir auch den früheren
gelöst haben.« (ebd. 409).
23 Ebd. 391.
24 Ebd. 397.
25 Ebd. 399.
26 Ebd.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-109 - am 24.01.2026, 10:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Um sie zu verstehen, müssen wir uns noch einmal vergegenwär-
tigen, dass wir das Absolute als »Indifferenz des Wesens und der Form«
denken sollen, welche als höchste Indifferenz auch alle anderen Diffe-
renzen wie die zwischen Subjekt und Objekt, Endlichem und Unend-
lichem etc. weniger enthält oder umfasst, sondern sie eher, und zwar
alle in in gleicher Weise, zum Verschwinden bringt. Indifferenzierung
also des nur scheinhaft, weil im Absoluten eben nicht Differenten wäre
demnach der Arbeitsmodus der Construktion, deren Bezeichnung
offensichtlich in die Irre führt.

Solche Indifferenzierung als Strategie (bzw. diskursive Umset-
zung der grundlegenden Evidenz), im Differenten dessen stets selbiges
An-sich, nämlich die absolute Identität, anschauen zu können, braucht
jedoch etwas, das indifferenziert werden kann. Und das muss letztlich,
auch wenn es nur der Schein oder nichtige Reflex des Absoluten sein
mag, in diesem selbst auf irgendeine Weise angelegt sein, weil es nicht,
etwa als »äußerer Anstoß«, von woanders herkommen kann.27 In einer
späteren Fassung des ausgearbeiteten Systems von 1804 fasst Schelling
dieses Wesen des Absoluten als »das Affirmierende und das Affirmier-
te von sich selbst«.28

Diese Formel will offenbar jegliches Negative ausschließen. Für
Schelling ist das Absolute Affirmation, durch und durch positiv, die
aber doch in ihren beiden Momenten des Affirmierenden und Affir-
mierten, bei völliger qualitativer Indifferenz dieser Momente (denn
jedes ist dasselbe), zumindest die Möglichkeit in sich tragen soll, sich
selbst in verschiedener, rein quantitativer Verteilung dieser beiden
Momente zu verschiedenstem Ausdruck zu bringen. Dem einen Mo-
ment des Affirmierenden würde dann, im nichtigen Schein des End-
lichen, etwa die Seite des Subjektiven, des Ideellen, des Unendlichen,
des Allgemeinen, des Denkens und so fort entsprechen, der Seite des
Affirmierten dann die des Objektiven, des Stoffs, des Endlichen, des
Seins etc. So dass, je nachdem, welche dieser beiden Seiten in diesen
verschiedenen Kombinationen in welchem Maße (also welcher Potenz)
rein quantitativ überwiegt, dann die jeweilige scheinhafte Bestimmt-
heit im Endlichen zum Ausdruck käme.

116

Klaus Sellge

27 Sonst müsste man ein dem Absoluten Transzendentes annehmen, was das Absolute
sofort zu einem Relativen machte.
28 System der gesammten Philosophie und der Naturphilosophie insbesondere (1804),
SW I/6, 148.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-109 - am 24.01.2026, 10:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alle Differenzen und Besonderungen also, auch wenn sie in der
Sphäre des Endlichen (also »hier bei uns«) qualitativ bestimmt zu sein
scheinen, sind, absolut betrachtet, lediglich quantitativer Natur, und
jedes Einzelne ist in seinem An-sich jedem anderen Einzelnen völlig
gleich. »Jede Einheit, insofern sie absolut ist, [empfängt] nothwendig
das ungetheilte Ganze […], jede also [ist] der andern vollkommener
Spiegel und Gegenbild«.29

Da also jede Construction auf das An-sich geht, verschwinden in
der Tat alle Endlichkeiten im Absoluten, sind in ihm weniger aufgeho-
ben als aufgelöst. Das könnte nun, als intuitive Anschauung, als »eine
Erkenntniß, welche von der reinsten Evidenz, ja die Evidenz selbst
ist«30, tatsächlich eine Einsicht bereithalten, die, wenn es sie tatsächlich
gibt, die Weltsicht eines individuellen Subjekts von Grund auf so wan-
deln könnte, dass jener die Identität in allem identifizierende Blick von
nun an zumindest mitliefe, der allem, was sich zeigt, dieselbe Dignität
und Seinswertigkeit zusprechen muss – ohne dabei zugleich die Unter-
schiede im Endlichen zu übersehen.31 Er sähe nicht über sie hinweg,
sondern eher durch sie hindurch und in ihnen stets dasselbe Absolute.
Freilich zementiert Schelling mit der völligen und gleichsam chancen-
losen Nichtigkeit alles Endlichen die Trennung, den cwrism�@, zwi-
schen Endlichem und Absolutem und damit, bei aller gegenteiligen
Beteuerung, dann letztlich doch wieder einen Dualismus, der nur zu
überwinden ist um den Preis der Vernichtung alles Endlichen oder,
sanfter ausgedrückt, im evidenten Einsehen der Nichtigkeit aller Un-
terschiede des Endlichen. Das Absolute bei Schelling ist eben ein abso-
lut Positives, dem das Negative ein letztlich Äußeres bleiben muss (was
nach dem hier mitsprechendem parmenideischen Denkansatz der abso-
luten Nichtigkeit des Nichts durchaus konsequent wäre). Hegels Pointe
ist es nun, gerade die Affirmation als Resultat und dialektischen Voll-
zug ausgerechnet der absoluten Negativität zu begreifen:32 Bei Hegel

117

Kann die »wahre Philosophie« �berhaupt Philosophie sein?

29 SW I/4, 419. Die Ähnlichkeit dieser »Feldhaftigkeit« des Absoluten zu sowohl zen-
buddhistischen als auch (neo)taoistischen Theorien wird Gegenstand einer eigenen, aus-
führlichen Untersuchung sein.
30 Ebd. 402.
31 »[…] jedes in seiner Potenz seyn zu lassen, was das andere in der seinigen ist« (SW I/
4, 344).
32 Vgl. etwa den Abschnitt Die Unendlichkeit in Hegels Seinslogik (Hegel: Wissen-
schaft der Logik, Erster Teil, Erster Abschnitt, zweites Kapitel, Abschnitt C). Zur abso-
luten Negativität und ihren Konsequenzen im nachmetaphysischen Denken siehe K. E.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-109 - am 24.01.2026, 10:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist die Negativität dem Absoluten eingeschrieben, ja: der Motor seiner
Selbstentfaltung.

Indifferenz, und wenn sie noch so sehr behauptet wird, ist natür-
lich ein Verstandesprodukt, dem seine Herkunft, die Differenz, als
Wortstamm noch deutlich anzusehen ist. Das heißt: Die Indifferenz
zu sehen setzt voraus, dass man sie zunächst in Differenz erblicke.
Um sie zugleich in ihrer Wahrheit, nämlich als indifferent, anschauen
zu können. Anders gesagt: In der absoluten Erkenntnisart werden die
Unterschiedenen transparent auf ihre ansichseiende Identität hin, die,
als absolute Identität, alle Unterschiede in sich zusammenfallen lässt.
Wie ist das zu bewerten?

3. Diaphanisierung

Was Schelling in seiner Theorie des Endlichen und Besonderen leistet,
ist gewiss keine Herleitung oder entwicklungsgeschichtliche Darstel-
lung der Bestimmungen des Besonderen, sondern eher deren Trans-
parentmachen auf das ihnen allen in identischer Weise Wesentliche,
auf das Absolute hin.

Diese Strategie hat nun mit »Konstruktion« wenig gemein. Man
könnte hier eher von De-Konstruktion reden oder auch von »Diapha-
nisierung«, vom Durchsichtigmachen und -werden des Endlichen.

Wer sich selbst nun in dieser nicht-diskursiven Evidenz des Abso-
luten erleben könnte, würde vermutlich dem Endlichen und seiner dis-
kursiven Handhabung mit einer Haltung begegnen, die jedes Besonde-
re diaphan werden ließe auf das Absolute hin und in jeder Besonderung
immer auch die unverbrüchliche Einheit und Korrelativität, die Ab-
hängigkeit und das abhängige Entstehen jedes Einzelnen von jedem
anderen Einzelnen sehen könnte.33 Dies wäre eine Erkenntnismodi-

118

Klaus Sellge

Kaehler: »Hegel und die Dezentrierung des Subjekts«. In: Neuzeitliches Denken. Hrsg.
von G. Abel, H.-J. Engfer und Chr. Hubig. Berlin/New York 2002, 323–336; Ferner
ders.: »Die Negativität des Ich. Hegels reflexionslogische Kritik des fichteschen Prin-
zips«. In: Hegel-Jahrbuch: Glauben und Wissen. Hrsg. von A. Arndt, K. Bal und H. Ott-
mann, Berlin 2005. Bd. III, 241–246.
33 »Ein Nichtwesen sucht in dem andern seine Realität, das selbst wieder keine in sich
hat und sie in einem anderen sucht. Das unendliche Anhängen der Dinge aneinander
durch Ursache und Wirkung ist selbst der Ausdruck und gleichsam das Bewusstsein der
Eitelkeit, der sie unterworfen sind, und ein Zurücktreten in die Einheit, worin allein

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-109 - am 24.01.2026, 10:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fikation, welche unter Beibehaltung der Phänomene, wie sie sich in der
natürlichen Einstellung zeigen, diese zugleich, um einmal an die posi-
tiven Konnotationen von Indifferenz zu erinnern, als gleich gültig in
ihrer absoluten Dignität betrachten würde. Vor diesem Gesetz wären
tatsächlich alle gleich.34

Diaphanisierung also. Das klingt schön, aber kann es noch zur
Philosophie zählen?

Das hängt von ihrem Selbstverständnis ab. Ich schlage vor, Phi-
losophie zu bestimmen als Disziplin der kognitiven Strategien zur Ge-
winnung von Einsichten, die mit den Strategien anderer Wissenschaf-
ten, namentlich der Naturwissenschaften, nicht zu gewinnen sind.35

Nun gehört zu den Einsichten auch die Intuition im Sinne einer sich
selbst ausweisenden Evidenz. Akzeptiert man meinen Vorschlag,
müsste die Philosophie daher auch Strategien zur Gewinnung intuiti-
ver Einsichten bereithalten. Tut sie das nicht, so hätte sie sich zumin-
dest der Möglichkeit zu öffnen, solche Strategien und Verfahren in ihr
Repertoire aufzunehmen, indem sie diese entweder selbst entwickelt
oder sich in tradierte Methoden einarbeitet, sie auf ihre Tauglichkeit
hin überprüft und sich gegebenenfalls zu eigen macht.

Nicht-abendländische Philosophien, namentlich der Advaita-Ve-
danta (als Lehre der Nicht-Dualität) und der Buddhismus, haben sich
der Pflege und Lehre kognitiver Strategien zur Gewinnung intuitiv-
evidenter Einsichten stets mehr gewidmet als der diskursiven Ausfüh-
rung und Darstellung dieser Einsichten, die, wenn sie einmal sich er-
eignet haben, in ihrer absoluten Eigenart (also gerade Nicht-Eigenart)
als unwiderleglich gelten und daher der diskursiven Stützung auch
nicht bedürfen.

Ob die »wahre Philosophie« Schellings überhaupt Philosophie
sein könne, steht und fällt nun mit der Frage, ob es die (offenbar ganz

119

Kann die »wahre Philosophie« �berhaupt Philosophie sein?

alles wahrhaft ist.« (SW I/4, 397) Wie Schellings Sicht der Kausalität seine Parallele in
Nāgārjunas Deutung der buddhistischen Lehre vom »abhängigen Entstehen«
(Pratı̄tyasamutpāda) findet, soll an anderer Stelle dargelegt werden.
34 An dieser Stelle sei vor einem naheliegenden Missverständnis gewarnt. Wer jene
»absolute Dignität« gleichsam als alle Differenzen in einem absoluten Rundumschlag
aufwertend-auslöschendes Metaprädikat im diskursiven Modus verwenden wollte, be-
ginge eine ›metabasis eis allo genos‹ und müsste sich dann zu Recht Indifferentialismus
(mit fatalen ethischen Konsequenzen) vorwerfen lassen.
35 Was nicht bedeutet, dass die Einsichten und Ergebnisse anderer Wissenschaften mit-
hilfe philosophischer Strategien nicht bearbeitet werden könnten (und sollten).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-109 - am 24.01.2026, 10:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ähnlich unwiderlegbare) Evidenz der intellektuellen Anschauung tat-
sächlich gibt und sie nicht nur ein aus den begrifflichen Eigenschaften
des Absoluten klug abgeleitetes Postulat ist.

Was zu überprüfen wäre, eventuell nach Einarbeitung in die ent-
sprechenden kognitiven Strategien, die Schelling in seiner Theorie
nicht bereitstellt. Wobei das Glücken der (notwendig individuell begin-
nenden) Überprüfung zwar weder schriftlich garantiert noch schriftlich
herbeigeführt, aber durchaus zum Gegenstand intersubjektiver Ver-
ständigung werden kann.

120

Klaus Sellge

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-109 - am 24.01.2026, 10:22:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Die absolute Erkenntnisart
	2. Theorie der Endlichkeit
	3. Diaphanisierung

