
SCHIMMEL, A. 
Mystical Dimensions of Islam 
The University of North Carolina Press ,  Chapel Hili 1 975, 506 S .  

Die  meist dürftige lexikalische Definition des Mystizismus - einer Lehre, welche Vollkom­
menheit durch eine Art Kontemplation zu erreichen sucht und die bis zur Ekstase führt, um 
den Menschen mit der göttlichen Macht zu vereinen - hat die Verfasserin für den Islam an­
schaulich und umfassend in ihrem Buch über den Sufismus erweitert. Sie betont insbeson­
dere die persische Lyrik, geht aber auch auf Dichtungen in den Landessprachen des indi­
schen Subkontinents (Sindhi, Pandschabi, Paschto) ein . In ihrer Einleitung versucht die Ver­
fasserin die Herkunft des Wortes Sufismus zu klären - ob es das wollene Gewand der ersten 
Sufis bezeichnet, ob es vom Christentum stammen könnte - und beschreibt die drei Stufen 
mystischen Erkennens -, die in ihrer Einteilung nicht nur für den Islam, sondern auch für das 
Christentum typisch sind (via purgativa, via illuminativa, unio mystica) . 
Die Verwurzelung des Sufismus im Islam wird durch die historische Entwicklung begrün­
det ; der Qur'an ist der Schlüssel für die Weltanschauung des Sufis , dem Propheten Muham­
mad werden mystizistische Eigenschaften zugeschrieben. Für den europäischen Orientali­
sten sind dies ungewöhnliche Perspektiven, da sich im Laufe der Geschichte aus mancherlei 
Gründen, auch aus Unkenntnis und Unverständnis der Texte, der Gedanke eingebürgert 
hat, Sufis zu den Anhängern einer Weltanschauung zu zählen, die außerhalb des Islam ste­
hen, sie insbes . den Pantheisten und Anhängern der Lehre von Zarathustra zuzurechnen. 
Ihre zahlreichen Verfolgungen, die Exekution mancher hervorragender Persönlichkeiten 
scheinen ihre mangelnde Verhaftung im Islam zu beweisen. Es ist das Verdienst der Verfasse­
rin, die enge Verbundenheit der Sufis auch mit dem orthodoxen Islam dargestellt zu haben 
und darüber hinaus die Mißverständnisse zu klären, welche sich aus ekstatischen Äußerun­
gen wie "ana 'l-haqq" (ich bin die Wahrheit = Gott) ergeben haben. 
In ihrem historischen Abriß stellt die Verfasserin frühe Mystiker vor, Bayezid, Ruwaim, 
Nuri und insbes . Hallag, der 922 n. Chr. in Bagdad eines gewaltsamen Todes starb, der als 
einer der größten Märtyrer des Islam gilt und dessen Name symbolisch für das Ausmaß lei­
dender Liebe ist. Erwähnenswert ist auch Rabi'a, eine freigelassene Sklavin, auf deren Dich­
tung die Verfasserin in ihrem Anhang über die Rolle der Frau im Sufismus zurückgreift, eine 
sehr ambivalente Rolle, die trotz aller Vorbehalte eine positivere Einstellung der Sufis zu den 
Frauen verrät als die manch anderer islamischer Kreise .  Frauen verkörpern in den gleichnis­
haften Erzählungen der Sufis die profane Welt ; hier drängen sich linguistische Parallelen auf 
- "nafs" ,  das irdische Sein, das der Welt verhaftete Ich, ist in der arabischen Hochsprache ein 
Femininum. Frauen sind in den Orden der Sufis- mit Ausnahme des türkischen Bektasi-Or­
dens- nur als Laienmitglieder zugelassen ; sie sind ihrer religiösen und karitativen Neigung 
durch wirtschaftliche Unterstützung der Sufi-Orden nachgegangen. Die Wiedergabe der 
sich nach Vereinigung sehnenden Seele - ein immer wiederkehrendes Motiv der Sufi-Dich­
tung - in Gestalt einer Frau, wie in Sindh, ist die seltene Ausnahme in der islamischen Welt . 
Der Sufismus, d. h. das , was der Europäer als muslimische Mystik bezeichnet, trägt im ara­
bischen Sprachgebrauch die Bezeichnung , , 'ilm al-tasawwuf" (die Wissenschaft des tasaw­
wuf) . Damit zählt der Sufismus zu den wissenschaftlichen Disziplinen mit Traditionen und 
Schulen. Doch seine eigentliche Bedeutung geht über den Wissenschafts bereich hinaus, der 
Sufismus ist in erster Linie die Suche nach einer Lebensregel , die nicht mit dem Qur'an 
bricht, sondern dessen Verständnis vertieft und verinnerlicht . In diesem Sinne ist das Kapitel 
über den " Weg" zu verstehen, in welchem die Verfasserin die Phasen beschreibt, die ein 
frommer Muslim durchleben muß, um Sufi zu werden. 

448 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1978-4-448 - am 24.01.2026, 04:14:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1978-4-448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Breiten Raum bei dieser Suche nach tiefer religiöser Erkenntnis nehmen die verschiedenen 
Formen der Verehrung von Allah ein. über das rituelle Gebet hinaus kennt der Sufi das freie 
Gebet. Hier weist die Verfasserin auf philosophische Probleme hin - die scheinbare Inkom­
patibilität des Gebets mit der islamischen Lehre von der Vorherbestimmung. 
Die Verfasserin beschreibt ferner die möglichen Gebetsinhalte - Bitten, Gebete und Lob­
preisungen. In diesem Zusammenhang wird man die persische Liebeslyrik nicht mehr als 
rein weltliche Dichtkunst lesen und verstehen können. Die Grenzen zwischen einem Lobes­
gedicht auf Allah (qasida) und einem Liebesgedicht (gazal) sind insbes . bei Rumi und Hafiz 
schwimmend, zumal erotische Symbole üblicherweise von Sufis verwandt wurden, um die 
göttliche Liebe auszudrücken; im Laufe der Zeit entwickelten sich Lexika, um den mystizi­
stischen Sinn profaner Worte zu erläutern. 
Der dikr - die Besinnung auf Allah durch ständige Wiederholung heiliger Namen - ist ty­
pisch für den Sufi, den er als Form der Verehrung Allahs mit keinem anderen Muslim teilt. In 
diesem Be�eich sind die spirituellen Erfahrungen anzusiedeln, die der Sufi auf der Suche nach 
religiöser Erkenntnis sammelt. Man denke an die trance-ähnlichen Zustände, in die sich eine 
größere Anzahl von Sufis beim dikr durch Begleitung von Tanz und Musik bringen; in Eu­
ropa sind insbes . die Rifa'i-Derwische - die heulenden Derwische - bekannt geworden. Von 
diesem lauten dikr ist der kontemplative leise dikr zu unterscheiden, der - nicht unähnlich 
den übungen mancher buddhistischer und christlicher Gläubigen - Konzentrationsübun­
gen mit Atemkontrolle voraussetzt, Konzentrationsübungen auf Allah, auf besonders hei­
lige Buchstaben, die schließlich einen für den Sufismus typischen, über die Kalligraphie hin­
ausgehenden Buchstabensymbolismus begründeten. Daß der qikr in späterer Zeit in vielen 
Fällen entartete, indem er zum alleinigen Daseinsgrund der Orden und Bruderschaften wur­
de, kommt im Verlauf des Textes nicht deutlich zum Ausdruck. Auch wäre es in diesem Zu­
sammenhang von Interesse gewesen, wenn die Verfasserin den dikr gegen den Hesychasmus 
und insbes . das byzantinische Gebet Jesu einerseits und den j apanischen nembutsu anderer­
seits abgegrenzt hätte, ohne damit zugleich den Rahmen der von vornherein sehr breit ange­
legten Abhandlung über die Formen der Verehrung zu sprengen. 
Die Schilderung der Sufi-Bruderschaften, ihres Einflusses auf den Islam und der Darlegung 
der Gründe für ihr Verbot z. B. in der Türkei im Jahre 1 925 durch Atatürk folgt eine aus­
führliche Besprechung der mystizistischen Lyrik. Die Verfasserin stellt Vertreter der persi­
schen Lyrik vor, Gazzali, Hamadani, Ruzbihan Baqli, Galaludin Rumi, sie bespricht ihre 
Werke und gibt ihre Gedichte auszugsweise in englischer übersetzung wieder ; sie weist auf 
Besonderheiten der Metrik hin, daß z. B. die didaktische Lyrik häufig in der Form des mat­
nawi verfaßt wurde, eines für Epen gebräuchlichen Versmaßes . Hinsichtlich der türkischen 
Lyrik unterscheidet die Verfasserin zwischen der höfischen Dichtung der Türkei und der an 
die Volksdichtung angelehnten Lyrik der Sufis ; Yunus Emre und Kaygusuz sprachen in 
Kinder- und Abzählreimen (tekerleme) ; Literaturwissenschaftler versuchen seit langem den 
mystizistischen Sinn hinter den teilweise banalen Worten zu ergründen. Ähnlich ausführlich 
behandelt die Verfasserin den indo-pakistanischen Sufismus und seine Lyrik und geht auf die 
sprachlichen Besonderheiten des indischen Subkontinents ein - so benutzten die Pand­
schab-Muslims nicht ihre Muttersprache, sondern Urdu als Schriftsprache, in Pandschabi 
schrieben allein die Sikhs , während Sindhi auch nach der britischen Besetzung um 1 843 keine 
derartige Spaltung in Schrift- und Umgangssprache erlebte. 
Die Vielfalt der Detailkenntnisse, welche die Verfasserin in diesem Buch zusammengetragen 
hat, geben dem Werk einen nahezu lexikalischen Charakter ; Geschichte und Wesen des Su­
fismus sowie die Interpretation seiner Lyrik sind auch nicht annähernd so umfassend von 
anderen Verfassern dargestellt worden, die sich mit dieser oder einer verwandten Thematik 

449 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1978-4-448 - am 24.01.2026, 04:14:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1978-4-448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


befaßt haben (vgl . Arberry, Mysticism,  The Cambridge History of Islam, Bd. 2, S. 604-63 1 ;  
Gardet, Der Islam, S .  1 93-204, 223-227 ;  Spuler, The Disintegration of the Caliphate in the 
East, The Cambridge History of Islam, Bd. 1 ,  S. 1 52-1 53) .  

ALFRED VERDRoss/BRuNo SIMMA 
Universelles Völkerrecht 
Theorie und Praxis 

Antwort 

Dagmar Hohberger 

In Heft 1/1978 (S . 128 - 1 30) dieser Zeitschrift findet sich eine Besprechung des " Universel­
le(n) Völkerrecht(s)" aus der Feder Hermann Webers . Darin diagnostiziert der Rezensent 
"die Handschrift Simmas . . .  zu deutlich, als daß das Werk nicht sogleich als überwiegende 
Eigenleistung des Münchner Völkerrechtslehrers Simma identifiziert werden könnte . Die­
sen Eindruck gewinnt der Leser vor allem durch die gegenüber dem Verdross'schen Lehr­
buch vollzogene und unmißverständliche Voranstellung der UN-Charta und des Rechts der 
Vereinten Nationen als des zentralen Verfassungsrechts einer (wie schon bei Verdross) uni­
versell verstandenen Staatengemeinschaft" (S . 128 f) . Im weiteren Verlauf der Besprechung 
wird der Name Verdross nicht mehr genannt. Dazu möchte ich folgendes feststellen : 
1 .  Unser Werk wird schon im Vorwort als Gemeinschaftsarbeit bezeichnet. Daher ist j ede 
gegenteilige Behauptung eine unsachliche Unterstellung, die Alfred Verdross und ich mit 
Entschiede�heit zurückweisen. 
2. Alfred Verdross hat auf eine Neubearbeitung seines 1 964 in 5. Auflage erschienenen 
" Völkerrecht( s)" bewußt verzichtet, da seitdem der Mitgliederkreis der Vereinten Nationen 
quasi universell geworden ist und daher die alte Systematik geändert werden mußte. Auf 
diese Entwicklung hat Verdross übrigens bereits 1973 in seinen (ohne irgend eine Mitwir­
kung von meiner Seite verfaßten) "Quellen des universellen Völkerrechts (S. 35) hingewie­
sen. Der oben zitierte Eindruck des Rezensenten hätte also bereits durch ein oberflächliches 
Studium der neueren Schriften des Wiener "Alt-Völkerrechtlers" (H. Weber, S. 128) besei­
tigt werden müssen. Si tacuisses . . .  

Bruno Simma 

Replik 

Zu l .  
In der Rezension des Verdross-Simma'schen Völkerrechtslehrbuchs ist nirgends die Be­
hauptung aufgestellt worden, es liege keine Gemeinschaftsarbeit vor. Die Bewertung als 
,überwiegende Eigenleistung' zugunsten eines der beiden Autoren stellt eine inhaltliche 
Gewichtung dar, die keine Aussage über den Gemeinschaftscharakter des Werkes enthält . 

Zu 2 .  
Der Rezension ist a n  keiner Stelle zu  entnehmen, Verdross verstünde die Staatengemein­
schaft nicht als universell . Dieses Verständnis ist vielmehr ausdrücklich betont worden in 
dem Passus : " . . .  einer (wie schon bei Verdross) universell verstandenen Staatengemein­
schaft" . Die von Simma zum Beweis herangezogenen ,Quellen des universellen Völker­
rechts' von Verdross ( 1973) beweisen insofern nichts . Bestritten wird nur, daß bei Verdross 

450 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1978-4-448 - am 24.01.2026, 04:14:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1978-4-448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

