SCHIMMEL, A.
Mystical Dimensions of Islam
The University of North Carolina Press, Chapel Hill 1975, 506 S.

Die meist durftige lexikalische Definition des Mystizismus — einer Lehre, welche Vollkom-
menheit durch eine Art Kontemplation zu erreichen sucht und die bis zur Ekstase fiihrt, um
den Menschen mit der gottlichen Macht zu vereinen — hat die Verfasserin fiir den Islam an-
schaulich und umfassend in ihrem Buch tiber den Sufismus erweitert. Sie betont insbeson-
dere die persische Lyrik, geht aber auch auf Dichtungen in den Landessprachen des indi-
schen Subkontinents (Sindhi, Pandschabi, Paschto) ein. Inihrer Einleitung versucht die Ver-
fasserin die Herkunft des Wortes Sufismus zu kliren — ob es das wollene Gewand der ersten
Sufis bezeichnet, ob es vom Christentum stammen kénnte — und beschreibt die drei Stufen
mystischen Erkennens—, die in ihrer Einteilung nichtnur fiir den Islam, sondern auch fiir das
Christentum typisch sind (via purgativa, via illuminativa, unio mystica).

Die Verwurzelung des Sufismus im Islam wird durch die historische Entwicklung begriin-
det; der Qur’an ist der Schliissel fiir die Weltanschauung des Sufis, dem Propheten Muham-
mad werden mystizistische Eigenschaften zugeschrieben. Fiir den europiischen Orientali-
sten sind dies ungewohnliche Perspektiven, da sich im Laufe der Geschichte aus mancherlei
Griinden, auch aus Unkenntnis und Unverstindnis der Texte, der Gedanke eingebiirgert
hat, Sufis zu den Anhingern einer Weltanschauung zu zihlen, die auflerhalb des Islam ste-
hen, sie insbes. den Pantheisten und Anhingern der Lehre von Zarathustra zuzurechnen.
Thre zahlreichen Verfolgungen, die Exekution mancher hervorragender Personlichkeiten
scheinen ihre mangelnde Verhaftung im Islam zu beweisen. Es ist das Verdienst der Verfasse-
rin, die enge Verbundenheit der Sufis auch mit dem orthodoxen Islam dargestellt zu haben
und dariiber hinaus die Mifverstindnisse zu kliren, welche sich aus ekstatischen Auflerun-
gen wie ,,ana ’l-haqq‘ (ich bin die Wahrheit = Gott) ergeben haben.

In ithrem historischen Abriff stellt die Verfasserin frithe Mystiker vor, Bayezid, Ruwaim,
Nuri und insbes. Hallag, der 922 n. Chr. in Bagdad eines gewaltsamen Todes starb, der als
einer der grofiten Mirtyrer des Islam gilt und dessen Name symbolisch fiir das Ausmaf lei-
dender Liebe ist. Erwihnenswert ist auch Rabi’a, eine freigelassene Sklavin, auf deren Dich-
tung die Verfasserin in ihrem Anhang iiber die Rolle der Frau im Sufismus zuriickgreift, eine
sehr ambivalente Rolle, die trotzaller Vorbehalte eine positivere Einstellung der Sufis zu den
Frauen verritals die manch anderer islamischer Kreise. Frauen verkorpern in den gleichnis-
haften Erzihlungen der Sufis die profane Welt; hier dringen sich linguistische Parallelen auf
—,,nafs*, dasirdische Sein, das der Welt verhaftete Ich, istin der arabischen Hochsprache ein
Femininum. Frauensind in den Orden der Sufis- mit Ausnahme des tiirkischen Bektasi-Or-
dens- nur als Laienmitglieder zugelassen; sie sind ihrer religiosen und karitativen Neigung
durch wirtschaftliche Unterstiitzung der Sufi-Orden nachgegangen. Die Wiedergabe der
sich nach Vereinigung sehnenden Seele — ein immer wiederkehrendes Motiv der Sufi-Dich-
tung — in Gestalt einer Frau, wie in Sindh, ist die seltene Ausnahme in der islamischen Welt.
Der Sufismus, d. h. das, was der Europier als muslimische Mystik bezeichnet, trigt im ara-
bischen Sprachgebrauch die Bezeichnung ,,’ilm al-tasawwuf* (die Wissenschaft des tasaw-
wuf). Damit zahlt der Sufismus zu den wissenschaftlichen Disziplinen mit Traditionen und
Schulen. Doch seine eigentliche Bedeutung geht liber den Wissenschaftsbereich hinaus, der
Sufismus ist in erster Linie die Suche nach einer Lebensregel, die nicht mit dem Qur’an
bricht, sondern dessen Verstindnis vertieft und verinnerlicht. In diesem Sinne ist das Kapitel
tiber den ,,Weg* zu verstehen, in welchem die Verfasserin die Phasen beschreibt, die ein
frommer Muslim durchleben muf}, um Sufi zu werden.

448

24012026, 04:14:24, [ —


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1978-4-448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Breiten Raum bei dieser Suche nach tiefer religioser Erkenntnis nehmen die verschiedenen
Formen der Verehrung von Allah ein. Uber das rituelle Gebet hinaus kennt der Sufi das freie
Gebet. Hier weist die Verfasserin auf philosophische Probleme hin — die scheinbare Inkom-
patibilitit des Gebets mit der islamischen Lehre von der Vorherbestimmung.

Die Verfasserin beschreibt ferner die méglichen Gebetsinhalte — Bitten, Gebete und Lob-
preisungen. In diesem Zusammenhang wird man die persische Liebeslyrik nicht mehr als
rein weltliche Dichtkunst lesen und verstehen kénnen. Die Grenzen zwischen einem Lobes-
gedicht auf Allah (qasida) und einem Liebesgedicht (gazal) sind insbes. bei Rumi und Hafiz
schwimmend, zumal erotische Symbole iiblicherweise von Sufis verwandt wurden, um die
gottliche Liebe auszudriicken; im Laufe der Zeit entwickelten sich Lexika, um den mystizi-
stischen Sinn profaner Worte zu erldutern.

Der dikr — die Besinnung auf Allah durch stindige Wiederholung heiliger Namen — ist ty-
pisch fiir den Sufi, den er als Form der Verehrung Allahs mit keinem anderen Muslim teilt. In
diesem Bereich sind die spirituellen Erfahrungen anzusiedeln, die der Sufiauf der Suche nach
religioser Erkenntnis sammelt. Man denke an die trance-dhnlichen Zustinde, in die sich eine
groflere Anzahl von Sufis beim dikr durch Begleitung von Tanz und Musik bringen; in Eu-
ropasind insbes. die Rifa’i-Derwische — die heulenden Derwische - bekannt geworden. Von
diesem lauten dikr ist der kontemplative leise dikr zu unterscheiden, der — nicht unihnlich
den Ubungen mancher buddhistischer und christlicher Gliubigen — Konzentrationsiibun-
gen mit Atemkontrolle voraussetzt, Konzentrationsiibungen auf Allah, auf besonders hei-
lige Buchstaben, die schliefflich einen fiir den Sufismus typischen, tiber die Kalligraphie hin-
ausgehenden Buchstabensymbolismus begriindeten. Daf} der dikr in spiterer Zeit in vielen
Fillen entartete, indem er zum alleinigen Daseinsgrund der Orden und Bruderschaften wur-
de, kommt im Verlauf des Textes nicht deutlich zum Ausdruck. Auch wire es in diesem Zu-
sammenhang von Interesse gewesen, wenn die Verfasserin den dikr gegen den Hesychasmus
und insbes. das byzantinische Gebet Jesu einerseits und den japanischen nembutsu anderer-
seits abgegrenzt hitte, ohne damit zugleich den Rahmen der von vornherein sehr breit ange-
legten Abhandlung iiber die Formen der Verehrung zu sprengen.

Die Schilderung der Sufi-Bruderschaften, ihres Einflusses auf den Islam und der Darlegung
der Griinde fiir ihr Verbot z. B. in der Tiirkei im Jahre 1925 durch Atatiirk folgt eine aus-
fithrliche Besprechung der mystizistischen Lyrik. Die Verfasserin stellt Vertreter der persi-
schen Lyrik vor, Gazzali, Hamadani, Ruzbihan Baqli, Galaludin Rumi, sie bespricht ihre
Werke und gibt ihre Gedichte auszugsweise in englischer Ubersetzung wieder; sie weist auf
Besonderheiten der Metrik hin, daff z. B. die didaktische Lyrik hiufig in der Form des mat-
nawi verfafit wurde, eines fiir Epen gebriuchlichen Versmafles. Hinsichtlich der tiirkischen
Lyrik unterscheidet die Verfasserin zwischen der héfischen Dichtung der Tiirkei und der an
die Volksdichtung angelehnten Lyrik der Sufis; Yunus Emre und Kaygusuz sprachen in
Kinder- und Abzihlreimen (tekerleme); Literaturwissenschaftler versuchen seit langem den
mystizistischen Sinn hinter den teilweise banalen Worten zu ergriinden. Ahnlich ausfiihrlich
behandelt die Verfasserin den indo-pakistanischen Sufismus und seine Lyrik und gehtauf die
sprachlichen Besonderheiten des indischen Subkontinents ein — so benutzten die Pand-
schab-Muslims nicht ihre Muttersprache, sondern Urdu als Schriftsprache, in Pandschabi
schrieben allein die Sikhs, wihrend Sindhi auch nach der britischen Besetzung um 1843 keine
derartige Spaltung in Schrift- und Umgangssprache erlebte.

Die Vielfalt der Detailkenntnisse, welche die Verfasserin in diesem Buch zusammengetragen
hat, geben dem Werk einen nahezu lexikalischen Charakter; Geschichte und Wesen des Su-
fismus sowie die Interpretation seiner Lyrik sind auch nicht annihernd so umfassend von
anderen Verfassern dargestellt worden, die sich mit dieser oder einer verwandten Thematik

449

24012026, 04:14:24, [ —


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1978-4-448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

befaflt haben (vgl. Arberry, Mysticism, The Cambridge History of Islam, Bd. 2, S. 604—631;
Gardet, Der Islam, S. 193-204, 223-227; Spuler, The Disintegration of the Caliphate in the
East, The Cambridge History of Islam, Bd. 1, S. 152-153).

Dagmar Hohberger

ALFRED VERDROSS/BRUNO SIMMA
Universelles Volkerrecht
Theorie und Praxis

Antwort

InHeft 1/1978 (S. 128 - 130) dieser Zeitschrift findet sich eine Besprechung des ,,Universel-
le(n) Volkerrecht(s) aus der Feder Hermann Webers. Darin diagnostiziert der Rezensent
»»die Handschrift Simmas . . . zu deutlich, als daf das Werk nicht sogleich als iberwiegende
Eigenleistung des Miinchner Vélkerrechtslehrers Simma identifiziert werden kénnte. Die-
sen Eindruck gewinnt der Leser vor allem durch die gegeniiber dem Verdross’schen Lehr-
buch vollzogene und unmifiverstiandliche Voranstellung der UN-Charta und des Rechts der
Vereinten Nationen als des zentralen Verfassungsrechts einer (wie schon bei Verdross) uni-
versell verstandenen Staatengemeinschaft (S. 128 f). Im weiteren Verlauf der Besprechung
wird der Name Verdross nicht mehr genannt. Dazu mdchte ich folgendes feststellen:
1. Unser Werk wird schon im Vorwort als Gemeinschaftsarbeit bezeichnet. Daher ist jede
gegenteilige Behauptung eine unsachliche Unterstellung, die Alfred Verdross und ich mit
Entschiedenheit zuriickweisen.
2. Alfred Verdross hat auf eine Neubearbeitung seines 1964 in 5. Auflage erschienenen
,» Volkerrecht(s)*“ bewufit verzichtet, da seitdem der Mitgliederkreis der Vereinten Nationen
quasi universell geworden ist und daher die alte Systematik geindert werden muflte. Auf
diese Entwicklung hat Verdross iibrigens bereits 1973 in seinen (ohne irgendeine Mitwir-
kung von meiner Seite verfafiten) ,,Quellen des universellen Volkerrechts (S. 35) hingewie-
sen. Der oben zitierte Eindruck des Rezensenten hitte also bereits durch ein oberflichliches
Studium der neueren Schriften des Wiener ,,Alt-Volkerrechtlers* (H. Weber, S. 128) besei-
tigt werden miissen. Si tacuisses . . .

Bruno Simma

Replik

Zu 1.

In der Rezension des Verdross-Simma’schen Volkerrechtslehrbuchs ist nirgends die Be-
hauptung aufgestellt worden, es liege keine Gemeinschaftsarbeit vor. Die Bewertung als
,iiberwiegende Eigenleistung® zugunsten eines der beiden Autoren stellt eine inhaltliche
Gewichtung dar, die keine Aussage iiber den Gemeinschaftscharakter des Werkes enthilt.

Zu 2.

Der Rezension ist an keiner Stelle zu entnehmen, Verdross verstiinde die Staatengemein-
schaft nicht als universell. Dieses Verstindnis ist vielmehr ausdriicklich betont worden in
dem Passus: ,,. . . einer (wie schon bei Verdross) universell verstandenen Staatengemein-
schaft. Die von Simma zum Beweis herangezogenen ,Quellen des universellen Volker-
rechts’ von Verdross (1973) beweisen insofern nichts. Bestritten wird nur, dafl bei Verdross

450

24012026, 04:14:24, [ —


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1978-4-448
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

