IV. DER MONSTROSE KORPER

IV.1. Uberblick: Die Diversifikation
der Diskurse des Monstrosen

. 30 . . .
Das ,,Monstrum als genrekonstituierende Grofe“™" erscheint, wie gesehen, in

Studien zum Horrorfilm wiederholt als zentraler Begriff. Dabei sind es eben-
so die Definitionsiiberlegungen zum Genre, die von der Perspektive der Iko-
nographie oder Motivgeschichte aus argumentieren, als auch narrationstheo-
retische Beitrdge, die die Figur des Monstrums als eines der bestimmenden
Elemente in den darstellenden und erziahlenden Verfahren des Horrorfilms
herausheben. Ob die filmische Erzdhlung tiberhaupt erst durch das Auftreten
eines monstrosen Wesens oder Phinomens in den Bereich des Phantastischen
uberfiihrt wird, oder ob das Monstrum Krise und Bedrohung der Protagonis-
ten in einer phantastischen Initiationsgeschichte verkorpert — die Literatur,
die sich dem Genre widmet, extrahiert aus der Darstellungsvielfalt des Hor-
rorfilms als eines seiner gewichtigsten Merkmale die Konfrontation mit dem
Monstrum.*' Dabei steht das Monstrum oder das Monstrése nicht isoliert:
Nur aus dem antagonistischen Spannungsverhiltnis zum Begriff der Normali-
tit bezieht es seine spezifische Bedeutung fiir den Horrorfilm. Der Einbruch
des Monstrosen und Phantastischen in eine scheinbar geordnete, sinnhaft
gefligte, rational durchdringbare (Alltags)Welt, eine Welt der ,,Normalitat®
also, ist denn auch eines der prominentesten erzéhlerischen Motive des mo-
dernen Horrorfilms. Das Monstrum ist also fiir die Asthetik des Horrorfilms
von zentraler Bedeutung, wie in genreorientierten und auch filmhistorischen
Texten bereits herausgestellt worden ist*>.

Zunéchst erscheint das Monstrum als zentrales Motiv des Horrorfilms
und als Gegenstand der Diskussion tiber ihn als selbstevident. Bereits bei
dem Versuch einer etymologischen Begriffskldrung zeigt sich jedoch die
Vieldeutigkeit des Begriffs: Monstrum lésst sich sowohl auf ,,monere* (mah-
nen, warnend verkiindigen) zuriickfithren wie auch von ,,monstrare (zeigen)
ableiten. Dadurch ergibt sich der vieldeutige Charakter des Begriffs Mons-
trum, der einerseits ,, Wahrzeichen, Wunderzeichen* andererseits ,,Ungeheu-
er, Ungetiim, Scheusal“ und schlieBlich auch ,,Ungeheuerlichkeit meint. In

430 Eckhard Pabst: Das Monster als genrekonstituierende Grofe im Horrorfilm.

431 Definitionsvorschlige zum Horrorfilm, die auf den Begriff des Monstrums
rekurrieren, haben u.a. vorgelegt: Nogl Carroll: Philosophy of Horror; Elmar
ReB: Horrormotive im Film; Frank Hofmann: Moderne Horrorfilme; Siegbert
Salomon Prawer: Caligari’s Children; Martina Lassacher: Der Horror, wie er
in die Welt kam. Einleitende Bemerkungen zu einem umstrittenen Genre des
Films: David J. Russel: Monster Roundup. Reintegrating the Horror Genre.

432 Und lasst sich natiirlich an der Filmgeschichte selbst ablesen: In einer uniiber-
sehbaren Anzahl von Horrorfilmen stellt das Monstrum das zentrale Element
des Filmes dar, was sich oft auch bereits am Titel ablesen lésst.

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

den kulturellen Vorstellungen und Konzeptionen des Monstrums oder des
Monstrésen, werden, wie zu zeigen sein wird, alle diese Bedeutungsfacetten
wieder aufgerufen. Zusitzliche Bedeutungsiiberschneidungen ergeben sich
dadurch, dass bis ins 19. Jahrhundert hinein mit dem Begriff Monstrositét
eine Fehlbildung oder Missgestalt gemeint, mit Monstrum dagegen eine wi-
dernatiirliche Geburt und ein gottliches Mahnzeichen bezeichnet ist, wobei
aber diese Unterscheidung nicht durchgingig und konsequent verwendet
wird. Ab dem 19. Jahrhundert gilt der Begriff Monstrositdt schlieBlich als
Synonym fiir Fehlbildungen, was auch fiir die zeitgendssische medizinische
Nomenklatur gilt433, wihrend mit Monstrum vorwiegend die imaginédren Ge-
stalten bezeichnet werden.

Dieser Polysemie des Begriffs selbst entspricht sein heterogener ideenge-
schichtlicher Hintergrund, in dem disparate Diskurse — der Naturwissen-
schaft, der Kunst, der Religion — konvergieren. Dass sich diese zahlreichen
Uberlagerungen und Uberschneidungen verschiedener Disziplinen und Wis-
sensbereiche im Begriff des Monstrums nicht séuberlich differenzieren las-
sen, beispielsweise in eine medizinische Begriffs- und Ideengeschichte hier
und eine kunsthistorische dort, soll zugestanden werden. Gleichzeitig wird
dieses Themenfeld gerade durch seine Vielfiltigkeit und Uberschneidungen
besonders interessant, da diese die kulturelle Verunsicherung und Beunruhi-
gung aufzeigen, die an die Erscheinung des Monstrums angebunden sind.

Gerade fiir die Verhandlung des Monstrgsen in Kunst und Medizin lassen
sich zahlreiche Spiegelungen und Dopplungen aufzeigen, die sich auch darin
manifestieren, dass die medizinhistorische Aufarbeitung der Konzeption und
Geschichte des Monstrums zum grof3en Teil auf Kunstwerke als Quellen der
Dokumentation und Présentation monstréser Korper zuriickgreift. Zur Inter-
dependenz von verschiedenen Wahrnehmungen und Konzeptionen des Mons-
trosen, die eine scharfe Trennung zwischen den naturwissenschaftlich-
medizinischen sowie dsthetischen problematisch werden lassen, schreibt bei-
spielsweise Patrick Tort:

,,L’image mythologique du monstre préceéde et influence nécessairement toute ob-
servation de monstres, véritables et il y a lieu de souligner comme une évidence le

lien qui rattache en ce domaine toute observation & la mythologie.****

Und Dudley Wilson weist darauf hin, dass sich in der Wahrnehmung des
Monstrésen in Mittelalter und Renaissance ein Verstdndnis des Begriffs ab-
zeichnet, der disparate Aspekte, wie die medizinische Bedeutung, aber auch
Vorstellungen vom Ungewdhnlichen und Anormalen biindelt:

,,During the Middle Ages and the Renaissance the word ,,monster” had, as we have
seen, a considerably wider resonance than the purely medical, and frequently tended
to be applied to much of what was thought to be unusual and out of the way. This
was particularly so in the period during which travel brought to people with more

433 , Monstrositas: (lat. monstrum Ungeheuer) sg. Mifligeburt mit Fehlen von Kor-
perteilen (M. per defectum), 6rtl. Fehlbildung (M. per fabricam alienam), mit
iiberzdhligen od. tibermdfBigen Fehlbildungen (M. per excessum) od. als Dop-
pelfehlbildung (M. duplex).“ Pschyrembel Klinisches Worterbuch.

434  Patrick Tort: L’ordre et les monstres, S. 17.

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |


https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER MONSTROSE KORPER | 167

and more immediacy a sense of the unusual, the recently discovered, something
which, because it comes from so far away, does not have to fit in with one’s notions

of what is normal and acceptable.***

Zudem wird lange Zeit zwischen fiktionalen Monstren und den realen Mons-
trosititen nicht streng getrennt:

,»As we have seen, the unusual may sometimes be confused with the imaginary and,
in the descriptions of the natural world which we find at this time, the distinction
between creatures which actually exist and those which are invented is by no means

clear <436

Im Folgenden soll ein Uberblick iiber die Behandlung des Monstrésen in kul-
tureller Imagination und Konzeption skizziert werden. Dabei miissen die In-
terdependenz der diversen Wissensbereiche, in denen es verhandelt wird,
sowie seine verschiedenen Wahrnehmungsformen stets mitbedacht werden.
Zudem kann auf die tiberwiltigende Diversifikation des Monstrosen hier
nicht in umfassender Vollstdndigkeit hingewiesen werden. Der Formenviel-
falt des Gegenstandes selbst und des Diskurses iiber ihn entsprechend fiihrt
die Auseinandersetzung mit dem Monstrésen an verschiedenste kulturelle
und historische Orte.*” Die Genealogie des Monstrums lisst sich mit Hans
Richard Brittnacher bis zur Tierverehrung der frithgeschichtlichen Naturreli-
gionen und den daraus resultierenden gestalterischen Zeugnissen und kulti-
schen Praktiken zuriickverfolgen, die sich anhand von Vorstellungen des Tie-
res als Gottheit, Urahne des Menschen, als Ddmon und Schutzgeist aufzeigen
lassen.**® In diese Friihzeit lassen sich auch die ltesten — d.h. die schamani-
schen und totemistischen sowie mythologischen — Bedeutungsschichten der
Figur des Tiermenschen, des Werwolfs oder Bérenmenschen datieren. Die
antike und altorientalische Mythologie imaginiert Halbgottheiten, Gottheiten
und Fabelwesen als Hybride aus Mensch und Tier. Sphinxe, Zyklopen, Gor-
gonen, Minotauren, Satyrn, Zentauren — schon diese knappe Auflistung, der
noch zahllose weitere Wesen hinzugefiigt werden konnten, belegt die verwir-
rende Heterogenitit und Vielfiltigkeit der monstrgsen Erscheinungsformen
der Antike, die das ikonographische Repertoire in den westlichen Darstel-

435 Dudley Wilson: Signs and Portents, S. 12 (Hervorhebung C.S.).

436 Ebd., S. 12.

437 So schreibt Fischer: ,,L’histoire des monstres touche a différents domaines:
culturel, social, juridique, scientifique. Elle concerne aussi le domaine des arts
quand I’historien se penche sur 1’étude de I’imagerie ou des pierres statuaires
dont I’objet est la représentation du monstre [...].“. Jean-Louis Fischer: Mons-
tres. Histoire du Corps et de ses Défauts, S. 7.

438 |, Dieser das Tier als etwas Erstaunliches und ihm selbst Verwandtes betrach-
tende Frithmensch ist so alt wie die Kultur selbst. [...] Er ist Jager und sein
Dasein ist auf das engste mit dem Tier verbunden. Aber er macht sich schon
ernsthafte Gedanken iiber die ihn umgebenden Tiere; er erlebt sie so, wie er
sich selbst erlebt. [...] Deshalb schafft dieser Altmensch aber auch keine Zoo-
logie, sondern das Tierdasein deutende Erzdhlungen, Mythen und Gedichte
[...]-“ Hans Findeisen: Das Tier als Gott, Ddmon und Ahne, S. 3. S. auch
Hans Richard Brittnacher: Asthetik des Horrors, S. 185; Hans Peter Duerr:
Traumzeit. Uber die Grenze zwischen Wildnis und Zivilisation; J. R. Porter,
W.M.S. Russell (Hg.): Animals in Folklore.

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

lungstraditionen des Monstrosen mitbegriinden.**® Beispielsweise sind fiir die
Darstellungen des Monstrésen in der Romanik wie auch in der Gotik antike
und altorientalische Elemente nachweisbar, die die Formensprache des Mons-
trosen entscheidend beeinflussen.**’ Gerade die Darstellung des Bosen, das
im christlichen Mittelalter als Ddmon- oder Teufelsgestalt personifiziert wird,
speist sich aus den Quellen der heidnischen Vorstellungswelt und paganen
Kunst der Antike und des Alten Orients.**' Die Dimonen und Teufel des
Mittelalters zeigen sich in einem monstrosen Leib, der als Zeichen tierhafter
Sinnlichkeit und Triebhaftigkeit aus Elementen einer bestialischen Anatomie
zusammengesetzt ist: Horner, Hufe, Schweif und Bocksbein verweisen auf
antike Vorbilder wie Satyr und Minotaurus, aber auch auf altorientalische
monstrose Vorfahren,**? ,,Die Féhigkeit der Kultur des abendldndischen Mit-
telalters, Fremdes zu assimilieren [...]**** gilt Jurgis Baltrusaitis als spezifi-
sches Merkmal der Kunstproduktion dieser Epoche und ist fiir die Darstel-
lung des Monstrosen, wie am Beispiel der Ddmonen- und Teufelsgestalten
plausibel gemacht werden kann, in besonderem Mafe zutreffend. Der Motiv-
komplex des Monstrosen wird in vielen Kunstepochen, vornehmlich in der
Renaissance, im Manierismus, in der Romantik, im Symbolismus sowie im
Surrealismus weitergeschrieben444, wobei er den isthetischen und sozial-

439 Am Beispiel der Chimére zeigt Ginevra Bompiani auf, wie ein Wesen der
antiken Mythologie in der Renaissance und dann wieder im 19. Jahrhundert
aufgegriffen, dabei aber auch transformiert wird. Die Figur der Chimdre, ur-
spriinglich ein Hybrid aus drei Tieren, der Ziege, der Schlange und dem L&-
wen, ldsst sich als vielgestaltig variiertes Motiv auf mittelalterlichen Darstel-
lungen, in der Kunst der Renaissance und des Barock und auch des 19. Jahr-
hunderts, beispielsweise bei Gustave Moreau, nachweisen. Eine #hnliche
Wirkungsgeschichte lieBe sich auch fiir weitere monstrose Gestalten der Anti-
ke aufzeigen. S. Gineva Bompiani: The Chimera Herself. Eine Zusammenstel-
lung phantastischer Wesen aus Mythos, Sage und Mérchen hat vorgelegt: Jor-
ge Luis Borges: Einhorn, Sphinx und Salamander. Das Buch der imagindren
Wesen.

440 Jurgis Baltrusaitis: Das phantastische Mittelalter; Herbert Schade: Damonen
und Monstren; Gestaltungen des Bosen in der Kunst des frithen Mittelalters,
bes. S. 49-56; Peter Dinzelbacher: Monster und Ddmonen am Kirchenbau.
Zur Behandlung des Monstrosen im Mittelalter allgemein: Ulrich Miiller,
Werner Wunderlich (Hg.): Damonen, Monster, Fabelwesen.

441 Wolfgang von Einsiedel: Der Bose und das Bose; Hans Richard Brittnacher:
Der Leibhaftige. Motive und Bilder des Satanismus; Heinz Mode: Fabeltiere
und Didmonen in der Kunst, S. 34ff.; Giinther Mahal: Der Teufel. Anmerkun-
gen zu einem nicht allein mittelalterlichen Komplex.

442 Neben dem Ziegenbock, der bereits in der Antike als Symbol hemmungsloser
Sinnlichkeit gilt, der aber auch in der Bibel negativ konnotiert ist und dessen
Horner und Hufe, Ohren und Ziegenbart in die Darstellung der Teufelsgestal-
ten eingehen, gehoren auch die Anatomien von Wolf, Fuchs, Affe und
Schwein in die Teufelsdarstellungen des spiten Mittelalters. Herbert Vorgrim-
ler: Geschichte der Hoélle, S. 363f.

443 Jurgis Baltrusaitis: Das phantastische Mittelalter, S. 14.

444 Vgl. Viktor Hamburger, Wolfgang Born (Hg.): Monsters in Nature and Art;
Gert-Horst Schuhmacher: Monster und Damonen. Unfille der Natur. Eine
Kulturgeschichte, bes. S. 23-27. Auch Lascault hebt nachdriicklich die Ubi-
quitdt des Monstrésen gerade in der Kunst hervor: ,,.Depuis ces images pre-
miéres, les formes monstrueuses persistent, omniprésentes, dans 1’art occiden-
tal. Par dela les variations, les influences, les modes, une constante demeure,

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER MONSTROSE KORPER | 169

kulturellen Diskursen der jeweiligen Epochen entsprechend variiert und um-
formuliert wird. Herbert Schade schreibt in diesem Zusammenhang von ,,Ge-
zeiten des Damonischen in der abendlindischen Kunst“**’, in denen die The-
matik des Monstrosen und Unheimlichen dominant wird, und weist auf das
12. Jahrhundert hin, sodann auf die Malerei von Hieronymus Bosch (ca.
1450-1516), den bereits erwdhnten Manierismus und nennt fiir das spite 18.
Jahrhundert und den Beginn des 19. Jahrhunderts beispielhaft William Ho-
garth (1697-1764), Giovanni Battista Piranesi (1720-1778), William Blake
(1757-1827), Johann Heinrich Fiissli (1741-1825) und vor allem José Fran-
cisco de Goya (1746-1828). Die Ikonographie des Monstrésen findet sich im
Genre der phantastischen Literatur, besonders in der Gothic Novel und der
Schwarzen Romantik in Form der unheimlichen Schreckensgestalten, der
Widergéinger, Werwoélfe und anderen Tiermenschen wieder und ist auch im
Horrorfilm weiterhin virulent, der in vielen seiner monstrosen Figuren und
Motive auf die phantastische Literatur rekurriert**®. Schon in dieser Skizze
wird die Kontinuitit der kulturellen Imagination des Monstrésen in Kult, My-
thos, Religion und Kunst sichtbar, die allerdings durch die kulturell, histo-
risch und regional bedingten Variationen und Wandlungen auch zu groBer
Disparitit der Formen und Gestalten fiihrt. So konstatiert Heinz Mode ein
Fortleben der Darstellungstradition des Monstrosen aus Altem Orient und
Antike bis in zeitgendssische Zusammenhénge:

,Flr uns ist es von grofler Bedeutung, dafl die Mischwesen unserer jiingsten Ver-
gangenheit meist noch von den mythischen Schopfungen des Orients und des klassi-
schen Altertums leben und daf einige dieser synthetischen Kreaturen zwar inhaltlich
erhebliche Wandlungen erfuhren, aber in ihrer &ufleren Gestalt noch nach Jahrtau-
senden beinahe unverdndert weiter existieren. Neben dieser Kontinuitét der Misch-
wesenformen — parallel zur etwa finf Jahrtausende wahrenden Klassengesellschaft —
hat es einige Epochen gegeben, in denen die Bereitschaft zur Entwicklung immer
neuer, vor allem bildlicher Typen bestand.“’

Der Motiv- und Ideengeschichte des Monstrums in Kunst, Mythos und Reli-
gion steht die kulturelle Wahrnehmung und Rezeption der Monstrosititen

dont I’histoire enregistre les avatars.” Gilbert Lascault: Le monstre dans I’art
occidental, S. 44.

445 Herbert Schade: Dimonen und Monstren, S. 82.

446 Zum Motiv des Tiermenschen in der Literatur sowie besonders der Schwarzen
Romantik und der Gothic Novel vgl. z.B. Klaus Vélker: Von Werwdélfen und
anderen Tiermenschen; Judith Halberstam: Skin Shows. Gothic Horror and
the Technologies of Monsters; W. M. S. Russel, Claire Russel: The Social Bi-
ology of Werewolves.

447 Heinz Mode: Fabeltiere und Ddmonen in der Kunst. S. 17. Gleichzeitig fallt
nach dieser knappen Ubersicht bereits das kunst- und kulturhistorische Bemii-
hen auf, in der Formenvielfalt des Monstrosen Regelhaftigkeiten aufzufinden,
anhand derer sich auch fiir seine Darstellung Kontinuitit nachweisen lasst. In
der Formensprache des Uberraschenden, Bizarren, Chaotischen und Abwei-
chenden soll eine dsthetische Ordnung gefunden werden, innerhalb derer das
Deviante klassifiziert werden kann und die eine Ikonographie auch des Mons-
trosen ermoglicht. Auf die Bemiihungen, die abweichende Vielgestaltigkeit
des Monstrésen in eine Ordnung zu integrieren, die die Abweichung zur
Normabweichung werden ldsst, wird spiter noch einzugehen sein.

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

gegeniiber, also der Verwachsungen, Anomalien und Fehlbildungen der
menschlichen und tierischen Anatomie.**® Der von Fehlbildung gezeichnete
Korper ist Ort und Quelle von Neugierde und Faszination, aber auch Projek-
tionsflache fiir kulturelle Angst und Abscheu. Dadurch wird er immer wieder
zum Gegenstand vielfiltiger sozialer Ausschlussverfahren. Gleichzeitig bildet
er jedoch auch den Ausgangspunkt von Beschreibung und Dokumentation
sowie von Versuchen, die Ursachen und Entwicklungen der physischen De-
formationen zu erschlieBen. So wird das Monstrése immer auch in einem
medizinischen Kontext verhandelt, in dem die theoretischen Uberlegungen
und Erklarungsansitze zu Fehlbildung und Fehlgeburt entstehen. Die Histori-
zitdt dieser Diskurse bedingt, dass sich auch Wahrnehmung und Verhandlung
der Monstrositdten, also der fehlgebildeten Korper, als extrem vielgestaltig
darstellen.**

Die Bedeutung von Fehlbildung und Fehlgeburt wird seit der Antike in
naturtheoretischen Fragestellungen erdrtert.*”° Die ethisch-christlichen Dis-
kurse des Mittelalters werten die Fehlgeburten und -bildungen als eine Folge
von Siinde und Vergehen, also als Zeichen gottlichen Zorns und als Strafe.*!
In populédren Vorstellungen bis teilweise in das 17. Jahrhundert hinein wer-
den monstrose Geburten und Wesen aber auch als Erscheinungen, Wunder
oder Prodigien aufgefasst, die Warnungen, Mahnungen oder Prophezeiungen
verkdrpern.* Eine weitere Lesart weist die Ursache der monstrésen Geburt
den Vorstellungen, Tagtrdumen und Eindriicken zu, denen die Mutter wéh-
rend ihrer Schwangerschaft ausgesetzt war. Eine verfiihrte, ,,fehlgeleitete®
oder monstrose Imaginationskraft vermag demnach reale Monstrosititen zu
produzieren.*®> Und schlieBlich wird die monstrése Geburt oder Gestalt den

448 S. dazu bes. Lorraine Daston, Katharine Park: Unnatural Conceptions: The
Study of Monsters in Sixteenth- and Seventeenth-Century France and Eng-
land; Lorraine Daston, Katharine Park: Wunder und die Ordnung der Natur
1150-1750, bes. S. 205-252; Jean-Louis Fischer: Monstres. Histoire du Corps
et de ses Défauts.

449  Zur Entstehung und Geschichte der Teratologie vgl. Gert-Horst Schumacher:
Monster und Dédmonen. Unfille der Natur; Michael Hagner: Monstrosititen
haben eine Geschichte.

450 Auf die Konzeptionen des Monstrgsen in der Antike, so bei Plinius, Cicero
und Aristoteles, wird bis in die Neuzeit hinein rekurriert. S. John Block
Friedman: The Monstrous Races in Medieval Art and Thought; Katharine
Park, Lorraine Daston: Unnatural Conceptions: The Study of Monsters in Six-
teenth- and Seventeenth-Century France and England.

451 Zum Zusammenhang von Siinde und Fehlgeburt in der christlichen ethischen
Auffassung des Mittelalters und der frithen Neuzeit s. Arnold 1. Davidson:
The Horror of Monsters.

452 Lorraine Daston, Katharine Park: Wunder und die Ordnung der Natur 1150—
1750, S. 56-69.

453 Die Vorstellung von der monstrosen Imaginationskraft der Mutter in natur-
theoretischen Diskursen seit der Antike untersucht ausfiihrlich Marie-Hélene
Huet: Monstrous Imagination. Sie dechiffriert dieses Erkldrungsmodell als
einen (ménnlichen) Diskurs, der um die beunruhigende Vorstellung kreist,
dass die weibliche Imaginationskraft die Fortpflanzung beeinflussen und da-
mit entstellen konnte. Thre Analyse will zeigen, dass in dieser Vorstellung
auch die Konzeption der Vaterschaft destabilisiert und geschwicht wird, was
ihren beunruhigenden Effekt erklért. Die hier aufgefiihrten Erkldarungsmodelle
fiir die monstrése Geburt koexistieren bis zu dem Zeitpunkt, da die naturwis-

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER MONSTROSE KORPER | 171

wundersamen, unerklirlichen und bedrohlichen Erscheinungen zugeordnet,
wie sie auch Unwetter, Erdbeben, Vulkanausbriiche und ungewohnliche as-
tronomische Konstellationen darstellen. In diesem Diskurs wird das Monstro-
se also als Wunder aufgefasst, wobei das Moment des Staunens eine ebenso
grof3e Rolle spielt wie Beunruhigung und Furcht.

Mit dem Beginn der zweiten Hélfte des 16. Jahrhunderts lassen sich Tex-
te und druckgraphische Illustrationen (Holzschnitte) nachweisen, die mons-
trose Geburten thematisieren und darstellen und die im Umfeld der aufkom-
menden Produktion von populérer Literatur in Form von Flugblattern und
Pamphleten entstehen. Uberwiegend deuten sie monstrése Geburten als War-
nung vor individueller oder kollektiver Siindenhaftigkeit oder als Zeichen des
gottlichen Zorns — ein vergleichbares Erklarungsmodell wird im Hinblick auf
Seuchen und ,,Plagen“ (Epidemien) eingesetzt.** Mit diesen Illustrationen
riickt ein weiterer bedeutender Aspekt im Umgang mit dem monstrosen Kor-
per in den Blickpunkt: seine Zurschaustellung. Die Exhibition von Menschen
mit fehlgebildeten Kérpern wird an den européischen Hofen der Renaissance
und des Barock, aber auch auf Wochenmirkten, in Tavernen und Kaffeehiu-
sern praktiziert und kulminiert in der Varieté- und Jahrmarktskultur des aus-
gehenden 19. Jahrhunderts.*® Hier wird die Zurschaustellung der Monstrosi-
titen in die stadtische und kommerzialisierte Unterhaltungskultur integriert,
deren fester Bestandteil sie wird. Dabei wird immer wieder, besonders aber
auf Jahrmérkten und im Varieté, das vermeintlich Exotische und Andersarti-
ge der fehlgebildeten Korperlichkeit inszeniert und durch Stilisierungen wie
Kostiim, Choreographie und Kulisse effektvoll hervorgehoben.**®

senschaftliche Teratologie sie ablost und die Theoriebildung in Bezug auf das
Monstrése monopolisiert.

454 Dudley Wilson: Signs and Portents. Monstrous Births from the Middle Ages
to the Enlightenment, S. 30-71. Die frithen teratologischen Darstellungen auf
Flugblattern bilden die Quelle der mediko-artistischen Studien, auf die oben
bereits hingewiesen worden ist. S. dazu Gert-Horst Schuhmacher: Monster
und Damonen. Unfille der Natur.

455 Zur offentlichen Zurschaustellung und Wahrnehmung von fehlgebildeten
Menschen im 19. Jahrhundert vgl. Isabel Pflug: Verkorperung von ,,Abnor-
malitdt“: Die Freak Show als cultural performance des 19. Jahrhunderts; Les-
lie Fiedler: Pity and Fear: Images of the Disabled in Literature and the Popu-
lar Arts sowie das umfangreiche Bildmaterial bei Leslie Fiedler: Freaks.
Myths and Images of the Secret Self; Martin Monestier: Les Monstres. Le fa-
buleux univers des ,,0bliés de Dieu®. Diese Studien dokumentieren anhand
historischer Photographien und Lithographien den Umgang mit dem monstro-
sen menschlichen Korper als Attraktion und Sensation. Eine Parallele zur
Zurschaustellung von Monstren in organisierter Form und zu 6konomischen
Zwecken weist Foucault in der 6ffentlichen Darstellung des Wahnsinns bis
zum Beginn des 19. Jahrhunderts auf. ,,Bis zum Anfang des 19. Jahrhunderts
[...] bleiben Irre Monstren — etymologisch heif3t das: Lebewesen oder Sachen,
die des Zeigens wert sind. [...] Der Wahnsinn ist etwas geworden, was man
anschauen kann, nicht mehr ein Monstrum im Inneren des Menschen, sondern
ein Lebewesen mit eigenartigen Mechanismen, eine Bestialitdt, in der der
Mensch seit langem beseitigt ist.“ Hier ist es also der Skandal des Irrsinns, der
monstros erscheint und der zum 6ffentlichen Schauspiel, zur Sensation und
zum Spektakel wird. Michel Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft, S. 138ff.

456 Pflug hat darauf hingewiesen, dass die stidtische und kommerzialisierte
Unterhaltungskultur des 19. Jahrhunderts, zu der Varieté und Jahrméirkte zu
zéhlen sind, den Korper tiberhaupt auffallend deutlich fokussiert. Dazu geho-

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

Seit dem 17. Jahrhundert werden Monstrosititen zunehmend als Natur-
phénomene aufgefasst, die sukzessiv aus den religiésen, moralischen und
wundergldubigen Diskursen herausgelost und in die naturwissenschaftlich-
medizinische Forschung integriert werden.*’ In der gleichen Epoche begriin-
det sich die wissenschaftliche Teratologie: In der Wahrnehmung des Mons-
trosen entsteht Raum fiir einen neugierigen und naturwissenschaftlichen
Blick. Die Monstrositit wird zum Objekt der Wissenschaft. Als frither Aus-
druck dieses Paradigmenwechsels ist die Inventarisierung der Monstrositit in
den Wunder- und Kunstkammern*® des Barock anzusehen, wo sie als Ver-
korperung des launenhaften, wunderlichen, bizarren Spiels der Natur(formen)
ausgestellt wird, also als Folge des spielerischen, iiberraschenden lusus natu-
rae.® In den aus den ilteren Wunderkammern hervorgegangenen Natura-
lienkabinetten verschiebt sich die Bedeutung des Monstrsen ein weiteres
Mal. An diesem Ort wird in neuen Prisentationsverfahren das Bemiihen er-
kennbar, die Monstrositdt zu ,,naturalisieren®, was auch in den zeitgleichen,
naturtheoretischen Diskussionen angestrebt wird. Im 18. Jahrhundert schlief3-
lich etabliert sich das Bild einer Naturordnung mit regelhaften, deterministi-
schen GesetzméBigkeiten, dementsprechend soll auch das Naturphinomen

ren nicht nur die so genannten Freak Shows, die monstrose Korperlichkeit
ausstellen, sondern auch der Zirkus mit Akrobatik, Dressur und Slapstick, die
Revue mit Tanznummern und Striptease usf. Isabel Pflug: Verkdrperung von
,,Abnormalitidt: Die Freak Show als cultural performance des 19. Jahrhun-
derts S. 286f.

457 Dass die ,Naturalisierung™ der Monstrositdten nicht als ein kontinuierlich
fortschreitender Prozess aufzufassen ist, stellen Daston und Park heraus. Sie
weisen darauf hin, dass die Erkldrung der Monstrositét durch natiirliche Ursa-
chen wie auch ihre Auffassung als Prodigien oder Gotteszeichen vom Mittel-
alter bis ins 17. Jahrhundert hinein hiufig nebeneinander stehen. Lorraine
Daston, Katharine Park: Wunder und die Ordnung der Natur 1150-1750, S.
208f.

458 Wunderkammern, also ausgestellte Sammlungen kostbarer, seltener oder bi-
zarrer (Kunst)Gegenstiande existieren seit dem Mittelalter in verschiedenen
Formen, die Sammlungen von Kirchen und Klgstern stehen neben denen von
Koénigen und Fiirsten, im 16. Jahrhundert kommen die Sammlungen des auf-
strebenden Biirgertums, der Gelehrten, Apotheker und Mediziner hinzu. Sie
umfassen meist Naturalia, Artificialia und in beschrinkterem Umfang auch
Mirabilia und stellen somit eine Abbildung der Welt en miniature dar. Kost-
barkeit oder Seltenheitswert eines Objektes rechtfertigen seinen Platz in der
Sammlung und seine Zurschaustellung. Die Sammlungen, so sie denn nicht
schon vorher aufgeldst oder verdufert werden, gehen im spéten 18. und im 19
Jahrhundert in Naturkundemuseen (Naturalia) oder Kunstmuseen (Artificialia)
iiber. Patrick Mauriés: Das Kuriositdtenkabinett; S. dazu auch Horst Brede-
kamp, Jochen Briining, Cornelia Weber (Hg.): Theater der Natur und Kunst.
Wunderkammern des Wissens; Lorraine Daston, Katherine Park: Wunder und
die Ordnung der Natur, 1150-1750.

459 So spiegelte besonders die berithmte Wunder- und Kunstkammer Erzherzog
Ferdinands II. das Interesse des Sammlers an den Wundern der Natur, an
Monstrositédten und fehlgebildeten Menschen. Beispielsweise enthielt sie Por-
traits von Haarmenschen und Zwergen. In der Sammlung des Doktor Ruysch
befand sich ein fehlgebildeter Sdugling, konserviert in einem Glas. Auch fiir
andere Wunderkabinette ist die Zurschaustellung von Monstrosititen nach-
weisbar. Patrick Mauriés: Das Kuriosititenkabinett, S. 109-115.

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER MONSTROSE KORPER | 173

Monstrositit in diese Ordnung integriert werden.*®® Auf diesen Punkt wird im
Folgenden noch ausfiihrlicher einzugehen sein.

Dass eine moderne Verwissenschaftlichung des Phinomens der abwei-
chenden und ungewdhnlichen Physiognomie und Anatomie die Projektion
von Angsten nicht notwendigerweise unterbricht, sondern sie sogar fest-
schreibt und reproduziert, zeigt sich am Beispiel der Physiognomik. In ihren
Debatten wird die abweichende, fehlerhafte Physis zum Ausdruck des Frem-
den, Unbekannten und Bedrohlichen schlechthin. Mit der Entstehung der
Physiognomik nach Johann Caspar Lavater werden Anatomie und Physio-
gnomie des Menschen abermals zum Zeichen seiner moralischen und seeli-
schen Disposition.46' Wihrend aber die vormoderne, religis-christliche Les-
art den fehlgebildeten Korpers als ein Indiz fiir Schuldhaftigkeit und Siind-
haftigkeit des Menschen — also als ein Zeichen gottlicher Strafe — wahr-
nimmt, formulieren die ,,Physiognomischen Fragmente* Lavaters die Uber-
zeugung, die Anatomie und Gesichtsziige des Menschen mittels wissen-
schaftlicher Kriterien und Methoden als Abbild seiner moralischen Veranla-
gungen erkennen und bestimmen zu konnen.** Die Physiognomik konzipiert
ein semiologisches Modell, in dem das sichtbare AuBere des Menschen auf
ein verborgenes Inneres verweist, wobei die Relation zwischen beiden als
eindeutig beschreibbar aufgefasst wird. Die Physis des Menschen erhilt also
einen Zeichencharakter, den der physiognomische Diskurs mit einem wissen-
schaftlichen Instrumentarium zu entschliisseln Verspricht‘463 Im 19. Jahrhun-
dert entsteht mit den kriminalanthropologischen Forschungen ein Diskurs,
der die Physiognomik mit der Kriminologie und Justiz verkniipft.*** Cesare
Lombroso glaubt in dem Typus des ,,geborenen Verbrechers* eine eigenstin-
dige Gattung des Menschen zu erkennen, dessen Physiognomie auf eine de-
generierte innere Natur verweise. Die von ihm entwickelte Semiotik des an-
geborenen Verbrechertums dekodiert bestimmte Merkmale des menschlichen
Korpers als Zeichen einer atavistischen und fehlentwickelten Psyche, die den
geborenen Kriminellen kennzeichnet und es somit erlaubt, ihn — auch unab-
hiangig vom Nachweis einer begangenen Straftat — zu identifizieren. In dieser
Semiotik ,,[...] hatte der Korper einen prominenten Stellenwert. Er war der
Trager von Degenerationszeichen, die wegen der Einheit von Kérper und

460 Michael Hagner: Vom Naturalienkabinett zur Embryologie.

461 Michael Hagner: Monstrosititen haben eine Geschichte; Patrizia Magli: The
Face and the Soul.

462 Hans Richard Brittnacher: Der bose Blick des Physiognomen; Kirstin Breiten-
fellner: Physiognomie und Charakter.

463 Dass das Innere des Menschen zundchst einmal verborgen, nicht einsehbar
und unzuginglich ist, sich also der Transparenz verweigert, bildet fiir die Phy-
siognomie nach Lavater den eigentlich beunruhigenden, sogar bedrohlichen
Befund. Dies betrifft in gesteigertem Maf die ,,fremde“ und ,,unbekannte*
sowie aberrante Physis. Dem Mangel an Einsehbarkeit soll mit einem Modell
begegnet werden, das die beunruhigenden und vielfiltigen verborgenen Be-
deutungen eindeutig zu entschliisseln und zu objektivieren vermag. Wie in
Phantastik und Horror ist auch im physiognomischen Modell das Verborgene
das Bedrohliche, seine Strategien zielen daher folgerichtig auf die Sichtbar-
machung eines versteckten und uneinsehbaren Inhalts ab. Vgl. Ursula Geitner:
Klartext. Zur Physiognomik Johann Caspar Lavaters.

464 Peter Strasser: Verbrechermenschen. Zur kriminalwissenschaftlichen Erzeu-
gung des Bosen.

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

Seele auf einen asozialen Charakter verwiesen®.**” In dieser Lektiire des Kor-
pers — die empirische Grundlage zu Lombrosos Erklarungsmodellen bildete
sein Studium von Schidel- und Kieferformen — sind es gerade die abwei-
chenden und auffilligen Physiognomien, die zu dechiffrierbaren Zeichen
einer angeblich entsprechenden, seelischen oder psychischen Disposition
werden. Die Dokumentationen devianter Physiognomien, wie in den von
Lombroso vorgelegten Photographien und Portraitzeichnungen von Verbre-
chern, werden somit zu ,,Steckbriefen**®®, zu Nachweisen einer (wieder)er-
kennbaren, korperlichen Erscheinung des Titers, zum ,Begriffs-Bild“*"’ des
Verbrechers. Als Ursache der verbrecherischen Natur ist nach Lombroso die
fehl- oder unterentwickelte Seele dieses Menschentypus anzusehen, die auf
einer fritheren Evolutionsstufe stagniere, was den verbrecherischen Men-
schen ebenso wie den Urmenschen sowie den Angehdrigen eines ,,unzivili-
sierten* Volkes kennzeichne.

Diese Erkliarung der verbrecherischen Natur ist von der Kriminalanthro-
pologie unter der Bezeichnung ,,Atavismus-Modell* diskutiert worden. Der
Verbrecher als ,,monstroser Typus“468 erscheint in diesem Modell als Folge
einer fehlentwickelten, regressiven (inneren) Natur. Aufgrund dieses Atavis-
mus in Psyche und Physis wird er zur Personifikation eines biologistisch er-
klarbaren Anachronismus, der als eine Bedrohung fiir die biirgerliche Gesell-
schaft des 19. Jahrhunderts angesehen wird. Auf die gesellschaftlich relevan-
te Implikation, dass ,,[...] erst durch den Akt der Physiognomisierung |...]
der Korper des Verbrechers wahrhaft zur Gestalt des Fremden, dessen Er-
scheinung als Corpus der Unwerte fungiert [...]**, wird, hat Strasser hin-
gewiesen. Die Denunziation der physischen Differenz kulminiert schlielich
in der Rassenkunde und Rassenhygiene wihrend des Nationalsozialismus. In
der rassenbiologischen Diffamierung bestimmter Bevoélkerungsgruppen wird
auf die bereits im 19. Jahrhundert vorbereitete und etablierte Position rekur-
riert, die menschliche Physiognomie lasse sich als leiblicher Ausdruck der
psychischen Eigenschaften deuten, allerdings erweitert um die Konzeption
einer Kollektivphysiognomik, mittels derer iiber die psychophysische Wer-
tigkeit ganzer ethnischer Gruppen entschieden werden konne.*’’ Die Stigma-
tisierung des korperlich Anderen durch die Physiognomik, die den ,,hédssli-
chen‘ oder abweichenden Korper als Analogie zu einer ebensolchen inneren
Natur begreift und ihn zum monstrésen Menschentypus macht, operiert also
ebenso mit der Rhetorik der Monstrositéit wie die Kriminalanthropologie und
die Rassenkunde, die in der fremden Physiognomie den Verbrecher, den be-

465 Peter Becker: Der Verbrecher als ,,monstroser Typus®, S. 148.

466 Claudia Schmolders: Das Vorurteil im Leibe. Eine Einfithrung in die Physio-
gnomik, S. 120.

467 Ebd., S. 121.

468 Peter Becker: Der Verbrecher als ,,monstréser Typus®.

469 Peter Strasser: Verbrechermenschen. Zur kriminalwissenschaftlichen Erzeu-
gung des Bosen, S. 94 (Hervorhebung C.S.).

470 Der Anteil von Biologie und Medizin an der naturwissenschaftlichen Fundie-
rung der Stigmatisierung bestimmter Bevolkerungsgruppen durch physio-
gnomische Bestimmung und Diagnostik ist in medizinhistorischen Untersu-
chungen nachgewiesen worden. S. u.a. Kirstin Breitenfellner: Der ,,jidische
Fufl* und die ,jiidische Nase®; Klaus Taschwer: ,,Losung der Judenfrage*;
Benno Miiller-Hill: Murderous Science. Elimination by Scientific Selection of
Jews, Gypsies, and others, Germany 1933-1945.

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER MONSTROSE KORPER | 175

drohlichen, gesellschaftlichen Fremdkorper oder das génzlich Unzivilisierte
zu erkennen glauben.*”!

Die knappe Rekonstruktion der disparaten Diskurse des Monstrosen zeigt
bereits die ,,UnfaBlichkeit des Phinomens* 472 auf, dem zu Recht ein diversi-
fizierter Ursprung attestiert wird, der seine vielseitige Geschichte und kultu-
relle Wahrnehmung auszeichnet.*”> Dabei kann die Feststellung der Mannig-
faltigkeit der monstrosen Erscheinungsformen den Ausgangspunkt zur Dis-
kussion des Begriffs Monstrum bilden, dessen Kontur sich durch die ideen-
geschichtliche oder historische Rekonstruktion allein offenbar nicht zeichnen
lasst.

Zu Fragen bleibt dann ndmlich nach den Bedingungen, unter denen die
monstrosen Korper, die monstrésen Erscheinungen als solche tiberhaupt erst
sichtbar werden konnen. Da die jeweils gegebenen Auffassungen des Héssli-
chen, Abstoflenden und Erschreckenden, also des Monstrésen, dem kulturhis-
torischen Wandel unterworfen und mithin variierend sind, ist es notwendig,
nach den Voraussetzungen zu fragen, die das Monstrose denkbar werden las-
sen. Damit riicken zwei kulturelle Differenzsetzungen ins Blickfeld, die die
Konzeption und Wahrnehmung des monstrésen Korpers bedingen. Zum ei-
nen entfaltet sich die Auffassung des monstrosen Korpers innerhalb des
Spannungsverhiltnisses von Norm und Abweichung. Die Differenz vom Ub-
lichen oder vom Ideal — und es wird sich zeigen, dass im Begriff der Norm
beide Bedeutungsfacetten enthalten sind — ist das konstituierende Merkmal

471 Zu den Bildern eines bedrohlichen Fremden, die die europdische Kultur am
(rassistischen) Bild der fremden Physiognomie ausgerichtet hat, s. beispiels-
weise Annemarie Hiirlimann, Martin Roth, Klaus Vogel (Hg.): Fremdkorper —
Fremde Korper; Kerstin Gernig (Hg.): Fremde Korper. Zur Konstruktion des
Anderen in europdischen Diskursen. Die Gleichsetzung des Fremden und An-
deren mit dem Bedrohlichen und Monstrésen ist eine traditionelle Denkfigur
in der westlichen Kultur: Die phantastischen Vélker in Plinius Naturgeschich-
te, die Volker der EinfiiBler (Sciopods), Hundskopfigen (Cynocephali),
Mundlosen (Astomi), Nasenlosen (Sciritae) usw., im Mittelalter auch als
monstrose Volker bezeichnet, werden als Bewohner entlegener, unbekannter
Lander beschrieben, von deren geographischen Gegebenheiten keine oder nur
wenig Kenntnis vorliegt. Die Beschreibungen von phantastischen Vélkern in
Enzyklopidien, Reiseberichten und Landkarten finden sich bis in die Zeit der
Renaissance, wobei sie sich seit der Neuzeit auf die Einwohner der ,,Neuen
Welt* beziehen. Immer aber werden sie an der Peripherie der bekannten, ,,zi-
vilisierten Welt verortet. In das Bild des phantastischen oder monstrésen
Volkes mischen sich also auch Konzeptionen des Fremden. John Block
Friedman: The Monstrous Races in Medieval Art and Thought, bes. S. 37-58;
dazu auch Rosi Braidotti: Signs of Wonder and Traces of Doubt: On Teratol-
ogy and Embodied Differences, S. 142ff.; Margriet Hoogvliet: Hic nulli habi-
tant propter leones et ursos et pardes et tigrides. Die Zoologie der mappae
mundi; Lorraine Daston, Katharine Park: Wunder und die Ordnung der Natur
1150-1750, S. 30-45.

472 Thomas Macho: Urspriinge des Monstrosen. Zur Wahrnehmung verunstalteter
Menschen. S. 11f.

473 Im Zusammenhang mit dem Wissen iiber die Monstren verwendet Lascault
den Begriff der monstrésen Imagination. Seiner Auffassung nach ist das Wis-
sen um die Monstren selbst monstros, da es als formloses und riesenhaftes
Wissen zutage tritt und zugleich aus einem unstrukturierten Gemisch von All-
gemeinwissen, rationalem Wissen sowie Trdumen und Delirien besteht. Gil-
bert Lascault: Le monstre dans I’art occidental, S. 36.

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

monstroser Korperlichkeit. Gleichzeitig wird sie gerade durch die Deviation
zur Ausnahmeerscheinung innerhalb des in Gattungen und Arten gegliederten
Naturreichs. Monstrose Korper zeichnen sich durch Irregularititen aus, auf-
grund derer sie in ein regelhaftes Natursystem scheinbar nicht mehr zu inte-
grieren sind. Die monstrose Gestalt negiert also gleichzeitig die jeweils gege-
bene physische Norm wie auch die Vorstellung eines in Klassen geordneten
Reiches aller Lebewesen. Zu einer beunruhigenden oder beingstigenden Er-
scheinung wird sie mithin, weil sie kulturell etablierte Kategorien negiert und
zu destabilisieren droht.

Zum anderen verweist der monstrose Korper durch seine tierhaften Attri-
bute und Eigenschaften auf die beunruhigende Néhe des Menschen zur (zu
seiner) Natur. Im monstrosen Korper des Tiermenschen wird — in Phantastik
und Horror drastisch tibersteigert — die Naturhaftigkeit des Menschen in
uiberwiltigender Deutlichkeit erkennbar. Gerade der Horrorfilm présentiert
den monstrosen Korper des Tiermenschen als Sinnbild eines erschreckenden
Riickfalls ins Kreatiirliche, ins Naturhafte. Der Schrecken des Monstrosen ist
also zweitens vor dem Hintergrund der Kultur-Natur-Relation zu befragen,
also vor der kulturell gezogenen Demarkation zwischen Mensch und
Tier(Natur). Beide Differenzsetzungen sollen im Folgenden im Hinblick auf
den monstrésen Korper diskutiert werden.

IV.2. Der monstrose Korper im Spannungsfeld
von Norm und Abweichung

Tiergotter, Fabelwesen, Ungeheuer, Freaks — welche Gemeinsamkeiten wei-
sen diese Wesen, die von der Literatur unter dem Namen ,,Monstrum® sub-
sumiert werden, auf? Wie oben aufgezeigt, entstammen sie den unterschied-
lichsten kulturellen und historischen Orten. Es ldsst sich aber bereits bei ei-
nem ersten Uberblick ein gemeinsames Merkmal herausstellen, das Monstren
oder Monstrositéten eignet:

,,Eine Gemeinsamkeit der vielen als ,,monstrs“ apostrophierten Wesen besteht in

ihrer exzessiven Abweichung von der Norm physischer Integritit.«*™

In dem Mafle, wie die Abweichung, also das Monstrose, nur als das von der
Norm Divergierende denkbar wird, konstituiert sich auch die Norm als Ge-
gensatz zur Abweichung. Die Relation beider Momente ist als reziprok auf-
zufassen. Es wire dieser These folgend also die Vorstellung einer physischen
Norm, die die Wahrnehmung der korperlichen Fehlbildung als Deformitit,
Deviation und Anomalie bedingt, wihrend die Vorstellung des monstrosen
Korpers wiederum die ideale oder normale Physis erst sichtbar werden 1ésst.
Die Konzeption des normalen Korpers stellt also die konstituierende Bedin-
gung der Wahrnehmung des monstrésen Korpers als solchen dar: Monstrds
ist dieser vornehmlich aufgrund seiner Abweichung. Dass der monstrose
Korper als solcher tiberhaupt erst rezipiert werden kann, setzt mithin nicht
nur die Vorstellung von einer — wie auch immer gearteten — Normalitdt des

474 Hans-Richard Brittnacher: Asthetik des Horrors, S. 183f.

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER MONSTROSE KORPER | 177

menschlichen Koérpers voraus, sondern auch deren verbindliche Geltung und
Akzeptanz innerhalb eines gegebenen kulturellen Kontextes. Die Frage, unter
welchen Voraussetzungen der monstrose Korper, das Monstrum iiberhaupt
als solche sichtbar werden konnen, ist somit in die Frage nach den ,,Bedin-
gungen der Moglichkeit [...], eine Vorstellung des Abartigen, Entstellten,
Fremden oder Unvollkommenen auszubilden’”> zu integrieren. Fasst man
demnach die Relation der Vorstellungen des normalen und vollkommenen
Korpers zur Vorstellung des monstrésen Korpers als eine sich wechselseitig
bedingende auf, wird die Diskussion des Begriffs der Norm, insoweit er sich
auf die Erzeugung von Korperbildern beziehen ldsst, auch das Verstindnis
von der Konzeption des physisch Monstrosen vorantreiben. Auf die fiir die
Konzeption des Monstrosen folgenreichen Begriffe Norm und Normalitét
verweist Dudley Wilson ausdriicklich:

»[---], the monster — whether or not seen as sign or portent — was definitely regarded
as a being outside human society, where human society is equated with normality.
Throughout this study we shall see associations between the monstrous and what is
foreign to our everyday human existence. When the New World begins to be dis-
covered in the 16™ century, its inhabitants are seen as aspects of humanity so un-
usual as to be put into the monster class. What is bigger, what is smaller, what de-
nies its normality by self-mutilation or even by excessive and ,,abnormal® self-
decoration, what has too many or to few limbs, what is neither human nor animal —
all these categories of creature are detached from ,,us in a way which might well
have been designed to remove uneasiness, but which in fact created uneasiness, and
even an atmosphere of taboo.*’®

Der Begriff der Norm impliziert zwei Bedeutungsmomente, er umfasst die
Normgebung genauso wie die Idee eines Durchschnitts oder eines Ublichen.
Norm im Sinn eines Standards oder Durchschnitts ist als Resultat von Ent-
scheidungen und Fixierungen anzusehen, die Qualititen oder Quantititen von
Objekten oder Prozessen innerhalb einer gegebenen, gesellschaftlichen oder
6konomischen Struktur (verbindlich) vereinheitlichen. Die Norm ist hier als
Ausdruck einer Auswahl und Fixierung und somit als eine kontingente Grofle
zu begreifen. Normalistische Verfahren haben dabei meist einen autoritativen
und ausschlieenden Charakter und zielen auf die Verdichtung, Durchsetzung
und auch Essentialisierung von Normgefiigen ab.*”’

Die dem Begriff der Norm eigentiimliche Vieldeutigkeit, die zwischen
Forderung, Durchschnitt, Standard aber auch Vorbild, Ideal oszilliert, hat
Georges Canguilhem folgendermafien akzentuiert:

s --.] Pambiguité du terme normale qui désigne tantdt un fait capable de description
par recensement statistique — moyenne des mesures opérées sur un caractere présen-
té par une espece et pluralité des individus présentant ce caractére selon la moyenne

475 Thomas Macho: Urspriinge des Monstrésen, S. 33.

476 Dudley Wilson: Signs and Portents, S.4.

477 Die Essentialisierung von Normen ist besonders im Hinblick auf Medizin und
Biologie zu konstatieren.

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

ou avec quelques écarts jugés indifférents — et tantét un idéal, principe positif
d’appréciation, au sens de prototype ou de forme parfaite.“’

Aufgrund dieser Polysemie wird die Norm als Bezugssystem auf vielen Fel-
dern kultureller Praktiken und Tétigkeiten als Anspruch, Wert und Forderung
wirksam. Sie stellt einerseits die Vorstellung oder Konzeption einer mafigeb-
lichen, vorbildhaften Beschaffenheit oder eines mafigeblichen Zustands dar,
sowie andererseits einen durch Beobachtung, Vergleich, Messverfahren oder
Statistik gewonnenen Qualifikationsterminus, der wiederum auf die Klassifi-
kation von Zustinden oder Objekten abzielt (wie statistisch errechnete
Durchschnitte von Héufigkeiten von Eigenschaften oder wie das vereinheitli-
che Mal} zur vergleichenden Darstellung oder Messung).479 In letzterer Funk-
tion wird der Norm ein objektiver Status zugeschrieben, der kaschiert, dass
sie in Folge eines Auswahl- und Fixierungsprozesses gesetzt wird und mithin
kulturell und historisch relativ ist. Als gesellschaftliche Praxis (in der Norm-
gebung) wie auch als Form der kulturellen Wahrnehmung (im Normalen oder
Anormalen) unterliegt die Norm dem Wandel des historisch-konkreten Kon-
textes. Canguilhem weist darauf hin, dass somit in genau dem, was als das
Normale erachtet wird, die Norm erkennbar wird und sich reproduziert. Als
folgenreichste Implikation des Begriffs kennzeichnet Canguilhem jedoch
seine polarisierende Dynamik, d.h. die ihm inhdrente, antagonistische Rela-
tion zu einem Gegenbegriff.

,»30 geht denn auch jede Priiferenz fiir eine mogliche Ordnung — zumeist implizit —
einher mit der Aversion gegen die mogliche Gegenordnung. Das in einem bestimm-
ten Wertungsbereich vom Bevorzugten Differierende ist keineswegs das Indifferen-
te, sondern das Abstofiende oder besser das Abgestofiene, das Abscheuliche. |...]
Mit anderen Worten: ob implizit oder explizit, Normen bezichen das Wirkliche stets
auf Werte und bringen — entsprechend dem polaren Gegensatz zwischen einem Posi-
tiven und einem Negativen — die Unterscheidung von Qualititen zum Ausdruck.“**

In der Norm ist also eine Wertung der Objekte oder ihrer Qualititen impli-
ziert, die sich in der Verwerfung des nicht der Norm entsprechenden, also des
Un-Normalen oder Anormalen manifestiert, das meist negativ, also als Defi-
zit, Fehlerhaftigkeit oder Irregularitit, aufgefasst wird.

Normen sind also keineswegs als neutrale Maf3stibe fiir Beschreibung
und Darstellung von Qualititen zu begreifen, auch wenn gerade wissen-
schaftliche Diskurse darauf ausgerichtet sind, sie zu objektivieren oder, wie
im Fall von Biologie und Medizin, auch zu essentialisieren. Durch die Fixie-
rung einer Norm werden nicht nur Qualitdten oder Zustinde verworfen, son-
dern auch exkludiert. Die Vorstellung von Norm konfiguriert sich also in

478 Georges Canguilhem: La connaissance de la vie, S. 155.

479  Zudem reguliert der Begriff der Norm oder Normalitit bis zu einem gewissen
Grad auch soziales Verhalten und gesellschaftliches Zusammenleben in Form
einer allen Gesellschaftsmitgliedern bekannten, positiv konnotierten ,,norma-
len* Verhaltensform. Auf diesen Aspekt kann hier aber nicht weiter einge-
gangen werden.

480 Georges Canguilhem: Das Normale und das Pathologische, S. 164 (Hervor-
hebung C.S.).

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER MONSTROSE KORPER | 179

einer Differenzsetzung, die immer mit Wertungen operiert. Erst diese in der
Vorstellung von Norm implizite Wertung ldsst das Abweichende oder De-
viante als Fehlerhaftigkeit, als Bedrohung oder Skandalon fassbar werden.

In der Konzeption des Korperlichen zeigt sich die Abwertung des nicht
der Norm entsprechenden gleich zweifach: In der Medizin gilt die von der
Norm abweichende Anatomie als fehlerhaft, sie wird also pathologisiert481,
die von der dsthetischen Norm, also dem physischen Ideal abweichende Phy-
siognomie wird als hésslich oder sogar abstoBend beurteilt.*** In beiden Fil-
len wird der anormale, der deviante Korper als monstrds apostrophiert, da der
Begriff des Monstrésen einerseits das ScheuBlliche, Ungeheure und Furchter-
regende, in der medizinischen Nomenklatur dagegen das Fehlgebildete be-
zeichnet.*®® In den Konzeptionen des Physischen, ob isthetischer oder medi-
zinischer Natur, wird also die Abwertung des nicht der Norm entsprechenden
als Folge der normierenden Verfahren deutlich. Das Heterogene wird als
Moglichkeit der korperlichen Verfasstheit verworfen, indem es zum Anorma-
len deklariert wird.

»~Normieren und normalisieren, das bedeutet: einem Daseienden, Gegebenen eine
Forderung aufzwingen, von der aus sich Vielfalt und Disparatheit dieses Gegebenen

als ein nicht bloB fremdes, sondern feindliches Unbestimmtes darstellen.****

Im Hinblick auf die Asthetik lasst sich der Terminus weniger als Forderung,
denn als RichtmaR begreifen, der auf das Vorbildhafte und MaBgebliche ver-
weist. Die &dsthetische Norm etabliert eine verbindliche, standardisierte For-
mensprache in der Kunst, in der Architektur und im Gartenbau beispielsweise
durch Proportionsformeln, Harmonielehre, zentralperspektivische Fliachen-
projektion und die Regel des ,,Goldenen Schnitts“. Dass auch und gerade die
Darstellung des Korpers in Malerei und Plastik Anteil an der Bestitigung des
Ideals einer schonen Normgestalt des Menschen hat, wird in Muster- und
Skizzenbiichern deutlich, in der sich das Interesse der Kunst an der menschli-

481 Gerade in diesem Zusammenhang ist es bedeutsam, dass die Herkunft der
Norm im medizinischen Diskurs des 19. Jahrhunderts, hier insbesondere in
der Physiologie, aber auch der Biologie und Psychiatrie, verortet wird. Philipp
Sarasin: Reizbare Maschinen. Eine Geschichte des Korpers 1765-1914, S.
254. Wie korperliche Normen auch und gerade im 19. Jahrhundert eingesetzt
werden, um Wahrnehmungs- und Beschreibungsformen fiir Geschlecht und
Rasse auszubilden, beschreibt Sarasin ausfiihrlich. Ebenda, S.187-211.

482 Dass nicht nur im Bild des fehlgebildeten, sondern auch in dem des kranken
Korpers Vorstellungen von Anormalitdt und Hésslichkeit konvergieren, ldsst
sich besonders deutlich an den Darstellungen gesunder und kranker Korper im
19. Jahrhundert darstellen. Sander L Gilman: Health and Illness. Images of
Difference, S. 51-66.

483 Die medizinische Nomenklatur unterscheidet vom ,,normalen* Neugeborenen
bis zur Totgeburt folgende Zwischenstufen der physischen Abweichung:
Norm, Variation, Anomalie, Fehlbildung, Monster, subletale Maximalform
und Letalform. Als Monstrum ist die (nach der todlichen Form der Fehlbil-
dung) grofite Abweichung von der Norm bezeichnet. Gert-Horst Schumacher:
Monster und Ddamonen. Unfille der Natur.

484 Georges Canguilhem: Das Normale und das Pathologische, S. 163 (Hervor-
hebung C.S.).

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |


https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

chen Anatomie und Physiognomie manifestiert.*** Hervorzuheben ist als pro-

minentes Beispiel die Zeichnung des so genannten ,,Vitruv-Manns®“ von Leo-
nardo da Vinci. Dieser normierenden Priasentation des menschlichen Korpers,
die auf eine Erfassung der idealen MafBle und Proportionen ausgerichtet ist,
kann eine Aberration vom harmonischen und funktionsfihigen Aufbau des
Leibes nur als Unvollkommenheit erscheinen.**¢

Die Diskussion der Differenzsetzung von Norm und Abweichung stellt
die Bedingungen, unter denen der monstrose Korper gedacht werden kann,
dar. Wie die Vorstellung eines normalisierten und normierten Korpers in den
konvergierenden Diskursen und Praktiken der Humanwissenschaften und der
gesellschaftlichen Institutionen erzeugt wird, hat Michel Foucault aufgezeigt.

IV.2.1. Exkurs: Die Erzeugung des normierten Korpers in
den Macht-Disziplinen

»Strafbar ist alles, was nicht konform ist [...] Die Ordnung, der durch die Diszipli-
narstrafen zum Respekt verholfen werden soll, ist zweifacher Art: es ist eine ,,kiinst-
liche* Ordnung, die ausdriicklich durch ein Gesetz, ein Programm, ein Reglement
gesetzt ist; es ist aber auch eine Ordnung, die auf beobachtbaren und natiirlichen
Prozessen beruht [...].“*’

In den Disziplinarinstitutionen entstehen Verhaltensnormen, deren Einhal-
tung durch Regelwerke, Vorschriften und Sanktionen gewéhrleistet und ein-
gelibt wird. Nachdem sich die Verhaltensweisen in Schule, Kaserne und Fa-
brik durch Sanktionen und DisziplinarmaBnahmen als Norm konsolidiert
haben, setzt ein wissenschaftlicher Diskurs ein, ,,der die Norm begriindet,
analysiert und spezifiziert, um sie praskriptiv zu machen“**®*. Foucaults Ana-
lyse zufolge (ent)stehen die Humanwissenschaften also in einer folgenreichen
Wechselbeziehung zu den sanktionierenden Disziplinartechniken, die in der
im Zitat erwéihnten zweifachen Herkunft der Ordnung resultiert. Wihrend die
gesetzte, ,.kiinstliche* Ordnung Ausdruck der Disziplinartechniken ist, speist
sich der Diskurs der Wissenschaften aus den ,,beobachtbaren und natiirlichen
Prozessen®, aus denen eine Ordnung extrahiert wird. Die Begriindung und
Klassifikation von beobachteten Phanomenen und Prozessen durch die Wis-
senschaften fiihrt nachtréglich zur Sicherung und Festigung dieser aus als

485 Vgl. Claudia Schmolders: Das Vorurteil im Leibe. Eine Einfiihrung in die
Physiognomik, S. 109ff. In der Fokussierung auf eine Norm als MafBstab und
deren Abweichungen sieht Schmélders die Gemeinsamkeit von textueller
Physiognomik und physiognomischen Schemaillustrationen begriindet.

486 In der Kategorie der Norm, so wie sie fiir die Vorstellung und Wahrnehmung
des menschlichen Kérpers wirksam wird, tiberschneiden sich &sthetische und
medizinische Diskurse. Zu den Auswirkungen der medizinischen Konzeption
von Kérpernorm und ihre gesellschaftlichen Konsequenzen vgl. beispielswei-
se Leslie Fiedler: The Tyranny of the Normal.

487 Michel Foucault: Uberwachen und Strafen, S. 231 (Hervorhebung C.S.).

488 Ebd., S.237.

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER MONSTROSE KORPER | 181

natiirlich bezeichneten Vorgingen deduzierten Ordnung®. Dieses in den
Uberwachungs- und Strafsystemen der Disziplinarinstitutionen und -techniken
wirksame Verfahren lisst sich nun auch in der Ausbildung von Kérpernormen
beobachten. Der Zugriff der Macht- und Disziplinartechniken auf den Korper
mit dem Ziel seiner Nutzbarmachung fiir 6konomische oder militdrische
Zwecke mit ihrem produktiven Moment in der Herstellung eines differenziert
agierenden, gelehrigen, vielseitig einsetzbaren Organismus ist bereits be-
schrieben und in seinen Konsequenzen diskutiert worden. Dass individuelle
physische Eigenschaften und Merkmale dem einzelnen Korper durch Beob-
achtung und Klassifikation zugeschrieben werden konnen, ist infolge der
foucaultschen Thesen zur Genese der analytischen und zusammengesetzten
Identitédt in den Humanwissenschaften bereits dargelegt worden. Im Folgen-
den soll nun die Entstehung einer auf Korperlichkeit bezogenen Norm in
Foucaults genealogischer Rekonstruktion ansatzweise nachvollzogen werden.

In diesem Zusammenhang ist auf die normierenden Effekte der Diszipli-
nen und Wissenschaften auf den Korper ndher einzugehen. Die Bedeutung
und die Kraft der Norm entfaltet sich in den Disziplinen, deren Aufgabe es
ist, ihre Einhaltung zu gewéhrleisten:

,In den Disziplinen kommt die Macht zur Norm zum Durchbruch. Handelt es sich
dabei um das neue Gesetz der modernen Gesellschaft? Sagen wir vorsichtiger, daB3
seit dem 18. Jahrhundert die Macht der Norm zu den anderen Méchten hinzutritt und

neue Grenzziehungen erzwingt [...].**”

Das Prinzip der Norm wird zunéchst in dem Strafsystem wirksam, das sich in
Internaten und Kasernen etabliert. Foucault hat eindringlich beschrieben, wie
dieses Strafsystem die Differenzierung der Individuen, der korperlichen Indi-
vidualitdt, ihrer Merkmale und Anlagen mit dem Ziel hervorbringt, die (Pro-
duktiv)Krifte des Menschen optimal verfiigbar zu machen und den gehorsa-
men, gelehrigen, nutzvollen Korper herzurichten. Die ,,normierende Sank-
tion“ hat an der Durchsetzung der Disziplinen und ihrer Integration in alle
Teile der Gesellschaft einen grolen Anteil; zusammen mit der hierarchischen
und funktionellen Uberwachung sowie dem Verfahren der selektierenden
Priifung bildet sie eines der drei wesentlichen Instrumente im Prozess der
gesellschaftlichen Ausstreuung der Machtdisziplinen.‘w1 Das Strafsystem
beruft sich auf die Norm als Mafstab der Evaluation von Verhalten, Fahig-
keiten, Beschaffenheiten, Tauglichkeiten. Es existiert zu dem Zweck ,,Ab-
weichungen zu reduzieren und ,,ist darum wesentlich korrigierend“.492 Dem
zu korrigierenden Zustand entspricht als sein Korrelat der ideale, ,,richtige
Zustand, der, um als Mafstab wirksam zu sein, einer gesamtgesellschaftli-
chen Ratifikation bedarf. Doch nicht nur die soziokulturelle Anerkennung der
Norm allein, sondern erst die Strategien zu ihrer Durchsetzung gewéhrleisten
ihre Konsolidierung. Einer als ideal gesetzten Position wird ein negatives
Aquivalent gegeniibergestellt, zwischen diesen beiden extremen Polen er-

489  Zur Korrelation von Wissenschaften und Disziplinarsystem in der Produktion
von Norm bei Foucault vgl. Elke Dauk: Denken als Ethos und Methode, S.
120-124.

490 Michel Foucault: Uberwachen und Strafen, S. 237.

491 Ebd., S. 220.

492 Ebd., S. 232.

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

streckt sich ein System der mehr oder minder feinen Graduierungen. Das
Raster von graduellen Abweichungen etabliert eine Hierarchie der Qualititen
und Kompetenzen der Individuen wie auch der individuellen Korper, die sich
an dem als Ideal oder Durchschnitt errichteten Mal3stab ausrichtet. Jeder phy-
sische Zustand und jede Handlung wird daraufhin einer qualifizierenden Be-
wertung unterworfen. Nach Foucault sind es gerade die hierarchisch abge-
stuften Differenzierungen, durch die die Individuen als solche erkannt, be-
schrieben und erzeugt werden, denn erst wenn Norm und Abweichung in
Bezug zueinander gesetzt werden, entsteht die Moglichkeit eines Vergleichs,
einer wertenden Priifung der einzelnen Anlagen, Werte und Fahigkeiten. Er
schreibt:

,Die Individuen werden untereinander und im Hinblick auf diese Gesamtregel diffe-
renziert, wobei diese sich als MindestmaB, als Durchschnitt oder als optimaler An-
ndherungswert darstellen kann. [...] Hand in Hand mit dieser wertenden Messung

geht der Zwang zur Einhaltung einer Konformitit.**

Es ist hervorzuheben, dass nach Foucault Norm keineswegs identisch mit
Ideal ist, der Begriff der Norm kann vielmehr auch das Durchschnittliche als
MaBstab fixieren. In jedem Fall ist aber in der Idee der Norm ihre Durchset-
zung impliziert, die Ausrichtung von Handlungsweisen oder Objekten an ihr
als einem Bezugssystem. Dies entspricht der Auffassung Georges Canguil-
hems, dass das Konzept des ,,Normalen“ immer auch als ein normierendes
Konzept aufzufassen sei.*”® Daher kann Foucault auch formulieren, die Dis-
ziplinarmechanismen mit ihrem verfeinerten und differenzierenden Strafsys-
tem, wirkten ,,normend, normierend, normalisierend.“*”> Dem Machtbegriff
Foucaults entsprechend, ist die ,,Macht der Norm* ebenfalls ein differenziert
agierendes System von Definitionen, Instrumenten und Mechanismen, das
nicht nur als ausschlieendes, unterdriickendes und negierendes funktioniert,
sondern durch Klassifikation, Abmessung, Bestimmung und Hierarchisierung
generierend wirkt. Das der foucaultschen Machtdefinition eigenttimliche Os-
zillieren zwischen Repression und Produktion charakterisiert auch die Auf-
fassung von der Macht der Norm, die Diversifikation unterdriickt und aus-
16scht, Partikularitit und Individualitit aber durch ihre Grenzziehungen erst
sichtbar macht. Dass sich in der Erzeugung eines Korperbildes nach normier-
ten Kriterien von Gehorsamkeit, Gelehrigkeit, Produktivitit, Gesundheit und
Agilitit ein produktives Moment der Normierungsmacht entfaltet, ist vor dem
Hintergrund der foucaultschen Machtanalyse nachvollziehbar.

Vergleichbar deutet Sarasin im Bezug auf den Hygienediskurs des frithen
18. und des 19. Jahrhunderts die Beziige von Macht und Normen. Er be-
schreibt, wie gerade die Vorstellung des gesunden Korpers, die der Hygiene-
diskurs entfaltet, die Konstruktion, Etablierung und Verfestigung korperlicher
Normen vorantreibt. Denn gerade dieser Diskurs operiert mit Differenzen,
mit denen der Normkdrper (der biirgerliche Korper im Gegensatz beispiels-

493 Ebd., S. 236.

494 [...] que toujours le concept du ,normal”, dans I’ordre humain, reste un
concept normatif [...]“ Georges Canguilhem: La connaissance de la vie, S.
169.

495  Michel Foucault: Uberwachen und Strafen, S. 236.

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER MONSTROSE KORPER | 183

weise zum Korper des Proletariers, des Kranken oder des ,,Wilden*) sichtbar
wird, wobei diese Differenzsetzungen biologistisch begriindet und damit na-
turalisiert und essentialisiert werden. Die Vorstellung von abweichender Phy-
sis, auch und gerade dann, wenn sie als Monstrositit wahrgenommen wird,
hat an der Stabilisierung und Verfestigung einer normalen, korperlichen Iden-
titdt grolen Anteil. Sie entsteht daher auch nicht am Rande des hygienischen
oder medizinischen Diskurses, sondern in seinem Zentrum.*°

Den dargestellten Aspekten muss nun eine weitere Bedeutungsdimension
beigestellt werden: Besonders folgenreich fiir das Bild des normalen und des
monstrosen Korpers ist ndmlich die Durchsetzung des Begriffs der Norm in
der Medizin und den Naturwissenschaften des 17. und 18. Jahrhunderts. In
dieser Zeit entsteht ein neues Verstindnis der Natur als ein regelhaftes, auf
GesetzmiBigkeiten und deterministischen Abldufen basierendes System.

IV.2.2. Das tableau der Lebewesen

Michel Foucault beschreibt den Bereich der Abweichung, oder wie er sagt,
der Anomalie, wie er sich im 18. und 19. Jahrhundert ausbildet, an drei Figu-
ren. Dabei ist die Figur des ,,Menschenmonsters“497 an dieser Stelle von be-
sonderem Interesse. Das Menschenmonster verletzt in seiner Anomalie die
Gesetze der Natur. Es bezeichnet die Grenze und das Moment der Umkeh-
rung des (Natur)Gesetzes. Foucault schreibt:

,»Das Monster widerspricht tatsdchlich dem Gesetz.[...] Das Monster ist ein Geset-
zesbruch, welcher sich automatisch auflerhalb des Gesetzes stellt, und das ist eine
seiner ersten Zweideutigkeiten. Die zweite besteht darin, [...] dal das Monster das

groBe Modell aller kleinen Abweichungen ist.“***

Das Monstrum ist Gegenstand der Naturgeschichte, die ja gerade um die ,,ab-
solute und uniiberwindliche Unterscheidung der Arten und Gattungen‘*®’
kreist, wie es im fableau der Lebewesen deutlich wird, auf das im Folgenden
eingegangen werden soll. Weil es gerade diese Ordnungs- und Differenzie-
rungssysteme destabilisiert und durchbricht, erscheint das Monstrum als
Mischwesen ,,zweier Bereiche, des menschlichen und des animalischen.*®
Das zentrale Kriterium fiir das Erscheinen des Monstrum ist also, dass es als
Vermengung distinkter, biologischer Kategorien sichtbar wird: als eine Mi-
schung von Arten oder Geschlechtern, wobei diese Kategorien wiederum in
der Vorstellung eines nach Arten und Gattungen geordneten Naturreichs ver-
ankert sind.

Im 17. Jahrhundert etabliert sich eine neue Form des Denkens, die sich
auch in einer neuen Theorie der Natur und der Lebewesen, die hier als bevor-
zugtes Beispiel behandelt werden soll, manifestiert. Als fundamentale Kate-
gorie des Wissens etabliert sich nach Foucault die Ordnung oder der Ord-
nungsgedanke.

496 Philipp Sarasin: Reizbare Maschinen. Eine Geschichte des Korpers 1765—

1914.
497 Michel Foucault: Die Anormalen, S. 76.
498 Ebd., S.77.
499 Ebd., S. 84.
500 Ebd., S. 86.

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

»[--.] man kann [...] sagen, da3 das 17. Jahrhundert das Verschwinden der alten
magischen oder abergldubischen Anschauungen und den Eintritt der Natur in die
wissenschaftliche Ordnung bedeutet.**"!

Die Erkenntnis- oder Denkordnung, die den Wissenschaften und Wissenssys-
temen einer Epoche zugrunde liegt, bezeichnet Foucault mit dem Begriff der
Episteme. Als Episteme, also als Fundament aller Wissenschaftsformen und
Erkenntnisstrukturen des 17. Jahrhunderts, ldsst sich nun der Ordnungsge-
danke kennzeichnen.

Besonders fiir die Genese der empirischen Wissenschaften wird der Ge-
danke eines Ordnungssystems wirksam; Foucault weist diesen Bruch des
Denkens und in der Wissensorganisation besonders fiir die Grammatik, die
Okonomie und die entstehenden Naturwissenschaften nach. Das Wissen des
17. Jahrhunderts konfiguriert sich neu durch die Idee, der Welt der Dinge und
der Lebewesen lige ein Ordnungssystem zugrunde, das mittels der Analyse
als der ,,universalen Methode* der Epoche aufgefunden und aufgezeigt wer-
den konne.

,Jetzt wird eine vollige Aufzdhlung moglich werden, sei es nun in der Form einer
erschopfenden Bestandsaufnahme aller Elemente, die die ins Auge gefafite Gesamt-
heit konstituiert, sei es in Form einer Kategorisierung, die in ihrer Totalitidt das un-
tersuchte Gebiet gliedert, sei es schlieflich in der Form einer Analyse einer be-
stimmten Zahl von Punkten, die zahlenm#Big ausreichen, wenn man sie aus der gan-

zen Serie herausnimmt. %

Die wesentliche Aufgabe der Naturtheorie besteht im ,klassischen Zeitalter*
in der Beobachtung der zahllosen Naturphdnomene sowie der systematischen
und reprisentierenden Anordnung der vielfdltigen Lebewesen in einem ge-
gliederten (Zeichen)System, beispielsweise in dem fiir die Epoche so charak-
teristischen fableau.’® In dieses System verortet und eingeordnet werden die
Dinge und Lebewesen durch die Methode der Analyse und des Vergleichs,
der sich aber nicht — wie in der Renaissance — auf die Evidenzen der Ahn-
lichkeiten stiitzt. Vielmehr wird der Vergleich nun durchgefiihrt, indem die
Dinge und Lebewesen auf ein MaBl und eine Ordnung bezogen werden.
Durch die Festlegung der Identitét eines Lebewesens (anhand wiederkehren-
der Eigenschaften) und, davon ausgehend, der Fixierung der graduell abge-
stuften Unterschiede, die in weitere Identitdten gefasst werden, kann jedes
Lebewesen seinen Platz in der Anordnung finden. Diese Auffindung und
Festlegung von Identitdten und Differenzen ist nach Foucault die konstituie-
rende methodische Operation, die die Anordnung iiberhaupt erst ermoglicht:

,,Die Aktivitit des Geistes [...], wird also nicht mehr darin bestehen, die Dinge aus-
einanderzuriicken, [...] sondern vielmehr darin, zu wunterscheiden: das heift die

501 Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge, S. 87.

502 Ebd, S. 88.

503 D. G. Charlton: New Images of the Natural in France. A Study in European
Cultural History 1750-1800.

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER MONSTROSE KORPER | 185

Identititen festzustellen, dann die Notwendigkeit des Ubergangs zu allen Graden,

die sich davon entfernen.“>*

Das Vergleichen und Unterscheiden von Dingen und Lebewesen mittels der
operativen Kategorien von Ordnung und Mal} erméoglicht es also, diese zu
erfassen, anzuordnen und zu analysieren. In der vergleichenden und allge-
meinen Ubersicht, dem fableau, wird jedem Lebewesen eine Identitit zuge-
wiesen, die sich durch spezifische Merkmale auszeichnet und durch die es
sich von den anderen Lebewesen unterscheidet. Die Mannigfaltigkeit der
Organismen, die Vielfalt ihrer Erscheinungen und Eigenschaften wird in ein
Ordnungssystem tibersetzt, das sie nach differenzierenden Merkmalen glie-
dert. So wird als das Gliederungsprinzip des Ordnungssystems die Korrela-
tion von spezifischem Merkmal und Aberration erkennbar. Foucault akzentu-
iert dieses Charakteristikum der Gliederung selbst deutlich:

,,.Das heift, da jede Bezeichnung durch eine bestimmte Beziehung zu allen anderen
moglichen Bezeichnungen geschehen muf3. Das zu erkennen, was einem Einzelwe-
sen eigen ist, heift, vor sich die Einteilung oder die Moglichkeit zu haben, die Ge-
samtheit der anderen zu klassifizieren. Die Identitdt und das, was sie markiert, wer-
den durch das Residuum der Unterschiede definiert.***

Um die differenzierenden Merkmale zu kennzeichnen und als arten- oder
gattungsspezifisch zu benennen, setzt sich der klassifizierende Vergleich eine
grundlegende Primisse: Eigenschaften miissen, um eine Art oder Gattung
definieren zu konnen, wiederholt zum Ausdruck kommen. Erst die Moglich-
keit, ein Merkmal in Lebewesen und Dingen wiederzuerkennen, erlaubt ihre
Zuordnung zu einer Gruppierung, die sich durch die Auflistung spezifischer
Merkmale ja erst konstituiert. ,,Es muB in der Natur Kontinuitit vorhanden
sein“, so Foucault iiber die Voraussetzung des klassifizierenden Denkens in
der Naturtheorie™®.

Als Beispiel fiir die Erkenntnis und Anordnung der Lebewesen mittels
der Klassifikation und der vergleichenden Ubersicht nennt Foucault das Sys-
tem der Natur von Carl von Linné. Linnés Natursystem unterteilt das Reich
der Lebewesen in verschiedene Ordnungen und dann in sechs Klassen
(Wirmer, Insekten, Amphibien, Fische, Vogel, Sdugetiere), wobei er die Ein-
teilung nach folgendem Schema vornimmt: Bei jeder Klasse von Lebewesen
werden ,,Herz, Lunge, Kiefer, Sinne, Ruthe (Fortpflanzung), Bedeckung und
Fiile“ einer vergleichenden Betrachtung unterzogen, so dass sie nach Funk-
tion der zentralen Organe (darunter fillt auch beispielsweise die Temperatur
und Farbe des Blutes), Art der Haut oder des Haarkleides sowie Art der Fort-
pflanzung eingeteilt werden.“>"” Ist eine Klasse von Lebewesen erkannt und
festgelegt, wird sie einer abermaligen vergleichenden und unterscheidenden
Betrachtung unterzogen, die sich fiir die Klasse der sdugenden Tiere bei-
spielsweise an den Merkmalen ,,Fiile, Horner, Zdhne, Schwanz und Sinnes-
werkzeuge* orientiert, wodurch sich dann die verschiedenen Geschlechter-

504 Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge, S. 88.
505 Ebd, S. 188 (Hervorhebung C.S.).

506 Ebd., S. 190.

507 Carl von Linné: System der Natur, S. 46.

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

gruppen und letztendlich die einzelnen Arten bilden lassen. Durch diese sich
immer feiner verzweigende Rasterung enthilt jedes Tier in diesem gewalti-
gen fableau seinen Platz, auf dem es sich aufgrund von Ubereinstimmung
und Differenzierung der anatomischen und organischen Merkmale wiederfin-
det. Fiir notwendig erachtet Linné das Ordnungssystem, da die ,,zahlreichen
Geschopfe™ und die ,,groBe Mannigfaltigkeit der verschiedenen Arten* ohne
Hilfsmittel nicht iiberschaubar seien.’” Um die aus der uniibersichtlichen
Vielfalt entstehende Verwirrung zu meistern, sei der Mensch auf ein struktu-
rierendes Instrumentarium angewiesen, dessen Aufgabe es sei, das Reich der
Natur und die Gesamtheit der Lebewesen tibersichtlich zu ordnen und es dem
Naturbetrachter somit ermogliche, sich darin zurechtzufinden.’”

,|...] also ldsset sich auch das ganze Heer der Kreaturen zuerst in deren Reiche ab-
theilen, jedes Reich aber in gewisse Ordnungen, jede Ordnung in Klassen, und jede
Klasse in Geschlechter, bis man zu den einzelnen Arten kémmt, hernach die be-
stimmten Merkmale ihres Geschlechts, und endlich das Zeichen ihrer Art fiihren
miissen. Auf diese Weise ist man imstande, irgend eine neue entdeckte Kreatur folg-
lich an ihren gehorigen Ort einzuschalten, denn man darf ihre allgemeinen Merkma-
le nur genau untersuchen, so entdeckt man bald, ob sie zur ersten oder dritten Ord-
nung gehore. Hat man sie in die gehorige Ordnung eingeschaltet, so gehet man wei-
ter, um die besonderen Kennzeichen hervorzusuchen, und diese weisen derselben
folglich die Klassen an, wohin sie gehoret. Hat man endlich dieses gefunden, so
bringt man durch die Untersuchung bestimmter Umstinde mit leichter Miihe auch
das Geschlecht und die Art heraus.**"

Die Naturtheorie des 17. Jahrhunderts stellt sich also als eine systematische
Anordnung der Lebewesen in einem differenziell gegliederten Wissensraum
dar. Durch die Ausrichtung dieser Einteilung und Anordnung am MaB, an
einer Summe spezifischer und spezifizierender Eigenschaften, schreibt sie in
die Welt der Lebewesen eine Norm — hier im Sinn des Ublichen, Gewéhnli-
chen und Konstanten zu verstehen — ein. Die Ordnung der Lebewesen im
tableau, die, dem Verstindnis der Epoche entsprechend, die Ordnung der
Natur als System spiegelt, entsteht durch die Fixierung einer korperlichen
Norm nach dem Vergleich von regelhaft wiederkehrenden Eigenschaften. Die
Identitét einer Gruppe von (gleichen) Lebewesen griindet sich auf Kontinui-
tdt, die Differenz manifestiert sich in der regelhaften Variation dieser Eigen-
schaften, wahrend die irreguldre Abweichung das System unterlduft. Inner-
halb der Naturkontinuitét erscheint das Monstrum nun als ein Bruch, als eine

508 Ebd., S. 37.

509 Ein vergleichbares Instrumentarium scheint aber auch dem Kunsthistoriker
notwendig, der sich mit den mannigfaltigen und iiberbordenden Formen des
imagindren Monstrosen konfrontiert sieht. Lascault erstellt jedenfalls ein ver-
gleichbares tableau des Monstrosen, in dem die Fabelwesen nach Arten, Gat-
tungen und Merkmalen klassifiziert sind. Der Effekt einer solchen Klassifika-
tion ist aber der Verlust des Monstrosen oder zumindest einiger seiner zentra-
len Eigenschaften. ,,La classification transforme le spectateur du monstre: il
n’est plus étonné ; il échapppe a la surprise, au scandale que pourrait consti-
tuer pour lui cet écart par rapport a la nature. Gilbert Lascault: Le monstre
dans I’art occidental, S. 183.

510 Carl von Linné: System der Natur, S. 37f. (Hervorhebung C.S.).

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER MONSTROSE KORPER | 187

Markierung eines nicht naher zu fassenden Unterschiedes. Die Merkmale des
monstrésen Organismus wiederholen sich, wie es scheint, nicht; ihre Gestal-
ten sind irreguldre Abweichungen, die sich nicht in die Klassifikation einord-
nen lassen und die Annahme von der RegelméBigkeit der Natur verletzen.
Die deviante Physis des Monstrums steht somit aullerhalb dieser Ordnung der
Natur und wird in einer Epoche, deren Wissenssysteme auf dem Prinzip der
Ordnung errichtet sind, notwendig als destabilisierendes Phéanomen sichtbar.

,,La définition de la monstruosité physique fournie par Lémery n’est pas fondamen-
talement différente de celle donné par Winslow et par le discours le plus habituelle-
ment tenu sur ces matiéres: elle se fonde sur I’écart trés sensible qu’une structure
déviante présente par rapport a une norme de [’espéce identifiée comme conformité
a ,,lordre de la nature®. Définition en quelque sorte intensive de la monstruosité,
elle ne trouve d’appui que chez I’observateur qui en fait spontanément le rapport a
I’organisation normale: est monstrueuse toute différence de structure apte a susciter
chez qui la considére un scandale perceptif, une appréhension différentielle déso-
rientée [...].«"

Aufgrund seiner undefinierbaren und irreguldren Gestalt droht das Monstrum
die Annahme der Ordnung der Lebewesen zu revozieren. Es erscheint daher
konsequent, dass gerade das 17. Jahrhundert sich um neue Strategien im Um-
gang mit dem monstrésen Korper bemiiht. Allerdings wird durch dieses Un-
ternechmen eine Problematik sichtbar, die den Schrecken und die Unruhe, die
das Monstrum generiert, eher noch hervorhebt, anstatt sie zu bannen:

»[...] Monster konterkarierten die harmonischen Beziehungen zwischen der natiirli-
chen Ordnung und dem wissenschaftlichen Diskurs in zweifacher Hinsicht. Erstens,
wenn es nur eine Wissenschaft des Regelhaften gab, Monster jedoch irreguldr gebil-
dete Gestalten waren, konnte es keine Wissenschaft von den Monstren geben. Zwei-
tens war die Wissenschaft prinzipiell auf Wiederholungen in den Phidnomenen der
Natur angewiesen, was im Hinblick auf Monster, da es kaum zwei Identische zu
geben schien, unmdglich war. Diese beiden Aspekte pafiten nicht recht in das Wis-
senschaftsbild des 18. Jahrhunderts, so dal es zunidchst nicht danach aussah, als

konne es eine Wissenschaft von den Monstren geben.**"

Es ist also die unfassbare Gestalt des Monstrums, seine physische Diversifi-
kation, die beunruhigt, weil sie sich der Klassifikation widersetzt. Die Vor-
stellung von der Kontinuitét der Natur, also der Regelhaftigkeit ihrer Lebens-
formen und Organismen, scheint auf die Vielgestaltigkeit des Monstrosen
nicht zuzutreffen. Es ist also vor allem der Ordnungsgedanke und -wille der
Wissenschaften des 17. und 18. Jahrhunderts, vor dessen Hintergrund sich die
Brisanz des Monstrosen in seiner Diskrepanz zur herrschenden Naturauffas-
sung entfaltet. Nur so wird die scheinbar widerspriichliche historische Kon-
stellation begreiflich, dass auch und gerade in einem Zeitalter, welches die
Monstren nicht mehr als Prodigien und prophetische oder mahnende Erschei-
nungen auffasst, also wundergldubige und religiése Deutungen des Monstro-

511 Patrick Tort: L’ordre et les monstres, S. 63 (Hervorhebung C.S.).
512 Javier Moscoso: Vollkommene Monstren und unheilvolle Gestalten, S. 58.

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

sen zuriickweist, sie dennoch eine Quelle der Beunruhigung bleiben. Um
ihren Schrecken zu entmachten, ihre irreguldre Vielgestaltigkeit kausal wie
formal zu erkldren und sie in eine Sinnkonstruktion zu integrieren, die der
neuen Auffassung von der Natur als Ordnungssystem entspricht, muss sich
also eine Wissenschaft vom Monstrosen griinden, die das ,,Unklassifizierbare
einordnen und das ,,Einzigartige generalisieren* kann.’"* Gerade im Kontext
der Epoche der Aufklarung sind diese Zielsetzungen programmatisch: ist sie
doch mit dem Ziel der Eliminierung, zumindest der Verringerung, von Angst
und Furcht angetreten. Dazu zéhlt auch und gerade die Eindimmung von
Naturfurcht und der Furcht vor beunruhigenden, ritselhaften, bedrohlichen
oder eben monstrosen Naturphdnomenen:

,Seit je hat Aufklarung im umfassenden Sinn fortschreitenden Denkens das Ziel
verfolgt, von den Menschen die Furcht zu nehmen und sie als Herren einzuset-

Zen.“SM

IV.3. Die Wissenschaft von den Monstrositaten

Die neuen, naturwissenschaftlichen Erérterungen des Monstrésen im 17. und
18. Jahrhundert, die seine Integration in das System der natiirlichen Lebewe-
sen vorantreiben, lassen sich als Praktiken erkennen, die eine ,,Entzauberung
des Monstrosen‘ leisten sollen.

»[---] Monster wurden zum Gegenstand von integrativen Praktiken, die auch das
Deviante und Wilde in aufgeklirte Normalititen umschaffen sollten.**"

Als grundlegende Bedingung des Wandels in Wahrnehmung und Erfor-
schung des Monstrosen ist der neue Gedanke anzusehen, Monstrosititen als
natiirliche Wesen und nicht mehr als gottliche Zeichen und prophetische Er-
scheinungen aufzufassen. Erste Ansdtze einer solchen Auffassung entstehen
bereits um 1600.%'® In diesen frithen naturwissenschaftlichen Diskursen wer-
den Versuche deutlich, die Genese der Monstrositidt ohne den Rekurs auf das
Wunderbare, Géttliche oder Ubernatiirliche zu erkliren. In den Abhandlun-
gen des 17. Jahrhunderts zur Thematik der Monstrositit, wie beispielsweise
in der Lehre von William Harvey (1578-1657), wird versucht, die Ursachen
der physischen Deformation im Organismus, im Korper selbst nachzuweisen,
was auch Harveys Theorie der Entwicklungshemmung, also der Epigenesis
kennzeichnet.>” Gleichzeitig bereiten die Bemiihungen, den Begriff des

513 Ebd, S. 58.

514 Max Horkheimer, Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklarung, S. 9. Vgl.
auch Christian Begemann: Furcht und Angst im ProzeB der Aufkldrung.

515 Michael Hagner: Vom Naturalienkabinett zur Embryologie. Wandlungen des
Monstrosen und die Ordnung des Lebens, S. 81. Vgl. auch Adolf Holl (Hg.):
Wie werden aus Monstren Menschen?

516 Javier Moscoso: Vollkommene Monstren und unheilvolle Gestalten. Zur Na-
turalisierung der Monstrositit im 18. Jahrhundert, S. 59f.

517 Die Theorie der Epigenese besagt, dass alle Lebewesen aus dem Ei als Aus-
gangsort der Entwicklung hervorgehen. Sie durchlaufen sukzessiv bestimmte

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER MONSTROSE KORPER | 189

Monstrums zu iiberdenken und ihn neu, d.h. im Sinne einer systematischen
Naturtheorie, zu definieren, die Entstehung der Teratologie als einer Wissen-
schaft von den angeborenen Fehlbildungen vor. Das Monstrum wird zur
Monstrositit, also zu einer Anomalie im System der natiirlichen Organismen.
Vor diesem Hintergrund ist auch das Interesse der frithen Teratologie zu be-
urteilen, eine Taxonomie der Monstrosititen zu entwickeln. Diesem Erkennt-
nisinteresse entsprechend, sind die frithen teratologischen Lehren durch Be-
strebungen gekennzeichnet, fiir die irreguldre Diversifikation der monstrésen
Erscheinungsformen ein klassifizierendes System der Identifikation und An-
ordnung zu entwickeln. In der Aberration der Monstrositit sollen Gesetzmai-
Bigkeiten der Natur aufgedeckt werden, die das Fundament fiir eine Klassifi-
kation der monstrosen Korper bereitstellen.”'® So werden Thesen diskutiert,
nach denen auch dem fehlgebildeten Korper ein Entwurf zugrunde liege, der
sich in der symmetrischen Anordnung der Organe und ihrer Funktionsfahig-
keit zeige. Beispielsweise gilt die Symmetrie der Doppelbildungen nun als
Nachweis einer Regelhaftigkeit innerhalb des Irreguldren. So er6ffnet sich
die Moglichkeit, GesetzmafBigkeiten in der pathologischen Anatomie anzu-
nehmen und aufzufinden. Durch diese Verfahren wird das Monstrose ,,natu-
ralisiert*:

,,La méme époque historique, qui selon M. Foucault, a naturalisé la folie, s’emploie
a naturaliser les monstres. [...] Au XIXeme siécle, [...] le monstre est dans le bocal

de Pembryologiste ou il sert & enseigner la norme.**"

Beispielhaft lassen sich die neuen Strategien im Umgang mit dem Monstro-
sen, die zur Naturalisierung des Phidnomens beitragen sollen, an den Natura-
lienkabinetten des 18. Jahrhunderts darlegen, in denen das auf die Kategorie
der Ordnung gegriindete Denksystem des 17. und 18. Jahrhunderts seinen
topographischen Ausdruck findet. In den wissenschaftlichen Sammlungen,
den Naturalienkabinetten, den Herbarien und botanischen Gérten werden die
Gegenstdnde und Lebewesen aus dem Naturreich gesammelt, nebeneinander
gestellt, tibersichtlich geordnet und bezeichnet. Im Naturalienkabinett mani-
festiert sich der Versuch, mittels der Sammlung, Konservierung und Anord-
nung der Naturobjekte Wissen iiber Natur und Kosmos zu fordern und zu
erweitern. Die Gegenstdnde der Sammlung reprasentieren die vielféltigen und
vielgestaltigen Phinomene der Natur und bilden als Mikrokosmos eine an-
schauliche Analogie zum Makrokosmos der Natur. Als besonders auffillige
Phinomene, als ,,Wunder oder Launen der Natur” finden gerade die Monstro-
sitdten ihren Platz in den Naturalienkabinetten, wo das Interesse zunéchst
hauptséchlich ihrer dauerhaften Konservierung und ihrer sorgfiltig inszenier-
ten Prisentation — die auch &sthetisierende Anordnungen und Dekorationen

Entwicklungsstadien, die fiir bestimmte Arten iibereinstimmend verlaufen,
und bilden dabei die organischen Strukturen aus. Gert-Horst Schuhmacher:
Monster und Damonen, S. 130-134. S. auch Michael Hagner: Vom Natura-
lienkabinett zur Embryologie.

518 Zu den Versuchen des 18. Jahrhunderts, die Monstren zu klassifizieren und
somit eine wissenschaftliche Teratologie zu begriinden, sowie der Problema-
tik, die dies im Rahmen des zeitgenossischen Naturverstindnisses aufwirft, s.
Patrick Tort: L’ordre et les monstres.

519 Georges Canguilhem: La connaissance de la vie, S. 178.

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

umfasst — gilt. Gerade da sich der Rang eines Naturalienkabinetts nach Rari-
tit und Ausgefallenheit seiner Sammlung bemisst, bilden die Monstrosititen
begehrte Sammlungsobjekte. Die bevorzugte Art der Prisentation stellt des-
halb auch die Konservierung und moglichst lebensnah wirkende Ausstellung
des monstrésen Lebewesens in Spiritus dar; anatomische Sektionen werden
aus diesem Grunde an den kostbaren Sammlungsstiicken selten durchgefiihrt.

Der tiberschaubar gegliederte Wissensraum im Mikrokosmos der Natura-
lienkabinette bildet die rdumliche Entsprechung der Ordnungssysteme und
tableaus in der Naturtheorie. In beiden Ordnungssystemen wird versucht,
dem Monstrum einen ihm bestimmtem Platz zuzuweisen, denn wenn es als
erkldrbares, natiirliches Phdnomen in die Ordnung der Natur und ihrer Lebe-
wesen irslgggrierbar werden soll, muss es sich im Natursystem verorten lassen
konnen.

,»Solche klassifikatorischen Absichten trafen sich mit den Integrationstendenzen der
aufgeklarten Rationalitdt, denn die Unterbringung in einem geschlossenen Raum
bedeutete auch die Einfiigung in ein Ordnungssystem, das das Unheimliche und

Schauerliche des Monstrdsen bannen sollte.«*!

Das Naturalienkabinett eroffnet einen Raum fiir Integrationsverfahren, die
das Abweichende, das bisher Unerklérliche und daher auch Schreckenerre-
gende des Monstrums durch seine Eingliederung in die vorherrschende Wis-
senskonfigurationen zu naturalisieren und neutralisieren versuchen. Die
~Entmythologisierung™ des Monstrums vollzieht sich in den Naturalienkabi-
netten dariiber hinaus auch durch die Strategien der Visualisierung und Zur-
schaustellung.522 Durch Verfahren, die das Monstrose (als in das Natursystem

520 Michael Hagner: Vom Naturalienkabinett zur Embryologie.

521 Ebd, S. 81.

522 In dieser Funktion ist das Naturalien- oder Kuriosititenkabinett gleichzeitig
auch als Vorldufer des Schreckenskabinetts zu begreifen. Das Schreckenska-
binett stellt einen ,,stimulierenden musealen Grenzraum® dar, in dem Bizarres,
Schauerliches und Grausiges zur Furchterzeugung und zum Vergniigen 6f-
fentlich ausgestellt wird. Das Naturalienkabinett mit seinen Kuriosititen,
Monstrosititen und Naturwundern entwickelt sich mithin in zwei Linien wei-
ter: Einerseits geht es in die spiteren naturwissenschaftlichen Museen ein, die
andere Linie fithrt zur Jahrmarktskultur, den Wachsfigurenkabinetten und zu
den so genannten Freak Shows des 19. Jahrhunderts, also einer Kultur der 6f-
fentlichen und kommerziellen Zurschaustellung von physischer Differenz.
Wolfgang Munsky: Die Welt als Schreckenskabinett, S. 471. Das Schre-
ckenskabinett als eine Darbietung von grausigen Préparaten oder Funden, die
die systematische wissenschaftliche Sammlung karikieren, wird dann wieder
von der phantastischen Literatur und dem Horrorfilm als Topos aufgegriffen.
Als spite Nachfahren des Schreckenskabinetts kann beispielsweise das Haus
der Metzgerfamilie in The Texas Chainsaw Massacre gelten, in der aus den
Knochen der Opfer gefertigte Objekte und Préaparate von den Wénden herab-
hingen, oder die Behausung des kannibalistischen Monstrums in Jeepers
Creepers, das mit den préparierten und kunstvoll arrangierten Korpern seiner
Opfer geschmiickt ist.

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER MONSTROSE KORPER | 191

eingeordnet) sichtbar machen, wird die teratologische Naturalisierung des
Monstrésen weitergefiihrt und ergénzt.’>

IV.4. Fallbeispiel: Monstrositdt in
The Elephant Man

The Elephant Man (David Lynch, 1980)>** erzihlt einerseits die Geschichte
eines Monstrums, zeigt des weiteren aber auch die Wahrnehmungskonfigura-
tionen auf, die das Monstrose bedingen, und stellt schlielich die Inszenie-
rungsverfahren heraus, die das es zum Abweichenden und Ekelhaften
schlechthin werden lassen. Somit ist der Film The Elephant Man als eine Re-
flexion tiber das Monstrose, seine kulturellen Bedingungen und seine soziale
Verhandlung zu begreifen, die verschiedene mit dieser Thematik verbunde-
nen Aspekte aneinander anschlieBt. Daher ist The Elephant Man auch nicht
eindeutig als Horrorfilm bestimmbar, was noch einmal auf die in Kapitel 111
dargestellte Problematik der Genreklassifikation hinweist, obwohl er durch-
aus nachdriicklich auf ikonographische und motivische Elemente des Horror-
films wie auch des literarischen Horrors zuriickgreift (wie beispielsweise die
Kulisse des viktorianischen London mit seinen nebligen Straflen und bedroh-
lichen, labyrinthischen Gassen, die diistere Schwarz-Weil-Inszenierung, die
dunkel bedrohliche, evozierende Musik, die mitunter als bedriickend und
klaustrophobisch inszenierten Ridume, die Motive des Alptraums und des
Monstrums usf.).525

Die Eingangssequenz des Films beginnt mit den Augen einer Frau, die in
naher Einstellung gezeigt werden, dann schwenkt die Kamera langsam nach
unten und zeigt ihren Mund. Eine langsame Uberblendung offenbart, dass es
sich um die Photographie einer schonen, jungen Frau handelt, deren Gesicht
nun vollstindig zu sehen ist. Durch die vage geheimnisvolle Musik und die
langsame Kamerabewegung wird die Schonheit des Gesichts hervorgehoben
und mit einer Aura des Geheimnisvollen, Melancholischen aufgeladen. In die
Musik mischt sich schlieBlich ein dunkler, stampfender Ton und eine weitere
Uberblende zeigt nun einen Elefanten, wobei Bildausschnitt und Ausleuch-
tung das Tier riesig, dunkel und bedrohlich erscheinen lassen. Die Montage
alterniert fortan zwischen dem Elefanten und den verfremdeten Bildern einer

523 Schuhmacher weist darauf hin, dass ab dem 17. Jahrhundert die Darstellungen
des Monstrosen in der Fachliteratur ,,realistischer* werden und die Anzahl der
phantastischen Bilder abzunehmen beginnt. Die Naturalisierung des Monstro-
sen zeigt sich also auch in dem Versuch ,,naturgetreue Darstellungen der
Monstrositdten anzufertigen. Gert-Horst Schuhmacher: Monster und Démo-
nen, S. 42ff. und 130f.

524 Der Film beruht auf der historischen Gestalt des John Merrick, der an der so
genannten Von-Recklinghausen-Krankheit litt, die seine extremen Fehlbil-
dungen verursachte. Zum historischen Fall des John Merrick vgl. Ashley
Montagu: The Elephant Man: A Study in Human Dignity. Auf die komplexen
Verkniipfungen zwischen literarischer Vorlage (die zeitgendssischen Auf-
zeichnungen des Arztes Sir Frederick Treves: The Elephant Man and Other
Reminiscences), historischer Rekonstruktion, Verfilmung und dem populédren
Mythos des Elefantenmenschen soll hier nicht weiter eingegangen werden.

525 Vgl dazu Serge Daney: Le monstre a peur, S. 37.

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

Frau, die sich schreiend am Boden wilzt und ihren Kopf hin- und herwirft,
dazu erklingen monstrés verzerrte Schreie sowie das Briillen des Elefanten,
der sein méichtiges Haupt schiittelt und drohend den Riissel erhebt. Die Se-
quenz endet mit dem Bild von Wolken, die das sonderbare Geschehen ver-
hiillen und die mit dem Geschrei eines Neugeborenen unterlegt sind.

Diese Sequenz wird deshalb so ausfiihrlich referiert, weil sie eine Diffe-
renzsetzung einfithrt, die den ganzen Film durchzieht und von der noch die
Rede sein wird: Mensch und Tier. Es klingt aber auch eine weitere Differenz-
setzung an, die bereits diskutiert worden ist, die zwischen korperlichem Ide-
al/korperlicher Norm und Abweichung. Die Photographie stellt, so erfahrt der
Zuschauer spiter, die Mutter des Elefantenmenschen dar. Thre in der Ein-
gangssequenz inszenierte Schonheit kontrastiert mit der monstros entstellten
Physis ihres Sohnes, die darum noch tragischer und katastrophaler erscheint.
Beide Koérper markieren kulturelle, diametral entgegengesetzte Extreme: Das
Ideal und die groBtmogliche Abweichung davon. Die Figur der Mutter er-
scheint im Film allerdings nicht, da sie, wie die Narration es will, schon frith
verstorben ist. Doch ihr Sohn tragt das besagte Photo immer bei sich und
stellt stolz die darauf abgebildete Schonheit aus. Auch als Tote, als Abwe-
sende ist die Mutter in der idealisierenden Verdinglichung des Bildes als
vollkommener oder schéner Kérper immer anwesend.

Das erste Mal erscheint der Elefantenmensch auf einem Jahrmarkt, aus-
gestellt als Sensation, wo er von einem Arzt ,,entdeckt wird. Die Kamera
zeigt, wie der Arzt in ein labyrinthisches Gewirr von Giangen und Schaustel-
lerbuden eintaucht, in denen Puppen, Automaten, Fakire und Monstren im
Glas, vor allem aber lebende Monstren als Objekte der Schaulust ausgestellt
werden: kiinstliche, exotische, abweichende Korper, die die Neugierde und
die Sensationsbediirfnisse des stidtischen Publikums bedienen. Hiermit in-
szeniert der Film die Praxis der 6ffentlichen Zurschaustellung von fehlgebil-
deten Menschen auf den Jahrmirkten des 19. Jahrhunderts, die oben bereits
skizziert worden ist. Die Kamerafahrt durch die Buden und an den Biihnen
vorbei gleicht dabei dem schweifenden Blick des urbanen Flaneurs, der un-
terhalten und abgelenkt werden will. Dieser Blick richtet sich auch auf die
Korper, die der Jahrmarkt ausstellt: von der Norm abweichende Korper, die
mit und durch soziale und kulturelle Ausschlussverfahren an den Rand der
Gesellschaft verschoben werden. Diese Exklusion findet ihre rdumliche Ent-
sprechung im Jahrmarkt, der sich als ambivalenter Ort zeigt: Einerseits liegt
er an der Peripherie der festgefligten, sozialen Struktur, er ist ohne festen Ort
und représentiert das anriichige Geschédftemachen auf der Strafle, ein wenig
respektables Vergniigen. Das stddtische Publikum erfihrt den Besuch auf
dem Jahrmarkt mit seinen exotischen Wesen als spektakuldren Ausflug in
eine ,,andere” Welt, d.h. als grenziiberschreitenden und doch nicht ganz un-
gesicherten Eintritt in eine aullerhalb des kulturellen Raumes liegende Sphi-
re. Andererseits ist der Jahrmarkt als Bestandteil der urbanen, 6ffentlichen
Unterhaltungskultur durchaus eng mit dem sozialen Raum verkniipft. Und
schlieBlich ist er auch iiber den Warenkreislauf an diesen angeschlossen: Der
Besuch des Jahrmarkts und der Anblick der Monstrosititen sind (Unterhal-
tungs)Waren, auch das vermeintlich am Rande der Gesellschaft Stehende ist
den Gesetzen der Warendkonomie unterworfen.’*® Als kommerzielles und

526 Vgl. dazu Isabel Pflug: Verkérperung von ,,Abnormalitdt™: Die Freak Show
als cultural performance des 19. Jahrhunderts. Die Autorin hebt hervor, dass

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER MONSTROSE KORPER | 193

offentliches Spektakel fungiert er, hierin vergleichbar mit dem Variété oder
den visuellen Vergniigungen wie den Panoramen oder dem sich Ende des 19.
Jahrhunderts ausbildenden Film, als Freizeiteskapismus. Der Jahrmarkt stellt
also einen Grenzraum dar, in dem die biirgerliche Ordnung dem von ihr Aus-
gegrenzten begegnet. Die Kamerafahrten inszenieren ihn folgerichtig als des-
orientierend labyrinthischen (Zwischen)Raum ohne klare und tiberschaubare
Struktur, als beunruhigende Version einer allerdings modernen Unterwelt.

,HAuf diesem Jahrmarkt gibt es keine Frohlichkeit. Er erinnert ein wenig an jenen
Jahrmarkt, den wir am Beginn des FAUST (1926) von Friedrich Wilhelm Murnau
sehen, gespenstisch und aus der Zeit gefallen, der nur auf das kommende Unheil
hinweisen kann, und der in seinem nebelhaften Helldunkel dem Tod mehr als dem
Leben zugehorig scheint. Treves’ so merkwiirdig entschlossene Suche scheint ein
Abstieg in die Holle zu sein, in der sich, wie in den Bildern Hieronymus Boschs, der
Korper ausstellen will in seiner grenzenlosen Verletztheit. Doch es ist eine syntheti-
sche, eine geschaffene Holle; eine Holle, die sich direkt aus dem unlésbaren Wider-
spruch zwischen dem Fortschritt der Technik und der mehrfach zuriickgebliebenen

Natur des Menschen entwickelt.“*?’

Die ,,anderen” Korper, die hier ausgestellt werden, zeichnet der Film eben-
falls als ambivalent: Sie erscheinen gleichzeitig als spektakuldr und absto-
Bend, unheimlich und faszinierend. Als oszillierende Attraktionen werden die
auf Grund ihrer Abweichung kulturell verworfenen und ausgewiesenen Kor-
per wieder eingeholt. Inwiefern Konzeptionen von Normalitit und Abnor-
malitdt das Monstrose iiberhaupt erst sichtbar machen kénnen, ist oben darge-
legt worden. Am Beispiel dieser filmischen Inszenierung des Jahrmarkts
zeigt sich, inwiefern diese Differenzsetzungen durch das Verfahren der Zur-
schaustellung bestétigt werden. Ausgestellt als Reprisentation von Abnor-
malitit kann der aberrante Korper als Gegensatz von physischer Norm erfah-
ren werden und diese affirmieren und festigen.528

Die lange, bewegte Kamerafahrt endet inmitten einer diskutierenden
Menschenmenge vor der Schaubude, in der ein Elefantenmensch vorgefiihrt

die so genannte ,,Freak Show*, also die 6ffentliche Ausstellung von koérperli-
cher Abnormalitit, als fester Bestandteil der Unterhaltungsindustrie des 19.
Jahrhunderts anzusehen sei, d.h. einer etablierten, kommerzialisierten Form
der populdren Unterhaltung. In genau diesen Kontext ist auch der zeitgleich
entstehende Film zu verorten.

527 Georg SeeBlen: David Lynch und seine Filme, S. 49.

528 Nach Pflug gibt die ,,Freak Show* den Besuchern die Mdoglichkeit, sich der
eigenen, physischen Normalitit zu versichern, wobei die Offentlichkeit ein
zentraler Aspekt dieses Vorgangs ist. Sie fungiert als Zeugenstand, als eine
Instanz, vor der Normalitdt Abnormalitit gegeniibergestellt und somit besté-
tigt wird. Einer solchen Bestitigung bedarf es nach Pflug besonders im 19.
Jahrhundert, da die Demarkationslinien zwischen Mensch und Tier durch die
Darwinsche Evolutionstheorie destabilisiert werden. Dadurch erlangt die
Konzeption der korperlichen Norm als Abgrenzungsparadigma gesteigerte
Bedeutung. Mit und durch sie kann menschliche von tierischer Korperlichkeit
abgesetzt und korperliche Identitit als genuin Menschliche bestitigt werden.
Isabel Pflug: Verkorperung von ,,Abnormalitdt™: Die Freak Show als cultural
performance des19. Jahrhunderts, S.283fund S. 288.

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |


https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

werden soll. In ihrer Bewegung auf etwas zu verstérkt sie den Eindruck der
Zielgerichtetheit in der Narration. Sie fungiert somit als eine Art Einleitung,
die das Auftreten des Monstrums vorbereitet. Doch die Kamera verweigert
dem Zuschauer zunichst den Blick darauf, nur die aufgebrachten AuBerun-
gen des Publikums vermitteln etwas von der Monstrositit des ausgestellten
Wesens: ,,[...] freaks are one thing [...] I have no objections to freaks, but
this is monstrous® duflert einer der Anwesenden. Hier wird unterschieden
zwischen dem ,,Freak® und dem ,,wahren Monstrum, wobei letzteres als ein
Skandalon aus der Praxis der Zurschaustellung ausgeschlossen wird. Das
Monstrum findet noch nicht einmal im Grenzraum des Jahrmarkts als Sensa-
tion seinen Ort.””” Gezeigt wird es dem Arzt und dem Zuschauer erst in einer
spéteren Szene. Hier begibt sich der Arzt auf die Suche nach dem Mann, der
das Monstrum ausstellt, und findet ihn in dunklen Gassen und klaustrophobi-
schen, verlassenen Hinterh6fen — wieder ein Raum, der auflerhalb des Sozia-
len liegt und daher als angstbesetzt erscheint. Mit unruhig flackernden Schat-
ten und einer verhaltenen, dunklen Musik zeichnet der Film diesen Raum mit
Versatzstiicken aus Schauerromantik, Phantastik und Horror. Die Zurschau-
stellung des Monstrums wird von seinem ,,Besitzer” als Enthiillungsmoment
inszeniert, der sich mit einer Lampe dem geheimnisvollen Wesen im Dunkeln
néhert und dabei die Schreckensgeschichte von der Mutter des Elefantenmen-
schen erzihlt, die im schwangeren Zustand von Elefanten angegriffen wurde.
Nur ein schrecklicher und diisterer Ursprungsmythos, so die Suggestion,
kann die Existenz dieses Wesens erkldren. Wenn der Film zeigt, wie der Ele-
fantenmensch von seinem ,,Besitzer” als mysterios-schreckliche Sensation
vorgefiihrt wird, deckt er gleichzeitig die Verfahren der Inszenierung auf,
derer sich auch und gerade der Horrorfilm bedient, um das Unsagbare und
Grauenerregende zu erzeugen und zu zeigen. The Elephant Man verweist hier
auf die immer schon bestehende Vermitteltheit der Geschichte vom Mons-
trum. Dieses selbstreflexive Moment, welches in Kapitel III als kennzeich-
nend fiir den postklassischen Horrorfilm diskutiert wurde, wiederholt sich im
Motiv der inszenierten Zurschaustellung, welches noch zweimal im Film
aufgegriffen wird. Einmal in der Sequenz, in der der Arzt den Fall Joseph
Merrick vor seinen Kollegen in der Klinik prasentiert. Der uniibersichtliche,
enge und verwinkelte Raum des Jahrmarkts und der Hinterh6fe ist dem kla-
ren und groen Auditorium der Klinik gewichen, in dem die Zuschauerschaft
schweigend und gesammelt Platz genommen hat. Der Blick, der sich nun auf
das Monstrum richtet, ist nicht mehr der staunende, voyeuristische und unter-
haltungssuchende Blick eines flanierenden und zerstreuten Publikums, son-
dern der konzentrierte und kontrollierte wissenschaftliche Blick. Keine Unru-

529 SeelBlen hebt hervor, dass auch die Gestalt des historischen John Merrick of-
fensichtlich als Skandalon empfunden wurde, so dass seine Zurschaustellung
als ,,Verletzung der Anstandsgrenzen® verboten wurde — nicht etwa aufgrund
humanistischer Bedenken, sondern weil seine extreme Korperlichkeit fiir die
zeitgendssische Wahrnehmung noch die im Kontext des Jahrmarkts tolerierten
physischen Abweichungen iberschritt. Georg SeeBlen: David Lynch und
seine Filme, S. 50. Pym schreibt dazu: ,,The inexplicably ,,inhuman® [...] are
filleted of their humanity and reclassified as dressed-up and mounted ,,attrac-
tions*. Merrick’s singularity, however, was that he was something more: the
extent of his monstrosity placed him beyond the classifiable pale; he called
into question the stability of even this new, post Darwinian world.* John Pym:
oI pray to God he is an idiot*. The Elephant Man, S. 65.

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER MONSTROSE KORPER | 195

he und keine aufgeregten schockierten Debatten begleiten die Présentation.
Der Elefantenmensch wird hinter einem Wandschirm prisentiert, so dass der
Zuschauer nur seinen Schattenriss wahrnehmen kann, er wird entkleidet, da-
mit die Deformationen seines Korpers erkennbar werden konnen, auf die mit
zweil langen Stiben gezeigt wird. Die Exhibition ist vollstdndig: nicht nur
werden ihm alle Kleider entnommen, dem wissenschaftlichen Blick entgeht
auch nicht, dass seine Genitalia von Entstellungen verschont geblieben sind,
worauf der Arzt im Lauf seiner Vorlesung nachdriicklich hinweist. Das
Monstrum ist also zum Objekt der Wissenschaft avanciert. Es ist oben bereits
dargestellt worden, wie wissenschaftliche Diskurse und Verfahren seit dem
17. Jahrhundert darauf abzielen, Monstrositit aus den Diskursen des Wun-
derbaren oder Ubernatiirlichen herauszulosen und zu naturalisieren. Dadurch,
das versucht wird, ihr einen Platz im Natursystem zuzuweisen und sie in die
Ordnung der Lebewesen zu integrieren, scheint es moglich ihren Schrecken
zu bannen. Zudem wird in der Teratologie das Anliegen sichtbar, die Regel-
haftigkeit gerade auch von physischen Irregularititen zu begriinden. Als
Normabweichung, als wissenschaftlich erfasstes und bezeichnetes Phanomen,
verliert die korperliche Fehlbildung ihren beunruhigenden Effekt. Die be-
schriebene Szene deckt genau diese Verfahren im Umgang mit der monstro-
sen Physis auf und inszeniert den kontrollierenden wissenschaftlichen Blick
als eine Instanz, die durch Bezeichnung und Klassifikation Ordnungssysteme
erhalten und destabilisierende Effekte entmachten will. Gleichzeitig formu-
liert diese Szene einen weiteren wichtigen Aspekt: Die wissenschaftlichen
Verfahren konvergieren mit der Ausstellung physischer Abnormalitit, wie sie
auf den Jahrmérkten praktiziert wird. Einige Elemente in dieser Sequenz ver-
raten, dass die Inszenierungsverfahren zwar andere geworden sind, das Mo-
ment der Zurschaustellung jedoch gleichgeblieben ist. Da sind die Schein-
werfer, die sich auf den Elefantenmenschen und den Arzt richten, die Gliede-
rung des Horsaals, der mit ansteigenden Sitzreihen und Rednerbiihne einem
Biithnenraum gleicht und alle Blicke auf einen Punkt biindelt und schlieBlich
der Applaus zum Abschluss der Prisentation, die damit zur Vorstellung wird.
Auch in diesem Kontext wird das Monstrum zum Objekt des Blicks, wenn
dieser auch génzlich von dem Zuschauerblick des Jahrmarkts differiert. Ein
drittes Mal wird dieses Motiv zum Ende des Films aufgegriffen und variiert.
Zu diesem Zeitpunkt ist John Merrick in den wohlhabenden und aristokrati-
schen Kreisen der Gesellschaft bekannt geworden, die ihn im Krankenhaus
besuchen und sich seine Lebensgeschichte erzahlen lassen. Doch letztendlich
bleibt er auch hier Objekt eines schaulustigen Blickes und ausgestelltes Spek-
takel. Allerdings verlduft die Zurschaustellung in geordneten und kontrollier-
ten Bahnen und erscheint als gesellschaftliches Ritual, als gepflegte Konver-
sation im Krankenzimmer. Sie kulminiert in John Merricks Besuch eines
Theaters. Auch hier wird ihm am Ende der Vorstellung Beifall gespendet,
was ihn selbst zu einem Akteur, zum Theaterspektakel werden l4sst. Das Pu-
blikum wendet sich ihm zu, seine Zuschauerloge wird zur Bithne. Dem Status
einer Sensation und eines Objekt des Blickes entkommt der Elefanten-
mensch, so die Behauptung des Films, nie.

Besonders die Szene im Theater verweist abermals auf den Aspekt der
Vermitteltheit — diesmal der des Films und seiner Wahrnehmung: Fiir den
staunenden John Merrick ist das Biihnengeschehen mit fliegenden Wesen,
bewegter Kulisse und Lichteffekten ein mirchenhaftes Wunder, die Kamera
dagegen deckt die Illusionstechnik auf, die das vermeintlich méarchenhafte

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

Geschehen und damit auch das Stauen und die Uberwiltigung des Zuschau-
ers liberhaupt erst erzeugen. Der Blick auf den bild- oder ,,wundererzeugen-
den“ Apparatus — hier des Theaters — verweist auch auf das Anliegen des
Horrorfilms, Phantastisches und Ubernatiirliches sichtbar zu machen, und
zeigt die Verfahren, derer er sich dabei bedient. Gleichzeitig reflektiert er den
Status des frithen Films als Bestandteil einer Kultur des Spektakels und des
Sensationellen, wie sie sich im ausgehenden 19. Jahrhundert in Varietés,
Vaudeville, populdrem Theater usf. manifestiert. Das Geschehen auf der
Biihne zitiert die theaterhaft inszenierten Filme George Mélies’, die haupt-
sichlich das Mirchenhafte, Wunderbare, Phantastische und Schauerliche
fokussieren und die unter Aufbietung aller Illusionstechnik auf Verbliiffung
und Uberwiltigung des Zuschauers ausgerichtet sind.

Zudem schildert The Elephant Man die Geschichte des Versuchs einer
Menschwerdung: Der Elefantenmensch erscheint zunichst als tierhaftes We-
sen mit entstelltem und deformiertem Leib, rauh-runzeliger Haut, verdngstigt,
der Sprache nicht méchtig, grunzend und rochelnd. Der Arzt attestiert ihm
zudem einen unertrdglich starken, durchdringenden Geruch. Im Verlauf sei-
nes Aufenthaltes im Krankenhaus erlernt er jedoch die Sprache, erhilt die
Kleidung eines englischen Herrn, beginnt zu lesen und konstruiert ein minu-
tioses Architekturmodell. Je mehr er sich im Habitus den ,,Menschen anni-
hert, desto mehr verlieren diese die Angst vor ihm. Den Hohepunkt dieser
Menschwerdung stellt ein kostbares Necessaire dar, welches er geschenkt
bekommt — als Accessoire des eleganten Herrn markiert es seine scheinbar
vollkommen abgeschlossene Transformation. Doch diese Verwandlung kann
niemals vollkommen gelingen, sie bleibt eine stetige, mithevolle Annidherung
an eine unerreichbare (Koérper)Norm, die stets bedroht ist. In dem Moment,
da John Merrick dem Schutz der Klinik und des Arztes entzogen wird, wird
er wieder zum Monstrum — angestarrt, gejagt und 6ffentlich verfolgt und ver-
hohnt. Damit erhebt The Elephant Man die kulturell erzeugte, letztlich unhin-
tergehbare Differenz von Norm und Abweichung zu seiner zentralen Thema-
tik. Er enthiillt diese Differenzsetzung als ein rigides soziales Ausschlussver-
fahren. Die Versuche, diese Differenz briichig werden zu lassen und damit
die kulturelle Dichotomisierung von Normalitit und Abnormalitét zu iiber-
winden, indem dem Monstrum Menschlichkeit zugestanden wird, scheitern
jedoch letztendlich. Den Bemiihungen des Elefantenmenschen und seiner
wenigen Vertrauten um Normalitdt steht immer wieder die Schau- und Sensa-
tionslust entgegen, die sich auf die aberrante Korperlichkeit richtet, die ihn
nur als Monstrum wahrnehmen kann. Die Vorstellungen von Normalitét und
Anormalitit werden auch und gerade durch den vermeintlich iiberlegenen,
»zivilisierten Umgang mit der Monstrositét perpetuiert und affirmiert — be-
sonders die oben diskutierten Szenen im medizinischen Hoérsaal und im Thea-
tersaal weisen deutlich darauf hin.

,,The transfiguration was not far advanced. There was still more of the man than of
the beast. This fact — that it was still human — was the most repellent attribute of the
creature. There was nothing about it of the pitiableness of the misshapened or the
deformed, nothing of the grotesqueness of the freak, but merely the loathing insinua-
tion of a man being changed into an animal. [...] Some palm trees in the background

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER MONSTROSE KORPER | 197

of the picture suggested a jungle and might have led the imaginative to assume that
it was in this wild that the perverted object had roamed.***°

In dieser Beschreibung des historischen John Merrick klingt die Thematik der
Mensch-Tier-Relation an, die auch der Film aufgreift und die fiir die Wahr-
nehmung des monstrésen Korpers einen weiteren wichtigen Bezugspunkt
darstellt. Abwehr, Ekel, Schockiertheit: Die Wirkung seines Korpers ent-
springt nicht nur dem hohen Mafl an Abweichung, die er manifestiert, son-
dern auch seinem ambivalenten Status als Mensch-Tier-Wesen. Diese scho-
ckierende Hybridisierung findet in dem Konstrukt seines Namens eine Ent-
sprechung, der zwei distinkte kulturelle Kategorien zusammenfiihrt. Als
Grenzwesen destabilisiert der Elefantenmensch die festgefiigten, binér konfi-
gurierten Felder von Menschlichem und Nichtmenschlichem. Das ebenso
Schockierende wie Unertrigliche seiner Physis liegt also gerade darin be-
griindet, dass er in einem nicht bestimmbaren Zwischenbereich erscheint und
damit die Abgrenzungen zwischen den Lebewesen, wie sie die abendléndi-
schen Beschreibungssysteme ausgebildet haben, unterlduft. Im regelhaften
tableau kann der Elefantenmensch als Verkorperung der irreguldren Abwei-
chung schlechthin keinen Platz finden. Damit erscheint er als Bruch innerhalb
der angenommenen Kontinuitdt der Natur. Er markiert eine nicht einholbare
Differenz zur physischen Norm wie auch zu den regelhaft wiederkehrenden
Eigenschaften der physischen Identitdt, so wie sie das nach Differenzen ge-
gliederte Natursystem den verschiedenen Lebewesen zuschreibt.

Die verfremdete Eingangssequenz und die Geschichte von dem Angriff
des Elefanten auf die schwangere Frau in The Elephant Man sind im Zusam-
menhang der Mensch-Tier-Differenzsetzung als zentrale Indices zu begrei-
fen. Beide behaupten einen in den Bereich des nahezu Phantastischen ver-
schobenen Ursprung des Monstrosen.” Nur so scheint die Existenz eines
Wesens begriindbar, das sich jeglichen Klassifikationsbemiihungen entzieht,
da es die Ordnung der Lebewesen und damit der Natur schlechthin zu revo-
zieren scheint. Zudem findet eine weitere Thematik durch die oben ausfiihr-
lich geschilderte Sequenz ihren Eingang in den Film: die eines angenomme-
nen Antagonismus zwischen Mensch und Tier. Das Tier wird in der Ein-
gangssequenz von The Elephant Man als bedrohlich und aggressiv inszeniert.
Die alternierende Montage stellt dem riesigen Elefanten zudem eine junge

530 So beschreibt Sir Frederick Treves, Londoner Chirurg (1853-1923), ein Por-
trait des von ihm ,,entdeckten” Elefantenmenschen. In seiner Schilderung der
Begegnung mit Joseph Merrick verwendet er hiufig die Bezeichnung ,the
thing” oder ,the creature”. Er schreibt: ,,There stood the most disgusting
specimen of humanity that I have ever seen. [...] but at no time had I met with
such a degraded or perverted version of a human being as this lone figure dis-
played.” Zitiert nach Ashley Montagu: The Elephant Man. A Study in Human
Dignity, S. 18.

531 SeeBlen interpretiert die Eingangsequenz als einen symbolischen ,,Vergewal-
tigungstraum, (dessen Autorenschaft am ehesten auf den Zuschauer zuriick-
verwiesen ist)“. Wenn man beriicksichtigt, dass der Akt der Vergewaltigung
oft — félschlicherweise — als Ausdruck reiner Naturhaftigkeit und ungeziigelter
Triebhaftigkeit gelesen wird (wihrend er jedoch ganz gegenteilig einen kultu-
rell und semantisch aufgeladenen Akt darstellt), ist es letztlich auch in Seef3-
lens Lesart die Natur, die sich in dieser Szene dem Menschen zerstorerisch
entgegenstellt. Georg Seelen: David Lynch und seine Filme, S. 48.

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |


https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

und fragil erscheinende Frau entgegen, was einen effektvollen Kontrast von
verletzlicher und massiver, iiberméchtig erscheinender Korperlichkeit eta-
bliert. Der Elefant, der sich aus vollig unerklédrlichen Griinden gegen die
schwangere Frau wendet, wird damit zur Manifestation der unkontrollierba-
ren Naturkrifte, die, einmal entfesselt, den Menschen bedrohen.

Die miihevolle und letztlich nicht vollendete Transformation des Elefan-
tenmenschen in den Menschen John Merrick ldsst sich also auch als die Be-
schreibung einer Bewegung lesen, die von — scheinbarer — Kreatiirlichkeit
und unzivilisierter Existenz zu menschlicher Wiirde fiihrt. Somit wird auch
verstidndlich, dass der Moment, da Merricks ,,Besitzer” ihn im Verlauf eines
Wautanfalls in einen Kifig mit Affen sperrt, den Tiefpunkt in Merricks Exis-
tenz markiert — jegliche Menschlichkeit wird ihm abgesprochen, die schein-
bar bereits erreichte Enkulturation wird mit einer hdchst symbolischen Geste
verworfen. In diesem Zusammenhang ist auch die Aufmerksamkeit bedeut-
sam, die der Film dem Prozess des Spracherwerbs zuwendet, den John Mer-
rick durchlduft. Die Sprache wird hier zum Ausweis von Menschlichkeit und
Zivilisation schlechthin, den sich Merrick erwerben muss, um vom Mons-
trum zum Menschen werden zu konnen. Als Zeichen der Menschwerdung ist
sie noch bedeutender als Merricks Versuche, minutidse Architekturmodelle
zu konstruieren oder sich die Kleidung und Haltung des eleganten Gentleman
anzueignen.

The Elephant Man thematisiert disparate Aspekte, die die Wahrnehmung
und kulturelle Konstitution des Monstrosen bedingen: zundchst einmal den
Status des Monstrums als Sensation, als Objekt eines voyeuristischen oder
wissenschaftlichen Blicks und der inszenierten Zurschaustellung, sodann die
kulturelle Differenzsetzung von Norm und Abweichung und die sozialen
Ausschlussverfahren, die mit ihr verkniipft sind, und schlieBlich die Demar-
kationslinien zwischen Mensch und Tier, die das Monstrum destabilisiert und
die verteidigt und affirmiert werden miissen. Auf diesen Aspekt wird im Fol-
genden im Zusammenhang mit der Figur des Werwolfs und des Katzenmen-
schen weiter einzugehen sein.

IV.5. Das Motiv des Tiermenschen im
postklassischen Horrorfilm

Wiéhrend das antagonistische Verhiltnis von Mensch und Tier sowie die kul-
turelle Wahrnehmung des Tierischen in The Elephant Man lediglich einen
Subtext bilden, stellen sie in den phantastischen Inszenierungen des Tiermen-
schen im Horrorfilm dagegen das zentrale Motiv dar.

Die Tiermenschen stellen im Reich der monstrosen Gestalten ein grof3es
Kontingent; gerade das Genre des Phantastischen bildet ein reiches Inventar
an Tiermenschfiguren aus, von denen der Werwolf und der Katzenmensch
am hiufigsten variiert worden sind. Das Grauen, das der Tiermensch hervor-
ruft, griindet einerseits auf der Aberration seiner Korperlichkeit von einer
(jeweils giiltigen) Norm des Kérperlichen, andererseits aber in seiner spezifi-
schen, korperlichen Verfasstheit als Grenzwesen. In der Figur des Tiermen-
schen verschmelzen menschliche und animalische Anatomie und Physio-
gnomie. So wird der Tiermensch als Amalgam von Lebewesen, die unter-
schiedlichen Ordnungen angehéren, in zweifacher Weise zum Skandalon,

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER MONSTROSE KORPER | 199

einerseits da er durch die differenzierenden Klassifikationssysteme dem
Reich der natiirlichen Lebewesen nicht zuzuordnen ist, anderseits weil er in
seiner hybriden Gestalt die kulturell gezogene Demarkationslinie zwischen
Humanem und Inhumanem {ibertritt. Der Tiermensch stellt mithin eine Sto-
rung der binér konfigurierten Kategorien dar, die das Menschliche und Ani-
malische voneinander abgrenzen. >32 Wihrend er sich vom Menschen zum
Tier und mitunter wieder zum Menschen verwandelt, iiberschreitet er kultu-
relle Grenzziehungen und destabilisiert distinkte Kategorien, die zwar kultu-
rell gesetzt sind, die aber als Naturgesetze diskursiv essentialisiert und natu-
ralisiert werden.

,,Im korperlichen Extremismus des Monstrums verschrinken sich die Sphiren des
Menschlichen und des Tierischen und wird die Idee eines in Arten geordneten Tier-
reichs revoziert. [...] Das Monstrose stellt also auch die prekidre Grenze zwischen
Menschlichem und Nichtmenschlichem dar. Es bestimmt und bedroht zugleich die
Gattungsnorm Mensch. Es bedroht sie, indem das Monstrum alles das verkorpert,
was den Menschen als Menschen aufzulgsen droht, [...] das Widermenschliche
schlechthin. ¥

Deutlich wird dieser irritierende biologische Zwischenstatus in der Transfor-
mationsszene, die in der Darstellungstradition von Phantastik und Horror fest
verankert ist: In dieser verwandelt sich die Gestalt des Menschen, sie erhélt
neue Korperteile wie lange Reiflzéhne, Krallen, Schweif oder ein Haarkleid,
die, wie oben ausgefiihrt wurde, als Attribute des Animalischen schlechthin
gelten. Der menschliche Leib verliert seine vertraute Form und Gestalt und
mutiert — meist qualvoll — zum tierischen, zum monstrésen Korper. Der wan-
delbare, zwitterhafte Korper des Zwischenwesens wird zum Ort des Ab-
scheus und des Schreckens, da er weder eindeutig menschlich ist, noch den
bekannten Tiergattungen zugeordnet werden kann. Dabei beschreiben Phan-
tastik und Horror die monstrose Metamorphose von Mensch zum Tier nicht
nur als Verwandlung der menschlichen Gestalt, sondern auch als Verlust von
Eigenschaften, die das Menschliche kulturell konstituieren, wie die Fahigkeit
zu vernunftgelenktem Handeln beispielsweise, wie Affekt- und Triebkontrol-

532  So hat Caroll in seiner Untersuchung des Horrortexts den Gegenstand des
Horrors als Figur der Verschmelzung (,,fusion figure®) definiert, die Grenzli-
nien zwischen den Kategorien tiberschreitet. Noél Caroll: The Philosophy of
Horror or Paradoxes of the Heart. Auf das Phdnomen des Transvestismus be-
zogen, hat Garber der transvestischen Figur eine vergleichbare Funktion zu-
geordnet: Auch diese Figur destabilisiert bindre Kategorien, meist die natura-
lisierte geschlechtliche Binaritdt, oder unterlduft sie subversiv. Als solche
zeigt sie eine ,,Kategorienkrise® schlechthin auf, d.h. sie deckt Defizite der
Kategorienbildung auf oder verweist auf soziale und kulturelle Spannungen,
Konflikte und Diskrepanzen, die entstehen, wenn diese Kategorien verhandelt
werden. An dieser Stelle wird die kategoriale Unbestimmtheit des Grenzwe-
sens in Bezug auf den monstrésen Korper diskutiert. Sie kann aber durchaus,
wie noch zu zeigen sein wird, auch fiir andere Erscheinungsformen des Kor-
perlichen im Horrorfilm veranschlagt und fruchtbar gemacht werden, wie fiir
den verseuchten, i.e. unreinen Koérper oder den Korper des Zombies, Wieder-
gingers und Vampirs. Marjorie Garber: Verhiillte Interessen. Transvestismus
und kulturelle Angst.

533 Hans Richard Brittnacher: Asthetik des Horrors, S. 184.

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

le und die moralische Betrachtung des eigenen Tuns. Stattdessen nimmt der
verwandelte Mensch die Verhaltensweisen des Tieres an, die hauptséchlich
als Jagd-, Totungs- und Fresstrieb beschrieben werden. Er verfillt in ein
wehrloses Ausgeliefertsein an physische Bediirfnisse, die ihren expliziten
Ausdruck in seiner vernunftlosen Raserei finden, in seiner blutgierigen Ge-
fraBigkeit, die meist im Hunger nach der (vormals) eigenen Gattung kulmi-
niert — eine vollstandige Regression in ein génzlich von Trieb und Instinkt
determiniertes Stadium. ,,Das Monstrum ist vor allem Korper, elementares,
leibliches Gegebensein.“534 Die Bedingungen der monstros-tierischen Exis-
tenz werden als gewaltsame Schreckensphantasie geschildert, deren impli-
zierte Naturphobie evident ist: Das Tierische wird in den Darstellungen des
Phantastischen und des Horrors zu Metaphern fiir das Bestialische, fiir das
Unmenschliche schlechthin, fiir den Verlust der Vernunft, der rationalen
Uberlegenheit des Menschen iiber die Natur und die Entfesselung von Trieb,
physischem Bediirfnis und Affekt. Der ins Tierische verwandelte Korper
wird zum Sinnbild fiir die Bedrohung des Menschlichen durch das kreatiirlich
Naturhafte — Bedrohung der menschlichen Existenz selbst, die durch die
Verwandlung dem Verlust preisgegeben wird, sowie der Menschen, die dem
Monstrum zum Opfer fallen. Werwolf oder Katzenmensch bezeichnen die ins
Grauenhafte verzeichnete Vision eines Menschen, der in die/seine Natur zu-
rickkehrt und ,,die Grenzen seines sozialen Koérpers verldsst>*. Wenn die
Schilderungen des Horrors nun explizit den Korper als den geféhrdeten Ort
kennzeichnen, an dem das Animalische zum Ausbruch kommt und das
Menschliche — héufig in zyklischen Phasen, was die Naturverfallenheit des
Korpers noch hervorhebt — zuriickdringt, reproduzieren sie damit einen
wohlbekannten Diskurs, der den Korper zum Sitz und Ausdruck der Naturbe-
fangenheit des Menschen deklariert. Dieser Auffassung gelten die Bediirfnis-
se, Triebe und Begierden des Leibes, seine Fortpflanzungsfahigkeit, aber
auch seine Verletzlichkeit und Sterblichkeit zum Zeichen und Nachweis der
Naturdeterminiertheit des Menschen.

,,Mit dem Leib findet der Mensch an sich selbst ein Stiick eingebauter Bestialitit

vor, eine bestéindige Bedrohung seines zivilisierten Daseins.***

Horror und Phantastik inszenieren diese Auffassung in ihren drastischen,
hypertrophen Bildern, die den Kérper als den krisenanfélligen, instabilen Sitz
der Natur des Menschen zeigen, die in den bestialischen EntduBerungen des
Tier-Leibes konsequent zum Ausdruck kommt. Dabei ldsst sich der Riickfall
in eine rein leibliche, kreatiirliche Existenz mit Brittnacher allerdings auch als
genrespezifische Paraphrase einer ,,heimlichen VerheiBung“ und der mensch-
lichen ,,Sehnsucht nach einer atavistischen Existenz [...] nach einer archai-
schen Kraft“>*” lesen.

534 Ebd, S. 197.

535 Thomas Macho: Todesmetaphern. Zur Logik der Grenzerfahrung, S. 395.
Macho weist auf den in diesem Zusammenhang wichtigen Aspekt hin, dass in
Mythologie, Naturreligion und volkstiimlichen Vorstellungen sich auch und
gerade die Toten in Tiere verwandeln. Dies mag einen Teil des Schreckens
ausmachen, den der Tiermensch verbreitet.

536 Hartmut B6hme, Gernot Bohme: Das Andere der Vernunft, S. 50.

537 Hans Richard Brittnacher: Asthetik des Horrors, S. 197.

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER MONSTROSE KORPER | 201

Es ldsst sich also fiir Phantastik und Horror zunéchst festhalten, dass sich
in ihren Bildern des zum Tier mutierenden menschlichen Korpers die Angst
vor dem Riickfall des Menschen in Natur- und Triebhaftigkeit ausformuliert
findet. Zur grauenerregenden Metapher des Verlustes von (zivilisierter)
Menschlichkeit kann diese Vorstellung aber nur werden, wenn die Natur™*®
dem in Kultur und Gesellschaft sozialisierten Menschen als antagonistisch
entgegengestellt und — als Pramisse dieses Konstrukts — wenn sie von ihm als
vollstdndig abgetrennt aufgefasst wird. Die kulturhistorischen Demarkations-
prozesse, die Trennungslinien zwischen kultivierter Menschlichkeit einerseits
und der vermeintlich ,,rohen* Natur andererseits gezogen haben, bilden die
Voraussetzung fiir die Vorstellung von einer sich bedrohlich gegen die
menschliche Zivilisation und Kultur richtenden Natur. So wird deutlich, dass
das Motiv des Tiermenschen um eine zentrale Thematik der (westlichen)
Kultur kreist — um den Natur-Kultur-Dualismus.

IV.5.1. Natur-Kultur-Dualismus

Die Differenzsetzung Kultur-Natur wird in der abendldndischen Denktradi-
tion als eine Dichotomie ausformuliert, innerhalb derer sich Natur und
Menschlichkeit, Natur und Gesellschaft antagonistisch gegeniiberstehen. Das
Verhiltnis des Menschen zur Natur wird also in einem Modell der Spaltung,
des Gegensatzes, des Dualismus gedacht. Dem Modell von den gegensitzli-
chen Systemen Natur und Kultur entspricht dann auch die Auffassung, die
Relation des Menschen zur Natur sei von einem Prozess der Abtrennung und
Entfremdung geprigt, der mit dem Ubergang vom 16. zum 17. Jahrhundert
einsetzt und der durch die Moderne weitergefiihrt und vollendet wird.
Theodor W. Adorno und Max Horkheimer haben das Verhiltnis von Na-
tur und Kultur als fortschreitende Entfremdung des Menschen von der Natur
beschrieben, die durch die zunehmende Rationalisierung der Naturerfassung
und tiber Abgrenzungsprozesse erzeugt wird. Im Hinblick auf den Kérper ist
auf die Relation von Kultur und Natur, wie sie von Horkheimer und Adorno
ausformuliert worden ist, in Kapitel II bereits eingegangen worden. Dabei
standen besonders die in dieses Verhéltnis eingeschriebenen Machtstrukturen
und deren Auswirkungen auf die Korperwahrnehmung im Zentrum der Auf-
merksamkeit. An dieser Stelle soll die Konzeption von der sukzessiven Ab-
spaltung von der Natur, von der Errichtung von Demarkationslinien zwischen
Kultur und Natur und schlieBlich von der Ausschlielichkeit beider Katego-
rien im Anschluss an Horkheimer und Adorno diskutiert werden, da sie die
Bedingungen aufzeigen, unter denen die Natur, beispielsweise im phantas-

538 Hier und im Folgenden wird mit dem Begriff ,,Natur” eine immer schon kul-
turell vermittelte, d.h. vom Menschen durchdrungene und interpretierte, Natur
bezeichnet und keinesfalls eine Natur a priori, d.h. unabhéngig von oder vor
aller kulturellen Auffassung oder Aneignung. Ebenso wenig ist unter dem Be-
griff Natur ein durch kulturelle Abgrenzungsprozesse verloren gegangener,
,,wahrer” Ursprungszustand zu verstehen. Unter vielen kulturell vermittelten
Auffassungen von Natur ist die hier diskutierte — Natur als antagonistischer
Gegensatz zur zivilisationsgeschaffenen Kultur — eine von vielen méglichen,
die allerdings gerade fiir die westliche Kultur eine dominierende Denktradi-
tion darstellt.

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

tisch {ibersteigerten, bedrohlichen Bild des Tiermenschen, als feindliche und
zerstorerische Instanz gedacht und wahrgenommen werden kann.

Fiir Theodor W. Adorno und Max Horkheimer stellt die ,,Furcht vor der
unerfassten, drohenden Natur® den Ausldser fiir das Bemiithen um Naturbe-
herrschung dar, das sich durch die (westliche) Zivilisationsgeschichte zieht:
,»Die Menschen hatten immer zu wihlen zwischen ihrer Unterwerfung unter
Natur oder der Natur unter das Selbst.“*** Die Vorstellung von Natur als eine
dem Menschen feindliche und bedrohliche Kraft initiiert die Suche nach der
Befreiung von Naturzwang und Naturgewalt. Die kontrollierende Verfiigung
iiber die Natur zur Sicherung des Uberlebens setzt als Priimisse allerdings die
Distanzierung von ihr voraus, die sich in dem fortschreitenden Prozess ihrer
begrifflichen Durchdringung und Aneignung herausbildet.

,,Die Menschen distanzieren denkend sich von der Natur, um sie so vor sich hinzu-
stellen, wie sie zu beherrschen ist. Gleich dem Ding, dem materiellen Werkzeug, das
in verschiedenen Situationen als dasselbe festgehalten wird und so die Welt als das
Chaotische, Vielseitige, Disparate vom Bekannten, Einen, Identischen scheidet, ist
der Begrift das ideelle Werkzeug, das in die Stelle an allen Dingen pafit, wo man sie
packen kann. Denken wird denn auch illusionér, wann immer es die trennende Funk-
tion, Distanzierung und Vergegenstindlichung, verleugnen will.“>*

Das begriffliche Denken erweist sich fiir Adorno und Horkheimer als eines
der zentralsten Instrumente der Vernunft, die Natur zu erfassen und zu ver-
einheitlichen. Es ermoglicht die Identifikation, das Wiedererkennen und die
Erkenntnis von Phinomenen der Naturwelt, die in vorbegrifflichem Denken
nur als amorpher Fluss von Wahrnehmungen und Sinneseindriicken erfasst
werden kann. Erméglicht wird die begrifflich denkende Erfassung der Natur
allerdings erst durch einen Prozess der Spaltung: in der Dichotomie von Sub-
jekt und Objekt, die als getrennte Positionen aneinander ausgebildet werden.
Die distanzierte Betrachtung der Natur ist also Resultat eines Modells, das
dem Subjekt der Wahrnehmung die objektivierte Natur als von ihm Getrenn-
tes entgegenstellt. Erst nachdem Subjekt und Objekt sich (im Denken) als
getrennt konstituieren, wird eine vergegenstindlichende und erkennende
Wahrnehmung von Natur moglich.

,Die Distanz des Subjekts zum Objekt, Voraussetzung der Abstraktion, griindet in
der Distanz zur Sache [...].*%

In Abtrennung seiner selbst von der Natur kann sich der Mensch also von
ihren Zwingen und Bedrohungen loslosen, indem er sie abstrahierend und
identifizierend zu erfassen sucht. Dabei unterliegt die Relation des Menschen
zur Natur im Laufe dieses Distanzierungsprozesses einer folgenreichen Ver-
dnderung: von einem als unmittelbar Erlebten wird sie dem Mensch zum Er-
kenntnisobjekt, was die Moglichkeit zu ihrer Berechnung, Uberformung und

539 Max Horkheimer, Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklirung, S. 38.
540 Ebd, S. 46.
541 Ebd, S. 19.

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER MONSTROSE KORPER | 203

okonomischen Nutzung erdffnet.*? Diese gewandelte Naturwahrnehmung
findet ihren deutlichsten und folgenreichsten Ausdruck im Entstehen der Na-
turwissenschaften, die die wirksamsten Strategien zur Naturaneignung und -
bewiltigung bereitstellen. Der Zugewinn an Naturbeherrschung wird aller-
dings durch eine fortschreitende Entfremdung von ihr erkauft, die das Ver-
hiltnis zu ihr um zahlreiche Wahrnehmungs- und Bedeutungsfacetten be-
raubt. ,,.Die Menschen bezahlen die Vermehrung ihrer Macht mit der Ent-
fremdung von dem, wortiiber sie Macht ausiiben.<** In der Abgrenzung von
der Natur und ihrer Umbildung zum Wissensobjekt wird allerdings erkenn-
bar, dass sie erst durch diese Entfremdung als Reflexionsgegenstand wieder
einholbar wird. Die nun als vom Menschen abgetrennt aufgefasste Natur wird
ndmlich als Ausgangspunkt naturphilosophischer Fragestellungen, wie sie
beispielsweise die Asthetik des 18. Jahrhunderts in der Theoretisierung des
Naturschonen und des Erhabenen entfaltet hat, in kulturelle Praktiken reinte-
griert.”* Die Natur wird ,,gerade erst auf dem Hintergrunde ihres Verlustes
entdeckt [...]. Die Trennung macht sie als das Andere sichtbar.“>* Als Vor-
aussetzung fiir ein &sthetisch vermittelbares Erleben von Natur, fiir die Aus-
bildung eines Naturgefiihls {iberhaupt, ist also die kulturelle Herrschaft {iber
sie anzusehen, mittels derer sie als gefahrenfreier Raum abgesichert wird.
Erst dann kann sie als Erfahrungsraum fiir dsthetische Anschauung und
Wahrnehmung erschlossen werden.”*®

542  Als Beginn des Distanzierungsprozesses von der Natur betrachten Horkhei-
mer und Adorno die Ausbildung von Mythen, da sich im mythischen Denken
bereits Programm und Methode des aufklédrerischen Denkens antizipiert fin-
det: der Versuch, die Furcht vor den Naturphdnomenen durch Rationalisie-
rung zu liberwinden, die Bemiihung, sich die Naturwelt zu erkldren und sie
damit begreiflich werden zu lassen. Die Autoren fassen den Aufkldrungsbe-
griff also sehr weit und kennzeichnen ihn als ein instrumentelles Verhéltnis
zur Natur. Sie beziehen den Begriff damit also nicht auf die historische Epo-
che und philosophische Bewegung, die man gewoéhnlich mit ihm verbindet.
Im Gegensatz zu dieser Auffassung steht die Ansicht, die Aufkiindigung des
unmittelbaren Zusammenhangs mit der Natur und die Ablosung von ihr mit
dem Ziel ihrer Beherrschung sei mit dem sich im 17. Jahrhundert ausbilden-
den, neuen Verhiltnis zur Natur anzusetzen, das in hofischer Kultur, auf-
kommender Stidtekultur, Gartenbaukunst und vor allem in den sich ausbil-
denden Naturwissenschaften erkennbar wird. Hartmut Boéhme, Gernot
Bohme: Das Andere der Vernunft, S. 27-50; D. G. Charlton: New Images of
the Natural in France. A Study in European Cultural History 1750—1800.

543 Max Horkheimer, Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklirung, S. 15.

544 D. G. Charlton: New Images of the Natural in France. A Study in European
Cultural History 1750-1800, bes. S. 18-65.

545 Hartmut B6hme, Gernot Bohme: Das Andere der Vernunft, S. 30.

546 Wie bereits in Kapitel I diskutiert, ist es genau dieses wechselseitige Bezugs-
verhiltnis — Distanzierung von der Natur durch rationalistische Erfassung
einerseits und Reflexion tiber das Natiirliche in Theorie und Kunst anderer-
seits —, das den kulturhistorischen Hintergrund fiir die Genese der Schwarzen
Romantik und der Gothic Novel bildet. Thre diisteren und schauerlichen Na-
turbilder stehen im engen Zusammenhang zu der kunsttheoretischen Konzep-
tion des Begriffs des Erhabenen, der sich auf das Gewaltige, MaBllose, Schre-
ckenerregende und Chaotische in der Natur, wie beispielsweise Stiirme, Un-
wetter und Erdbeben bezieht, sowie auch auf das durch diese Phinomene evo-
zierte Gefiihl, welches sich angesichts des Schrecklichen in der Natur als am-
bivalentes darstellt: ,,Die Verwunderung, die an Schreck grenzt, das Grausen

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

IV.5.2. Der Korper als Sitz der ,,inneren Natur*
des Menschen

Das Verhiltnis des Menschen zur Natur zeichnet sich also einerseits durch
eine fortschreitende Abspaltung aus, andererseits durch die Errichtung einer
Demarkationslinie zwischen dem Subjekt der Naturbetrachtung und der Na-
tur als ihrem Objekt, die die Ausbildung von Herrschaft iiber die Natur tiber-
haupt bedingt. Nun impliziert die Naturbeherrschung nach Horkheimer und
Adorno ein weiteres Moment: die Beherrschung der inneren oder eigenen
Natur des Menschen durch ihn selbst. Mit der Entzweiung von der Natur
vollzieht der Mensch eine Abspaltung von der eigenen Natur gleichsam au-
tomatisch mit, die dem Verhiltnis zur duBeren Natur entsprechend in neuarti-
ger Form wahrgenommen und konfiguriert wird. Dieser These folgend ent-
spriche die Herrschaft des Subjekts iiber seine eigene, innere Natur der He-
gemonialstellung des Menschen gegeniiber der dufleren Natur. In den Verfah-
ren mittels derer Natur erfasst, begrifflich durchdrungen und beherrscht wird,
manifestiert sich auch das mit der Entwicklung des neuzeitlichen Denkens
gewandelte Verhiltnis des Menschen zur eigenen Naturhaftigkeit. Dieser
antagonistische Bezug auch zur eigenen Natur wird besonders in der Relation
des Menschen zum eigenen Leib deutlich, die zwischen dem 17. und 18.
Jahrhundert einer radikalen Neubestimmung unterworfen wird, wie es in der
hofischen Kultur, dem héfischen Tanz und Ballett, der Reit- und Fechtkunst,
der Verfeinerung der Manieren und Tischsitten, der Auffassung von Didtetik
sowie der Ausdifferenzierung der militdrischen Exerzitien erkennbar wird.*’
Am Beispiel des Wandels der Sitten in der feudalen und héfischen Gesell-
schaft im Ubergang zur Neuzeit sowie der Transformation der kriegerisch
feudalen Klasse in Hoflinge und Beamte hat Norbert Elias aufgezeigt, wie
sich die Formen leiblicher Verrichtungen ausdifferenzieren und die Trieb-
und Affektmodulation des Einzelnen durch fortwahrende Selbstkontrolle
immer bestidndiger und stabiler wird. Dies manifestiert sich in der Rationali-
sierung der menschlichen Verhaltensweisen oder in der Ausbildung von
Scham- und Peinlichkeitsmarkierungen, die neue Formen der leiblichen Le-
bensvollziige generieren. Beide Entwicklungen sind mit Elias als Resultat der
sich verdndernden sozialen Strukturen zu werten, vornehmlich als Folge einer
fortschreitenden, funktionalen Ausdifferenzierung der Gesellschaft sowie der
Ausbildung von Gewaltmonopolen durch die zentralisierten Staatsapparatu-

und der heilige Schauer, welcher den Zuschauer beim Anblick himmelanstei-
gender Gebirgsmassen, tiefer Schliinde und darin tobender Gewésser, tief be-
schatteter, zum schwermiitigen Nachdenken einladender Einoden usw. er-
greift, ist bei der Sicherheit, worin er sich weifs, nicht wirkliche Furcht, [...]"
Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft, S. 116 (Hervorhebung C.S.). Es lésst
sich also eine Korrelation konzedieren zwischen den Abgrenzungsprozessen
von der Natur und der dsthetischen ErschlieBung der Naturerfahrung, wie bei-
spielsweise im Naturschénen oder im Erhabenen. Hartmut Bohme, Gernot
Bohme: Das Andere der Vernunft, S. 45-50 und das Kapitel tiber den Zusam-
menhang von Naturbeherrschung und Naturrezeption bei Christian Bege-
mann: Furcht und Angst im Prozel3 der Aufklarung, S. 97-159.

547 Vgl. Hartmut Béhme, Gernot Béhme: Das Andere der Vernunft, S. 50-70;
Rudolf zur Lippe: Naturbeherrschung am Menschen, Bd. L., S. 15-32 und —
ausfiihrlich zum Thema der Kérperhaltung — Georges Vigarello: The Upward
Training of the Body from the Age of Chivalry to Courtly Civility.

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER MONSTROSE KORPER | 205

ren wie beispielsweise die des absolutistischen Hofes.**® Die Distanzierung
vom eigenen Korper zeigt sich in einer Vielzahl gesellschaftlicher und kultu-
reller Praktiken, in Verfahren der Stilisierung und Asthetisierung der leibli-
chen Lebensvollziige sowie in kulturellen Entwiirfen und Konzeptionen von
K('irperlichkeit.549

Ab dem 17. Jahrhundert werden die leibgebundenen Handlungen des
Menschen den Praktiken der Disziplinierung und Stilisierung unterworfen
und somit neu konnotiert. Sie werden nun als Regungen erfahren, die die
Naturhaftigkeit des Menschen anzeigen und daher mittels der Selbstkontrolle
und der Affektmodulation umgeformt werden miissen. Es zeigt sich also,

»[---] daB3 im 18. Jahrhundert der Mensch an sich selbst Natur entdeckt, oder besser
gesagt, daf er sich selbst als Natur fremd wird. Je eindeutiger sich der Mensch als
Zivilisierter versteht, je eindeutiger er sich als Vernunftwesen versteht, desto ferner

und unversténdlicher ist ihm sein Leib als Natur.“>*

In diesem Zitat wird deutlich, dass die Autoren das 18. Jahrhundert als dieje-
nige Epoche kennzeichnen, in der der Mensch seine leibliche Verfasstheit als
einen Teil der ,,rohen’ Natur entdeckt, die er als Vernunft- und Zivilisations-
wesen transzendieren kann und muss. Entscheidend an dieser Auffassung ist,
dass das leibliche Gegebensein, in dem die Natur im Menschen sich offen-
bart, nun als ein problematischer Gegensatz zu seiner Disposition als Ver-
nunft- und Kulturwesen erfahren und formuliert wird. Es bildet sich also ein
krisenhafter Antagonismus von Natur und Kultur heraus, der als Schnittstelle
zweier distinkter Bereiche in den Menschen implementiert wird. Zwar kntipft
diese Auffassung durchaus an bereits bestehende Positionen an — hier sei nur
der Leib-Seele-Dualismus in der Erkenntnistheorie Descartes’ erwéhnt — aber
sie gewinnt im 18. Jahrhundert an Kontur.”>' Die oben aufgezeigten Verinde-

548 Norbert Elias: Uber den ProzeB der Zivilisation. Soziogenetische und psycho-
genetische Untersuchungen.

549 Turner bezeichnet die Verfahren der kulturellen Markierung, die sich in den
Korper einschreiben, als Rituale, mit denen der ,,natiirliche” Korper in einen
kulturellen und sozialen Korper transformiert wird. Auch er geht also von
einer kulturell gezogenen Demarkationslinie zwischen Natur und Gesellschaft
aus, die nur anhand von Ritualen iiberschritten werden kann. Diese Rituale
und die Verfahren, die mit ihnen einhergehen, hinterlassen in Form von Klei-
dung, Schmuck, Haltung und Gebérdensprache usf. Zeichen auf dem Korper,
die entsprechend des historischen Kontexts stark divergieren konnen. Er
schreibt: ,,Most human societies have historically defined this boundary be-
tween the human and the inhuman in terms of rituals. For the sake of argu-
ment, these rituals may be classified as rituals of inclusion and rituals of ex-
clusion [...]. In traditional societies, the fact of birth is not an immediate
guarantee of social membership; one has to be transferred from nature to cul-
ture by rituals of social inclusion. [...] These rituals of inclusion involve cul-
tural work upon the body and their effect is to transform the natural body into
a social entity with rights and status.* Bryan S. Turner: The Body and Society.
Explorations in Social Theory, S. 197 (Hervorhebung C.S.).

550 Hartmut B6hme, Gernot Bohme: Das Andere der Vernunft, S. 50.

551 Die Auffassung, dass der Leib-Seele-Dualismus bei Descartes die zentrale
Voraussetzung fiir die Abtrennung des modernen Bewusstseins von der Kor-
perlichkeit bildet, vertritt Elizabeth Grosz: Volatile Bodies. Toward a Corpo-

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

rungen der Lebensformen und die sukzessive Asthetisierung und Stilisierung
der alltdglichen Lebensvollziige zunichst in der héfischen, aber auch in der
biirgerlichen Kultur legt von dem vollzogenen Wandel ein eloquentes Zeug-
nis ab.

Zugrunde liegt der als antagonistische Spaltung aufgefassten Relation
von Natur und Kultur ein Entwicklungsprozess, den Horkheimer und Adorno
im aufklirerischen Denken®*?, also dem rationalisierenden und begrifflichen
Denken, in welchem sich ja die Befreiung von den Naturzwéngen erst voll-
zieht, iiberhaupt begriindet sehen. Es ist bereits erldutert worden, dass Hork-
heimer und Adorno in dem begrifflichen und zweckgerichteten Denken das
eigentliche Instrument der Emanzipation des Menschen von der Natur sehen:
Der Mensch erfahrt die letztere zundchst nur als einen flieBenden Wahrneh-
mungsstrom, das begriffliche Denken ermdglicht durch Identifizierung des
einzelnen Phianomens oder Gegenstandes mit dem Begriff und durch die Abs-
traktion vom einzeln gegebenen Phidnomen eine Art Fixierung eben dieses
Wahrnehmungsstroms. Die allmdhliche Ausbildung des begrifflichen Abs-
traktionsvermdgens konvergiert, und dies stellt nun das zweite Moment in der
Ausbildung der Mensch-Natur-Relation dar, mit einem Prozess der Identi-
titsbildung.>>* Die Konstituierung einer festen Identitiit des Selbst bildet nach
Horkheimer und Adorno die Bedingung und gleichzeitig die Folge der ratio-
nalistischen ErschlieBung der Natur; sie bildet sich korrespondierend zur be-
grifflichen Fixierung der amorphen Naturerscheinungen aus. Einerseits nam-
lich ,,verfestigt® sich die ungeordnete Phanomenwelt der dufleren Natur durch
die Genese der identifizierenden Begriffe, andererseits wird in diesem Pro-
zess auch das Selbst des Menschen konsistent: Es konstituiert sich das Sub-
jekt eben jener Begriffsbildung und -gebung, jener distanzierten, wieder-
erkennenden, abstrahierenden Beobachtungsinstanz. Subjektkonstitution voll-
zieht sich nach Horkheimer und Adorno also in Interdependenz zur Ausbil-
dung des begrifflichen Denkens aus der Notwendigkeit der Uberwindung des
Naturzwangs. Als einen fiir den Antagonismus von Natur und Kultur wesent-
lichen Aspekt heben Horkheimer und Adorno nun die problematische Konse-
quenz dieser Subjektkonstruktion hervor: Die Bedingung, unter der sich das
Subjekt als Identisches (selbst)erhalten kann, ist die des permanenten Selbst-
zusammenbhalts durch Selbstverleugnung, das heifit durch die Verleugnung
der Naturhaftigkeit des Menschen. Denn wenn auch die Vielfdltigkeit der
Naturerscheinungen durch Benennung und Identifizierung systematisiert und

real Feminism. Sie weist in verschiedenen Positionen der aktuellen Kérperde-
batte einen Rekurs auf den cartesianischen Dualismus nach. Auch die tradi-
tionelle Anordnung des Wissens in die unterschiedenen Felder der Natur- und
Geisteswissenschaften spiegele und perpetuiere diese Dichotomisierung.

552 Wie bereits erwihnt, ist bei Horkheimer und Adorno damit keineswegs nur
das Denken des 18. Jahrhunderts gemeint. Aufkldrung bezieht sich bei ihnen
vielmehr auf jedes instrumentelle Verhéltnis zur Natur, das auf ihre Beherr-
schung und Kalkulierbarkeit abzielt. Eine solche Relation des Menschen zur
Natur ist in der Tat nicht ausschlieBlich im 18. Jahrhundert auszumachen. Der
Prozess der fortschreitenden Naturaneignung, Naturbeherrschung und letztlich
auch der Naturzerstérung setzt vielmehr bereits in der frithen Neuzeit ein und
reicht bis in die Gegenwart hinein.

553 Die Konzeption von Identititsbildung und Subjektkonstitution 6ffnet ein wei-
tes Themenfeld mit vielen, teilweise ungelosten Problemen. Diese konnen an
dieser Stelle allerdings nicht diskutiert werden.

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER MONSTROSE KORPER | 207

geordnet wird, steht auf der Kehrseite dieser Verinderung der Wahrneh-
mungsform der Verlust ihrer Erscheinungsmannigfaltigkeit. Dadurch, dass
die Vielfiltigkeit des Erscheinungsreichtums der Natur in der begrifflichen
Benennung vereinheitlicht und vereinfacht wird, féllt sie, so Horkheimer und
Adorno, unter die Herrschaft der allgemeinen Begriffe, die vom Vielféltigen
und Nichtidentischen abstrahieren. Parallel dazu wird auch im Zuge der Sub-
jektkonstitution das Nichtidentische und Vielféltige unterdriickt, um den lan-
gen und miihevollen Prozess der Selbstfindung des Subjekts als Entitdt zu
ermoglichen.

,»Das Subjekt schafft die Welt aufler ihm noch einmal aus den Spuren, die sie in
seinen Sinnen zuriickldBt: die Einheit des Dinges in seinen mannigfaltigen Eigen-
schaften und Zustidnden; und es konstituiert damit riickwirkend das Ich, indem es
nicht bloB den duBeren sondern auch den von diesen allmihlich sich sondernden

inneren Eindriicken synthetische Einheit zu verleihen hat.***

Horkheimer und Adorno stellen nicht in Frage, dass eben dieser Prozess der
Selbstfindung durch Abtrennung und Distanzierung von den Naturzusam-
menhéngen die Primisse von Erkenntnis, Emanzipation und somit Freiheit
(eben von den Naturzwéngen) des Individuums bildet, als einen seiner pro-
blematischsten Aspekte heben sie jedoch die antagonistische Gegeniiberstel-
lung von Mensch und Natur hervor, die mit ihm untrennbar verbunden
scheint. Die Herrschaft iiber die innere Natur des Menschen, gleichzeitig
Folge und Bedingung der menschlichen Selbsterhaltung und mit der Natur-
herrschaft selbst einhergehend, korrespondiert mit einem permanenten Be-
miihen, dasjenige zu modulieren, zu kanalisieren und zu transformieren, was
nun als Ausdruck von Naturhaftigkeit, also als Ausdruck von Naturtrieb und
Naturbediirfnis, erfahren wird. Die Konsequenz wird als ein stetig ausgetibter
Selbstzwang erfahren, der die Bedrohung durch die Naturgewalten, aber auch
ihre Verlockungen zu tiberwinden versucht. Zudem sieht sich das Subjekt
gezwungen, den Prozess der Selbsterhaltung, also die Zusammenhaltung des
Ich als Identisches und Konsistentes, endlos zu perpetuieren, da es sonst unter
dem Ansturm der Naturhaftigkeit wieder in ein amorphes, vielgestaltiges und
unbegrenztes Sein zu zerfallen droht.

,,Furchtbares hat die Menschheit sich antun miissen, bis das Selbst, der identische,
zweckgerichtete, médnnliche Charakter der Menschen erschaffen war, und etwas
davon wird noch in jeder Kindheit wiederholt. Die Anstrengung, das Ich zusammen-
zuhalten, haftet dem Ich auf allen Stufen an, und stets war die Lockung, es zu verlie-
ren, mit der blinden Entschlossenheit seiner Erhaltung gepaart.*>>

IV.5.3. Die Konzeption des Tieres

Die westliche (Denk)Tradition erfahrt und formuliert ihr Verhéltnis zur Natur
also in der unvermittelbaren Dichotomie von Natur und Kultur, als Spaltung
und Gegensatz zweier verschiedener Momente. Als Folge dieser Auffassung

554 Max Horkheimer, Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufkldrung, S. 58.
555 Ebd., S. 40.

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

wird Natur als das unkontrollierte, unkonturierte und bedrohliche Andere der
menschlichen Zivilisation aufgefasst, {iber deren Gewalten, AuBerungen und
Triebe eine stetige Hegemonie errichtet werden muss. In der Konstruktion
eines uniiberwindlichen Gegensatzes beider Momente, der Kultur und der
Natur, sowie der Implementierung dieses Gegensatzes in das Subjekt er-
scheint die Bedingung einer Selbstwahrnehmung, die korperliche Vollziige
als Naturdeterminiertheit erlebt und benennt, sowie die Notwendigkeit postu-
liert, eben diese als naturhaft erfahrene Verfassung einer stetigen Regulierung
zu unterziehen. Auf dem Hintergrund dieser folgenreichen Denkfigur entfal-
tet sich die Furcht vor dem Regress des Menschen in den Zustand unbe-
stimmter Naturhaftigkeit, wie sie im Phantastischen und im Horror in der
Figur des monstrosen Tiermenschen aufscheint. Erst diese Differenzsetzung
ermdglicht es, den Zusammenbruch der in sukzessiven Schritten errungenen
Distanz von dem als Natur Erfahrenen als krisenhaften Atavismus vorzustel-
len. Da ndmlich Natur und Kultur als unverséhnlicher Gegensatz gedacht
wird, kann die Vorstellung eines Riickfalls in eine kreatiirliche Existenz, wie
sie in der Figur des Tiermenschen imaginiert wird, nur als Schreckensvision
fungieren.556

,In den Mirchen der Nationen kehrt die Verwandlung von Menschen in Tiere als
Strafe wieder. In einen Tierleib gebannt zu sein, gilt als Verdammnis. Kindern und
Volkern ist die Vorstellung solcher Metamorphosen unmittelbar verstindlich und
vertraut. Auch der Glaube an die Seelenwanderung in den &ltesten Kulturen erkennt
die Tiergestalt als Strafe und Qual. Die stumme Wildheit im Blick des Tieres zeugt
von demselben Grauen, das die Menschen in solcher Verwandlung fiirchten.

Die Existenz des Tieres bezeichnet das Ausgeliefertsein an eine uniiberwind-
liche, biologisch gedachte Naturdeterminiertheit, die rational nicht transzen-
diert werden kann. Das Tier erscheint dem Mensch als Teil der Naturwelt in
jener vernunft- und begriffslosen Existenz gefangen, aus der er sich durch
den Prozess der Selbstfindung befreit hat und an den sich das menschliche

556 Ein weiteres Schreckensbild vom Verlust von Menschlichkeit entsteht im Bild
des Wahnsinnigen und Irrsinnigen, wie es Foucault fiir das 17. Jahrhundert in
Frankreich, aber auch in England nachweist. Der Wahnsinnige wird aufgrund
seiner Verwirrung, seiner unkontrolliert tobenden Heftigkeit und seiner Ver-
nunftlosigkeit nicht als menschliches Wesen, sondern als Tier gedacht und
behandelt. Im Zustand der Unvernunft und der Gewaltsamkeit, in dem sich
der Wahnsinn zeigt, spiegelt sich Wesen und Charakter des Tieres. Die Ab-
trennung des Wahnsinnigen von der Gesellschaft durch Internierung in Zellen,
die Stillen, Kifigen und Menagerien gleichen, ist beredter Ausdruck der Auf-
fassung vom irrsinnigen Toben als Riickfall in tierische Existenz. ,,Das Tier
im Menschen hat keinen Hinweischarakter fiir ein Jenseits mehr, es ist zu sei-
nem Wahnsinn geworden, ohne dass eine Beziehung zu etwas anderem als zu
diesem selbst bestiinde: sein Wahnsinn im Naturzustand. Die Animalitét, die
im Wahnsinn zum Ausdruck kommt, beraubt den Menschen dessen, was es an
Menschlichem in ihm geben kann. [...] Fir den Klassizismus ist der Wahn-
sinn in seinen dufersten Formen durch den ohne jeden anderen Bezug, ohne
jeden anderen Riickhalt in unmittelbarer Beziehung mit seiner Animalitét ste-
henden Menschen gegeben. Michel Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft,
S.143.

557 Max Horkheimer, Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufkldrung, S. 264.

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER MONSTROSE KORPER | 209

Selbst zu verlieren droht, wenn es seine Identitdt nicht zusammenzuhalten
vermag.

»Die Welt des Tieres ist begriffslos. Es ist kein Wort da, um im Flu} des Erschei-
nenden das Identische festzuhalten, im Wechsel der Exemplare dieselbe Gattung, in
den verdnderten Situationen dasselbe Ding. Wenngleich die Moglichkeit von Wie-
dererkennen nicht mangelt, ist Identifizierung aufs vital Vorgezeichnete beschrinkt.
Im FluB} findet sich nichts, das als bleibend bestimmt wire, und doch bleibt alles ein
und dasselbe, weil es kein festes Wissen ums Vergangene und keinen hellen Vor-
blick auf die Zukunft gibt. Das Tier hort auf den Namen und hat kein Selbst, es ist in
sich eingeschlossen und doch preisgegeben, immer kommt ein neuer Zwang, keine

Idee reicht iiber ihn hinaus.****

Dort, wo der Mensch sich selbst als Subjekt der Naturherrschaft in Distanz
zur Natur einsetzt, wird das Tier als Teil der Natur zum Objekt seiner Beob-
achtung und Erfassung. Selber zu einer Uberwindung der Naturzwinge nicht
befdhigt, da seine Erscheinungswelt nicht durch abstrahierende und begriffli-
che Erfassung identifiziert und strukturiert ist, bleibt es ausschlieBlich Na-
turwesen, iiber das sich der Mensch aufgrund rationaler Verfasstheit erhebt.

Die Begriindung dieser Konzeption der tierischen Existenz und des Tieri-
schen als des Vernunftlosen, leiblich Gegebenen schlechthin, ist in der darge-
legten Naturauffassung zu suchen, die die Existenzformen Mensch und Tier
als grundlegend voneinander geschieden denkt: In dieser Differenzsetzung
bedingt sich das Menschliche in Abgrenzung zum Tierischen/Naturhaften
und umgekehrt.

,»Die Idee des Menschen in der europdischen Geschichte driickt sich in der Unter-
scheidung vom Tier aus. Mit seiner Unvernunft beweisen sie die Menschenwiirde.
Mit solcher Beharrlichkeit und Einstimmigkeit ist der Gegensatz von allen Vorvor-
deren des biirgerlichen Denkens, den alten Juden, Stoikern und Kirchenvitern, dann
durchs Mittelalter und die Neuzeit hergebetet worden, dafl er wie wenige Ideen zum
Grundbestand der westlichen Anthropologie gehort.**>

IV.5.4. Fallbeispiel: Der Tiermensch im Spannungsfeld
von Natur und Kultur in The Company of Wolves
und Cat People

The Company of Wolves stellt ein weiteres Beispiel fiir die Genrehybridisie-
rung im postklassischen Film dar. Einerseits greift der Film ein fuir den litera-
rischen und filmischen Horror zentrales Motiv, den Werwolf, auf, anderer-
seits ist er durchsetzt mit Elementen des Méarchenhaften und rekurriert zudem
auch auf Figuren bekannter Mérchen. Auf der dsthetischen Ebene findet diese

558 Ebd., S. 263.

559 Ebd., S. 262. Dieses Zitat verweist auf die lange kulturelle Vorgeschichte der
Konzeption des Tieres. Die Auffassung vom Tier, wie sie die westliche Kultur
des 17. und 18. Jahrhunderts entfaltet, ist also als eine Biindelung und Weiter-
entwicklung bereits bestehender Ideen und weniger als ein Novum zu sehen.

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

Verschmelzung ihre Entsprechung in einem Verfahren, das stark stilisierte,
unwirkliche und betont artifizielle Rdume entwirft, mit Kostiimen und Kulis-
sen eine Vergangenheit inszeniert, die nicht zu verorten ist und damit auf das
unbestimmbare ,,Es war einmal vor langer Zeit” des Mirchens abzielt,
gleichzeitig aber korperliche Transformationen drastisch bebildert, zahlreiche
ikonographische Traditionen der Gothic Novel und der Schwarzen Romantik
aufgreift und sie ins Spektakulére tibertragt.

Eine Rahmenhandlung spannt in The Company of Wolves das iiberbor-
dende und phantastische Geschehen ein. Diese entwirft in nur fragmentari-
scher Weise die Situation einer Familie, die in einem grolen Anwesen am
Rande des Waldes lebt, wobei die jiingste Tochter, die 13-jdhrige Rosaleen,
im Mittelpunkt dieser Skizze steht. Ein angespanntes Verhéltnis zu den Eltern
und der idlteren, zdnkischen Schwester wird nur angedeutet. Das erste Mal
tritt die Figur der Rosaleen als Schlafende auf — eine bemerkenswerte Einfiih-
rung fiir eine Hauptfigur, von deren Bedeutung noch zu sprechen sein wird.
Die Kamera zeigt sie in groer Einstellung in unruhigem Schlaf in einer mit
Puppen und Stofftieren tberfiillten Dachkammer. In einer langsamen Kreis-
bewegung fihrt die Kamera anschlieBend durch den Raum, wéhrend die &l-
tere Schwester vor der verschlossenen Tiire Rosaleen als ,,Pest™ beschimpft.
Die Tonspur gibt das Wort leise und beschworend gezischt und mehrfach
uiberlagert wieder, wihrend der Raum sich gleichzeitig verdunkelt und auf
unheimliche Weise belebt: Wind bewegt Papierfetzen, die Seiten von Bii-
chern, Vorhinge, Spielfiguren nicken mit dem Kopf. SchlieBlich gleitet die
Kamera auf das Fenster zu, durch das ein dichter Wald in der Abendddmme-
rung zu sehen ist. Der Kamerablick auf den Wald, zudem gerahmt durch das
Fenster, ist als Landschaftsbild romantischer Provenienz ausgestaltet und
somit mit kulturellen Bedeutungen aufgeladen: Das in dunklen Blauténen
gehaltene ,,Nachtstiick” zeigt den Wald als den Ort des Geheimnisvollen und
der Ferne, als einen der Kultur entgegengesetzten Raum. In die mittlerweile
dunkle und bedrohliche Musik mischt sich nun Wolfsgeheul, womit der
néchtliche Wald endgiiltig als Gefahrenraum etabliert wird. Die folgende
Einstellung versetzt den Zuschauer mitten in diesen Wald, die Kamerafahrt
durch das Zimmer und die Einstellungsfolge suggerieren also eine Bewegung
aus dem Haus heraus in die Landschaft, aus den bestimmbaren Abmessungen
der Architektur in die unbegrenzte und undefinierte Weite des Naturraums.
Sie fithrt zugleich sukzessiv an den Ort der (Traum)Handlung heran. Zudem
weisen diese Kamerafahrt und die abschlieBende Einstellung das nachfolgen-
de Geschehen als Rosaleens Triume aus — eine etablierte, filmrhetorische
Figur. Die folgende Szene zeigt die dltere Schwester in einem stilisierten,
bedrohlichen Walddickicht, in dem sie voller Angst umbherirrt, bis ein Rudel
Wolfe auftaucht, die Verfolgung aufnimmt und das Médchen schlie8lich ein-
kreist und unter sich begribt. Die kurze Sequenz fungiert einerseits als Erldu-
terung der familidren Bezichungen: Der phantastische und diistere Traum
wird dabei als Rachephantasie lesbar und bestitigt somit die angedeuteten
Spannungen zwischen den Schwestern. Gleichzeitig verbindet diese Sequenz
die Rahmenhandlung mit den folgenden Episoden, wobei die Verkniipfungen
vielféltig sind. Einmal ist da die wiederkehrende Figur der Schwester, sodann
einige der Spielfiguren aus dem Zimmer, die belebt und ins UbergroBe ge-
steigert, als surreale Schreckensgestalten den Wald bevolkern und schlieflich
auch der (dem Wolf &uBlerlich sehr dhnliche) Schiaferhund, der bereits wih-
rend des Vorspanns gezeigt wird, der in der Rahmenhandlung an Rosaleens

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER MONSTROSE KORPER | 211

Tiire kratzt und im Traum in einen Wolf verwandelt wiederkehrt — als sein
gleich-ungleiches Pendant, das seine Domestizierung abgestreift hat. Nach-
dem die Schwester von den Woélfen tiberwiltigt worden ist, kehrt der Kame-
rablick nochmals in das Zimmer der immer noch unruhig schlafenden Rosa-
leen zuriick, bevor er nach einem weichen Schnitt wieder in die Traumwelt
zuriickversetzt wird. Die Kamera zeigt nun ein mitten im Wald liegendes,
mérchenhaft stilisiertes Dorf, in dem eine Beerdigung stattfindet. Eine nahe
Einstellung zeigt Rosaleens Schwester als blasse, blumengeschmiickte Tote
im Sarg, als ,,schone Leiche, d.h. als ein in lebloser Schonheit verdinglichtes
Todesbild, ein Bild also, das die physischen Konsequenzen des Todes, Desin-
tegration und Verfall, in der kunstvollen Inszenierung des weiblichen Kor-
pers leugnet.’® Die weibliche Figur in weiBem Kleid ist unversehrt und ma-
kellos, obwohl sie, wie es die Narration will, von Wolfen zerrissen worden
ist. Erst als sich der Sargdeckel iiber das Gesicht schiebt und dunkle Erde auf
den Sarg fillt, werden Assoziationen an Verfall und Verwesung aufgerufen,
besonders im Bild der grofen Krote, die auf dem Sargdeckel hockt. An der
Seite des Sargs findet sich nun auch Rosaleen wieder, die sich selbst als Hel-
din dieser in ein historisches Kostiim gekleideten Vergangenheitswelt traumt.
Der Film verwendet also die Verfahren der Spiegelung und Variation, um
Rahmenhandlung und Traumwelt miteinander zu verkniipfen und um sichtbar
zu machen, dass es sich in dieser Traumwelt auch um eine Art der Introspek-
tion handelt, um eine Schau der Phantasien, Sehnsiichte und Angste, deren
Autorschaft er dem schlafenden Médchen zuweist, die als Handlungsfigur
somit verdoppelt ist. Mit diesem Konstrukt wird auch die Frage der Vermit-
teltheit von filmischer Narration thematisiert, die hier iiber zwei aneinander-
gekettete Instanzen operiert. Das von dieser Rahmenhandlung eingefasste
nun folgende Geschehen erweist sich als eine Ansammlung von auf mehrfa-
chen Ebenen ineinander verschachtelten (Traum)Geschichten, die keine ziel-
gerichtete Narration mit einer kausal verketteten Ereignisabfolge darstellen,
aber in denen tiiber kleine, in sich geschlossene Episoden, durch die zentralen
Figuren und wiederkehrende Motive dennoch Kontinuitit erzeugt wird. Wie
bereits hervorgehoben, ist es eines der Kennzeichen des postklassischen
Films, sich der klassischen Erzihlformeln zu entledigen und die zielgerichte-
te, kohdrente narrative Struktur zuriickzudringen oder aufzubrechen. Bei-
spielhaft werden diese Tendenzen auch in The Company of Wolves sichtbar.
Hier dient dieses Erzdhlverfahren besonders dazu, durch die ineinanderge-
schachtelten Episoden eine labyrinthische narrative Struktur zu schaffen, die
das Moment des (Alp)Traumhaften im Geschehen représentiert. Einmal mehr
zeigt sich der postklassische Horrorfilm als artifizielle und spektakulédre
Phantasmagorie, die die klassische narrative Okonomie und Struktur suspen-
diert, um phantastische Welten erzeugen zu kénnen.

Wie bereits skizziert, er6ffnet schon der Erzdhlrahmen von The Company
of Wolves die Dichotomie von Zivilisation und Wildnis, von domestizierten
und wilden Wesen. Die Gegeniiberstellung von vertrautem Haus und frem-
dem Wald, der als bedrohlicher Handlungsraum eingefiihrt wird, von Haus-
tier und gefahrlicher Kreatur zieht sich in Form von Spiegelungen und Varia-
tionen durch den ganzen Film, wobei verschiedene Aspekte dieser Differenz-

560 Elisabeth Bronfen: Nur iiber ihre Leiche. Tod, Weiblichkeit und Asthetik. Die
Reprisentationen des weiblichen toten Korpers werden in Kapitel VI disku-
tiert.

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

setzungen aufgerufen werden. Damit scheint der Film genau jene Dichotomi-
sierung von Kultur und Natur zu reproduzieren, die, wie oben dargestellt, die
abendlandische Wahrnehmung und Verhandlung von Natur regiert. In der Tat
werden viele der zahlreichen semantischen Strata, aus denen sich der Begriff
Natur zusammensetzt, in The Company of Wolves aufgerufen, aber auch neu
ausgedeutet, als Konstrukte ausgewiesen oder sogar umgekehrt. Die span-
nungsreiche Differenzsetzung Natur-Kultur manifestiert sich dabei vornehm-
lich in der Figur des Werwolfs, die der Film in sein Zentrum stellt. Dabei
rekurriert The Company of Wolves auf eine Vielzahl der heterogenen Motive
und Thematiken, die sich in der Figur des Werwolfs tiberschneiden und tiber-
lagern. >’

Zunichst einmal wird der Werwolf in The Company of Wolves als be-
drohliches Grenzwesen thematisiert, das zwischen den bindren und kulturell
voneinander abgegrenzten Kategorien Zivilisation und Wildnis, menschlich
und animalisch wechselt. Exemplarisch ldsst sich die Bearbeitung dieser
Thematik an einer der Episoden darstellen, die die Figur der GroBmutter im
Traum Rosaleen erzéhlt, eine Verdoppelung der Erzdhlebenen also auch hier.
Die Geschichte handelt von einem umherziehenden Fremden, der in das Dorf
kommt, sich dort verheiratet und niederlassen will. Gleich zu Anfang werden
in diese Geschichte spannungsreiche und im Gegensatz zu einander stehende
Kategorien eingefiihrt: das Fremde und das Vertraute, Bekannte sowie die
nomadisch umherziehende Existenz, die nicht verortbar ist und die generatio-
neniibergreifende Sesshaftigkeit der Dorfbewohner. Zunichst scheint es je-
doch so, als wenn der von auflen in die Dorfgemeinschaft eintretende Fremd-
korper durch das Ritual der EheschlieBung integriert werden konnte. Als je-
doch der Brautigam in der Hochzeitsnacht vor die Tiir tritt, kehrt er nicht, wie
von Braut und Zuschauer erwartet, nach einigen Minuten zuriick, sondern
verschwindet spurlos. Der Film inszeniert die Begegnung mit der néchtlichen
Natur als folgenreiches Moment des Ubergangs: In dem Moment, da der
Mann vor die Tire tritt, erklingt in der Ferne das Geheul der Wolfe. Die Ka-
mera zeigt das Gesicht des Mannes mit einem zundchst lauschenden, dann
unruhigen Ausdruck in halbnaher Einstellung und hell beleuchtet, wobei ein
kurzer Gegenschnitt als Quelle dieses Lichtes den Vollmond ausmacht. In
Phantastik und Horror initiiert hdufig das Licht des Vollmonds die Metamor-
phose des Werwolfs. Dass die Verwandlung von Mensch zum Tier, also der
Riickfall in die kreatiirliche Existenz, an die Mondphasen gebunden ist, hebt
das Ausgeliefertsein des Tiermenschen an die Natur hervor und bezeichnet
gleichzeitig die Entmachtung eines teleologisch selbstbestimmten, menschli-
chen Schicksals durch die zyklischen Naturkrifte. Entsprechend dieser Im-
plikationen vermag der Briutigam sich folgerichtig nicht gegen den ,,Ruf der
Natur zu wehren. Erst nach vielen Jahren kehrt er in einer Winternacht zu
seiner ehemaligen Braut zuriick, die inzwischen mit einem anderen Mann
verheiratet ist. Die Kamera zeigt dabei, wie die Gestalt aus dem Dunkel des
Waldes tritt und durch das Fenster in die erleuchtete Hiitte blickt, wo sich das
Familienleben abspielt — eine viel verwendete dsthetische Chiffre fiir die
Sehnsucht des Umherziehenden, ortlos Entwurzelten nach Zugehorigkeit,

561 Zum Motiv des Werwolfs in Legende, Mérchen und Literatur vgl. Keith Ro-
berts: Kleine Kulturgeschichte des Werwolfs; Claire Russell, W.M.S. Russell:
The Social Biology of Werewolves; Charlotte Otten (Hg.): A Lycanthropy
Reader: Werewolves in Western Culture.

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER MONSTROSE KORPER | 213

Sesshaftigkeit, Gemeinschaft. Die langen Haare und das verwilderte AuBere
markieren dabei den Grad seiner Entfernung von menschlichem Zusammen-
leben, verweisen auf den Verlust zivilisierter Lebensvollziige. Als er schlief3-
lich in die Hiitte tritt und von der verschreckten Frau Nahrung fordert, ist
damit auch ein weiteres wesentliches Merkmal der tierischen Existenz be-
zeichnet: Sie wird bestimmt vom stets wiederkehrenden Fresstrieb. In der
sich anschlieBenden Transformationsszene verldsst der Film die Ebene der
marchenhaft stilisierten Inszenierung und zeigt in drastischem Gestus und in
nachdriicklicher Ausfiihrlichkeit die qualvolle Verwandlung von Mensch
zum Tier. Der Tiermensch reifit sich die Gesichtshaut ab und zeigt sich, sei-
ner identitétsstiftenden Hiille beraubt, als gesichtsloser écorché, als gestaltlo-
ses, nicht mehr erkennbares Grenzwesen.® Sukzessiv erhilt er durch die
Verwandlung allerdings immer mehr tierische Attribute: der Kiefer verldn-
gert sich, Fangzdhne schieben sich hervor, das Riickrat kriimmt sich usf. Da-
mit stellt der Film die qualvolle Metamorphose als ganz und gar physisches
Spektakel zur Schau. Der sich transformierende Korper wird hier in der
tiberwiltigenden Materialitdt von roh-blutiger Fleischlichkeit inszeniert. Da-
mit wird einerseits abermals darauf verwiesen, wie machtlos der Tiermensch
der immer wiederkehrenden Verwandlung und Regression unterworfen ist.
Durch die gewaltsamen Mutationen und Verkrimmungen wird zudem die
Differenz von menschlicher und animalischer Korperlichkeit aufgezeigt, de-
ren ,,widernatiirliche” Fusion nur als monstroses und grauenerregendes Ge-
schehen sichtbar und begreifbar werden kann. Gleichzeitig wird in dieser
Szene Korperlichkeit zum — wenn auch grausigen — Spektakel, dessen effekt-
volle Inszenierung, wie bereits dargestellt, zu den Hauptanliegen des post-
klassischen Horrorfilms gehort.

Die Episode versammelt damit eine Vielzahl von Motiven im Zusam-
menhang mit dem Tiermenschen, die im Folgenden variiert und ausformuliert
werden. Immer wieder thematisiert der Film die Existenz des Werwolfs als
ins Phantastische tibersteigerte Schreckensvision vom Riickfall des Menschen
in eine von Trieben determinierte Daseinsform. Diese wird zunéchst aus-
schlieBlich negativ ausgedeutet, wie in der Sequenz, in der ein Dorfméadchen
die Géste einer aristokratischen Hochzeitsgesellschaft verflucht. Die Ver-
wandlung der Giste an der Tafel, die in die bis ins Artifizielle gesteigerte
Mode des 18. Jahrhunderts gekleidet sind, wird als ein sukzessiver Verlust
von fiir Menschlichkeit konstitutive Verhaltensformen geschildert, die gerade
im Zusammenhang mit der Nahrungsaufnahme semantisch vielfiltig aufgela-
den sind. Die Korrosion der Tischsitten fiihrt bis in das Stadium, in der die
Tierwesen wortlich ,,vom Teller fressen. Hinter schleifen- und riischenbe-
setzten Gewdndern werden plotzlich zunehmend haarige Dekolletés, unter
Handschuhen Raubtierkrallen, iber Spitzenkragen verzerrte Fratzen sichtbar,
auf denen sich noch menschliche Ziige mit bereits animalischen Merkmalen
vermischen. Wenn die Woélfe nach abgeschlossener Verwandlung von den
Sesseln springen, Tisch und Tafelaufbauten umreilen, ihre zerfetzten Kostii-
me abstreifen, um schlieBlich in einem heulenden Rudel in den Wald zu het-
zen, ist damit ein deutliches Bild von der Desintegration der menschlichen
Ordnung und dem Abstreifen aller zivilisatorischen Prigung, das der Riick-

562 Die Bedeutung der Haut fiir die Wahrnehmung des menschlichen Kérpers
wird im Zusammenhang mit dem ge6ffneten und zerstiickelten Korper noch
ausfiihrlich behandelt werden.

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

fall in die Existenz der Kreatur bedingt, geschaffen. Hier wird zudem nahege-
legt, dass noch unter der differenziertesten zivilisatorischen Schicht, repra-
sentiert durch die stilisierten Kostiime und die artifiziellen Tischsitten des 18.
Jahrhunderts, die innere Natur des Menschen nur miihevoll unterdriickt und
gezdhmt ist. Mehr noch: Durch die Mitleidlosigkeit des Gastgebers gegen-
iiber dem Dorfméadchen, durch die in verschiedenen Einstellungen angedeute-
te, nur mithsam gebéndigte Gier der Géste inszeniert The Company of Wolves
in dieser Sequenz den Mensch als verkleidete Bestie, dessen innere Natur
letztlich unbeherrschbar bleibt. Damit perpetuiert der Film die oben darge-
stellte Konzeption des Menschen, die gerade sein leibliches Gegebensein als
Naturverhaftetheit ausweist. Folgerichtig wird diese uniiberwindbare Natur-
haftigkeit des Menschen im Film auch ausschlieBlich an physisch aufgefass-
ten Dispositionen ablesbar: an der Triebhaftigkeit des Brautigams, der das
Dorfmidchen schwingert und eine andere heiratet, der der anderen Géste, die
sich an listernen Blicken zeigt, und schlielich an ihrer maBlosen GefraBig-
keit. Mit dem Abstreifen von sozial konditionierten Verhaltensweisen und
der dazugehorigen Kleidung verlieren die Tierwesen also eine nur unvoll-
stindig gebliebene kulturelle Pragung und fallen in eine triebgesteuerte, ver-
nunftlose Existenz zuriick, die ihnen als innere Natur zuvor bereits gegeben
war. Die Verwandlung zeigt somit die Briichigkeit der Enkulturation an,
gleichzeitig markiert sie auch die Wiederherstellung von Eindeutigkeit: Der
Status der Hochzeitsgéste als affektgesteuerte Triebwesen ist polysem, er
oszilliert zwischen den Bereichen des Menschlichen und des Animalischen.
Nach der einmal abgeschlossenen Transformation sind sie als Wolfe dagegen
ganz und gar Natur geworden.

Die vermeintliche Naturhaftigkeit des Menschen wird in The Company of
Wolves also als Schreckensvision vom Verlust der menschlichen Zivilisation
gezeichnet und als mitleidloser Fresstrieb, als Aggressivitit und Verwilde-
rung geschildert.

Auch die zweite lange Verwandlungsszene am Ende des Films reprisen-
tiert diese Auffassung in eindeutigen Bildern. Hier ist es der mysteridse Ja-
ger, dem Rosaleen im Wald begegnet, der der Metamorphose in einen Wolf
unterworfen wird. Zunéchst verformt sich nur ein einzelnes Korperteil — die
Zunge — doch bereits diese partielle Deformierung kodiert das Korperbild
neu: Der Normkérper wird zu einem monstrosen Korper. Parallel dazu ver-
liert der Tiermensch die Fiahigkeit zur Artikulation, anstelle der Sprache,
Ausweis des menschlichen Kommunikationsvermogens, ist er nun nur noch
undifferenzierter Laute fahig. SchlieBlich bricht die Gestalt des Wolfes aus
dem Mann in einer Art monstroser Geburtszene hervor. Der Kiefer und der
Kopf des Tieres schieben sich schleimbedeckt aus dem Inneren des Korpers,
aus dem Rachen des Mannes heraus und stellen damit die bildliche Entspre-
chung von der ,,Auffassung des Tieres im Menschen* dar. Die Wolfsgeburt
aus dem Rachen verkorpert in dieser Szene die gewaltsam hervorbrechende,
innere Natur, die die Enkulturation des Menschen ausldscht.

Doch The Company of Wolves beschwort nicht nur die innere, sondern
auch die duflere Natur als bedrohliches Element. Der Wald erscheint als fins-
teres, desorientierendes Dickicht, das beunruhigend nahe an das Dorf heran-
wuchert, in dem die Traumhandlung angesiedelt ist. Mehr noch: Die Grenzen
zwischen menschlicher Zivilisation und Wildnis scheinen in The Company of
Wolves briichig zu werden. In Gestalt von Spinnen, die von der Decke fallen,
Kroten und Mardern, die in die Hauser vordringen, und schlieBlich der Wol-

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER MONSTROSE KORPER | 215

fe, die in das Dorf einzufallen drohen, bricht die Natur in den Bereich des
Menschlichen ein. Der Bereich auBlerhalb des nur unzureichend gesicherten
sozialen Raumes, des Dorfes oder seiner Verbindungspfade, wird als noch
bedrohlicher inszeniert. Er ist unheimlich belebt von wilden und exotischen
Kreaturen, von Taranteln, Schlangen, Leguanen, Eulen, den allgegenwértigen
Wolfen und belebten Schlingpflanzen, die sich um den Menschen winden. Er
erscheint als unkontrollierter und unbegreiflicher Gefahrenraum, in dem kul-
turell etablierte Gesetze, Normen und Identitdten auf dem Spiel stehen. In den
wieder und wieder ausgesprochenen (teilweise aus Méarchen tibernommenen)
Warnungen, Dorf oder Pfad nicht zu verlassenen, wird die Vorstellung von
der Natur als Gefahrenbereich fortwihrend affirmiert. Die ,,wilden Bestien®,
die, wie im Film formuliert, im Wald jenseits des gesicherten Weges lauern,
bezeichnen damit nicht nur den gewaltsamen Tod, sondern markieren auch
die Bedrohung von Identitit und Struktur durch den Verlust von Menschlich-
keit und Enkulturation. Der Moment, in dem der — mithsam — gesicherte
Raum des Sozialen verlassen wird, wird in The Company of Wolves zu einer
irreversiblen Grenziiberschreitung. Somit scheint es, als entwerfe der Film
eine naturpessimistische Vision von einem feindlichen Zusammenleben zwi-
schen Mensch und Tier und einem uniiberwindbaren Antagonismus zwischen
Wildnis und Zivilisation. Zudem schreibt er zunéchst die Differenzsetzung
von Natur und Kultur fort, die beide Kategorien als distinkte, streng vonein-
ander geschiedene Momente denkt und diese gleichzeitig naturalisiert. Doch
besonders zum Ende bricht The Company of Wolves diese kulturellen Kon-
zeptionen auf und kehrt sie teilweise sogar um. So zeigt Rosaleen im Gegen-
satz zu den anderen Dorfbewohnern recht wenig Furcht vor den Wolfen und
duBert sogar Mitleid mit den Tieren: ,,Poor creatures. It’s freezing cold out
there, no wonder that they are howling®, sagt sie wihrend ihrer letzten Be-
gegnung mit dem Jager/Wolf. Nach der Verwandlung streichelt sie das Tier,
das diese Beriihrung friedlich zuldsst. Auch in der in das Ende eingeflochte-
nen Geschichte von dem weiblichen Werwolf, der nachts hinkend aus dem
Dorfbrunnen klettert und sich, in ein Méddchen verwandelt, bis vor die Tiire
des Pfarrers verirrt, wird ein gegensétzliches Bild von der Tiernatur entwor-
fen, die hier nicht fremd und bedrohlich, sondern verletzlich, vertraut,
,menschlich® erscheint. Kurz vor dem Ende des Films sieht man auch Rosa-
leen in eine Wolfin verwandelt. Im Gegensatz zu ihrer Schwester erleidet sie
nicht den gewaltsamen Tod durch die Wolfe, sondern erscheint selbst in tieri-
scher Gestalt. Auf eine drastisch blutige, monstrose Verwandlungsszene wird
im Fall ihrer Metamorphose jedoch génzlich verzichtet. Tiernatur und Men-
schenwesen scheinen in ihrer Gestalt ohne Krise und Gewaltsamkeit zusam-
menzufinden. Als diese (Wer)Wolfin von den bewaffneten Dorfleuten ent-
deckt wird, zeigt sie weder Anzeichen von Aggressivitit noch von bedrohlich
uibernatiirlicher Kraft: Verschreckt springt sie durch das Fenster und fliichtet
in den Wald. In diesen Sequenzen wird Natur und Naturhaftigkeit ohne den
Riickgriff auf die Kategorie des Monstrosen und Grauenhaften inszeniert.
Allerdings: Auch hier stellt das Tier ein Gegenbild zum Menschlichen und
Zivilisierten dar, das ,,Andere* der Kultur.

Die zahlreichen Warnungen in Bezug auf die Werwdélfe, die im Film
ausgesprochen werden, variieren Motive aus Werwolflegenden und aus Mir-
chen und spiegeln in einer weiteren Ebene auch die westliche Furcht vor dem
Wolf, die bis ins 19. Jahrhundert hinein die Wahrnehmung des Tieres be-
stimmte, ihm Blutriinstigkeit, Grausamkeit und hochste Aggressivitit zu-

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

schrieb. In den Geschichten von den unehelichen Kindern der Priester, die am
Weihnachtstage geboren und damit zur Existenz als Werwolf bestimmt sind,
der Jungen, die sich auf Héndel mit dem Teufel einlassen und dabei die Sal-
ben erhalten, die die Verwandlung bewirken, der ,,innerlich behaarten* Man-
ner, die die bestialischsten Wolfe von allen darstellen, wird aber nicht nur das
Konglomerat der verschiedenen Motive abgerufen, die sich im Bezug auf die
Figur des Werwolfs ausgebildet haben, sie implizieren auch sexuelle Tabui-
sierungen und tibernehmen eine — vom Film teilweise deutlich ausgestellte —
sexualmoralische Funktion. Wenn Sexualitét hier im Bild der reiBenden Bes-
tie aus dem Wald personifiziert wird, wie es in den Geschichten der Grof3-
mutter geschieht, wird damit auf ein kulturell etabliertes Warnbild zurtickge-
griffen, das die Folgen der Nichteinhaltung sozialer Normen und moralischer
Gesetze als phantastische und symbolische Strafe beschreibt. Der Film rekur-
riert somit einerseits auf die bestehenden Vorstellungen, also auf die Versatz-
stiicke von Legende, Mirchen, Aberglaube und Phantastik, die er collagen-
haft zusammenstellt, verweist aber gleichzeitig auch auf ihre allegorischen
und didaktischen Bedeutungsschichten und die ihnen inhérenten, sozialen
und moralischen Funktionen.

In vielen Szenen des Films wird die orale Tradierung von abergldubi-
schen Vorstellungen und Mérchen inszeniert, besonders wenn die GroSmutter
Rosaleen in warnendem Tonfall Werwolfgeschichten erzéhlt. Die Erzahlun-
gen leiten meist jeweils auch eine neue Episode in der verschachtelten narra-
tiven Struktur des Films ein, wobei die Erzéhlstimme den Bruch in diegeti-
scher Zeit und diegetischem Raum abmildert und Kontinuitdt erzeugt. Damit
wird auch das (filmische) Erzdhlen schlechthin als Quelle von (hier) Schre-
cken, Vergniigen und Bedeutungsgebung thematisiert. Der Film verweist
dabei einerseits auf den Aspekt der Vermitteltheit, der konstitutiv fiir ihn
selbst wie auch fiir die in sozialen und kulturellen Zusammenhéngen zirkulie-
renden Sinn- und Angstbilder ist, andererseits reflektiert er aber auch die
Herkunft gerade von Mirchen und Phantastik aus der narrativen Tradition
des Geschichtenerzahlens. Die Schreckensbilder von unheimlicher Natur und
bedrohlichem Tiermensch gewinnen in dieser Perspektivierung eine weitere
Bedeutung: Sie werden nicht nur als grauenhafte Phantasmen sichtbar, son-
dern es wird auch gleichzeitig exphzlt gemacht, dass sie immer kulturelle
Konstrukte darstellen, in denen Angste und moralische Normen verhandelt
werden. Somit kann die bedrohliche (Tier)Natur in The Company of Wolves
einerseits als Quelle des Schreckens fungieren, gleichzeitig erscheint sie als
Folge der zahlreichen bedeutungsgenerierenden Uberlieferungsprozesse und
Erzdhlverfahren.

Auch Cat People (Paul Schrader, 1981) setzt eine innere Natur des Men-
schen voraus und verklammert diese nachdriicklich mit dem physischen Ge-
gebensein des Korpers. Noch stirker als in The Company of Wolves fokus-
siert dabei Cat People Sexualitit als den Ausdruck einer vermeintlich kérper-
lich fundierten Naturverhaftetheit des Menschen. Die Reflexion iiber Erzéhl-
traditionen und Verfahren der Vermittlung, wie sie in The Company of Wol-
ves bestimmend ist, fehlt dagegen vollig. Der Film erzdhlt die Geschichte
eines Geschwisterpaares, das eine monstrose Veranlagung teilt: Beide sind
Katzenmenschen, dadurch gekennzeichnet, dass sie sich nach dem Beischlaf
in Raubkatzen verwandeln. Den Ursprungsmythos der Katzenmenschen er-
zdhlt der Film im Vorspann in einer phantastischen Szene, die in einem zeit-
lich unbestimmten Naturraum angesiedelt ist, in einer monochrom in ocker-

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |


https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER MONSTROSE KORPER | 217

orange Tonen gehaltenen Sand- und Steinwiiste, die keinerlei Spuren
menschlicher Zivilisation aufweist. Sie reprisentiert somit den Raum vor
aller menschlichen Geschichte, in dem die Natur (repridsentiert von einem
einzelnen, riesigen Baum und einem Rudel schwarzer GroBkatzen) immer
schon ist. Natur wird hier also als eine vorkulturelle Kategorie eingefiihrt.
Der Film beschreibt nun eine ,,Urszene: Eine junge Frau wird von Angehdo-
rigen eines Naturvolkes dem Rudel Panther zum rituellen Opfer gebracht,
angedeutet wird zudem, dass aus dieser Begegnung der Katzenmensch ent-
steht. Die Genese des Katzenmenschen liegt also in der ,,unreinen* und
grenziiberschreitenden Vermischung menschlicher und tierischer Natur be-
griindet. Am Beginn der Monstrositit steht ein monstréser Akt: die Hybridi-
sierung distinkter antagonistisch sich gegeniiberstehender kultureller Katego-
rien. Auffallend dabei ist, dass der Film in seiner Inszenierung aufwendig und
nachdriicklich darauf hinweist, dass sich diese Grenzverletzung in einem
vorgeschichtlichen und vorkulturellen Raum vollzieht, die Kategorien des
Menschlichen und Animalischen aber bereits an dieser Stelle als binér einge-
fithrt werden. Gerade durch diese Voraussetzung naturalisiert und essentiali-
siert Cat People die vom ihm selbst gesetzte Differenzsetzung.

Die vom Film beschriebene Monstrositit liegt wie in The Company of
Wolves in der bedrohlichen Fusion von Menschlichem und Tierischem in der
Figur des Grenzwesens begriindet. Das Tierische ist, wie bereits herausge-
stellt, auch hier als ein dem Menschen antagonistisch gegeniiberstehendes
Prinzip aufgefasst, das sich in der Figur der todlich geféhrlichen Raubkatze
manifestiert. Die Raubkatze erscheint und mordet allerdings nur nach sexuel-
len Begegnungen. Somit verschaltet das dem Film zugrunde liegende Kon-
strukt Trieb und Sexualitidt mit Animalitit. Das Tier, hier der Panther, steht
als Sinnbild fiir die unbeherrschbare und aggressiv feindliche Natur, die in
Form von physisch begriindeten Trieben und Aggressionen dem Menschen
inhdrent ist. Damit ist eine antagonistische Spaltung behauptet, die in den
Menschen selbst hineinverlegt wird. Cat People reproduziert den Natur-
Kultur-Dualismus somit nachdriicklicher als The Company of Wolves, der
dieses Konstrukt als einen Effekt von Erzdhlungen und Legenden ausweist.
Dabei wird diese ,,innere* Natur des Menschen auch in Car People aus-
schlieBlich im Korper verortet, dessen Bediirfnisse und Dispositionen inner-
halb dieses Konstruktes ein vorkulturelles, unhintergehbares Fundament dar-
stellen, das den Mensch immer wieder gewaltsam einer Regression unter-
wirft. Trieb und Sexualitit werden hier als ausschlie8lich physische, akultu-
relle und ahistorische Phdanomene beschrieben und damit naturalisiert. Sie
erscheinen als gewaltsam hervorbrechende und unkontrollierbare Entdufe-
rungen und Bediirfnisse des Korpers, die die sozialisierte menschliche (Kor-
per)ldentitdt grundlegend verwandeln, ja gefdhrden. Trieb wird also gerade
nicht als kulturell geformter, geleiteter und erzeugter geschildert, sondern als
Ausbruch einer vom Menschen abgetrennten, ,,fremden” und bedrohlichen
(Natur)Kraft, die sich den Begierden und Symptomen des Korpers, eben im
Zustand der Korperlichkeit zeigt. Phantastisch tibersteigerter, sinnhafter Aus-
druck dieses gefidhrdenden Ausbruchs ist die vollstindige Verwandlung in die
Tiergestalt, in Folge derer der Mensch seine korperliche und soziale Identitét
verliert und zu dem schlechthin ,,Anderen* wird, als welches die (Tier)Natur
in der vom Film perpetuierten Dichotomisierung von Mensch und Tier aufge-
fasst wird. Dabei rekurriert der Film auf genau jene Differenzsetzung, die
Adorno und Horkheimer, wie oben dargestellt, als Folge von kulturellen Ab-

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |


https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

grenzungs- und Abstraktionsprozessen beschrieben haben, und die mithin
kein materielles oder eben ,,natiirliches” Fundament fiir sich beanspruchen
kann.

Das Schaustiick des Films ist vor allem der weibliche Korper und auch
hier die Verwandlung in das Tier, die in drastischem Gestus als korperlicher
und tberwiltigender Vorgang geschildert wird. Minutiés wird der Prozess
der Metamorphose inszeniert: zunéchst die ersten seismographischen Anzei-
chen, wie Zittern, Schwitzen und heftiger, kurzer Atem, dann die sukzessive
Transformation der menschlichen Hiille in einen schleimigen und nackten
Balg, die Verformung des Skelettes.’® Die Nase fillt ein, wihrend die Wan-
gen- und Kieferknochen sich hervorschieben: Sukzessiv gleichen sich die
menschlichen Ziige der feliden Anatomie an. Dabei ist es hier von besonde-
rem Interesse, dass gerade die Mutation und Transformation des weiblichen
Korpers in den Panther in das Zentrum der Aufmerksamkeit geriickt wird,
wihrend die Verwandlungen des Bruders fiir den Zuschauer unsichtbar blei-
ben. Die kulturelle Wahrnehmung der Katze schreibt diesem Tier wesenhaft
meist als weiblich konnotierte Eigenschaften zu: das Anmutige, Verspielte,
Sinnliche aber auch hinterlistig Grausame. Es ist im Gegenzug ein prominen-
tes, nahezu klischeehaftes Stereotyp, das den weiblichen Korper oder weibli-
che Geschlechteridentitit als katzenhaft assoziiert. In der zentralen Transfor-
mationsszene ist der Aspekt des Spektakuldren also dupliziert, denn den
Schauwert stellen hier der weibliche und der monstrose Korper dar. Gleich-
zeitig erscheint der mithevoll mutierende Korper als ekelhaft im Sinn der in
Kapitel I dargestellten Erlduterungen des Begriffs. Besonders die schleimige
Textur, die den Korper im Stadium der Verwandlung iberzieht, wie auch der
zdhe Schleim, der als Residuum der Verwandlung auf dem Bett zuriickbleibt,
bezeichnen hier den unabgeschlossenen Prozess der Verwandlung und eine
nicht fixierbare korperliche Identitit. Das Grenzwesen erscheint, und dies ist
fiir seine Wahrnehmung konstitutiv, amorph und unabgeschlossen. Monstrds
ist diese Ungestalt, da sie, wie oben erldutert, eine irreguldre Abweichung,
eine nicht beschreibbare Differenz im System der korperlich begriindeten
Klassifikation der Lebewesen darstellt. Dariiber hinaus ist das Monstrose hier
an das Ekelhafte angeschlossen, da die mutierende schleimiiberzogene Ge-
stalt ein unabgeschlossenes Werden bezeichnet, ein ungeformtes Sein vor
aller (korperlichen) Identitit und Individuation. Die Sequenz kulminiert in

563 Diese drastische Verwandlungsszene ist das zentrale Kriterium, anhand des-
sen Cat People mit seinem beriihmten Vorgénger von Jacques Tourneur
(1942) verglichen wird. Die Filmkritik fokussiert dabei die bereits in Kapitel
III aufgezeigte dsthetische Unterscheidung zwischen den Verfahren des klas-
sischen Horrorfilms, der mit Andeutungen und Suggestionen operiert und da-
mit eine héhere Intensitét des Atmospharischen erziele, und denen des neuen
Horrorfilms, die den Schrecken dagegen sichtbar zu machen suchen und als
Spektakel in ihr Zentrum stellen. Auch im Fall der beiden Cat People-Filme
wird dabei die dsthetische Qualitét im Subtilen und Evokativen verortet, die
addquater Ausdruck des Unheimlichen seien. Die Sichtbarmachung des Un-
moglichen — der Verwandlung des Menschen in ein Tier — wird dagegen als
Skandalon und effekthaschender Gestus verurteilt. Als beispielhaft fiir diese
Tendenz in der Filmkritik sei hier folgender Passus zitiert: ,,Jeder Schritt iiber
diesen Grad der sensitiven Andeutung hinaus muss den Charakter des Traum-
haften, Schwebenden zerstoren.” Johannes Beringer: Katzenmenschen, S.
438, s. auch Hans Gerhold: Katzenmenschen.

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER MONSTROSE KORPER | 219

der Einstellung, die die schwarze GroBkatze nach abgeschlossener Verwand-
lung auf dem Bett zeigt, auf dem sich ebenfalls der noch ahnungslos schla-
fende Mann befindet. Eine feministisch psychoanalytisch ausgerichtete Lek-
tiire wiirde dieses Bild zweifellos als Visualisierung (mannlicher) Angste vor
dem weiblichen Korper und der weiblichen Sexualitét auffassen.

Cat People beschreibt die Geschichte einer Initiation: Die noch unberiihr-
te Schwester, deren Figur im Mittelpunkt der Handlung steht, erfahrt durch
den Bruder von ihrer Disposition. Dieser verkorpert die Gefahren des tier-
menschlichen Daseins, d.h. einer unkontrolliert und unbeherrscht triebgesteu-
erten, i.e. animalischen Existenz: Er t6tet als Katzenmensch mehrere seiner
Geliebten. Die Schwester verweigert sich, als sie von ihrer Disposition er-
féhrt, zun4chst einer Liebesbeziehung zu einem Mann, der sie umwirbt — aus
Angst, ihn zu gefidhrden. Die oben beschriebene Verwandlung vollzieht sich
dann logisch folgerichtig nach ihrer ersten Begegnung mit diesem Mann.
Statt ihn zu téten, erlegt sie jedoch zunéchst nur einen Hasen, dann aber ihre
Rivalin — wie es der Film will, ist das liebend Menschliche in ihr stirker als
das Monstros-Tierhafte. Am Ende des Films wihlt sie die Existenz als Raub-
katze im Kifig eines Zoos, um nicht in Gefahr zu laufen, den geliebten Mann
zu toten. Cat People schildert damit auch die Geschichte einer vehementen
Unterdriickung von bedrohlicher und zerstorerischer Tiernatur im Menschen,
die hier mit Sexualitit verklammert wird. In der letzten Einstellung wird die
Raubkatze/Frau als Tier hinter Gittern gezeigt, wie sie aus der Hand des
ehemaligen Geliebten ein Stiick Fleisch frisst. Dieses Bild 14sst sich als ein-
deutige Paraphrase fiir die erfolgreiche Bandigung korperlich verankerter,
unbeherrschbarer Triebe und Aggressionen lesen, die zivilisationsgeschicht-
lich entstandene Schichten durchbrechen und die Enkulturation des Koérpers
auflosen. Damit sind in das Schlussbild des Films genau jene Machtrelatio-
nen eingeschrieben, in denen die zivilisationskritischen Diskussionen den
Korper eingespannt sehen und die seine Wahrnehmung und Vorstellung ent-
scheidend regulieren. Die vermeintlich fremde, in der Perspektive Adorno
und Horkheimers fremdgewordene, aber urspriinglich gegebene (Kor-
per)Natur kann nur in Relationen von Unterdriickung und Beherrschung as-
similiert werden. Eine weitere semantische Schicht lédsst sich an diesem Bild
aufzeigen, wenn in Betracht gezogen wird, dass besonders der weibliche
Korper kulturell als ein naturverhafteter wahrgenommen wird. Die Panther-
frau im Kafig bildet in dieser Szene die Chiffre fiir domestizierte Weiblich-
keit, fur das geschlechtlich ,,Andere” schlechthin, dessen Bedrohlichkeit
durch Fixierung und Verortung neutralisiert werden muss, aber gleichzeitig
in seiner spektakuldren Attraktivitit ausgestellt wird. In der Behandlung des
bedrohlich Anderen, ob nun geschlechtlich oder gattungsspezifisch ausfor-
muliert, lassen sich Parallelen zwischen Cat People und The Elephant Man
ziehen. Hier wie dort avanciert es aller Bedrohlichkeit zum Trotz in dem
Moment zum Ausstellungsstiick, da ihm ein begrenzter und kontrollierter
Raum zugewiesen werden kann, was sein beunruhigendes Potential neutrali-
siert. Der ,,Freak® auf dem Jahrmarkt und das exotische und geféhrliche Tier
im Zookéfig fungieren aber nicht nur als Schaustiicke, sondern auch als aus-
gestellte Gegenbilder, anhand derer sich der Mensch seiner korperlichen,
geschlechtlichen und sozialen Identitét versichern kann.

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839408339-003 - am 14.02.2026, 12:22:37.



https://doi.org/10.14361/9783839408339-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

